Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Autor: Kohlmeier, Johann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JoHANN KOHLMEIER

Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Durch das Herausstellen der Neuartigkeit des Seinsbegriffes des
Thomas von Aquin wurde zugleich das Problem der geschichtlichen
Voraussetzungen der besonderen Losung des thomistischen actus essendi
aufgeworfen. Bevor man die Eigenartigkeit der thomistischen Ldsung
erkannt hatte, sah man in ihr nur einen harmonischen und synthetischen
AbschluBl vorausgehender Bemiihungen antiker und mittelalterlicher
Denker 1. Man weil3 um den entscheidenden Einflul Salomo Ibn Gabirols
(Avicebron, Avicenbrol, Avencebrol in der lateinischen Scholastik) auf
manche philosophische Thesen bis in die Hochscholastik und dariiber
hinaus. Auch sein Seinsbegriff hat durch die Vermittlung von Dominikus
Gundissalvi eine bedeutende Rolle gespielt. Die Formel «forma dat esse»
findet sich bei allen Autoren wieder 2. In welchem Sinn nun aber Gabirol
selbst vom Sein spricht, soll im Folgenden untersucht werden; es wird
sich zeigen, daBl man seinen Seinsbegriff nicht einfach mit den von ihm
inspirierten Losungen der Scholastiker und schon gar nicht mit dem Seins-
begriff des Thomas identifizieren kann. Es ist auffillig, daB Sein fiir Gabi-
rol nur etwas Zusammengesetztes bedeutet, also ein Resultat und nicht
ein Prinzip, das sich mit einem anderen Prinzip verbinden wiirde. In die-

! Eine synthetische Darstellung der einzelnen Etappen, die zur besonderen
Losung des Aquinaten fithrten, gibt E. Gilson «L’étre et ’essence», Paris 1962. -
Eine Einzeluntersuchung wurde dem Seinsbegriff des hl. Albert des GroBen gewid-
met, aus der ersichtlich wird, wie grofl der Unterschied zwischen den Auffassungen
des hl. Thomas und denen seines Lehrers ist. Cf. L. B. Geiger: «La vie, acte essentiel
de I’ame, ’esse, acte de I’essence d’aprés Albert le Grand», in: Etudes d histoire litté-
raire et doctrinale (Univ. de Montréal, Publ. de I'Institut d’Etudes Médiévales,
XVII, 1962, pp. 49-116.)

2 Diese Formel findet sich auch bei Boethius; das ist nicht erstaunlich, wenn
man bedenkt, dal3 sowohl Gabirol als auch Boethius aus der groBen Geistesstrémung
des Neuplatonismus hervorgehen.



162 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

ser Untersuchung soll nun der Versuch unternommen werden, die ge-
nauere Bedeutung des Begriffes Sein herauszuarbeiten. Daf} dies nicht zur
Beseitigung aller UngewiBheiten fithren kann, liegt vor allem daran, da3
das arabische Original des Fons Vitae verloren gegangen ist. Manches
Problem wiirde wahrscheinlich einfacher werden, wenn die arabischen
Ausdriicke, die Gabirol gebraucht hat, bekannt waren. Da dies nicht der
Fall ist, bleibt nur der Weg, aus den Eigenschaften des Seins und seiner
Konstituanten so wie auch aus den allgemeinen Charakteristiken der
Philosophie Gabirols im Vergleich mit den in seiner Zeit vorherrschenden
Gedankenrichtungen den Seinsbegriff Gabirols abzugrenzen und zu be-
stimmen 3.

I. Esse compositi

1. Platz und Ursprung der Seinsfrage

Die Frage nach dem Sein ist bei Gabirol keine rein spekulative
Problemstellung; sie entspricht vielmehr dem Wesen des Menschen.
Gabirol sieht den besseren Teil des Menschen in dessen Geist; deshalb ist
vor allem der Geist zu pflegen, und zwar durch die Wissenschaft #. Hier-
mit wird die Befreiung der Seele aus dem Irdischen und ihr Aufstieg zur
besseren Welt erméglicht 5. Das Wissen des Menschen iiber sich selbst
wird somit in den Vordergrund gestellt 6, das unabweisbar in die Frage
nach seiner Finalitit einmiindet 7.

3 In V. 8. 269,24 weist Gabirol darauf hin, daB er bereits vor Abfassung des
«Fons Vitae» einen «Tractatus de esse» geschrieben hat; aus seinen philosophischen
Schriften ist aber einzig der « Fons vitae» erhalten. — Zitiert wird nach der klassischen
Ausgabe von Baumker: Avencebrolis (Ibn Gabirol) Fons Vitae ex arabico in lati-
num translatus ab Johanne Hispano et Dominico Gundissalino. ed. CL. BAUMKER.
Minster 1895. (Beitrdge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Texte und
Untersuchungen. Bd. 1, H. 2.) — Eine Einleitung in die Philosophie Ibn Gabirols mit
Darstellung der Hauptthemen und der Quellen findet man bei S. Munk, Mélanges de
Philosophie juive et arabe, pp.1-306. Eine Zusammenfassung findet man bei
F. BRUNNER in seiner Ubersetzung des dritten Buches des Fons Vitae: «Ibn Gabirol,
La source de vie. Livre III». Paris 1950.

+1.2.41.

5 1. 2.5, 2: omnino scientia et operatio liberant animam a captivitate naturae
et purgant eam a suis tenebris et obscuritate et sic redit anima ad suum saeculum
altius.

6 I. 2. 4,3: quod autem de scientia magis necessarium est scire, hoc est ut
sciat seipsum.

7 1. 2. 4,6: debet inquirere scientiam causae finalis propter quam conditus fuit.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 163

Das dem Menschen erforderliche Wissen teilt sich in drei Abschnitte
ein: Das Wissen von der Form und der Materie, das Wissen iiber den gott-
lichen Willen und das Wissen vom ersten Wesen 8. Diese Einteilung
bedeutet zugleich in ihrer Reihenfolge den Weg, den man einschlagen muf3
in der Erwerbung des Wissens, wenn auch in der Ordnung des Seins die
umgekehrte Abstufung giiltig ist °.

Die Frage nach dem Sein muB sich also notwendig mit der gegebenen
Einteilung des Wissens in drei Bereiche decken. In der Tat sind nach
Gabirol nur drei Seinsbereiche existierend : in esse non sunt nisi haec tria:
materia et forma, essentia prima, voluntas quae est media extremorum 1°.
In den Seinsbereich fallen also Gott, die geschaffenen Dinge, die aus Ma-
terie und Form bestehen, und der gottliche Wille, der die besondere
Funktion hat, zwischen dem unbeweglichen Sein Gottes ! und der Welt
der in Bewegung seienden geschaffenen Dinge 12 zu vermitteln 13, Uber
die Rolle des Willens wird ausfiihrlicher zuriickzukommen sein anldBlich
der Frage nach der Erschaffung des geschopflichen Seins.

Ausgangspunkt der Erforschung des Seins ist fiir Gabirol die Welt
der sichtbaren Dinge, die er als Spiegel der verborgenen Seinskomponen-
ten und Ursachen betrachtet '*. Gabirol stellt ndmlich fest, daB das uni-
verselle Sein vielfiltig ist; es 14Bt sich aber auf zwei Komponenten zuriick-
fithren, in denen das gesamte erschaffene Sein seinen Bestand hat 5.
Durch lange Analysen, die er in seinem Werk gibt, stellt sich heraus, daB
alles geschaffene Sein aus der materia universalis und der forma uni-
versalis besteht, oder genauer ausgedriickt, aus der Verbindung von
Materie und Form 6. Nur aus der Welt der geschaffenen Dinge heraus
lassen sich dann Aussagen machen iiber Gott 7. Aber dies ist nicht das

8 1.7.9,24.

¢ 1.'7.10,13.

10 1.7 9,28.

11 TII. 7. 92,7: et impossibile est ut haec substantia (praedicamentorum) sit
factor primus, quia factor primus non est mobilis.

12 V. 36. 323,6: quod dicis de motu qui est infusus materiae et formae...

13 1.7.10,2: omni creato opus est causa et aliquo medio interse. causa autem
est essentia prima, creatum autem materia et forma, medium autem eorum est
voluntas.

14 V. 20. 295. 18: formae spirituales debent subsistere in formis corporalibus,
et ut esse manifestum sit speculum occulti.

15 1. 5. 7. 16.

16 TV. 10. 234,13 : non perficitur esse nisi conjunctione earum (formae et ma-
teriae).

17 In welchem Sinn man tiberhaupt Aussagen machen kann von Gott, vor allem



164 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Ziel des Fons Vitae, in dem sich Gabirol auf die Erorterung des geschaf-
fenen Seins beschrinkt.

2. Alles geschaffene Sein besteht aus Materie und Form

Die Welt des Menschen 148t sich trotz ihrer Vielfdltigkeit und Ver-
schiedenheit auf zwei Wurzeln zuriickfithren, ndmlich auf die Materie
und die Form 18, Omnia procedunt de materia et forma universali et in ea
resolvuntur omnia 1°. Universell sind Materie und Form deshalb, welil sie
sich als Seinskomponenten in allem geschaffenen Sein wiederfinden. Diese
Behauptung wird durch lange Beweisserien gestiitzt, die sich auf die
Eigenschaften von Form und Materie berufen, wie wir sie aus der uns
umgebenden Welt kennen. Ein groBer Teil dieser Beweise trigt das be-
sondere Merkmal, daB3 sie ohne Bedenken aus der logischen Ordnung der
Dinge in die ontologische Ordnung iibergehen. Um sich hiervon einen
Begriff machen zu kénnen, sei erwihnt, daB die allgemeine Materie und
die allgemeine Form aufgefunden werden aus der Tatsache,dal das Letzte,
was der Geist erreicht, die apprehensio generis et differentiae ist, und daf3
diese mit Materie und Form gleichzusetzen sind 2°.

Die materia universalis und die forma universalis sind also die Kom-
ponenten des geschaffenen Seins. Aus ihnen erschafft Gott alles, und
deshalb sind sie auch das Ziel alles Seienden, indem diese versuchen, sich
der Reinheit der ersten Verbindung von Materie und Form, der forma
intellectus, zu ndhern #1. Da der Schopfer alles Sein durch die Verbindung

mit Hilfe von Syllogismen, wird ersichtlich aus der von F. Brunner gemachten
Zusammenstellung der Beweise der Existenz einer Zwischensubstanz zwischen Gott
und der Substanz der Pridikamente: F. Brunner, op. cit. p. 18 ff; p. 81 Anm. 2. —
Es sei kurz an den Aufbau des Universums nach Ibn Gabirol erinnert: An hochster
Stelle befindet sich die Substanz der Intelligenz, die alle tieferen Seinsstufen aus
sich entlaBt; unter ihr befindet sich die Substanz der Seele, die sich in anima ratio-
nalis, vitalis und vegetativa aufteilt; die dritte héhere Substanz ist die Natur. Diese
drei Substanzen vermitteln zwischen Gott und der Substanz, die die neun Pridika-
mente tragt. Diese letztere enthdlt zuerst den nicht der Vergdnglichkeit unterwor-
fenen Himmel, dann die Elemente und die aus den Elementen entstehenden Dinge.

18 1. 5. 7,20: materia universalis et forma universalis. .. haec duo sunt radix
omnium et ex his generatum est quicquid est.

19 I. 5. 7,25

20: IV, 6,223, 17,

21 1. 7. 37,17: ... materiam universalem quae sustinet omnia et formam uni-

versalem quae sustinetur in illa, quae sunt finis esse ex parte inferiorum et princi-
pium ex parte adinventoris eorum. ..



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 165

von Form und Materie hervorgerufen hat 22, kann Gabirol das Sein als
existentia formae in materia definieren 3.

Diese Definition darf aber nicht in dem Sinn verstanden werden, als
ob nur der Form die Existenz zukommen wiirde, oder nur der Materie,
oder auch einem der beiden in besonderer Weise. Die Eigenschaft des
Seins kommt der Form und der Materie zugleich zu: materiae et formae
simul 24, Gabirol besteht also darauf, dafl das Sein nur durch die Verbin-
dung der Komponenten Form und Materie entsteht. Sein ist fiir ihn ein
konkret Seiendes, ein Resultat aus einem Geschehen, das in der Verbin-
dung von Form und Materie besteht. Dies wird unterstrichen durch den
Ausdruck esse in actu: esse in actu est proprium materiae et formae cum
uniuntur et componuntur 2. Dal} esse in actu nur als Resultat der Ver-
bindung beider Komponenten anzusehen ist, geht noch deutlicher aus der
negativen Formulierung hervor: esse in actu non est nisi quando mate-
ria adjungitur formae 2. Aus dieser Verbindung entsteht das, was der
gewohnliche Sprachgebrauch als Sein bezeichnet: esse usitatum non est
nisi quod est compositum ex materia et forma 27.

Ein anderer Gesichtspunkt, das Sein zu betrachten, befindet sich im
Ausdruck esse formale, das auch wieder durch die Verbindung von Form
und Materie entsteht 28. Der Akzent der Aussage ist hierbei in der Ver-
schiedenheit der Rollen der beiden Seinskomponenten zu suchen, da die
Form der determinierende Faktor jedes Seins ist. Die Materie ist im Ver-
gleich zur Form in Potenz. Zu beachten ist an dieser Stelle, daBl Gabirol
vom esse rel compositae spricht, in dem sich ein esse in potentia quod est
esse materiae und ein esse in actu quod est esse formae befindet. Im
geschaffenen Sein ist also ein Spannungsverhiltnis von der Form zur
Materie hin zu suchen, das dem Verhiltnis Akt — Potenz entspricht %°.
Gabirol muBte dieses Verhiltnis annehmen, da nach seiner Lehre zwischen

22 V. 40. 329, 4.

23 V. 10. 274, 19.

2+ V. 8. 270, 24: esse non est nisi ex conjunctione materiae et formae, et
proprietas esse non convenit materiae per se, sed materiae et formae simul.

25V, 9. 273, 15.

26 V. 10. 274, 17.

27 V. 11. 277,4.
V. 11. 276,24 : esse materiale materia non habet ex forma, sed esse formale,
scilicet quod materia habet ex forma; quia materia non habet illud esse quod est ex
conjunctione materiae et formae, nisi cum forma et propter formam, quamvis mate-
ria habeat in se esse materiale.

2V, 11. 277, 5.



166 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Gott und der Materie keine Ahnlichkeit bestehen kann; die Materie
erhilt von Gott das Sein, und dies ist der einzige Punkt, in dem man sie
zu Gott in Beziehung setzen kann 3°. Dabei ist zu beachten, daBl Gott nur
eine actio per causas medias ausiibt 3!, Gott erschafft nur die einfache
Substanz, die erste Zusammensetzung von Form und Materie, aus der
alle anderen Dinge emanieren. Und auch um diese erste Zusammen-
setzung von Form und Materie herbeizufithren, bedient sich Gott der
Form als Vermittlerin 32. Die Form ist Vermittlerin zwischen dem gott-
lichen Willen und der Materie 3. Die Form empfingt vom Willen die
Kraft, die Materie zuriickzuhalten, das heiBt, das entstandene Sein im
Sein zu halten 34, Der Form fillt also die aktive Rolle durch ihre Ver-
mittlertdtigkeit der Kraft Gottes im Seinsbereich zu. Es besteht also eine
Verschiedenheit zwischen Form und Materie, die Gabirol als Gegensitz-
lichkeit qualifiziert: quia diversitas quae est inter materiam et formam
significat esse voluntatem, cui convenit facere rem et eius oppositum 3.
Es darf aber nicht iibersehen werden, daB hinter der aktiven Rolle der
Form die Kraft des gottlichen Willens steht: voluntas quae est virtus
eius (creatoris), est infusa in omni et penetrans omne et nihil est sine ea. . .
Existentia materiae et formae ex voluntate, ideo quia ipse est actor earum
et retentor earum 36, Materie und Form bediirfen des Willens, um Sein
und Bestehen zu haben 7.

Es hat sich also herausgestellt, daB esse in actu nur durch die Ver-
bindung von Form und Materie entsteht. In dem solchermalBen entstan-
denen Sein fillt der Form die determinierende, aktive Rolle zu.

3. Seinsweise von Form und Materie vor ihrer Vereinigung

Gabirol teilt das Sein ein in notwendiges, mogliches und nicht-mog-
liches Sein, wobei Gott das notwendige Sein ist ; das mogliche Sein bezeich-
net Gabirol als patiens ab creatore, das nicht-mogliche Sein als privatio

30 V., 32. 317, 25.

31 II1. 7. 92, 3: quia factor primus non facit factum naturale sine mediante.

32 I1I1.13.107, 11 ff: factor primus largitor est formae quae est apud se...
unde necesse est ut quaecumque substantiae sunt, sint oboedientes actioni eius et
sequentes eum in dando suas formas et largiendo suas vires, quamdiu invenerint
materiam paratam ad recipiendum hoc.

33 V. 39. 328, 2: et propter hoc dicitur quod forma retinet materiam, quia forma
est media inter materiam et voluntatem.

3% V. 39. 227, 24.

35 V. 25. 304, 5.

36 V. 39. 327, 14 ff.

7 V¥.:31.314, 5.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 167

esse 38, Das esse patiens steht also dem wirkenden Sein Gottes gegeniiber,
das unendlich ist, wiahrend das esse patiens endlich ist 3°. Hinter diesen
Aussagen steht der Grundsatz, daB ein Ding nur aus seinem Gegenteil
entstehen kann. Somit gilt auch: esse est ex privatione, scilicet ex non-
esse 0, In den Augen Gabirols ist dies ein Prinzip, das den regressus in
infinitum ausschaltet; irgendwo mul} ein Anfang gesetzt werden. Da nun
alles Sein unter Gott Materie und Form als Seinskomponenten hat, wird
mit diesem Prinzip die Mdéglichkeit ausgeschaltet, da Materie und Form
durch generatio entstanden sein kénnten.

Somit bleibt das Problem bestehen, welche Seinsweise Materie und
Form vor ihrer Zusammensetzung haben. Hier hilft sich Gabirol mit dem
Begriff privatio. Er unterscheidet einen zweifachen Sinn im Begriff pri-
vatio. Einmal sagt er: esse est ex privatione, scilicet ex non-esse, nach
dem eben erwidhnten Prinzip. Zum andern aber sagt er: privatum abso-
lute non est possibile exire ad esse *!, weil ein Wissen Gottes von einem
solcherart privatum nicht méglich ist. Dieser zweite Sinn ist mit dem esse
impossibile obiger Einteilung gleichzusetzen.

Folglich ist der erste Sinn von privatio ausschlaggebend fiir die Seins-
weise von Form und Materie vor ihrer Zusammensetzung und besagt,
daB zwischen Sein und Nichtsein kein Mittelding besteht 2. Form und
Materie sind also zum Nichtsein zu rechnen hinsichtlich der wirklich
existierenden Seienden. Nichtsein bedeutet in diesem Zusammenhang
Potenz, wie aus einem Text hervorgeht, in dem esse in actu und esse in
potentia genau so gegeniibergestellt werden wie eben Sein und Nichtsein:
esse duobus modis est: esse in potentia quod est proprium materiae et
formae uniuscuiusque per se, et esse in actu quod est proprium materiae
et formae cum uniuntur #3. Potenz ist also privatio von aktuellem Sein,
aber doch zum Bereich des Seins gehérend. Materie und Form haben dem-
nach vor ihrer Verbindung potentielles Sein, nach ihrer Verbindung aktu-
elles Sein. In diesem Sinn ist auch das Prinzip zu verstehen, nach dem

38 V. 24. 302,17 fi.

39 V. 25. 303, 25: postquam oportuit creari esse patiens oppositum esse agenti,
et esse agens est non finitum, non circumscriptum: debuit ut esse patiens esset fini-
tum et circumscriptum.

%0V, 31. 314,24: postquam res non est nisi ex suo opposito, debet ut esse sit
ex privatione, scilicet ex non-esse.

41V, 10. 275, 6.

42 V. 10. 274, 9: postquam esse non est nisi propter formam, et inter esse et non
esse non est medium, debet ut sit materia ipsa privatio.

3 V. 9. 273, 13,



168 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

alles aus seinem Gegenteil entsteht. Das Nichtsein von Materie und Form
wird also nicht dem notwendigen Sein Gottes gegeniibergestellt, sondern
dem aktuellen Sein des Kompositums aus Materie und Form. Damit aller-
dings erreicht das Prinzip nicht mehr sein Ziel, da auf diese Weise die
Moglichkeit der generatio von Form und Materie nicht ausgeschaltet
wird. Hier ist auch die Wurzel fiir den Emanatismus im System Gabirols,
den er unbedingt vermeiden will; aber durch Verschiebung der Perspek-
tiven im Bereich des potentiellen Seins gelangt Gabirol immer wieder
in die Terminologie der Emanation.

Das potentielle Sein der Form wird folgendermaBen charakterisiert:
forma erat in scientia excelsi per se, postea composita est cum materia *.
Als Beispiel fithrt Gabirol die Erkenntnis der geistigen Form durch die
Seele an; wenn diese eine Sache erkennen will, muB} sie sich zuerst mit
dem Intellekt verbinden, da sich die Formen nur iiber die Form des Intel-
lekts erkennen lassen; die Seele mufl dort die Form des zu erkennenden
Dinges finden, und dann erst kommt der Erkenntnisakt zustande. Wie
also die Erkenntnis der geistigen Form zuerst in Potenz in der Seele ist
und nach der Erkenntnis in Akt {ibergeht, so ist die Form zuerst Potenz
und hat als solche Sein im Wissen Gottes, bevor sie mit der Materie zu
einem aktuellen Seienden verbunden wird .

Ahnliches gilt von der Materie. Auch sie ist nicht absolute privata,
weil sie sonst nicht ins Sein iibergehen koénnte #6. Sie hat in sich potentiel-
les Sein im Wissen Gottes #7. Sowie ein Mensch eine Erkenntnis haben
kann, die ein anderer entbehrt, so ist das Verhiltnis zwischen dem aktuel-
len Sein der Materie in der Verbindung mit der Form und dem potentiellen
Sein der Materie im Wissen Gottes. Gerade weil die Materie im Wissen
Gottes als Empfangsbereitschaft existiert, kann sie das Licht der Form
in sich aufnehmen, wie die unerleuchtete Luft in Potenz zur erleuchteten
ist 48, Die Eigenart dieser Potenz besteht in der Sehnsucht nach der Seins-
vollkommenheit durch den Empfang der Form #°. Die Eigenart der
Materie in ihrem potentiellen Sein ist also Empfangsbereitschaft; auch

V., 27. 306, 7.

8V, 27. 307, 1 1.

4 V. 10. 274, 19: similiter etiam materia non est privata absolute, quia habet
esse in se in potentia. ..

47 V. 10. 274, 13.

48 V. 10. 276, 13 fi.

49V, 29. 310, 5: Materia mota est ad recipiendum formam, scilicet ut exeat a
dolore privationis ad delectationem essendi.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 169

in dem aus Form und Materie entstandenen Sein behélt die Materie diese
Eigenschaft bei und wird treffend mit Moglichkeit gekennzeichnet 3.

Bisher wurde das Sein der geschaffenen Dinge im allgemeinen unter-
sucht. Es hat sich dabei herausgestellt, daB alles Sein aus Materie und
Form zusammengesetzt ist. Hierbei fillt der Form die aktive Rolle zu,
da sie determinierender Faktor ist, und da sie ferner Vermittlerin der
Schopferkraft Gottes ist, die sowohl die Form als auch die Materie aus
dem Zustand des potentiellen Seins durch die gegenseitige Verbindung
in aktuelles Sein tiberfiihrt. Es gilt nun, das genauere Verhiltnis von Form
und Materie im geschaffenen Sein zu bestimmen, um auf diese Weise den
Seinsbegriff Gabirols zu finden. Hierzu miissen zuerst die Eigenschaften
von Form und Materie aufgezeigt werden.

II. Die Eigenschaften der Form

1. Seinsdrang der Form

Um zu reellem Sein zu gelangen, muB die Form zuerst aus ihrem
potentiellen Sein in die Materie hineingeschaffen werden 5. Dieser Vor-
gang ist aber fiir die Form kein rein passives Erleiden. Von Natur aus ver-
langt sie, sich zu geben und ihre Form zu verleihen, sobald sie eine auf-
nahmebereite Materie vorfindet 52, Man hat den Eindruck, als ob einer
solchermaBen veranlagten Form eigentlich nichts mehr fehlt als ein Sub-
strat, um darin wirkliches Sein annehmen zu konnen, das sie aus sich
noch nicht hat. Es ist aber festzuhalten, da die Form ihren Namen erst
verdient, wenn sie Form der Materie geworden ist 3. Die Form wird also
anders durch die Verbindung mit der Materie, als sie es war im Zustand
des potentiellen Seins bei Gott. Dieses Anderssein kann nur den Gewinn

50 V. 24. 303, 1 ff. — Gabirol verkniipft in dem einen Begriff «materia» zwei
Begriffe verschiedenen Gehalts: Den aristotelischen Begriff der Materie als Sub-
stratum des Zeugungs- und Zerfallsvorgangs und den Begriff der Materie als poten-
tielles Prinzip allgemeinster Art. Ausschlaggebend ist fiir ihn der zweite Begriff, der
aus der Materie das Prinzip der Potentialitat fiir die Form macht; die Materie bedeu-
tet fir die Form die Moglichkeit, getragen zu werden, um so ins Sein iibergehen zu
konnen. Cf. F. Brunner: La doctrine de la matiére chez Avicebron. Revue de Théo-
logie et Philosophie 6, 1956, 261-279.

51 V. 6. 267, 22.

52 11I. 14. 108, 25.

53 T'V..20,/254;,15.

12



170 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

des reellen Seins bedeuten, in dem sie erst ihre Rolle als determinieren-
der Faktor spielen kann. Die Materie ermoglicht der Form die Bildung
des esse in effectu.

2. Das Sein ist eine Eigenschaft der Form

Wenn auch die Form die Materie braucht, um reelles Sein haben zu
kénnen, so ist sie es doch, die dieses reelle Sein gibt. Es ist die fundamen-
tale Eigenschaft der Form, das Sein zu geben: esse est proprietas for-
mae **. Anderswo sagt Gabirol: proprie esse est proprietas formae 5. In
der Erklirung dieses Textes 148t Gabirol deutlich erkennen, daBl dem
compositum ex materia et forma das Sein iiber die Form zukommt, wenn
auch ein esse actu nur der Verbindung von Materie und Form zukommt,
da diese nicht in sich selbst in Erscheinung treten: ex conjunctione formae
et materiae fit natura alia, composita ex illis, quae prius non erat in aliqua
illarum per se 6. DaB3 das Sein eine Eigenschaft der Form ist, bedeutet
also nicht Selbstidndigkeit der Form hinsichtlich des Seins, sondern viel-
mehr ihre Vermittlerrolle in Bezug auf das Sein: esse rei non est nisi
propter formam 7.

Daraus wird verstindlich, daB das esse actu das Sein der Form ist 38,
oder daB das Sein die universale Form ist, die alle anderen Formen triagt>°.
Das Sein muf also eine Form haben, wihrend Nichtsein sich durch das
Fehlen der Form charakterisiert 6. Actio primae formae hoc est in toto,
scilicet esse, quia haec forma est constituens essentiam omnis rei %!, Dieses
Handeln der Form zielt auf die Materie hin und gibt ihr das Sein 2. Es

54+ IV. 10. 234, 17: D. Dico quod intellectus esse est intellectus formae. — M.
Quomodo unum erit aluid, cum alterum sit proprietas alterius? — Intellectus bedeu-
tet Begriff, so daB also das Sein eine Eigenschaft der Form ist.

55 V. 9.273, 18: cum materia aestimatur per se, non convenit ei proprie esse,
quod proprium est formae, ideo quia exspoliata est a forma; sed cum aestimatur
cum forma, conveniet ei esse, quod proprium est formae, quia jam acquisivit esse
formae, quando conjuncta est illi, hoc est quia ex conjunctione formae et materiae
fit natura alia. ..

56 Cf. Anm. 55.

57 V. 10. 274, 9.

58 V. 11. 277, 5: cum consideraveris quod esse rei compositae ex materia et
forma compositum est ex esse in potentia, quod est esse materiae, et esse in actu,
quod est esse formae: videbis quod esse materiae comparatione illius privatio est.

39 V. 37. 324, 18: oportet ut voluntas in materia intelligentiae agat esse, id est
formam universalem quae sustinet omnes formas, sine tempore.

60 V. 23. 300, 17.

61 ¥.21.296;17.

62 V. 35. 314, 12.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 171

steht also fest, dal3 die Form die Eigenschaft besitzt, der Materie das Sein
zu verleihen %, Aber Gabirol betont auch 6fters: forma non potuit esse
sine materia uno ictu oculi %+

Die Form ist also etwas Wesentliches fiir das Seiende. Gabirol ver-
gleicht sie mit der Rolle, die die Seele im Leib hat: Wenn die Seele dem
Leib entwichen ist, zerfillt das, was durch sie gebildet wurde, nimlich
der Korper %. Es ist daher nicht iiberraschend, wenn die Form wiirdiger
als die Materie im Hinblick auf das Sein genannt wird, da die Materie nur
durch die Verbindung mit der Form zum Sein gelangt 6. Gabirol betont
die Prioritit der Form vor der Materie; er driickt dies folgendermafen
aus: materia similior est privationi et forma similior esse. .. materia est
in potentia, forma vero in actu et perfectione ¢7. Daraus folgt, dafl die
Form als Teilkomponent des Seienden in sich eine Vollkommenheit be-
sitzt, die die Materie als zweiter Teilkomponent nicht hat und die sie von
der Form mitgeteilt bekommt. Da die wichtigste Eigenschaft der Form
das Geben des Seins ist, kann es sich nur um die Seinsvollkommenheit
handeln; aber diese ist keine aktuelle Seinsvollkommenheit, die ja erst
durch die Verbindung von Form und Materie entsteht, sondern es mul3
sich um die Fahigkeit der Form handeln, der Materie das esse formale
mitzuteilen . Unter Einwirkung des Willens entsteht das aktuell Seiende,
indem die Materie die Seinsvollkommenheit der Form in sich aufnimmt.
Aktuelles Sein ist deshalb esse formale.

3. Die Form ist Einheit

An mehreren Stellen sagt Gabirol, daBl die Form Einheit ist %. In
diesem Sinn hat die Einheit dieselben Eigenschaften wie die Form 7. Sie

63 V. 9. 273, 10.

64 IV. 4. 2194,

65 V. 9. 272, 26 ff.

66 V., 5. 265, 22: postquam materia non habuit esse nisi ex applicatione sui ad
formam, consequitur ex hoc, ut forma sit dignior nomine esse et intellectu quam
materia.

67 V. 26. 305, 15.

68 V. 11. 276, 24 : esse materiale materia non habet ex forma, sed esse formale,
scilicet quod materia habet ex forma; quia materia non habet illud esse quod est ex
conjunctione materiae et formae, nisi cum forma et propter formam, quamvis ma-
teria habeat in se esse materiale.

69 V. 9. 272, 13; II. 20. 60, 28: forma existens in materia quae perficit essen-
tiam omnis rei et per quod factum est quicquid est, est unitas.

70 TV. 11. 235, 20: aspice proprietates unitatis, quia tu invenies eas affixas
formae; hoc est quia unitas est efficiens multitudinem et retinens illam et dans ei



172 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

gibt also der Vielheit das Sein und ist wiirdiger als die Vielheit 71, sie gibt
der Materie ihre Einheit 72, fithrt zum Sein iiber 73. Aus diesen Stellen 148t
sich entnehmen, daB die Form die Eigenschaft der Einheit beziiglich der
Materie besitzt, indem sie dem Sein die Einheit verleiht. Erst die Eigen-
schaft der Einheit ermdglicht reelles Sein 74, und da die Einheit mit der
Form identifiziert wird, kann Gabirol sagen: materia et unitas coeperunt
esse simul 7°; esse non est prius unitate 7°; forma est impressio unitatis 77.

Die Einheit der Form ist eine numerische Einheit 78. Dies mul} sie
sein, um vervielfdltigbar und teilbar sein zu kénnen. Sie ist der Beginn der
Zahlen der gezihlten Dinge 7. Die Seienden sind also Einheiten, die sich
in Zahlen ausdriicken lassen, weil sie vielfiltig sind. Die Materie spielt
hierbei die Rolle des trennenden Faktors: materia non facit unitatem sed
separationem #. Da die Form sich nur mit der Materie verbindet, mul3
sie sich dieser Eigenschaft der Materie anpassen kénnen. Sie mul die Viel-
falt der Dinge irgendwie in sich haben: unitas est origo multiplicitatis per
se 81, Die Einheit trigt die Vielfalt aus ihrer eigenen Natur heraus, und
die Vielheit muB sich in ihr per se befinden. Nur so ist es moglich, daB die
Einheit verschieden wird mit der Verschiedenheit der Materie 82. Die

esse et continens eam et existens in omnibus partibus eius et sustentata in eo quod
est sibi subjectum et dignior eo quod est sibi subjectum; similiter hae proprietates
inveniuntur in forma. ..

7t IV. 11. 235, 20.

72 V. 26. 306, 3: sed quia natura materiae est multiplicari et dividi, debet uniri
ab unitate et retenta esse et collecta.

73 1I. 20. 61, 16.

74 V.9.272,19: quia unitas est forma, et materia non meruit habere esse nisi
propter unitatem quae sustinetur in ea.

5 N9 272, 22.

76 V.9. 273, 8.

7V, 28. 327, 25.

78 V.19. 252, 1: Iam feci te scire per praemissa quod quia forma prima est
unitas secunda, patiens a prima unitate agente, et non fuit prima unitas agens nisi
per unitatem numeri: debet idcirco quod unitas patiens ab ea sit quasi unitas
numeri, hoc est, debet ut sit multiplicabilis et divisibilis. — Die erste Form, von
der hier die Rede ist, ist die Form des Intellekts. Sie wird unitas secunda genannt,
weil sie erschaffen ist und damit endlich ist. Die Einheit Gottes ist die eigentliche
Einheit: I1. 20. 61,5: quia haec unitas fuit creata a prima unitate vera, quae unitas
non habet principium neque finem neque mutationem nec diversitatem, necesse fuit
ut unitas creata ab ea habeat principium et finem, et adveniat ei mutatio et diversitas.

79 IV.13. 240, 2: quia unitas prima est unitas vera et agens per seipsam, unde
opus est ut sit haec unitas sequens eam: et hoc est initium numerorum numeratorum.

80 II. 23. 67, 22.

81 TII. 33. 155, 14.

8 V. 31. 316, 1.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 173

Form ist also ein Seinsprinzip, das in seiner eigenen Natur der Vielheit der
Seienden Rechnung trigt. Sie trdgt in sich die Moglichkeit fiir alles, was
sie in der Verbindung mit der Materie werden kann, indem sie jeder kon-
kreten Seinsverbindung die Einheit verleihen kann.

Damit gibt Gabirol nicht die innere Einheit der Form auf. Wenn in
der Form die Moglichkeit zur Verschiedenheit besteht, so wird diese ihr
nur durch die Materie aufgezwungen, mit der sie sich verbindet . Auf
diese Weise konstituiert die Form zwar die Verschiedenheit 8, aber nur
auf Grund der sie aufnehmenden Materie 85. So ergibt sich, daB} die erste
Zusammensetzung von Form und Materie einfach ist: unitas intelligen-
tiae est simplex, wihrend die aus ihr hervorgegangenen Einheiten ver-
vielfiltigt sind, da die sie aufnehmende Materie immer dichter wird #.
Allerdings kann Gabirol das Prinzip der immer dichter werdenden Materie
nicht konsequent durchfiihren, um den Abstieg der Formen zu erkldren.
Da ja auch die Koérper Formen haben, muf er eine forma corporeitatis
sinnlicher Natur einfithren: dies erweckt den Eindruck, daf nicht die
Materie dichter wird aus sich heraus — denn sie hat ja in sich kein aktives
Prinzip — sondern dafl die Form erst das Dichterwerden der Materie er-
moglicht. Dies wiirde bedeuten, daBl die Materie iiber der Form steht, was
aber seiner eigentlichen Uberzeugung zuwiderliuft, die in der Form das
Hohere sieht. #

4. Die determinierende Rolle der Form

Da Gott als das handelnde Sein unendlich ist, muf3 das esse patiens
endlich sein #. Da das geschaffene Sein endlich sein muf, bedarf es eines

8 IV. 2. 215, 14: (formae) spirituales sunt pure, et non accidit eis diversitas
nisi propter materiam quae eas sustinet, quia si fuerit proxima perfectioni, erit sub-
tilis, et forma quae sustentatur in ea erit in fine simplicitatis et spiritualitatis et e
contrario.

8+ I.12.15, 21: ergo diversitas non contigit nisi per formas eorum quae sunt.

85 III. 55. 202, 7: cave ne diversitatem virtutis retorqueas in essentiam vir-
tutis, sed in essentiam rei recipientis eius actionem.

8 II. 20. 62, 7, 15: et ideo necesse fuit ut augmentaretur haec unitas et multi-
plicaretur et adveniret ei mutatio et diversitas inter ceteros ordines materiae susti-
nentis eam secundum descensum gradus materiae ad inferius. ..

87 In dem zitierten Artikel von F. Brunner wird darauf hingewiesen, dal3
sich beide Gesichtspunkte aus den Aussagen Gabirols ableiten lassen; die Materie
scheint aber in gewisser Hinsicht den Vorzug vor der Form zu haben, da sie vor
allem als der notwendige Endpunkt jedes Werdens aufgefat wird; nur in der
Materie kann die Form ins Sein iibergehen. Die Form hat aber den Vorzug in der
Weise, dal3 durch sie jedes Sein in seiner spezifischen Vollkommenheit konstituiert
wird. Auf dieses Problem wird spiter zuriickzukommen sein.

88V 25..303;. 27.



174 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Faktors, der das Sein begrenzt. Diese Rolle erfiillt die Form: quia esse
debuit esse finitum in se, opportet ut finiatur per formam, quia forma est
comprehendens rem 8. Die Form macht also durch ihre Umgreifungs-
gewalt das Sein zu einem definierten und nach allen Seiten abgegrenzten
Sein und erwirkt so ein endliches Sein. Gabirol scheint keine andere Be-
grenzungsmoglichkeit in Betracht zu ziehen. °° Gott ist gerade deshalb
unendlich, weil er keine Form hat. Gabirol betrachtet die Form als Fak-
tor, der die innere Einheit eines Dinges ausmacht, aber damit auch von
allen anderen Dingen differenziert. Hier wird der EinfluB des Neuplato-
nismus sehr deutlich, der Gott als das Eine in jeglicher Hinsicht von der
Welt trennen will. Somit reicht es vollkommen, wenn die Geschépfe eine
Form haben und sich damit von Gott unterscheiden; ein anderer Begren-
zungsfaktor fiir die Geschopfe ist damit iiberfliissig. Das heilt, da8
das Sein vollkommen aus der Form erklirt werden kann, ohne daB die
Frage nach dem Unterschied des Seinsaktes der Geschopfe vom Seinsakt
Gottes gestellt werden miiBte. Die Form, sobald sie durch die Verbindung
mit der Materie in reelles Sein iibergegangen ist, erfiillt hinreichend die
Rolle sowohl der Determination der Dinge als auch der Abgrenzung
gegeniiber dem Sein Gottes.

Um die determinierende Rolle der Form ndher zu beleuchten, mufl
hier auf ein Problem eingegangen werden, das der Eigenart Gabirols ent-
springt, von der logischen Ordnung der Dinge in die ontologische {iberzu-
gehen. Es handelt sich um die Rolle der Form als Differenz. Auf der einen
Seite ist die Form Seinsprinzip zusammen mit der Materie; auf der ande-
ren Seite ist sie determinierendes Element der Arbor Porphyriana sowohl
in der Linie des Genus als auch in der Linie der Differentia specifica. Ga-
birol will ja das Sein der Dinge definieren: definitio est scientia esse rei 1.
Wer aber eine Definition des Seins geben will, muB3 dieses in seine logi-
schen Wesensteile aufgliedern. So geht Gabirol auch vor. Das letzte, das
der Verstand erreicht, ist die apprehensio generis et differentiae 2. Da
Genus und Differentia die Elemente der Definition sind, muB sich die
Definition des Seins auf diese beiden Elemente zuriickfiihren lassen, die
aber in diesem Zusammenhang nichts anderes bedeuten als Materie und

8 V. 23. 300, 19.

9 TV. 6. 224, 1: res autem non est finita nisi per suam formam, quia res quae
est infinita non habet formam qua fiat unum et differat ab alia; et ideo essentia
aeterna est infinita quia non habet formam.

91 TII. 41. 172, 21.

92 IV. 6. 223, 18.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 175

Form. Diese beiden Seinskomponenten hingegen lassen sich nicht definie-
ren, man kann sie nur beschreiben 3. Andererseits taucht eine neue Schwie-
rigkeit auf durch die Tatsache, daBl Gabirol unter dem Begriff Genus oft
die Materie bezeichnet, wiahrend an anderen Stellen dieser Begriff auf die
Form angewandt wird. Da Gabirol das Sein definieren will, und da die
Definition aus Genus und Differentia besteht **, mul3 die Definition des
Seins in der logischen Aufgliederung der ontologischen Seinsfaktoren
Materie und Form, die ihrerseits undefinierbar sind, bestehen. Die Schwie-
rigkeit besteht also darin, daB der Begriff Genus in der ontologischen
Ordnung die Materie bedeutet, in der logischen Ordnung aber die Form,
wie noch gezeigt werden wird. Diesem Problem muf} nun im einzelnen
nachgegangen werden, um herauszufinden, in welchem Sinn die Form
determinierendes Element ist.

Zunichst ist die Rolle der Form als Differenz zu bestimmen. An einer
Reihe von Stellen identifiziert Gabirol die Differenz mit der Form: diffe-
rentia est forma °. Omnis differentia non est nisi per formam %. Der
Unterschied zwischen den einzelnen geistigen Substanzen riithrt von der
sie konstituierenden Form her; die Differenzen sind also konstituierende
Formen ?7. Die Differenzen teilen die Materie und fithren sie zum Sein %,
An der Identitit von Form und Differenz kann also nicht gezweifelt
werden, da es ja Eigenschaft der Form ist, zum Sein zu fithren. AnldBlich
der ersten Zusammensetzung von Materie und Form, die die Substanz
des Intellekts zur Folge hat, bezeichnet Gabirol die Form als Differentia
substantialis, die das Wesen des Intellekts konstituiert 9, Die Form als
Differenz konstituiert die Arten und vollzieht ihre Trennung 1%°. Aus
diesen Texten wird deutlich, daf3 die Form ihre Rolle als Einigungsfaktor
nur dadurch spielen kann, indem sie trennt und so den einzelnen Seien-
den ihre Konstitution verleiht.

9 V. 22. 298, 10: Definitio cuiusque illarum non est possibilis, quia super eas
non est genus quod ponatur principium in definitione earum; sed descriptio earum
possibilis est propter proprietates quae comitantur eas.

94 III1.41.172, 20.

V. 8. 270, 8.

% III. 39.169,1.

97 IV. 2. 215, 5.

%8 1I. 13.47, 2,

9 V. 5. 264, 19.

100 TT. 13. 46, 10: necesse fuit ex hoc ut sigillatio divisionum formae, id est
differentiarum constituentium species et dividentium eas, et descriptio earum in
materia esset secundum hoc quod est in voluntate de hoc.



176 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Es bleibt aber die Frage, in welchem Sinn Differenz hier zu verstehen
ist. Sie kann nicht die rein empirisch feststellbare Unterschiedlichkeit der
Dinge sein, da sie ja zum Sein fiihrt. Es liegt in ihr also eine wesentliche
Aussage iiber das Sein der Dinge. Andererseits aber wird die Differenz
als Nichtsein qualifiziert 1. Hier wird die forma uniens simplex mit
Genus und Species identifiziert, die gleichbedeutend mit Sein sind, wih-
rend Differentia, Proprium und Akzidens mit Nichtsein identifiziert
werden. Der angefiihrte Text bedeutet aber keinen uniiberwindlichen
Widerspruch zur Gleichsetzung von Form und Differenz. Er behandelt
die Erkenntnis der akzidentellen korperlichen Formen. Diese kénnen
nur erkannt werden, wenn die Seele sich mit dem Intellekt verbindet, wo
sich diese Formen in einem einfacheren geistigen Sein befinden, wihrend
sie im Korper vielfach und zerstreut auftreten. Die Seele kann nun diese
Formen im Kérper nur durch die Sinne aufnehmen; sie kann sie aber
nicht auf das Sein beziehen, das sie nur durch ihre Verbindung mit dem
Intellekt unter der Form von Genus und Species erfallt. Auf diese Weise
werden die durch die Sinne aufgenommenen korperlichen Formen mit
dem Sein verbunden. Die Differenz wird also hier nur unter dem Gesichts-
punkt als Nichtsein beschrieben, weil sie nur durch die Sinne aufgenom-
men wird und deshalb nicht ihren Seinsgehalt zeigen kann 2. Diese
Stelle steht also nicht gegen die Identifizierung von Form und Differenz,
gibt aber einen wichtigen Hinweis zum Verstindnis der Differenz.

Die Differenz wird nimlich mit der differentia specifica der Arbor
Porphyriana gleichzusetzen sein. Der Hinweis hierfiir ist im Ausdruck
forma uniens simplex zu finden, die mit Genus und Species identifiziert
wird. Diese Form ist nichts anderes als die eigentliche Form der Dinge,
die die Dinge in ihrem Seinsgrad konstituiert und damit ihr Sein aus-
macht. Diese SchluBfolgerung mull man ziehen, um dem Parallelismus
von II. 13. 46,10 und III. 41. 172,7 Rechnung zu tragen 1. Form bedeutet

101 TTT. 41. 172, 6: signum autem huius est quod substantia intelligentiae
apprehenderit esse in omnibus rebus, scilicet formam unientem simplicem, id est
genera et species, et substantia animae apprehendit non-esse, id est differentias,
propria, accidentia, quae attinguntur sensibus.

102 Das Sinnliche wird also, dhnlich wie bei Plato, mit dem Nichtsein vergli-
chen; nur dirfte der AnlaB zu dieser Identifikation fiir Gabirol nicht der Vergleich
des Sinnlichen zur Idee gewesen sein, sondern die schon aufgetauchte Frage, ob die
Form oder die Materie das Hohere sei. Hier ist die Perspektive so, dal die Materie
als Substrat das Wesentliche ist, das die sinnliche Form triagt und sie somit zu ihrem
Akzidens macht.

103 TT. 13. 46, 10: Cf. Anm. 100; III. 41. 172, 6: cf. Anm. 101.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 177

also neben Differenz auch noch Genus und Species. Bestitigt wird diese
Auffassung durch einen deutlichen Text, in dem neben Genus und Species
auch die Differenzen, Propria, Akzidentien in Zusammenhang mit der
Form gebracht werden: oportet ut genera, species, differentiae, propria,
accidentia, et omnino omnes formae quae sustinentur in materia, non sint
nisi impressio a sapientia in materiam %, Nun kommt aber diese impres-
sio exklusiv der Form zu, wie bereits gezeigt wurde. Es ist also anzuneh-
men, daf alles, was zur Determinierung des Seins, sei es auf der logischen
Ebene der Arbor Porphyriana, sei es in der Seinsdeterminierung durch
Proprium und Akzidens beitragt, ausschlieBlich der Form zukommt, die
die Materie nur dazu braucht, um auf jeder Seinsstufe in reelles Sein iiber-
gehen zu koénnen, eben durch die impressio in materiam. Die Form spielt
also in allen Seinsstufen die determinierende Rolle. Sie determiniert als
Genus, Spezies, Differenz, Proprium und Akzidens. Was nun die Differenz
betrifft, so wird man sie, soweit es sich nicht um akzidentelle Differenzen
handelt, mit der Spezies in Verbindung setzen miissen, da die Differenz
ja die Arten konstituiert und deren Trennung vollzieht 1. Hiermit wird
die Differenz als differentia specifica ausgewiesen.

So ist nun auch erwiesen, da3 das Genus zur determinierenden Rolle
der Form gehort, wie die Texte III. 41. 172, 7 1% und V. 41. 331, 8 107
zeigen. Es erscheint unter der Eigenart der Form durch seine impressio in
materiam. Genus bedeutet also Form, sobald es sich darum handelt, ein
Seiendes nach seinem Seinsinhalt zu untersuchen und somit seine Deter-
mination im Sein zu beleuchten. Davon verschieden ist der Gebrauch des
Begriffes Genus im Zusammenhang mit der Definition des Seins selbst, wo
Genus die Materie bedeutet. Es besteht also ein deutlicher Unterschied
zwischen Determination und Definition des Seins. Das Sein wird deter-
miniert durch das aufsteigende und sich ausweitende Spannungsverhalt-
nis zwischen Genus und Differentia specifica der Arbor Porphyriana, also
in der logischen Ordnung. Das Sein wird hingegen definiert durch die
Analyse des Seienden, die in der Auflésung in die Seinskomponenten
Form und Materie endet; hier beginnt Gabirol die Analyse in der onto-
logischen Ordnung, driickt aber das Resultat durch die logischen Aus-
driicke Genus und Differentia aus. In diesem letzteren Sinn wird begreif-

104V, 41. 331, 8.
105 Cf, Anm. 100.
106 Cf, Anm. 101.
107 Cf. Anm. 104 im Text.



178 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

lich, wenn Gabirol die Materie als Genus generalissimum bezeichnet 18,
Die Materie ist ja das Allumfassende, das von der Form determiniert
wird. Als Seinsfaktor ist die Materie zugleich Grundlage jeder Deter-
minationsmaoglichkeit. Wie noch gezeigt werden wird, ist der Substrats-
charakter die wesentlichste Funktion der Materie, und deshalb ist sie
verwandt mit der Funktion des Genus im logischen Bereich, da beide
einer Determinierung und Spezifizierung bediirfen.

Gabirol mag in einem ersten Moment unkonsequent in seiner Ter-
minologie erscheinen, wenn er die Ausdriicke Genus und Spezies einer-
seits gebraucht, um das Verhiltnis der Seinskomponenten Materie und
Form zueinander zu kennzeichnen 1%, andererseits aber zur Charakteri-
sierung der determinierenden Rolle der Form in der Unterordnung der
Seinsbereiche. Es liegt hier aber kein Widerspruch vor, wie gezeigt wurde.
Beide Aussagen verkniipfen sich zuinnerst darin, daB auch auf der Ebene
des ontologischen gegenseitigen Verhiltnisses der beiden Seinskompo-
nenten Materie und Form der Gesichtspunkt der Determinierung aus-
schlaggebend ist. So verhilft die Eigenart der Anwendung der Termino-
logie zu einem tieferen Verstdndnis des Seinsbegriffes, den Gabirol seinen
Untersuchungen unterlegt. Denn es ist nun klar, daB der Versuch Gabirols,
das Sein zu definieren, nicht sein Ziel erreichen kann, weil das Heraus-
schilen der Seinskomponenten Form und Materie keine Definition,
sondern eine ontologische Analyse ist. Das konstituierte Sein als Verbin-
dung von Form und Materie 16t sich wohl in seine zwei Seinsfaktoren
auflésen, deren Verhiltnis dann dasjenige von Genus und Differentia ist;
das aber entspricht der Materie als Substrat und der Form als Determi-
nationsfaktor. Gabirol definiert also nur das Verhiltnis zwischen zwei
Polen in einem bereits konstituierten Seienden. Die beabsichtigte Defini-
tion des Seins ist somit zur Definition eines Verhiltnisses geworden. Es
ist somit die Moglichkeit auszuschalten, dafl Gabirol unter Sein den Seins-
akt verstanden hat, der dem Wesen die Existenz verleiht. Wenn er von
Sein spricht, meint er das Spannungsverhéltnis der seinsgebenden Form
zu ihrem Substrat hin; dies entspricht dem Verhiltnis Akt — Potenz. Aber
weder Form noch Materie identifizieren sich mit dem Sein, sondern das
Sein besteht eben gerade im Spannungsverhiltnis selbst.

108 V_8. 270, 4, 18.

109 TV. 6. 223, 15 ff.: D. Quid est signum quod intellectus non apprehendit nisi
rem constantem ex materia et forma? M. Signum huius est quod ultimum ad quod
intellectus apprehendendo pervenit, hoc est apprehensio generis et differentiae.

III. 18. 118, 10: Substantia simplex dividitur in materiam et formam secundum
divisionem generis in species.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 179

So fﬁgen sich nun die Texte, die von der determinierenden Rolle der
Form in der Unterordnung der Seinsbereiche sprechen, sei es als Genus,
Spezies, Differenz, Proprium oder Akzidens, harmonisch in das Gesamt-
system ein. Immer wird der Form die Eigenschaft zugesprochen, die
Seienden in ihren Seinsbereich einzuordnen. Die Form ist Genus und
Spezies, sie erfiillt die Rolle der Differentia specifica. Man muB in ihr also
das sehen, was das Wesen der Dinge in einem Seinsbereich ausmacht,
wihrend die Materie nur die Rolle des Substrates spielt, das die Reali-
sierung des Wesens moglich macht. Sein bedeutet also im weiteren Sinn
das realisierte Wesen, das aus der seinsgebenden Form, die zugleich das
Seiende auf eine bestimmte Vollkommenheitsstufe festlegt, und der Ma-
terie als Substrat entsteht. Im spezifischen Sinn bedeutet Sein aber nicht
das ganze Kompositum, sondern das in ihm herrschende Spannungsver-
héltnis, das durch die Zusammensetzung von Form und Materie entsteht.
DaBl man von einem solchermaflen verstandenen Sein eine Definition
geben kann, liegt auf der Hand, da es nicht darum geht, einen Seinsakt zu
definieren, sondern darum, die verschiedenen Elemente und das aus ihnen
entstehende Spannungsverhiltnis eines konkreten Wesens zu bestimmen.
Der Ubergang von der logischen in die ontologische Ordnung erleichtert
es Gabirol, den ontologischen Seinsfaktor Form aufzufinden, indem die
logisch deduzierten verschiedenen Determinationen der Seinsstufen auf
die reelle Seinsbestimmung der Seienden durch die Form iibertragen
werden. Die Rolle der Form als Seinsprinzip ist deshalb gut vereinbar mit
ihrer Rolle als determinierendes Element der Arbor Porphyriana, da
beide zusammenfallen in einer Wesenheit, die aus ihrem moglichen Sein
durch Hinzugewinnen der Materie zur realisierten, aktuell existierenden
Wesenheit wird, in der die aktuelle Existenz nicht die Form und damit die
Wesenheit ist, sondern in dem von der Form unterschiedlichen Akt des
Aufleuchtens der Form durch das Auftreffen auf die Materie. Sobald man
aber durch die Analyse des Seienden die Seinsfaktoren Form und Materie
in ihrer spezifischen Natur einander gegeniiberstellt, entsteht aus ihrem-
gegenseitigen Verhalten und Angezogensein das Sein: «esse est existentia
formae in materia». Auf die genauere Abgrenzung des Seins von Form
und Materie wird zuriickzukommen sein.

Die Untersuchung der Eigenschaften der Form hat wichtige Ergeb-
nisse zur Aufhellung des Seinsbegriffes bei Gabirol gebracht. Es hat sich
herausgestellt, daB3 das Sein, so wie es Gabirol auffaBt, immer von der
Form herriihrt. Einerseits hat die Form den Drang zum realisierten Sein
in sich; andererseits kann realisiertes Sein nur bestehen durch die Seins-



180 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

vermittlung der Form an die Materie. Das Sein leuchtet in der Materie
auf, sobald die Form sich mit ihr verbindet, da die Form das Sein mit sich
bringt. Weiterhin ist es Rolle der Form, das konkrete Seiende zu kon-
stituieren in seiner Abgrenzung von den anderen Seienden, indem die
Form Einheit ist. Aus dieser Einheit entspringt die Differenzierung der
Seienden. Die Form konstituiert in den verschiedenen Seinsgraden und
ist somit als die Wesenheit der Seienden zu betrachten, wenn auch die
Materie, wie sich zeigen wird, einen gewissen Einfluf auf sie in dieser
Beziehung haben wird.

Es bleibt nun noch die Materie mit ihren Funktionen zu bestimmen.
Welche Rolle kann der Materie noch zukommen, wenn die Form schon
eine so bedeutende Rolle hat? Trigt auch die Materie etwas zum Wesen
der Dinge bei, oder ist sie nur unabkémmliche Bedingung, daf die Form
als Wesenheit der Dinge aus dem potentiellen Sein in aktuelles Sein iiber-
gehen kann?

III. Die Eigenschaften der Materie

1. Die Materie als Ursprung der Vielfiltigkeit

Wihrend die Form so eng mit dem gottlichen Willen verbunden ist,
daBl man sie nur schwer von diesem unterscheiden kann !1°, besteht
zwischen Gott und der Materie keine Ahnlichkeit, es sei denn, nach der
Art, wie die Materie das Licht des Seins vom gottlichen Willen emp-
fangt 111, Die Materie ist also weiter von Gott, dem Ausgangspunkt des
Seins, entfernt als die Form und somit in der schwicheren Position dem
Sein gegeniiber. Dies geht auch daraus hervor, dal die Materie Ursache
der Vielfiltigkeit ist, die die an sich einheitliche Aktion des Willens auf-
teilt 112, Auch zwischen der Form und der Materie besteht keine Ahnlich-
keit 113, Der hohere Seinsrang einer Substanz hdngt von der mehr oder

110 'y, 28. 308, 7: certe distinguere formam a voluntate difficile est, quia dis-
tinctio non est nisi propter materiam.

1.y, 32. 317, 25.

112 Y, 37. 324, 15: causa autem diversitatis actionis voluntatis accidit ex ma-
teria quae recipit actionem eius, non ex voluntate in se, sicut saepe ostendi tibi.

113 Y, 33. 318, 5 ff.: D. Quae est similitudo inter materiam et formam...
M. Non est inter illas similitudo; sed quia materia est receptibilis formae in se ipsa,
et forma est defluxa in materiam fluxu violentiae et necessitatis: oportet ut move-
atur materia ad recipiendum formam, et ut forma uniatur ei.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 181

weniger groBen Dichte der Materie ab, nicht von der Form 1. Die Materie
hat demnach einen EinfluB auf die Form, wenigstens in der Weise, daB sie
die Einheit der Form zur numerischen Einheit macht und somit Ursprung
der Vielheit ist, wie bereits anldlich der Form als Einheit gezeigt wurde.

2. Die Materie erhdlt das Sein von der Form

Im Vergleich zur Form ist die Materie eher Privation, wihrend die
Form dem Sein dhnlicher ist, wobei zwischen Form und Materie das Ver-
hiltnis Akt — Potenz besteht 5. In dem Bestreben der Materie, aus dem
potentiellen Sein in aktuelles Sein iiberzugehen, kommt die Bewegung
hierzu von der Form her 16, Die Prioritit der Form iiber die Materie geht
aus den Texten hervor, die angefithrt wurden zum Beleg, da3 die Form
der Materie das Sein gibt *7. Vor Empfang der Form hat die Materie nur
potentielles Sein ; um reelles Sein zu haben, braucht sie die Form: materia
non potuit esse absque forma uno ictu oculi 8. Sogar im konstitulerten
Seienden hat die Form noch die Prioritit des Anspruchs auf das Sein; das
geht daraus hervor, dal Gabirol das Sein auch als esse formale bezeich-
net 1%, auch wenn das Sein nur durch die Verbindung von Form und
Materie entsteht. Die Materie ist somit abhédngig von der Form im reellen,
konstituierten Sein.

Aber auch die Materie spielt eine Rolle in der Konstituierung des
Seins, da die Form nicht in reelles Sein iibergehen kann ohne die Materie.
Die Materie iibt hierbei die Funktion der Aufnahmebereitschaft aus: in
se non est nisi receptibilis tantum !?°, Diese Aufnahmebereitschaft bezieht
sich auf die Form, so dall die Materie als locus formae bezeichnet wird ;
sie muBl ndmlich die Form sozusagen von unten her stiitzen, halten —
sustinere 121, Der Grund hierfiir ist darin zu suchen, daBl das endliche

114 1V. 14. 243, 3, 7: una substantia est sapientior et perfectior alia, scilicet
propter spissitudinem materiae et turbationem, non propter formam in se ipsa...

157y, 26. 305, 15.

16 V. 10. 275, 23: quia motus non est rei quae movetur, nisi ut habeat et
perficiatur per ipsum; et quicquid movetur ad aliquid, caret illo. sequitur ergo ex
hoc materia prima, quandoquidem mobilis est, ut motus eius sit ad aliud, scilicet ad
formam, ut habeat eam et perficiatur per eam; unde debuit ut prius careret ea.

17 e . g. V. 9. 273,10; V. 31. 314, 23.

18 IV. 4. 218, 26.

119 Cf. Anm. 28.

120 YV, 31. 314, 14,

121 'V, 31. 314, 1: dicunt quod materia est locus formae, ex intellectu scilicet
quod sustinet eam et quod sustinetur in ea. — F. Brunner gibt in dem zitierten Artikel



182 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Sein aus zwei Komponenten, Form und Materie, bestehen muB}; deshalb
mul einer der beiden Seinsfaktoren in sich bestehend sein — existens per
se, in dem der andere ruhen kann. Andernfalls briuchte man namlich
noch einen dritten Faktor, der den beiden als Grundlage und Untergrund
dienen wiirde 1?2, Hieraus leiten sich folgende Eigenschaften fiir die Ma-
terie ab: ut sit existens per se, existens autem per se sit sustinens; fiir die
Form: non existens per se sustentatum 23, Die Materie stellt sozusagen
den Endpunkt dar, der in sich ruht und damit Grundlage fiir die Form
werden kann. Die Aufnahmebereitschaft der Materie wird also erginzt
durch ihre Rolle, die Form zu tragen. In der Tat befinden sich alle Formen
in der Materie; wenn nimlich die Form des Intellekts in sich alle aus ihr
hervorgehenden Formen enthilt und selber von der Materie getragen
wird, dann miissen sich alle Formen notwendig in der materia prima
befinden 124,

In I.10. 13, 16 ff. gibt Gabirol eine Zusammenfassung der Eigen-
schaften der Materie und erklirt sie kurz. Die Materie ist existens per se,
unius essentiae, sustinens diversitatem, dans omnibus essentiam suam et
nomen. Warum die Materie existens per se ist, wurde schon gezeigt; sie
mul} dies sein, um nicht ihrerseits wieder einer anderen Grundlage zu
bediirfen. Die Materie ist eines Wesens, da Gabirol alles endliche Sein aus
Form und Materie zusammengesetzt sieht. Wie einerseits alle Formen aus
der ersten Form stammen, so geht auch die Materie aller Dinge aus der er-
sten Materie hervor. Gabirol erkennt nur eine Art von Materie an, die
durch die mehr oder weniger groBe Dichte andere Gestalten annehmen
kann, aber immer die eine, wesensgleiche Materie bleibend. Es gibt nur
eine einzige Materie. Eine weitere Eigenschaft der Materie ist, daB sie die
Form tragt. In dem angefiihrten Text sagt Gabirol, daB die Materie die
Verschiedenheit trigt und daB die Verschiedenheit nur aus der Form

eine interessante Darstellung iiber den geschichtlichen Hintergrund fiir die Lehre
von der Materie als Ort. Die Bibel gibt Gott selbst diese Bezeichnung zum Ausdruck
seiner Stabilitdt; auch in der spiteren Entwicklung des Judaismus wird Gott so
gekennzeichnet. Wenn deshalb die Materie als locus bezeichnet wird, bedeutet dies
eine unbedingte Aufwertung fiir sie, da sie als Ort der Form dieser an Festigkeit und
Stabilitdt @ibergeordnet wird. Als Tragerin der Form hat die Materie in dieser Hin-
sicht die Prioritdt vor der Form.

122 V. 25. 304, 10: postquam debuit ut creatum patiens esset duo, ideo oportet
ut unum sit existens per se, et alterum non existens per se, existens autem per se sit
sustinens, non existens per se sustentatum; et non erat possibile ut utrumque esset
non existens per se, quia tunc esset necessarium esse tertium, quod sustineret ea.

123 Cf. Anm. 122.

124 V. 18. 292, 14,



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 183

stammt. Dies ist wohl so zu verstehen, da3 die Form die direkte Ursache
der Verschiedenheit ist, da sie die Dinge in den verschiedenen Seinsgraden
konstituiert; die Materie hingegen ist als die indirekte, tiefere Ursache der
Verschiedenheit anzusehen, da sie die Form zwingt, ihre Vollkommenheit
einzuschranken wegen der mehr oder weniger groBen Dichte der Ma-
terie 125, Es ist aber auch moglich, daB Gabirol sich in einen Widerspruch
verwickelt, indem er einerseits wohl das Hoéhere in der Form sieht, die
durch die Materie herabgemindert wird, aber andererseits das Einfachere
in der Materie sieht, die erst durch die Form in die Vielfdltigkeit herab-
gezogen wird %6, — Weil nun Gabirol eine einzige Materie fiir alle Dinge
annimmt, folgt daraus die weitere Eigenschaft, daB die Materie allen
Dingen ihr Wesen und ihren Namen verleiht. Was unter diesem Wesen
der Materie zu verstehen ist, wird nun niher zu erkliren sein. An der
zitierten Stelle fiihrt Gabirol die Tatsache, da3 die Materie allem ihr We-
sen gibt, darauf zuriick, daB sie alles tridgt und in allem ist. Ob nun dieses
Wesen der Materie, das sie allen Dingen gibt, wirklich als Wesen im her-
kémmlichen Sinn zu gelten hat, wird nun Gegenstand der folgenden
Untersuchung sein.

3. Materie und Wesen

Gabirol gebraucht den Begriff Wesen nicht in einheitlicher Weise.
Manchmal bedeutet Wesen (essentia) das Sein oder die Existenz !?7;
manchmal wird zwischen beiden unterschieden, wenn zum Beispiel von
der Existenz des Wesens die Rede ist 128, Oder Gabirol wendet Wesen fiir

125 TV. 14. 243, 3. una substantia est sapientior alia et perfectior, scilicet
propter spissitudinem materiae et turbationem, non propter formam in se ipsa...

126 Julius Guttmann, Die Philosophie des Judentums, p. 111, Miinchen 1933,
— Guttmann glaubt in diesen widerspriichlichen Aussagen iiber die Materie eine
Tendenz zu entdecken, die bei konsequenter logischer Durchfithrung zur Ewigkeit
und Unerschaffenheit der Materie fithren miiBte. Die Uberordnung der Materie in
Bezug auf die Form ergibt sich daraus, daf3 die Materie erst durch die Form in einen
groberen Zustand gebracht wird, wie schon gezeigt wurde. Dal3 dies aber gegen die
eigentliche Absicht Gabirols geht, steht durch die enge Verbindung der Form mit
dem gottlichen Willen fest. Wenn man aber bedenkt, daB eine der Hauptquellen Gabi-
rols der arabische Pseudo-Empedokles ist, bei dem die materia prima die erste Ema-
nationsstufe darstellt, kann man den stindigen Zwiespalt in der Frage, ob die Form
der Materie iibergeordnet sei oder umgekehrt, verstehen.

127 TIT, 35. 158, 18: manifestum est quod colores deprehenduntur per essentiam
eorum et non deprehenduntur privatione eorum.

128 'V, 39. 327, 19: nonne vides quod existentia essentiae omnium rerum... —
Es wird sich zeigen, daB3 Gabirol nicht an die Unterscheidung esse — essentia denkt.
Es handelt sich hier vielmehr um die Existenz als einer Folgeerscheinung der



184 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

die Form fiir sich und die Materie fiir sich an: diversitas in essentia, unitas
in esse 2%, Oft bedeutet Wesen die Materie, wie nachgewiesen werden
wird. Dieser uneinheitliche Gebrauch des Begriffes Wesen wird sich teil-
weise dadurch erkliren lassen, dafl Gabirol oft auf diesen Begriff zuriick-
greifen muB3, um Wesenseigenschaften herauszustellen; so wird er zum
Beispiel auf Materie und Form vor ihrer Vereinigung angewandt, um die
wesentliche Verschiedenheit beider auszudriicken. Aber es ist auch zu
vermuten, daB die Ubersetzer des Fons vitae verschiedene arabische
Begriffe einheitlich mit dem lateinischen Begriff essentia wiedergegeben
haben 130, Solange das arabische Original verschollen bleibt, geht es na-

effektiven Realisierung der Dinge. Es wire zu untersuchen, inwieweit Gabirol
sich in diesem Punkt der Position Avicennas nahert, die E. Gilson folgender-
maBen ausdriickt:... «Cette formule permet de comprendre ce qu’Avicenne
veut dire, lorsqu’il pose l’existence comme un accident de l’essence. L’existence
ne peut étre rien d’autre, dans une doctrine qui, partant de l’essence, considére
comme accidentel a son égard tout ce qui n’est pas immédiatement et néces-
sairement inclus dans sa définition». Etienne Gilson, L’étre et ’essence, p. 126.
Paris 1962. — Bei Gabirol wird unter esse nicht einfachhin die Existenz als actus
essendi im Sinn des hl. Thomas angesprochen, ebenso wie fiir ihn essentia nicht die
Wesenheit, sondern gewdhnlich die Materie als Substrat bedeutet. Deshalb darf man
nicht esse der essentia gegeniiberstellen.

129 V. 27. 306, 23.

130 So hat zum Beispiel Avicenna ein reichhaltiges und nuanciertes Vokabular,
um die verschiedenen Feinheiten hervorzuheben, die der Begriff Wesen beinhaltet.
Cf. A. M. GoicHoN, Lexique de la langue philosophique d’Ibn Sina (Avicenne), Paris
1938. —"AIN bezeichnet bei ihm das konkret existierende Wesen. HAQIQA dagegen
bezeichnet mehr eine Wesenseigenschaft, die eben nach dem urspriinglichen Sinn
des Wortes eine fundamentale Wahrheit in ontologischer Hinsicht hervorhebt. DAT
bezeichnet die Wesenheit eines Dinges, wodurch es in radikaler Weise in seinem
tiefsten Innern konstituiert wird; dieser Ausdruck wird nicht auf das Sein ange-
wandt, insofern es einen Akt ausiibt, sondern bezieht sich immer auf das Intelligible
eines Dinges. - MAHIYA bezeichnet die quidditas, die auf die Frage antwortet: Was
ist dieses Ding ? —’ANNIYA driickt ebenfalls das Wesen aus, aber unter Riicksicht der
haecceitas. — In der Art, wie essentia im Fons vitae sich vorfindet, mu3 man auch
noch den Begriff HUWWI YA beriicksichtigen, der die erste Substanz gegeniiber der
zweiten Substanz abhebt: HUWWIYA besagt demnach die ipseitas des konkreten
Subjekts,wihrend die zweite Substanz mit MAHIYA wiederzugeben ist. JAWHAR
besagt ebenfalls Substanz; dieser Ausdruck dient dazu, die erste der zehn Kategorien
zu bezeichnen und ferner alles, was zu seiner Existenz nicht in etwas anderes auf-
genommen werden mul3, e.g. die materia prima.

Man darf auch fiir Gabirol annehmen, daB er ein nuancierteres Vokabular angewandt
hat, das durch den einzigen Ausdruck essentia verzeichnet wird. Ohne in die Frage
eintreten zu wollen, ob Gabirol die Werke Avicennas gekannt hat, darf angenommen
werden, daB ihm aus den Ubersetzungen der griechischen Philosophen ein dhnliches
Vokabular bekannt war. DaB man in diesem Punkt der lateinischen Ubersetzung
des Fons Vitae nicht vollstindig vertrauen darf, geht daraus hervor, daB auch



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 185

tiirlich nicht iiber einen Versuch hinaus, eine Nuancierung in den latei-
nischen Begriff essentia durch Rekonstruktion der vermutlichen arabi-
schen Ausdriicke hineintragen zu wollen. Diese Nuancierung mul} aber
wenigstens vom sachlichen Inhalt des Begriffes essentia im Fons vitae her
unternommen werden, um die Gedanken Gabirols iiber die Materie als
Wesen nicht zu vereinfachen, mit der Gefahr, sie zu verzeichnen.

Wesen bedeutet fiir Gabirol zunichst ein konkret existierendes
Wesen. Dies geht daraus hervor, daB Gott oft als essentia prima oder ein-
fach essentia genannt wird. Da das Wesen Gottes weder Form noch Ma-
terie enthilt 13!, bezeichnet essentia hier das in sich ruhende Sein Gottes,
das sich jeder Definition entzieht 132, Im Bereich des geschaffenen Seins
wendet Gabirol den Begriff essentia auf alles an, was Sein hat 133, So
spricht er vom Wesen der Akzidentien, der Seele, des Kompositums, der
Korper, der Form, der Materie, der Substanzen etc. Hiermit wird klar,
daB Wesen fiir Gabirol ein analoger Begriff ist, der nicht iiberall denselben
Inhalt hat, selbst wenn im arabischen Original ein einziger Ausdruck fiir
essentia bestanden hitte.

Im 16. Kapitel des fiinften Buches erkliart Gabirol, wie sich simtli-
che Formen im Intellekt befinden: causa quae hoc facit debere esse haec
est, quia compositio compositi prohibet illud a formis penetrari, quia est
obstaculum inter essentiam suam et essentias formarum. Sed in substan-
tia simplici non est quod obstet inter ipsam et formas; et propter hoc non
prohibentur formae penetrare ipsam 3. An dieser Stelle spricht Gabirol
vom Wesen konkret existierender Dinge, einerseits vom Wesen der ein-
fachen Substanz, andererseits vom Wesen der tieferstehenden Substan-
zen ; in beiden Fillen handelt es sich um ein aus Materie und Form zusam-
mengesetztes Kompositum. Die Wesen der beiden in Opposition gebrach-
ten Substanzen unterscheiden sich durch die mehr oder weniger grofe

die lateinischen Ubersetzungen der Werke Avicennas nicht genau seine prizisen
Ausdriicke wiedergeben. So werden DAT, MAHIYA, HAQIQA oft wahllos mit
esse, substantia, essentia iibersetzt. F. Brunner weist in seiner Ubersetzung des drit-
ten Buches des Fons Vitae daraufhin, daf3 der hebrdische Text manchmal quidditas
aufweist, wo im lateinischen Text esse steht. Cf. op. cit. p. 140, Anm. 2.

131 TII. 6. 90, 24: essentia factoris primi non habet formam.

132 1.12. 6, 19: Ex his hoc est impossibile, scilicet scire essentiam essentiae
primae absque his facturis quae ab ea generatae sunt, possibile autem hoc est, scilicet
scire eam sed nonnisi ex suis operibus quae ab ea generatae sunt.

133 1.12. 15, 15: Hoc non est possibile ut essentia materiae sit aluid ab essentia
eorum quae sunt. ..

134 V. 16. 287, 14 f1.

13



186 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Reinheit der Zusammensetzung aus Form und Materie. Auf Grund dieser
Reinheit kann der Intellekt alle Formen in sich enthalten, wihrend das
grobere Kompositum nur eine Form aufnehmen kann. Es besteht also
eine deutliche Parallele zwischen der Reinheit des Wesens mit Offnung
auf die Gesamtheit der Formen und der Grobheit des Wesens mit Ein-
engung auf eine Form. Die Reinheit einer Zusammensetzung héingt aber
von der Dichte der Materie ab 135. Die Wesen werden also mit der Materie
verschieden. Wihrend im Intellekt das Wesen aus allen Formen, die in
der materia prima subsistieren, besteht, ist im gréberen Kompositum das
Wesen auf eine oder wenige Formen beschriankt. Das Wesen des Kompo-
situms ist also fundamental durch die Materie bedingt, die der Quali-
fizierung durch die Form Grenzen setzt. Die Materie, die iiberall dieselbe
ist, kann also nicht den Inhalt des Wesens bilden, sondern sie kann diesen
Inhalt nur negativ auf diese oder jene Seinsstufe festlegen durch ihren
Widerstand, den sie den Formen entgegensetzt. DaBl Gabirol hierbei an
das konkret existierende Wesen und nicht an das Wesen als das intelligible
Element des Kompositums, das grundsétzlich durch die Form gegeben
wird, denkt, geht daraus hervor, daB3 es gerade die Komposition ist, die
die Durchdringung des Seienden durch die Formen verhindert. Ferner
ist aus diesem Text zu folgern, dafl das Wesen des Kompositums nicht das
Wesen der Form ist in dem Sinn, daf§ das Kompositum mehr beinhaltet
als die Form, die ja nicht von sich aus sich auf einen bestimmten Seins-
grad festlegt, sondern dabei von der Materie abhédngig ist. Der Begriff
essentia gerit somit in eine starke Abhingigkeit von der Materie. Er
besagt, daB} in einem reell Seienden die Materie als Grundlage und Ein-
schrinkungsfaktor der Form ausschlaggebend ist. Das Wesen des Kompo-
situms bedeutet mehr als die Seinsvollkommenheit der Form. Es wird
sich zeigen, daB dieses Mehr im Substratscharakter der Materie zu suchen
ist. Essentia ist ein inhaltsreicherer und weiterer Begriff als Wesenheit,
denn er beinhaltet Form und Materie in ihrer effektiven Zusammen-
setzung.

In diesem konkret existierenden Wesen kann nun durch Analyse des
Wesens von Form und Materie je fiir sich eine zweite Schicht im Begriff
essentia aufgedeckt werden. Wahrend das konkrete Wesen des Kompo-
situms durch die Verbindung von Form und Materie entsteht, kann auf
der Ebene der Wesen von Form und Materie keine Definition mehr gege-

135 TV. 14. 243, 3, 7: una substantia est sapientior et perfectior alia, scilicet
propter spissitudinem materiae et turbationem, non propter formam in se ipsa...



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 187

ben werden, weil von ihnen nur ihre Erschaffung durch den Willen aus-
gesagt werden kann 13¢; deshalb gibt Gabirol nur Beschreibungen ihrer
Eigenschaften, die bereits aufgezeigt wurden. Fiir die Form in ihrem
Wesen ist hierbei zu beachten, daB sie als determinierender Faktor in
allen Seinsgraden gerade das ausmacht, was das Ding seinem konkreten
Wesen nach in eine bestimmte Seinsstufe einordnet. So sagt denn auch
Gabirol: forma est essentia rei 137, Diese Aussage befindet sich direkt in
der existentiellen Ordnung, wie aus dem Kontext des zitierten Textes
hervorgeht, indem ndmlich ohne die seinsgebende Form kein Ding be-
stehen kann. In diesem Sinn sind die Sitze zu verstehen, in denen vom
Wesen im Zusammenhang mit der Form die Rede ist: perficere autem
essentiam et dare el esse convenit formae 138, Forma constituit essentiam
eius in quo est et acquirit ei esse et est retinens illud 3. Hier sind die
wichtigsten Eigenschaften der Form dargelegt: Sie gibt das Sein, indem
sie qualifiziert und determiniert. Essentia bedeutet also direkt wieder das
konkret existierende Wesen, das seine Konstituierung der Form verdankt.
Aber es wird damit zugleich auch die Rolle der Form als eigentliche We-
senheit herausgestellt, da das so entstandene Sein in seiner Determination
ausschlieBlich von der Form abhingig ist, so dall das Ding das ist, was es
von der Form mitgeteilt bekommt. Dal man eine solche Wesenheit, die
durch die Form gegeben wird, vom konkreten Wesen des Kompositums,
ausgedriickt durch den Begriff essentia, unterscheiden darf, daB also die
Form als Abstraktion des durch den Begriff essentia ausgedriickten kon-
kreten Wesens aufgefaBBt werden darf, geht daraus hervor, dal in den
Substanzen die Form von der Materie differenziert ist. So kann die Form
des Intellekts sich in sich selbst erkennen, ohne auf die Materie ange-
wiesen zu sein, die sie trigt, denn das Wesen der Form ist verschieden
vom Wesen der Materie. Die Form erkennt so zuerst sich selbst, und dann
erst die Materie, die sie tridgt 0. Ferner steht fest, daB3 die Dinge nur {iber

136 V. 39. 327, 19.

137 V. 9. 272, 26; 273, 2. DaB Gabirol wirklich an den Wesensgehalt der Dinge
denkt, wenn er manchmal von der Form als essentia spricht, geht am deutlichsten
aus dem Beweis ITI. 30. 151, 1-6 hervor.

138 1.13.16, 17.

139 1V. 11. 235, 23.

140V, 2.261,1 ff.: cum manifestum tibi fuerit quod substantia intelligentiae est
praeter suam formam, manifestabitur tibi per hoc quod materiae substantiarum
simplicium et materiae substantiarum compositarum sunt praeter suas formas;. ..
et scisti etiam cum hoc differentiam eius a materia in qua sustinetur, quia est sciens
se ipsam, et quia essentia eius est praeter materiam quae eam sustinet.



188 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

ihre Formen erkannt werden kénnen. Die Form gibt somit den Dingen
ihre Intelligibilitdt und zeigt dem Verstand an, was ein Ding in sich ist.
Die Form hat somit zwei Funktionen, die ineinander iibergehen. Sie
determiniert die Dinge auf den verschiedenen Seinsstufen, indem sie das
Sein gibt und somit das konkrete Wesen konstituiert, und damit ist sie
zugleich auch der Faktor, der allein erlaubt auszusagen, was ein Ding
ist 1. In welchem Sinn nun die Materie zum Wesen des konstituierten
Kompositums beitrdgt und in welchem Sinn sie selbst als Essentia be-
zeichnet wird, soll nun untersucht werden.

Die Identitdt von Wesen und Materie wird ausdriicklich gelehrt. Be-
trachtet man zum Beispiel verschiedene Schmuckstiicke und Gebrauchs-
gegenstinde, die aus Gold gefertigt sind, so findet man, daB sie verschie-
den sind durch ihre Formen, dall dagegen die Materie, die die Formen
tragt, eine und in ihrem Wesen vom Wesen jener Dinge nicht verschieden
ist: hoc non potest esse, ut essentia materiae sit aliud ab essentia eorum
quae sunt, sed ea quae sunt, facta sunt aliud a materia per formas quae
adveniunt ei, scilicet differentias quae dividunt eam... et non fuerit
essentia materiae aliud ab essentia illorum *2, Die Materie ist also iden-
tisch mit dem Wesen. Da es nun Eigenschaft der Materie ist, die Form
zu tragen, mubBl man folgern, daB das Wesen die Form trigt. Die Frage-
stellung nach dem Wesen der Materie spitzt sich also dahin zu, wie das
Wesen das Substrat der Form sein kann.

DaB die Materie und somit das Wesen Substratcharakter hat, ist aus
den vorhergehenden Untersuchungen als feststehend anzunehmen. Die
Materie wird ja als existens per se und sustinens formam geschildert; sie
selbst wird von keinem anderen Ding getragen. Aber nun identifiziert
Gabirol das Wesen der Materie mit der Substantialitit: substantialitas
addicta est essentiae *3. Das Wesen der Substanz ist das Wesen der Ma-
terie ***. An derselben Stelle erkldrt Gabirol das genauere Verhiltnis von

M1 TV. 3. 217, 5: et judicabis tunc de substantia spirituali, cum cognoveris

formam eius intellectu, scilicet quid sit, propter quam facta est huiusmodi quod ha-
bet materiam quae sustinet ipsam formam.
V. 5. 264, 20:... scilicet differentiam substantialem constituentem eius essentiam;
et haec est per quam judicabis quod est quod-est, et per quam invenies quid veri
vel falsi est in altero oppositorum. et postea invenies differentiam substantiae
intelligentiae per ipsam formam ab alio.

142 1, 12,15, 15 £

143 1. 6. 8, 22: substantialitas etenim addicta est essentiae. substantialitas
autem non est variabilis in se. ergo non est possibile essentiam diversificari in eo quo
non est diversa.

144 V. 7. 269, 17: Substantialitas non est separata a sua essentia. unde non



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 189

Substanz und Materie: Wenn die Substanz auf die Form bezogen wird,
wird sie Materie genannt; Substanz wird sie genannt, wenn sie fiir sich
allein steht. Daraus ist aber nicht zu schlieBen, daB3 die Materie als ge-
trennter Seinsfaktor Substanz ist; denn den Namen Substanz verdient
allein jene Materie, die schon eine Form empfangen hat und durch die
Form zur eigentlichen Substanz gemacht worden ist *. Wenn also Gabi-
rol sagt, daB3 das allein den Namen Substanz verdient, was fiir sich steht,
dann meint er damit die mit der Form zusammengesetzte Materie, die
existens per se ist. Substrat und Substantialitidt fallen also fiir Gabirol
zusammen. So sagt er auch: essentia substantiae simplicis est materia
quae sustinet formam eius 1*6. Substanz bedeutet also wohl ein aus Form
und Materie zusammengesetztes Seiendes; aber das Wesen der Substanz
besteht in der Materie und kann nicht von dieser getrennt werden: sub-
stantialitas non est separata a sua essentia, wobei das Wesen der Substanz
mit dem Wesen der Materie identisch ist #7. Substantialitit kann also
nur Substratscharakter bedeuten, da einerseits der Begriff Substanz dem
aus Form und Materie zusammengesetzten Seienden vorbehalten wird,
andererseits aber der Materie als subsistens per se des Kompositums
zugesprochen wird. Dieser letztere Gesichtspunkt ist fiir Gabirol aus-
schlaggebend, da alle Substanzen in ihrem Wesen gleich sind 8.

Das Wesen der Materie hat somit auch einen doppelten Aspekt. Die
Materie ist zunédchst wesentlich Subjekt als existens per se, das ein in sich
bestehendes Seiendes moglich macht. Sie ist als Materie die Materie fiir
das Wesen der Form 1#°, indem durch sie die Konstituierung der Substanz
moglich wird. In dieser Hinsicht ist die Materie autonom, sie empfangt
nicht von der Form ihr Sein als Materie 1%°. Auf der Ebene des konstitu-

est possibile ut sit forma eius quia essentia substantiae ipsa est essentia materiae;
et non dividuntur nomina nisi in relatione. ergo tunc dicitur materia, cum refertur
ad formam; et tunc dicitur substantia, cum per se stat.

145 11. 11. 42, 20: distinctio nominum, substantiae scilicet et materiae, haec
est quod nomen materiae illi soli congruit quod paratum est recipere formam quam
nondum recepit, nomen vero substantiae illi materiae congruit quae iam aliquam
formam recepit et per ipsam formam facta est substantia propria.

146: T11..36. 161, 25;

141 V. 7..269,17,

148 1. 6. 8, 17: unaquaeque substantiarum in essentia non est alia ab alia.

149 TV. 10. 234, 29: forma non est nisi debito essentiae materiae, postquam
unitas forma est essentiae materiae, et materia est materia essentiae unitatis.

150 'V, 11. 276, 24: esse materiale materia non habet ex forma, sed esse formale,
scilicet quod materia habet ex forma; quia materia non habet illud esse quod est ex
conjunctione materiae et formae, nisi cum forma et propter formam, quamvis ma-
teria habeat in se esse materiale.



190 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

ierten Seins andererseits ist die Materie von der Form abhingig, indem
sie nicht aus sich ein konkretes Wesen konstituieren kann. Auf dieser
Ebene nun befindet sich das konkret existierende Wesen: essentia omnis
rei constituitur ex materia sustinente formam et ex forma perficiente
essentiam materiae 131, In dieser Aussage befinden sich zwei Bedeutungen
des Begriffes essentia: Erstens das reelle Wesen, in dem sich Materie und
Form durchdringen: materia per formam fuit formata, forma per mate-
riam fuit materiata 152, Zweitens der Wesensbegriff von Form und Materie
je fiir sich; hierher gehéren fiir die Form die Funktionen, die Intelligibili-
tat zu geben und das Sein zu geben — und somit schon in das reelle Wesen
iiberleitend —, und fiir die Materie die Rolle des Substrats und der Ein-
engung der Formen.

Wenn nun Gabirol Wesen, Materie und Substantialitit identifiziert,
handelt es sich immer um die Materie als Substrat ; hierin decken sich die
drei Begriffe sachlich. Somit kann Wesen in diesem Zusammenhang nicht
Wesenheit bedeuten, sondern Wesen bedeutet, sobald der Begriff auf die
Materie fiir sich angewendet wird, Subjektsein gegeniiber der eigentlichen
Wesenheit, die die Form ist ; sobald der Begriff essentia sich auf das Kom-
positum bezieht, bedeutet er das Seiende unter Beriicksichtigung seiner
Substantialitit. Denn das reelle, existierende Wesen, wie Gabirol es sieht,
wird nicht von der Form her betrachtet, sondern von der Materie her, die
von der Form eine Determination empfangen hat. Gabirol wird dabei von
dem Gedanken der Substantialitit geleitet, in der das gemeinsame Merk-
mal aller Dinge besteht und die deshalb ein allen Dingen gemeinsames
Element erfordert, das Gabirol mit der allgemeinen Materie identifiziert.
Uberall, wo Seiendes ist, wird ein die Form aufnehmendes Subjekt an-
genommen. In dem Begriff essentia wird also primidr der Endpunkt der
Entstehung des Seienden betrachtet, der darin liegt, daB die Materie in
sich selbst besteht. Die Determination durch die Form ist sekundir, wenn
von der essentia der Dinge gesprochen wird, denn eine Form kann nur da
sein, wo dieser Endpunkt besteht. Vom Substratscharakter der Materie
aus wird das reell existierende Wesen gewonnen durch die Verbindung
von Materie und Form, wobei die Form als Qualifikationsfaktor das
eigentliche wesensprigende Element enthilt, das das Sein mit sich bringt
und so den Kreis zum reellen Seienden hin schlie(t.

151 TV, 11. 236, 25.
152 'y, 28. 307, 27.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 191

IV. Der Seinsbegriff Gabirols

1. Das Sein ist ein formaler Effekt der Komposition

Aus den vorausgehenden Untersuchungen gilt es nun, eine zusam-
menfassende SchluBfolgerung zu ziehen. Was bedeutet der Begriff Sein
bei Gabirol? Es ist zundchst auffallend, da3 nirgends das Sein als Seins-
akt dargestellt wird. Um so mehr tritt dafiir die Form in den Vordergrund,
wenn vom Sein die Rede ist. Die Form hat in sich den Drang zum Sein in
enger Verbindung mit dem go6ttlichen Willen. Unter Antrieb des Willens
vermittelt die Form allen Seienden das Sein. Die Form gibt das Sein; dies
ist ihre wesentlichste Eigenschaft. In sich selbst kann aber die Form
nicht in reelles Sein iibergehen, da ja das geschopfliche Sein sich vom
gottlichen Sein dadurch unterscheidet, daBl es aus zwei Komponenten
bestehen mufB, wihrend Gott das Sein in absoluter Einfachheit ist. Folg-
lich muf3 die Form sich mit der Materie verbinden und mit ihr zusammen
ein aktuell Seiendes konstituieren. Die Materie hat die Rolle des Sub-
strates inne, worin ihr eigentliches Wesen besteht.

Das Sein entsteht also aus der Verbindung der Form, die das Sein
gibt, mit der Materie als ihrem Subjekt, die die Form aufnimmt und tragt.
Durch diese beiden Seinskomponenten will Gabirol das Problem der Viel-
heit und der Determination 16sen. Wahrend die Materie die eigentliche
Ursache der Vielheit ist, indem sie Substrat fiir alle méglichen Seienden
ist, ist die Form die Ursache der Determination in den konkret Seienden,
indem sie je nach der Dichte der Materie in den verschiedenen Seinsstufen
konstituiert. Die Form ist also die eigentliche Ursache der Vollkommen-
heit der Dinge; und somit ist sie es, die das innere Wesen der Dinge aus-
macht. Die Materie hingegen ist die Tragerin dieses Wesens und ermég-
licht somit ein reelles Seiendes. Dies entspricht der Definition, die Gabirol
vom Sein gibt: esse est existentia formae in materia 33, Sein besteht also
darin, dafB3 die Form durch die Verbindung mit der Materie existierend
wird, daB die Form in der Materie aufleuchtet. Das Sein kommt durch die
Form. Und da die Form die Wesenheit der Dinge ist, entsteht das Sein
durch das Aufleuchten der seinsbringenden Wesenheit in der Materie. Das
Sein ist also der formale Effekt der Komposition. Denn Sein bedeutet

19 V,.10, 274, 19,



192 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

nicht die Form in sich, auch wenn diese das Sein gibt. Wo die Form nicht
mehr in Potenz ist, sondern aktuell geworden ist durch die Verbindung
mit der Materie, da ist auch das Sein '5*. Aber diese Zustandsinderung der
Form, die aus der Potenz in Akt {ibergeht, kennzeichnet noch nicht genau
das Sein; sonst wire Sein einfach die reell existierende Wesenheit. Es ist
zu beachten, daB erst die Berithrung der Form mit der Materie den Fun-
ken des Seins hervorruft. Damit wird im Sein das bestehende Spannungs-
verhiltnis von der Form zur Materie charakterisiert, so daB das Sein ein
iiber dem Kompositum stehender — und aus ihr resultierender — Akt ist.
Der Ursprungsort dieses Aktes ist die Form; deshalb ist das Sein ein for-
maler Effekt. Die Materie als tragender Grund der Form wird auch zum
tragenden Grund des Seins; sie ist der in sich ruhende Pol des Spannungs-
verhdltnisses, der eine Bereicherung durch die Aktion der Form erfdhrt:
Die Materie bekommt das esse formale mitgeteilt, ohne hierdurch aus der
Selbststiandigkeit ihres esse materiale herausgerissen zu werden. Das Sein,
das ein esse formale ist, entsteht durch die Selbstmitteilung der Form an
die Materie. Wenn deshalb gilt: «materia per formam fuit formata, forma
per materiam fuit materiata» 13%, so ist das aus diesem Durchdringungs-
prozel entstandene Kompositum in seiner neuen Einheitlichkeit 156 Ur-
sache und Triger des Seins, das sich von den Seinskomponenten und dem
daraus entstandenen Kompositum irgendwie abhebt. Als Wirkung der
Form ist das Sein nicht die Form selber; als esse formale ist es eine Berei-
cherung der Materie; das Kompositum schlieBlich ist vorausgehende
Bedingung des Aufleuchtens des Seins. Um die Sonderstellung des Seins
bei Gabirol von anderen Seinsbegriffen genauer abheben zu kénnen,
braucht man nur daran zu denken, daf3 das Sein bei ihm eine Folgeerschei-
nung des Seienden ist, und nicht sein Grundakt 137; sein genauer Platz
ist da, wo die noch seinsarme Form durch den Kontakt mit der Materie
zum Aufleuchten kommt. Esse und essentia sind also zwei Begriffe, die
einen ganz anderen Gehalt haben, als ein erster Blick auf sie erkennen
1iBt. Wihrend im Begriff essentia als Substantialitit das Seiende von

154 TV. 20. 256, 4: «ne indigneris contra divisionem Platonis de forma, quae
est in tres modos: uno eorum est forma quae est in potentia, adhuc non in materia;
secundo forma quae est in actu, conjuncta materiae; tertio forma elementorum. . .».

153 V. 28..307; 27.

136 Ve 9:1273;:15; 18.

157 Bei einigen Scholastikern wird diese Stellung des Seins im Kompositum
deutlicher zum Ausdruck gebracht werden, e.g. durch die Formel esse actus essentiae.
Cf. den eingangs erwdahnten Artikel von L. B. Geiger.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 193

seinem Grund und damit von unten her gesehen wird, erlaubt der Begriff
esse als formaler Effekt der Komposition einen Uberblick iiber das
Kompositum von seiner Seinsvollkommenbheit her, die von der Form aus-
geht; denn das esse actu des Kompositums ist das esse formale.

Bei der Frage nach der Seinskonstituierung wurde immer wieder das
Problem aufgeworfen, ob die Materie oder die Form das Hdoherstehende
sei. Beide Gesichtspunkte lassen sich vertreten, obwohl die Materie fiir
Gabirol den Vorzug zu haben scheint, da sie in ihrem esse materiale der
tragende Ort der Form und des Seins ist. Die Unsicherheit der Position
Gabirols in diesem Punkt diirfte sich so erklidren lassen, dal3 durch das
Auftreffen seiner neuplatonischen Geisteshaltung auf die aristotelische
Terminologie Form — Materie eine unbewuf3te Spannung im philosophi-
schen Ausdruck seiner Weltschau entsteht. Das philosophische Denken
beginnt bei den reell existierenden Dingen der Umwelt. Hier leistet das
Begriffspaar Form — Materie ausgezeichnete Dienste. Aber der ausschlag-
gebende Gesichtspunkt fiir den Neuplatonismus bleibt die Frage nach dem
Ursprung und nach dem Warum des Vollkommenheitsgrades der Dinge.
Hierauf gibt Aristoteles keine Antwort. Somit ergeben sich zwei Gedan-
kenvorginge, die das geschaffene Universum erkliren wollen. Der erste
besteht darin, daB im Erkenntnisakt vom Standpunkt des Betrachters
aus die Dinge in Form und Materie analysiert werden; die Form ermog-
licht die Erkenntnis und wird zur Wesenheit der Dinge erhoben, wahrend
die Materie jeweils Trigerin der Form ist, so dafl auf die Universalitit
der Materie geschlossen werden kann. Die Materie entflieht dabei dem
Zugriff der Erkenntnis; soweit man Dinge {iber die Form erkennt, eben-
solange mufl man immer hinter der Form die Materie annehmen, die man
selbst nie in den Griff bekommt. Deshalb ist in dieser Perspektive die
Materie als tragendes Element alles geschaffenen Seins das Hoherste-
hende. Wenn es aber darum geht, die Entstehung des Seins zu erkliren,
mull man die sich degradierende Seinsvollkommenheit in eben ihrem
Abstieg vom Hoheren zum Niedrigeren sehen. Dies geschieht durch eine
Kosmogonie emanatischen Charakters. Da die Form die Vollkommenheit
der Dinge ausmacht und als solche nicht in sich begrenzt ist, muf3 die
Materie den Seinsabstieg verursachen, so daB in dieser Perspektive die
Form das Hoherstehende ist.

Mit einem solchen Seinsbegriff hat Gabirol manche sich ergebende
Schwierigkeiten nicht befriedigend l6sen kénnen. So kommt, zum Beispiel,
der Form eine zweideutige Rolle zu. Nach Gabirols Absicht sollte sie das
Hoherstehende sein, durch das alles Sein kommt, weil sie dem géttlichen



194 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Willen eng verbunden ist und keine Verwandtschaft mit der Materie hat.
In der Wirklichkeit aber muB3 die Form bis zur forma corporeitatis herab-
steigen, damit iiberhaupt Kérper entstehen kénnen. Die Form, und nicht
die Materie, wire somit die Ursache des Seinsabstiegs, da die Materie in
sich indifferent zu allem aufgeschlossen ist, was die Form an Seinsvoll-
kommenheit gibt. Diese unlésbare Schwierigkeit stammt aus dem Ver-
such Gabirols, die konkrete Welt aus etwas Abstraktem hervorgehen zu
lassen. Dieses Abstrakte ist die stufenweise herabfallende und sich immer
mehr verbreiternde Kaskade von Formen, die in sich noch keinen reellen
Seinsgehalt haben und in einem Subjekt empfangen werden miissen. Das
ist die eigentliche Frage Gabirols an die Dinge, wie sie aus etwas Ab-
straktem zur Existenz gelangen konnten; es ist nicht die Frage, wie die
Dinge existieren, fiir die sich Gabirol interessiert. Um nun die Schwierig-
keit, zu konkreten Dingen zu gelangen, aus Abstraktem Konkretes zu
ziehen, zu lésen, muB Gabirol eine relativ selbstdndige Materie einfiihren,
die ihr Sein als Materie nicht von der Form erhilt, sondern dieser von
Anfang des Abstiegsprozesses an gleichgeordnet ist. Deshalb wird die
Seinskonstituierung zu einem Problem der Qualifizierung und Determi-
nation der Materie durch die Form. Die Form stellt nichts anderes
dar als eine versachlichte, in den ontologischen Bereich erhobene Logik.
Um nun von dieser Form, die keinen Seinsakt enthilt, zu konkreten Din-
gen zu kommen, schaltet Gabirol die Aristotelische Analyse der Substanz
ein, die sich auf reelle Teilsubstanzen als Seinskonstituanten stiitzt. Damit
bekommt Gabirol die Méglichkeit, Form und Materie als dem existen-
tiellen Bereich angehorend in die seinsarme Logik zu projizieren. Damit
ist nun erreicht, daB3 alles Seiende erklidrt werden kann durch die Deter-
mination, die die Materie von der Form erhilt. Es stehen sich demnach
im System Gabirols zwel Aussagereihen gegeniiber, die er aber miteinan-
der verbindet, um der ihm vorschwebenden Kosmogonie emanatistischen
Charakters Bestand zu geben: Einerseits die Kaskade der emanierenden
Formen, die das Sein mit sich bringen soll; andererseits die Analyse des
konkreten Wesens, das durch Teilsubstanzen entsteht. Hiermit will
Gabirol erkldren, wie aus der abstrakten Form konkretes Sein gewonnen
wird und daBl dem Problem der Seinskonstituierung durch die Deter-
mination der Materie durch die Form Geniige getan ist.



Der Seinsbegriff ITbn Gabirols 195

2. Die Unterscheidung von esse und essentia bei Gabirol

A. Heschel kommt in seiner Arbeit 138 zu einem anderen Ergebnis fiir
den Seinsbegriff Gabirols. Nach einer Erérterung {iber die Arten des Seins
behandelt er unter dem Abschnitt «Sein und Wesen» das Verhdltnis von
Form und Materie. Er stellt fest, dal die Form den Dingen das Sein ver-
leiht, wihrend die Materie ihnen das Wesen gibt. Hieraus zieht Heschel
den SchluBl, daB Gabirol zwischen esse und essentia unterscheidet. Das
Wesen ist weiterhin mit dem Wesen der Materie selbst zu identifizieren,
was Heschel dann mit dem Substratscharakter und der Substantialitit
der Materie belegt. Das Wesen des Wesens stammt somit von der Materie,
wahrend das Sein des Wesens von der Form herrithrt. Fiir Heschel besteht
das Sein nach Gabirol also aus Wesen, das aus dem Wesen der Materie
stammt, und Sein, das die Form dem Wesen verleiht.

Diese betrachtliche Abweichung vom Ergebnis der hier vorliegenden
Untersuchung erklirt sich dadurch, daB Heschel die Materie mit dem
Wesen identifiziert, wihrend hier die Form in ihrer Verbindung mit der
Materie das Wesen der Dinge ausmacht. Heschel sieht in der Form nur
den Seinsfaktor, der das Wesen vervollkommnet, indem sie ihm das Sein
gibt. Hierbei wird aber nicht beriicksichtigt, daB die Form die determi-
nierende Rolle spielt, die durch die Materie verschiedenartig eingeengt
wird. Wihrend in der vorliegenden Untersuchung die Rolle der Materie
als wesentlich aufnehmend und tragend hervorgehoben wurde, sieht sie
Heschel als gebend und nicht nur als aufnehmend. Dies ist aber mit dem
reinen Substratscharakter des Wesens der Materie schwer vereinbar. Da
Heschel zwischen Sein und Wesen eine Unterscheidung bei Gabirol sehen
will, miite er in logischer Folgerung aus dieser Primisse in Seins- und
Substantialititsprinzip unterscheiden, da das Wesen der Materie die
Substantialitdt ist. DaB sich diese SchluBfolgerung nicht aus der Lehre
Gabirols ziehen 14Bt, geht daraus hervor, daB eine Substanz bei Gabirol
nur aus der Verbindung von Form und Materie hervorgeht, und daB
damit eine Unterscheidung in der Wurzel des Seins zwischen esse und
substantia nicht mehr moglich ist, da die Substanz eine Folge der Zusam-
mensetzung von Form und Materie ist.

158 Abraham Heschel, Der Begriff des Seins in der Philosophie Gabirols. — Son-
derabdruck aus Festschrift fiir Dr. Jakob Freimann. Berlin 1937, :



196 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Gabirol identifiziert das Wesen der Materie wohl mit der Substanti-
alitit, aber dies ist nur in dem Sinn zu verstehen, dall die Materie in sich
bestehend ist und keines weiteren Untergrundes mehr bedarf, der die
Materie als Trégerin der Form tragen wiirde. Von diesem Gesichtspunkt
aus darf das Wesen der Materie als Substantialitdt nicht in die Unter-
scheidung von esse und essentia hineingedrdangt werden, da essentia in
dieser Unterscheidung das von der Formalursache und Materialursache
gebildete Wesen bedeutet. Bei Gabirol dagegen bedeutet essentia nicht
Wesenheit, die mit der Materie zu identifizieren wéire. Man muf} vielmehr
unterscheiden zwischen dem reellen Wesen und dem Wesen der Materie,
das im Substratscharakter besteht, wie nachgewiesen wurde. Damit ist
die Unterscheidung von esse und essentia bei Gabirol selbst fragwiirdig
geworden.

Man kann diese Unterscheidung nicht in dem Sinn aufrechterhalten,
daB das Sein der Grundakt des aus Formalursache und Materialursache
gebildeten Wesens ist. Das Sein ist vielmehr eine Folgeerscheinung der
Zusammensetzung aus Form und Materie; als solche ist sie natiirlich von
den Seinskomponenten verschieden. Ebenso ist das Sein nach der hier
gemachten Interpretation vom Kompositum verschieden, da es ja der
Akt der Spannung zwischen Form und Materie, der auch im konstitulerten
Kompositum fortdauert, ist. Das Sein ist das Zeichen der fortdauernden
Verbindung. In diesem Sinn kann man dann von einer Unterscheidung
von Sein und Seinsprinzipien reden, aber nicht von Sein und Wesen. Eben-
so kann man eine Unterscheidung von Sein und Kompositum annehmen,
da ja das Kompositum in sich schon den existentiellen Aspekt beinhaltet,
indem das Sein der formale Effekt der Komposition selber ist. Das Sein
trigt also nicht das Wesen, sondern wird selbst getragen, wie die Bezie-
hung von den Beziehungspunkten getragen wird. Dies erklirt auch die
Unklarheit, die sich bei Gabirol im Begriff essentia vorfindet. Die Form
ist das wesenspragende Element, wird aber nur selten als Wesen bezeich-
net; die Materie wird Wesen genannt, ist aber in Wirklichkeit nur das
aufnehmende Subjekt. Die Perspektive des Wesens als des aus Formal-
und Materialursache gebildeten Wesens, wie es der Scholastik geldufig
ist, ist Gabirol fremd. Sein eigentlicher Problemkreis ist die Erkldrung der
Seinsvollkommenheit aus zwel nicht ganz harmonierenden Geisteshal-
tungen, wie gezeigt wurde. Hierfiir ist das Verhiltnis der Form zur Ma-
terie ausschlaggebend. Vielleicht mufl man dieses Verhiltnis, das ja als
solches das Sein ist, in Verbindung setzen mit den bekannten neuplatoni-
schen Hypostasen esse, vivere, intelligere. Diese Hypostasen, die urspriing-



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 197

lich aus den verschiedenen Vollkommenheiten der Geschoépfe stammen
und somit statischer Natur sind, werden in den EntstehungsprozeB allen
Seins hineingezogen und bekommen einen dynamischen Ursprung im
Verhiltnis Form — Materie. So interessiert sich Gabirol weder fiir den
Grundakt, der das Wesen aktuiert, noch fiir das Wesen, das den Akt
beschrinkt, sondern fiir die Vollkommenheit Sein, die ein Emanations-
vorgang entstehen 148t; und erst iiber diesen Emanationsvorgang wiirde
man dann zu den Seinskomponenten Form und Materie als die alles
bestimmenden Elemente der Kosmogonie gelangen. Weil aus diesem
Vorgang reell Seiendes entsteht, das mit einer bestimmten Vollkommen-
heit ausgestattet ist, kann man die von vornherein angepeilte Vollkom-
menheit von ihrem Trdger, dem Kompositum, abheben. Dies ist die
Unterscheidung, die man bei Gabirol machen kann. Es ist eine Unter-
scheidung, die ganz anderer Natur ist als die des Thomas zwischen esse
und essentia.



	Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

