
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Autor: Kohlmeier, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johann Kohlmeier

Der SeinsbegrifF Ibn Gabirols

Durch das Herausstellen der Neuartigkeit des Seinsbegriffes des

Thomas von Aquin wurde zugleich das Problem der geschichtlichen
Voraussetzungen der besonderen Lösung des thomistischen actus essendi

aufgeworfen. Bevor man die Eigenartigkeit der thomistischen Lösung
erkannt hatte, sah man in ihr nur einen harmonischen und synthetischen
Abschluß vorausgehender Bemühungen antiker und mittelalterlicher
Denker 1. Man weiß um den entscheidenden Einfluß Salomo Ibn Gabirols

(Avicebron, Avicenbrol, Avencebrol in der lateinischen Scholastik) auf
manche philosophische Thesen bis in die Hochscholastik und darüber
hinaus. Auch sein Seinsbegriff hat durch die Vermittlung von Dominikus
Gundissalvi eine bedeutende Rolle gespielt. Die Formel «forma dat esse»

findet sich bei allen Autoren wieder 2. In welchem Sinn nun aber Gabirol
selbst vom Sein spricht, soll im Folgenden untersucht werden; es wird
sich zeigen, daß man seinen Seinsbegriff nicht einfach mit den von ihm
inspirierten Lösungen der Scholastiker und schon gar nicht mit dem
Seinsbegriff des Thomas identifizieren kann. Es ist auffällig, daß Sein für Gabirol

nur etwas Zusammengesetztes bedeutet, also ein Resultat und nicht
ein Prinzip, das sich mit einem anderen Prinzip verbinden würde. In die-

1 Eine synthetische Darstellung der einzelnen Etappen, die zur besonderen
Lösung des Aquinaten führten, gibt E. Gilson «L'être et l'essence», Paris 1962. -
Eine Einzeluntersuchung wurde dem Seinsbegriff des hl. Albert des Großen gewidmet,

aus der ersichtlich wird, wie groß der Unterschied zwischen den Auffassungen
des hl. Thomas und denen seines Lehrers ist. Cf. L. B. Geiger: «La vie, acte essentiel
de l'âme, l'esse, acte de l'essence d'après Albert le Grand», in: Etudes d'histoire littéraire

et doctrinale (Univ. de Montréal, Publ. de l'Institut d'Etudes Médiévales,
XVII, 1962, pp. 49-116.)

2 Diese Formel findet sich auch bei Boethius; das ist nicht erstaunlich, wenn
man bedenkt, daß sowohl Gabirol als auch Boethius aus der großen Geistesströmung
des Neuplatonismus hervorgehen.



162 Der Seinsbegrifî Ibn Gabirols

ser Untersuchung soll nun der Versuch unternommen werden, die

genauere Bedeutung des Begriffes Sein herauszuarbeiten. Daß dies nicht zur
Beseitigung aller Ungewißheiten führen kann, liegt vor allem daran, daß
das arabische Original des Fons Vitae verloren gegangen ist. Manches
Problem würde wahrscheinlich einfacher werden, wenn die arabischen

Ausdrücke, die Gabirol gebraucht hat, bekannt wären. Da dies nicht der
Fall ist, bleibt nur der Weg, aus den Eigenschaften des Seins und seiner

Konstituanten so wie auch aus den allgemeinen Charakteristiken der

Philosophie Gabirols im Vergleich mit den in seiner Zeit vorherrschenden

Gedankenrichtungen den Seinsbegriff Gabirols abzugrenzen und zu
bestimmen 3.

I. Esse compositi

7. Platz und Ursprung der Seinsfrage

Die Frage nach dem Sein ist bei Gabirol keine rein spekulative
Problemstellung; sie entspricht vielmehr dem Wesen des Menschen.

Gabirol sieht den besseren Teil des Menschen in dessen Geist; deshalb ist
vor allem der Geist zu pflegen, und zwar durch die Wissenschaft 4. Hiermit

wird die Befreiung der Seele aus dem Irdischen und ihr Aufstieg zur
besseren Welt ermöglicht5. Das Wissen des Menschen über sich selbst

wird somit in den Vordergrund gestellt6, das unabweisbar in die Frage
nach seiner Finalität einmündet7.

3 In V. 8. 269,24 weist Gabirol darauf hin, daß er bereits vor Abfassung des
«Fons Vitae» einen «Tractatus de esse» geschrieben hat; aus seinen philosophischen
Schriften ist aber einzig der « Fons vitae » erhalten. — Zitiert wird nach der klassischen
Ausgabe von Baumker: Avencebrolis (Ibn Gabirol) Fons Vitae ex arabico in lati-
num translatus ab Johanne Hispano et Dominico Gundissalino. ed. Cl. Baumker.
Münster 1895. (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Texte und
Untersuchungen. Bd. 1, H. 2.) - Eine Einleitung in die Philosophie Ibn Gabirols mit
Darstellung der Hauptthemen und der Quellen findet man bei S. Münk, Mélanges de

Philosophie juive et arabe, pp. 1—306. Eine Zusammenfassung findet man bei
F. Brunner in seiner Übersetzung des dritten Buches des Fons Vitae : « Ibn Gabirol,
La source de vie. Livre III». Paris 1950.

4 1. 2. 4,1.
5 1. 2. 5, 2; omnino scientia et operatio libérant animam a captivitate naturae

et purgant earn a suis tenebris et obscuritate et sic redit anima ad suum saeculum
altius.

6 I. 2. 4,3: quod autem de scientia magis necessarium est scire, hoc est ut
sciat seipsum.

7 I. 2. 4,6 : debet inquirere scientiam causae finalis propter quam conditus fuit.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 163

Das dem Menschen erforderliche Wissen teilt sich in drei Abschnitte
ein : Das Wissen von der Form und der Materie, das Wissen über den
göttlichen Willen und das Wissen vom ersten Wesen 8. Diese Einteilung
bedeutet zugleich in ihrer Reihenfolge den Weg, den man einschlagen muß
in der Erwerbung des Wissens, wenn auch in der Ordnung des Seins die

umgekehrte Abstufung gültig ist 9.

Die Frage nach dem Sein muß sich also notwendig mit der gegebenen

Einteilung des Wissens in drei Bereiche decken. In der Tat sind nach
Gabirol nur drei Seinsbereiche existierend : in esse non sunt nisi haec tria :

materia et forma, essentia prima, voluntas quae est media extremorum10.
In den Seinsbereich fallen also Gott, die geschaffenen Dinge, die aus
Materie und Form bestehen, und der göttliche Wille, der die besondere

Funktion hat, zwischen dem unbeweglichen Sein Gottes 11 und der Welt
der in Bewegung seienden geschaffenen Dinge 12 zu vermitteln 13. Über
die Rolle des Willens wird ausführlicher zurückzukommen sein anläßlich
der Frage nach der Erschaffung des geschöpflichen Seins.

Ausgangspunkt der Erforschung des Seins ist für Gabirol die Welt
der sichtbaren Dinge, die er als Spiegel der verborgenen Seinskomponenten

und Ursachen betrachtet14. Gabirol stellt nämlich fest, daß das
universelle Sein vielfältig ist ; es läßt sich aber auf zwei Komponenten zurückführen,

in denen das gesamte erschaffene Sein seinen Bestand hat15.
Durch lange Analysen, die er in seinem Werk gibt, stellt sich heraus, daß

alles geschaffene Sein aus der materia universalis und der forma
universalis besteht, oder genauer ausgedrückt, aus der Verbindung von
Materie und Form 16. Nur aus der Welt der geschaffenen Dinge heraus
lassen sich dann Aussagen machen über Gott17. Aber dies ist nicht das

8 i. 7.9,24.
9 I. 7. 10,13.

10 I. 7. 9,28.
11 III. 7. 92,7 : et impossibile est ut haec substantia (praedicamentorum) sit

factor primus, quia factor primus non est mobilis.
12 V. 36. 323,6: quod dicis de motu qui est infusus materiae et formae.
13 I. 7. 10,2 : omni creato opus est causa et aliquo medio interse. causa autem

est essentia prima, creatum autem materia et forma, medium autem eorum est
voluntas.

14 V. 20. 295. 18: formae spirituales debent subsistere in formis corporalibus,
et ut esse manifestum sit speculum occulti.

15 I. 5. 7. 16.
16 IV. 10. 234,13: non perficitur esse nisi conjunctione earum (formae et

materiae)
17 In welchem Sinn man überhaupt Aussagen machen kann von Gott, vor allem



164 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Ziel des Fons Vitae, in dem sich Gabirol auf die Erörterung des geschaffenen

Seins beschränkt.

2. Alles geschaffene Sein besteht aus Materie und Form

Die Welt des Menschen läßt sich trotz ihrer Vielfältigkeit und
Verschiedenheit auf zwei Wurzeln zurückführen, nämlich auf die Materie
und die Form 18. Omnia procedunt de materia et forma universali et in ea

resolvuntur omnia 19. Universell sind Materie und Form deshalb, weil sie

sich als Seinskomponenten in allem geschaffenen Sein wiederfinden. Diese

Behauptung wird durch lange Beweisserien gestützt, die sich auf die

Eigenschaften von Form und Materie berufen, wie wir sie aus der uns
umgebenden Welt kennen. Ein großer Teil dieser Beweise trägt das
besondere Merkmal, daß sie ohne Bedenken aus der logischen Ordnung der

Dinge in die ontologische Ordnung übergehen. Um sich hiervon einen

Begriff machen zu können, sei erwähnt, daß die allgemeine Materie und
die allgemeine Form aufgefunden werden aus der Tatsache, daß das Letzte,
was der Geist erreicht, die apprehensio generis et differentiae ist, und daß
diese mit Materie und Form gleichzusetzen sind 20.

Die materia universalis und die forma universalis sind also die

Komponenten des geschaffenen Seins. Aus ihnen erschafft Gott alles, und
deshalb sind sie auch das Ziel alles Seienden, indem diese versuchen, sich
der Reinheit der ersten Verbindung von Materie und Form, der forma
intellectus, zu nähern 21. Da der Schöpfer alles Sein durch die Verbindung

mit Hilfe von Syllogismen, wird ersichtlich aus der von F. Brunner gemachten
Zusammenstellung der Beweise der Existenz einer Zwischensubstanz zwischen Gott
und der Substanz der Prädikamente : F. Brunner, op. cit. p. 18 ff; p. 81 Anm. 2. —

Es sei kurz an den Aufbau des Universums nach Ibn Gabirol erinnert: An höchster
Stelle befindet sich die Substanz der Intelligenz, die alle tieferen Seinsstufen aus
sich entläßt ; unter ihr befindet sich die Substanz der Seele, die sich in anima ratio-
nalis, Vitalis und vegetativa aufteilt; die dritte höhere Substanz ist die Natur. Diese
drei Substanzen vermitteln zwischen Gott und der Substanz, die die neun Prädikamente

trägt. Diese letztere enthält zuerst den nicht der Vergänglichkeit unterworfenen

Himmel, dann die Elemente und die aus den Elementen entstehenden Dinge.
18 I. 5. 7,20: materia universalis et forma universalis... haec duo sunt radix

omnium et ex his generatum est quicquid est.
19 I. 5. 7,25.
20 IV. 6. 223, 17.
21 II. 7. 37,17 : materiam universalem quae sustinet omnia et formam

universalem quae sustinetur in ilia, quae sunt finis esse ex parte inferiorum et princi-
pium ex parte adinventoris eorum.



Der SeinsbegriS Ibn Gabirols 165

von Form und Materie hervorgerufen hat 22, kann Gabirol das Sein als

existentia formae in materia definieren 23.

Diese Definition darf aber nicht in dem Sinn verstanden werden, als

ob nur der Form die Existenz zukommen würde, oder nur der Materie,
oder auch einem der beiden in besonderer Weise. Die Eigenschaft des

Seins kommt der Form und der Materie zugleich zu : materiae et formae
simul24. Gabirol besteht also darauf, daß das Sein nur durch die Verbindung

der Komponenten Form und Materie entsteht. Sein ist für ihn ein
konkret Seiendes, ein Resultat aus einem Geschehen, das in der Verbindung

von Form und Materie besteht. Dies wird unterstrichen durch den

Ausdruck esse in actu : esse in actu est proprium materiae et formae cum
uniuntur et componuntur 25. Daß esse in actu nur als Resultat der
Verbindung beider Komponenten anzusehen ist, geht noch deutlicher aus der

negativen Formulierung hervor: esse in actu non est nisi quando materia

adjungitur formae 26. Aus dieser Verbindung entsteht das, was der

gewöhnliche Sprachgebrauch als Sein bezeichnet: esse usitatum non est

nisi quod est compositum ex materia et forma 27.

Ein anderer Gesichtspunkt, das Sein zu betrachten, befindet sich im
Ausdruck esse formale, das auch wieder durch die Verbindung von Form
und Materie entsteht28. Der Akzent der Aussage ist hierbei in der
Verschiedenheit der Rollen der beiden Seinskomponenten zu suchen, da die

Form der determinierende Faktor jedes Seins ist. Die Materie ist im
Vergleich zur Form in Potenz. Zu beachten ist an dieser Stelle, daß Gabirol
vom esse rei compositae spricht, in dem sich ein esse in potentia quod est

esse materiae und ein esse in actu quod est esse formae befindet. Im
geschaffenen Sein ist also ein Spannungsverhältnis von der Form zur
Materie hin zu suchen, das dem Verhältnis Akt - Potenz entspricht29.
Gabirol mußte dieses Verhältnis annehmen, da nach seiner Lehre zwischen

22 V. 40. 329, 4.
23 V. 10. 274, 19.
24 V. 8. 270,24: esse non est nisi ex conjunctione materiae et formae, et

proprietas esse non convenit materiae per se, sed materiae et formae simul.
25 V. 9. 273, 15.
26 V. 10. 274, 17.
2' V. 11. 277,4.
28 V. 11. 276,24: esse materiale materia non habet ex forma, sed esse formale,

scilicet quod materia habet ex forma ; quia materia non habet illud esse quod est ex
conjunctione materiae et formae, nisi cum forma et propter formam, quamvis materia

habeat in se esse materiale.
29 V. 11. 277, 5.



166 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Gott und der Materie keine Ähnlichkeit bestehen kann; die Materie
erhält von Gott das Sein, und dies ist der einzige Punkt, in dem man sie

zu Gott in Beziehung setzen kann 30. Dabei ist zu beachten, daß Gott nur
eine actio per causas médias ausübt31. Gott erschafft nur die einfache

Substanz, die erste Zusammensetzung von Form und Materie, aus der
alle anderen Dinge emanieren. Und auch um diese erste Zusammensetzung

von Form und Materie herbeizuführen, bedient sich Gott der
Form als Vermittlerin 32. Die Form ist Vermittlerin zwischen dem
göttlichen Willen und der Materie 33. Die Form empfängt vom Willen die

Kraft, die Materie zurückzuhalten, das heißt, das entstandene Sein im
Sein zu halten 34. Der Form fällt also die aktive Rolle durch ihre
Vermittlertätigkeit der Kraft Gottes im Seinsbereich zu. Es besteht also eine

Verschiedenheit zwischen Form und Materie, die Gabirol als Gegensätzlichkeit

qualifiziert: quia diversitas quae est inter materiam et formam
significat esse voluntatem, cui convenit facere rem et eius oppositum 35.

Es darf aber nicht übersehen werden, daß hinter der aktiven Rolle der
Form die Kraft des göttlichen Willens steht: voluntas quae est virtus
eius (creatoris), est infusa in omni et penetrans omne et nihil est sine ea...
Existentia materiae et formae ex voluntate, ideo quia ipse est actor earum
et retentor earum 36. Materie und Form bedürfen des Willens, um Sein

und Bestehen zu haben 37.

Es hat sich also herausgestellt, daß esse in actu nur durch die
Verbindung von Form und Materie entsteht. In dem solchermaßen entstandenen

Sein fällt der Form die determinierende, aktive Rolle zu.

3. Seinsweise von Form und Materie vor ihrer Vereinigung

Gabirol teilt das Sein ein in notwendiges, mögliches und nicht-mögliches

Sein, wobei Gott das notwendige Sein ist ; das mögliche Sein bezeichnet

Gabirol als patiens ab creatore, das nicht-mögliche Sein als privatio
30 V. 32. 317, 25.
31 III. 7. 92, 3 : quia factor primus non facit factum naturale sine mediante.
32 III. 13. 107, 11 ff: factor primus largitor est formae quae est apud se...

unde necesse est ut quaecumque substantiae sunt, sint oboedientes actioni eius et
sequentes eum in dando suas formas et largiendo suas vires, quamdiu invenerint
materiam paratam ad recipiendum hoc.

33 V. 39. 328, 2 : et propter hoc dicitur quod forma retinet materiam, quia forma
est media inter materiam et voluntatem.

34 V. 39. 227, 24.
35 V. 25. 304, 5.
36 V. 39. 327, 14 ff.
37 V. 31. 314, 5.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 167

esse 38. Das esse patiens steht also dem wirkenden Sein Gottes gegenüber,
das unendlich ist, während das esse patiens endlich ist39. Hinter diesen

Aussagen steht der Grundsatz, daß ein Ding nur aus seinem Gegenteil
entstehen kann. Somit gilt auch: esse est ex privatione, scilicet ex non-
esse 40. In den Augen Gabirols ist dies ein Prinzip, das den regressus in
infinitum ausschaltet ; irgendwo muß ein Anfang gesetzt werden. Da nun
alles Sein unter Gott Materie und Form als Seinskomponenten hat, wird
mit diesem Prinzip die Möglichkeit ausgeschaltet, daß Materie und Form
durch generatio entstanden sein könnten.

Somit bleibt das Problem bestehen, welche Seinsweise Materie und
Form vor ihrer Zusammensetzung haben. Hier hilft sich Gabirol mit dem

Begriff privatio. Er unterscheidet einen zweifachen Sinn im Begriff pri-
vatio. Einmal sagt er: esse est ex privatione, scilicet ex non-esse, nach
dem eben erwähnten Prinzip. Zum andern aber sagt er: privatum absolute

non est possibile exire ad esse 41, weil ein Wissen Gottes von einem
solcherart privatum nicht möglich ist. Dieser zweite Sinn ist mit dem esse

impossibile obiger Einteilung gleichzusetzen.

Folglich ist der erste Sinn von privatio ausschlaggebend für die Seinsweise

von Form und Materie vor ihrer Zusammensetzung und besagt,
daß zwischen Sein und Nichtsein kein Mittelding besteht 42. Form und
Materie sind also zum Nichtsein zu rechnen hinsichtlich der wirklich
existierenden Seienden. Nichtsein bedeutet in diesem Zusammenhang
Potenz, wie aus einem Text hervorgeht, in dem esse in actu und esse in
potentia genau so gegenübergestellt werden wie eben Sein und Nichtsein :

esse duobus modis est: esse in potentia quod est proprium materiae et
formae uniuscuiusque per se, et esse in actu quod est proprium materiae
et formae cum uniuntur 43. Potenz ist also privatio von aktuellem Sein,
aber doch zum Bereich des Seins gehörend. Materie und Form haben demnach

vor ihrer Verbindung potentielles Sein, nach ihrer Verbindung aktuelles

Sein. In diesem Sinn ist auch das Prinzip zu verstehen, nach dem

38 V. 24. 302, 17 fi.
39 V. 25. 303, 25: postquam oportuit creari esse patiens oppositum esse agenti,

et esse agens est non finitum, non circumscriptum : debuit ut esse patiens esset fini-
tum et circumscriptum.

40 V. 31. 314,24: postquam res non est nisi ex suo opposite, debet ut esse sit
ex privatione, scilicet ex non-esse.

41 V. 10. 275, 6.
42 V. 10. 274, 9 : postquam esse non est nisi propter formam, et inter esse et non

esse non est medium, debet ut sit materia ipsa privatio.
43 V. 9. 273, 13.



168 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

alles aus seinem Gegenteil entsteht. Das Nichtsein von Materie und Form
wird also nicht dem notwendigen Sein Gottes gegenübergestellt, sondern
dem aktuellen Sein des Kompositums aus Materie und Form. Damit
allerdings erreicht das Prinzip nicht mehr sein Ziel, da auf diese Weise die

Möglichkeit der generatio von Form und Materie nicht ausgeschaltet
wird. Hier ist auch die Wurzel für den Emanatismus im System Gabirols,
den er unbedingt vermeiden will; aber durch Verschiebung der Perspektiven

im Bereich des potentiellen Seins gelangt Gabirol immer wieder
in die Terminologie der Emanation.

Das potentielle Sein der Form wird folgendermaßen charakterisiert:
forma erat in scientia excelsi per se, postea composita est cum materia 44.

Als Beispiel führt Gabirol die Erkenntnis der geistigen Form durch die
Seele an; wenn diese eine Sache erkennen will, muß sie sich zuerst mit
dem Intellekt verbinden, da sich die Formen nur über die Form des Intellekts

erkennen lassen; die Seele muß dort die Form des zu erkennenden

Dinges finden, und dann erst kommt der Erkenntnisakt zustande. Wie
also die Erkenntnis der geistigen Form zuerst in Potenz in der Seele ist
und nach der Erkenntnis in Akt übergeht, so ist die Form zuerst Potenz
und hat als solche Sein im Wissen Gottes, bevor sie mit der Materie zu
einem aktuellen Seienden verbunden wird 45.

Ähnliches gilt von der Materie. Auch sie ist nicht absolute privata,
weil sie sonst nicht ins Sein übergehen könnte 46. Sie hat in sich potentielles

Sein im Wissen Gottes 47. Sowie ein Mensch eine Erkenntnis haben

kann, die ein anderer entbehrt, so ist das Verhältnis zwischen dem aktuellen

Sein der Materie in der Verbindung mit der Form und dem potentiellen
Sein der Materie im Wissen Gottes. Gerade weil die Materie im Wissen
Gottes als Empfangsbereitschaft existiert, kann sie das Licht der Form
in sich aufnehmen, wie die unerleuchtete Luft in Potenz zur erleuchteten
ist 48. Die Eigenart dieser Potenz besteht in der Sehnsucht nach der
Seinsvollkommenheit durch den Empfang der Form49. Die Eigenart der
Materie in ihrem potentiellen Sein ist also Empfangsbereitschaft; auch

44 V. 27. 306, 7.
45 V. 27. 307, 1 ff.
46 V. 10. 274, 19: similiter etiam materia non est privata absolute, quia habet

esse in se in potentia...
47 V. 10. 274, 13.
48 V. 10. 276, 13 ff.
49 V. 29. 310, 5 : Materia mota est ad recipiendum formam, scilicet ut exeat a

dolore privationis ad delectationem essendi.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 169

in dem aus Form und Materie entstandenen Sein behält die Materie diese

Eigenschaft bei und wird treffend mit Möglichkeit gekennzeichnet50.
Bisher wurde das Sein der geschaffenen Dinge im allgemeinen untersucht.

Es hat sich dabei herausgestellt, daß alles Sein aus Materie und
Form zusammengesetzt ist. Hierbei fällt der Form die aktive Rolle zu,
da sie determinierender Faktor ist, und da sie ferner Vermittlerin der

Schöpferkraft Gottes ist, die sowohl die Form als auch die Materie aus

dem Zustand des potentiellen Seins durch die gegenseitige Verbindung
in aktuelles Sein überführt. Es gilt nun, das genauere Verhältnis von Form
und Materie im geschaffenen Sein zu bestimmen, um auf diese Weise den

Seinsbegriff Gabirols zu finden. Hierzu müssen zuerst die Eigenschaften
von Form und Materie aufgezeigt werden.

II. Die Eigenschaften der Form

7. Seinsdrang der Form

Um zu reellem Sein zu gelangen, muß die Form zuerst aus ihrem
potentiellen Sein in die Materie hineingeschaffen werden 51. Dieser

Vorgang ist aber für die Form kein rein passives Erleiden. Von Natur aus

verlangt sie, sich zu geben und ihre Form zu verleihen, sobald sie eine
aufnahmebereite Materie vorfindet52. Man hat den Eindruck, als ob einer
solchermaßen veranlagten Form eigentlich nichts mehr fehlt als ein
Substrat, um darin wirkliches Sein annehmen zu können, das sie aus sich
noch nicht hat. Es ist aber festzuhalten, daß die Form ihren Namen erst

verdient, wenn sie Form der Materie geworden ist53. Die Form wird also

anders durch die Verbindung mit der Materie, als sie es war im Zustand
des potentiellen Seins bei Gott. Dieses Anderssein kann nur den Gewinn

50 V. 24. 303, 1 ff. - Gabirol verknüpft in dem einen Begriff «materia» zwei
Begriffe verschiedenen Gehalts: Den aristotelischen Begriff der Materie als
Substratum des Zeugungs- und Zerfallsvorgangs und den Begriff der Materie als potentielles

Prinzip allgemeinster Art. Ausschlaggebend ist für ihn der zweite Begriff, der
aus der Materie das Prinzip der Potentialität für die Form macht ; die Materie bedeutet

für die Form die Möglichkeit, getragen zu werden, um so ins Sein übergehen zu
können. Cf. F. Brunner : La doctrine de la matière chez Avicebron. Revue de Théologie

et Philosophie 6, 1956, 261—279.
51 V. 6. 267, 22.
52 III. 14. 108, 25.
53 IV. 20. 254, 15.

12



170 Der Seinsbegrifï Ibn Gabirols

des reellen Seins bedeuten, in dem sie erst ihre Rolle als determinierender

Faktor spielen kann. Die Materie ermöglicht der Form die Bildung
des esse in effectu.

2. Das Sein ist eine Eigenschaft der Form

Wenn auch die Form die Materie braucht, um reelles Sein haben zu
können, so ist sie es doch, die dieses reelle Sein gibt. Es ist die fundamentale

Eigenschaft der Form, das Sein zu geben: esse est proprietas for-
mae 54. Anderswo sagt Gabirol: proprie esse est proprietas formae 55. In
der Erklärung dieses Textes läßt Gabirol deutlich erkennen, daß dem

compositum ex materia et forma das Sein über die Form zukommt, wenn
auch ein esse actu nur der Verbindung von Materie und Form zukommt,
da diese nicht in sich selbst in Erscheinung treten : ex conjunctione formae
et materiae fit natura alia, composita ex illis, quae prius non erat in aliqua
illarum per se 56. Daß das Sein eine Eigenschaft der Form ist, bedeutet
also nicht Selbständigkeit der Form hinsichtlich des Seins, sondern
vielmehr ihre Vermittlerrolle in Bezug auf das Sein: esse rei non est nisi

propter formam 57.

Daraus wird verständlich, daß das esse actu das Sein der Form ist58,
oder daß das Sein die universale Form ist, die alle anderen Formen trägt59.
Das Sein muß also eine Form haben, während Nichtsein sich durch das

Fehlen der Form charakterisiert60. Actio primae formae hoc est in toto,
scilicet esse, quia haec forma est constituens essentiam omnis rei 61. Dieses

Handeln der Form zielt auf die Materie hin und gibt ihr das Sein 62. Es

54 IV. 10. 234, 17 : D. Dico quod intellectus esse est intellectus formae. - M.
Quomodo unum erit aluid, cum alterum sit proprietas alterius — Intellectus bedeutet

Begriff, so daß also das Sein eine Eigenschaft der Form ist.
55 V. 9. 273, 18: cum materia aestimatur per se, non convenit ei proprie esse,

quod proprium est formae, ideo quia exspoliata est a forma; sed cum aestimatur
cum forma, conveniet ei esse, quod proprium est formae, quia jam acquisivit esse

formae, quando conjuncta est illi, hoc est quia ex conjunctione formae et materiae
fit natura alia..

56 Cf. Anm. 55.
57 V. 10. 274, 9.
58 V. 11. 277, 5: cum consideraveris quod esse rei compositae ex materia et

forma compositum est ex esse in potentia, quod est esse materiae, et esse in actu,
quod est esse formae : videbis quod esse materiae comparatione illius privatio est.

59 V. 37. 324, 18: oportet ut voluntas in materia intelligentiae agat esse, id est
formam universalem quae sustinet omnes formas, sine tempore.

60 V. 23. 300, 17.
61 V. 21. 296, 17.
62 V. 35. 314, 12.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 171

steht also fest, daß die Form die Eigenschaft besitzt, der Materie das Sein

zu verleihen 63. Aber Gabirol betont auch öfters : forma non potuit esse

sine materia uno ictu oculi 64.

Die Form ist also etwas Wesentliches für das Seiende. Gabirol
vergleicht sie mit der Rolle, die die Seele im Leib hat : Wenn die Seele dem

Leib entwichen ist, zerfällt das, was durch sie gebildet wurde, nämlich
der Körper 65. Es ist daher nicht überraschend, wenn die Form würdiger
als die Materie im Hinblick auf das Sein genannt wird, da die Materie nur
durch die Verbindung mit der Form zum Sein gelangt 66. Gabirol betont
die Priorität der Form vor der Materie; er drückt dies folgendermaßen
aus : materia similior est privationi et forma similior esse... materia est

in potentia, forma vero in actu et perfectione 67. Daraus folgt, daß die

Form als Teilkomponent des Seienden in sich eine Vollkommenheit
besitzt, die die Materie als zweiter Teilkomponent nicht hat und die sie von
der Form mitgeteilt bekommt. Da die wichtigste Eigenschaft der Form
das Geben des Seins ist, kann es sich nur um die Seinsvollkommenheit
handeln; aber diese ist keine aktuelle Seinsvollkommenheit, die ja erst
durch die Verbindung von Form und Materie entsteht, sondern es muß
sich um die Fähigkeit der Form handeln, der Materie das esse formale
mitzuteilen 68. Unter Einwirkung des Willens entsteht das aktuell Seiende,

indem die Materie die Seinsvollkommenheit der Form in sich aufnimmt.
Aktuelles Sein ist deshalb esse formale.

3. Die Form ist Einheit

An mehreren Stellen sagt Gabirol, daß die Form Einheit ist 69. In
diesem Sinn hat die Einheit dieselben Eigenschaften wie die Form 70. Sie

63 V. 9. 273, 10.
64 IV. 4. 219,4.
65 V. 9. 272, 26 ff.
66 V. 5. 265, 22: postquam materia non habuit esse nisi ex applicatione sui ad

formam, consequitur ex hoc, ut forma sit dignior nomine esse et intellectu quam
materia.

67 V. 26. 305, 15.
68 V. 11. 276, 24: esse materiale materia non habet ex forma, sed esse formale,

scilicet quod materia habet ex forma ; quia materia non habet illud esse quod est ex
conjunctione materiae et formae, nisi cum forma et propter formam, quamvis
materia habeat in se esse materiale.

69 V. 9. 272, 13; II. 20. 60, 28: forma existens in materia quae perficit essen-
tiam omnis rei et per quod factum est quicquid est, est unitas.

70 IV. 11. 235, 20: aspice proprietates unitatis, quia tu invenies eas affixas
formae; hoc est quia unitas est efficiens multitudinem et retinens illam et dans ei



172 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

gibt also der Vielheit das Sein und ist würdiger als die Vielheit 71, sie gibt
der Materie ihre Einheit72, führt zum Sein über 73. Aus diesen Stellen läßt
sich entnehmen, daß die Form die Eigenschaft der Einheit bezüglich der
Materie besitzt, indem sie dem Sein die Einheit verleiht. Erst die Eigenschaft

der Einheit ermöglicht reelles Sein 74, und da die Einheit mit der
Form identifiziert wird, kann Gabirol sagen: materia et unitas coeperunt
esse simul 75

; esse non est prius unitate 76
; forma est impressio unitatis 77.

Die Einheit der Form ist eine numerische Einheit78. Dies muß sie

sein, um vervielfältigbar und teilbar sein zu können. Sie ist der Beginn der
Zahlen der gezählten Dinge 79. Die Seienden sind also Einheiten, die sich

in Zahlen ausdrücken lassen, weil sie vielfältig sind. Die Materie spielt
hierbei die Rolle des trennenden Faktors: materia non facit unitatem sed

separationem 80. Da die Form sich nur mit der Materie verbindet, muß
sie sich dieser Eigenschaft der Materie anpassen können. Sie muß die Vielfalt

der Dinge irgendwie in sich haben : unitas est origo multiplicitatis per
se 81. Die Einheit trägt die Vielfalt aus ihrer eigenen Natur heraus, und
die Vielheit muß sich in ihr per se befinden. Nur so ist es möglich, daß die

Einheit verschieden wird mit der Verschiedenheit der Materie 82. Die

esse et continens eam et existens in omnibus partibus eius et sustentata in eo quod
est sibi subjectum et dignior eo quod est sibi subjectum; similiter hae proprietates
inveniuntur in forma.

71 IV. 11. 235, 20.
72 V. 26. 306, 3 : sed quia natura materiae est multiplicari et dividi, debet uniri

ab unitate et retenta esse et collecta.
73 II. 20. 61, 16.
74 V. 9. 272, 19: quia unitas est forma, et materia non meruit habere esse nisi

propter unitatem quae sustinctur in ea.
75 V. 9. 272, 22.
76 V. 9. 273, 8.
77 V. 28. 327, 25.
78 V. 19. 252, 1 : lam feci te scire per praemissa quod quia forma prima est

unitas secunda, patiens a prima unitate agente, et non fuit prima unitas agens nisi
per unitatem numeri: debet idcirco quod unitas patiens ab ea sit quasi unitas
numeri, hoc est, debet ut sit multiplicabilis et divisibilis. — Die erste Form, von
der hier die Rede ist, ist die Form des Intellekts. Sie wird unitas secunda genannt,
weil sie erschaffen ist und damit endlich ist. Die Einheit Gottes ist die eigentliche
Einheit: II. 20. 61,5 : quia haec unitas fuit creata a prima unitate vera, quae unitas
non habet principium neque finem neque mutationem nec diversitatem, necesse fuit
ut unitas creata ab ea habeat principium et finem, et adveniat ei mutatio et diversitas.

79 IV. 13. 240, 2: quia unitas prima est unitas vera et agens per seipsam, unde
opus est ut sit haec unitas sequens eam : et hoc est initium numerorum numeratorum.

80 II. 23. 67, 22.
81 III. 33. 155, 14.
82 V. 31. 316, 1.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 173

Form ist also ein Seinsprinzip, das in seiner eigenen Natur der Vielheit der
Seienden Rechnung trägt. Sie trägt in sich die Möglichkeit für alles, was
sie in der Verbindung mit der Materie werden kann, indem sie jeder
konkreten Seinsverbindung die Einheit verleihen kann.

Damit gibt Gabirol nicht die innere Einheit der Form auf. Wenn in
der Form die Möglichkeit zur Verschiedenheit besteht, so wird diese ihr
nur durch die Materie aufgezwungen, mit der sie sich verbindet 83. Auf
diese Weise konstituiert die Form zwar die Verschiedenheit 84, aber nur
auf Grund der sie aufnehmenden Materie 85. So ergibt sich, daß die erste

Zusammensetzung von Form und Materie einfach ist: unitas intelligen-
tiae est simplex, während die aus ihr hervorgegangenen Einheiten
vervielfältigt sind, da die sie aufnehmende Materie immer dichter wird 86.

Allerdings kann Gabirol das Prinzip der immer dichter werdenden Materie
nicht konsequent durchführen, um den Abstieg der Formen zu erklären.
Da ja auch die Körper Formen haben, muß er eine forma corporeitatis
sinnlicher Natur einführen: dies erweckt den Eindruck, daß nicht die

Materie dichter wird aus sich heraus - denn sie hat ja in sich kein aktives

Prinzip - sondern daß die Form erst das Dichterwerden der Materie
ermöglicht. Dies würde bedeuten, daß die Materie über der Form steht, was
aber seiner eigentlichen Überzeugung zuwiderläuft, die in der Form das

Höhere sieht. 87

4. Die determinierende Rolle der Form

Da Gott als das handelnde Sein unendlich ist, muß das esse patiens
endlich sein 88. Da das geschaffene Sein endlich sein muß, bedarf es eines

83 IV. 2. 215, 14: (formae) spirituales sunt pure, et non accidit eis diversitas
nisi propter materiam quae eas sustinet, quia si fuerit proxima perfectioni, erit sub-
tilis, et forma quae sustentatur in ea erit in fine simplicitatis et spiritualitatis et e

contrario.
84 I. 12. 15, 21: ergo diversitas non contigit nisi per formas eorum quae sunt.
85 III. 55. 202, 7 : cave ne diversitatem virtutis retorqueas in essentiam vir-

tutis, sed in essentiam rei recipientis eius actionem.
86 II. 20. 62, 7, 15 : et ideo necesse fuit ut augmentaretur haec unitas et multi-

plicaretur et adveniret ei mutatio et diversitas inter ceteros ordines materiae susti-
nentis earn secundum descensum gradus materiae ad inferius..

87 In dem zitierten Artikel von F. Brunner wird darauf hingewiesen, daß
sich beide Gesichtspunkte aus den Aussagen Gabirols ableiten lassen; die Materie
scheint aber in gewisser Hinsicht den Vorzug vor der Form zu haben, da sie vor
allem als der notwendige Endpunkt jedes Werdens aufgefaßt wird; nur in der
Materie kann die Form ins Sein übergehen. Die Form hat aber den Vorzug in der
Weise, daß durch sie jedes Sein in seiner spezifischen Vollkommenheit konstituiert
wird. Auf dieses Problem wird später zurückzukommen sein.

88 V. 25. 303, 27.



174 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Faktors, der das Sein begrenzt. Diese Rolle erfüllt die Form: quia esse

debuit esse finitum in se, opportet ut finiatur per formam, quia forma est

comprehendens rem 89. Die Form macht also durch ihre Umgreifungs-
gewalt das Sein zu einem definierten und nach allen Seiten abgegrenzten
Sein und erwirkt so ein endliches Sein. Gabirol scheint keine andere

Begrenzungsmöglichkeit in Betracht zu ziehen.90 Gott ist gerade deshalb

unendlich, weil er keine Form hat. Gabirol betrachtet die Form als Faktor,

der die innere Einheit eines Dinges ausmacht, aber damit auch von
allen anderen Dingen differenziert. Hier wird der Einfluß des Neuplato-
nismus sehr deutlich, der Gott als das Eine in jeglicher Hinsicht von der
Welt trennen will. Somit reicht es vollkommen, wenn die Geschöpfe eine

Form haben und sich damit von Gott unterscheiden; ein anderer
Begrenzungsfaktor für die Geschöpfe ist damit überflüssig. Das heißt, daß

das Sein vollkommen aus der Form erklärt werden kann, ohne daß die

Frage nach dem Unterschied des Seinsaktes der Geschöpfe vom Seinsakt
Gottes gestellt werden müßte. Die Form, sobald sie durch die Verbindung
mit der Materie in reelles Sein übergegangen ist, erfüllt hinreichend die
Rolle sowohl der Determination der Dinge als auch der Abgrenzung
gegenüber dem Sein Gottes.

Um die determinierende Rolle der Form näher zu beleuchten, muß
hier auf ein Problem eingegangen werden, das der Eigenart Gabirols
entspringt, von der logischen Ordnung der Dinge in die ontologische überzugehen.

Es handelt sich um die Rolle der Form als Differenz. Auf der einen

Seite ist die Form Seinsprinzip zusammen mit der Materie; auf der anderen

Seite ist sie determinierendes Element der Arbor Porphyriana sowohl
in der Linie des Genus als auch in der Linie der Differentia specifica.
Gabirol will ja das Sein der Dinge definieren: definitio est scientia esse rei 91.

Wer aber eine Definition des Seins geben will, muß dieses in seine
logischen Wesensteile aufgliedern. So geht Gabirol auch vor. Das letzte, das

der Verstand erreicht, ist die apprehensio generis et differentiae 92. Da
Genus und Differentia die Elemente der Definition sind, muß sich die

Definition des Seins auf diese beiden Elemente zurückführen lassen, die
aber in diesem Zusammenhang nichts anderes bedeuten als Materie und

89 V. 23. 300,19.
90 IV. 6. 224, 1 : res autem non est finita nisi per suam formam, quia res quae

est infinita non habet formam qua fiat unum et différât ab alia; et ideo essentia
aeterna est infinita quia non habet formam.

91 III. 41. 172, 21.
92 IV. 6. 223, 18.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 175

Form. Diese beiden Seinskomponenten hingegen lassen sich nicht definieren,

man kann sie nur beschreiben93. Andererseits taucht eine neue Schwierigkeit

auf durch die Tatsache, daß Gabirol unter dem Begriff Genus oft
die Materie bezeichnet, während an anderen Stellen dieser Begriff auf die

Form angewandt wird. Da Gabirol das Sein definieren will, und da die

Definition aus Genus und Differentia besteht 94, muß die Definition des

Seins in der logischen Aufgliederung der ontologischen Seinsfaktoren
Materie und Form, die ihrerseits undefinierbar sind, bestehen. Die Schwierigkeit

besteht also darin, daß der Begriff Genus in der ontologischen
Ordnung die Materie bedeutet, in der logischen Ordnung aber die Form,
wie noch gezeigt werden wird. Diesem Problem muß nun im einzelnen

nachgegangen werden, um herauszufinden, in welchem Sinn die Form
determinierendes Element ist.

Zunächst ist die Rolle der Form als Differenz zu bestimmen. An einer
Reihe von Stellen identifiziert Gabirol die Differenz mit der Form:
differentia est forma 95. Omnis differentia non est nisi per formam 96. Der
Unterschied zwischen den einzelnen geistigen Substanzen rührt von der
sie konstituierenden Form her; die Differenzen sind also konstituierende
Formen 97. Die Differenzen teilen die Materie und führen sie zum Sein 98.

An der Identität von Form und Differenz kann also nicht gezweifelt
werden, da es ja Eigenschaft der Form ist, zum Sein zu führen. Anläßlich
der ersten Zusammensetzung von Materie und Form, die die Substanz
des Intellekts zur Folge hat, bezeichnet Gabirol die Form als Differentia
substantialis, die das Wesen des Intellekts konstituiert ". Die Form als

Differenz konstituiert die Arten und vollzieht ihre Trennung 10°. Aus
diesen Texten wird deutlich, daß die Form ihre Rolle als Einigungsfaktor
nur dadurch spielen kann, indem sie trennt und so den einzelnen Seienden

ihre Konstitution verleiht.

93 V. 22. 298, 10: Deßnitio cuiusque illarum non est possibilis, quia super eas
non est genus quod ponatur principium in definitione earum ; sed descriptio earum
possibilis est propter proprietates quae comitantur eas.

94 III. 41. 172, 20.
95 V. 8. 270, 8.
96 III. 39. 169,1.
97 IV. 2. 215, 5.
98 II. 13. 47, 2.
99 V. 5. 264, 19.
100 II. 13. 46, 10 : necesse fuit ex hoc ut sigillatio divisionum formae, id est

difierentiarum constituentium species et dividentium eas, et descriptio earum in
materia esset secundum hoc quod est in voluntate de hoc.



176 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Es bleibt aber die Frage, in welchem Sinn Differenz hier zu verstehen
ist. Sie kann nicht die rein empirisch feststellbare Unterschiedlichkeit der

Dinge sein, da sie ja zum Sein führt. Es liegt in ihr also eine wesentliche

Aussage über das Sein der Dinge. Andererseits aber wird die Differenz
als Nichtsein qualifiziert101. Hier wird die forma uniens simplex mit
Genus und Species identifiziert, die gleichbedeutend mit Sein sind, während

Differentia, Proprium und Akzidens mit Nichtsein identifiziert
werden. Der angeführte Text bedeutet aber keinen unüberwindlichen
Widerspruch zur Gleichsetzung von Form und Differenz. Er behandelt
die Erkenntnis der akzidentellen körperlichen Formen. Diese können

nur erkannt werden, wenn die Seele sich mit dem Intellekt verbindet, wo
sich diese Formen in einem einfacheren geistigen Sein befinden, während
sie im Körper vielfach und zerstreut auftreten. Die Seele kann nun diese

Formen im Körper nur durch die Sinne aufnehmen; sie kann sie aber

nicht auf das Sein beziehen, das sie nur durch ihre Verbindung mit dem

Intellekt unter der Form von Genus und Species erfaßt. Auf diese Weise

werden die durch die Sinne aufgenommenen körperlichen Formen mit
dem Sein verbunden. Die Differenz wird also hier nur unter dem Gesichtspunkt

als Nichtsein beschrieben, weil sie nur durch die Sinne aufgenommen

wird und deshalb nicht ihren Seinsgehalt zeigen kann 102. Diese

Stelle steht also nicht gegen die Identifizierung von Form und Differenz,

gibt aber einen wichtigen Hinweis zum Verständnis der Differenz.
Die Differenz wird nämlich mit der differentia specifica der Arbor

Porphyriana gleichzusetzen sein. Der Hinweis hierfür ist im Ausdruck
forma uniens simplex zu finden, die mit Genus und Species identifiziert
wird. Diese Form ist nichts anderes als die eigentliche Form der Dinge,
die die Dinge in ihrem Seinsgrad konstituiert und damit ihr Sein
ausmacht. Diese Schlußfolgerung muß man ziehen, um dem Parallelismus

von II. 13.46,10 und III. 41.172,7 Rechnung zu tragen 103. Form bedeutet

101 III. 41. 172, 6: Signum autem huius est quod substantia intelligentiae
apprehenderit esse in omnibus rebus, scilicet formam unientem simplicem, id est

genera et species, et substantia animae apprehendit non-esse, id est differentias,
propria, accidentia, quae attinguntur sensibus.

102 Das Sinnliche wird also, ähnlich wie bei Plato, mit dem Nichtsein verglichen;

nur dürfte der Anlaß zu dieser Identifikation für Gabirol nicht der Vergleich
des Sinnlichen zur Idee gewesen sein, sondern die schon aufgetauchte Frage, ob die
Form oder die Materie das Höhere sei. Hier ist die Perspektive so, daß die Materie
als Substrat das Wesentliche ist, das die sinnliche Form trägt und sie somit zu ihrem
Akzidens macht.

103 II. 13. 46, 10: Cf. Anm. 100; III. 41. 172, 6: cf. Anm. 101.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 177

also neben Differenz auch noch Genus und Species. Bestätigt wird diese

Auffassung durch einen deutlichen Text, in dem neben Genus und Species
auch die Differenzen, Propria, Akzidentien in Zusammenhang mit der
Form gebracht werden: oportet ut genera, species, differentiae, propria,
accidentia, et omnino omnes formae quae sustinentur in materia, non sint
nisi impressio a sapientia in materiam 104. Nun kommt aber diese impres-
sio exklusiv der Form zu, wie bereits gezeigt wurde. Es ist also anzunehmen,

daß alles, was zur Determinierung des Seins, sei es auf der logischen
Ebene der Arbor Porphyriana, sei es in der Seinsdeterminierung durch
Proprium und Akzidens beiträgt, ausschließlich der Form zukommt, die
die Materie nur dazu braucht, um auf jeder Seinsstufe in reelles Sein

übergehen zu können, eben durch die impressio in materiam. Die Form spielt
also in allen Seinsstufen die determinierende Rolle. Sie determiniert als

Genus, Spezies, Differenz, Proprium und Akzidens. Was nun die Differenz
betrifft, so wird man sie, soweit es sich nicht um akzidentelle Differenzen
handelt, mit der Spezies in Verbindung setzen müssen, da die Differenz

ja die Arten konstituiert und deren Trennung vollzieht105. Hiermit wird
die Differenz als differentia specifica ausgewiesen.

So ist nun auch erwiesen, daß das Genus zur determinierenden Rolle
der Form gehört, wie die Texte III. 41. 172, 7 106 und V. 41. 331, 8 107

zeigen. Es erscheint unter der Eigenart der Form durch seine impressio in
materiam. Genus bedeutet also Form, sobald es sich darum handelt, ein
Seiendes nach seinem Seinsinhalt zu untersuchen und somit seine
Determination im Sein zu beleuchten. Davon verschieden ist der Gebrauch des

Begriffes Genus im Zusammenhang mit der Definition des Seins selbst, wo
Genus die Materie bedeutet. Es besteht also ein deutlicher Unterschied
zwischen Determination und Definition des Seins. Das Sein wird
determiniert durch das aufsteigende und sich ausweitende Spannungsverhältnis

zwischen Genus und Differentia specifica der Arbor Porphyriana, also

in der logischen Ordnung. Das Sein wird hingegen definiert durch die

Analyse des Seienden, die in der Auflösung in die Seinskomponenten
Form und Materie endet; hier beginnt Gabirol die Analyse in der onto-
logischen Ordnung, drückt aber das Resultat durch die logischen
Ausdrücke Genus und Differentia aus. In diesem letzteren Sinn wird begreif-

104 V. 41. 331, 8.
105 Cf. Anm. 100.
106 Cf. Anm. 101.
107 Cf. Anm. 104 im Text.



178 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

lieh, wenn Gabirol die Materie als Genus generalissimum bezeichnet108.

Die Materie ist ja das Allumfassende, das von der Form determiniert
wird. Als Seinsfaktor ist die Materie zugleich Grundlage jeder
Determinationsmöglichkeit. Wie noch gezeigt werden wird, ist der Substratscharakter

die wesentlichste Funktion der Materie, und deshalb ist sie

verwandt mit der Funktion des Genus im logischen Bereich, da beide
einer Determinierung und Spezifizierung bedürfen.

Gabirol mag in einem ersten Moment unkonsequent in seiner

Terminologie erscheinen, wenn er die Ausdrücke Genus und Spezies einerseits

gebraucht, um das Verhältnis der Seinskomponenten Materie und
Form zueinander zu kennzeichnen 109, andererseits aber zur Charakterisierung

der determinierenden Rolle der Form in der Unterordnung der
Seinsbereiche. Es liegt hier aber kein Widerspruch vor, wie gezeigt wurde.
Beide Aussagen verknüpfen sich zuinnerst darin, daß auch auf der Ebene
des ontologischen gegenseitigen Verhältnisses der beiden Seinskomponenten

Materie und Form der Gesichtspunkt der Determinierung
ausschlaggebend ist. So verhilft die Eigenart der Anwendung der Terminologie

zu einem tieferen Verständnis des Seinsbegriffes, den Gabirol seinen

Untersuchungen unterlegt. Denn es ist nun klar, daß der Versuch Gabirols,
das Sein zu definieren, nicht sein Ziel erreichen kann, weil das Herausschälen

der Seinskomponenten Form und Materie keine Definition,
sondern eine ontologische Analyse ist. Das konstituierte Sein als Verbindung

von Form und Materie läßt sich wohl in seine zwei Seinsfaktoren

auflösen, deren Verhältnis dann dasjenige von Genus und Differentia ist;
das aber entspricht der Materie als Substrat und der Form als
Determinationsfaktor. Gabirol definiert also nur das Verhältnis zwischen zwei
Polen in einem bereits konstituierten Seienden. Die beabsichtigte Definition

des Seins ist somit zur Definition eines Verhältnisses geworden. Es

ist somit die Möglichkeit auszuschalten, daß Gabirol unter Sein den Seinsakt

verstanden hat, der dem Wesen die Existenz verleiht. Wenn er von
Sein spricht, meint er das Spannungsverhältnis der seinsgebenden Form
zu ihrem Substrat hin ; dies entspricht dem Verhältnis Akt - Potenz. Aber
weder Form noch Materie identifizieren sich mit dem Sein, sondern das

Sein besteht eben gerade im Spannungsverhältnis selbst.

108 V. 8. 270, 4, 18.
109 IV. 6. 223, 15 fE. : D. Quid est Signum quod intellectus non apprehendit nisi

rem constantem ex materia et forma M. Signum huius est quod ultimum ad quod
intellectus apprehendendo pervenit, hoc est apprehensio generis et differentiae.
III. 18. 118, 10: Substantia simplex dividitur in materiam et formam secundum
divisionem generis in species.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 179

So fügen sich nun die Texte, die von der determinierenden Rolle der
Form in der Unterordnung der Seinsbereiche sprechen, sei es als Genus,

Spezies, Differenz, Proprium oder Akzidens, harmonisch in das Gesamtsystem

ein. Immer wird der Form die Eigenschaft zugesprochen, die
Seienden in ihren Seinsbereich einzuordnen. Die Form ist Genus und
Spezies, sie erfüllt die Rolle der Differentia specifica. Man muß in ihr also

das sehen, was das Wesen der Dinge in einem Seinsbereich ausmacht,
während die Materie nur die Rolle des Substrates spielt, das die
Realisierung des Wesens möglich macht. Sein bedeutet also im weiteren Sinn
das realisierte Wesen, das aus der seinsgebenden Form, die zugleich das

Seiende auf eine bestimmte Vollkommenheitsstufe festlegt, und der
Materie als Substrat entsteht. Im spezifischen Sinn bedeutet Sein aber nicht
das ganze Kompositum, sondern das in ihm herrschende Spannungsverhältnis,

das durch die Zusammensetzung von Form und Materie entsteht.
Daß man von einem solchermaßen verstandenen Sein eine Definition
geben kann, liegt auf der Hand, da es nicht darum geht, einen Seinsakt zu
definieren, sondern darum, die verschiedenen Elemente und das aus ihnen
entstehende Spannungsverhältnis eines konkreten Wesens zu bestimmen.
Der Übergang von der logischen in die ontologische Ordnung erleichtert
es Gabirol, den ontologischen Seinsfaktor Form aufzufinden, indem die

logisch deduzierten verschiedenen Determinationen der Seinsstufen auf
die reelle Seinsbestimmung der Seienden durch die Form übertragen
werden. Die Rolle der Form als Seinsprinzip ist deshalb gut vereinbar mit
ihrer Rolle als determinierendes Element der Arbor Porphyriana, da
beide zusammenfallen in einer Wesenheit, die aus ihrem möglichen Sein

durch Hinzugewinnen der Materie zur realisierten, aktuell existierenden
Wesenheit wird, in der die aktuelle Existenz nicht die Form und damit die
Wesenheit ist, sondern in dem von der Form unterschiedlichen Akt des

Aufleuchtens der Form durch das Auftreffen auf die Materie. Sobald man
aber durch die Analyse des Seienden die Seinsfaktoren Form und Materie
in ihrer spezifischen Natur einander gegenüberstellt, entsteht aus ihrem
gegenseitigen Verhalten und Angezogensein das Sein: «esse est existentia
formae in materia». Auf die genauere Abgrenzung des Seins von Form
und Materie wird zurückzukommen sein.

Die Untersuchung der Eigenschaften der Form hat wichtige Ergebnisse

zur Aufhellung des Seinsbegriffes bei Gabirol gebracht. Es hat sich

herausgestellt, daß das Sein, so wie es Gabirol auffaßt, immer von der
Form herrührt. Einerseits hat die Form den Drang zum realisierten Sein

in sich ; andererseits kann realisiertes Sein nur bestehen durch die Seins-



180 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Vermittlung der Form an die Materie. Das Sein leuchtet in der Materie
auf, sobald die Form sich mit ihr verbindet, da die Form das Sein mit sich

bringt. Weiterhin ist es Rolle der Form, das konkrete Seiende zu
konstituieren in seiner Abgrenzung von den anderen Seienden, indem die

Form Einheit ist. Aus dieser Einheit entspringt die Differenzierung der
Seienden. Die Form konstituiert in den verschiedenen Seinsgraden und
ist somit als die Wesenheit der Seienden zu betrachten, wenn auch die

Materie, wie sich zeigen wird, einen gewissen Einfluß auf sie in dieser

Beziehung haben wird.
Es bleibt nun noch die Materie mit ihren Funktionen zu bestimmen.

Welche Rolle kann der Materie noch zukommen, wenn die Form schon
eine so bedeutende Rolle hat? Trägt auch die Materie etwas zum Wesen
der Dinge bei, oder ist sie nur unabkömmliche Bedingung, daß die Form
als Wesenheit der Dinge aus dem potentiellen Sein in aktuelles Sein

übergehen kann?

III. Die Eigenschaften der Materie

1. Die Materie als Ursprung der Vielfältigkeit

Während die Form so eng mit dem göttlichen Willen verbunden ist,
daß man sie nur schwer von diesem unterscheiden kann no, besteht
zwischen Gott und der Materie keine Ähnlichkeit, es sei denn, nach der

Art, wie die Materie das Licht des Seins vom göttlichen Willen
empfängt m. Die Materie ist also weiter von Gott, dem Ausgangspunkt des

Seins, entfernt als die Form und somit in der schwächeren Position dem
Sein gegenüber. Dies geht auch daraus hervor, daß die Materie Ursache
der Vielfältigkeit ist, die die an sich einheitliche Aktion des Willens
aufteilt 112. Auch zwischen der Form und der Materie besteht keine Ähnlichkeit

113. Der höhere Seinsrang einer Substanz hängt von der mehr oder

110 V. 28. 308, 7 : certe distinguere formam a vohintate difficile est, quia dis-
tinctio non est nisi propter materiam.

111 V. 32. 3X7, 25.
112 V. 37. 324, 15 : causa autem diversitatis actionis voluntatis accidit ex

materia quae recipit actionem eius, non ex voluntate in se, sicut saepe ostendi tibi.
113 V. 33. 318, 5 ff. : D. Quae est similitudo inter materiam et formam.

M. Non est inter illas similitudo; sed quia materia est receptibilis formae in se ipsa,
et forma est defluxa in materiam fluxu violentiae et necessitatis : oportet ut move-
atur materia ad recipiendum formam, et ut forma uniatur ei.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 181

weniger großen Dichte der Materie ab, nicht von der Form 114. Die Materie
hat demnach einen Einfluß auf die Form, wenigstens in der Weise, daß sie

die Einheit der Form zur numerischen Einheit macht und somit Ursprung
der Vielheit ist, wie bereits anläßlich der Form als Einheit gezeigt wurde.

2. Die Materie erhält das Sein von der Form

Im Vergleich zur Form ist die Materie eher Privation, während die

Form dem Sein ähnlicher ist, wobei zwischen Form und Materie das

Verhältnis Akt - Potenz besteht115. In dem Bestreben der Materie, aus dem

potentiellen Sein in aktuelles Sein überzugehen, kommt die Bewegung
hierzu von der Form her 116. Die Priorität der Form über die Materie geht
aus den Texten hervor, die angeführt wurden zum Beleg, daß die Form
der Materie das Sein gibt117. Vor Empfang der Form hat die Materie nur
potentielles Sein; um reelles Sein zu haben, braucht sie die Form: materia

non potuit esse absque forma uno ictu oculi118. Sogar im konstituierten
Seienden hat die Form noch die Priorität des Anspruchs auf das Sein; das

geht daraus hervor, daß Gabirol das Sein auch als esse formale bezeichnet

U9, auch wenn das Sein nur durch die Verbindung von Form und
Materie entsteht. Die Materie ist somit abhängig von der Form im reellen,
konstituierten Sein.

Aber auch die Materie spielt eine Rolle in der Konstituierung des

Seins, da die Form nicht in reelles Sein übergehen kann ohne die Materie.
Die Materie übt hierbei die Funktion der Aufnahmebereitschaft aus: in
se non est nisi receptibilis tantum 12°. Diese Aufnahmebereitschaft bezieht
sich auf die Form, so daß die Materie als locus formae bezeichnet wird;
sie muß nämlich die Form sozusagen von unten her stützen, halten -
sustinere m. Der Grund hierfür ist darin zu suchen, daß das endliche

114 IV. 14. 243, 3, 7 : una substantia est sapientior et perfectior alia, scilicet
propter spissitudinem materiae et turbationem, non propter formam in se ipsa...

115 V. 26. 305, 15.
116 V. 10. 275, 23: quia motus non est rei quae movetur, nisi ut habeat et

perficiatur per ipsum; et quicquid movetur ad aliquid, caret illo. sequitur ergo ex
hoc materia prima, quandoquidem mobilis est, ut motus eius sit ad aliud, scilicet ad
formam, ut habeat earn et perficiatur per earn; unde debuit ut prius careret ea.

117 e. g. V. 9. 273, 10; V. 31. 314, 23.
118 IV. 4. 218, 26.
119 Cf. Anm. 28.
120 V. 31. 314, 14.
121 V. 31. 314, 1: dicunt quod materia est locus formae, ex intellectu scilicet

quod sustinet earn et quod sustinetur in ea. - F. Brunner gibt in dem zitierten Artikel



182 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Sein aus zwei Komponenten, Form und Materie, bestehen muß; deshalb

muß einer der beiden Seinsfaktoren in sich bestehend sein - existens per
se, in dem der andere ruhen kann. Andernfalls bräuchte man nämlich
noch einen dritten Faktor, der den beiden als Grundlage und Untergrund
dienen würde 122. Hieraus leiten sich folgende Eigenschaften für die
Materie ab : ut sit existens per se, existens autem per se sit sustinens ; für die

Form: non existens per se sustentatum 123. Die Materie stellt sozusagen
den Endpunkt dar, der in sich ruht und damit Grundlage für die Form
werden kann. Die Aufnahmebereitschaft der Materie wird also ergänzt
durch ihre Rolle, die Form zu tragen. In der Tat befinden sich alle Formen
in der Materie; wenn nämlich die Form des Intellekts in sich alle aus ihr
hervorgehenden Formen enthält und selber von der Materie getragen
wird, dann müssen sich alle Formen notwendig in der materia prima
befinden 124.

In I. 10. 13,16 ff. gibt Gabirol eine Zusammenfassung der
Eigenschaften der Materie und erklärt sie kurz. Die Materie ist existens per se,

unius essentiae, sustinens diversitatem, dans omnibus essentiam suam et

nomen. Warum die Materie existens per se ist, wurde schon gezeigt; sie

muß dies sein, um nicht ihrerseits wieder einer anderen Grundlage zu
bedürfen. Die Materie ist eines Wesens, da Gabirol alles endliche Sein aus

Form und Materie zusammengesetzt sieht. Wie einerseits alle Formen aus
der ersten Form stammen, so geht auch die Materie aller Dinge aus der
ersten Materie hervor. Gabirol erkennt nur eine Art von Materie an, die

durch die mehr oder weniger große Dichte andere Gestalten annehmen

kann, aber immer die eine, wesensgleiche Materie bleibend. Es gibt nur
eine einzige Materie. Eine weitere Eigenschaft der Materie ist, daß sie die

Form trägt. In dem angeführten Text sagt Gabirol, daß die Materie die

Verschiedenheit trägt und daß die Verschiedenheit nur aus der Form

eine interessante Darstellung über den geschichtlichen Hintergrund für die Lehre
von der Materie als Ort. Die Bibel gibt Gott selbst diese Bezeichnung zum Ausdruck
seiner Stabilität; auch in der späteren Entwicklung des Judaismus wird Gott so

gekennzeichnet. Wenn deshalb die Materie als locus bezeichnet wird, bedeutet dies
eine unbedingte Aufwertung für sie, da sie als Ort der Form dieser an Festigkeit und
Stabilität übergeordnet wird. Als Trägerin der Form hat die Materie in dieser
Hinsicht die Priorität vor der Form.

122 V. 25. 304, 10: postquam debuit ut creatum patiens esset duo, ideo oportet
ut unum sit existens per se, et alterum non existens per se, existens autem per se sit
sustinens, non existens per se sustentatum ; et non erat possibile ut utrumque esset

non existens per se, quia tunc esset necessarium esse tertium, quod sustineret ea.
123 Cf. Anm. 122.
124 V. 18. 292, 14.



Der Seinsbegrifî Ibn Gabirols 183

stammt. Dies ist wohl so zu verstehen, daß die Form die direkte Ursache
der Verschiedenheit ist, da sie die Dinge in den verschiedenen Seinsgraden
konstituiert ; die Materie hingegen ist als die indirekte, tiefere Ursache der
Verschiedenheit anzusehen, da sie die Form zwingt, ihre Vollkommenheit
einzuschränken wegen der mehr oder weniger großen Dichte der
Materie 125. Es ist aber auch möglich, daß Gabirol sich in einen Widerspruch
verwickelt, indem er einerseits wohl das Höhere in der Form sieht, die
durch die Materie herabgemindert wird, aber andererseits das Einfachere
in der Materie sieht, die erst durch die Form in die Vielfältigkeit
herabgezogen wird 126. - Weil nun Gabirol eine einzige Materie für alle Dinge
annimmt, folgt daraus die weitere Eigenschaft, daß die Materie allen

Dingen ihr Wesen und ihren Namen verleiht. Was unter diesem Wesen
der Materie zu verstehen ist, wird nun näher zu erklären sein. An der
zitierten Stelle führt Gabirol die Tatsache, daß die Materie allem ihr Wesen

gibt, darauf zurück, daß sie alles trägt und in allem ist. Ob nun dieses

Wesen der Materie, das sie allen Dingen gibt, wirklich als Wesen im
herkömmlichen Sinn zu gelten hat, wird nun Gegenstand der folgenden
Untersuchung sein.

3. Materie und Wesen

Gabirol gebraucht den Begriff Wesen nicht in einheitlicher Weise.

Manchmal bedeutet Wesen (essentia) das Sein oder die Existenz 127
;

manchmal wird zwischen beiden unterschieden, wenn zum Beispiel von
der Existenz des Wesens die Rede ist128. Oder Gabirol wendet Wesen für

125 IV. 14. 243, 3 : una substantia est sapientior alia et perfectior, scilicet
propter spissitudinem materiae et turbationem, non propter formam in se ipsa.

126 Julius Guttmann, Die Philosophie des Judentums, p. Ill, München 1933,
— Guttmann glaubt in diesen widersprüchlichen Aussagen über die Materie eine
Tendenz zu entdecken, die bei konsequenter logischer Durchführung zur Ewigkeit
und Unerschaffenheit der Materie führen müßte. Die Uberordnung der Materie in
Bezug auf die Form ergibt sich daraus, daß die Materie erst durch die Form in einen
gröberen Zustand gebracht wird, wie schon gezeigt wurde. Daß dies aber gegen die
eigentliche Absicht Gabirols geht, steht durch die enge Verbindung der Form mit
dem göttlichen Willen fest. Wenn man aber bedenkt, daß eine der Hauptquellen Gabirols

der arabische Pseudo-Empedokles ist, bei dem die materia prima die erste
Emanationsstufe darstellt, kann man den ständigen Zwiespalt in der Frage, ob die Form
der Materie übergeordnet sei oder umgekehrt, verstehen.

127 III. 35. 158, 18 : manifestum est quod colores deprehenduntur per essentiam
eorum et non deprehenduntur privatione eorum.

128 V. 39. 327, 19: nonne vides quod existentia essentiae omnium rerum. -
Es wird sich zeigen, daß Gabirol nicht an die Unterscheidung esse - essentia denkt.
Es handelt sich hier vielmehr um die Existenz als einer Folgeerscheinung der



184 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

die Form für sich und die Materie für sich an : diversitas in essentia, unitas
in esse 129. Oft bedeutet Wesen die Materie, wie nachgewiesen werden
wird. Dieser uneinheitliche Gebrauch des Begriffes Wesen wird sich
teilweise dadurch erklären lassen, daß Gabirol oft auf diesen Begriff zurückgreifen

muß, um Wesenseigenschaften herauszustellen; so wird er zum
Beispiel auf Materie und Form vor ihrer Vereinigung angewandt, um die

wesentliche Verschiedenheit beider auszudrücken. Aber es ist auch zu

vermuten, daß die Übersetzer des Fons vitae verschiedene arabische

Begriffe einheitlich mit dem lateinischen Begriff essentia wiedergegeben
haben 13°. Solange das arabische Original verschollen bleibt, geht es na-

effektiven Realisierung der Dinge. Es wäre zu untersuchen, inwieweit Gabirol
sich in diesem Punkt der Position Avicennas nähert, die E. Gilson folgendermaßen

ausdrückt:... «Cette formule permet de comprendre ce qu'Avicenne
veut dire, lorsqu'il pose l'existence comme un accident de l'essence. L'existence
ne peut être rien d'autre, dans une doctrine qui, partant de l'essence, considère
comme accidentel à son égard tout ce qui n'est pas immédiatement et
nécessairement inclus dans sa définition ». Etienne Gilson, L'être et l'essence, p. 126.
Paris 1962. - Bei Gabirol wird unter esse nicht einfachhin die Existenz als actus
essendi im Sinn des hl. Thomas angesprochen, ebenso wie für ihn essentia nicht die
Wesenheit, sondern gewöhnlich die Materie als Substrat bedeutet. Deshalb darf man
nicht esse der essentia gegenüberstellen.

129 V. 27. 306, 23.
130 So hat zum Beispiel Avicenna ein reichhaltiges und nuanciertes Vokabular,

um die verschiedenen Feinheiten hervorzuheben, die der Begriff Wesen beinhaltet.
Cf. A. M. Goichon, Lexique de la langue philosophique d'ibn Sina (Avicenne), Paris
1938. - 'AIN bezeichnet bei ihm das konkret existierende Wesen. HAQÏQA dagegen
bezeichnet mehr eine Wesenseigenschaft, die eben nach dem ursprünglichen Sinn
des Wortes eine fundamentale Wahrheit in ontologischer Hinsicht hervorhebt. DÄT
bezeichnet die Wesenheit eines Dinges, wodurch es in radikaler Weise in seinem
tiefsten Innern konstituiert wird ; dieser Ausdruck wird nicht auf das Sein
angewandt, insofern es einen Akt ausübt, sondern bezieht sich immer auf das Intelligible
eines Dinges.-MÄHlYA bezeichnet die quidditas, die auf die Frage antwortet: Was
ist dieses Ding - 'ANNlYA drückt ebenfalls das Wesen aus, aber unter Rücksicht der
haecceitas. - In der Art, wie essentia im Fons vitae sich vorfindet, muß man auch
noch den Begriff HUWWÎYA berücksichtigen, der die erste Substanz gegenüber der
zweiten Substanz abhebt: HUWWÎYA besagt demnach die ipseitas des konkreten
Subjekts,während die zweite Substanz mit MÂHÎYA wiederzugeben ist. JAWHAR
besagt ebenfalls Substanz; dieser Ausdruck dient dazu, die erste der zehn Kategorien
zu bezeichnen und ferner alles, was zu seiner Existenz nicht in etwas anderes
aufgenommen werden muß, e.g. die materia prima.
Man darf auch für Gabirol annehmen, daß er ein nuancierteres Vokabular angewandt
hat, das durch den einzigen Ausdruck essentia verzeichnet wird. Ohne in die Frage
eintreten zu wollen, ob Gabirol die Werke Avicennas gekannt hat, darf angenommen
werden, daß ihm aus den Übersetzungen der griechischen Philosophen ein ähnliches
Vokabular bekannt war. Daß man in diesem Punkt der lateinischen Übersetzung
des Fons Vitae nicht vollständig vertrauen darf, geht daraus hervor, daß auch



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 185

türlich nicht über einen Versuch hinaus, eine Nuancierung in den
lateinischen Begriff essentia durch Rekonstruktion der vermutlichen arabischen

Ausdrücke hineintragen zu wollen. Diese Nuancierung muß aber

wenigstens vom sachlichen Inhalt des Begriffes essentia im Fons vitae her
unternommen werden, um die Gedanken Gabirols über die Materie als

Wesen nicht zu vereinfachen, mit der Gefahr, sie zu verzeichnen.
Wesen bedeutet für Gabirol zunächst ein konkret existierendes

Wesen. Dies geht daraus hervor, daß Gott oft als essentia prima oder
einfach essentia genannt wird. Da das Wesen Gottes weder Form noch
Materie enthält131, bezeichnet essentia hier das in sich ruhende Sein Gottes,
das sich jeder Definition entzieht132. Im Bereich des geschaffenen Seins

wendet Gabirol den Begriff essentia auf alles an, was Sein hat133. So

spricht er vom Wesen der Akzidentien, der Seele, des Kompositums, der

Körper, der Form, der Materie, der Substanzen etc. Hiermit wird klar,
daß Wesen für Gabirol ein analoger Begriff ist, der nicht überall denselben

Inhalt hat, selbst wenn im arabischen Original ein einziger Ausdruck für
essentia bestanden hätte.

Im 16. Kapitel des fünften Buches erklärt Gabirol, wie sich sämtliche

Formen im Intellekt befinden: causa quae hoc facit debere esse haec

est, quia compositio compositi prohibet illud a formis penetrari, quia est

obstaculum inter essentiam suam et essentias formarum. Sed in substantia

simplici non est quod obstet inter ipsam et formas ; et propter hoc non
prohibentur formae penetrare ipsam 134. An dieser Stelle spricht Gabirol
vom Wesen konkret existierender Dinge, einerseits vom Wesen der
einfachen Substanz, andererseits vom Wesen der tieferstehenden Substanzen

; in beiden Fällen handelt es sich um ein aus Materie und Form
zusammengesetztes Kompositum. Die Wesen der beiden in Opposition gebrachten

Substanzen unterscheiden sich durch die mehr oder weniger große

die lateinischen Ubersetzungen der Werke Avicennas nicht genau seine präzisen
Ausdrücke wiedergeben. So werden DÄT, MÄHlYA, HAQIQA oft wahllos mit
esse, substantia, essentia übersetzt. F. Brunner weist in seiner Übersetzung des dritten

Buches des Fons Vitae daraufhin, daß der hebräische Text manchmal quidditas
aufweist, wo im lateinischen Text esse steht. Cf. op. cit. p. 140, Anm. 2.

131 III. 6. 90, 24: essentia factoris primi non habet formam.
132 I. 12. 6, 19: Ex his hoc est impossibile, scilicet scire essentiam essentiae

primae absque his facturis quae ab ea generatae sunt, possibile autem hoc est, scilicet
scire earn sed nonnisi ex suis operibus quae ab ea generatae sunt.

133 I. 12. 15, 15 : Hoc non est possibile ut essentia materiae sit aluid ab essentia
eorum quae sunt.

134 V. 16. 287, 14 ff.

13



186 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Reinheit der Zusammensetzung aus Form und Materie. Auf Grund dieser

Reinheit kann der Intellekt alle Formen in sich enthalten, während das

gröbere Kompositum nur eine Form aufnehmen kann. Es besteht also

eine deutliche Parallele zwischen der Reinheit des Wesens mit Öffnung
auf die Gesamtheit der Formen und der Grobheit des Wesens mit
Einengung auf eine Form. Die Reinheit einer Zusammensetzung hängt aber

von der Dichte der Materie ab 135. Die Wesen werden also mit der Materie
verschieden. Während im Intellekt das Wesen aus allen Formen, die in
der materia prima subsistieren, besteht, ist im gröberen Kompositum das

Wesen auf eine oder wenige Formen beschränkt. Das Wesen des Kompositums

ist also fundamental durch die Materie bedingt, die der
Qualifizierung durch die Form Grenzen setzt. Die Materie, die überall dieselbe

ist, kann also nicht den Inhalt des Wesens bilden, sondern sie kann diesen

Inhalt nur negativ auf diese oder jene Seinsstufe festlegen durch ihren
Widerstand, den sie den Formen entgegensetzt. Daß Gabirol hierbei an
das konkret existierende Wesen und nicht an das Wesen als das intelligible
Element des Kompositums, das grundsätzlich durch die Form gegeben

wird, denkt, geht daraus hervor, daß es gerade die Komposition ist, die

die Durchdringung des Seienden durch die Formen verhindert. Ferner
ist aus diesem Text zu folgern, daß das Wesen des Kompositums nicht das

Wesen der Form ist in dem Sinn, daß das Kompositum mehr beinhaltet
als die Form, die ja nicht von sich aus sich auf einen bestimmten Seinsgrad

festlegt, sondern dabei von der Materie abhängig ist. Der Begriff
essentia gerät somit in eine starke Abhängigkeit von der Materie. Er
besagt, daß in einem reell Seienden die Materie als Grundlage und
Einschränkungsfaktor der Form ausschlaggebend ist. Das Wesen des Kompositums

bedeutet mehr als die Seinsvollkommenheit der Form. Es wird
sich zeigen, daß dieses Mehr im Substratscharakter der Materie zu suchen

ist. Essentia ist ein inhaltsreicherer und weiterer Begriff als Wesenheit,
denn er beinhaltet Form und Materie in ihrer effektiven Zusammensetzung.

In diesem konkret existierenden Wesen kann nun durch Analyse des

Wesens von Form und Materie je für sich eine zweite Schicht im Begriff
essentia aufgedeckt werden. Während das konkrete Wesen des Kompositums

durch die Verbindung von Form und Materie entsteht, kann auf
der Ebene der Wesen von Form und Materie keine Definition mehr gege-

135 IV. 14. 243, 3, 7 : una substantia est sapientior et perfectior alia, scilicet
propter spissitudinem materiae et turbationem, non propter formam in se ipsa.



Der Seinsbegrifl Ihn Gabirols 187

ben werden, weil von ihnen nur ihre Erschaffung durch den Willen
ausgesagt werden kann136; deshalb gibt Gabirol nur Beschreibungen ihrer
Eigenschaften, die bereits aufgezeigt wurden. Für die Form in ihrem
Wesen ist hierbei zu beachten, daß sie als determinierender Faktor in
allen Seinsgraden gerade das ausmacht, was das Ding seinem konkreten
Wesen nach in eine bestimmte Seinsstufe einordnet. So sagt denn auch
Gabirol : forma est essentia rei137. Diese Aussage befindet sich direkt in
der existentiellen Ordnung, wie aus dem Kontext des zitierten Textes

hervorgeht, indem nämlich ohne die seinsgebende Form kein Ding
bestehen kann. In diesem Sinn sind die Sätze zu verstehen, in denen vom
Wesen im Zusammenhang mit der Form die Rede ist : perficere autem
essentiam et dare ei esse convenit formae 138. Forma constituit essentiam
eius in quo est et acquirit ei esse et est retinens illud 139. Hier sind die

wichtigsten Eigenschaften der Form dargelegt: Sie gibt das Sein, indem
sie qualifiziert und determiniert. Essentia bedeutet also direkt wieder das

konkret existierende Wesen, das seine Konstituierung der Form verdankt.
Aber es wird damit zugleich auch die Rolle der Form als eigentliche
Wesenheit herausgestellt, da das so entstandene Sein in seiner Determination
ausschließlich von der Form abhängig ist, so daß das Ding das ist, was es

von der Form mitgeteilt bekommt. Daß man eine solche Wesenheit, die

durch die Form gegeben wird, vom konkreten Wesen des Kompositums,
ausgedrückt durch den Begriff essentia, unterscheiden darf, daß also die
Form als Abstraktion des durch den Begriff essentia ausgedrückten
konkreten Wesens aufgefaßt werden darf, geht daraus hervor, daß in den
Substanzen die Form von der Materie differenziert ist. So kann die Form
des Intellekts sich in sich selbst erkennen, ohne auf die Materie
angewiesen zu sein, die sie trägt, denn das Wesen der Form ist verschieden

vom Wesen der Materie. Die Form erkennt so zuerst sich selbst, und dann
erst die Materie, die sie trägt 14°. Ferner steht fest, daß die Dinge nur über

136 V. 39. 327, 19.
137 V. 9. 272, 26; 273, 2. Daß Gabirol wirklich an den Wesensgehalt der Dinge

denkt, wenn er manchmal von der Form als essentia spricht, geht am deutlichsten
aus dem Beweis III. 30. 151, 1—6 hervor.

138 I. 13. 16, 17.
139 IV. 11. 235, 23.
no y. 2. 261,1 ff. : cum manifestum tibi fuerit quod substantia intelligentiae est

praeter suam formam, manifestabitur tibi per hoc quod materiae substantiarum
simplicium et materiae substantiarum compositarum sunt praeter suas formas ;..
et scisti etiam cum hoc differentiam eius a materia in qua sustinetur, quia est sciens
se ipsam, et quia essentia eius est praeter materiam quae earn sustinet.



188 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

ihre Formen erkannt werden können. Die Form gibt somit den Dingen
ihre Intelligibilität und zeigt dem Verstand an, was ein Ding in sich ist.
Die Form hat somit zwei Funktionen, die ineinander übergehen. Sie

determiniert die Dinge auf den verschiedenen Seinsstufen, indem sie das

Sein gibt und somit das konkrete Wesen konstituiert, und damit ist sie

zugleich auch der Faktor, der allein erlaubt auszusagen, was ein Ding
ist141. In welchem Sinn nun die Materie zum Wesen des konstituierten
Kompositums beiträgt und in welchem Sinn sie selbst als Essentia
bezeichnet wird, soll nun untersucht werden.

Die Identität von Wesen und Materie wird ausdrücklich gelehrt.
Betrachtet man zum Beispiel verschiedene Schmuckstücke und
Gebrauchsgegenstände, die aus Gold gefertigt sind, so findet man, daß sie verschieden

sind durch ihre Formen, daß dagegen die Materie, die die Formen

trägt, eine und in ihrem Wesen vom Wesen jener Dinge nicht verschieden

ist : hoc non potest esse, ut essentia materiae sit aliud ab essentia eorum

quae sunt, sed ea quae sunt, facta sunt aliud a materia per formas quae
adveniunt ei, scilicet differentias quae dividunt earn... et non fuerit
essentia materiae aliud ab essentia illorum 142. Die Materie ist also identisch

mit dem Wesen. Da es nun Eigenschaft der Materie ist, die Form
zu tragen, muß man folgern, daß das Wesen die Form trägt. Die
Fragestellung nach dem Wesen der Materie spitzt sich also dahin zu, wie das

Wesen das Substrat der Form sein kann.
Daß die Materie und somit das Wesen Substratcharakter hat, ist aus

den vorhergehenden Untersuchungen als feststehend anzunehmen. Die
Materie wird ja als existens per se und sustinens formam geschildert; sie

selbst wird von keinem anderen Ding getragen. Aber nun identifiziert
Gabirol das Wesen der Materie mit der Substantialität : substantialitas
addicta est essentiae 143. Das Wesen der Substanz ist das Wesen der
Materie 14+. An derselben Stelle erklärt Gabirol das genauere Verhältnis von

141 IV. 3. 217, 5: et judicabis tunc de substantia spirituali, cum cognoveris
formam eius intellectu, scilicet quid sit, propter quam facta est huiusmodi quod habet

materiam quae sustinet ipsam formam.
V. 5. 264, 20:. scilicet differentiam substantialem constituentem eius essentiam;
et haec est per quam judicabis quod est quod-est, et per quam invenies quid veri
vel falsi est in altero oppositorum. et postea invenies differentiam substantiae
intelligentiae per ipsam formam ab alio.

142 I. 12. 15, 15 fi.
143 I. 6. 8, 22 : substantialitas etenim addicta est essentiae. substantialitas

autem non est variabilis in se. ergo non est possibile essentiam diversificari in eo quo
non est diversa.

144 V. 7. 269, 17: Substantialitas non est separata a sua essentia, unde non



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 189

Substanz und Materie: Wenn die Substanz auf die Form bezogen wird,
wird sie Materie genannt; Substanz wird sie genannt, wenn sie für sich

allein steht. Daraus ist aber nicht zu schließen, daß die Materie als

getrennter Seinsfaktor Substanz ist; denn den Namen Substanz verdient
allein jene Materie, die schon eine Form empfangen hat und durch die

Form zur eigentlichen Substanz gemacht worden ist145. Wenn also Gabi-
rol sagt, daß das allein den Namen Substanz verdient, was für sich steht,
dann meint er damit die mit der Form zusammengesetzte Materie, die
existens per se ist. Substrat und Substantialität fallen also für Gabirol
zusammen. So sagt er auch: essentia substantiae simplicis est materia

quae sustinet formam eius 146. Substanz bedeutet also wohl ein aus Form
und Materie zusammengesetztes Seiendes ; aber das Wesen der Substanz
besteht in der Materie und kann nicht von dieser getrennt werden : süb-
stantialitas non est separata a sua essentia, wobei das Wesen der Substanz
mit dem Wesen der Materie identisch ist147. Substantialität kann also

nur Substratscharakter bedeuten, da einerseits der Begriff Substanz dem

aus Form und Materie zusammengesetzten Seienden vorbehalten wird,
andererseits aber der Materie als subsistens per se des Kompositums
zugesprochen wird. Dieser letztere Gesichtspunkt ist für Gabirol
ausschlaggebend, da alle Substanzen in ihrem Wesen gleich sind 148.

Das Wesen der Materie hat somit auch einen doppelten Aspekt. Die
Materie ist zunächst wesentlich Subjekt als existens per se, das ein in sich
bestehendes Seiendes möglich macht. Sie ist als Materie die Materie für
das Wesen der Form 149, indem durch sie die Konstituierung der Substanz

möglich wird. In dieser Hinsicht ist die Materie autonom, sie empfängt
nicht von der Form ihr Sein als Materie 15°. Auf der Ebene des konstitu-

est possibile ut sit forma eius quia essentia substantiae ipsa est essentia materiae;
et non dividuntur nomina nisi in relatione, ergo tunc dicitur materia, cum refertur
ad formam ; et tunc dicitur substantia, cum per se stat.

145 II. 11.42,20: distinctio nominum, substantiae scilicet et materiae, haec
est quod nomen materiae illi soli congruit quod paratum est recipere formam quam
nondum recepit, nomen vero substantiae illi materiae congruit quae iam aliquam
formam recepit et per ipsam formam facta est substantia propria.

146 III. 36. 161, 25.
147 V. 7. 269, 17.
148 I. 6. 8, 17 : unaquaeque substantiarum in essentia non est alia ab alia.
149 IV. 10. 234, 29: forma non est nisi debito essentiae materiae, postquam

unitas forma est essentiae materiae, et materia est materia essentiae unitatis.
150 V. 11. 276, 24: esse materiale materia non habet ex forma, sed esse formale,

scilicet quod materia habet ex forma ; quia materia non habet illud esse quod est ex
conjunctione materiae et formae, nisi cum forma et propter formam, quamvis
materia habeat in se esse materiale.



190 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

ierten Seins andererseits ist die Materie von der Form abhängig, indem
sie nicht aus sich ein konkretes Wesen konstituieren kann. Auf dieser
Ebene nun befindet sich das konkret existierende Wesen : essentia omnis
rei constituitur ex materia sustinente formam et ex forma perficiente
essentiam materiae 151. In dieser Aussage befinden sich zwei Bedeutungen
des Begriffes essentia : Erstens das reelle Wesen, in dem sich Materie und
Form durchdringen: materia per formam fuit formata, forma per mate-
riam fuit materiata152. Zweitens der Wesensbegriff von Form und Materie

je für sich; hierher gehören für die Form die Funktionen, die Intelligibili-
tät zu geben und das Sein zu geben - und somit schon in das reelle Wesen
überleitend -, und für die Materie die Rolle des Substrats und der

Einengung der Formen.
Wenn nun Gabirol Wesen, Materie und Substantialität identifiziert,

handelt es sich immer um die Materie als Substrat ; hierin decken sich die
drei Begriffe sachlich. Somit kann Wesen in diesem Zusammenhang nicht
Wesenheit bedeuten, sondern Wesen bedeutet, sobald der Begriff auf die
Materie für sich angewendet wird, Subjektsein gegenüber der eigentlichen
Wesenheit, die die Form ist; sobald der Begriff essentia sich auf das

Kompositum bezieht, bedeutet er das Seiende unter Berücksichtigung seiner

Substantialität. Denn das reelle, existierende Wesen, wie Gabirol es sieht,
wird nicht von der Form her betrachtet, sondern von der Materie her, die

von der Form eine Determination empfangen hat. Gabirol wird dabei von
dem Gedanken der Substantialität geleitet, in der das gemeinsame Merkmal

aller Dinge besteht und die deshalb ein allen Dingen gemeinsames
Element erfordert, das Gabirol mit der allgemeinen Materie identifiziert.
Überall, wo Seiendes ist, wird ein die Form aufnehmendes Subjekt
angenommen. In dem Begriff essentia wird also primär der Endpunkt der

Entstehung des Seienden betrachtet, der darin liegt, daß die Materie in
sich selbst besteht. Die Determination durch die Form ist sekundär, wenn
von der essentia der Dinge gesprochen wird, denn eine Form kann nur da

sein, wo dieser Endpunkt besteht. Vom Substratscharakter der Materie

aus wird das reell existierende Wesen gewonnen durch die Verbindung
von Materie und Form, wobei die Form als Qualifikationsfaktor das

eigentliche wesensprägende Element enthält, das das Sein mit sich bringt
und so den Kreis zum reellen Seienden hin schließt.

151 IV. 11. 236, 25.
152 V. 28. 307, 27.



Der SeinsbegrifE Ibn Gabirols 191

IV. Der Seinsbegriff Gabirols

1. Das Sein ist ein formaler Effekt der Komposition

Aus den vorausgehenden Untersuchungen gilt es nun, eine
zusammenfassende Schlußfolgerung zu ziehen. "Was bedeutet der Begriff Sein

bei Gabirol? Es ist zunächst auffallend, daß nirgends das Sein als Seinsakt

dargestellt wird. Um so mehr tritt dafür die Form in den Vordergrund,
wenn vom Sein die Rede ist. Die Form hat in sich den Drang zum Sein in

enger Verbindung mit dem göttlichen Willen. Unter Antrieb des Willens
vermittelt die Form allen Seienden das Sein. Die Form gibt das Sein; dies

ist ihre wesentlichste Eigenschaft. In sich selbst kann aber die Form
nicht in reelles Sein übergehen, da ja das geschöpfliche Sein sich vom
göttlichen Sein dadurch unterscheidet, daß es aus zwei Komponenten
bestehen muß, während Gott das Sein in absoluter Einfachheit ist. Folglich

muß die Form sich mit der Materie verbinden und mit ihr zusammen
ein aktuell Seiendes konstituieren. Die Materie hat die Rolle des

Substrates inne, worin ihr eigentliches Wesen besteht.
Das Sein entsteht also aus der Verbindung der Form, die das Sein

gibt, mit der Materie als ihrem Subjekt, die die Form aufnimmt und trägt.
Durch diese beiden Seinskomponenten will Gabirol das Problem der Vielheit

und der Determination lösen. Während die Materie die eigentliche
Ursache der Vielheit ist, indem sie Substrat für alle möglichen Seienden

ist, ist die Form die Ursache der Determination in den konkret Seienden,

indem sie je nach der Dichte der Materie in den verschiedenen Seinsstufen

konstituiert. Die Form ist also die eigentliche Ursache der Vollkommenheit

der Dinge; und somit ist sie es, die das innere Wesen der Dinge
ausmacht. Die Materie hingegen ist die Trägerin dieses Wesens und ermöglicht

somit ein reelles Seiendes. Dies entspricht der Definition, die Gabirol
vom Sein gibt : esse est existentia formae in materia 153. Sein besteht also

darin, daß die Form durch die Verbindung mit der Materie existierend
wird, daß die Form in der Materie aufleuchtet. Das Sein kommt durch die
Form. Und da die Form die Wesenheit der Dinge ist, entsteht das Sein

durch das Aufleuchten der seinsbringenden Wesenheit in der Materie. Das
Sein ist also der formale Effekt der Komposition. Denn Sein bedeutet

153 V. 10. 274, 19.



192 Der Semsbegriff Ibn Gabirols

nicht die Form in sich, auch wenn diese das Sein gibt. Wo die Form nicht
mehr in Potenz ist, sondern aktuell geworden ist durch die Verbindung
mit der Materie, da ist auch das Sein 154. Aber diese Zustandsänderung der

Form, die aus der Potenz in Akt übergeht, kennzeichnet noch nicht genau
das Sein; sonst wäre Sein einfach die reell existierende Wesenheit. Es ist
zu beachten, daß erst die Berührung der Form mit der Materie den Funken

des Seins hervorruft. Damit wird im Sein das bestehende Spannungsverhältnis

von der Form zur Materie charakterisiert, so daß das Sein ein
über dem Kompositum stehender - und aus ihr resultierender - Akt ist.
Der Ursprungsort dieses Aktes ist die Form; deshalb ist das Sein ein
formaler Effekt. Die Materie als tragender Grund der Form wird auch zum
tragenden Grund des Seins ; sie ist der in sich ruhende Pol des

Spannungsverhältnisses, der eine Bereicherung durch die Aktion der Form erfährt:
Die Materie bekommt das esse formale mitgeteilt, ohne hierdurch aus der

Selbstständigkeit ihres esse materiale herausgerissen zu werden. Das Sein,

das ein esse formale ist, entsteht durch die Selbstmitteilung der Form an
die Materie. Wenn deshalb gilt: «materia per formam fuit formata, forma

per materiam fuit materiata» 155, so ist das aus diesem Durchdringungsprozeß

entstandene Kompositum in seiner neuen Einheitlichkeit156
Ursache und Träger des Seins, das sich von den Seinskomponenten und dem
daraus entstandenen Kompositum irgendwie abhebt. Als Wirkung der
Form ist das Sein nicht die Form selber; als esse formale ist es eine

Bereicherung der Materie; das Kompositum schließlich ist vorausgehende

Bedingung des Aufleuchtens des Seins. Um die Sonderstellung des Seins

bei Gabirol von anderen Seinsbegriffen genauer abheben zu können,
braucht man nur daran zu denken, daß das Sein bei ihm eine Folgeerscheinung

des Seienden ist, und nicht sein Grundakt157 ; sein genauer Platz
ist da, wo die noch seinsarme Form durch den Kontakt mit der Materie

zum Aufleuchten kommt. Esse und essentia sind also zwei Begriffe, die
einen ganz anderen Gehalt haben, als ein erster Blick auf sie erkennen
läßt. Während im Begriff essentia als Substantialität das Seiende von

154 IV. 20. 256, 4: «ne indigneris contra divisionem Piatonis de forma, quae
est in très modos: uno eorum est forma quae est in potentia, adhuc non in materia;
secundo forma quae est in actu, conjuncta materiae; tertio forma elementorum. ».

155 V. 28. 307, 27.
156 V. 9. 273, 15, 18.
157 Bei einigen Scholastikern wird diese Stellung des Seins im Kompositum

deutlicher zum Ausdruck gebracht werden, e.g. durch die Formel esse actus essentiae.
Cf. den eingangs erwähnten Artikel von L. B. Geiger.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 193

seinem Grand und damit von unten her gesehen wird, erlaubt der Begriff
esse als formaler Effekt der Komposition einen Überblick über das

Kompositum von seiner Seinsvollkommenheit her, die von der Form
ausgeht ; denn das esse actu des Kompositums ist das esse formale.

Bei der Frage nach der Seinskonstituierung wurde immer wieder das

Problem aufgeworfen, ob die Materie oder die Form das Höherstehende
sei. Beide Gesichtspunkte lassen sich vertreten, obwohl die Materie für
Gabirol den Vorzug zu haben scheint, da sie in ihrem esse materiale der

tragende Ort der Form und des Seins ist. Die Unsicherheit der Position
Gabirols in diesem Punkt dürfte sich so erklären lassen, daß durch das

Auftreffen seiner neuplatonischen Geisteshaltung auf die aristotelische

Terminologie Form - Materie eine unbewußte Spannung im philosophischen

Ausdruck seiner Weltschau entsteht. Das philosophische Denken

beginnt bei den reell existierenden Dingen der Umwelt. Hier leistet das

Begriffspaar Form - Materie ausgezeichnete Dienste. Aber der ausschlaggebende

Gesichtspunkt für den Neuplatonismus bleibt die Frage nach dem

Ursprung und nach dem Warum des Vollkommenheitsgrades der Dinge.
Hierauf gibt Aristoteles keine Antwort. Somit ergeben sich zwei

Gedankenvorgänge, die das geschaffene Universum erklären wollen. Der erste

besteht darin, daß im Erkenntnisakt vom Standpunkt des Betrachters

aus die Dinge in Form und Materie analysiert werden; die Form ermöglicht

die Erkenntnis und wird zur Wesenheit der Dinge erhoben, während
die Materie jeweils Trägerin der Form ist, so daß auf die Universalität
der Materie geschlossen werden kann. Die Materie entflieht dabei dem

Zugriff der Erkenntnis; soweit man Dinge über die Form erkennt,
ebensolange muß man immer hinter der Form die Materie annehmen, die man
selbst nie in den Griff bekommt. Deshalb ist in dieser Perspektive die

Materie als tragendes Element alles geschaffenen Seins das Höherstehende.

Wenn es aber darum geht, die Entstehung des Seins zu erklären,
muß man die sich degradierende Seinsvollkommenheit in eben ihrem

Abstieg vom Höheren zum Niedrigeren sehen. Dies geschieht durch eine

Kosmogonie emanatischen Charakters. Da die Form die Vollkommenheit
der Dinge ausmacht und als solche nicht in sich begrenzt ist, muß die
Materie den Seinsabstieg verursachen, so daß in dieser Perspektive die

Form das Höherstehende ist.
Mit einem solchen Seinsbegriff hat Gabirol manche sich ergebende

Schwierigkeiten nicht befriedigend lösen können. So kommt, zum Beispiel,
der Form eine zweideutige Rolle zu. Nach Gabirols Absicht sollte sie das

Höherstehende sein, durch das alles Sein kommt, weil sie dem göttlichen



194 Der Seinsbegrifl Ibn Gabirols

Willen eng verbunden ist und keine Verwandtschaft mit der Materie hat.
In der Wirklichkeit aber muß die Form bis zur forma corporeitatis
herabsteigen, damit überhaupt Körper entstehen können. Die Form, und nicht
die Materie, wäre somit die Ursache des Seinsabstiegs, da die Materie in
sich indifferent zu allem aufgeschlossen ist, was die Form an
Seinsvollkommenheit gibt. Diese unlösbare Schwierigkeit stammt aus dem
Versuch Gabirols, die konkrete Welt aus etwas Abstraktem hervorgehen zu
lassen. Dieses Abstrakte ist die stufenweise herabfallende und sich immer
mehr verbreiternde Kaskade von Formen, die in sich noch keinen reellen

Seinsgehalt haben und in einem Subjekt empfangen werden müssen. Das
ist die eigentliche Frage Gabirols an die Dinge, wie sie aus etwas
Abstraktem zur Existenz gelangen konnten; es ist nicht die Frage, wie die

Dinge existieren, für die sich Gabirol interessiert. Um nun die Schwierigkeit,

zu konkreten Dingen zu gelangen, aus Abstraktem Konkretes zu
ziehen, zu lösen, muß Gabirol eine relativ selbständige Materie einführen,
die ihr Sein als Materie nicht von der Form erhält, sondern dieser von
Anfang des Abstiegsprozesses an gleichgeordnet ist. Deshalb wird die

Seinskonstituierung zu einem Problem der Qualifizierung und Determination

der Materie durch die Form. Die Form stellt nichts anderes

dar als eine versachlichte, in den ontologischen Bereich erhobene Logik.
Um nun von dieser Form, die keinen Seinsakt enthält, zu konkreten Dingen

zu kommen, schaltet Gabirol die Aristotelische Analyse der Substanz
ein, die sich auf reelle Teilsubstanzen als Seinskonstituanten stützt. Damit
bekommt Gabirol die Möglichkeit, Form und Materie als dem existentiellen

Bereich angehörend in die seinsarme Logik zu projizieren. Damit
ist nun erreicht, daß alles Seiende erklärt werden kann durch die
Determination, die die Materie von der Form erhält. Es stehen sich demnach
im System Gabirols zwei Aussagereihen gegenüber, die er aber miteinander

verbindet, um der ihm vorschwebenden Kosmogonie emanatistischen
Charakters Bestand zu geben : Einerseits die Kaskade der emanierenden

Formen, die das Sein mit sich bringen soll; andererseits die Analyse des

konkreten Wesens, das durch Teilsubstanzen entsteht. Hiermit will
Gabirol erklären, wie aus der abstrakten Form konkretes Sein gewonnen
wird und daß dem Problem der Seinskonstituierung durch die
Determination der Materie durch die Form Genüge getan ist.



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 195

2. Die Unterscheidung von esse und essentia hei Gabirol

A. Heschel kommt in seiner Arbeit158 zu einem anderen Ergebnis für
den Seinsbegriff Gabirols. Nach einer Erörterung über die Arten des Seins

behandelt er unter dem Abschnitt «Sein und Wesen» das Verhältnis von
Form und Materie. Er stellt fest, daß die Form den Dingen das Sein

verleiht, während die Materie ihnen das Wesen gibt. Hieraus zieht Heschel

den Schluß, daß Gabirol zwischen esse und essentia unterscheidet. Das

Wesen ist weiterhin mit dem Wesen der Materie selbst zu identifizieren,
was Heschel dann mit dem Substratscharakter und der Substantialität
der Materie belegt. Das Wesen des Wesens stammt somit von der Materie,
während das Sein des Wesens von der Form herrührt. Für Heschel besteht
das Sein nach Gabirol also aus Wesen, das aus dem Wesen der Materie

stammt, und Sein, das die Form dem Wesen verleiht.
Diese beträchtliche Abweichung vom Ergebnis der hier vorliegenden

Untersuchung erklärt sich dadurch, daß Heschel die Materie mit dem

Wesen identifiziert, während hier die Form in ihrer Verbindung mit der
Materie das Wesen der Dinge ausmacht. Heschel sieht in der Form nur
den Seinsfaktor, der das Wesen vervollkommnet, indem sie ihm das Sein

gibt. Hierbei wird aber nicht berücksichtigt, daß die Form die
determinierende Rolle spielt, die durch die Materie verschiedenartig eingeengt
wird. Während in der vorliegenden Untersuchung die Rolle der Materie
als wesentlich aufnehmend und tragend hervorgehoben wurde, sieht sie

Heschel als gebend und nicht nur als aufnehmend. Dies ist aber mit dem
reinen Substratscharakter des Wesens der Materie schwer vereinbar. Da
Heschel zwischen Sein und Wesen eine Unterscheidung bei Gabirol sehen

will, müßte er in logischer Folgerung aus dieser Prämisse in Seins- und
Substantialitätsprinzip unterscheiden, da das Wesen der Materie die
Substantialität ist. Daß sich diese Schlußfolgerung nicht aus der Lehre
Gabirols ziehen läßt, geht daraus hervor, daß eine Substanz bei Gabirol

nur aus der Verbindung von Form und Materie hervorgeht, und daß

damit eine Unterscheidung in der Wurzel des Seins zwischen esse und
substantia nicht mehr möglich ist, da die Substanz eine Folge der
Zusammensetzung von Form und Materie ist.

158 Abraham Heschel, Der Begriff des Seins in der Philosophie Gabirols. —

Sonderabdruck aus Festschrift für Dr. Jakob Freimann. Berlin 1937.



196 Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

Gabirol identifiziert das Wesen der Materie wohl mit der Substanti-
alität, aber dies ist nur in dem Sinn zu verstehen, daß die Materie in sich

bestehend ist und keines weiteren Untergrundes mehr bedarf, der die
Materie als Trägerin der Form tragen würde. Von diesem Gesichtspunkt
aus darf das Wesen der Materie als Substantialität nicht in die
Unterscheidung von esse und essentia hineingedrängt werden, da essentia in
dieser Unterscheidung das von der Formalursache und Materialursache

gebildete Wesen bedeutet. Bei Gabirol dagegen bedeutet essentia nicht
Wesenheit, die mit der Materie zu identifizieren wäre. Man muß vielmehr
unterscheiden zwischen dem reellen Wesen und dem Wesen der Materie,
das im Substratscharakter besteht, wie nachgewiesen wurde. Damit ist
die Unterscheidung von esse und essentia bei Gabirol selbst fragwürdig
geworden.

Man kann diese Unterscheidung nicht in dem Sinn aufrechterhalten,
daß das Sein der Grundakt des aus Formalursache und Materialursache

gebildeten Wesens ist. Das Sein ist vielmehr eine Folgeerscheinung der

Zusammensetzung aus Form und Materie; als solche ist sie natürlich von
den Seinskomponenten verschieden. Ebenso ist das Sein nach der hier
gemachten Interpretation vom Kompositum verschieden, da es ja der

Akt der Spannung zwischen Form und Materie, der auch im konstituierten
Kompositum fortdauert, ist. Das Sein ist das Zeichen der fortdauernden
Verbindung. In diesem Sinn kann man dann von einer Unterscheidung
von Sein und Seinsprinzipien reden, aber nicht von Sein undWesen. Ebenso

kann man eine Unterscheidung von Sein und Kompositum annehmen,
da ja das Kompositum in sich schon den existentiellen Aspekt beinhaltet,
indem das Sein der formale Effekt der Komposition selber ist. Das Sein

trägt also nicht das Wesen, sondern wird selbst getragen, wie die Beziehung

von den Beziehungspunkten getragen wird. Dies erklärt auch die

Unklarheit, die sich bei Gabirol im Begriff essentia vorfindet. Die Form
ist das wesensprägende Element, wird aber nur selten als Wesen bezeichnet;

die Materie wird Wesen genannt, ist aber in Wirklichkeit nur das

aufnehmende Subjekt. Die Perspektive des Wesens als des aus Formal-
und Materialursache gebildeten Wesens, wie es der Scholastik geläufig
ist, ist Gabirol fremd. Sein eigentlicher Problemkreis ist die Erklärung der
Seinsvollkommenheit aus zwei nicht ganz harmonierenden Geisteshaltungen,

wie gezeigt wurde. Hierfür ist das Verhältnis der Form zur
Materie ausschlaggebend. Vielleicht muß man dieses Verhältnis, das ja als

solches das Sein ist, in Verbindung setzen mit den bekannten neuplatonischen

Hypostasen esse, vivere, intelligere. Diese Hypostasen, die ursprüng-



Der Seinsbegriff Ibn Gabirols 197

lieh aus den verschiedenen Vollkommenheiten der Geschöpfe stammen
und somit statischer Natur sind, werden in den Entstehungsprozeß allen
Seins hineingezogen und bekommen einen dynamischen Ursprung im
Verhältnis Form - Materie. So interessiert sich Gabirol weder für den

Grundakt, der das Wesen aktuiert, noch für das Wesen, das den Akt
beschränkt, sondern für die Vollkommenheit Sein, die ein Emanationsvorgang

entstehen läßt ; und erst über diesen Emanationsvorgang würde

man dann zu den Seinskomponenten Form und Materie als die alles

bestimmenden Elemente der Kosmogonie gelangen. Weil aus diesem

Vorgang reell Seiendes entsteht, das mit einer bestimmten Vollkommenheit

ausgestattet ist, kann man die von vornherein angepeilte Vollkommenheit

von ihrem Träger, dem Kompositum, abheben. Dies ist die

Unterscheidung, die man bei Gabirol machen kann. Es ist eine

Unterscheidung, die ganz anderer Natur ist als die des Thomas zwischen esse

und essentia.


	Der Seinsbegriff Ibn Gabirols

