
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols innerhalb der
jüdischen Philosophie des Mittelalters

Autor: Klein-Franke, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Felix Klein-Franke

Zur Stellung der Philosophie Salomon

Ihn Gabirols innerhalb

der jüdischen Philosophie des Mittelalters

Im Jahre 1846 entdeckte Salomon Münk in der Bibliothèque
Mazarine in Paris die hebräischen Auszüge des Schemtov b. Falaqera.
Münk erkannte in den Auszügen das Werk Fons Vitae des Avicebron,
den man bis dahin für einen arabischen Philosophen gehalten hatte,
und identifizierte ihn mit Ibn Gabirol (etwa 1021-1070). Das arabische

Original ist verloren. Das Mittelalter kannte nur die lateinische
Übersetzung des Johannes Hispanus und Dominicus Gundissalinus.

Seit Münks Entdeckung ist eine umfangreiche Forschung um dieses

Werk entstanden. Aber die Analysen und Deutungen der Philosophie
Gabirols kommen zu ganz verschiedenen und sogar widersprüchlichen
Resultaten. Münk erkannte, daß der Fons Vitae überwiegend
neuplatonisches Gedankengut enthalte 1. Aber er glaubte, daneben auch
deutlich den Einfluß der peripatetischen Schule zu erkennen 2. Auch
Joël gelangte zu der Auffassung, daß der Fons Vitae überwiegend im
Neuplatonismus wurzele, indem er, noch mehr als Münk, Einflüsse
Plotins bei Gabirol feststellte 3.

Als in den beiden letzten Jahrzehnten des vergangenen Jahrhunderts
die Kenntnis der arabischen Philosophie durch bedeutende Arbeiten
vermehrt wurde, besonders durch die Textausgaben Dietericis (Die
sogenannte Theologie des Aristoteles, 1882; die Abhandlungen der Ichwän

1 Mélanges de philosophie juive et arabe, Paris 1859, p. 235.
2 Ibid.
3 Ibn Gabirol's (Avicebron's) Bedeutung für die Geschichte der Philosophie,

1857.

11



154 Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols

Es-Safä, 1883-1886), war es Jacob Guttmann möglich, eine Verbindung
zwischen diesem Pseudonymen Schriftenkreis und Gabirol herzustellen 4.

Die spätere Gabirol-Forschung hat diese Ansicht übernommen und weiter

begründet. Sechs Jahre später, im Jahre 1895, edierte Clemens

Bäumker den ganzen Fons Vitae in der lateinischen Übersetzung von
Johannes Hispanus und Dominicus Gundissalinus5. Im Jahre 1905

erschien Wittmanns Abhandlung «Zur Stellung Avencebrol's (Ibn
Gebirol's) Entwicklungsgang der arabischen Philosophie».

In diesem Zusammenhang ist von großem Interesse die pseudo-

empedokleische Schrift über die fünf Substanzen, die David Kaufmann
veröffentlicht und kommentiert hat 6. Auf die Verwandtschaft des Fons

Vitae mit dieser Schrift hatte schon Ibn Falaqera im Vorwort seiner

fragmentarischen Übersetzung des Fons Vitae hingewiesen7. Der
hebräische Text des Pseudo-Empedokles ist als Fragment erhalten,
das zudem nur den eschatologischen Teil einer wohl umfassenderen

Darstellung der neuplatonischen Lehre bildet. In beiden Schriften
wird das Leib-Seele-Problem in verwandter Form behandelt, und sicherlich

führt uns die pseudoempedokleische Schrift in die Nähe der Quellen
der Philosophie Ibn Gabirols. Es scheint mir aber doch nicht möglich,
sie, mit Kaufmann, direkt als Quelle des Fons Vitae zu bezeichnen.

Zunächst müsste man, um diese Vermutung zu bekräftigen, mehr als

nur ein Fragment (von ca. 19 Seiten bei Kaufmann) kennen. Außerdem
hat Kaufmann nicht auf die doch sehr erheblichen Unterschiede zwischen
beiden Schriften hingewiesen. Ich möchte nur einige hier hervorheben:

Die Bezeichnung Gottes als «das höchste Substrat»8 übersteigt
die ohnehin sehr pointierten Formulierungen Ibn Gabirols. Von der
Materie wird im Fons Vitae ausgesagt, daß sie umso vielfältiger und
gröber wird, je weiter sie sich, bei ihrem Abstieg von den höheren
Seinsstufen zu den niedrigeren, von Gott entfernt. Die Gleichsetzung der
Materie mit dem Bösen hat Ibn Gabirol nirgends ausgesprochen.
Demgegenüber heißt es bei Pseudoempedokles, daß das Böse im Bereich
des von den Sinnen wahrnehmbaren Körperlichen ist 9. So wie sich aber

4 Die Philosophie des Salomon ibn Gabirol, 1889.
5 Ins Hebräische übersetzt von Bolvstein, Tel-Aviv, 1964.
6 Studien über Salomon Ibn Gabirol, Jahrsberichte der Landes-Rabbiner-

schule, Budapest 1899.
7 Edit. v. Münk p. 1.
8 TIDTI "IlDl - mit der folgenden Eulogie: "burP Kaufmann p. 20.
9 ibid. p. 30: CDOTran niuiman bïxo nSn jnn rnnny -unax \s*.



innerhalb der jüdischen Philosophie des Mittelalters 155

die Seele sehnt, geläutert zu ihrem Schöpfer zurückzukehren, so «sehnen

sich die Körper nach der Welt der Seele» 10. Auch hierin zeigt sich ein

sehr wesentlicher Unterschied zu Ihn Gabirol, der einen regressus
materiae nicht kennt.

Man wird daher die Schrift des Pseudoempedokles weniger als

Quelle denn als wasserzuführenden Fluß im Quellgebiet des Fons Vitae
bezeichnen können. Nichts anderes beabsichtige ich selber, wenn ich
im Folgenden die Theologie des Aristoteles und die Schriften der
Lauteren Brüder in eine Relation zum Fons Vitae setze.

Die weitere Gabirol-Forschung, über die Julius Guttmann in seiner

«Philosophie des Judentums» (1933) einen Überblick gibt, war darin
einig, daß Gabirol in seinem Werk eine Philosophie nach neuplatonischen
Vorstellungen entwickelt habe. Julius Guttmann selber weist Ibn Gabirol
in der Geschichte des jüdischen Neuplatonismus einen hervorragenden
Platz zu.

David Neumark verwarf wesentliche Erkenntnisse der bisherigen
Forschung und setzte ihr ganz neue Thesen entgegen. Gleich in der
Einleitung seiner Analyse der Philosophie Gabirols stellte er fest11 : «Gabirol
ist nicht ein Neuplatoniker ». Seine Ausführungen bewegen sich im folgenden

immer wieder um diese These, die überhaupt das zentrale Problem
seiner Gabirol-Forschung wurde. Julius Guttmann ging bei der
Besprechung des Fons Vitae auf Neumarks Behauptung gar nicht ein.

Dennoch ist es nicht zu übersehen, daß seit Neumark ein Riß durch
die Gabirol-Forschung läuft.

Zur Stütze seiner Ansicht führt Neumark einen Katalog ploti-
nischer Lehren an, die Gabirol sich nicht «angeeignet» hat12, unter ihnen
die Unerkennbarkeit Gottes. Wir werden sehen, daß Gabirol sich gerade
in diesem Kernsatz des Neuplatonismus Plotin nähert. Überdies ist es

ganz unmöglich, bei Gabirol eine genaue Übernahme plotinischer Lehren
vorauszusetzen, und aus dem Fehlen einiger dieser Lehrmeinungen zu

folgern, Gabirol sei kein Neuplatoniker gewesen. Gabirol kannte Plotin
nicht aus dessen eigenen Schriften, sondern nur in der Überlieferung
durch die Araber 13. Der jüdische Neuplatonismus hat nie unmittelbar
aus den antiken Quellen geschöpft. Erst später, im XIV. Jahrhundert

10 Ibid. p. 26: nSw Sn C'EDjJ CCttUn.
11 Die Geschichte der jüdischen Philosophie des Mittelalters, II, 2, p. 252.
12 A. a. O.
13 'Abdurrahman Badawi, Plotinus apud Arabes, Kairo 1955.



156 Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols

und mit dem Aufkommen der Renaissance, stießen die jüdischen
Gelehrten zum antiken heidnischen Schrifttum selber vor. Zur Zeit Gabirols

war die arabische Philosophie das Medium, durch das die antike
Philosophie, nicht ohne große Umformungen, tradiert wurde.

Neumarks Ansicht ist in neuerer Zeit von Ernst Bloch wieder

aufgegriffen worden 14. Auch Bloch weist ausdrücklich, wenn auch nicht
so scharf wie Neumark, zurück, Gabirols Philosophie sei ihrem Gehalte
nach neuplatonisch zu nennen 15. Er sucht eher die Verbindung zur
peripatetischen Schule des Straton und der von ihm beeinflußten
Stoa zu erkennen und reiht Gabirol in den großen Bogen, «der von
Aristoteles statt zu Thomas zu Giordano Bruno und den Folgen führt»,
die aristotelische Linke 16.

Bei den Bemühungen, Gabirols Philosophie in ein bestimmtes

System einzuordnen, ist bis heute noch keine Übereinstimmung zu
erkennen. Alle Verbindungen zwischen Gabirol und der antiken
Philosophie bleiben hypothetisch, solange sie nicht durch genaues
Quellenstudium erhärtet worden sind.

Ich beabsichtige hier nicht, die Philosophie Gabirols zur Bestimmung

ihres Standortes nach möglichst vielen Gesichtspunkten und

möglichst umfassend zu untersuchen. Die Frage hier heißt: war Gabirol
ein Neuplatoniker oder nicht? Es geht dabei nicht um das Für und
Wider eines Terminus technicus. Die Bezeichnung Neuplatonismus
hat die Nachteile eines Kunstwortes; aber sie hat sich auch bei der

Behandlung der Philosophie des Judentums als praktisch erwiesen.

Die jüdische Philosophie des Mittelalters hat in ihrer Entwicklung Stadien

durchlaufen, in denen sie platonisierende, andere, in denen sie mehr
aristotelisierende Gedanken rezipierte. Man spricht daher, in Anlehnung
an die antike Philosophie, zurecht von einer Epoche des Neuplatonismus
und des Aristotelismus in der jüdischen Philosophie. Die Periode des

Neuplatonismus beginnt mit Isaak Israeli in der zweiten Hälfte des

IX. Jahrhunderts und wird nach dem Tode Jehuda Halewis, um die

Mitte des XII. Jahrhunderts vom Aristotelismus abgelöst. Diese Daten
bieten natürlich nur einen ganz losen Anhalt, und es versteht sich, daß

beide Perioden weit ineinander übergreifen, wie denn der Neuplatonismus

ohne das aristotelische Gedankensystem gar nicht denkbar
wäre.

14 Avicenna und die aristotelische Linke, 1952.
15 Ibid. p. 102.
16 Ibid. p. 31.



innerhalb der jüdischen Philosophie des Mittelalters 157

Zu den Kernsätzen des Neuplatonismus gehört die Unerkennbar-
keit Gottes. Von ihr aber spricht Gabirol, wenn er sagt, von Gott lasse

sich nur aussagen, daß er ist, nicht auch was er ist, wie er ist und warum
er ist17. Über das Eine kann, kraft seiner Einsheit, nicht eine Vielheit
von Aussagen getroffen werden. In dieser letzten Erkenntnis übersteigt
die Vernunft nicht die Grenzen des Glaubens. Die Transzendenz Gottes
ist bei Gabirol allerdings nicht so absolut durchgeführt wie bei Plotin;
der Grund liegt zum Teil in der überhöhten Stellung der Materie. Es

ist daher sinnvoll, zunächst die Begriffe Materie und Form bei Gabirol
zu betrachten, soweit dies für unsere eng gefaßte Aufgabe notwendig ist.

Alle seienden Dinge bestehen aus Materie und Form. Die Materie
ist das, was allen Dingen gemeinsam ist, die Form aber das, worin sie

sich unterscheiden. Die Materie verleiht allen Dingen ihr Wesen 18. Von
hieraus war es für Gabirol nur ein kleiner Schritt, materia und essentia

als identisch zu bezeichnen 19. Materia ist das Wesen aller Dinge. Das

ist der aristotelischen Vorstellung völlig entgegen. Aristoteles betrachtet
die Materie aus dem Aspekt des Übergangs von Potentialität zu Aktualität.

Sie ist etwas völlig Unbestimmtes, noch nichts Wirkliches, ganz
und gar nicht identisch mit Wesen (usia). «Form und das, was aus Form
und Materie zusammengesetzt ist, dürfte wohl eher als Wesen gedacht
werden, als die Materie» 20.

Die Materie erfährt bei Gabirol eine auch in der Geschichte der
jüdischen Philosophie ganz ungewöhnliche Bewertung, Verselbständigung.
Sie ist «per se existens» 21. Dieser Ausdruck für sich betrachtet, könnte
vermuten lassen, Gabirol treibe einem Materialismus entgegen, indem
er der Materie eine absolute und unabhängige Existenz einräume. Aus
dem Zusammenhang, besonders des V. Buches, geht jedoch hervor,
daß die Materie geschaffen ist. Gott 22 bzw. der göttliche Wille 23 hat
die Materie geschaffen. Sie hat einen Anfang in der Zeit24. Daß Gabirol
mit «Lebensquell» die Materie meine, ist also eine ganz undenkbare

Interpretation. Die Materie hat ihr Sein von Gott, dem «wahren Sein» 25,

empfangen. Daraus eine «Koexistenz der potentiellen Materie mit dem

17 Fons Vitae, ed. Baumker p. 301, 18.
18 Dans omnibus essentiam suam - ibid. p. 13, 16.
19 Ibid. p. 161, 25.
20 Metaphys. 1029 a 27.
21 Fons Vitae p. 13, 15 - bei Falaqera: 1U7E52 11315?.
22 Ibid. p. 301, 10.
23 Ibid. 326, 4.
24 Ibid. p. 325, 27. 25 Ibid. p. 335, 15.



158 Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols

Einen, mit Gott» zu folgern, wie dies Neumark tut26, ist völlig unhaltbar
und dem Anliegen des «Fons Vitae» ganz konträr. Die Beziehung Gott-
Materie ist nicht mit- und nebeneinander, sondern untereinander. Wie
sollte das Eine und Unbeschreibbare 27 auf einer Stufe mit der Materie,
dem Substrat aller Formen, stehen?

Giordano Bruno schiebt Gabirol sogar die Behauptung unter, die
Materie sei mit dem «allgegenwärtigen Gott»28 identisch. Davon kann
nach allem Gesagten nicht die Rede sein. Allerdings läßt sich nicht
verkennen, daß bei Gabirol Ansätze vorhanden sind, die Welt im panthe-
istischen Sinne zu erklären29. Bei konsequenter Durchführung des

Prinzips der Evolution, nach der jede Seinsstufe von der höheren,
vollkommneren, beinhaltet, umschlossen (im Hebräischen : müqäf) wird,
mußte Gabirol folgern, daß der Wille, den er als virtus divina versteht30,
und was in diesem an Materie und Form ist, von Gott umschlossen

ist» 31. Die Gottesnähe der Materie bei Gabirol hat allenthalben Anstoß

erregt und zu Mißdeutungen geführt, wie der Ausspruch von Giordano
Bruno zeigt. Gabirol baut den angeführten Gedanken jedoch nicht
weiter aus, und für die Philosophie des Judentums ist der Pantheismus,
der sich bei wenigen christlichen Häretikern ausbilden konnte, wie David
von Dinant, niemals von eigentlicher Bedeutung gewesen.

Nach dem Prinzip der Emanation erstreckt sich die Materie bei
ihrem stufenweisen Abstieg bis zur letzten Seinsstufe32 und erfüllt
so die Eigenschaft, das gemeinsame Wesen aller Dinge zu sein. Je weiter
sie absteigt, desto roher, gröber, vielfältiger und uneinheitlicher wird
sie 33. Zur Bezeichnung des graduellen Abstiegs der Seinsstufen aus den

vorhergehenden bedient sich Gabirol eines Katalogs von Synonyma wie

descendere, fluere, effluere, deffluere, diffundi etc.34.

26 Op. cit. p. 252.
27 Fons Vitae p. 104, 16.
28 Cf. Bloch op. cit. p. 59.
29 Fons Vitae p. 111, 25: debet esse virtus dei sancti penetrans omnia, exi-

stens in omnibus, agens in omnibus sine tempore. — Cf. Thomas von Aquino,
Quaestiones disputatae de anima, ed. F. Hedde, Paris 1912, p. 91, Anm. 2. — Cf. ad
locum Fernand Brunner, Platonisme et Aristotélisme, La Critique d'Ibn Gabirol
par Saint Thomas d'Aquin, Paris 1963, p. 3.

30 Fons Vitae p. 326. 3.
31 Ibid. p. 293, 9.
32 Ibid. p. 62, 18.
33 Ibid. p. 321, 4.
34 Bei Falaqera: *131 ttlblSQ rpn ,nblU?0 HM ,5?3Ü ,TP; in der Theologie

des Aristoteles, ed. Badawi, p. 134. heißt der gleiche Ausdruck im Arabischen:
inbagasa.



innerhalb der jüdischen Philosophie des Mittelalters 159

Nachdem Gabirol dargelegt hat, daß die Materie die allen Dingen
zugrunde liegende Substanz ist, von der sie ihr Wesen herleiten, nähert
er sich bei der Erklärung der Form aristotelischen Vorstellungen. Die

Differenzierung und Arteigenheit, ihr eigentliches Sein (esse) erhalten
die Dinge erst durch die Verbindung der Materie mit der Form 3S. Daraus

folgert Gabirol notwendigerweise, daß die Form in einem höheren Maße

am Sein teilhat als die Materie 36. Mit Aristoteles bezeichnet Gabirol
die Form als Substanz. Da der Form aber, im Gegensatz zur Materie,
der Charakter eines Substrats fehlt, folgerten die arabischen
Philosophen, namentlich des Kaläm, die Form sei keine Substanz, sondern
ein Akzidens, da sie, nach ihrer Meinung, außerhalb der Verbindung
mit der Materie nicht bestehen könnte, also nicht existens per se sei.

Hasdai Crescas hat diese Ansicht der Mutakallimun in seinem Buch
«Or Adonai»37 kritisiert und zurückgewiesen. Maimonides beschritt in
dieser Frage einen Mittelweg, indem er die Form an sich eine Substanz

nennt, in der Verbindung mit der Materie aber Akzidens 38.

Unsere Untersuchung läßt sich nun zusammenfassen: die Lehre

von der Unerkennbarkeit Gottes und die Lehre von der Emanation -
zwei wesentliche Aussagen des Neuplatonismus - finden sich ausdrücklich

bei Gabirol. Auch dort, wo Gabirol von der Natur als Gefängnis
der Seele, von der Befleckung durch sie und der notwendigen Reinigung
spricht39, steht er ganz auf neuplatonischem, ja sogar plotinischem
Boden. Aber auch in manchen Aussagen, die nicht unmittelbar einer

plotinischen Vorstellung entsprechen, steht Gabirol unter dem Einfluß
übergreifender neuplatonischer Gedanken. Die Abweichungen vom klassischen

antiken System erweisen sich als bedingt durch das Prisma der
arabischen Philosophie, durch das Plotins Lehre zwar eine weite
Ausstrahlung erfuhr, aber auch, um bei dem Bild zu bleiben, in manchem
eine Beugung. Die arabische Plotin-Tradition hält an der Transzendenz
Gottes fest, aber sie verringert den gewaltigen Abstand zwischen Schöpfer

35 Fons Vitae p. 227,19 : coniunctio materiae et formae ; p. 265, 23 : applicatio
materiae ad formam.

36 Ibid.
37 Ed. Wolfson p. 263.
38 Le Guide des Egarés, ed. Münk I, 28
39 Fons Vitae p. 5,2: omnino scientia et operatio libérant animam a capti-

vitate naturae et purgant earn a suis tenebris et obscuritate, et sic redit anima ad
suum saeculum altius. - saeculum: im Arabischen 'älam. - Prof. M. Plessner
machte mich aufmerksam auf eine Parallele in gäyat al-hakim (Picatrix) S. 5 Z. 6

(dt. S. 5 Z. 12 f.)



160 Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols

und Geschöpf. Die Materie ist nicht länger identisch mit dem Bösen, wie
bei Plotin. Die Schöpferkraft, der göttliche Wille, bleibt in ihr manifest40.
Der göttliche Wille ist der Mittler, das Band zwischen Gott und allen
seienden Dingen 41. Die Gottesnähe der Materie ist eine der Umformungen,

die Plotins Philosophie in der Tradition der Araber erfahren hat. In
der Theologie des Aristoteles heißt es : alle Dinge sind in Gott42. Wir
finden diesen Gedanken ähnlich bei Gabirol : alles, was ist, Geistiges sowie

Körperliches, existiert im Wesen des Schöpfers 43.

Die Metaphysik des Fons Vitae läßt sich im wesentlichen aus der

sog. Theologie des Aristoteles herleiten. Für die Beziehung Materie - Form

gilt das Gleiche hinsichtlich des Schrifttums der Lauteren Brüder44.
Dazu einige Beispiele45: «Die Philosophen verstehen unter Hyle jede
Materie, die formaufnahmefähig ist46... Die Dinge sind untereinander
verschieden auf Grund der Form, nicht der Materie. Wir finden viele
Dinge mit einer gemeinsamen Materie, aber mit verschiedenen Formen,
z.B. das Messer, das Schwert, die Axt und die Säge sowie alle Instrumente,

Geräte und Gefäße, die aus Eisen gemacht worden sind. Die
Verschiedenheit ihrer Bezeichnungen beruht auf der Verschiedenheit
ihrer Formen 47... Alle Dinge enden bei der ersten Materie. Sie ist eine

einfache Substanz ohne irgend eine Zusammensetzung» 48.

40 Ibid p. 313, 3 : virtus creatoris est in omni quod est in eo.
41 Ibid. p. 10, 3 : causa est essentia prima, creatum autem materia et forma,

medium autem eorum est voluntas.
42 Op. cit. p. 134.
43 Fons Vitae p. 312, 19: totum, quod est, tarn spirituale quam corporale,

existens in essentia creatoris.
44 Arabischer Text ed. Kairo 1928, Teil II, 15. Risäla.
45 Ibid. Teil II, p. 4.
46 Fons Vitae p. 298, 13: receptibilis formarum.
47 Ibid. p. 15, 25: aspice in aures armillas, monilia quae sunt facta ex auro,

et pone ea loco eorum quae sunt ; et si inveneris ea diversa per formas, et inveneris
materiam quae sustinet illas unam, et non fuerit essentia materiae aliud ab essentia
illorum ; scies per hoc quia ea quae sunt, diversa sunt formis, sed materia quae
sustinet illas una est, et essentia illius non est aliud ab essentia illorum.

48 Ibid. p. 8,1: materia prima universalis simplicior est omni materia et est
finis ultimus omnis materiae.


	Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols innerhalb der jüdischen Philosophie des Mittelalters

