Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 2

Artikel: Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols innerhalb der
judischen Philosophie des Mittelalters

Autor: Klein-Franke, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761605

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FELix KLEIN-FRANKE

Zur Stellung der Philosophie Salomon
Ibn Gabirols innerhalb
der jiidischen Philosophie des Mittelalters

Im Jahre 1846 entdeckte Salomon Munk in der Bibliothéque
Mazarine in Paris die hebrdischen Ausziige des Schemtov b. Falagera.
Munk erkannte in den Ausziigen das Werk Fons Vitae des Avicebron,
den man bis dahin fiir einen arabischen Philosophen gehalten hatte,
und identifizierte ihn mit Ibn Gabirol (etwa 1021-1070). Das arabische
Original ist verloren. Das Mittelalter kannte nur die lateinische Uber-
setzung des Johannes Hispanus und Dominicus Gundissalinus.

Seit Munks Entdeckung ist eine umfangreiche Forschung um dieses
Werk entstanden. Aber die Analysen und Deutungen der Philosophie
Gabirols kommen zu ganz verschiedenen und sogar widerspriichlichen
Resultaten. Munk erkannte, daBl der Fons Vitae iiberwiegend neu-
platonisches Gedankengut enthalte !. Aber er glaubte, daneben auch
deutlich den EinfluB der peripatetischen Schule zu erkennen 2. Auch
Joél gelangte zu der Auffassung, dal der Fons Vitae iiberwiegend im
Neuplatonismus wurzele, indem er, noch mehr als Munk, Einfliisse
Plotins bei Gabirol feststellte 3.

Alsin den beiden letzten Jahrzehnten des vergangenen Jahrhunderts
die Kenntnis der arabischen Philosophie durch bedeutende Arbeiten ver-
mehrt wurde, besonders durch die Textausgaben Dietericis (Die soge-
nannte Theologie des Aristoteles, 1882; die Abhandlungen der Ichwan

1 Mélanges de philosophie juive et arabe, Paris 1859, p. 235.

2 Ibid.

3 Ibn Gabirol’s (Avicebron’s) Bedeutung fiir die Geschichte der Philoso-
phie, 1857.

1



154 Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols

Es-Safa, 1883-1886), war es Jacob Guttmann méglich, eine Verbindung
zwischen diesem pseudonymen Schriftenkreis und Gabirol herzustellen *.
Die spitere Gabirol-Forschung hat diese Ansicht iibernommen und wei-
ter begriindet. Sechs Jahre spdter, im Jahre 1895, edierte Clemens
Biaumker den ganzen Fons Vitae in der lateinischen Ubersetzung von
Johannes Hispanus und Dominicus Gundissalinus 5. Im Jahre 1905
erschien Wittmanns Abhandlung «Zur Stellung Avencebrol's (Ibn
Gebirol’s) Entwicklungsgang der arabischen Philosophien».

In diesem Zusammenhang ist von groBem Interesse die pseudo-
empedokleische Schrift tiber die fiinf Substanzen, die David Kaufmann
veroffentlicht und kommentiert hat ¢. Auf die Verwandtschaft des Fons
Vitae mit dieser Schrift hatte schon Ibn Falagera im Vorwort seiner
fragmentarischen Ubersetzung des Fons Vitae hingewiesen?. Der
hebrdische Text des Pseudo-Empedokles ist als Fragment erhalten,
das zudem nur den eschatologischen Teil einer wohl umfassenderen
Darstellung der neuplatonischen Lehre bildet. In beiden Schriften
wird das Leib-Seele-Problem in verwandter Form behandelt, und sicher-
lich fiihrt uns die pseudoempedokleische Schrift in die Nahe der Quellen
der Philosophie Ibn Gabirols. Es scheint mir aber doch nicht méglich,
sie, mit Kaufmann, direkt als Quelle des Fons Vitae zu bezeichnen.
Zunichst miisste man, um diese Vermutung zu bekriftigen, mehr als
nur ein Fragment (von ca. 19 Seiten bei Kaufmann) kennen. AuBerdem
hat Kaufmann nicht auf die doch sehr erheblichen Unterschiede zwischen
beiden Schriften hingewiesen. Ich méchte nur einige hier hervorheben:

Die Bezeichnung Gottes als «das hoéchste Substrat»?® iibersteigt
die ohnehin sehr pointierten Formulierungen Ibn Gabirols. Von der
Materie wird im Fons Vitae ausgesagt, daB sie umso vielfdltiger und
grober wird, je weiter sie sich, bei ihrem Abstieg von den héheren Seins-
stufen zu den niedrigeren, von Gott entfernt. Die Gleichsetzung der
Materie mit dem Bgsen hat Ibn Gabirol nirgends ausgesprochen. Dem-
gegeniiber heillt es bei Pseudoempedokles, daBl das Bose im Bereich
des von den Sinnen wahrnehmbaren Korperlichen ist ?. So wie sich aber

* Die Philosophie des Salomon ibn Gabirol, 1889.

5 Ins Hebriische iibersetzt von Bolvstein, Tel-Aviv, 1964.

6 Studien tiber Salomon Ibn Gabirol, Jahrsberichte der Landes-Rabbiner-
schule, Budapest 1899.

7 Edit. v. Munk p. 1.

8 29D%7 71D — mit der folgenden Eulogie: f9YN! KAUFMANN p- 20.

o Tbid. p. 30: DMOWITON DWMMT H¥ND NON YT AN WDN ON.



innerhalb der jiidischen Philosophie des Mittelalters 155

die Seele sehnt, geldutert zu ihrem Schopfer zuriickzukehren, so «sehnen
sich die Kérper nach der Welt der Seele» '°. Auch hierin zeigt sich ein
sehr wesentlicher Unterschied zu Ibn Gabirol, der einen regressus
materiae nicht kennt.

Man wird daher die Schrift des Pseudoempedokles weniger als
Quelle denn als wasserzufithrenden FluB im Quellgebiet des Fons Vitae
bezeichnen konnen. Nichts anderes beabsichtige ich selber, wenn ich
im Folgenden die Theologie des Aristoteles und die Schriften der Lau-
teren Briider in eine Relation zum Fons Vitae setze.

Die weitere Gabirol-Forschung, iiber die Julius Guttmann in seiner
«Philosophie des Judentums» (1933) einen Uberblick gibt, war darin
einig, daB Gabirol in seinem Werk eine Philosophie nach neuplatonischen
Vorstellungen entwickelt habe. Julius Guttmann selber weist Ibn Gabirol
in der Geschichte des jiidischen Neuplatonismus einen hervorragenden
Platz zu.

David Neumark verwarf wesentliche Erkenntnisse der bisherigen
Forschung und setzte ihr ganz neue Thesen entgegen. Gleich in der Ein-
leitung seiner Analyse der Philosophie Gabirols stellte er fest !': «Gabirol
ist nicht ein Neuplatoniker». Seine Ausfithrungen bewegen sich im folgen-
den immer wieder um diese These, die iiberhaupt das zentrale Problem
seiner Gabirol-Forschung wurde. Julius Guttmann ging bei der Be-
sprechung des Fons Vitae auf Neumarks Behauptung gar nicht ein.
Dennoch ist es nicht zu iibersehen, daB3 seit Neumark ein Ri3 durch
die Gabirol-Forschung lduft.

Zur Stiitze seiner Ansicht fiihrt Neumark einen Katalog ploti-
nischer Lehren an, die Gabirol sich nicht «angeeignet» hat '?, unter ihnen
die Unerkennbarkeit Gottes. Wir werden sehen, daBl Gabirol sich gerade
in diesem Kernsatz des Neuplatonismus Plotin nihert. Uberdies ist es
ganz unmoglich, bei Gabirol eine genaue Ubernahme plotinischer Lehren
vorauszusetzen, und aus dem Fehlen einiger dieser Lehrmeinungen zu
folgern, Gabirol sei kein Neuplatoniker gewesen. Gabirol kannte Plotin
nicht aus dessen eigenen Schriften, sondern nur in der Uberlieferung
durch die Araber 3. Der jiidische Neuplatonismus hat nie unmittelbar
aus den antiken Quellen geschépft. Erst spiter, im XIV. Jahrhundert

10 Tbid. p. 26: WD 0YY YN C'BD31 omowan.

Die Geschichte der jiidischen Philosophie des Mittelalters, 11, 2, p. 252.
12 A.a.0.

‘Abdurrahman Badawi, Plotinus apud Arabes, Kairo 1955,



156 Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols

und mit dem Aufkommen der Renaissance, stieBen die jiidischen Ge-
lehrten zum antiken heidnischen Schrifttum selber vor. Zur Zeit Gabirols
war die arabische Philosophie das Medium, durch das die antike Philo-
sophie, nicht ohne groBe Umformungen, tradiert wurde.

Neumarks Ansicht ist in neuerer Zeit von Ernst Bloch wieder auf-
gegriffen worden *. Auch Bloch weist ausdriicklich, wenn auch nicht
so scharf wie Neumark, zuriick, Gabirols Philosophie sei ihrem Gehalte
nach neuplatonisch zu nennen !’. Er sucht eher die Verbindung zur
peripatetischen Schule des Straton und der von ihm beeinfluBten
Stoa zu erkennen und reiht Gabirol in den groBen Bogen, «der von Ari-
stoteles statt zu Thomas zu Giordano Bruno und den Folgen fiihrty,
die aristotelische Linke S.

Bei den Bemiihungen, Gabirols Philosophie in ein bestimmtes
System einzuordnen, ist bis heute noch keine Ubereinstimmung zu
erkennen. Alle Verbindungen zwischen Gabirol und der antiken Philo-
sophie bleiben hypothetisch, solange sie nicht durch genaues Quellen-
studium erhértet worden sind.

Ich beabsichtige hier nicht, die Philosophie Gabirols zur Bestim-
mung ihres Standortes nach mdoglichst vielen Gesichtspunkten und
moglichst umfassend zu untersuchen. Die Frage hier heilt: war Gabirol
ein Neuplatoniker oder nicht? Es geht dabei nicht um das Fiir und
Wider eines Terminus technicus. Die Bezeichnung Neuplatonismus
hat die Nachteile eines Kunstwortes; aber sie hat sich auch bei der
Behandlung der Philosophie des Judentums als praktisch erwiesen.
Die jiidische Philosophie des Mittelalters hat in ihrer Entwicklung Stadien
durchlaufen, in denen sie platonisierende, andere, in denen sie mehr
aristotelisierende Gedanken rezipierte. Man spricht daher, in Anlehnung
an die antike Philosophie, zurecht von einer Epoche des Neuplatonismus
und des Aristotelismus in der jiidischen Philosophie. Die Periode des
Neuplatonismus beginnt mit Isaak Israeli in der zweiten Hilfte des
IX. Jahrhunderts und wird nach dem Tode Jehuda Halewis, um die
Mitte des XII. Jahrhunderts vom Aristotelismus abgel6st. Diese Daten
bieten natiirlich nur einen ganz losen Anhalt, und es versteht sich, daf
beide Perioden weit ineinander iibergreifen, wie denn der Neuplato-
nismus ohne das aristotelische Gedankensystem gar nicht denkbar
wire.

1+ Avicenna und die aristotelische Linke, 1952.
15 Ibid. p. 102.
16 Tbid. p. 31.



innerhalb der jidischen Philosophie des Mittelalters 157

Zu den Kernsitzen des Neuplatonismus gehért die Unerkennbar-
keit Gottes. Von ihr aber spricht Gabirol, wenn er sagt, von Gott lasse
sich nur aussagen, daf er ist, nicht auch was er ist, wie er ist und warum
er ist 17. Uber das Eine kann, kraft seiner Einsheit, nicht eine Vielheit
von Aussagen getroffen werden. In dieser letzten Erkenntnis iibersteigt
die Vernunft nicht die Grenzen des Glaubens. Die Transzendenz Gottes
ist bei Gabirol allerdings nicht so absolut durchgefiihrt wie bei Plotin;
der Grund liegt zum Teil in der iiberh6hten Stellung der Materie. Es
ist daher sinnvoll, zunichst die Begriffe Materie und Form bei Gabirol
zu betrachten, soweit dies fiir unsere eng gefalBte Aufgabe notwendig ist.

Alle seienden Dinge bestehen aus Materie und Form. Die Materie
ist das, was allen Dingen gemeinsam ist, die Form aber das, worin sie
sich unterscheiden. Die Materie verleiht allen Dingen ihr Wesen 8. Von
hieraus war es fiir Gabirol nur ein kleiner Schritt, materia und essentia
als identisch zu bezeichnen !°. Materia ist das Wesen aller Dinge. Das
ist der aristotelischen Vorstellung véllig entgegen. Aristoteles betrachtet
die Materie aus dem Aspekt des Ubergangs von Potentialitit zu Aktua-
litdt. Sie ist etwas vollig Unbestimmtes, noch nichts Wirkliches, ganz
und gar nicht identisch mit Wesen (usia). « Form und das, was aus Form
und Materie zusammengesetzt ist, diirfte wohl eher als Wesen gedacht
werden, als die Materie» 29,

Die Materie erfihrt bei Gabirol eine auch in der Geschichte der jiidi-
schen Philosophie ganz ungewo6hnliche Bewertung, Verselbstindigung.
Sie ist «per se existens» 2!, Dieser Ausdruck fiir sich betrachtet, konnte
vermuten lassen, Gabirol treibe einem Materialismus entgegen, indem
er der Materie eine absolute und unabhingige Existenz einriume. Aus
dem Zusammenhang, besonders des V. Buches, geht jedoch hervor,
daB die Materie geschaffen ist. Gott 22 bzw. der gottliche Wille 2* hat
die Materie geschaffen. Sie hat einen Anfang in der Zeit ?*. Daf3 Gabirol
mit «Lebensquell» die Materie meine, ist also eine ganz undenkbare
Interpretation. Die Materie hat ihr Sein von Gott, dem «wahren Sein» 23,
empfangen. Daraus eine « Koexistenz der potentiellen Materie mit dem

17 Fons Vitae, ed. Biumker p. 301, 18.

18 Dans omnibus essentiam suam - ibid. p. 13, 16.

19 Tbid. p. 161, 25.

20 Metaphys. 1029 a 27.

21 Fons Vitae p. 13, 15 — bei FALAQERA: DI T
22 Ibid. p. 301, 10.

23 Ibid. 326, 4.

24 Ibid. p. 325, 27. 25 Ibid. p. 335, 15.



158 Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols

Einen, mit Gott» zu folgern, wie dies Neumark tut %, ist v6llig unhaltbar
und dem Anliegen des «Fons Vitae» ganz kontrir. Die Beziehung Gott-
Materie ist nicht mit- und nebeneinander, sondern untereinander. Wie
sollte das Eine und Unbeschreibbare 27 auf einer Stufe mit der Materie,
dem Substrat aller Formen, stehen?

Giordano Bruno schiebt Gabirol sogar die Behauptung unter, die
Materie sei mit dem «allgegenwirtigen Gott» 28 identisch. Davon kann
nach allem Gesagten nicht die Rede sein. Allerdings 148t sich nicht
verkennen, daf3 bei Gabirol Ansitze vorhanden sind, die Welt im panthe-
istischen Sinne zu erkldren ?°. Bei konsequenter Durchfithrung des
Prinzips der Evolution, nach der jede Seinsstufe von der hoheren,
vollkommneren, beinhaltet, umschlossen (im Hebridischen: miiqaf) wird,
muBte Gabirol folgern, dafl der Wille, den er als virtus divina versteht 39,
und was in diesem an Materie und Form ist, von Gott umschlossen
ist» 31. Die Gottesndhe der Materie bei Gabirol hat allenthalben Ansto83
erregt und zu MiBdeutungen gefiihrt, wie der Ausspruch von Giordano
Bruno zeigt. Gabirol baut den angefiihrten Gedanken jedoch nicht
weiter aus, und fiir die Philosophie des Judentums ist der Pantheismus,
der sich bei wenigen christlichen Hiaretikern ausbilden konnte, wie David
von Dinant, niemals von eigentlicher Bedeutung gewesen.

Nach dem Prinzip der Emanation erstreckt sich die Materie bei
ihrem stufenweisen Abstieg bis zur letzten Seinsstufe 3? und erfiillt
so die Eigenschaft, das gemeinsame Wesen aller Dinge zu sein. Je weiter
sie absteigt, desto roher, grober, vielfiltiger und uneinheitlicher wird
sie 33, Zur Bezeichnung des graduellen Abstiegs der Seinsstufen aus den
vorhergehenden bedient sich Gabirol eines Katalogs von Synonyma wie
descendere, fluere, effluere, deffluere, diffundi etc. 34.

26 QOp. cit. p. 252.
27 Fons Vitae p. 104, 16.
28 Cf. BrocH op. cit. p. 59.
Fons Vitae p. 111, 25: debet esse virtus dei sancti penetrans omnia, exi-
stens in omnibus, agens in omnibus sine tempore. — Cf. THoMAs voN Aguino,
Quaestiones disputatae de anima, ed. F. Hedde, Paris 1912, p. 91, Anm. 2. — Cf. ad
locum FERNAND BRUNNER, Platonisme et Aristotélisme, La Critique d'Ibn Gabirol
par Saint Thomas d’Aquin, Paris 1963, p. 3.

30 Fons Vitae p. 326. 3.

31 Ibid. p. 293, 9.

32 Ibid. p. 62, 18.

33 Ibid. p. 321, 4. .

3%+ Bei FALAQERA: “12Y WHIDN [ L IOM ST LYBW ,TYY; in der Theologie
des Aristoteles, ed. Badawi, p.134. heit der gleiche Ausdruck im Arabischen:
inbagasa.



innerhalb der jiidischen Philosophie des Mittelalters 159

Nachdem Gabirol dargelegt hat, daB die Materie die allen Dingen
zugrunde liegende Substanz ist, von der sie ihr Wesen herleiten, nidhert
er sich bei der Erklirung der Form aristotelischen Vorstellungen. Die
Differenzierung und Arteigenheit, ihr eigentliches Sein (esse) erhalten
die Dinge erst durch die Verbindung der Materie mit der Form 3°. Daraus
folgert Gabirol notwendigerweise, dafl die Form in einem héheren Maflle
am Sein teilhat als die Materie 3¢, Mit Aristoteles bezeichnet Gabirol
die Form als Substanz. Da der Form aber, im Gegensatz zur Materie,
der Charakter eines Substrats fehlt, folgerten die arabischen Philo-
sophen, namentlich des Kalam, die Form sei keine Substanz, sondern
ein Akzidens, da sie, nach ihrer Meinung, auBerhalb der Verbindung
mit der Materie nicht bestehen kénnte, also nicht existens per se sei.
Hasdai Crescas hat diese Ansicht der Mutakallimun in seinem Buch
«Or Adonai» 37 kritisiert und zuriickgewiesen. Maimonides beschritt in
dieser Frage einen Mittelweg, indem er die Form an sich eine Substanz
nennt, in der Verbindung mit der Materie aber Akzidens 38.

Unsere Untersuchung liBt sich nun zusammenfassen: die Lehre
von der Unerkennbarkeit Gottes und die Lehre von der Emanation —
zwel wesentliche Aussagen des Neuplatonismus — finden sich ausdriick-
lich bei Gabirol. Auch dort, wo Gabirol von der Natur als Gefdngnis
der Seele, von der Befleckung durch sie und der notwendigen Reinigung
spricht 3, steht er ganz auf neuplatonischem, ja sogar plotinischem
Boden. Aber auch in manchen Aussagen, die nicht unmittelbar einer
plotinischen Vorstellung entsprechen, steht Gabirol unter dem EinfluBl
iibergreifender neuplatonischer Gedanken. Die Abweichungen vom klassi-
schen antiken System erweisen sich als bedingt durch das Prisma der
arabischen Philosophie, durch das Plotins Lehre zwar eine weite Aus-
strahlung erfuhr, aber auch, um bei dem Bild zu bleiben, in manchem
eine Beugung. Die arabische Plotin-Tradition hilt an der Transzendenz
Gottes fest, aber sie verringert den gewaltigen Abstand zwischen Schopfer

35 Fons Vitae p. 227,19: coniunctio materiae et formae; p. 265, 23: applicatio
materiae ad formam.

36 Tbid.

37 Ed. Wolfson p. 263.

38 Le Guide des Egarés, ed. Munk I, 28

3 Fons Vitae p. 5,2: omnino scientia et operatio liberant animam a capti-
vitate naturae et purgant eam a suis tenebris et obscuritate, et sic redit anima ad
suum saeculum altius. — saeculum: im Arabischen ‘alam. — Prof. M. PLESSNER
machte mich aufmerksam auf eine Parallele in gayat al-hakim (Picatrix) S. 5 Z. 6
(dt. S.5Z. 12 )



160 Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols

und Geschopf. Die Materie ist nicht ldnger identisch mit dem Bésen, wie
bei Plotin. Die Schopferkraft, der gottliche Wille, bleibt in ihr manifest 4°.
Der gottliche Wille ist der Mittler, das Band zwischen Gott und allen
seienden Dingen #'. Die Gottesndhe der Materie ist eine der Umformun-
gen, die Plotins Philosophie in der Tradition der Araber erfahren hat. In
der Theologie des Aristoteles heiBt es: alle Dinge sind in Gott 42, Wir
finden diesen Gedanken dhnlich bei Gabirol: alles, was ist, Geistiges sowie
Korperliches, existiert im Wesen des Schopfers 3.

Die Metaphysik des Fons Vitae 1aBt sich im wesentlichen aus der
sog. Theologie des Aristoteles herleiten. Fiir die Beziehung Materie — Form
gilt das Gleiche hinsichtlich des Schrifttums der Lauteren Briider #¢.
Dazu einige Beispiele 5: «Die Philosophen verstehen unter Hyle jede
Materie, die formaufnahmefihig ist #... Die Dinge sind untereinander
verschieden auf Grund der Form, nicht der Materie. Wir finden viele
Dinge mit einer gemeinsamen Materie, aber mit verschiedenen Formen,
z.B. das Messer, das Schwert, die Axt und die Sige sowie alle Instru-
mente, Gerdte und Gefille, die aus Eisen gemacht worden sind. Die
Verschiedenheit ihrer Bezeichnungen beruht auf der Verschiedenheit
ihrer Formen #7... Alle Dinge enden bei der ersten Materie. Sie ist eine
einfache Substanz ohne irgend eine Zusammensetzung» 8,

40 TIbid p. 313, 3: virtus creatoris est in omni quod est in eo.

#1 Ibid. p. 10, 3: causa est essentia prima, creatum autem materia et forma,
medium autem eorum est voluntas.

42 Op. cit. p. 134.

#3 Fons Vitae p. 312, 19: totum, quod est, tam spirituale quam corporale,
existens in essentia creatoris.

4 Arabischer Text ed. Kairo 1928, Teil II, 15. Risala.

45 Ibid. Teil 11, p. 4.

4 Fons Vitae p. 298, 13: receptibilis formarum.

#7 Ibid. p. 15, 25: aspice in aures armillas, monilia quae sunt facta ex auro,
et pone ea loco eorum quae sunt; et si inveneris ea diversa per formas, et inveneris
materiam quae sustinet illas unam, et non fuerit essentia materiae aliud ab essentia
illorum; scies per hoc quia ea quae sunt, diversa sunt formis, sed materia quae sus-
tinet illas una est, et essentia illius non est aliud ab essentia illorum.

8 Ibid. p. 8, 1: materia prima universalis simplicior est omni materia et est
finis ultimus omnis materiae.



	Zur Stellung der Philosophie Salomon Ibn Gabirols innerhalb der jüdischen Philosophie des Mittelalters

