
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

I. SOZIALETHIK

Utz, Arthur-Fridolin: Sozialethik. Mit internationaler Bibliographie.
Sammlung Politeia. Veröffentlichungen des Internationalen Instituts für
Sozialwissenschaften und Politik, Universität Freiburg/Schweiz X. - Heidelberg,

Kerle.

I : Die Prinzipien der Gesellschaftslehre. 1958. xxiv-524 S.

II: Rechtsphilosophie. 1963. xiv-409 S.

Dem ersten Band dieses großangelegten, auf fünf umfangreiche Bände
berechneten Werkes hat J. Messner eine eingehende, 16 Druckseiten
umfassende Besprechung gewidmet (Theologie und Glaube, 1959, Seite 172-
186), - eine Tatsache, die an sich schon dazu aus reicht,von der Bedeutung
dieses Bandes zu überzeugen. Seine keineswegs unbesehen gutheißende,
sondern kritisch würdigende Besprechung schließt Messner mit den Worten :

«Daß wir über das Buch von Utz so ausführlich berichten, ihm dabei selbst
so oft das Wort gegeben, zugleich einige Fragen gestellt haben, mag erkennen
lassen, welche Bedeutung dem Buch zuzumessen ist. Jeder, der sich mit
den Grundfragen der Sozialethik beschäftigt, wird sich von nun ab mit
diesem Werk eingehend zu beschäftigen haben: es steht in der ersten Reihe
der Werke zur sozialethischen Grundlagenforschung» (187). Diesem Urteil
Messners stimmen wir vorbehaltlos zu und möchten das Urteil sofort auf
den soeben erschienenen Band II ausdehnen, der uns an Tiefe und Geschlossenheit

der Gedanken und Beweisführung den Band I noch zu übertreffen
scheint. Die beiden Bände, und das gleiche ist für die drei weiteren in
Aussicht genommenen Bände zu erwarten, bieten gegenüber dem bisherigen
sozialphilosophischen Schrifttum wirklich Neues: das bis dato vorgelegte
sozialphilosophische ethische) Gedankengut ist in vielerlei Hinsicht
richtiggestellt, verbessert, weitergeführt; U. legt besonderes Gewicht darauf,
immer scharf zu unterscheiden, was zu unterscheiden ist, oder wo nur die
richtige Unterscheidung «durchschlägt»; dabei wird, bei aller eindeutigen
Ablehnung der Irrtümer und Mängel, das Richtige und Wegweisende in
anderen Gesellschafts- und Rechtsauffassungen, z. B. in der Wertphilosophie,
der kantischen Transzendentalphilosophie, dem Rechtspositivismus, in sehr
abgewogener Weise herausgestellt.

Zunächst seien zwei Dinge erwähnt, die, sowohl was die darauf
verwandte Arbeit als auch den in ihnen liegenden Nutzen betrifft, leicht über-



Besprechungen 109

sehen werden: 1) die Textanhänge, 2) die umfangreiche Bibliographie. Im
Anhang zu Band I sind aus den Werken des hl. Thomas von Aquin - außer
den 29 von Utz herangezogenen Texten über die soziale Natur des Menschen -
gemäß der zeitlichen Entstehung der Werke des hl. Thomas sämtliche Texte
dargeboten, die sich auf das Gemeinwohl beziehen. Es sind deren 343, und
U. hat zu dieser Textsammlung, die von seinem Mitarbeiter A. P. Verpaalen
zusammengestellt wurde, im Vorwort zu Band I (VI f.) geschrieben : « Ich
glaube nicht, daß auch der beste Kenner der thomistischen Soziallehre noch
einen weiteren entscheidenden Text aus Thomas von Aquin zur Lehre vom
Gemeinwohl beizubringen im Stande wäre». Keine wissenschaftlich fundierte
Sozialethik, die sich an Thomas von Aquin anschließen oder orientieren will,
wird an dieser Textsammlung vorbeigehen können. Die Bibliographie von
Band I umfaßt 75, die von Band II sogar 135 Seiten. U. hat, durch seine
Mitarbeiter, vornehmlich durch Gräfin Brigitta von Galen, unterstützt, aus
der unabsehbaren Menge des Schrifttums, das unmöglich vollzählig gebracht
werden konnte, mit kundiger Hand die geeignete Auswahl getroffen; in
fettgedruckten Ziffern wird verwiesen auf die einschlägigen Forschungs- und
Wissensbereiche, die insgesamt in einer der Bibliographie vorangeschickten
Ubersicht aufgegliedert sind, so daß der Leser unschwer herauszufinden
vermag, welche besonderen Fragen in den aufgenommenen Büchern, Schriften

und Aufsätzen jeweils erörtert werden.
Band I hat inzwischen, um ein Wort aus dem Volksmund zu wiederholen,

«das Rennen gemacht»: er wird, wie sowohl die Besprechungen als
besonders die zahllosen Zitierungen in wissenschaftlichen Arbeiten
verschiedenster Richtung erhärten, von der wissenschaftlichen Welt als ebenso
unentbehrliche wie zuverlässige Grundlage auf dem Gebiet sozialethischer
Erörterung und Auseinandersetzung außerordentlich geschätzt. Wir
begnügen uns deswegen damit, einiges Wichtige aus der in Band I entwickelten
Lehre vom Gemeinwohl kurz zu skizzieren, einmal weil das Gemeinwohl den
Zentralwert, «die höchste Kategorie in der gesamten Ethik» (II 107), «die
Wesensform der Gesellschaft» (I 157) darstellt, sodann weil eine genaue
Kenntnis des Gemeinwohles ausschlaggebend ist, Lehrgehalt und Beweisgang

der weiteren Bände zu verstehen, was sich in Band II an vielen Stellen
eindeutig dokumentiert (um nur ein Beispiel zu nennen, vgl. II 160 gelegentlich

der Begriffsbestimmung des subjektiven Rechts). Hervorgehoben seien
hier die drei Gesichtspunkte oder Eigenarten des Gemeinwohls : 1) die analoge
Sinnfülle, 2) die Dynamik, 3) die inhaltliche Bestimmung.

Das Gemeinwohl, keineswegs bloß als äußeres, sondern unbedingt und
wesentlich als inneres Gut der Gemeinschaftsmitglieder aufzufassen, ist
«in der Vollkommenheit aller einzelnen (als verschiedenen einzelnen)
verwirklicht, insofern sie als Teil eines Ganzen begriffen werden» (I 156) ; in der
Gemeinschaft ist die sittliche Person, und zwar jede einzelne, «vollständig
integriert», d. h. virtuell-ausdrücklich miteingeschlossen und mitausgesprochen

(I 157), und zwar so, daß die Gemeinschaft «durch die in ihr integrierte
sittliche Vollendung der Glieder überhaupt erst konstituiert» wird (II 160

169). Darin liegt, wie U. im Anschluß besonders an S. Ramirez herausarbeitet,
die analoge Sinnfülle des Gemeinwohles, aus der ohne weiteres ersichtlich



110 Besprechungen

wird, daß kein Gegensatz-, sondern nur ein Zuordnungs- oder
Gegenseitigkeitsverhältnis von Person und Gemeinschaft bestehen kann und daß keine
einzige Person in ihrer Würde, ihren Grundrechten und ihrer personellen
Berufung von der Gemeinschaft ausgeklammert, übersehen oder wie gleichgültig

beiseite geschoben werden darf; die Gemeinschaft würde sich ihres
eigenen Zieles und Auftrags berauben. Nun ist die Vollkommenheit der
Gesellschaft und in ihr der Gesellschaftsglieder ein durch und durch
dynamisches Ziel, d. h. da ihr Endstadium «durch menschliche Tätigkeit niemals
ganz verwirklicht» wird, nur durch ständige Hinbewegung und nur
annähernd zu erreichen (I 159 f.). Es heißt demnach, die jeweilige konkrete
Situation bestmöglich zu gestalten, und darin beweist das Gemeinwohl
seinen «dynamischen Charakter», seine «wirklichkeitsgestaltende Kraft»
(1160). Die Zielhaftigkeit und analoge Sinnfülle des Gemeinwohles führen
zu dessen inhaltlicher Bestimmung. Hier unterscheidet U.: I. das menschlich
Gute als das naturgegebene Gemeinwohl, d. h. die im Gemeinwohl enthaltene
und jede Person unmittelbar angehende Wertfülle, die Gesamtheit jener
«materiellen, kulturellen und sittlichen Werte, welche die persönliche
Vollendung aller in einem Ganzen integrierten Menschen ausmachen», die
«Vollendung des Menschen, soweit sie überhaupt mit gemeinschaftlichen Mitteln
erreichbar ist» (1 174 177); II. das Gemeinwohl als konkreter Sachverhalt,
von U. als justum sociale, d. h. das «Sozialgerechte» bezeichnet, das «in den
vom Ziel, vom Gemeinwohl hic et nunc geforderten wirtschaftlichen,
kulturellen und sittlichen Zuständen der menschlichen Gesellschaft» besteht
(I 178). Ob der sicher besttaugliche Ausdruck «das Sozialgerechte» sich
einbürgern wird, erscheint zweifelhaft. Aber das Anliegen ist scharf gesehen und
hervorgehoben: im Unterschied zu den Normen des Gemeinschaftslebens,
die aus dem naturgegebenen menschlichen Gesamtguten herzuleiten sind,
ist das Sozialgerechte zwar «das je und je der konkreten gesellschaftlichen
Situation angemessene» und darum den Menschen aufgetragene Soll (1177);
sein Soll-Charakter kommt jedoch aus der übergeordneten Norm. Man muß
U. beipflichten, wenn er recht eingehend begründet, daß und weswegen es

schwierig ist, das jeweils Sozialgerechte zu finden (I 180 ff.), zugleich aber
betont, daß die Findung und Verwirklichung des Sozialgerechten die Frage
ist, die an jeden Politiker - man darf hinzufügen, an jeden für eine Gemeinschaft

verantwortlichen Menschen, — ausdrücklich gestellt ist. -
Soweit zu bzw. aus Band I. Auch unsere Würdigung von Band II, also

der Rechtsphilosophie, kann nur Grundlinien nachzeichnen und einige der
vielen, von U. meisterhaft entwickelten Kern- und Leitgedanken vorlegen.
U. hat den Stoff folgendermaßen und, wie das Studium seines Buches
bestätigt, folgerecht also aufgegliedert: 1) Die Rechtsphilosophie als Soll-
Wissenschaft vom Rechtlichen (1. Kap.); 2) Begriff und Begründung des
Rechts (2. und 3. Kap., darunter die Naturrechtslehre); 3) Die äußerlich
erfahrbaren Rechtsquellen und ihre Anwendung in der Rechtsprechung
(4.-6. Kap., Erstellung, Wesen, Träger und Anwendung des [positiven]
Rechts) ; 4) Die Systematik der Rechtslehre (7. Kap., nochmalige Abgrenzung
der aristotelisch-thomistischen Naturrechtslehre gegenüber anderen Rechtsund

Naturrechtsauffassungen).



Besprechungen 111

Die Rechtsphilosophie zählt nicht zu den bloßen Seins-, sondern zu den
ausgesprochenen Soll-Wissenschaften, und es ist nicht nur möglich, sondern
überzeugend nachzuweisen, daß und wie echte Sollsätze Zustandekommen,
daß sich allgemeine Normen, Sollsätze formulieren lassen, die zugleich
Rechtscharakter besitzen (II 13). Diese Normen sind keineswegs «leere Prinzipien»,
sondern trotz und bei aller Allgemeinheit «potentiell gefüllt», keine
einfachen Aussagen, sondern inhaltlich bestimmte Forderungen an die konkrete
Wirklichkeit (ebd.). Mit diesem grundsätzlichen Bescheid über das Rechtliche
und seine philosophische Erfaßbarkeit, welch letztere freilich, weil «Recht
erst als konkrete Forderung möglich ist» (II 14), nur gelingen kann, wenn die
«Erfahrung, welche die Wesensanlage der menschlichen Natur aufzudecken
vermag» (II 16), ins philosophische Forschen und Denken einbezogen wird,
legt U. das tragende Fundament seiner gesamten Ausführungen in Band II
und bahnt sich den Weg zur «metaphysischen» Begründung des
Rechtbegriffes. Die Nominaldefinition des Rechts wird von U., der hier wie im
ganzen 2. Band in dauernder Auseinandersetzung mit anderen
Rechtsanschauungen, die nicht mit der aristotelisch-thomistischen Philosophie «auf
dem Boden der realen Universalerkenntnis» (II 15) stehen, darunter besonders

mit der Rechtsauffassung der «reinen Rechtslehre» Hans Kelsens
argumentiert, wie folgt vorgelegt: «Das Rechtliche ist jene konkrete
zwischenpersonelle Beziehung, die durch eine mehrere Personen umfassende wirksame
Norm entsteht» (II 31), oder kurz: das Recht ist die «Gesamtordnung der
Gesellschaft» (II 32). Schon in dieser Nominaldefinition erscheint ein Wesenselement

des Rechts, das nicht vernachlässigt werden darf, daß nämlich das
Recht Zwangsordnung ist, aber - und das ist das Entscheidende — nicht nur
Zwang, sondern auch Ordnung, in deren Begriff der Wert ausgedrückt ist
(II 46) : «Wenn aber», so betont U., «das Recht seine ganze Wirksamkeit im
Hinblick auf einen Wert hat, dann ist der dem Recht Unterworfene stets in
der Lage, das Recht nicht etwa nur aus dem Motiv der Furcht zu erfüllen,
somit nicht nur als 'Überwältigter' zu handeln, sondern vielmehr um des
Wertes selbst willen, der im Recht ausgesprochen ist» (ebd.). Mit letzterem
Hinweis sind wir bereits in die Realdefinition vorausgeeilt, die bei U. in
vierfacher Formulierung geboten wird: Das Recht ist 1) «ein eine Vielheit von
Menschen umfassendes durch staatliche Autorität auferlegtes Soll»; 2) «eine
durch die Biologie, d. h. die physische Überlegenheit des anderen geschaffene
Sollordnung, welcher sich der Schwächere gleich einem unabweislichen Muß
unterwirft»; 3) «ein durch Vertrag, Konvention oder Tradition geschaffenes
Gesellschaftsbewußtsein, welches das zwischenmenschliche Verhalten zwingend

bestimmt»; 4) «ein im Gewissen des Menschen naturhaft sich
aussprechendes Soll, das unabhängig von der soziologischen Anerkennung
soziale Werte fordert» (II 36 ff.). Man erkennt leicht, daß den drei ersten
Realdefinitionen nur und erst in Anwendung und Übereinstimmung mit der
vierten die Bewandtnis einer rechten Definition zuerkannt werden kann,
anders gesagt, daß die Wirksamkeit und Gültigkeit des Rechts unausweichlich

davon abhängen, daß die konkrete Rechtsnorm auf eine «höchste und
letzte Rechtsnorm» (II 59) zurückgeführt wird, eine Rückführung, die
fehlschlagen oder unzureichend bleiben muß, solange das Recht nicht in Gottes



112 Besprechungen

ewigem Gesetz und im Naturgesetz verankert gesehen wird. Alles Recht
schließt als konkrete, sozialwirksame Norm (II 63), als «wirksame
Friedensordnung» (II 124) die konstituierende und sanktionierende Funktion der
Autorität ein (II 121). Das ewige Gesetz Gottes, so wie Augustinus und
Thomas es verstanden haben, ist allein die letztlich verbindliche «Grundnorm,

die in sich absolute Gerechtigkeit und absolute Wirksamkeit vereint»
II 72) ; es allein ist in einem zugleich Rechtsquelle und Rechtsnorm.

Mit dem Hinweis darauf, daß Gottes ewiges Gesetz, um wirklich für uns
Norm zu sein, irgendwie «naturhaft» in uns selbst existieren muß (II 76), daß
Gott darum die menschliche Vernunft «nicht nur mit reinem Seinserkennen
begabt, sondern auch mit normativer Kraft ausgestattet hat» (II 72), leitet
U. über zu Ausführungen über das Naturgesetz, die für manchen
überraschend und vielleicht fremdartig klingen werden. U. unterstreicht nämlich
sehr stark, daß «das Naturgesetz sich nicht einfach in Form von allgemeinen
Vernunfts- und Rechtssätzen formulieren läßt», daß vielmehr sein oberstes
Gesetz lautet: «Das als vernünftig Erkannte muß erfüllt werden» (II 78).
Damit sind weder die Notwendigkeit noch die Möglichkeit allgemeiner
Naturrechtsprinzipien bestritten, wohl aber ist der Akzent von den meist als
letztgültig angesehenen Prinzipien auf die höhere Ebene der Naturveranlagung

unserer praktischen Vernunft, «Vernünftiges fordern und gebieten zu
können», verschoben (ebd.). In scharfer Abgrenzung dessen, was die Vernunft
aus sich kann, und dessen, was innerhalb und seitens der menschlichen
Gemeinschaft tatsächlich an naturrechtlichen Weisungen formuliert wird,
in voller Würdigung und Einbeziehung sowohl des Rechtsbewußtseins der
Gesellschaft als auch der Natur der Sache als normgestaltender Wirklichkeit,
bespricht U. die heute so im Vordergrund stehende Frage nach der
Unterscheidung der Naturrechtsprinzipien (univoke und analoge), nach dem absoluten

und relativen, primären und sekundären Naturrecht, nach der Gerechtigkeit,

die er «als Idee mit dem Gemeinwohl als letztem Ziel» gleichsetzt
(II 107), sowie nach dem Verhältnis von Recht und Moral: das Sittliche ist
«als Grund der rechtlichen Beziehungen anzusehen» (II 111). Moral und
Recht sind keine getrennten Bezirke, sondern nur gedanklich verschiedene
Bereiche des menschlichen Handelns und Verhaltens; zwar gehe das Recht
nicht die Höhenpfade des Sittlichen, aber dennoch sei die Grenzmoral «nicht
das Ideal der Rechtspolitik», denn «das Minimum sittlicher Werte im Recht
kann nur verteidigt werden im Sinne der Rücksichtnahme auf jene Freiheit,
die bona fide gewisse sittliche Werte der absoluten Ordnung ablehnt» (II 113).
Sehr wichtig, weil in der heutigen Rechtslehre außerordentlich stark betont
und umfochten, scheint uns das zu sein, was U. an mehreren Stellen zur
Natur der Sache ausführt. Er erklärt sie, sofern sie «wirksame soziale Norm
wird» (II 99), durchaus im Sinne oder als Anspruch des Naturrechts, aber
unter der Bedingung, daß sie nicht von der materiellen Situation, sondern
von der übergeordneten naturrechtlichen Norm her gesehen wird. Darin
liegt u. a. die Bedeutung des Geschichtlichen für das Naturrecht: «Die
konkrete Natur der Sache verlangt darum Berücksichtigung, weil sie zum Prinzip
gehört, entweder aufgrund reiner Subsumtion oder aufgrund der Analogie.
So versteht man, daß beim Naturrecht, d. h. bei aller konkreten Prinzipien-



Besprechungen 113

bildung immer etwas Geschichtliches mitspielt» (II 88). Es ist also nicht an
dem, als könne der Naturrechtler unbekümmert um Erfahrung und
geschichtliche Entwicklung argumentieren; nur jene Rechtsbegründung
entspricht jedoch der Naturrechtsauffassung, die «über den tatsächlich
wirksamen Gesellschaftsnormen, d. h. den Rechtsquellen, die Idee einer Gerechtigkeit

und somit eine apriorische sittliche Norm als rechtsrelevant» betrachtet

(220).
Indem das Recht als wirksame Friedensordnung, als Gesamtordnung

der Gesellschaft bezeichnet wurde, war das Gemeinwohl als der Mittelwert,
von dem Recht und Rechtsordnung gleichsam getragen werden, einschlußweise

bereits mitgenannt, weswegen U. in den bisher referierten Abschnitten
mehr als einmal auf das Gemeinwohl ausdrücklich zurückgreift. Vielleicht
noch schärfer, und das ist aufgrund der Fragestellung nicht anders zu
erwarten, tritt der Gemeinwohlbezug im 2. Abschnitt des Bandes hervor, der
sich mit der positiven Gesetzgebung und der Anwendung des natürlichen
wie des positiven Rechtes beschäftigt. Die menschliche Autorität, um nur
einiges aus diesem Abschnitt zu berühren, besitzt die Befugnis, das
Sozialgerechte (also das konkrete Gemeinwohl) genau zu umschreiben, und zwar
«nicht etwa in Form einer Wahrheitsaussage, sondern einer Norm, eines
Befehls» (II 121): das Gemeinwohl in seiner analogen Sinnfülle (vgl. oben)
ist mithin oberste und unabweisbare Richtschnur des positiven Gesetzgebers;
denn das Sozialgerechte ist nur durch konkrete Festlegung zu bestimmen,
die jedoch bei Strafe, innerlich unwahr und ungültig zu werden, der analogen
Sinnfülle des Gemeinwohls entsprechen muß. Dem menschlichen Gesetzgeber
obliegt - und das ist beim heutigen Kampf um staatlich-politische
Machtentfaltung und Machtvollzug von großem Belang - die Befugnis, das Gemeinwohl

einerseits zu interpretieren, andererseits «mit vernünftiger Überlegung
die konkrete Natur der Sache rechtssicher und rechtswirksam zu
konstituieren» (ebd.) und schließlich «Garant der Durchführung zu sein» (Sanktion;
ebd.). Der positive Gesetzgeber erscheint demnach als «neuer Rechtsschöpfer,
sein Tun als «neue Rechtssetzung» (II 121 f.). In diesen und ähnlichen Worten
ist nicht nur die besondere Bedeutung des positiven Gesetzes aufgezeigt, die
für die Gesellschaft unerläßlich notwendig ist, Rechtssicherheit zu schaffen,
die mit dem Naturgesetz allein nicht gegeben ist, sondern auch die im Naturgesetz

enthaltene Forderung und Ermächtigung, «die natürlichen Prinzipien
zu konkreten, wirksamen Ordnungsnormen umzugestalten» (II 143) : der
Weg zum positiven Gesetz geht demnach aus vom Naturgesetz. U. definiert
das positive Gesetz : «Die von der tatsächlich wirksamen staatlichen Autorität
erlassenen mit dem vorgegebenen Gemeinwohl in Einklang stehenden obersten

Rechtsnormen» (II 125). Die gesetzgebende Tätigkeit, im Vollsinn des
Wortes Recht und Aufgabe der staatlichen (oder überstaatlichen) Autorität,
findet ihre Fortsetzung und praktische Anwendung nicht nur in der mit der
Exekutive betrauten Verwaltung, sondern viel eigentlicher und unmittelbarer

in der Tätigkeit des Richters, in der Rechtsprechung. In dem schon
lange währenden und wahrscheinlich nie aufhörenden Streit um die rechtliche

Bewandtnis und Funktion des richterlichen Urteils entscheidet sich U.
eindeutig dafür, daß der Richter rechtsschöpferisch tätig ist: sein Amt besteht

8



114 Besprechungen

nicht in bloßer Beweiserhebung, sondern im Urteilen, d. h. in der Umformung
eines Rechtssatzes in eine konkrete, dem Einzelfall zugeschnittene Anweisung
(II 140). Das beweist die Tatsache, «daß die Gesetze selbst dann und wann
den Richter durch 'kann'-Formulierungen auffordern, das konkret Gerechte
selbst zu finden» (ebd.). Ungeachtet des ausgesprochen wissenschaftlichphilosophischen

Charakters der «Rechtsphilosophie» finden sich in diesem
Abschnitt, wenn der Ausdruck erlaubt ist, «goldene Worte» an und für den
Richter (vgl. auch im Art. «Schuld und Strafe», II 192 ff.). Wir zitieren:
«Allerdings identifiziert sich der Richter mit den Grundsätzen des geschriebenen

Gesetzes, um von da aus im Urteil gerecht zu sein. Nun steht aber jede
Gesetzgebung in Funktion zu unserem allgemeinen Gerechtigkeitsstreben.
Der Richter wird sich also, wenn er wirklich den tieferen Sinngrund des
Gesetzes erfassen will, vom ethischen Bemühen leiten lassen müssen, gerecht
im Vollsinn des Wortes, d. h. im Sinne der menschlichen Vollverantwortung
gegenüber der Gesellschaft zu sein. Der Richter kann seinen Dienst am
Recht nur erfüllen, wenn er seine Treue zum positiven Gesetz aus seinem
sittlichen Einsatz für die Gerechtigkeit heraus betätigt. Er wird also dort,
wo das Gesetz seiner praktischen Vernunft freien Raum läßt, jene Auslegung
anwenden, die den nicht geschriebenen Rechtsquellen und nicht zuletzt den
Normen der Gerechtigkeit am besten entspricht» (II 148 f.).

Aus den weiteren Teilen des zweiten Bandes seien nur wenige Thesen
oder Klarstellungen referiert: die subjektiven Rechte sind zwar ihrer Idee
nach in der Gemeinschafts- und damit in der Gesamtordnung verankert,
dem konkreten Staat gegenüber jedoch als «vorgängig» zu bezeichnen (II 160) ;

die kleineren Gemeinschaften sind autonome Rechtseinheiten, ihre Autonomie

ist jedoch «integrierte» Autonomie (II 174), weswegen die Aufgabe des
Staates ihnen gegenüber zunächst in der Koordinierung, dann in der Stützung,
schließlich in der selbsttätigen Erfüllung von sozialen Zielen besteht (II 175).
Ein Vergehen gegen die soziale Ordnung kann nur echtes Vergehen sein,
«wenn es zugleich im sittlichen Sinne eine Sünde und somit mit dem eigenen
persönlichen Schuldbewußtsein verbunden ist» (202); der Gleichheitsgrundsatz

«die Strafe muß der Schuld entsprechen» gilt nur relativ, d. h. in dem
Sinn, daß verschiedene Schuld verschieden bestraft werden muß (II 207).
Das von Thomas so genannte jus gentium ist entgegen der Äußerung vieler
anderer als «echtes Naturrecht» aufzufassen, mag es auch die äußeren Züge
eines Gewohnheitsrechtes tragen (II 213).

Diese Besprechung sollte den Leser mit dem Inhalt besonders des

zweiten Bandes der Sozialethik von Utz einigermaßen bekannt machen und
die Bedeutung vorab dieses zweiten Bandes an einer Reihe von möglichst
durch Texte belegten Hinweisen herausstellen. Abschließend sei bemerkt,
daß wir die Bedeutung der von U. verfaßten Rechtsphilosophie hauptsächlich

in folgendem sehen: 1) Der Band bietet eine innerlich geschlossene Lehre
vom Wesen sowie von den Grundlagen, den Eigenschaften und Funktionen
des Rechtes. 2) Der Band erweist die Richtigkeit und Fruchtbarkeit der von
Aristoteles und Thomas gelehrten Seinsphilosophie, insofern sie sich den

praktischen Lebens- und Ordnungsfragen zuwendet (Sollwissenschaft im
Sinne der universalen Normenerkenntnis). 3) Die Ausführungen von U.



Besprechungen 115

enthalten die maßgeblichen Grundnormen und dazu zahllose wirklichkeits-
bezogene Einzelbemerkungen für die Rechtspflege innerhalb einer
naturgerechten Gesamt- oder Friedensordnung. 4) Mit klugem Urteil wird
hervorgehoben, was im neuzeitlichen Rechtspositivismus als richtig gelten darf
und worin bzw. inwiefern dieser Rechtspositivismus zu einer gerechten
Friedensordnung beizutragen vermag. Dadurch daß die Grenzen gegenüber
der Naturrechtsauffassung so scharf gezogen sind, werden die Wege
aufgezeigt, die Maßstäbe und Anknüpfungspunkte zu finden, die den Positivismus

im Rechts- und damit im ganzen Gemeinschaftsleben zu überwinden
vermögen. Eberhard Welty op

II. PATROLOGIE

Braun, René: Deus Christianorum. Recherches sur le vocabulaire de
Tertullien. Publications de la Faculté des lettres et sciences humaines
d'Alger 41. - Paris, Presses Universitaires de France, 1962. 644 p.

Unter den neuesten Veröffentlichungen über die Ursprünge der lateinischen

Kirchensprache im allgemeinen und über Tertullian im besondern
verdient jene von René Braun, Professor an der Universität von Algier,
ohne Zweifel einen Ehrenplatz. Der Autor sucht darin in erster Linie den
Wortschatz darzustellen, den einer der ersten lateinischen Theologen heranzog,

um die Lehre von Gott und Christus zu formulieren, die im zweiten
Jahrhundert im Vordergrund des theologischen Interesses stand (7). Im
weitern soll dabei abgeklärt werden, wie weit man in bezug auf diesen
theologischen Wortschatz Tertullian eine schöpferische Originalität zuschreiben
darf und auf welche Weise die Bildung der kirchlichen Sprache des Westens
zu erklären ist (17).

Das umfangreiche Werk weist folgende Gliederung auf : In der Einleitung
skizziert B. kurz den Stand der Forschungen über die Sprache Tertullians
und über die Ursprünge des sog. christlichen Lateins und gibt an, wie er
selbst vorgehen will, um einen nützlichen Beitrag zur Lösung der hängigen
Fragen leisten zu können. - Unter den Titeln : «Le Dieu unique», «La Trinité»,
«Le Fils de Dieu» behandeln die ersten drei Kapitel die wichtigsten Termini
der Gotteslehre, wie z. B. Deus, diuinitas, unitas, substantia, status, sermo
usw. - In den drei folgenden Kapiteln, die mit «La Création», «La Révélation»,
«Le Salut» betitelt sind, kommen die namhaftesten Ausdrücke zur Sprache,
die sich auf das heilsgeschichtliche Handeln des «Deus Christianorum»
beziehen. Nennen wir als wichtigste Beispiele facere, condere, reuelare,
disciplina, traditio, salus, resurrectio. - Die verschiedenen Worte oder
Wortgruppen werden in den einzelnen Kapiteln mehr oder weniger nach dem
gleichen Schema besprochen: Kurzer Hinweis auf das betreffende Thema
der Bibel; Vorgeschichte des lateinischen Ausdruckes in der Volkssprache,



116 Besprechungen

den Klassikern, den alten Bibelübersetzungen und andern frühchristlichen
Schriften; Gebrauch durch Tertullian und Nachleben. - Die Arbeit schließt
mit der Zusammenfassung, drei Exkursen, von denen der erste sich mit der
Chronologie der Werke Tertullians befaßt, einer reichhaltigen Bibliographie,
mit den Indices Verborum et Auctorum antiquorum, sowie dem
Inhaltsverzeichnis.

Auf Grund seiner eingehenden Darlegungen, die stets von einer erstaunlichen

Kenntnis der einschlägigen Literatur geführt werden und immer auf
einer meisterhaften Handhabe der philologischen Methoden beruhen, kommt
der Autor zu einem doppelten Ergebnis. Einmal kann er allgemein feststellen :

Der große afrikanische Schriftsteller darf nicht als der Schöpfer des
kirchlichen Lateins betrachtet werden; er hängt vielmehr selbst weitgehend von
der Tradition der westlichen Kirchen sowie von gewissen christlichen Sekten
ab (547). Diese allgemeine Feststellung wird durch eine Liste von lexikalen
und semantischen Neubildungen, die man Tertullian zuschreiben darf, und
durch eine Charakterisierung seines Wortschatzes erläutert. Fassen wir dieses
erste Ergebnis mit den Worten des Autors selbst zusammen: «Vocabulaire,
on le voit, très proche des sources scripturaires, alimenté par la tradition
de l'enseignement ecclésiastique, peu porté aux abstractions, fermé aux
hardiesses des Pères grecs comme des hérétiques, à la fois par une sorte de

purisme d'école et par un respect scrupuleux de l'Ecriture sainte. L'Occident
qui a été loin d'accepter toutes les créations de Tertullien en fait de vocabulaire

théologique (p. e. salutificator), est cependant resté fidèle aux tendances
générales de son expression, du moins jusqu'au grand épanouissement du
IVe siècle. C'est que Tertullien avait été, là encore, fils de son temps et de

son milieu. Si original qu'il soit sur plus d'un point, son vocabulaire reflète
bien la mentalité occidentale» (554). - Das zweite Ergebnis betrifft den
Ursprung des Lateins der Christen. Dessen Geschichte hat folgende Etappen
durchlaufen: Jüdische Vorgeschichte mit den ersten Bibelübersetzungen
(die Rolle der lateinischen Juden wird sehr stark betont), erste Verkündigung
der christlichen Botschaft in der heidnischen Umgebung, Auseinandersetzung
mit der Philosophie und den verschiedenen gnostischen Strömungen (555 ff.).
Im Zusammenspiel dieser verschiedenen Faktoren kam es zu einem
Wortschatz, der nicht mehr vom Griechischen abhängt, nicht wenige Neubildungen

aufweist, allerdings mehr semantischer als lexikaler Art, und der bei aller
Neigung zu Vereinfachungen doch in verschiedener Hinsicht auch eine
sprachliche Bereicherung in sich schließt (557-561).

Niemand wird erstaunt sein, am allerwenigsten der Autor selbst, daß
man nicht allen Teilen des so umfangreichen Werkes die gleich hervorragenden

Qualitäten nachsagen kann. So liegt es schon in der Natur der Arbeit,
deren Abfassung und Publikation eine längere Zeit beanspruchten, daß nicht
überall die modernste Literatur verarbeitet werden konnte. So wird im
Abschnitt über Substantia die Arbeit von Spanneut über den Stoizismus der
Väter nicht herangezogen (167-199) ; sie figuriert nur in der Bibliographie.
Ebenso werden die Ausführungen von Daniélou über die Theologie des
Namens (Théologie du Judéo-Christianisme, 199-216) im Abschnitt über
Persona nicht benützt (207-242). - Es versteht sich ebenfalls, daß die Ab-



Besprechungen 117

schnitte, in denen B. sich auf die Arbeit anderer verlassen mußte, weniger
solid unterbaut sind als jene, wo er sich auf eigene Untersuchungen stützt.
Er mußte in der exegetischen und dogmatischen Literatur, die nicht strikte
zu seinem Gebiet gehört, eine Auswahl treffen, die da und dort hätte glücklicher

sein können. Man mag sich z. B. fragen, warum der Autor den Artikel
«Kyrios» des DBS nicht zitiert. Auch sonst wird dieser Dictionnaire wenig
benützt, während das kleine Vocabulaire Biblique von von Allmen, das bei
allen seinen Qualitäten doch etwas summarisch bleibt, recht oft konsultiert
wird. Auch der Artikel von K. Rahner «Theos im NT» hätte helfen können,
die Problematik der Gotteslehre tiefer zu erfassen. Im Abschnitt über Traditio
verließ sich der Autor allzu sehr auf einen Artikel von Vellico (aus dem Jahre
1935!), wenn er schreibt: «Le Concile de Trente définit les Ecritures et les
traditions non écrites comme étant les deux sources de la doctrine révélée»
(426 n. 4). Nebenbei sei bemerkt, daß die Sermones Leos des Großen nicht
von Leclercq, sondern von Dolle herausgegeben worden sind (cf. 231 n. 1). -
Weniger schnell wird man es dem Verfasser zugute halten, daß er seinen
Stoff etwas willkürlich abgrenzt und ihn nach einem Plan darbietet, der zu
sehr an die spätere Theologie erinnert. Es ist wahr, er kann sich auf die
Unterscheidung von «régula fidei» und «disciplina» berufen, mit der Tertullian
selbst die Lehre von Gott und Christus von der Lehre über den Heiligen
Geist, die Kirche und die Sakramente, das Martyrium und das christliche
Leben unterscheidet (26 f. 424 f.). Aber einmal stammt diese Unterscheidung
aus der montanistischen Zeit, in der sich Tertullian gegen den Vorwurf der
Häresie verteidigen mußte (cf. 424), betrifft also nicht notwendig sein ganzes
Werk. Dann wird sie auch sachlich nicht so strikte sein. Jedenfalls gibt es
eine ganze Reihe von Vokabeln, die in beide Gebiete einschlagen, z. B.
sacramentum, Spiritus, resurrectio, traditio, testimonium (dieses Wort wird
nicht eigens studiert). In gleicher Weise ist zuzugeben, daß sich die Einteilung

des Stoffes auf die eine und andere Anspielung Tertullians selbst stützen
kann. Vermag jedoch die Einteilung des 1. Kapitels zu befriedigen: «Notion
de la divinité» - «Définition de la nature divine» - «Attributs absolus» -
«Attributs relatifs»? Könnte man nicht vielleicht doch eine Einteilung
finden, die sich aus den Tendenzen Tertullians selbst ableitet? Was ist erst
vom Abschnitt über die Inkarnation zu sagen, der in der Theologia und nicht
in der Oikonomia figuriert

Diese Kritiken wollen indes in keiner Weise den hervorragenden
Eigenschaften der Arbeit B. s Eintrag tun. Sie betreffen viel mehr Dinge, die
man, - ich denke da vor allem an die Theologen, - auch noch gerne hätte,
weniger an das, was uns der Autor als Philologe schenken konnte und wollte.
Seine Arbeit als Ganzes darf als ausgezeichnetes Hilfsmittel für das Studium
der frühchristlichen lateinischen Kirchenschriftsteller gewertet werden, und
das um so mehr, als auch die äußere Präsentation von erster Qualität ist.

Basil Studer osb



118 Besprechungen

Cantalamessa, Raniero ofmcap: La Cristologia di Tertulliano. Paradosis
18. - Friburgo/Svizzera, Ed. Universitarie, 1962. xiv-213 p.

Auch wenn die Christologie der Kirche in erster Linie von den Vätern
des Ostens erarbeitet worden ist, haben doch auch die westlichen
Kirchenschriftsteller wesentlich dazu beigetragen. Unter ihnen nimmt Tertullian
zweifelsohne den Platz eines Initiators ein. C. hat sich nicht gescheut, seine
Doktordissertation diesem schwierigen Autor zu widmen und zu untersuchen,
welches sein Platz in der Geschichte der christologischen Dogmen ist.

Auf den ersten Blick mag es etwas befremden, daß der Verf. die Ergebnisse

seiner Untersuchungen nach dem klassischen, in der Definition von
Chalzedon begründeten Schema vorlegt. Die Überschriften der vier Teile
lauten nämlich: «Cristo figlio di Dio» (Gottheit Christi). - «Cristo figlio dell'-
uomo» (Menschheit Christi). — «Le due sostanze di Cristo». — «Unità e

dualità di Cristo». Dazu erinnern auch die weitern Unterteilungen an
scholastische Fragestellungen, so vor allem Kap. 5 (2. Teil) : «Umanità reale di
Cristo». - «Umanità perfetta di Cristo». - «La santità dell'umanità di Cristo».
Doch es ist gleich ersichtlich, daß C. die betreffenden Fragen ganz im
Zusammenhang mit dem geschichtlichen Kontext behandelt. So stellt er den
«Sohn Gottes» des Tertullian den Mittlergottheiten des Heidentums gegenüber,

zeigt den antignostischen und antimarcionitischen Charakter seiner
Darlegungen über den «Menschensohn» auf, arbeitet die Herkunft der «Zwei-
Substanzen-Lehre» klar heraus und erklärt die Lehre von der Einheit und
Zweiheit in Christus aus der antimonarchianischen Polemik Tertullians. Die
fein abgewogenen Feststellungen, die er dabei zu den verschiedenen Themen
zu machen weiß, wirken um so überzeugender, als sie sich auf eine
ausgezeichnete Kenntnis der einschlägigen Literatur und einen gesunden kritischen
Sinn stützen.

Man mag dem entgegenhalten, daß es bei diesem Vorgehen trotzdem
schwer ist, der Gefahr zu entgehen, jenen Fragen zu viel Beachtung zu schenken,

die uns aus spätem Fragestellungen heraus interessieren, und jene zu
vernachlässigen, die Tertullian selbst beschäftigten. Und man mag es dabei
bedauern, daß das konkrete Christusbild, das, was Tertullian von seinem
Erlöser dachte, zu wenig hervortritt. Doch dazu ist einmal zu beachten, daß
sich bei Tertullian selbst schon so etwas wie ein scholastisches Interesse
abzeichnet. Nehmen wir z. B. die Fragestellung: «Quis Deus in ea natus?
sermo et Spiritus qui cum sermone de Patris voluntate natus est. Igitur
sermo in came; tum et de hoc quaerendum quomodo sermo caro sit factus,
utrumne quasi transfiguratus in carne an indutus carnem» (Adv. Prax. 27, 6)

(vgl. S. 72). Oder beachten wir die Tatsache, daß Tertullian selbst in den

spätem Schriften lieber auf abstraktere Formeln zurückgriff, um die göttliche

und menschliche Wirklichkeit in Christus auszudrücken (vgl. S. 94 ff.).
Vor allem aber ist zu sagen, daß es dem Verfasser selbst anheimgestellt war,
eine mehr theologische Ausrichtung seiner Arbeit zu wählen. Daß eine solche

Beschränkung nicht nur möglich, sondern auch rein vom historischen Standpunkt

nützlich war, zeigt uns ein Vergleich mit dem fast gleichzeitig
erschienenen Werk von R. Braun, Deus Christianorum, das allerdings nicht nur



Besprechungen 119

die Christologie umfaßt. Wenn die beiden Autoren oft zu ähnlichen Resultaten

gelangt sind, so erweist sich doch, daß gerade die strikte
dogmengeschichtliche Fragestellung von C. dazu führte, gewisse Fragen auch historisch

zu vertiefen. Ich denke da besonders an die Analyse der bekannten
Formel:» videmus duplicem statum non confusum sed coniunctum in una
persona» (Adv. Prax. 27, 11) (Vgl. Braun, 314 f. und Cantalamessa, 150-176).
C. bemüht sich da nicht nur, die Herkunft des theologischen Terminus
«persona» abzuklären, sondern beweist auch, daß die Formel «una persona»
einen trinitarischen und nicht einen christologischen Sinn hat.

Wenn auch von den Mängeln der Arbeit die Rede sein soll, möchte ich
auf zwei Kleinigkeiten hinweisen. Einmal hätte man in bezug auf den Begriff
«y.pxatç» präzisieren können, daß er bei den spätem Vätem nicht nur stoische,
sondern auch neuplatonische Elemente einschließt (vgl. S. 148 f. n. 3, und
dazu meine Arbeit «Die theologische Arbeitsweise des Johannes von Damaskus»,

112, n. 52). Weiter wäre es von Vorteil gewesen, für die Gegenüberstellung

von «persona» und «nomen» (S. 164) J. Daniélou, Théologie du
Judéo-Christianisme, 199-216: Le nom, heranzuziehen.

Andere werden vielleicht noch wichtigere Lücken finden. Doch das
wird sie nicht hindern anzuerkennen, daß C. im Rahmen, den er sich selbst
gesteckt hat, solide und gediegene Arbeit geleistet hat. Mit ihren verschiedenen

Indices stellt seine Untersuchung sicher ein wertvolles Arbeitsinstrument

dar und reiht sich ehrenvoll in die Sammlung «Paradosis» ein.
Basil Studer osb

Colson, Jean: Klemens von Rom. - Vial, Jean-Louis: Ignatius von
Antiochien. Aus dem Französischen übertragen v. Elisabeth Klein, unter
Mitarbeit v. Hans Kluge. Die Kirchenväter, ihr Leben u. Zeugnis. Stuttgart,
Schwabenverlag, 1962. 109 u. 110 S.

Es ist ein sehr lobenswertes Ziel, das sich die Sammlung «Die Kirchenväter,

ihr Leben und Zeugnis» gesetzt hat, weitem Kreisen die «Klassiker
unseres Glaubens» zugänglich zu machen. Die vorliegenden ersten beiden
Bändchen, die den heiligen Klemens von Rom und Ignatius von Antiochien
gewidmet sind, sind der französischen Sammlung «Die Kirche von heute
und gestern» entnommen.

Das erste enthält die Darstellung des Lebens und der Persönlichkeit
eines der ersten Päpste und dazu den vollständigen Text seines Briefes an
die Korinther. Wenn die Einführung auch etwas straffer aufgebaut sein
könnte, - die Titel der deutschen Ausgabe entsprechen nicht immer ganz
dem Inhalt der Abschnitte, - bietet sie doch ein gutes Bild des Heiligen und
seiner Zeit. Wie es vom Autor zu erwarten war, sind besonders die
Ausführungen über die hierarchischen Verhältnisse der Kirche um die erste
Jahrhundertwende sehr gediegen. Die Übersetzung des Textes ist
wortgetreu, aber trotzdem gut deutsch. Die Anmerkungen dazu sind etwas spärlich;

die Schriftzitate sind, - und zwar nicht vollständig, - nur durch
Anführungszeichen gekennzeichnet.

Das zweite Bändchen ist gleich eingeteilt. Die Einführung ist indes etwas
langatmig. Man frägt sich manchmal, ob nicht moderne Ideen in die Schriften



120 Besprechungen

des Ignatius hineingetragen werden. Dazu versteht man nicht, warum so
viele Texte zitiert werden, die dann im Textteil wiederum geboten werden.
Vor allem ist es unbegreiflich, warum fast der ganze Römerbrief in der
Einführung steht. Es wäre besser gewesen den einleitenden Teil etwas sachlicher
und kürzer zu fassen und dafür den vollständigen Text aller sieben Briefe
zu geben. Die Übersetzung der Texte hat die gleichen Vorzüge. Die
Anmerkungen sind indes bedeutend reicher.

Für die Leser der deutschen Ausgabe der beiden Kirchenväter wäre
ein Hinweis auf die Edition von Jos. Fischer, Kösel Verlag, 1965, interessant
gewesen. Dies um so mehr als sich die Übersetzungen der Texte zum Teil
und die Anmerkungen fast ganz an sie anlehnen. Basil Studer osb

Egli, Beat: Der vierzehnte Psalm im Prolog der Regel des hl. Benedikt. -
Samen, L. Ehrli, 1962. 134 S.

Einleitend legt der Verf. den Stand der Forschung über die
Benediktinerregel im allgemeinen und ihr Verhältnis zur Magisterregel im besonderen
dar. Im Sattel sitzt der Verfasser, sobald er den Prolog analysiert und ihn
mit der Regula Magistri vergleicht, auf die er irgendwie zurückgeht. Die
wichtigste Erkenntnis ist, daß der Prolog den ganzen Psalm 14 verarbeitet
und ihn als Zwiegespräch mit Christus, der dem pilgernden Mönch den Weg
zu Gott und zum Himmelszelt weist, auffasst. Für diese Deutung stehen auch
die älteren Regelkommentare ein, schließlich aber auch die griechischen und
lateinischen Kirchenväter, die den Psalm auf den Weg des getauften Christen
zum himmlischen Sion beziehen. Die patristische Psalminterpretation
gelangte wohl über Kassiodor zum Abt von Monte Cassino.

Die vorliegende Dissertation aus der Schule von K. Rahner (Innsbruck)
und B. Steidle (Sankt Anselm, Rom) darf als eine methodisch glückliche und
solide Leistung betrachtet werden. Die Weite des Themas (Psalmexegese,
Kirchenväter, monastische Literatur usw.) hätten ein Register nicht nur
der Personen und Orte, sondern auch der monastisch-kirchlichen Begriffe
gerechtfertigt. Manche Belange, welche die Entstehung der Benediktinerregel
betreffen, werden zwar noch weiter diskutiert werden, aber die Priorität
der Magisterregel vor der Benediktinerregel wird durch diese Einzelstudie
wenigstens in diesem Teil erhärtet. Es ist erfreulich, daß gerade die Mönche
der schweizerischen Benediktinerkongregation sich heute den altmonasti-
schen Fragen zuwenden. Man erinnere sich an die Arbeit von W. Hafner
über den Basiliuskommentar zur Regula s. Benedicti (1959) und an die Studie
von G. Holzherr, Regula Ferrioli (1961), zwei Werke, an die sich die
vorliegende Dissertation würdig anschließt. Iso Müller osb

Guerra y Gomez, Manuel: Episcopos y presbyteros. Evoluciön semantica
de los terminos êm<rxo7r<jç - npscßü-rspa? desde Homero hasta el siglo segundo
despues de Jesucristo. Publicaciones del Seminario Metropolitano de Burgos.
Serie A. - Burgos 1962. 417 p.

In der gegenwärtigen Kontroverstheologie spielt die Diskussion über
die kirchlichen Ämter im Urchristentum eine besondere Rolle. Zur Abklärung



Besprechungen 121

der strittigen Fragen ist es ohne Zweifel wichtig, die semantische Entwicklung

der beiden Begriffe Episkopos und Presbyteros zu kennen, die in den
apostolischen Schriften zu den wichtigsten Bezeichnungen der kirchlichen
Ämter zählen und die in der nachapostolischen Zeit schon bald die andern
Titel verdrängten. Es ist auch klar, daß eine solche Untersuchung von nicht
wenig Interesse für die Geschichte der Mittelmeerkultur ist. Indes stellt man
sich gleich die Frage, ob das Thema nicht doch zu weit gespannt sei, und
das um so mehr, als es sich um eine Doktorarbeit handelt.

Wie sehr diese Frage berechtigt ist, erweist schon eine Überprüfung der
zitierten Literatur. Sowohl im Kapitel über das Judentum wie in jenem über
das Christentum vermisst man wichtige Arbeiten aus der neuesten Zeit.
Ich nenne als Beispiele: R. de Vaux, Les Institutions de l'AT, 1958 u. 1960. -
Ph. Menoud, L'Eglise et les ministères selon le NT, 1949. - H. v. Campen-
hausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei
Jahrhunderten, 1953. - R. Schnackenburg, Episcopos und Hirtenamt: Episcopus
(1949), 66-88. - J. Colson, Les fonctions ecclésiastiques aux deux premiers
siècles, 1959. - P. Joannou, Episkopoi und Presbyteroi im frühen Christentum:

Theol. Revue 55 (1959) 258 f., wo verschiedene Arbeiten von G. Koni-
daris besprochen werden. - Der Letztgenannte hat auch 1961 einen Artikel
veröffentlicht, der das Thema betrifft; doch war das wohl für eine
Berücksichtigung zu spät: G. Kodinaris, Warum die Urkirche von Antiochien den

7rpo£cjT(j)T(x TtpeaSÜTEpov der Ortsgemeinde als ô èmaxoTraç bezeichnete: Mün.
Theol. Ztschr. 12 (1961) 269-298. Es ist übrigens nicht leicht, sich darüber
ein Bild zu machen, welche Literatur der Autor herangezogen hat, da weder
eine zusammenhängende Bibliographie noch ein Autorenverzeichnis geboten
werden.

Daß es zu schwierig war, die ganze in Angriff genommene Materie zu
beherrschen, zeigt sich ferner in der Einteilung der Arbeit. Die Dreiteilung
Hellenismus, Judentum und Christentum, wie wir sie auch im ThWNT
finden, soll nicht beanstandet werden. Geht es indes an, die alttestament-
lichen Gegebenheiten ohne Rücksicht auf die Chronologie ihrer Quelle zu
behandeln? Auch was das NT angeht, wünschte man mehr Rücksicht auf
die Chronologie der analysierten Texte. Vor allem ist nicht leicht verständlich,
warum die Untersuchung der Qumrän-Texte erst im dritten Teil, in einer
Gegenüberstellung mit den christlichen Texten erfolgt. Wenn man übrigens
die Arbeit mit den beiden Artikeln «è7dcTxo7roç» (H.W.Beyer) und «Ttpea-
ßÜTepop (Bornkamm) im ThWNT vergleicht, kommt man nicht um den
Eindruck herum, daß sie zu wenig von deren wissenschaftlicher Methode profitiert

hat. So wäre es u. a. sicher auch von Vorteil gewesen, mit dem ThWNT
die Untersuchung über Ignatius von Antiochien hinauszuführen. Wenn
nämlich dessen Briefe für einen Teil der Kirchen einen Abschluß der
Entwicklung der Hierarchie bezeugen, so doch nicht für das ganze Urchristentum.
Anderseits hätte man auch erwartet, daß die Ergebnisse dieser beiden
grundlegenden Artikel diskutiert würden, wo immer sie anders lauten. Vgl. z B.
die Auslegung von Mk 7, 3 auf Seite 271 f.

So wird man anerkennen, daß der Autor uns eine Fülle von Material
bietet, das zudem durch verschiedene Indices gut zugänglich gemacht ist.



122 Besprechungen

Aber man wird doch den Zweifel nicht los, ob man ihm in allen Teilen seiner
Arbeit Vertrauen schenken kann. Es sei den Fachleuten der verschiedenen
Gebiete anheimgestellt zu sagen, wo dies geschehen kann. Noch zwei
Bemerkungen zur Darstellung. In der Zitierung der fremdsprachigen Literatur
kommen zu viele Druckfehler vor (vgl. z. B. S. 263, n. 1). Sodann ist
unerfindlich, wieso der Lauftitel links von Anfang bis Ende den Namen des
Autors wiederholt und im zweiten und dritten Teil (anders im ersten) rechts
jeweils der Titel des betreffenden Teiles steht. Basil Studer osb

Guillaumont, Antoine: Les «Kephalaia Gnostika» d'Evagre le Pontique
et l'histoire de l'origénisme chez les Grecs et chez les Syriens. Patristica Sor-
bonensia 5. - Paris, Ed. du Seuil, 1962. 366 p.

Als im Frühjahr 1963 Prof. A. Guillaumont an der Sorbonne seine These
über Euagrios und den Origenismus vorlegte, war man darauf gespannt, was
er an Kritiken zu hören hätte. Besaß er doch schon dank seiner bereits
veröffentlichten Arbeiten und seiner gediegenen Vorlesungen an der Ecole
Pratique des Hautes Etudes den Ruf eines ausgezeichneten Gelehrten.
Tatsächlich stellte die illustre Jury unter dem Präsidium von Prof. H. I. Marrou
noch verschiedene weitere Ansprüche. Doch das aufrichtige und herzlich
ausgesprochene Lob überwog bei weitem die Aussetzungen. So kam man um
den Eindruck nicht herum, es sei schwer zu sagen, wo die Ehre größer sei:
auf Seite von Prof. A. Guillaumont, der die höchste Auszeichnung der
Sorbonne entgegennehmen durfte, oder auf Seite der Universität von Paris,
die die vorzügliche Arbeit eines Directeur d'Etudes à l'Ecole Pratique des

Hautes Etudes zu ihren besten Thesen zählen darf. Jedenfalls rechnete es
sich Prof. Marrou als eine Ehre an, die Arbeit in seiner Sammlung «Patristica
Sorbonensia» herausgeben zu können.

Um in die Problematik seiner Studie einzuführen, charakterisiert der
Verf. in der Einleitung die «Kephalaia Gnostika» des Euagrios nach ihrem
Platz in dessen Gesamtwerk, ihrer literarischen Eigenart und ihrem Inhalt.
Es handelt sich um sechs Kenturien, die mit den Kenturien des «Praktikos»
und jenen des «Gnostikos» ein Ganzes bilden und die metaphysische Grundlegung

der geistlichen Lehre des Euagrios umfassen. Abgesehen von einer
gewissen Anzahl von Fragmenten des griechischen Urtextes, ist das Werk
nur in zwei syrischen und einer armenischen Übersetzung erhalten. Die
geschichtliche Bedeutung dieses Werkes nun, seine Beziehungen mit dem,
was man um 400 als Origenismus bezeichnete und auf dem 5. allgemeinen
Konzil (553) verurteilte, sowie sein Einfluß bei den Syrern machen den Gegenstand

der Untersuchung aus. Es geht also nicht in erster Linie um das
Verhältnis von Euagrios und Origenes und noch weniger um die Frage, wie weit
der sog. «Origenismus des Origenes» als heterodox bezeichnet werden muß,
auch wenn vielleicht manches Licht auch auf diese Fragen fallen wird. Anderseits

ist es dem Verf. auch nicht darum zu tun, den ganzen Euagrios zu
behandeln. Seine Absicht ist es nur, den «Origenismus» der «Kephalaia
Gnostika» und seine Rolle in der Geschichte der griechischen und syrischen
Kirchen darzustellen.



Besprechungen 123

Dieser Themastellung entsprechend teilt G. seine Arbeit in zwei Hauptteile

ein. Im ersten behandelt er Euagrios und die origenistischen Streitigkeiten

bei den Griechen, im zweiten Euagrios und die antiorigenistische
Polemik bei den Syrern. Der erste Hauptteil selbst umfaßt drei Kapitel.
Zuerst gelangen die engen Verbindungen zur Darstellung, die Euagrios mit
jenen Leuten unterhielt, die gegen Ende des vierten Jahrhunderts als Orige-
nisten verschrieen wurden. Es zeigt sich dabei, daß Euagrios inmitten dieser
origenistischen Bewegung stand. Im weitern wird das Verhältnis zwischen
dem, was Hieronymus, Theophilos u. a. als Origenismus brandmarkten, und
den «Kephalaia Gnostika» untersucht. Als Ergebnis stellt sich heraus, daß
dieses Werk als wichtiger Zeuge des um 400 verurteilten Origenismus
angesehen werden muß, auch wenn es in der Bildung dieser Bewegung kaum
eine wichtige Rolle gespielt haben kann. Das dritte Kapitel schließlich ist
der origenistischen Kontroverse des sechsten Jahrhunderts gewidmet. Es
leistet den Nachweis dafür, daß die «Kephalaia Gnostika» am Anfang dieser
Kontroverse stehen und den Hauptgegenstand der Anathematismen von
553 ausmachen. Die Verurteilung von Konstantinopel brachte es denn auch
mit sich, daß der griechische Text dieses spekulativen Werkes rasch
verschwand. - Bei den Syrern hingegen fand das Werk ein anderes Schicksal,
wie der zweite Hauptteil zeigt. Sowohl Monophysiten wie Nestorianer waren
dem Origenismus gegenüber nicht weniger feindlich eingestellt als die
Griechen. Eigenartigerweise jedoch wurde Euagrios durch sie dennoch sehr
hoch eingeschätzt. Diese Tatsache, die sich aus dem ersten Kapitel ergibt,
findet im zweiten Kapitel eine erste Erklärung. Von den beiden uns erhaltenen

syrischen Übersetzungen stellt die allgemein angenommene, die sehr
wahrscheinlich auf Philoxenos von Mabbug (gegen 500) zurückgeht, eine
bewußt vom Origenismus purgierte Ausgabe dar, während die andere
Übersetzung, die den ursprünglichen Text wiederherstellen wollte, von den
orthodoxen Kreisen, wenn auch zu Unrecht, als Fälschung hingestellt wurde.
Eine Ergänzung zu dieser Erklärung bietet das dritte Kapitel, in dem
aufgewiesen wird, wie die syrischen Kommentare die origenistischen Reste in
der allgemeinen Übersetzung noch im orthodoxen Sinne umdeutete. Das
letzte Kapitel spricht von Stephan Bar Sûdailë, der den Origenismus des

Euagrios um 500 in einer extremen Form vertrat, dessen Lehre aber nur
unter dem Namen des Hierotheos, des angeblichen Lehrers des Dionysios
Areopagites sich durchsetzen konnte. - Während so die Griechen von den
Werken des Euagrios nur die rein aszetischen bewahrten, wurden bei den
Syrern auch die spekulativen «Kephalaia Gnostika» wenigstens in einer
purgierten Ausgabe weiterverbreitet. Auf diese Weise behielt die Lehre des

Euagrios bei den Syrern einen tiefern Widerhall. Dazu wurde sie von ihnen
trotz der vielen Korrekturen in einem größeren Umfange und damit mehr
in der ursprünglichen Einheit von aszetischen und metaphysischen
Auffassungen übernommen. Doch in welchem Maße sich die Purgierung auch
vollzog, immer müssen wir darin jenen Assimilierungsprozeß sehen, durch
den die Lehre des Euagrios so gut wie jene seines Meisters Origenes in das
Glaubenserbe der Kirche einverleibt wurden. So lautet das Endergebnis.



124 Besprechungen

Es ist kaum eigens zu betonen, daß diese summarische Übersicht nicht
den ganzen Reichtum der von Anfang bis Schluß äußerst interessanten
Untersuchung wiedergibt. Prof. Marrou hat bei der Verteidigung der These
mit Recht darauf hingewiesen, daß oft nur nebenbei, in manchen ausführlichen

Anmerkungen, Darlegungen von Einzelfragen geboten werden, die
mindestens so gut wie mancher Zeitschriftenartikel es verdienen würden,
in den Bibliographien eigens vermerkt zu werden. Nennen wir z. B. die
Ausführungen über die Mönchsschriften des vierten und fünften Jahrhunderts.
Diese Fülle wird indes sehr übersichtlich und in einer gepflegten und doch
klaren Sprache dargeboten. Es handelt sich wirklich um eine Synthese und
nicht um eine Anhäufung von Stoff. Unter den Aussetzungen, die bei der
Verteidigung erhoben wurden, sind zu erwähnen, daß das von Kaiser Justinian

gebotene Bild nicht ganz der Geschichte entspreche (Marrou) und daß
das literarische Genus des « Kephalaion» noch hätte genauer bestimmt werden
können (Puech). Andere Kritiken betrafen die Beurteilung des Origenes und
die ungenügende Berücksichtigung von andern antiorigenistischen Schriften
und andern origenistischen Autoren wie Didymos dem Blinden. Doch darf
der Verf. darauf wohl mit Recht antworten, daß er sein Thema nicht so weit
fassen wollte. Vielleicht könnte man trotzdem noch darauf hinweisen, daß
auch Sulpicius Severus in seinem ersten Dialog uns ein interessantes Zeugnis
über den Origenistenstreit in Alexandrien liefert (CSEL 1, 157 ff.). Ebenso
ist zu vermerken, daß die Beurteilung des Origenes durch Gennadius (S. 93,
n. 53) sich an eine Äußerung von Hieronymus anlehnt (Apol. adv. lib. Rufini:
ML 23,477). Schließlich hätte auch Stavridis Th., Ai 'npiyevKmxal "EpiSsç,
Athen, 1958 (vgl. RHE 61 (1961) 358) herangezogen werden sollen.

Basil Studkr osb

Guy, Jean Claude sj : Unité et structure logique de la Cité de Dieu de saint
Augustin. (Etudes augustiniennes.) - Paris 1961. 158 p.

Die vorliegende Untersuchung über De Civitate Dei will nicht einen
Kommentar dieses Werkes, sondern eine Einführung bieten, die die innere
Verknüpfung der Gedanken Augustins aufdeckt. Der Verfasser setzt die
grundlegende Einheitlichkeit des Werkes trotz der verschiedenen Digres-
sionen voraus und unterstreicht auch den Zusammenhang der beiden Teile
(Buch 1-10, 11-22), in welchen das Thema zunächst mehr von außen
(Erscheinungsbild des Christentums vor der heidnischen Welt), dann mehr von
innen (Offenbarungsschau der christlichen Religion) in einem Rahmen
entwickelt wird, der die bloße Apologetik wegen des Falls von Rom bei weitem
übersteigt. Die Methode Augustins gegen die Heiden ist dadurch
gekennzeichnet, daß er negativ im Heidentum den Abstand, ja den eigentlichen
Gegensatz zwischen angestrebtem Ziel und der tatsächlichen Wirklichkeit
aufdeckt, um dann positiv zu zeigen, wie das Christentum die wahren
Inspirationen des Heidentums allein erfüllt. Ausführlicher bespricht Guy die
kontrovertierte Frage nach der «dritten Stadt», die für die Interpretation
der Bücher 15-22 von Bedeutung ist, wobei er sich mit Marrou wohl mit
Recht gegen die Deutung Journets wendet: «Le tertium quid ne peut être



Besprechungen 125

conçu comme un troisième élément qui viendrait se surajouter aux deux
autres, faire nombre avec eux, et que l'on devrait situer à mi-hauteur entre
les deux cités. Non, le tertium quid n'est pas autre chose par rapport aux
deux cités. Il est les deux cités, dans l'état intermédiaire entre leur naissance
dans la pensée de Dieu et dans le péché initial de l'ange et de l'homme, et
leur fixation au jour du Jugement» (S. 121). Der Hauptwert des Buches
dürfte darin liegen, daß es ein brauchbares Hilfsinstrument für die Arbeit
an De Civitate Dei ist. Magnus Löhrer osb

Keleher, James P.: Saint Augustine's notion of schism in the Donatist
controversy. — Mundelein/Ill., St. Mary of the Lake Seminary, 1961. 147 p.

Einen Beitrag im Bestreben an die ökumenische Theologie zu leisten,
hat sich K. zur Aufgabe gemacht, den Begriff des Schismas zu untersuchen,
wie ihn Augustinus im Kampf gegen die Donatisten entwickelt hat. Seine
Studie umfaßt drei Kapitel. Im ersten einleitenden Kapitel geht es um den
geschichtlichen und theologischen Hintergrund. Es wird gezeigt, wie es zur
donatistischen Bewegung kam und wie Augustinus von der Einheit der
Kirche und vom Zwiespalt der Sünde dachte. Nach Abklärung dieser
Vorfragen behandelt K. im zweiten Kapitel das Schisma und seine Ursachen.
Dabei legt er besondern Wert darauf festzustellen, daß Augustinus zwischen
Schisma und Häresie unterscheidet, selbst wenn er die Donatisten nicht nur
als Schismatiker, sondern auch als Häretiker betrachtet. Das letzte Kapitel
spricht von der Sündhaftigkeit und von den geistigen Wirkungen des Schismas.

Es folgt eine Zusammenfassung, eine Liste der antidonatistischen Werke
und eine ansehnliche Bibliographie.

Wenn der hier untersuchte Begriff des Schismas auch negativ ist, so
unterliegt es doch keinem Zweifel, daß der Autor in seiner Studie einige
wichtige Gesichtspunkte der Ekklesiologie des Augustinus gut herausstellt.
Es wäre indes wünschenswert, daß er dabei, besonders im ersten Kapitel,
den Kirchenvater selbst mehr zu Wort kommen ließe. Ebenso kann man
sich dem Eindruck nicht verschließen, daß da und dort mehr aus den Texten
herausgeholt wird, als darin steht. Ich denke da in erster Linie an die
Unterscheidung von Schisma und Häresie sowie an den Begriff der «äußern Liebe»
(«external charity»). Wenn es weiter zu begrüßen ist, daß die Untersuchung
auf die ökumenische Theologie ausgerichtet ist, ist man dennoch von der
Art, wie dies geschehen ist, nicht ganz befriedigt. Einmal wird zu wenig klar
aufgewiesen, wo uns Augustinus etwas bieten kann und wo nicht. Auf der
andern Seite geht die Kenntnis, die K. von der ökumenischen Theologie
hat, nicht allzu weit. Jedenfalls ist der Hinweis auf die sog. « Branch-Theory»
auf Seite 104 zu wenig nuanciert. Was endlich die Darstellung angeht, ist
sie klar und übersichtlich. Doch wünschte man weniger Druckfehler in den
lateinischen Zitaten und eine korrektere Wiedergabe der fremdsprachigen
Titel in der Bibliographie. Basil Studer osb



126 Besprechungen

Mc Namara, Marie Aquinas: L'amitié chez saint Augustin. Théologie,
pastorale et spiritualité 10. - Paris, P. Lethielleux, 1961. 236 p.

Der Schwerpunkt dieses Buches über die Freundschaft bei Augustinus
liegt in der Darstellung der verschiedenen Freundschaften, die Augustinus
zeit seines Lebens in außergewöhnlicher Intensität gepflegt hat. Der Begriff
der Freundschaft wird dabei in Entsprechung zum Denken Augustins in
einem recht weiten Sinn genommen, was nicht ausschließt, daß seine
Freundschaften von sehr verschiedener Ausdruckskraft waren und in einigen Fällen
(Alypius, Nebridius) eine seltene menschliche Fülle einschlössen. Nach der
Darstellung der Beziehungen Augustins zu seiner Familie, besonders zu
Monnica, zeichnet die Verfasserin, gestützt auf ein reiches Quellenmaterial,
seine verschiedenen Freundschaften im Spiegel seiner Entwicklung, wobei
nicht nur die Realisierung des klassischen Freundschaftsideals in Cassicia-

cum, sondern auch die christlich vertieften und erweiterten Freundschaften
der Bischofszeit in besonders hellem Licht erscheinen. Dabei werden nicht
nur Freundschaften im engeren Sinn besprochen, sondern auch Beziehungen,
in denen eine menschliche Freundschaft nicht eigentlich zustande kam
(Verhältnis zu Ambrosius) oder nur teilweise und mühsam glückte (Beziehung zu
Hieronymus) oder sich allmählich wieder löste (Rominianus, Licentius,
Honoratus) oder trotz gegenteiliger Bemühungen direkt scheiterte (Julian
von Aeclanum).

Der letzte, relativ kurze Teil des Buches stellt die theoretischen
Aussagen über die Freundschaft zusammen und zeigt, wie das klassische
Freundschaftsideal eines Cicero durch den Einfluß der Schrift und ihrer Aussagen
über die Caritas eine bedeutsame Weiterbildung und Umgestaltung gefunden
hat, zu der auch Augustins persönliche Erfahrung ihren Beitrag geleistet
hat. Wenn die Verfasserin S. 178 über die Freundschaft nach Augustinus
sagt «il aime les hommes non pour ce qu'ils sont, mais pour ce qu'ils peuvent
devenir, et il les mène au terme, où Dieu sera tout en tous», so entspricht
diese «theologische Reduktion» sicher den Aussagen Augustins. Doch dürfte
die gelebte Wirklichkeit der Freundschaft bei ihm insofern reicher sein als
solche theoretische Aussagen, als er seine eigentlichen Freundschaften auch
in einer unverkürzten menschlichen Dimension gelebt hat.

Das Buch ist als ganzes ein wertvoller Beitrag zur Biographie Augustins
und zur besseren Kenntnis seiner Spiritualität. Es bietet nicht nur jenen,
die irgendwie über Augustinus arbeiten müssen, eine wertvolle Hilfe, sondern
bedeutet auch eine Bereicherung für jene, die den Sinn der christlichen
Freundschaft tiefer erfassen möchten. Magnus Löhrer osb

Rief, Josef: Der Ordobegriff des jungen Augustinus. Abhandlungen zur
Moraltheologie, hrsg. v. Joh. Stelzenberger II. - Paderborn, F. Schöningh,
1962. xxii-372 S.

In seiner 1959/60 der Katholisch-theologischen Fakultät von Tübingen
vorgelegten Dissertation macht sich R. zum Ziel, die Ordoidee darzustellen,
wie sie in den Schriften ihren Niederschlag gefunden hat, die der junge
Augustinus zwischen den Jahren 386-391 verfaßt bzw. begonnen hat. Die



Besprechungen 127

sehr gediegene Arbeit umfaßt zwei Hauptteile. Der erste stellt in mehr
analytischer Weise dar, wie Augustinus zu seinem Ordobegriff gekommen ist.
Dabei bildet ein Abschnitt über Thema und Anliegen des Dialogs «De ordine»
den Ausgangspunkt. Als der Lehrmeister von Cassiciacum diesen Dialog
verfaßte, muß er bereits ein tiefes Wissen von den Problemen der Ordnung
besessen haben. Die Quelle dieses Wissens ist, wie in drei weitern Abschnitten
aufgezeigt wird, in seiner geistigen Entwicklung, in seiner Kenntnis der
zeitgenössischen Philosophie und in seinem Glauben an den Schöpfergott zu
suchen. Nachdem so der Zugang zur Ordoidee erschlossen worden ist,
entfaltet der zweite Hauptteil in mehr systematischer Art diesen zentralen
Begriff der Erstlingsschriften Augustinus nach allen seinen Gesichtspunkten.
Dabei gelangen zuerst die Ordnung im Universum sowie die Ordnung und
die einzelne Kreatur, darauf die sittliche Weltordnung zur Darstellung.
Bei der Behandlung der physischen Weltordnung kommt der Erklärung der
sog. Triasformeln (mensura, numerus, ordo, usw.) eine besondere Bedeutung
zu. Bei der sittlichen Weltordnung geht es um die Frage des Übels, um die
Stellung des Menschen im Weltganzen und um den Menschen in seinem
heilsgeschichtlichen Dasein. Auf Grund dieser umfassenden Darstellung
kann R. im Ergebnis seiner Untersuchungen die inhaltliche Fülle des Ordo-
begriffes mit folgenden Aussagen umreißen: «Die Ordnung ist das Mittel,
mit dem alles bewegt wird, was Gott begründet hat.» — «Mittelpunkt der
Ordnung ist Gott, aber die Ordnung ist auf ein vernunftbegabtes Wesen
hingeordnet..., insofern die Kreaturen als Abbilder ewiger, im göttlichen
Intellekt beschlossener Ideen geschaffen und als solche für ein vernunftbegabtes

Wesen erkennbar sind.» - «Für den Menschen ist die göttliche
Ordnung Führer zu Gott.» - «Weil die Schöpfung ein Abbild des Ewigen
in den Dimensionen von Raum und Zeit ist, verlangt jede Betrachtung der
Ordnung, daß das Ganze betrachtet und das Einzelne in seiner Stellung
innerhalb des Ganzen gesehen und gewertet werde.» - «Diese umfassende
Schau der göttlichen Ordnung und ihres Normcharakters ist dem Menschen
immer nur annähernd möglich ...» (360 f.).

Dieser kurze Überblick vermag natürlich nur schwach wiederzugeben,
in welch meisterhafter Weise der Autor uns den Ordobegriff des jungen
Augustinus in allen seinen Zusammenhängen eröffnet. Es seien darum drei
Vorzüge der Arbeit noch eigens hervorgehoben. Einmal zeichnet sich diese
durch eine übersichtliche Gliederung und eine klare Ausdrucksweise aus.
Wenn es nicht immer leicht ist, den Ausführungen zu folgen, liegt das in der
Sache selbst und nicht in ihrer Darstellung. Dann ist lobend zu erwähnen,
mit welcher Feinheit R. die Entwicklung der Ideen Augustins herauszustellen

weiß. Schließlich darf man die Themawahl selbst als sehr glücklich
betrachten. Es handelt sich da wirklich um einen Begriff, der es einem
erlaubt, in die Gedankenwelt des jungen Augustinus einzudringen. Dazu muß,
wie R. in der Zusammenfassung mit Recht feststellt, der augustinische
Versuch bei all seinen Grenzen als erste Ordnungslehre bezeichnet werden, und
das vor allem deswegen, weil sie auf dem christlichen Schöpfungsglauben
fußt. - Es versteht sich indes, daß auch diese Arbeit nicht allen Ansprüchen
gerecht zu werden vermag. Vorerst sind einige Lücken in der Bibliographie



128 Besprechungen

zu vermerken. Diese ist zwar sehr reich. Um so mehr fällt auf, daß darin die
Arbeiten von P. Henry über Plotin, nicht einmal die als maßgebend
angesehene kritische Ausgabe der Enneaden, sowie jene von H. C. Puech über
den Manichäismus nicht angeführt werden. Weniger schwerwiegend mag es

sein, daß darin die französische Augustinusausgabe (Bibliothèque Augusti-
nienne) sowie T. van Bavel, Recherches sur la Christologie de s. Augustin;
H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics, und B. Botte, Ordo episco-
porum, nicht herangezogen worden sind. Weiter wünschte man, daß da und
dort in den Ausführungen selbst, besonders in den letzten Kapiteln, die
benützte Literatur mehr zitiert würde. Schließlich, und das scheint mir die
wichtigste Lücke zu sein, sollten in den Abschnitten, in denen es um die
Vorgeschichte der augustinischen Ideen geht, nicht nur die griechischen
Philosophen und etwa die biblischen Bücher, sondern auch die frühern
Kirchenväter berücksichtigt werden. Ich denke da an die Begriffe «dispositio»,
«status» und «gradus» bei Tertullian und die Begriffe «aèa-rrçpa» und «äpxV
bei Origenes. Doch wird auch der Leser, der noch diese Ansprüche stellt,
die Arbeit von R. als eine vorzügliche Einführung in den Ordobegriff des

jungen Augustinus ansehen. Basil Studer osb

Studer, Basilius osb: Die theologische Arbeitsweise des Johannes von
Damaskus. Studia patristica et byzantina 2. - Ettal 1956.

Für ein möglichst vollkommenes Verständnis der Kirchenväter ist es

unerläßlich, ihre Art der theologischen Arbeit kennenzulernen. Diesem Ziel
dient das vorliegende Werk im Hinblick auf Johannes von Damaskus auf
hervorragende Weise. Es bietet zunächst eine Einführung über den Damaszener,

seine Person und sein Werk (S. 7-30), in der auch die kirchliche und
politische Situation während der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts kurz
skizziert und ein Bild der damaligen theologischen Arbeit entworfen wird.
Wegen der noch bestehenden alten Häresien und angesichts des losbrechenden

Bildersturms sagen sich die zeitgenössischen Theologen viel mehr zur
Verteidigung des rechten Glaubens und der überlieferten Theologie sowie
der Freiheitsrechte der Kirche angeregt als zur schöpferischen Weiterführung
der theologischen Forschung. So läßt auch Johannes von Damaskus nach
B. Studer seine eigene Person und sein eigenes Denken völlig zurücktreten
hinter dem Lehrgut und den Werken der Väter aus der frühen Epoche der
byzantinischen Theologie, an deren Ende er selbst steht.

Anschließend behandelt der Autor das Ziel des Johannes von Damaskus,
das durch seine Zuhörer- und Leserschaft gegeben war: Laien und Mönche
aus Jerusalem, der damaligen Festung der Orthodoxie im Osten (S. 31-56).
Dieses Ziel ist die positive Darlegung der Glaubenswahrheiten in einer klaren
und doch von dem Streben nach spekulativer Durchdringung möglichst
freien Form. Die Vermittlung der Lehre dient der Vorbereitung auf die
Beschauung der heiligen Dreifaltigkeit, die das höchste Ziel des christlichen
Lebens auf Erden ist.

Zwei weitere Kapitel befassen sich mit der kirchlichen Autorität in
der theologischen Arbeit des Damaszeners (S. 57-75) und mit der Autorität
von Schrift und Vätern (S. 76-101).



Besprechungen 129

Schließlich untersucht Verf. in Kapitel 5 (S. 102-125) die Stellung der
Philosophie bei dem griechischen Kirchenlehrer. Hierbei ergibt sich, daß
Johannes von Damaskus nicht die Schriften der griechischen Philosophen
selbst benutzte, sondern Texte und Methoden aus den Werken der Väter
schöpfte, ohne selbst ein einheitliches System zu finden. Er bediente sich
der philosophischen Formeln und dialektischer Methoden, soweit sie eine
klarere Darlegung der theologischen Inhalte und ihre bessere Verteidigung
ermöglichten.

Das Schlußkapitel (S. 126-134) bringt noch einmal eine zusammenfassende

Würdigung der Rolle, die dem Damaszener innerhalb der Tradition
der griechischen Theologie zufällt, und seines Einflusses auf die Nachwelt.
Hervorgehoben werden sein Traditionalismus, aber auch seine Kunst der
Formulierung und die kritische Haltung gegenüber der Echtheit der Vätertexte.

Den Einfluß des Johannes von Damaskus auf die spätere byzantinische
Theologie veranschlagt Verf. sehr gering, im Gegensatz zu dem Einfluß auf
die abendländische Theologie.

Wenn Verf. zu dem Schluß kommt, Johannes von Damaskus habe durchaus

kein originelles Werk hervorgebracht (vgl. S. 135), so wird man ihm
hierin nicht unbedingt folgen können. Vor allem für die in den drei Bilderreden

enthaltene Theologie über die Bilder dürfte dieses Urteil ganz und
gar nicht zutreffen. Hier hat Johannes von Damaskus auch einen bemerkenswerten

Einfluß auf die nachfolgenden Theologen ausgeübt. - An einigen
Stellen kommt die knappe Fassung des Werkes nicht seiner Klarheit zugute.
So drückt sich Verf. einigermaßen unbestimmt über das Verhältnis des
Damaszeners zum römischen Primat aus (S. 65 f.). Hingegen will uns das
auf S. 65, Anm. 52 angeführte Zitat aus dem Encomium in S. Anastasiam
über den römischen Primat als nicht so unbestimmt erscheinen, wie es Verf.
darstellt. A. Esser op

Vandenberghe, Bruno M. op: Nos Pères dans la foi. Traduit du
néerlandais. Etudes religieuses 758. - Bruxelles, La Pensée Catholique, 1962.179 p.

Im Bestreben, weitere Kreise in den Geist der Kirchenväter einzuführen,
werden zwölf Persönlichkeiten aus den ersten vierhundert Jahren vorgestellt:
Klemens von Rom, Ignatius von Antiochien, Polykarp, Justin, Irenäus,
Klemens von Alexandrien, Origenes, Tertullian, Hippolyt, Cyprian, Augustin
und Cyrill von Alexandrien. Die Auswahl ist gut getroffen und erlaubt einen
tiefen Einblick in die alte Kirche. Die Darstellung der verschiedenen Lebensbilder

hebt das Wesentliche klar heraus, ist gut gegliedert und zugleich
lebensnah abgefaßt. Sie ist durch einige gut ausgewählte Texte illustriert,
die meist aus neuern französischen Übersetzungen entnommen sind. In den
Einzelheiten wünschte man da und dort eine größere Genauigkeit. So wird
z. B. das Judenchristentum als Häresie bezeichnet (27). Es heißt, Ignatius
sei im Kolosseum den wilden Tieren vorgeworfen worden (27). Von der
Möglichkeit, zwei Briefe Polykarps zu unterscheiden, wird nichts gesagt (38s).
Der Gnostizismus hätte sich vor allem in der Mitte des 3. Jh. entwickelt
(vielleicht Druckfehler) (59). Als erste Einführung ist jedoch das Bändchen
trotzdem sehr zu empfehlen. Basil Studer osb

9



130 Besprechungen

Visintainer, Severino: La dottrina del peccato in s. Girolamo. Analecta
Gregoriana 117. - Roma, Libreria éditrice dell' Università Gregoriana, 1962.
xvi-249 p.

In der vorliegenden Dissertation kommt der Sündenbegriff des heiligen
Hieronymus zur Darstellung. Wie der Verfasser selbst in seiner Einleitung
feststellt, verdient dieses Thema eine besondere Beachtung, selbst wenn es

bisher noch nicht nie behandelt worden ist; denn das Frömmigkeitsideal
des Kirchenvaters von Stridon, das sich an jenes der Wüstenmönche anlehnt,
legt das Hauptgewicht auf die Reinigung von der Sünde. Die Arbeit gliedert
sich in drei Teile. Im ersten Teil: Sittennorm und Sittlichkeit, werden einige
Vorbegriffe abgeklärt. Der zweite Teil spricht von der Tatsache und den
Ursachen der Allgemeinheit der Sünde. Der letzte Teil handelt von der Natur,
den Schweregraden und den Folgen der Sünde. In seiner ganzen Darstellung
läßt sich V. angelegen sein, die Sündenmoral des Hieronymus mit jener der
Stoa und des Origenes zu vergleichen. Er selbst sieht in dieser Konfrontierung
das, was den Leser am meisten interessieren könnte.

Man darf dieser Feststellung des Verfassers beipflichten, selbst wenn
es zu wünschen wäre, wenn im Vergleich mit dem Stoizismus mehr zur
Geltung käme, wie weit die stoischen Ideen durch christliche Autoren zu
Hieronymus gelangten. Wenn im weitern die Arbeit manchmal den Eindruck
erweckt, die Gedanken des Kirchenvaters zu sehr in spätere Kategorien
einzuzwängen, so ist doch lobend hervorzuheben, daß V. eine Fülle von Texten
heranzieht. Er selbst bemerkt übrigens im Vorwort bescheiden, er sei bestrebt
gewesen, alle einschlägigen Texte zu sammeln, damit ein Leser, der versierter
sei als er, wenigstens selbst zu einer Gesamtwürdigung der Ideen des Hieronymus

gelangen könne. Es ist ferner verständlich, daß der Autor sich eine

Beschränkung auferlegen mußte. Aber es scheint doch, daß er seine Studie
hätte auf eine breitere Basis stellen sollen. Sowohl der geschichtliche Kontext
wie die moderne Literatur über Hieronymus und seine Zeit wurden nur in
ungenügender Weise berücksichtigt. So verläßt V. sich in bezug auf Origenes
zu weitgehend auf G, Teichtweier, Die Sündenlehre des Origenes und zitiert
die neuern Arbeiten von Bettencourt, Crouzel, Harl und Bürke nicht. Auch
der Artikel von G. Bardy über die 'AxäSsia im Diet. Spir. und das
fundamentale Werk von D. Amand, Fatalisme et liberté dans l'antiquité grecque
(1945) wurden nicht benützt. Selbst die Bibliographie, die Hieronymus
betrifft, weist Lücken auf. So vermißt man z. B. E. Schwarzbauer, Die Kirche
als Corpus Christi mysticum beim hl. Hieronymus (1939), A. Bardicchia, II
pensiero morale e pedagogico di Girolamo (1925), G. Violardo, II pensiero
giuridico dsi. Girolamo (1937) und H. Hagendahl, Latin Fathers and the
Classics (1958). Übrigens ist es nicht leicht festzustellen, welche Literatur V.
heranzog; denn er verweist in seiner Bibliographie in bezug auf Origenes
einfach auf Teichtweier und, was Hieronymus angeht, auf CChL 72, IX-LII.
Es wäre indes sicher wünschenswert gewesen, jene Literatur herauszuheben,
die für die Studie selbst von Nutzen gewesen ist. Schließlich ist noch zu

sagen, daß der Sachindex ebenfalls etwas knapp ausgefallen und die Druckfehler

zu häufig sind. Basil Sxuder osb



Besprechungen 131

Wölfl, Karl: Das Heilswirken Gottes durch den Sohn nach Tertullian.
Analecta Gregoriana 112. Series Facultatis theologicae: Sectio B, n. 35. -
Roma, Libreria éditrice dell' Università Gregoriana, 1960. xi-314 p.

Bender, Wolfgang: Die Lehre über den Heiligen Geist hei Tertullian.
Münchener theologische Studien II. Syst. Abt. 18. - München, Hueber, 1961.
xvi-182 p.

Die beiden Dissertationen von Wölfl und Bender können zur Besprechung

gut zusammengenommen werden, nicht nur weil sie sich auf den
gleichen Autor und eine verwandte Thematik beziehen, sondern auch wegen
einer gewissen Ähnlichkeit der Methode. Beide Dissertationen wurden an
der Gregoriana eingereicht und beide verraten in vorteilhaftem Sinn die
methodische Schulung P. Orbes, der selber in seinen Studien über die Gnosis
Valentins und Tertullians Adversus Hermogenem wichtige Vorarbeiten
geleistet hat. Wölfl nimmt in seiner Arbeit gelegentlich Bezug auf Bender,
doch ist seine Dissertation im Druck früher erschienen. Beide Autoren
möchten Tertullian selber sprechen lassen und ihn aus sich selber heraus
erklären. Die Literatur wird fast ganz in den Anmerkungen verarbeitet.
Vor allem bei Wölfl ist der kritische Apparat außerordentlich reichhaltig.
Die Textanalysen scheinen in beiden Arbeiten sorgfältig durchgeführt zu
sein. Doch wäre wohl gelegentlich eine Übersetzung schwieriger Stellen oder
Ausdrücke am Platz gewesen, was die Überprüfung der Interpretation
erleichtern würde. Während Bender nur wenig über die Analyse hinauskommt,
entfaltet Wölfl in vorteilhaftem Sinn aus den Texten heraus eine gewisse
Systematik, die die Einzelergebnisse in einem weiteren Rahmen erscheinen
läßt und sie so im Gefälle der Theologie Tertullians besser zur Geltung bringt.
Mit dem Erscheinungsort seines Buches mag es zusammenhangen, daß
zahlreiche Druckfehler stehengeblieben sind. S. 97 ist wenigstens eine ganze
Zeile ausgefallen.

1. Der Schwerpunkt der Untersuchung Wölfls liegt in der Trinitätslehre
Tertullians, wobei die Phasen des Werdens des Wortes mit besonderer Schärfe
herausgearbeitet werden. Dieses Vorgehen ist nicht nur berechtigt, sondern
durchaus notwendig, weil der vorzeitliche Prozeß der Entfaltung des einen
Gottes zur Trinität seinem Heilswillen wesentlich untergeordnet ist (worin
denn auch nach Wölfl das entscheidende Moment des tertullianischen Sub-
ordinatianismus liegt). Bedeutungsvoll ist die Klärung der theologischen
Begrifflichkeit Tertullians im Hinblick auf Einheit und Dreiheit in Gott, wobei
nicht nur der unmittelbare Kontext, sondern vor allem auch stoische
Parallelbegriffe berücksichtigt werden. Mit Recht wird im Zusammenhang mit dem
Substantiabegriff das Moment der Ursprungsordnung hervorgehoben : «secun-
da» und «tertia persona» sind nicht der «prima persona» gegenüberstehende,
gleichwertige Größen mit persönlichen Beziehungen, d. h. sie sind nicht als
Relationen gedacht, sondern sie sind letztlich nur selbständige Endpunkte
der differenzierten göttlichen Substanz (S. 106). - Nach der Klärung der
trinitarischen Voraussetzungen kann Wölfl dann die verschiedenen
heilsökonomischen Phasen des Wirkens des Sohnes nachzeichnen in Schöpfung,
alttestamentlicher Vorbereitung der Erlösung, Menschwerdung (hier werden



132 Besprechungen

auch die christologischen Formulierungen Tertullians besprochen), Tod und
Auferstehung, Gericht und Rückgabe der Herrschaft an den Vater, wodurch
eine relative Selbständigkeit des Sohnes innerhalb der Ewigkeit Gottes doch
nicht ausgeschlossen werden dürfte. Im Rahmen dieser Monographie kommen
somit auch wichtige Fragen der Christologie und Soteriologie zur Sprache.

2. Auch Bender greift zur Fundierung seiner Untersuchung über den
Heiligen Geist auf die Trinitätstheologie Tertullians zurück und interpretiert
ebenfalls die entsprechenden Grundbegriffe (substantia, status, portio usw.),
ohne freilich den heilsökonomischen Zusammenhang wie Wölfl zu entwickeln.
Die Grundbegriffe werden in ähnlicher Weise gedeutet (immerhin scheint
Bender beim Substantiabegriff das Moment der Körperlichkeit stärker zu
betonen als Wölfl, der mehr den Wirklichkeitscharakter in der Corpus-
Aussage Tertullians auch von Gott unterstreicht). Dankbar ist man für die
Klärung des verschiedenen Sinnes von Spiritus bei Tertullian, einer Bezeichnung,

die vor allem auch dem sermo beigelegt wird. Bender weist auch nach,
daß die theologische Grundposition Tertullians hinsichtlich der Lehre vom
Heiligen Geist durch den Montanismus nicht wesentlich geändert wurde.
Überhaupt scheint (auch nach Wölfl) das Moment der Entwicklung innerhalb
der Schriften Tertullians in trinitätstheologischer Hinsicht gering zu sein.
Ein eigener Teil des Buches beschreibt die verschiedenen Weisen der
Wirksamkeit des Heiligen Geistes, die neben dem Heilswirken des Sohnes durchaus
eine eigene Bedeutung hat.

Über den unmittelbaren Beitrag zur Tertullianforschung hinaus sind
die beiden Arbeiten ein wertvoller Beitrag zur Dogmengeschichte, vor allem
der Trinitätslehre. Magnus Löhrer osb

III. LITURGIK

Chaldäisches Brevier. Ordinarium des ostsyrischen Stundengebets.
Übersetzt u. erläutert v. Joseph Molitor. - Düsseldorf, Patmos Verlag, 1961.
172 S.

In einer Zeit, da das II. Vatikanische Konzil in feierlicher Weise Recht
und Würde der verschiedenen Liturgien der Kirche verkündet, in einer Zeit
des neuerwachten Ökumenismus und des ernsten Strebens nach verständnis-
und liebevoller Begegnung zwischen Ost- und Westkirchen sind
Publikationen wie die vorliegende besonders willkommen.

In der Einleitung gibt J. Molitor, Professor an der Philosophischtheologischen

Hochschule Bamberg und Mitherausgeber der Zeitschrift Oriens
Christianus, einen Überblick über die Geschichte des altehrwürdigen, im
5. Jahrhundert von Rom getrennten und seit dem 19. Jahrhundert wieder
fest mit der römischen Kirche unierten ostsyrischen (chaldäischen) Christentums

(S. 9,32). Daran schließt sich eine Einführung von nicht ganz fünf Seiten
in «Aufbau und Geist des chaldäischen Breviers»; diese etwas knappen Aus-



Besprechungen 133

führungen werden ergänzt durch «Vorbemerkungen», Erklärungen und
Anmerkungen zu den einzelnen Teilen des Stundengebetes.

Nach einer Übersicht über das chaldäische Psalmenbuch wird in
deutscher Ubersetzung der Ordinariumstext des Abend- (Ramscha), Nacht-
(Lelja) und des Morgenoffiziums (Saphra) geboten. Im Anhang (S. 155-172)
finden sich die Anmerkungen, das liturgische Sachregister und das
Namenverzeichnis.

Die Veröffentlichung geht einen Mittelweg zwischen wissenschaftlicher
Edition und Publikation für die Praxis. Jeder Kompromiß muß Wünsche
nach beiden Seiten offen lassen. Der Wissenschaftler würde vorziehen, wenn
der Text ohne Beifügungen und die Anmerkungen an Ort und Stelle gegeben
würden. Der Praktiker könnte bedauern, daß das Lesen durch Einschübe in
den Text (in runden oder eckigen Klammern: Erklärungen, Ergänzungen,
Verweise und Fundortangaben) erschwert wird. Beide wissen jedoch dem
Herausgeber aufrichtigen Dank, daß er ihnen einen reichen Schatz östlichen
Gebetsgutes erschlossen hat, der bisher nur dem Spezialisten zugänglich
war. Die Wissenschaft verdankt ihm einen wertvollen Beitrag zur bessern
Kenntnis der altchristlichen Gebetsordnungen, geht doch das zum Teil noch
heute in der chaldäischen Kirche des Irak erhaltene Offizium in einzelnen
Elementen bis ins 4. Jahrhundert zurück. Anderseits kann die Übersetzung,
Erklärung und Veröffentlichung dieses begeisterten und begeisternden, von
mystischer Tiefe und hymnischem Schwung geprägten Gotteslobes der
Ostkirche eine reichlich fließende Quelle zur Verlebendigung und Vertiefung des

persönlichen Gebetes und der Betrachtung werden. Anton Hänggi

Gamber, Klaus: Codices liturgici latini antiquiores. Spicilegium Fribur-
gense I. - Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag, 1963. xvi-336 S.

Was uns der um die Erforschung der Liturgie längst verdiente Verfasser
bietet, ist nichts weniger als eine Überschau über etwa 600 Handschriften
des gesamten Abendlandes, die meist aus dem 8. - 10. Jh. datieren, jedoch
auch früher (6. Jh.) oder später (12. Jh.). Nach jahrelanger Arbeit konnte
Verf. Quellen aller Art, keltische wie gallische, mozarabische wie beneventa-
nische, ambrosianische wie römische, vorlegen, verschieden auch nach ihrem
Inhalt, finden wir doch Antiphonarien und Lektionarien, Missalien und
Ritualien, Hymnarien und Breviere vor. Überall sind Bibliotheksort, Zeit
und Ort der Entstehung, Editionen und Literatur angegeben. Damit erhält
die Liturgiewissenschaft, die ja in diesem Ausmaße neueren Datums ist,
ein brauchbares Arbeitsinstrument, einen praktischen Schüssel. Im Nu hat
man sich anhand der sorgfältigen Indices, welche nicht nur Bibliotheken
und Handschriften, Orte und Personen umfassen, sondern auch die
Sachwörter und die Autoren, über den gesuchten Gegenstand orientiert.
Selbstverständlich handelt es sich nicht um eine in jeder Hinsicht endgültige
Klassifizierung und Datierung. Der Verf. hat selbst auch auf andere Anschauungen
hingewiesen. Auch sonst dürfte manche These nochmals diskutiert werden,
so wenn der Verf. für das Kloster St. Gallen im 9. Jh. den Gebrauch des
irischen Ritus annimmt (S. 160). Aber angesichts des großen Wurfes und



134 Besprechungen

der fast immensen Arbeit können solche problematische Ausführungen nicht
ins Gewicht fallen, sondern sind als Anregungen und Hypothesen zu werten.

Das schweizerische Material ist selbstverständlich auch berücksichtigt,
so die Bibliotheken von Bern, Einsiedeln, Genf, Lugano, Müstair, St. Gallen
und Zürich. Engelberg jedenfalls wird in einer Ergänzung noch Beachtung
finden. Der Verf. richtet ja auch an alle Leser die freundliche Bitte,
übergangenes oder neu gefundenes Material anzumelden. Iso Müller osb

Klauser, Theodor: Die abendländische Liturgie von Aeneas Silvius Picco-
lomini bis heute. Erbe und Auftrag. Vorträge der Aeneas Silvius-Stiftung an
der Universität Basel I. - Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1962. 46 S.

Anläßlich der 500jahrfeier der Universität Basel hat «die
Römischkatholische Gemeinde in Basel als Gabe der Katholiken des Kantons Basel-
Stadt und des Kantons Basel-Landschaft eine Stiftung errichtet, mit deren
Hilfe während der Dauer mindestens einer Generation jährlich einmal eine
öffentliche Vorlesung gehalten werden soll von einem hervorragenden
schweizerischen oder ausländischen Wissenschaftler» (aus der Einführung
des Rector Magnificus Prof. Dr. Edgar Salin, S. 8). Zu Ehren Aeneas Silvius
Piccolominis, der auf dem Basler Konzil eine wichtige Rolle spielte und als
Papst Pius II. die Universität Basel gründete, legte sie sich den Namen
«Aeneas Silvius-Stiftung» bei.

Die erste Vorlesung hielt am 5. Dezember 1961 der bekannte Bonner
Liturgiker Theodor Klauser. Nur ein Meister, der die Materie souverän
beherrscht, konnte auf so knappem Raum so Vieles und so Wesentliches sagen.
Die Ausführungen stützen sich auf gründliche historische und liturgiewissenschaftliche

Kenntnisse und sind anderseits weit offen für die Praxis und für
eine sach- und formgerechte Erneuerung der Liturgie. Sie wollen «unser
liturgisches Erbe prüfen und die uns gestellte Zukunftsaufgabe ins Auge
fassen» (S. 13).

Im 1. Teil (S. 14-27) bietet Klauser einen geschichtlichen Rückblick auf
die Entwicklung der Liturgie seit dem Ausgang des Mittelalters, indem er
Probleme und Problematik der neuern Kultgeschichte in wenigen prägnanten
Strichen zeichnet. Der 2. Teil (S. 27-46) legt dar, was bleibendes Gut und
was der Veränderung unterworfen ist. Im Einzelnen werden gewisse Punkte
herausgestellt, die «der Reform bedürftig scheinen» (S. 30): Liturgiesprache
und Volkssprache im Kult, Erneuerung des Meßritus, Reform des Canon
Missae, Perikopenreform, Liturgischer Kalender und Kirchenjahr, Kirchenbau,

Paramentik, Privatmesse und Konzelebration etc. In aller Klarheit
und in erfreulicher Offenheit werden die Probleme umschrieben, die dem
II. Vatikanischen Konzil und der Liturgiereform gestellt sind.

Dem gelehrten und verdienten Referenten aufrichtigen Dank für die
von umfassender Sachkenntnis und Liebe zur Liturgie getragenen Worte.

Anton Hänggi



Besprechungen 135

IV. MARIOLOGIE

Amédée de Lausanne: Huit homélies mariales. Introduction et notes par
G. Bavaud. Texte latin établi par Jean Deshusses osb, traduction par
Antoine Dumas osb. Sources chrétiennes 72. - Paris, Ed. du Cerf, 1960.
240 p.

Diese acht marianischen Homilien des Cisterzienserbischofs auf dem
Stuhl von Lausanne, gestorben 1159, sollten zur 800jahrfeier seines Todes
erscheinen. Sie sind hier nicht zum erstenmal ediert, wohl aber nach den
vorhandenen Manuskripten und den bisherigen Drucken neu revidiert, in
ihren Schriftstellen neu verifiziert, bei Uneinigkeiten der Manuskripte und
Drucke mit den divergierenden Lesarten und überdies mit Verweisen auf
zeitgenössische und frühere Theologen versehen, und schließlich mit einer
französischen Übersetzung ausgestattet. Besonders wertvoll ist die
Einleitung (S. 7-50). Sie stellt eine auf das Thema hin orientierte gedrängte
Monographie über Amadeus von Lausanne dar.

Sie zeichnet den Autor, der 1125 noch unter dem hl. Bernhard in Clair-
vaux sein Noviziat begann, seine literarischen Ziele, sein literarisches Werk,
seine Theologie, sein Verhältnis zur Hl. Schrift, seine Mariologie im
Zusammenhang seiner Zeit (mit den Hauptthemen: Mutter Christi, Jungfrau,
Braut, Heiligkeit, Assumptio, Mittlerschaft, Königtum, Neue Eva), schließlich

die Textgeschichte der nun erneut veröffentlichten Homilien. So bietet
das Werk, auch wenn es keine Erstedition ist, zwei Vorteile, nämlich: einen
gereinigten, verläßlichen Text, und eine Biographie des Amadeus, welche
(zugleich mit dem Hinweis auf die Jubiläumsnummer der Collectanea Orclinis
Cisterciensium Reformatorum 1959/1) zu Ehren des Amadeus den neusten
Stand der Forschung aufgearbeitet hat. Heinrich M. Köster sac

Casado, Ovidio cmf: Mariologla Clâsica Espanola I: La Inmaculada Con-
cepciön en su problematica teolögica. Collectanea Mariana II. - Madrid 1958.
415 p.

Das Werk ist erwachsen aus einer langen Beschäftigung mit der Mariologie

des Ferdinand Quirinus Salazar sj (7576-1646). Der Höhepunkt der
Mariologie bei Salazar ist die Darlegung und Verteidigung der Unbefleckten
Empfängnis, wie diese überhaupt das große Thema jenes Jahrhunderts,
vorab in Spanien, war. Um die Leistung dieses Jahrhunderts im ganzen
und die Salazars im besonderen würdigen zu können, mußte ihr Ort im
Gesamtverlauf der Entwicklung des Immakulata-Gedankens sichtbar
gemacht —, und darum diese Entwicklung in ihren Phasen nachgezeichnet
werden. Das Bild dieser in die Immakulatagestalt auslaufenden Entwicklung
bildet den Inhalt dieses schätzenswerten Buches.

Es bietet zuerst eine Bibliographie der das Thema berührenden gedruckten

Werke und Manuskripte bis in das Jahrhundert Salazars, dann neuere
Literatur über diesen Zeitraum und seine Probleme. In der sehr verwickelten



136 Besprechungen

Kontroverse um die Immakulata trennt der Verfasser die Fragen, welche
mit der theologischen Bestimmung der Erbsünde zusammenhängen von
jenen andern, die sich aus ihrem Verhältnis zur Erlösung ergeben. Diese
Unterscheidung legt er der Gesamtdarstellung als Einteilung zugrunde. Sie
hat den Nachteil, daß die entscheidenden Autoren unter den angegebenen
Gesichtspunkten zweimal zu Wort kommen, wobei Überschneidungen nicht
ganz vermeidbar sind. Es war dies aber der Preis, der zu zahlen war, damit
die Kontroverse über den jeweiligen Teilaspekt der Frage desto zügiger
entfaltet werden konnte.

Der erste Teil, beginnend mit Augustinus, entwickelt zunächst die in
diesem Zeitraum (bis zum 17. Jahrhundert) vorgetragenen theologischen
Meinungen über das Wesen der Erbsünde (S. 3-65), dann über das debitum
peccati originalis (S. 67-103), um schließlich zu zeigen, wie sich die jeweiligen
Anschauungen auf die Immakulatafrage auswirkten (S. 105-198). Es stellt
sich heraus, daß unter den Vertretern der Immakulatathese Cajetan (f 1534),
Suarez (f 1617) und Vasquez (f 1604) - vom Verfasser «Debitisten» genannt -
Maria ein debitum peccati originalis zuerkannten, Salazar aber und andere
bedeutende Vertreter der spanischen Scholastik im 16. Jahrhundert, in
der Entfaltung eines Gedankenansatzes bei Ambrosius Catharinus (f 1553),
der «Exemptionist» war, Maria jegliches debitum absprachen.

Die Frage (des zweiten Teiles), wie es um die persönliche Erlöstheit
Mariens bestellt sei, beantwortet Salazar mit dem Rückgriff auf die absolute
Prädestination Mariens um Christi willen, auf die er die Erlöserverdienste
Christi wirksam werden läßt (S. 371 ; 378-379). Maria stellt für ihn somit den
Höchstfall von Erlöstheit dar: eine eigene Hierarchie und Ordnung über
allen anderen Wesen (vgl. auch S. 190-192), auch dadurch noch ausgezeichnet,
daß sie bestimmt ist, als Braut und Gefährtin Christi die Miterlöserin des

Menschengeschlechtes zu werden (S. 380-383). Sein Zeit- und Ordensgenosse
Nieremberg hat dafür die bündige Formel: «Gratia Virgini data necessario
debet esse Redemptionis, et nixa fundataque in satisfactione infinita. Nam eius
electio ad illam fuit ut esset medium Redemptionis humanae, et cooperatrix
atque corredemptrix cum Christof (S. 385, Anm. 171).

Die Arbeit hat für den Verfasser nicht nur ein kontemplativ-akademisches
Geschichtsinteresse. Er wertet die theologische Auseinandersetzung

der Vergangenheit als Modellfall dafür, wie theologische Ideen reifen, eine
Opposition herausfordern und schließlich überwinden. Dies wird auf die
moderne Auseinandersetzung um die Korredemptrixidee angewandt. Diese
Idee war bereits ein Teilergebnis der damaligen Kontroverse. An den damaligen

Stand der Frage möchte der Verfasser die heutige Kontroverse
angeknüpft sehen (S. 386-408).

Der Verfasser, selbst Spanier, Claretiner und Professor der Theologie
an einem Scholastikat seines Ordens, macht kein Hehl aus der Genugtuung,
die er über die imponierende Leistung spanischer Theologen und über den
Beitrag spanischer Orden zur Diskussion empfindet. Kein Theologe jenseits
der spanischen Grenzen wird davon unangenehm berührt sein. Doch eine

Simplifizierung wie «Maximalismus — Minimalismus», die Anspielung auf die
Wirkung der Reformation, die anderwärts viel Leben habe versiegen lassen



Besprechungen 137

(worin eine unverdiente globale indirekte Verdächtigung auch der redlichen
katholischen Theologen in den Stammlanden der Reformation liegt), oder
(im Vorwort des sonst verdienten P. N. G. G.) die Apostrophierung der
«Nordischen Theologen» mitsamt der angefügten Qualifikation (S. x-xi;
xiv-xv), dürften schwerlich geeignet sein, Zustimmung zu wecken und ein
Klima einträchtiger Zusammenarbeit an schwierigen Fragen zu erzeugen.

Die geschichtlichen Darlegungen über die absolute Prädestination
Mariens erlaubten (oder forderten) wenigstens andeutungsweise eine
Ausweitung über den spanischen Raum hinaus (vgl. M. Mückshoff, Die mariologische

Prädestination im Denken der franziskanischen Theologie.
Franziskanische Studien 39 [1957] 288-502). Johannes von Segovia (f nach 1456) ist
nicht ihr Schöpfer.

Das Buch ist keine leichte, aber nützliche Lektüre. Wer die Probleme
fördern will, welche die Mariologie heute stellt, sollte sich der machtvollen
Tradition, die hier ausgebreitet ist, und der Virulenz ihrer Gedanken stellen.

Heinrich M. Köster sac

Galati, Licinio ssp: Maria la Regina. Mater Dei, collana mariologica
diretta da Fedele Pasquero 12. - Roma, Ed. Paoline, 1962. 359 p.

Diese Nummer der Edizioni Paoline ist kein theologisches Schulbuch
ad usum Delphini nach scholastischem Muster. Doch sucht es seine Leser
offensichtlich unter Gebildeten mit gehobenen Ansprüchen. Es ist darum
stark gedanklich gehalten, theologisch gründlich gearbeitet (wie unter
anderem die angeführten lateinischen Zitate, ferner die Literatur im Text und
am Ende erkennen lassen) und systematisch angelegt. Ein gewandter Stil,
ein Farbdruck auf dem Titelblatt außen (van Eyck), 19 Kunstdruckblätter im
Text, doppelseitig mit Darstellungen Maria Regina aus alter und neuer Zeit
ausgestattet, empfehlen das Buch auch feinsinnigen Liebhabern des Schönen.

Der Gedankengang knüpft an die Proklamation des Festes (1. 11. 1954)

an, entfaltet in einem ersten Kapitel die Zeugnisse für das Königtum Mariens
nach Lehramt, Schrift, Tradition, Liturgie, Literatur und Kunst (S. 37-199).
Dann wird die Wurzel von Mariens Königtum diskutiert: ihre Gottesmutterschaft

und ihre Miterlöserschaft (S. 203-247), schließlich die innere Struktur
dieses Königtums gezeichnet (S. 251-308). Ein Exkurs über das Gebet
Pius' XII. zu Maria Königin (S. 311-314), ein Anhang mit der Enzyklika
«Ad caeli Reginam» und der Ansprache Pius XII. über das Königtum Mariens
vom 1. 11. 1954, zusammen mit einer Bibliographie und einem Namenregister

bilden den Schluß (S. 317-356).
In der Wesensbestimmung des Königtums Mariens setzt sich der

Verfasser mit den hergebrachten Vorschlägen selbständig auseinander. Er
versteht Mariens Königtum als echte Teilnahme am Königtum Christi, von dem
er es durch entsprechende Unterscheidungen abgrenzt (S. 293). Sicher hätte
die Hl. Schrift weitere Gesichtspunkte zur Frage hergegeben. Im ganzen
darf man dem Verfasser bescheinigen, daß er theologische Besonnenheit und
Verantwortung an den Tag legt. Er schließt sich eng an die päpstlichen
Enzykliken an. So ist sein Buch eine verläßliche Darstellung der kirchlichen
Lehre über diesen marianischen Titel geworden. Heinrich M. Köster sac



138 Besprechungen

Gorman, John C., sm: William of Newburgh's Explanatio sacri epithalamii
in matrem sponsi. A commentary on the Canticle of Canticles. Spicilegium
Friburgense 6. - Fribourg/Switzerland, The University Press, 1960. x-360 p.

Der marianische Hoheliedkommentar des Wilhelm von Newburgh war
nicht ganz unbekannt. Der Jesuit Martin del' Rio hat Stücke daraus in seinem
Hoheliedkommentar von 1604 (Ingolstadt) aufgenommen. Aber zur Gänze
und kritisch ediert erscheint er hier das erste Mal. Eine ausführliche
Einleitung (S. 3-68) erschließt den Autor 1136-1198 der zuerst Schüler und
nachher Chorherr im Augustinerpriorat von Newburgh war, seine literarische
Tätigkeit im ganzen und seinen Hoheliedkommentar im besonderen: Zeit
und Umstände des Entstehens (S. 21-25), die Hauptideen (S. 25-34: Leugnung
der C. I.; Gottesmutterschaft, Heiligkeit, Mitwirkung an der Erlösung,
Assumptio, geistliche Mutterschaft), schließlich die Quellen (S. 35). Ein
eigenes umfangreiches Kapitel ortet und ordnet den marianischen
Hoheliedkommentar des Wilhelm von Newburgh in den Chor der Hoheliedkommentare

überhaupt und der marianischen Hoheliedkommentare im besonderen
ein (S. 36-57 : Rupert v. Deutz, Honorius v. Autun, Philipp von Harvengt,
William v. Weyarn, Alanus v. Lille). Ein letztes Kapitel beschreibt die
Manuskripte sowie ihre gegenseitige Verwandtschaft, sodann den Plan, wie sie
anschließend bei der Edition Verwendung finden sollen (S. 58-68). Der Text
selbst füllt den Rest von S. 71-364. Eine Tabelle der zitierten Autoren und
Namen erschließt das Werk (S. 365-369).

Die Edition ist sorgfältig. Abweichende Lesarten der Manuskripte sind
in einem kritischen Apparat notiert; (Anklänge an) Schriftstellen und literarische

Berührung mit sonstigem Schrifttum sind verifiziert.
Der Kommentar hat, von seiner Vorlage her, einen warmen Ton: auf

weite Strecken bewegt sich die Sprache im Dialog. Bernhardisch klingen —,

und an den bekannten Ps-Augustinus (Ambrosius Autpertus?) erinnern die
Paraphrasen zu HL 5, 2 (aperi michi, soror med). Die bewußte und gläubige
Mitwirkung Mariens bei der Inkarnation im Kontrast zu Adam, dem der
Herr die Eva im Schlafe entnahm, erhält einen besonderen Akzent. Übrigens
weist der Kommentar eine reiche und interessante Mariologie auf, von der
man nur wünschen kann, daß der Verfasser, über die in seiner Einleitung
skizzierte Form hinaus, sie eines Tages im Detail auszeichnet.

Heinrich M. Köster sac

John de la Rochelle, ofm: Eleven Marian sermons. Edited by Kilian
F. Lynch, ofm. Franciscan Institute Publications. Text series 12. Published
by The Franciscan Institute St. Bonaventure, New-York - Louvain, E. Nau-
welaerts; Paderborn, F. Schöningh, 1961. 94 p.

Die Arbeit ediert erstmalig Marienpredigten des Franziskaners Johannes
de Rupella f 1245. Eine sorgfältige Einleitung (vi-xxin) gibt eine «Versuchsliste»

(Tentative list) von Predigten des Johannes von Rupella zu Marienfesten

(oder mit einem marianischen Titel). Sie beläuft sich auf 29 Nummern.
Aus ihnen wählte Lynch jene aus, die nicht nur ex professo einem mariologischen

Thema gewidmet sind, sondern auch, nach dem Stand der Hand-



Besprechungen 139

Schriften, die Ermittlung eines sicheren Textes zulassen. Es sind im ganzen elf.
Lynch unterrichtet über die Handschriften, die er zugrunde gelegt hat

und diskutiert sie. Er prüft die Authentizität der einzelnen Predigten und
ihre mutmaßliche Chronologie. Von den dargebotenen, mustergültig edierten
Predigten entfällt je eine auf Weihnachten, Maria Lichtmeß und Mariä
Verkündigung, je vier entfallen auf Mariä Himmelfahrt und Mariä Geburt.

Drei Schluß-IA(fe«s erleichtern den Überblick: einer über die
Schriftvorkommen, ein zweiter über das Incipit der Predigten, ein letzter über die
außerbiblischen Quellen. Unter diesen letzteren figuriert auch, obwohl von
Johannes nicht explicite zitiert, nach Meinung des Herausgebers, das Proto-
evangelium Jacobi Cap. 15.

Die Idee, die Johannes auf ein «testamentum Judeorum» zurückführt,
ist diese: Maria sei, obwohl von außergewöhnlicher Schönheit, von niemand
begehrt worden; sie habe nicht nur für sich die Fülle der Gnaden gehabt,
sondern (per supereffluentiam) auch für andere. Es ist bemerkenswert, daß
Alexander von Hales, f 1245 (De Verbo Incarnato, tract. 2, quaest.2, membrum3,
cap. 1.) und Bonaventura, f 1274, in seinem Jugendwerk (Commentarium in
quatuor libros Sententiarum, Lib. III, dist. 3, pars 1, qu. 3, Respondeo.) den
gleichen Gedanken mit ähnlichen Worten äußern. Die Herausgeber des
Alexander von Haies gehen allerdings eine andere Traditionsspur dieses
Zitates an (vgl. seine Summa theologica, Quaracchi, Tom. IV, 1948, p. 122,
Anm. 2). Die Herausgeber des hl. Bonaventura, Quaracchi (1941) gehen der
Frage nicht weiter nach. Heinrich M. Köster sac

La maternité spirituelle de Marie. 8e Congrès mariai national, Lisieux -
5-9 juillet 1961. Rapports doctrinaux de René Laurentin, Jean-H. Nicolas,
etc. - Paris, P. Lethielleux, 1962. 188 p.

Das Heft bietet elf Referate lehrhaften Charakters, gehalten auf dem
8. marianischen Nationalkongreß 1961 in Lisieux. Das Rahmenthema ist
die geistliche Mutterschaft Mariens. Es hat die französischen Mariologen
schon vorher mehrere Jahre in ihren Arbeitstagungen beschäftigt. Aus ihrem
Kreis figurieren denn auch namhafte Referenten auf der Liste der Sprecher.
Das Thema dürfte diesmal vom Blick auf die Heilige von Lisieux
mitbestimmt sein, deren Bild auf dem Umschlag prangt und deren marianische
Spiritualität Gegenstand eines eigenen Referates ist.

Hier die Liste der einzelnen Vorträge :

R. Laurentin, Die geistliche Mutterschaft Mariens in der lebendigen Tradition
der Kirche, S. 1-28.

G. Frenaud osb, Gottesmutterschaft und geistliche Mutterschaft, S. 29-49.
J. Hemery smm, Miterlöserschaft und geistliche Mutterschaft: «Siehe da,

Deine Mutter», Maria am Fuße des Kreuzes, Mutter der Menschen,
S. 51-65.

J.-H. Nicolas op, Mittlerschaft Mariens und geistliche Mutterschaft, S. 67-88.
G. Jouassard, Die geistliche Mittlerschaft [Mutterschaft?] Mariens und das

Priestertum, S. 89-98.



140 Besprechungen

Paul-Marie de la Croix ocd, Ordensberuf und geistliche Mutterschaft, S. 99-
117.

M.-J. Nicolas op, Die Theologie der geistlichen Mutterschaft, S. 119-128.
François de Sainte-Marie ocd, Die Marienverehrung der heiligen Theresia

vom Kinde Jesu: «Maria mehr Mutter als Königin», S. 129-184.
J. Houyvet op, Die geistliche Mutterschaft Mariens und der Rosenkranz,

S. 149-156.
A.-M. Carré op, Männlichkeit und geistliche Kindheit, S. 157-164.
A. Duhamel, Die Spiritualität menschlicher Mutterschaft und die geistliche

Mutterschaft Mariens, S. 165-178.

Eine Photokopie des handgeschriebenen Mariengedichtes der Heiligen
von Lisieux (Pourquoi je t'aime, 6 Marie) schließt das Heft.

Man sieht: das Kernthema ist von allen Seiten angegangen. Die
dogmatischen Themen greifen weitgehend auf die Arbeiten der wissenschaftlichen

Gruppe und ihr Organ, die Etudes Mariales, zurück und weisen die
Gründlichkeit auf, die wir von dorther gewohnt sind. Laurentin findet die
Wahrheit der geistlichen Mutterschaft Mariens im religiösen Leben der
Gefahr mythischer Verzeichnung ausgesetzt. Man dürfe Maria nicht unter
der Hand zu einem Prinzip der Milde und Barmherzigkeit, Gott dagegen zu
einem Prinzip der Gerechtigkeit und Strenge stilisieren. Das Gefühl der
Geborgenheit angesichts der Mutterimago Mariens dürfe keine Fixierung in
Infantilismus bewirken und die Reifung der Person vereiteln. Maria dürfe
nicht als Mutter erscheinen, die ihre Kinder, statt sie Gott und Christus
und überhaupt ihrer Bestimmung zuzuführen, selbstsüchtig für sich suche
(S. 24-26).

J.-H. Nicolas wirft Licht auf eine sonst selten ventilierte Frage: wie
Mariens geistliche Mutterschaft vom Gläubigen zu beantworten —, und
welcher Raum für eine besondere Verehrung Mariens dogmatisch denkbar ist
(S. 84-85) ; wie die geistliche Mutterschaft Mariens mit ihrer Initiative und
ihrer individuellen Liebe für jeden Einzelnen in die göttliche Vorsehung
(Prädestination) einbezogen ist (S. 85-87).

Die Vorträge wollen eine Anregung sein, das zu leben, was sie an Wahrheit

zeigen. Wenn sie dabei anspruchsvolle Theologie bieten, um so besser.
So allein brechen sie Brot, das nährt, und enthalten sie Salz, das vor Fäulnis
schützt. Heinrich M. Köster sac

Nicolas, Jean-H. op: La virginité de Marie. Etude théologique. Collectanea

Friburgensia. NS 34. - Fribourg/Suisse, Ed. Universitaires, 1962. 85 p.
Diese Studie beschränkt sich nicht auf den üblichen Aufweis jener

Tatsachen, welche das kirchliche Dogma von der Jungfräulichkeit Mariens
zum Inhalt hat (obwohl dieser Aufweis sorgfältig geleistet wird (S. 7-20) ;

sie stellt sich vielmehr als eigentliche Aufgabe, den Sinn dieser Jungfräulichkeit
herauszuarbeiten, was denn auch den weitaus größeren Teil der Arbeit

ausmacht (S. 21-82).
Der Gedankengang dieser Sinnsuche ist klar überschaubar. Er geht aus

von der allgemein lebendigen Wertidee der Jungfräulichkeit (für welche die



Besprechungen 141

wichtigste Literatur verzeichnet wird), analysiert ihre Elemente (S. 22-32),
bestimmt ihren Wert (S. 32-50), wendet diese Erkenntnisse auf die
Jungfräulichkeit Mariens an (S. 51-68) und setzt diese zu den übrigen Wesenszügen

Mariens (Gottesmutterschaft, geistliche Mutterschaft, Unbefleckte
Empfängnis, leibliche Aufnahme in die Verklärung) ins Verhältnis (S. 69-82).

Rühmenswert (neben der selbstverständlichen theologischen Gediegenheit

und Treue zur tradierten Glaubenslehre, die man bei P. J.-H. Nicolas
gewohnt ist) ist an dieser Arbeit die Wachheit dafür, daß heute dieser Zug
des dogmatischen Marienbildes - soll er überhaupt überzeugend und fruchtbar

bleiben - einer erhellenden Reflexion bedarf. Dies zunächst gegenüber
der Biologie, deren einschlägigen Probleme Alb. Mitterer (Dogma und Biologie,

Wien 1952) formuliert hat, womit sich N. fortwährend auseinandersetzt.
Dann wegen der Wiederentdeckung der natürlichen und religiösen Werte der
Ehe, denen gegenüber die eigene Wertqualität und die spezifische Sinndimen-
sion der (christlichen) Jungfräulichkeit neu aufweisbedürftig geworden ist.
Diese Denkanstrengung gründlich geleistet zu haben, macht diese Studie
aktuell und selbst für den kostbar, der in dieser delikaten Materie nicht
jeden Gedanken überzeugend oder vollständig findet. Wie dringlich solche
neue Mühe ist, beweist der gleichgerichtete Versuch von K. Rahner über
die virginitas in partu (den Nicolas nicht berücksichtigt : Kirche und
Überlieferung Festschrift für Geiselmann, hrsg. v. J. Betz u. H. Fries, 1960, 52-80)
und die Studie von I. F. Görres (Laiengedanken zum Zölibat, Frankfurt/M.
1962, die N. noch nicht kennen konnte).

Nicolas plädiert für eine vorgängige Entschlossenheit Mariens zur
Jungfräulichkeit im traditionellen Sinne und findet die neuerliche Bestreitung
nicht überzeugend (S. 54-58). Auf die Sinndeutung der virginitas in partu
wird besondere Mühe verwandt (S. 58-65). Nicolas sucht die Lösung in
ähnlicher Richtung wie Laurentin [Le mystère de la naissance virginale, tirage
privé 1955), zieht aber im Unterschied zu ihm lieber den Symbol- als den
Zeichenbegriff als Erklärungshilfe heran (S. 60-62). Er findet (gegenüber den
neueren Einwänden, wonach gerade die schmerzhafte Geburt besser in das
Gesamtbild der Mater dolorosa passe und überdies ein Wesenselement echter
Mutterschaft sei) umgekehrt in der schmerzlosen Geburt, die ein inneres
Moment der traditionellen Lehre von der virginitas in partu ist, die idealere
Realisierung der Mutterschaft (S. 62-65).

Die Bedeutung der Virginität im Gesamtzusammenhang der dogmatischen

Gestalt Mariens führt Nicolas auf Gedanken, welche die landläufige
Darstellung zu skizzieren versäumt, die gleichwohl für ein volles Verständnis
unerläßlich sind. Heinrich M. Köster sac


	Besprechungen

