Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)
Heft: 1
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

I. SOZIALETHIK

Utz, Arthur-Fridolin: Sozialethik. Mit internationaler Bibliographie.
Sammlung Politeia. Verdffentlichungen des Internationalen Instituts fiir
Sozialwissenschaften und Politik, Universitit Freiburg/Schweiz X. — Heidel-
berg, Kerle.

I: Die Prinzipien der Gesellschaftslehre. 1958. xx1v-524 S.

IT: Rechtsphilosophie. 1963. x1v-409 S.

Dem ersten Band dieses groBangelegten, auf fiinf umfangreiche Béande
berechneten Werkes hat J. Messner eine eingehende, 16 Druckseiten um-
fassende Besprechung gewidmet (Theologie und Glaube, 1959, Seite 172-
186), — eine Tatsache, die an sich schon dazu aus reicht,von der Bedeutung
dieses Bandes zu iiberzeugen. Seine keineswegs unbesehen gutheiBende,
sondern kritisch wiirdigende Besprechung schlieBt Messner mit den Worten:
«DaB wir iiber das Buch von Ufz so ausfiihrlich berichten, ihm dabei selbst
so oft das Wort gegeben, zugleich einige Fragen gestellt haben, mag erkennen
lassen, welche Bedeutung dem Buch zuzumessen ist. Jeder, der sich mit
den Grundfragen der Sozialethik beschiftigt, wird sich von nun ab mit
diesem Werk eingehend zu beschiftigen haben: es steht in der ersten Reihe
der Werke zur sozialethischen Grundlagenforschung» (187). Diesem Urteil
Messners stimmen wir vorbehaltlos zu und méchten das Urteil sofort auf
den soeben erschienenen Band II ausdehnen, der uns an Tiefe und Geschlos-
senheit der Gedanken und Beweisfiihrung den Band I noch zu iibertreffen
scheint. Die beiden Bidnde, und das gleiche ist fiir die drei weiteren in Aus-
sicht genommenen Bédnde zu erwarten, bieten gegeniiber dem bisherigen
sozialphilosophischen Schrifttum wirklich Neues: das bis dato vorgelegte
sozialphilosophische (= ethische) Gedankengut ist in wvielerlei Hinsicht
richtiggestellt, verbessert, weitergefiihrt; U. legt besonderes Gewicht darauf,
immer scharf zu unterscheiden, was zu unterscheiden ist, oder wo nur die
richtige Unterscheidung «durchschldgt»; dabei wird, bei aller eindeutigen
Ablehnung der Irrtiimer und Mingel, das Richtige und Wegweisende in
anderen Gesellschafts- und Rechtsauffassungen, z. B. in der Wertphilosophie,
der kantischen Transzendentalphilosophie, dem Rechtspositivismus, in sehr
abgewogener Weise herausgestellt.

Zunichst seien zwei Dinge erwidhnt, die, sowohl was die darauf ver-
wandte Arbeit als auch den in ihnen liegenden Nutzen betrifft, leicht iiber-



Besprechungen 109

sehen werden: 1) die Textanhdnge, 2) die umfangreiche Bibliographie. Im
Anhang zu Band I sind aus den Werken des hl. Thomas von Aquin — auBer
den 29 von Utz herangezogenen Texten iiber die soziale Natur des Menschen —
gemdl der zeitlichen Entstehung der Werke des hl. Thomas sdmtliche Texte
dargeboten, die sich auf das Gemeinwohl beziehen. Es sind deren 343, und
U. hat zu dieser Textsammlung, die von seinem Mitarbeiter 4. P. Verpaalen
zusammengestellt wurde, im Vorwort zu Band I (VI f.) geschrieben: «Ich
glaube nicht, daB3 auch der beste Kenner der thomistischen Soziallehre noch
einen weiteren entscheidenden Text aus Thomas von Aquin zur Lehre vom
Gemeinwohl beizubringen im Stande wire». Keine wissenschaftlich fundierte
Sozialethik, die sich an Thomas von Aquin anschlieBen oder orientieren will,
wird an dieser Textsammlung vorbeigehen kénnen. Die Bibliographie von
Band I umfaBt 75, die von Band II sogar 135 Seiten. U. hat, durch seine
Mitarbeiter, vornehmlich durch Grdfin Brigitta von Galen, unterstiitzt, aus
der unabsehbaren Menge des Schrifttums, das unméglich vollzdhlig gebracht
werden konnte, mit kundiger Hand die geeignete Auswahl getroffen; in
fettgedruckten Ziffern wird verwiesen auf die einschlidgigen Forschungs- und
Wissensbereiche, die insgesamt in einer der Bibliographie vorangeschickten
Ubersicht aufgegliedert sind, so daB der Leser unschwer herauszufinden
vermag, welche besonderen Fragen in den aufgenommenen Biichern, Schrif-
ten und Aufsdtzen jeweils erortert werden.

Band I hat inzwischen, um ein Wort aus dem Volksmund zu wieder-
holen, «das Rennen gemacht»: er wird, wie sowohl die Besprechungen als
besonders die zahllosen Zitierungen in wissenschaftlichen Arbeiten wver-
schiedenster Richtung erhdrten, von der wissenschaftlichen Welt als ebenso
unentbehrliche wie zuverldssige Grundlage auf dem Gebiet sozialethischer
Erorterung und Auseinandersetzung auBlerordentlich geschatzt. Wir be-
gniigen uns deswegen damit, einiges Wichtige aus der in Band I entwickelten
Lehre vom Gemeinwohl kurz zu skizzieren, einmal weil das Gemeinwohl den
Zentralwert, «die hochste Kategorie in der gesamten Ethik» (II 107), «die
Wesensform der Gesellschaft» (I 157) darstellt, sodann weil eine genaue
Kenntnis des Gemeinwohles ausschlaggebend ist, Lehrgehalt und Beweis-
gang der weiteren Binde zu verstehen, was sich in Band 11 an vielen Stellen
eindeutig dokumentiert (um nur ein Beispiel zu nennen, vgl. IT 160 gelegent-
lich der Begriffsbestimmung des subjektiven Rechts). Hervorgehoben seien
hier die drei Gesichtspunkte oder Eigenarten des Gemeinwohls: 1) die analoge
Sinnfiille, 2) die Dynamik, 3) die inhaltliche Bestimmung.

Das Gemeinwohl, keineswegs blo3 als duBeres, sondern unbedingt und
wesentlich als inneres Gut der Gemeinschaftsmitglieder aufzufassen, ist
«in der Vollkommenheit aller einzelnen (als verschiedenen einzelnen) ver-
wirklicht, insofern sie als Teil eines Ganzen begriffen werden» (I 156); in der
Gemeinschaft ist die sittliche Person, und zwar jede einzelne, «vollstindig
integriert», d. h. virtuell-ausdriicklich miteingeschlossen und mitausgespro-
chen (I 157), und zwar so, da3 die Gemeinschaft «durch die in ihr integrierte
sittliche Vollendung der Glieder iiberhaupt erst konstituiert» wird (II 160
169). Darin liegt, wie U. im Anschluf3 besonders an S. Ramirez herausarbeitet,
die analoge Sinnfiille des Gemeinwohles, aus der ohne weiteres ersichtlich



110 Besprechungen

wird, daB kein Gegensatz-, sondern nur ein Zuordnungs- oder Gegenseitig-
keitsverhdltnis von Person und Gemeinschaft bestehen kann und daB3 keine
einzige Person in ihrer Wiirde, ihren Grundrechten und ihrer personellen
Berufung von der Gemeinschaft ausgeklammert, iibersehen oder wie gleich-
giiltig beiseite geschoben werden darf; die Gemeinschaft wiirde sich ihres
eigenen Zieles und Auftrags berauben. Nun ist die Vollkommenheit der
Gesellschaft und in ihr der Gesellschaftsglieder ein durch und durch dyna-
misches Ziel, d. h. da ihr Endstadium «durch menschliche Téatigkeit niemals
ganz verwirklicht» wird, nur durch stdndige Hinbewegung und nur an-
nihernd zu erreichen (I 159 f.). Es heit demnach, die jeweilige konkrete
Situation bestmoglich zu gestalten, und darin beweist das Gemeinwohl
seinen «dynamischen Charakter», seine «wirklichkeitsgestaltende Kraft»
(I160). Die Zielhaftigkeit und analoge Sinnfiille des Gemeinwohles fithren
zu dessen inhaltlicher Bestimmung. Hier unterscheidet U.: 1. das menschlich
Gute als das naturgegebene Gemeinwohl, d. h. die im Gemeinwohl enthaltene
und jede Person unmittelbar angehende Wertfiille, die Gesamtheit jener
«materiellen, kulturellen und sittlichen Werte, welche die persénliche Voll-
endung aller in einem Ganzen integrievten Menschen ausmachen», die «Voll-
endung des Menschen, soweit sie iiberhaupt mit gemeinschaftlichen Mitteln
erreichbar ist» (I 174 177); 1I. das Gemeinwohl als konkreter Sachverhalt,
von U. als justum sociale, d. h. das «Sozialgerechte» bezeichnet, das «in den
vom Ziel, vom Gemeinwohl hic et nunc geforderten wirtschaftlichen, kul-
turellen und sittlichen Zustdnden der menschlichen Gesellschaft» besteht
(I 178). Ob der sicher besttaugliche Ausdruck «das Sozialgerechte» sich ein-
biirgern wird, erscheint zweifelhaft. Aber das Anliegen ist scharf gesehen und
hervorgehoben: im Unterschied zu den Normen des Gemeinschaftslebens,
die aus dem naturgegebenen menschlichen Gesamtguten herzuleiten sind,
ist das Sozialgerechte zwar «das je und je der konkreten gesellschaftlichen
Situation angemessene» und darum den Menschen aufgetragene Soll (I1177);
sein Soll-Charakter kommt jedoch aus der iibergeordneten Norm. Man muf3
U. beipflichten, wenn er recht eingehend begriindet, daB und weswegen es
schwierig ist, das jeweils Sozialgerechte zu finden (I 180 ff.), zugleich aber
betont, daB die Findung und Verwirklichung des Sozialgerechten die Frage
ist, die an jeden Politiker — man darf hinzufiigen, an jeden fiir eine Gemein-
schaft verantwortlichen Menschen, — ausdriicklich gestellt ist. —

Soweit zu bzw. aus Band I. Auch unsere Wiirdigung von Band II, also
der Rechtsphilosophie, kann nur Grundlinien nachzeichnen und einige der
vielen, von U. meisterhaft entwickelten Kern- und Leitgedanken vorlegen.
U. hat den Stoff folgendermaflen und, wie das Studium seines Buches be-
stitigt, folgerecht also aufgegliedert: 1) Die Rechtsphilosophie als Soll-
Wissenschaft vom Rechtlichen (1. Kap.); 2) Begriff und Begriindung des
Rechts (2. und 3. Kap., darunter die Naturrechtslehre); 3) Die duBerlich
erfahrbaren Rechtsquellen und ihre Anwendung in der Rechtsprechung
(4.—6. Kap., Erstellung, Wesen, Triger und Anwendung des [positiven]
Rechts); 4) Die Systematik der Rechtslehre (7. Kap., nochmalige Abgrenzung
der aristotelisch-thomistischen Naturrechtslehre gegeniiber anderen Rechts-
und Naturrechtsauffassungen).



Besprechungen - 111

Die Rechtsphilosophie zdhlt nicht zu den bloBen Seins-, sondern zu den
ausgesprochenen Soll-Wissenschaften, und es ist nicht nur méglich, sondern
iiberzeugend nachzuweisen, dal3 und wie echte Sollsidtze zustandekommen,
daB sich allgemeine Normen, Sollsdtze formulieren lassen, die zugleich Rechts-
charakter besitzen (II 13). Diese Normen sind keineswegs «leere Prinzipieny,
sondern trotz und bei aller Allgemeinheit «potentiell gefiillts, keine ein-
fachen Aussagen, sondern inhaltlich bestimmte Forderungen an die konkrete
Wirklichkeit (ebd.). Mit diesem grundsétzlichen Bescheid iiber das Rechtliche
und seine philosophische ErfaBbarkeit, welch letztere freilich, weil «Recht
erst als konkrete Forderung mdoglich ist» (II 14), nur gelingen kann, wenn die
«Erfahrung, welche die Wesensanlage der menschlichen Natur aufzudecken
vermag» (II 16), ins philosophische Forschen und Denken einbezogen wird,
legt U. das tragende Fundament seiner gesamten Ausfithrungen in Band II
und bahnt sich den Weg zur «metaphysischen» Begriindung des Recht-
begriffes. Die Nominaldefinition des Rechts wird von U., der hier wie im
ganzen 2. Band in dauernder Auseinandersetzung mit anderen Rechts-
anschauungen, die nicht mit der aristotelisch-thomistischen Philosophie «auf
dem Boden der realen Universalerkenntnis» (II 15) stehen, darunter beson-
ders mit der Rechtsauffassung der «reinen Rechtslehre» Hans Kelsens argu-
mentiert, wie folgt vorgelegt: «Das Rechtliche ist jene konkrete zwischen-
personelle Beziehung, die durch eine mehrere Personen umfassende wirksame
Norm entsteht» (II 31), oder kurz: das Recht ist die «Gesamtordnung der
Gesellschaft» (II 32). Schon in dieser Nominaldefinition erscheint ein Wesens-
element des Rechts, das nicht vernachlidssigt werden darf, daB3 ndmlich das
Recht Zwangsordnung ist, aber — und das ist das Entscheidende — nicht nur
Zwang, sondern auch Ordnung, in deren Begriff der Wert ausgedriickt ist
(IT 46) : « Wenn aber», so betont U., «das Recht seine ganze Wirksamkeit im
Hinblick auf einen Wert hat, dann ist der dem Recht Unterworfene stets in
der Lage, das Recht nicht etwa nur aus dem Motiv der Furcht zu erfiillen,
somit nicht nur als ‘Uberwiltigter’ zu handeln, sondern vielmehr um des
Wertes selbst willen, der im Recht ausgesprochen ist» (ebd.). Mit letzterem
Hinweis sind wir bereits in die Realdefinition vorausgeeilt, die bei U. in vier-
facher Formulierung geboten wird: Das Recht ist 1) «ein eine Vielheit von
Menschen umfassendes durch staatliche Autoritidt auferlegtes Solly; 2) «eine
durch die Biologie, d. h. die physische Uberlegenheit des anderen geschaffene
Sollordnung, welcher sich der Schwichere gleich einem unabweislichen Muf3
unterwirft»; 3) «ein durch Vertrag, Konvention oder Tradition geschaffenes
GesellschaftsbewuBtsein, welches das zwischenmenschliche Verhalten zwin-
gend bestimmt»; 4) «ein im Gewissen des Menschen naturhaft sich aus-
sprechendes Soll, das unabhidngig von der soziologischen Anerkennung
soziale Werte fordert» (II 36 ff.). Man erkennt leicht, daB den drei ersten
Realdefinitionen nur und erst in Anwendung und Ubereinstimmung mit der
vierten die Bewandtnis einer rechten Definition zuerkannt werden kann,
anders gesagt, daB die Wirksamkeit und Giiltigkeit des Rechts unausweich-
lich davon abhidngen, daB die konkrete Rechtsnorm auf eine «héchste und
letzte Rechtsnorm» (II 59) zuriickgefiihrt wird, eine Riickfithrung, die fehl-
schlagen oder unzureichend bleiben muB, solange das Recht nicht in Gottes



112 Besprechungen

ewigem Gesetz und im Naturgesetz verankert gesehen wird. Alles Recht
schlieBt als konkrete, sozialwirksame Norm (II 63), als «wirksame Friedens-
ordnung» (II 124) die konstituierende und sanktionierende Funktion der
Autoritdt ein (IT 121). Das ewige Gesetz Gottes, so wie Augustinus und
Thomas es verstanden haben, ist allein die letztlich verbindliche «Grund-
norm, die in sich absolute Gerechtigkeit und absolute Wirksamkeit vereint»
I1 72); es allein ist in einem zugleich Rechtsquelle und Rechtsnorm.

Mit dem Hinweis darauf, daBl Gottes ewiges Gesetz, um wirklich fiir uns
Norm zu sein, irgendwie «naturhaft» in uns selbst existieren muB (II 76), daB
Gott darum die menschliche Vernunft «nicht nur mit reinem Seinserkennen
begabt, sondern auch mit normativer Kraft ausgestattet hat» (IT 72), leitet
U. iiber zu Ausfithrungen iiber das Naturgesetz, die fiir manchen iiber-
raschend und vielleicht fremdartig klingen werden. U. unterstreicht ndmlich
sehr stark, daBl «das Naturgesetz sich nicht einfach in Form von allgemeinen
Vernunfts- und Rechtssdtzen formulieren 148t», dal vielmehr sein oberstes
Gesetz lautet: «Das als verniinftig Erkannte muB erfiillt werden» (II 78).
Damit sind weder die Notwendigkeit noch die Moglichkeit allgemeiner Natur-
rechtsprinzipien bestritten, wohl aber ist der Akzent von den meist als
letztgiiltig angesehenen Prinzipien auf die héhere Ebene der Naturveran-
lagung unserer praktischen Vernunft, « Verniinftiges fordern und gebieten zu
kénnen», verschoben (ebd.). In scharfer Abgrenzung dessen, was die Vernunft
aus sich kann, und dessen, was innerhalb und seitens der menschlichen
Gemeinschaft fatsdchlich an naturrechtlichen Weisungen formuliert wird,
in voller Wiirdigung und Einbeziehung sowohl des RechtsbewuBtseins der
Gesellschaft als auch der Natur der Sache als normgestaltender Wirklichkeit,
bespricht U. die heute so im Vordergrund stehende Frage nach der Unter-
scheidung der Naturrechtsprinzipien (univoke und analoge), nach dem abso-
luten und relativen, primidren und sekundédren Naturrecht, nach der Gerech-
tigkeit, die er «als Idee mit dem Gemeinwohl als letztem Ziel» gleichsetzt
(IT 107), sowie nach dem Verhiltnis von Recht und Moral: das Sittliche ist
«als Grund der rechtlichen Beziehungen anzusehen» (II 111). Moral und
Recht sind keine getrennten Bezirke, sondern nur gedanklich verschiedene
Bereiche des menschlichen Handelns und Verhaltens; zwar gehe das Recht
nicht die Héhenpfade des Sittlichen, aber dennoch sei die Grenzmoral «nicht
das Ideal der Rechtspolitik», denn «das Minimum sittlicher Werte im Recht
kann nur verteidigt werden im Sinne der Riicksichtnahme auf jene Freiheit,
die bona fide gewisse sittliche Werte der absoluten Ordnung ablehnt» (IT 113).
Sehr wichtig, weil in der heutigen Rechtslehre auBerordentlich stark betont
und umfochten, scheint uns das zu sein, was U. an mehreren Stellen zur
Natur der Sache ausfiihrt. Er erklirt sie, sofern sie «wirksame soziale Norm
wird» (IT 99), durchaus im Sinne oder als Anspruch des Naturrechts, aber
unter der Bedingung, dal sie nicht von der materiellen Situation, sondern
von der iibergeordneten naturrechtlichen Norm her gesehen wird. Darin
liegt u. a. die Bedeutung des Geschichtlichen fiir das Naturrecht: «Die kon-
krete Natur der Sache verlangt darum Beriicksichtigung, weil sie zum Prinzip
gehort, entweder aufgrund reiner Subsumtion oder aufgrund der Analogie.
So versteht man, daB beim Naturrecht, d. h. bei aller konkreten Prinzipien-



Besprechungen 113

bildung immer etwas Geschichtliches mitspielt» (II 88). Es ist also nicht an
dem, als konne der Naturrechtler unbekiimmert um Erfahrung und ge-
schichtliche Entwicklung argumentieren; nur jene Rechtsbegriindung ent-
spricht jedoch der Naturrechtsauffassung, die «iiber den tatsichlich wirk-
samen Gesellschaftsnormen, d. h. den Rechtsquellen, die Idee einer Gerechtig-
keit und somit eine apriorische sittliche Norm als rechtsrelevant» betrach-
tet (220).

Indem das Recht als wirksame Friedensordnung, als Gesamtordnung
der Gesellschaft bezeichnet wurde, war das Gemeinwohl als der Mittelwert,
von dem Recht und Rechtsordnung gleichsam getragen werden, einschluf3-
weise bereits mitgenannt, weswegen U. in den bisher referierten Abschnitten
mehr als einmal auf das Gemeinwohl ausdriicklich zuriickgreift. Vielleicht
noch schirfer, und das ist aufgrund der Fragestellung nicht anders zu er-
warten, tritt der Gemeinwohlbezug im 2. Abschnitt des Bandes hervor, der
sich mit der positiven Gesetzgebung und der Anwendung des natiirlichen
wie des positiven Rechtes beschidftigt. Die menschliche Autoritdt, um nur
einiges aus diesem Abschnitt zu beriihren, besitzt die Befugnis, das Sozial-
gerechte (also das konkrete Gemeinwohl) genau zu umschreiben, und zwar
«nicht etwa in Form einer Wahrheitsaussage, sondern einer Norm, eines
Befehls» (IT 121): das Gemeinwohl in seiner analogen Sinnfiille (vgl. oben)
ist mithin oberste und unabweisbare Richtschnur des positiven Gesetzgebers;
denn das Sozialgerechte ist nur durch konkrete Festlegung zu bestimmen,
die jedoch bei Strafe, innerlich unwahr und ungiiltig zu werden, der analogen
Sinnfiille des Gemeinwohls entsprechen muB3. Dem menschlichen Gesetzgeber
obliegt — und das ist beim heutigen Kampf um staatlich-politische Macht-
entfaltung und Machtvollzug von grolem Belang — die Befugnis, das Gemein-
wohl einerseits zu interpretieren, andererseits «mit verniinftiger Uberlegung
die konkrete Natur der Sache rechtssicher und rechtswirksam zu konsti-
tuieren» (ebd.) und schlieBlich «Garant der Durchfiithrung zu sein» (Sanktion;
ebd.). Der positive Gesetzgeber erscheint demnach als «neuer Rechtsschépfer,
sein Tun als «neue Rechtssetzung» (II 121 {.). In diesen und dhnlichen Worten
ist nicht nur die besondere Bedeutung des positiven Gesetzes aufgezeigt, die
fiir die Gesellschaft unerlaBlich notwendig ist, Rechtssicherheit zu schaffen,
die mit dem Naturgesetz allein nicht gegeben ist, sondern auch die im Natur-
gesetz enthaltene Forderung und Erméchtigung, «die natiirlichen Prinzipien
zu konkreten, wirksamen Ordnungsnormen umzugestalten» (II 143): der
Weg zum positiven Gesetz geht demnach aus vom Naturgesetz. U. definiert
das positive Gesetz: «Die von der tatsdchlich wirksamen staatlichen Autoritit
erlassenen mit dem vorgegebenen Gemeinwohl in Einklang stehenden ober-
sten Rechtsnormen» (II 125). Die gesetzgebende Tatigkeit, im Vollsinn des
Wortes Recht und Aufgabe der staatlichen (oder iiberstaatlichen) Autoritit,
findet ihre Fortsetzung und praktische Anwendung nicht nur in der mit der
Exekutive betrauten Verwaltung, sondern viel eigentlicher und unmittel-
barer in der Tétigkeit des Richters, in der Rechisprechung. In dem schon
lange wihrenden und wahrscheinlich nie aufhérenden Streit um die recht-
liche Bewandtnis und Funktion des richterlichen Urteils entscheidet sich U.
eindeutig dafiir, daB der Richter rechisschopferisch titig ist: sein Amt besteht

8



114 Besprechungen

nicht in bloBer Beweiserhebung, sondern im Urteilen, d. h. in der Umformung
eines Rechtssatzes in eine konkrete, dem Einzelfall zugeschnittene Anweisung
(IT 140). Das beweist die Tatsache, «dal3 die Gesetze selbst dann und wann
den Richter durch ‘kann’-Formulierungen auffordern, das konkret Gerechte
selbst zu finden» (ebd.). Ungeachtet des ausgesprochen wissenschaftlich-
philosophischen Charakters der «Rechtsphilosophie» finden sich in diesem
Abschnitt, wenn der Ausdruck erlaubt ist, «goldene Worte» an und fiir den
Richter (vgl. auch im Art. «Schuld und Strafe», II 192 ff.). Wir zitieren:
«Allerdings identifiziert sich der Richter mit den Grundsdtzen des geschrie-
benen Gesetzes, um von da aus im Urteil gerecht zu sein. Nun steht aber jede
Gesetzgebung in Funktion zu unserem allgemeinen Gerechtigkeitsstreben.
Der Richter wird sich also, wenn er wirklich den tieferen Sinngrund des
Gesetzes erfassen will, vom ethischen Bemiihen leiten lassen miissen, gerecht
im Vollsinn des Wortes, d. h. im Sinne der menschlichen Vollverantwortung
gegeniiber der Gesellschaft zu sein. ... Der Richter kann seinen Dienst am
Recht nur erfiillen, wenn er seine Treue zum positiven Gesetz aus seinem
sittlichen Einsatz fiir die Gerechtigkeit heraus betidtigt. Er wird also dort,
wo das Gesetz seiner praktischen Vernunft freien Raum 148t, jene Auslegung
anwenden, die den nicht geschriebenen Rechtsquellen und nicht zuletzt den
Normen der Gerechtigkeit am besten entspricht» (II 148 {.).

Aus den weiteren Teilen des zweiten Bandes seien nur wenige Thesen
oder Klarstellungen referiert: die subjektiven Rechte sind zwar ihrer Idee
nach in der Gemeinschafts- und damit in der Gesamtordnung verankert,
dem konkreten Staat gegeniiber jedoch als «vorgiangig» zu bezeichnen (11 160) ;
die kleineren Gemeinschaften sind autonome Rechtseinheiten, ihre Autono-
mie ist jedoch «integrierte» Autonomie (II 174), weswegen die Aufgabe des
Staates ihnen gegeniiber zunichst in der Koordinierung, dann in der Stiitzung,
schlieBlich in der selbsttatigen Erfiillung von sozialen Zielen besteht (II 175).
Ein Vergehen gegen die soziale Ordnung kann nur echtes Vergehen sein,
«wenn es zugleich im sittlichen Sinne eine Siinde und somit mit dem eigenen
persénlichen SchuldbewuBtsein verbunden ist» (202); der Gleichheitsgrund-
satz «die Strafe muB der Schuld entsprechen» gilt nur relativ, d. h. in dem
Sinn, daB verschiedene Schuld verschieden bestraft werden muf3 (II 207).
Das von Thomas so genannte jus gentium ist entgegen der AuBerung vieler
anderer als «echtes Naturrecht» aufzufassen, mag es auch die duBBeren Ziige
eines Gewohnheitsrechtes tragen (I1 213).

Diese Besprechung sollte den Leser mit dem Inhalt besonders des
zweiten Bandes der Sozialethik von Ufz einigermaBBen bekannt machen und
die Bedeutung vorab dieses zweiten Bandes an einer Reihe von mdoglichst
durch Texte belegten Hinweisen herausstellen. AbschlieBend sei bemerkt,
daB wir die Bedeutung der von U. verfaten Rechtsphilosophie hauptsich-
lich in folgendem sehen: 1) Der Band bietet eine innerlich geschlossene Lehre
vom Wesen sowie von den Grundlagen, den Eigenschaften und Funktionen
des Rechtes. 2) Der Band erweist die Richtigkeit und Fruchtbarkeit der von
Aristoteles und Thomas gelehrten Seinsphilosophie, insofern sie sich den
praktischen Lebens- und Ordnungsfragen zuwendet (Sollwissenschaft im
Sinne der universalen Normenerkenntnis). 3) Die Ausfiihrungen von U.



Besprechungen 115

enthalten die maBgeblichen Grundnormen und dazu zahllose wirklichkeits-
bezogene Einzelbemerkungen fiir die Rechtspflege innerhalb einer natur-
gerechten Gesamt- oder Friedensordnung. 4) Mit klugem Urteil wird hervor-
gehoben, was im neuzeitlichen Rechtspositivismus als richtig gelten darf
und worin bzw. inwiefern dieser Rechtspositivismus zu einer gerechten
Friedensordnung beizutragen vermag. Dadurch daf die Grenzen gegeniiber
der Naturrechtsauffassung so scharf gezogen sind, werden die Wege auf-
gezeigt, die Maf3stibe und Ankniipfungspunkte zu finden, die den Positivis-
mus im Rechts- und damit im ganzen Gemeinschaftsleben zu iiberwinden
vermogen. EBERHARD WELTY op

I1. PATROLOGIE

Braun, René: Deus Christianorum. Recherches sur le vocabulaire de
Tertullien. Publications de la Faculté des lettres et sciences humaines
d’Alger 41. — Paris, Presses Universitaires de France, 1962. 644 p.

Unter den neuesten Veroffentlichungen iiber die Urspriinge der lateini-
schen Kirchensprache im allgemeinen und iiber Tertullian im besondern
verdient jene von René Braun, Professor an der Universitit von Algier,
ohne Zweifel einen Ehrenplatz. Der Autor sucht darin in erster Linie den
Wortschatz darzustellen, den einer der ersten lateinischen Theologen heran-
zog, um die Lehre von Gott und Christus zu formulieren, die im zweiten
Jahrhundert im Vordergrund des theologischen Interesses stand (7). Im
weitern soll dabei abgeklart werden, wie weit man in bezug auf diesen theolo-
gischen Wortschatz Tertullian eine schopferische Originalitit zuschreiben
darf und auf welche Weise die Bildung der kirchlichen Sprache des Westens
zu erkldren ist (17).

Das umfangreiche Werk weist folgende Gliederung auf: In der Einleitung
skizziert B. kurz den Stand der Forschungen iiber die Sprache Tertullians
und iiber die Urspriinge des sog. christlichen Lateins und gibt an, wie er
selbst vorgehen will, um einen niitzlichen Beitrag zur Losung der hingigen
Fragen leisten zu kénnen. — Unter den Titeln: «LLe Dieu uniquey, «La Trinité»,
«Le Fils de Dieu» behandeln die ersten drei Kapitel die wichtigsten Termini
der Gotteslehre, wie z. B. Deus, diuinitas, unitas, substantia, status, sermo
usw. — In den drei folgenden Kapiteln, die mit «La Création», «La Révélationn,
«Le Salut» betitelt sind, kommen die namhaftesten Ausdriicke zur Sprache,
die sich auf das heilsgeschichtliche Handeln des «Deus Christianorum» be-
ziehen. Nennen wir als wichtigste Beispiele facere, condere, reuelare, disci-
plina, traditio, salus, resurrectio. — Die verschiedenen Worte oder Wort-
gruppen werden in den einzelnen Kapiteln mehr oder weniger nach dem
gleichen Schema besprochen: Kurzer Hinweis auf das betreffende Thema
der Bibel; Vorgeschichte des lateinischen Ausdruckes in der Volkssprache,



116 Besprechungen

den Klassikern, den alten Bibeliibersetzungen und andern friihchristlichen
Schriften; Gebrauch durch Tertullian und Nachleben. — Die Arbeit schlieBt
mit der Zusammenfassung, drei Exkursen, von denen der erste sich mit der
Chronologie der Werke Tertullians befaBt, einer reichhaltigen Bibliographie,
mit den Indices Verborum et Auctorum antiquorum, sowie dem Inhalts-
verzeichnis.

Auf Grund seiner eingehenden Darlegungen, die stets von einer erstaun-
lichen Kenntnis der einschldgigen Literatur gefiihrt werden und immer auf
einer meisterhaften Handhabe der philologischen Methoden beruhen, kommt
der Autor zu einem doppelten Ergebnis. Einmal kann er allgemein feststellen:
Der groBle afrikanische Schriftsteller darf nicht als der Schépfer des kirch-
lichen Lateins betrachtet werden; er hingt vielmehr selbst weitgehend von
der Tradition der westlichen Kirchen sowie von gewissen christlichen Sekten
ab (547). Diese allgemeine Feststellung wird durch eine Liste von lexikalen
und semantischen Neubildungen, die man Tertullian zuschreiben darf, und
durch eine Charakterisierung seines Wortschatzes erldutert. Fassen wir dieses
erste Ergebnis mit den Worten des Autors selbst zusammen: «Vocabulaire,
on le voit, trés proche des sources scripturaires, alimenté par la tradition
de l'’enseignement ecclésiastique, peu porté aux abstractions, fermé aux
hardiesses des Peres grecs comme des hérétiques, a la fois par une sorte de
purisme d’école et par un respect scrupuleux de I’Ecriture sainte. L’Occident
qui a été loin d’accepter toutes les créations de Tertullien en fait de vocabu-
laire théologique (p. e. salutificator), est cependant resté fideéle aux tendances
générales de son expression, du moins jusqu’au grand épanouissement du
IVe siecle. C’est que Tertullien avait été, 1a encore, fils de son temps et de
son milieu. Si original qu’il soit sur plus d’un point, son vocabulaire reflete
bien la mentalité occidentale» (554). — Das zweite Ergebnis betrifft den Ur-
sprung des Lateins der Christen. Dessen Geschichte hat folgende Etappen
durchlaufen: Jiidische Vorgeschichte mit den ersten Bibeliibersetzungen
(die Rolle der lateinischen Juden wird sehr stark betont), erste Verkiindigung
der christlichen Botschaft in der heidnischen Umgebung, Auseinandersetzung
mit der Philosophie und den verschiedenen gnostischen Strémungen (555 ff.).
Im Zusammenspiel dieser verschiedenen Faktoren kam es zu einem Wort-
schatz, der nicht mehr vom Griechischen abhédngt, nicht wenige Neubildun-
gen aufweist, allerdings mehr semantischer als lexikaler Art, und der bei aller
Neigung zu Vereinfachungen doch in wverschiedener Hinsicht auch eine
sprachliche Bereicherung in sich schlieBt (557-561).

Niemand wird erstaunt sein, am allerwenigsten der Autor selbst, daB
man nicht allen Teilen des so umfangreichen Werkes die gleich hervorragen-
den Qualititen nachsagen kann. So liegt es schon in der Natur der Arbeit,
deren Abfassung und Publikation eine lingere Zeit beanspruchten, daB nicht
iiberall die modernste Literatur verarbeitet werden konnte. So wird im
Abschnitt iiber Substantia die Arbeit von Spanneut iiber den Stoizismus der
Viter nicht herangezogen (167-199); sie figuriert nur in der Bibliographie.
Ebenso werden die Ausfithrungen von Daniélou iiber die Theologie des
Namens (Théologie du Judéo-Christianisme, 199-216) im Abschnitt iiber
Persona nicht beniitzt (207-242). — Es versteht sich ebenfalls, daB die Ab-



Besprechungen 117

schnitte, in denen B. sich auf die Arbeit anderer verlassen muBte, weniger
solid unterbaut sind als jene, wo er sich auf eigene Untersuchungen stiitzt.
Er mufite in der exegetischen und dogmatischen Literatur, die nicht strikte
zu seinem Gebiet gehort, eine Auswahl treffen, die da und dort hitte gliick-
licher sein kénnen. Man mag sich z. B. fragen, warum der Autor den Artikel
«Kyrios» des DBS nicht zitiert. Auch sonst wird dieser Dictionnaire wenig
beniitzt, wihrend das kleine Vocabulaire Biblique von von Allmen, das bei
allen seinen Qualititen doch etwas summarisch bleibt, recht oft konsultiert
wird. Auch der Artikel von K. Rahner « Theos im NT» hitte helfen kénnen,
die Problematik der Gotteslehre tiefer zu erfassen. Im Abschnitt iiber Traditio
verlieB sich der Autor allzu sehr auf einen Artikel von Vellico (aus dem Jahre
1935!), wenn er schreibt: «Le Concile de Trente définit les Ecritures et les
traditions non écrites comme étant les deux sources de la doctrine révélée»
(426 n. 4). Nebenbei sei bemerkt, da3 die Sermones Leos des GroBen nicht
von Leclercq, sondern von Dolle herausgegeben worden sind (cf. 231 n. 1). —
Weniger schnell wird man es dem Verfasser zugute halten, da3 er seinen
Stoff etwas willkiirlich abgrenzt und ihn nach einem Plan darbietet, der zu
sehr an die spidtere Theologie erinnert. Es ist wahr, er kann sich auf die
Unterscheidung von «regula fidei» und «disciplina» berufen, mit der Tertullian
selbst die Lehre von Gott und Christus von der Lehre iiber den Heiligen
Geist, die Kirche und die Sakramente, das Martyrium und das christliche
Leben unterscheidet (26 f. 424 f.). Aber einmal stammt diese Unterscheidung
aus der montanistischen Zeit, in der sich Tertullian gegen den Vorwurf der
Hairesie verteidigen muBte (cf. 424), betrifft also nicht notwendig sein ganzes
Werk. Dann wird sie auch sachlich nicht so strikte sein. Jedenfalls gibt es
eine ganze Reihe von Vokabeln, die in beide Gebiete einschlagen, z. B.
sacramentum, spiritus, resurrectio, traditio, testimonium (dieses Wort wird
nicht eigens studiert). In gleicher Weise ist zuzugeben, daf3 sich die Eintei-
lung des Stoffes auf die eine und andere Anspielung Tertullians selbst stiitzen
kann. Vermag jedoch die Einteilung des 1. Kapitels zu befriedigen: «Notion
de la divinité» — «Définition de la nature divine» — «Attributs absolus» —
«Attributs relatifs»? Konnte man nicht vielleicht doch eine Einteilung
finden, die sich aus den Tendenzen Tertullians selbst ableitet? Was ist erst
vom Abschnitt iiber die Inkarnation zu sagen, der in der Theologia und nicht
in der Oikonomia figuriert?

Diese Kritiken wollen indes in keiner Weise den hervorragenden Eigen-
schaften der Arbeit B.s Eintrag tun. Sie betreffen viel mehr Dinge, die
man, — ich denke da vor allem an die Theologen, — auch noch gerne hitte,
weniger an das, was uns der Autor als Philologe schenken konnte und wollte.
Seine Arbeit als Ganzes darf als ausgezeichnetes Hilfsmittel fiir das Studium
der frithchristlichen lateinischen Kirchenschriftsteller gewertet werden, und
das um so mehr, als auch die duBlere Prisentation von erster Qualitit ist.

BAsIiL STUDER osb



118 Besprechungen

Cantalamessa, Raniero ofmcap: La Cristologia di Tertulliano. Paradosis
18. — Friburgo/Svizzera, Ed. Universitarie, 1962. x1v-213 p.

Auch wenn die Christologie der Kirche in erster Linie von den Vitern
des Ostens erarbeitet worden ist, haben doch auch die westlichen Kirchen-
schriftsteller wesentlich dazu beigetragen. Unter ihnen nimmt Tertullian
zweifelsohne den Platz eines Initiators ein. C. hat sich nicht gescheut, seine
Doktordissertation diesem schwierigen Autor zu widmen und zu untersuchen,
welches sein Platz in der Geschichte der christologischen Dogmen ist.

Auf den ersten Blick mag es etwas befremden, daB der Verf. die Ergeb-
nisse seiner Untersuchungen nach dem klassischen, in der Definition von
Chalzedon begriindeten Schema vorlegt. Die Uberschriften der vier Teile
lauten ndmlich: «Cristo figlio di Dio» (Gottheit Christi). — «Cristo figlio dell’-
uomo» (Menschheit Christi). — «Le due sostanze di Cristo». — «Unita e
dualitd di Cristo». Dazu erinnern auch die weitern Unterteilungen an scho-
lastische Fragestellungen, so vor allem Kap. 5 (2. Teil): «Umanita reale di
Cristo». —«Umanita perfetta di Cristo». — «La santita dell’'umanita di Cristo».
Doch es ist gleich ersichtlich, daB C. die betreffenden Fragen ganz im Zu-
sammenhang mit dem geschichtlichen Kontext behandelt. So stellt er den
«Sohn Gottes» des Tertullian den Mittlergottheiten des Heidentums gegen-
iiber, zeigt den antignostischen und antimarcionitischen Charakter seiner
Darlegungen iiber den «Menschensohn» auf, arbeitet die Herkunft der «Zwei-
Substanzen-Lehre» klar heraus und erkldrt die Lehre von der Einheit und
Zweiheit in Christus aus der antimonarchianischen Polemik Tertullians. Die
fein abgewogenen Feststellungen, die er dabei zu den verschiedenen Themen
zu machen weil3, wirken um so iiberzeugender, als sie sich auf eine ausge-
zeichnete Kenntnis der einschlidgigen Literatur und einen gesunden kritischen
Sinn stiitzen.

Man mag dem entgegenhalten, dal3 es bei diesem Vorgehen trotzdem
schwer ist, der Gefahr zu entgehen, jenen Fragen zu viel Beachtung zu schen-
ken, die uns aus spdtern Fragestellungen heraus interessieren, und jene zu
vernachldssigen, die Tertullian selbst beschdftigten. Und man mag es dabei
bedauern, daB3 das konkrete Christusbild, das, was Tertullian von seinem
Erloser dachte, zu wenig hervortritt. Doch dazu ist einmal zu beachten, da@3
sich bei Tertullian selbst schon so etwas wie ein scholastisches Interesse
abzeichnet. Nehmen wir z. B. die Fragestellung: «Quis Deus in ea natus?
sermo et Spiritus qui cum sermone de Patris voluntate natus est. Igitur
sermo in carne; tum et de hoc quaerendum quomodo sermo caro sit factus,
utrumne quasi transfiguratus in carne an indutus carnem» (Adv. Prax. 27, 6)
(vgl. S. 72). Oder beachten wir die Tatsache, daB Tertullian selbst in den
spatern Schriften lieber auf abstraktere Formeln zuriickgriff, um die gott-
liche und menschliche Wirklichkeit in Christus auszudriicken (vgl. S. 94 ff.).
Vor allem aber ist zu sagen, dall es dem Verfasser selbst anheimgestellt war,
eine mehr theologische Ausrichtung seiner Arbeit zu wéahlen. Dal3 eine solche
Beschrinkung nicht nur moéglich, sondern auch rein vom historischen Stand-
punkt niitzlich war, zeigt uns ein Vergleich mit dem fast gleichzeitig er-
schienenen Werk von R. Braun, Deus Christianorum, das allerdings nicht nur



Besprechungen 119

die Christologie umfaft. Wenn die beiden Autoren oft zu dhnlichen Resul-
taten gelangt sind, so erweist sich doch, daBl gerade die strikte dogmen-
geschichtliche Fragestellung von C. dazu fiihrte, gewisse Fragen auch histo-
risch zu vertiefen. Ich denke da besonders an die Analyse der bekannten
Formel:» ... videmus duplicem statum non confusum sed coniunctum in una
persona» (Adv. Prax. 27, 11) (Vgl. Braun, 314 {f. und Cantalamessa, 150-176).
C. bemiiht sich da nicht nur, die Herkunft des theologischen Terminus
«persona» abzukldren, sondern beweist auch, daB die Formel «una persona»
einen trinitarischen und nicht einen christologischen Sinn hat.

Wenn auch von den Mingeln der Arbeit die Rede sein soll, méchte ich
auf zwei Kleinigkeiten hinweisen. Einmal hitte man in bezug auf den Begriff
«xpdotg» priazisieren konnen, dal er bei den spatern Vitern nicht nur stoische,
sondern auch neuplatonische Elemente einschlieBt (vgl. S. 148 f. n. 3, und
dazu meine Arbeit «Die theologische Arbeitsweise des Johannes von Damas-
kus», 112, n. 52). Weiter wire es von Vorteil gewesen, fiir die Gegeniiber-
stellung von «persona» und «nomen» (S.164) J. Daniélou, Théologie du
Judéo-Christianisme, 199-216: Le nom, heranzuziehen.

Andere werden vielleicht noch wichtigere Liicken finden. Doch das
wird sie nicht hindern anzuerkennen, daf3 C. im Rahmen, den er sich selbst
gesteckt hat, solide und gediegene Arbeit geleistet hat. Mit ihren verschie-
denen Indices stellt seine Untersuchung sicher ein wertvolles Arbeitsinstru-
ment dar und reiht sich ehrenvoll in die Sammlung «Paradosis» ein.

BasIL STUDER osb

Colson, Jean: Klemens von Rom. — Vial, Jean-Louis: Ignatius von An-
tiochien. Aus dem Franzdésischen iibertragen v. Elisabeth Klein, unter Mit-
arbeit v. Hans Kluge. Die Kirchenviter, ihr Leben u. Zeugnis. Stuttgart,
Schwabenverlag, 1962. 109 u. 110 S.

Es ist ein sehr lobenswertes Ziel, das sich die Sammlung «Die Kirchen-
viter, ihr Leben und Zeugnis» gesetzt hat, weitern Kreisen die «Klassiker
unseres Glaubens» zugidnglich zu machen. Die vorliegenden ersten beiden
Bindchen, die den heiligen Klemens von Rom und Ignatius von Antiochien
gewidmet sind, sind der franzdsischen Sammlung «Die Kirche von heute
und gestern» entnommen.

Das erste enthidlt die Darstellung des Lebens und der Personlichkeit
eines der ersten Pdpste und dazu den vollstindigen Text seines Briefes an
die Korinther. Wenn die Einfithrung auch etwas straffer aufgebaut sein
koénnte, — die Titel der deutschen Ausgabe entsprechen nicht immer ganz
dem Inhalt der Abschnitte, — bietet sie doch ein gutes Bild des Heiligen und
seiner Zeit. Wie es vom Autor zu erwarten war, sind besonders die Aus-
fiihrungen iiber die hierarchischen Verhidltnisse der Kirche um die erste
Jahrhundertwende sehr gediegen. Die Ubersetzung des Textes ist wort-
getreu, aber trotzdem gut deutsch. Die Anmerkungen dazu sind etwas spir-
lich; die Schriftzitate sind, — und zwar nicht vollstindig, — nur durch An-
fiihrungszeichen gekennzeichnet.

Das zweite Bandchen ist gleich eingeteilt. Die Einfiihrung ist indes etwas
langatmig. Man frigt sich manchmal, ob nicht moderne Ideen in die Schriften



120 Besprechungen

des Ignatius hineingetragen werden. Dazu versteht man nicht, warum so
viele Texte zitiert werden, die dann im Textteil wiederum geboten werden.
Vor allem ist es unbegreiflich, warum fast der ganze Rémerbrief in der Ein-
fithrung steht. Es wire besser gewesen den einleitenden Teil etwas sachlicher
und kiirzer zu fassen und dafiir den vollstindigen Text aller sieben Briefe
zu geben. Die Ubersetzung der Texte hat die gleichen Vorziige. Die An-
merkungen sind indes bedeutend reicher.

Fiir die Leser der deutschen Ausgabe der beiden Kirchenviter wire
ein Hinweis auf die Edition von Jos. Fischer, Kosel Verlag, 1965, interessant
gewesen. Dies um so mehr als sich die Ubersetzungen der Texte zum Teil
und die Anmerkungen fast ganz an sie anlehnen. BAsIL STUDER osb

Egli, Beat: Der vierzehnte Psalm im Prolog der Regel des hl. Benedikt. —
Sarnen, L. Ehrli, 1962. 134 S.

Einleitend legt der Verf. den Stand der Forschung iiber die Benedik-
tinerregel im allgemeinen und ihr Verhdltnis zur Magisterregel im besonderen
dar. Im Sattel sitzt der Verfasser, sobald er den Prolog analysiert und ihn
mit der Regula Magistri vergleicht, auf die er irgendwie zuriickgeht. Die
wichtigste Erkenntnis ist, daB der Prolog den ganzen Psalm 14 verarbeitet
und ihn als Zwiegespriach mit Christus, der dem pilgernden Ménch den Weg
zu Gott und zum Himmelszelt weist, auffasst. Fiir diese Deutung stehen auch
die dlteren Regelkommentare ein, schlieBlich aber auch die griechischen und
lateinischen Kirchenviter, die den Psalm auf den Weg des getauften Christen
zum himmlischen Sion beziehen. Die patristische Psalminterpretation ge-
langte wohl iiber Kassiodor zum Abt von Monte Cassino.

Die vorliegende Dissertation aus der Schule von K. Rahner (Innsbruck)
und B. Steidle (Sankt Anselm, Rom) darf als eine methodisch gliickliche und
solide Leistung betrachtet werden. Die Weite des Themas (Psalmexegese,
Kirchenvidter, monastische Literatur usw.) hédtten ein Register nicht nur
der Personen und Orte, sondern auch der monastisch-kirchlichen Begriffe
gerechtfertigt. Manche Belange, welche die Entstehung der Benediktinerregel
betreffen, werden zwar noch weiter diskutiert werden, aber die Prioritit
der Magisterregel vor der Benediktinerregel wird durch diese Einzelstudie
wenigstens in diesem Teil erhédrtet. Es ist erfreulich, daB gerade die Ménche
der schweizerischen Benediktinerkongregation sich heute den altmonasti-
schen Fragen zuwenden. Man erinnere sich an die Arbeit von W. Hafner
iiber den Basiliuskommentar zur Regula s. Benedicti (1959) und an die Studie
von G. Holzherr, Regula Ferrioli (1961), zwei Werke, an die sich die vor-
liegende Dissertation wiirdig anschlieBt. Iso MULLER osb

Guerra y Gomez, Manuel: Episcopos y presbyteros. Evolucién semantica
de los terminos énioxomecg - wpeoBitepsc desde Homero hasta el siglo segundo
despues de Jesucristo. Publicaciones del Seminario Metropolitano de Burgos.
Serie A. — Burgos 1962. 417 p.

In der gegenwirtigen Kontroverstheologie spielt die Diskussion iiber
die kirchlichen Amter im Urchristentum eine besondere Rolle. Zur Abklidrung



Besprechungen 121

der strittigen Fragen ist es ohne Zweifel wichtig, die semantische Entwick-
lung der beiden Begriffe Episkopos und Presbyteros zu kennen, die in den
apostolischen Schriften zu den wichtigsten Bezeichnungen der kirchlichen
Amter zdhlen und die in der nachapostolischen Zeit schon bald die andern
Titel verdriangten. Es ist auch klar, daf3 eine solche Untersuchung von nicht
wenig Interesse fiir die Geschichte der Mittelmeerkultur ist. Indes stellt man
sich gleich die Frage, ob das Thema nicht doch zu weit gespannt sei, und
das um so mehr, als es sich um eine Doktorarbeit handelt.

Wie sehr diese Frage berechtigt ist, erweist schon eine Uberpriifung der
zitierten Literatur. Sowohl im Kapitel {iber das Judentum wie in jenem iiber
das Christentum vermisst man wichtige Arbeiten aus der neuesten Zeit.
Ich nenne als Beispiele: R. de Vaux, Les Institutions de I’AT, 1958 u. 1960. —
Ph. Menoud, I’Eglise et les ministeres selon le NT, 1949. — H. v. Campen-
hausen, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahr-
hunderten, 1953. — R. Schnackenburg, Episcopos und Hirtenamt: Episcopus
(1949), 66-88. — J. Colson, Les fonctions ecclésiastiques aux deux premiers
siécles, 1959. — P. Joannou, Episkopoi und Presbyteroi im frithen Christen-
tum: Theol. Revue 55 (1959) 258 {., wo verschiedene Arbeiten von G. Koni-
daris besprochen werden. — Der Letztgenannte hat auch 1961 einen Artikel
veroffentlicht, der das Thema betrifft; doch war das wohl fiir eine Beriick-
sichtigung zu spit: G. Kodinaris, Warum die Urkirche von Antiochien den
mpoeat@dTo mpeoPitepov der Ortsgemeinde als 6 &nioxomog bezeichnete: Miin.
Theol. Ztschr. 12 (1961) 269-298. Es ist iibrigens nicht leicht, sich dariiber
ein Bild zu machen, welche Literatur der Autor herangezogen hat, da weder
eine zusammenhingende Bibliographie noch ein Autorenverzeichnis geboten
werden.

DaB es zu schwierig war, die ganze in Angriff genommene Materie zu
beherrschen, zeigt sich ferner in der Einteilung der Arbeit. Die Dreiteilung
Hellenismus, Judentum und Christentum, wie wir sie auch im ThWNT
finden, soll nicht beanstandet werden. Geht es indes an, die alttestament-
lichen Gegebenheiten ohne Riicksicht auf die Chronologie ihrer Quelle zu
behandeln? Auch was das NT angeht, wiinschte man mehr Riicksicht auf
die Chronologie der analysierten Texte. Vor allem ist nicht leicht verstdandlich,
warum die Untersuchung der Qumran-Texte erst im dritten Teil, in einer
Gegeniiberstellung mit den christlichen Texten erfolgt. Wenn man iibrigens
die Arbeit mit den beiden Artikeln «érnioxomog» (H.W. Beyer) und «mpes-
Butepoc (Bornkamm) im ThWNT vergleicht, kommt man nicht um den Ein-
druck herum, daB sie zu wenig von deren wissenschaftlicher Methode profi-
tiert hat. So wire es u. a. sicher auch von Vorteil gewesen, mit dem ThWNT
die Untersuchung iiber Ignatius von Antiochien hinauszufiihren. Wenn
namlich dessen Briefe fiir einen Teil der Kirchen einen Abschluf3 der Ent-
wicklung der Hierarchie bezeugen, so doch nicht fiir das ganze Urchristentum.
Anderseits hdtte man auch erwartet, dal3 die Ergebnisse dieser beiden grund-
legenden Artikel diskutiert wiirden, wo immer sie anders lauten. Vgl. z B.
die Auslegung von Mk 7, 3 auf Seite 271 1.

So wird man anerkennen, daf3 der Autor uns eine Fiille von Material
bietet, das zudem durch verschiedene Indices gut zugidnglich gemacht ist.



122 Besprechungen

Aber man wird doch den Zweifel nicht los, ob man ihm in allen Teilen seiner
Arbeit Vertrauen schenken kann. Es sei den Fachleuten der verschiedenen
Gebiete anheimgestellt zu sagen, wo dies geschehen kann. Noch zwei Bemer-
kungen zur Darstellung. In der Zitierung der fremdsprachigen Literatur
kommen zu viele Druckfehler vor (vgl. z. B. S. 263, n. 1). Sodann ist uner-
findlich, wieso der Lauftitel links von Anfang bis Ende den Namen des
Autors wiederholt und im zweiten und dritten Teil (anders im ersten) rechts
jeweils der Titel des betreffenden Teiles steht. BasiL STUDER osb

Guillaumont, Antoine: Les «Kephalaia Gnostika» d’Evagre le Pontique
et I'histoire de I’origénisme chez les Grecs et chez les Syriens. Patristica Sor-
bonensia 5. — Paris, Ed. du Seuil, 1962. 366 p.

Als im Frithjahr 1963 Prof. A. Guillaumont an der Sorbonne seine These
iiber Euagrios und den Origenismus vorlegte, war man darauf gespannt, was
er an Kritiken zu horen hdtte. BesaB er doch schon dank seiner bereits ver-
offentlichten Arbeiten und seiner gediegenen Vorlesungen an der Ecole
Pratique des Hautes Etudes den Ruf eines ausgezeichneten Gelehrten. Tat-
sdachlich stellte die illustre Jury unter dem Prédsidium von Prof. H. I. Marrou
noch verschiedene weitere Anspriiche. Doch das aufrichtige und herzlich
ausgesprochene Lob iiberwog bei weitem die Aussetzungen. So kam man um
den Eindruck nicht herum, es sei schwer zu sagen, wo die Ehre grofer sei:
auf Seite von Prof. A. Guillaumont, der die héchste Auszeichnung der
Sorbonne entgegennehmen durfte, oder auf Seite der Universitdt von Paris,
die die vorziigliche Arbeit eines Directeur d’Etudes a 1’Ecole Pratique des
Hautes Etudes zu ihren besten Thesen zdhlen darf. Jedenfalls rechnete es
sich Prof. Marrou als eine Ehre an, die Arbeit in seiner Sammlung « Patristica
Sorbonensia» herausgeben zu koénnen.

Um in die Problematik seiner Studie einzufiihren, charakterisiert der
Verf. in der Einleitung die « Kephalaia Gnostika» des Euagrios nach ihrem
Platz in dessen Gesamtwerk, ihrer literarischen Eigenart und ihrem Inhalt.
Es handelt sich um sechs Kenturien, die mit den Kenturien des « Praktikos»
und jenen des «Gnostikos» ein Ganzes bilden und die metaphysische Grund-
legung der geistlichen Lehre des Euagrios umfassen. Abgesehen von einer
gewissen Anzahl von Fragmenten des griechischen Urtextes, ist das Werk
nur in zwei syrischen und einer armenischen Ubersetzung erhalten. Die
geschichtliche Bedeutung dieses Werkes nun, seine Beziehungen mit dem,
was man um 400 als Origenismus bezeichnete und auf dem 5. allgemeinen
Konzil (553) verurteilte, sowie sein Einflul bei den Syrern machen den Gegen-
stand der Untersuchung aus. Es geht also nicht in erster Linie um das Ver-
hiltnis von Euagrios und Origenes und noch weniger um die Frage, wie weit
der sog. «Origenismus des Origenes» als heterodox bezeichnet werden muf,
auch wenn vielleicht manches Licht auch auf diese Fragen fallen wird. Ander-
seits ist es dem Verf. auch nicht darum zu tun, den ganzen Euagrios zu
behandeln. Seine Absicht ist es nur, den «Origenismus» der «Kephalaia
Gnostika» und seine Rolle in der Geschichte der griechischen und syrischen
Kirchen darzustellen.



Besprechungen 123

Dieser Themastellung entsprechend teilt G. seine Arbeit in zwei Haupt-
teile ein. Im ersten behandelt er Euagrios und die origenistischen Streitig-
keiten bei den Griechen, im zweiten Euagrios und die antiorigenistische
Polemik bei den Syrern. Der erste Hauptteil selbst umfaBBt drei Kapitel.
Zuerst gelangen die engen Verbindungen zur Darstellung, die Euagrios mit
jenen Leuten unterhielt, die gegen Ende des vierten Jahrhunderts als Orige-
nisten verschrieen wurden. Es zeigt sich dabei, daB Euagrios inmitten dieser
origenistischen Bewegung stand. Im weitern wird das Verhiltnis zwischen
dem, was Hieronymus, Theophilos u. a. als Origenismus brandmarkten, und
den «Kephalaia Gnostika» untersucht. Als Ergebnis stellt sich heraus, daB
dieses Werk als wichtiger Zeuge des um 400 verurteilten Origenismus an-
gesehen werden muf}, auch wenn es in der Bildung dieser Bewegung kaum
eine wichtige Rolle gespielt haben kann. Das dritte Kapitel schlieBlich ist
der origenistischen Kontroverse des sechsten Jahrhunderts gewidmet. Es
leistet den Nachweis dafiir, da3 die « Kephalaia Gnostika» am Anfang dieser
Kontroverse stehen und den Hauptgegenstand der Anathematismen von
553 ausmachen. Die Verurteilung von Konstantinopel brachte es denn auch
mit sich, daB der griechische Text dieses spekulativen Werkes rasch ver-
schwand. — Bei den Syrern hingegen fand das Werk ein anderes Schicksal,
wie der zweite Hauptteil zeigt. Sowohl Monophysiten wie Nestorianer waren
dem Origenismus gegeniiber nicht weniger feindlich eingestellt als die Grie-
chen. Eigenartigerweise jedoch wurde Euagrios durch sie dennoch sehr
hoch eingeschiatzt. Diese Tatsache, die sich aus dem ersten Kapitel ergibt,
findet im zweiten Kapitel eine erste Erklirung. Von den beiden uns erhal-
tenen syrischen Ubersetzungen stellt die allgemein angenommene, die sehr
wahrscheinlich auf Philoxenos von Mabbug (gegen 500) zuriickgeht, eine
bewuBt vom Origenismus purgierte Ausgabe dar, wihrend die andere Uber-
setzung, die den urspriinglichen Text wiederherstellen wollte, von den
orthodoxen Kreisen, wenn auch zu Unrecht, als Falschung hingestellt wurde.
Eine Erginzung zu dieser Erklarung bietet das dritte Kapitel, in dem auf-
gewiesen wird, wie die syrischen Kommentare die origenistischen Reste in
der allgemeinen Ubersetzung noch im orthodoxen Sinne umdeutete. Das
letzte Kapitel spricht von Stephan Bar Stidailé, der den Origenismus des
Euagrios um 500 in einer extremen Form vertrat, dessen Lehre aber nur
unter dem Namen des Hierotheos, des angeblichen Lehrers des Dionysios
Areopagites sich durchsetzen konnte. — Wahrend so die Griechen von den
Werken des Euagrios nur die rein aszetischen bewahrten, wurden bei den
Syrern auch die spekulativen «Kephalaia Gnostika» wenigstens in einer
purgierten Ausgabe weiterverbreitet. Auf diese Weise behielt die Lehre des
Euagrios bei den Syrern einen tiefern Widerhall. Dazu wurde sie von ihnen
trotz der vielen Korrekturen in einem groBeren Umfange und damit mehr
in der urspriinglichen Einheit von aszetischen und metaphysischen Auf-
fassungen iibernommen. Doch in welchem MafBle sich die Purgierung auch
vollzog, immer miissen wir darin jenen Assimilierungsproze3 sehen, durch
den die Lehre des Euagrios so gut wie jene seines Meisters Origenes in das
Glaubenserbe der Kirche einverleibt wurden. So lautet das Endergebnis.



124 Besprechungen

Es ist kaum eigens zu betonen, daB diese summarische Ubersicht nicht
den ganzen Reichtum der von Anfang bis SchluB &duBerst interessanten
Untersuchung wiedergibt. Prof. Marrou hat bei der Verteidigung der These
mit Recht darauf hingewiesen, daB oft nur nebenbei, in manchen ausfiihr-
lichen Anmerkungen, Darlegungen von Einzelfragen geboten werden, die
mindestens so gut wie mancher Zeitschriftenartikel es verdienen wiirden,
in den Bibliographien eigens vermerkt zu werden. Nennen wir z. B. die Aus-
fihrungen iiber die Monchsschriften des vierten und fiinften Jahrhunderts.
Diese Fiille wird indes sehr iibersichtlich und in einer gepflegten und doch
klaren Sprache dargeboten. Es handelt sich wirklich um eine Synthese und
nicht um eine Anhdufung von Stoff. Unter den Aussetzungen, die bei der
Verteidigung erhoben wurden, sind zu erwdhnen, da3 das von Kaiser Justi-
nian gebotene Bild nicht ganz der Geschichte entspreche (Marrou) und da@3
das literarische Genus des « Kephalaion» noch héatte genauer bestimmt werden
kénnen (Puech). Andere Kritiken betrafen die Beurteilung des Origenes und
die ungeniigende Beriicksichtigung von andern antiorigenistischen Schriften
und andern origenistischen Autoren wie Didymos dem Blinden. Doch darf
der Verf. darauf wohl mit Recht antworten, daf3 er sein Thema nicht so weit
fassen wollte. Vielleicht kénnte man trotzdem noch darauf hinweisen, dal3
auch Sulpicius Severus in seinem ersten Dialog uns ein interessantes Zeugnis
iiber den Origenistenstreit in Alexandrien liefert (CSEL 1, 157 ff.). Ebenso
ist zu vermerken, daBl die Beurteilung des Origenes durch Gennadius (S. 93,
n. 53) sich an eine AuBerung von Hieronymus anlehnt (Apol. adv. lib. Rufini:
ML 23,477). SchlieBlich hdtte auch Stavridis Th., Al ’Qpuyevictical “Epidec,
Athen, 1958 (vgl. RHE 61 (1961) 358) herangezogen werden sollen.

BASIL STUDER osb

Guy, Jean Claude sj: Unité et structure logique de la Cité de Dieu de saint
Augustin. (Etudes augustiniennes.) — Paris 1961. 158 p.

Die vorliegende Untersuchung iiber De Civitate Dei will nicht einen
Kommentar dieses Werkes, sondern eine Einfiihrung bieten, die die innere
Verkniipfung der Gedanken Augustins aufdeckt. Der Verfasser setzt die
grundlegende Einheitlichkeit des Werkes trotz der verschiedenen Digres-
sionen voraus und unterstreicht auch den Zusammenhang der beiden Teile
(Buch 1-10, 11-22), in welchen das Thema zundchst mehr von aullen (Er-
scheinungsbild des Christentums vor der heidnischen Welt), dann mehr von
innen (Offenbarungsschau der christlichen Religion) in einem Rahmen ent-
wickelt wird, der die blofe Apologetik wegen des Falls von Rom bei weitem
iibersteigt. Die Methode Augustins gegen die Heiden ist dadurch gekenn-
zeichnet, daB er negativ im Heidentum den Abstand, ja den eigentlichen
Gegensatz zwischen angestrebtem Ziel und der tatsdachlichen Wirklichkeit
aufdeckt, um dann positiv zu zeigen, wie das Christentum die wahren Inspi-
rationen des Heidentums allein erfiillt. Ausfiihrlicher bespricht Guy die
kontrovertierte Frage nach der «dritten Stadt», die fiir die Interpretation
der Biicher 15-22 von Bedeutung ist, wobei er sich mit Marrou wohl mit
Recht gegen die Deutung Journets wendet: «Le tertium quid ne peut étre



Besprechungen 125

congu comme un troisieme élément qui viendrait se surajouter aux deux
autres, faire nombre avec eux, et que ’on devrait situer a mi-hauteur entre
les deux cités. Non, le tertium quid ... n’est pas autre chose par rapport aux
deux cités. Il est les deux cités, dans I’état intermédiaire entre leur naissance
dans la pensée de Dieu et dans le péché initial de I’ange et de I'homme, et
leur fixation au jour du Jugement» (S.121). Der Hauptwert des Buches
diirfte darin liegen, daB3 es ein brauchbares Hilfsinstrument fiir die Arbeit
an De Civitate Dei ist. MagNus LOHRER osb

Keleher, James P.: Saint Augustine’s notion of schism in the Donatist
controversy. — Mundelein/Ill., St. Mary of the Lake Seminary, 1961. 147 p.

Einen Beitrag im Bestreben an die 6kumenische Theologie zu leisten,
hat sich K. zur Aufgabe gemacht, den Begriff des Schismas zu untersuchen,
wie ihn Augustinus im Kampf gegen die Donatisten entwickelt hat. Seine
Studie umfaf3t drei Kapitel. Im ersten einleitenden Kapitel geht es um den
geschichtlichen und theologischen Hintergrund. Es wird gezeigt, wie es zur
donatistischen Bewegung kam und wie Augustinus von der Einheit der
Kirche und vom Zwiespalt der Siinde dachte. Nach Abkldarung dieser Vor-
fragen behandelt K. im zweiten Kapitel das Schisma und seine Ursachen.
Dabei legt er besondern Wert darauf festzustellen, da3 Augustinus zwischen
Schisma und Hiresie unterscheidet, selbst wenn er die Donatisten nicht nur
als Schismatiker, sondern auch als Hiretiker betrachtet. Das letzte Kapitel
spricht von der Siindhaftigkeit und von den geistigen Wirkungen des Schis-
mas. Es folgt eine Zusammenfassung, eine Liste der antidonatistischen Werke
und eine ansehnliche Bibliographie.

Wenn der hier untersuchte Begriff des Schismas auch negativ ist, so
unterliegt es doch keinem Zweifel, da der Autor in seiner Studie einige
wichtige Gesichtspunkte der Ekklesiologie des Augustinus gut herausstellt.
Es wire indes wiinschenswert, da3 er dabei, besonders im ersten Kapitel,
den Kirchenvater selbst mehr zu Wort kommen lieBe. Ebenso kann man
sich dem Eindruck nicht verschlieBen, da3 da und dort mehr aus den Texten
herausgeholt wird, als darin steht. Ich denke da in erster Linie an die Unter-
scheidung von Schisma und Hiéresie sowie an den Begriff der «dullern Liebe»
(«external charity»). Wenn es weiter zu begriien ist, da3 die Untersuchung
auf die 6kumenische Theologie ausgerichtet ist, ist man dennoch von der
Art, wie dies geschehen ist, nicht ganz befriedigt. Einmal wird zu wenig klar
aufgewiesen, wo uns Augustinus etwas bieten kann und wo nicht. Auf der
andern Seite geht die Kenntnis, die K. von der ékumenischen Theologie
hat, nicht allzu weit. Jedenfalls ist der Hinweis auf die sog. « Branch-Theory»
auf Seite 104 zu wenig nuanciert. Was endlich die Darstellung angeht, ist
sie klar und iibersichtlich. Doch wiinschte man weniger Druckfehler in den
lateinischen Zitaten und eine korrektere Wiedergabe der fremdsprachigen
Titel in der Bibliographie. BasiL STUDER osb



126 Besprechungen

Mc Namara, Marie Aquinas: L’amitié chez saint Augustin. Théologie,
pastorale et spiritualité 10. — Paris, P. Lethielleux, 1961. 236 p.

Der Schwerpunkt dieses Buches iiber die Freundschaft bei Augustinus
liegt in der Darstellung der verschiedenen Freundschaften, die Augustinus
zeit seines Lebens in auBergewohnlicher Intensitidt gepflegt hat. Der Begriff
der Freundschaft wird dabei in Entsprechung zum Denken Augustins in
einem recht weiten Sinn genommen, was nicht ausschliet, daB seine Freund-
schaften von sehr verschiedener Ausdruckskraft waren und in einigen Fillen
(Alypius, Nebridius) eine seltene menschliche Fiille einschlossen. Nach der
Darstellung der Beziehungen Augustins zu seiner Familie, besonders zu
Monnica, zeichnet die Verfasserin, gestiitzt auf ein reiches Quellenmaterial,
seine verschiedenen Freundschaften im Spiegel seiner Entwicklung, wobei
nicht nur die Realisierung des klassischen Freundschaftsideals in Cassicia-
cum, sondern auch die christlich vertieften und erweiterten Freundschaften
der Bischofszeit in besonders hellem Licht erscheinen. Dabei werden nicht
nur Freundschaften im engeren Sinn besprochen, sondern auch Beziehungen,
in denen eine menschliche Freundschaft nicht eigentlich zustande kam (Ver-
héltnis zu Ambrosius) oder nur teilweise und miihsam gliickte (Beziehung zu
Hieronymus) oder sich allmidhlich wieder léste (Rominianus, Licentius,
Honoratus) oder trotz gegenteiliger Bemiihungen direkt scheiterte (Julian
von Aeclanum).

Der letzte, relativ kurze Teil des Buches stellt die theoretischen Aus-
sagen iiber die Freundschaft zusammen und zeigt, wie das klassische Freund-
schaftsideal eines Cicero durch den EinfluB der Schrift und ihrer Aussagen
iiber die caritas eine bedeutsame Weiterbildung und Umgestaltung gefunden
hat, zu der auch Augustins persénliche Erfahrung ihren Beitrag geleistet
hat. Wenn die Verfasserin S. 178 iiber die Freundschaft nach Augustinus
sagt «il aime les hommes non pour ce qu’ils sont, mais pour ce qu’ils peuvent
devenir, et il les mene au terme, ou Dieu sera tout en tous», so entspricht
diese «theologische Reduktion» sicher den Aussagen Augustins. Doch diirfte
die gelebte Wirklichkeit der Freundschaft bei ihm insofern reicher sein als
solche theoretische Aussagen, als er seine eigentlichen Freundschaften auch
in einer unverkiirzten menschlichen Dimension gelebt hat.

Das Buch ist als ganzes ein wertvoller Beitrag zur Biographie Augustins
und zur besseren Kenntnis seiner Spiritualitit. Es bietet nicht nur jenen,
die irgendwie iiber Augustinus arbeiten miissen, eine wertvolle Hilfe, sondern
bedeutet auch eine Bereicherung fiir jene, die den Sinn der christlichen
Freundschaft tiefer erfassen méchten. MaGNUs LOHRER osb

Rief, Josef: Der Ordobegriff des jungen Augustinus. Abhandlungen zur
Moraltheologie, hrsg. v. Joh. Stelzenberger II. — Paderborn, F. Schéningh,
1962. xx11-372 S.

In seiner 1959/60 der Katholisch-theologischen Fakultdt von Tiibingen
vorgelegten Dissertation macht sich R. zum Ziel, die Ordoidee darzustellen,
wie sie in den Schriften ihren Niederschlag gefunden hat, die der junge
Augustinus zwischen den Jahren 386-391 verfaBt bzw. begonnen hat. Die



Besprechungen 127

sehr gediegene Arbeit umfaf3t zwei Hauptteile. Der erste stellt in mehr analy-
tischer Weise dar, wie Augustinus zu seinem Ordobegriff gekommen ist.
Dabei bildet ein Abschnitt {iber Thema und Anliegen des Dialogs «De ordine»
den Ausgangspunkt. Als der Lehrmeister von Cassiciacum diesen Dialog
verfaBte, muB er bereits ein tiefes Wissen von den Problemen der Ordnung
besessen haben. Die Quelle dieses Wissens ist, wie in drei weitern Abschnitten
aufgezeigt wird, in seiner geistigen Entwicklung, in seiner Kenntnis der
zeitgendssischen Philosophie und in seinem Glauben an den Schopfergott zu
suchen. Nachdem so der Zugang zur Ordoidee erschlossen worden ist, ent-
faltet der zweite Hauptteil in mehr systematischer Art diesen zentralen
Begriff der Erstlingsschriften Augustinus nach allen seinen Gesichtspunkten.
Dabei gelangen zuerst die Ordnung im Universum sowie die Ordnung und
die einzelne Kreatur, darauf die sittliche Weltordnung zur Darstellung.
Bei der Behandlung der physischen Weltordnung kommt der Erklirung der
sog. Triasformeln (mensura, numerus, ordo, usw.) eine besondere Bedeutung
zu. Bei der sittlichen Weltordnung geht es um die Frage des Ubels, um die
Stellung des Menschen im Weltganzen und um den Menschen in seinem
heilsgeschichtlichen Dasein. Auf Grund dieser umfassenden Darstellung
kann R. im Ergebnis seiner Untersuchungen die inhaltliche Fiille des Ordo-
begriffes mit folgenden Aussagen umreillen: «Die Ordnung ist das Mittel,
mit dem alles bewegt wird, was Gott begriindet hat.» — «Mittelpunkt der
Ordnung ist Gott, aber die Ordnung ist auf ein vernunftbegabtes Wesen
hingeordnet ..., insofern die Kreaturen als Abbilder ewiger, im gottlichen
Intellekt beschlossener Ideen geschaffen und als solche fiir ein vernunft-
begabtes Wesen erkennbar sind.» — «Fiir den Menschen ist die goéttliche
Ordnung Fiihrer zu Gott.» — «Weil die Schépfung ein Abbild des Ewigen
in den Dimensionen von Raum und Zeit ist, verlangt jede Betrachtung der
Ordnung, daB das Ganze betrachtet und das Einzelne in seiner Stellung
innerhalb des Ganzen gesehen und gewertet werde.» — «Diese umfassende
Schau der goéttlichen Ordnung und ihres Normcharakters ist dem Menschen
immer nur anndhernd maoglich ...» (360 £.).

Dieser kurze Uberblick vermag natiirlich nur schwach wiederzugeben,
in welch meisterhafter Weise der Autor uns den Ordobegriff des jungen
Augustinus in allen seinen Zusammenhdngen eréffnet. Es seien darum drei
Vorziige der Arbeit noch eigens hervorgehoben. Einmal zeichnet sich diese
durch eine iibersichtliche Gliederung und eine klare Ausdrucksweise aus.
Wenn es nicht immer leicht ist, den Ausfithrungen zu folgen, liegt das in der
Sache selbst und nicht in ihrer Darstellung. Dann ist lobend zu erwidhnen,
mit welcher Feinheit R. die Entwicklung der Ideen Augustins herauszu-
stellen weil3. SchlieBlich darf man die Themawahl selbst als sehr gliicklich
betrachten. Es handelt sich da wirklich um einen Begriff, der es einem er-
laubt, in die Gedankenwelt des jungen Augustinus einzudringen. Dazu muf,
wie R. in der Zusammenfassung mit Recht feststellt, der augustinische Ver-
such bei all seinen Grenzen als erste Ordnungslehre bezeichnet werden, und
das vor allem deswegen, weil sie auf dem christlichen Schépfungsglauben
fuBBt. — Es versteht sich indes, daB3 auch diese Arbeit nicht allen Anspriichen
gerecht zu werden vermag. Vorerst sind einige Liicken in der Bibliographie



128 Besprechungen

zu vermerken. Diese ist zwar sehr reich. Um so mehr fillt auf, daB darin die
Arbeiten von P. Henry iiber Plotin, nicht einmal die als maBgebend an-
gesehene kritische Ausgabe der Enneaden, sowie jene von H. C. Puech iiber
den Manichdismus nicht angefiihrt werden. Weniger schwerwiegend mag es
sein, daB darin die franzdsische Augustinusausgabe (Bibliotheque Augusti-
nienne) sowie T. van Bavel, Recherches sur la Christologie de s. Augustin;
H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics, und B. Botte, Ordo episco-
porum, nicht herangezogen worden sind. Weiter wiinschte man, daB3 da und
dort in den Ausfithrungen selbst, besonders in den letzten Kapiteln, die
beniitzte Literatur mehr zitiert wiirde. SchlieB8lich, und das scheint mir die
wichtigste Liicke zu sein, sollten in den Abschnitten, in denen es um die
Vorgeschichte der augustinischen Ideen geht, nicht nur die griechischen
Philosophen und etwa die biblischen Biicher, sondern auch die frithern
Kirchenviter beriicksichtigt werden. Ich denke da an die Begriffe «disposition,
«status» und «gradus» bei Tertullian und die Begriffe «sbompar und «dpyn»
bei Origenes. Doch wird auch der Leser, der noch diese Anspriiche stellt,
die Arbeit von R. als eine vorziigliche Einfithrung in den Ordobegriff des
jungen Augustinus ansehen. BASIL STUDER osb

Studer, Basilius osb: Die theologische Arbeitsweise des Johannes von
Damaskus. Studia patristica et byzantina 2. — Ettal 1956.

Fiir ein moglichst vollkommenes Verstindnis der Kirchenviter ist es
unerldBlich, ihre Art der theologischen Arbeit kennenzulernen. Diesem Ziel
dient das vorliegende Werk im Hinblick auf Johannes von Damaskus auf
hervorragende Weise. Es bietet zundchst eine Einfithrung iiber den Damas-
zener, seine Person und sein Werk (S. 7-30), in der auch die kirchliche und
politische Situation wéhrend der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts kurz
skizziert und ein Bild der damaligen theologischen Arbeit entworfen wird.
Wegen der noch bestehenden alten Héaresien und angesichts des losbrechen-
den Bildersturms sagen sich die zeitgendssischen Theologen viel mehr zur
Verteidigung des rechten Glaubens und der iiberlieferten Theologie sowie
der Freiheitsrechte der Kirche angeregt als zur schopferischen Weiterfithrung
der theologischen Forschung. So liBt auch Johannes von Damaskus nach
B. Studer seine eigene Person und sein eigenes Denken vollig zuriicktreten
hinter dem Lehrgut und den Werken der Viter aus der frithen Epoche der
byzantinischen Theologie, an deren Ende er selbst steht.

AnschlieBend behandelt der Autor das Ziel des Johannes von Damaskus,
das durch seine Zuhorer- und Leserschaft gegeben war: Laien und Ménche
aus Jerusalem, der damaligen Festung der Orthodoxie im Osten (S. 31-56).
Dieses Ziel ist die positive Darlegung der Glaubenswahrheiten in einer klaren
und doch von dem Streben nach spekulativer Durchdringung moglichst
freien Form. Die Vermittlung der Lehre dient der Vorbereitung auf die
Beschauung der heiligen Dreifaltigkeit, die das hochste Ziel des christlichen
Lebens auf Erden ist.

Zwei weitere Kapitel befassen sich mit der kirchlichen Autoritdt in
der theologischen Arbeit des Damaszeners (S. 57-75) und mit der Autoritdt
von Schrift und Vitern (S. 76-101).



Besprechungen 129

SchlieBlich untersucht Verf. in Kapitel 5 (S. 102-125) die Stellung der
Philosophie bei dem griechischen Kirchenlehrer. Hierbei ergibt sich, daB
Johannes von Damaskus nicht die Schriften der griechischen Philosophen
selbst benutzte, sondern Texte und Methoden aus den Werken der Viater
schopfte, ohne selbst ein einheitliches System zu finden. Er bediente sich
der philosophischen Formeln und dialektischer Methoden, soweit sie eine
klarere Darlegung der theologischen Inhalte und ihre bessere Verteidigung
ermoglichten.

Das SchluBkapitel (S. 126-134) bringt noch einmal eine zusammen-
fassende Wiirdigung der Rolle, die dem Damaszener innerhalb der Tradition
der griechischen Theologie zufdllt, und seines Einflusses auf die Nachwelt.
Hervorgehoben werden sein Traditionalismus, aber auch seine Kunst der
Formulierung und die kritische Haltung gegeniiber der Echtheit der Viter-
texte. Den EinfluB3 des Johannes von Damaskus auf die spdtere byzantinische
Theologie veranschlagt Verf. sehr gering, im Gegensatz zu dem EinfluB3 auf
die abendldandische Theologie.

Wenn Verf. zu dem SchluB3 kommt, Johannes von Damaskus habe durch-
aus kein originelles Werk hervorgebracht (vgl. S. 135), so wird man ihm
hierin nicht unbedingt folgen kénnen. Vor allem fiir die in den drei Bilder-
reden enthaltene Theologie iiber die Bilder diirfte dieses Urteil ganz und
gar nicht zutreffen. Hier hat Johannes von Damaskus auch einen bemerkens-
werten EinfluB auf die nachfolgenden Theologen ausgeiibt. — An einigen
Stellen kommt die knappe Fassung des Werkes nicht seiner Klarheit zugute.
So driickt sich Verf. einigermaBlen unbestimmt iiber das Verhiltnis des
Damaszeners zum roémischen Primat aus (S. 65 f.). Hingegen will uns das
auf S. 65, Anm. 52 angefiihrte Zitat aus dem Encomium in S. Anastasiam
iiber den rémischen Primat als nicht so unbestimmt erscheinen, wie es Verf.
darstellt. A. EssEr op

Vandenberghe, Bruno M. op: Nos Péres dans la foi. Traduit du néer-
landais. Etudes religieuses 758. — Bruxelles, La Pensée Catholique, 1962.179 p.

Im Bestreben, weitere Kreise in den Geist der Kirchenviter einzufiihren,
werden zwolf Personlichkeiten aus den ersten vierhundert Jahren vorgestellt:
Klemens von Rom, Ignatius von Antiochien, Polykarp, Justin, Iren&us,
Klemens von Alexandrien, Origenes, Tertullian, Hippolyt, Cyprian, Augustin
und Cyrill von Alexandrien. Die Auswahl ist gut getroffen und erlaubt einen
tiefen Einblick in die alte Kirche. Die Darstellung der verschiedenen Lebens-
bilder hebt das Wesentliche klar heraus, ist gut gegliedert und zugleich
lebensnah abgefaBt. Sie ist durch einige gut ausgewédhlte Texte illustriert,
die meist aus neuern franzdsischen Ubersetzungen entnommen sind. In den
Einzelheiten wiinschte man da und dort eine groBere Genauigkeit. So wird
z. B. das Judenchristentum als Héresie bezeichnet (27). Es hei3t, Ignatius
sei im Kolosseum den wilden Tieren vorgeworfen worden (27). Von der Mog-
lichkeit, zwei Briefe Polykarps zu unterscheiden, wird nichts gesagt (38s).
Der Gnostizismus hédtte sich vor allem in der Mitte des 3. Jh. entwickelt
(vielleicht Druckfehler) (59). Als erste Einfiihrung ist jedoch das Bdndchen
trotzdem sehr zu empfehlen. BasiL STUDER osb

9



130 Besprechungen

Visintainer, Severino: La dottrina del peccato in s. Girolamo. Analecta
Gregoriana 117. — Roma, Libreria editrice dell’ Universita Gregoriana, 1962.
XVI-249 p.

In der vorliegenden Dissertation kommt der Siindenbegriff des heiligen
Hieronymus zur Darstellung. Wie der Verfasser selbst in seiner Einleitung
feststellt, verdient dieses Thema eine besondere Beachtung, selbst wenn es
bisher noch nicht nie behandelt worden ist; denn das Frommigkeitsideal
des Kirchenvaters von Stridon, das sich an jenes der Wiistenmd&nche anlehnt,
legt das Hauptgewicht auf die Reinigung von der Siinde. Die Arbeit gliedert
sich in drei Teile. Im ersten Teil: Sittennorm und Sittlichkeit, werden einige
Vorbegriffe abgeklart. Der zweite Teil spricht von der Tatsache und den
Ursachen der Allgemeinheit der Siinde. Der letzte Teil handelt von der Natur,
den Schweregraden und den Folgen der Siinde. In seiner ganzen Darstellung
148t sich V. angelegen sein, die Siindenmoral des Hieronymus mit jener der
Stoa und des Origenes zu vergleichen. Er selbst sieht in dieser Konfrontierung
das, was den Leser am meisten interessieren kénnte.

Man darf dieser Feststellung des Verfassers beipflichten, selbst wenn
es zu wiinschen wére, wenn im Vergleich mit dem Stoizismus mehr zur
Geltung kdme, wie weit die stoischen Ideen durch christliche Autoren zu
Hieronymus gelangten. Wenn im weitern die Arbeit manchmal den Eindruck
erweckt, die Gedanken des Kirchenvaters zu sehr in spidtere Kategorien ein-
zuzwiangen, so ist doch lobend hervorzuheben, daB V. eine Fiille von Texten
heranzieht. Er selbst bemerkt iibrigens im Vorwort bescheiden, er sei bestrebt
gewesen, alle einschldgigen Texte zu sammeln, damit ein Leser, der versierter
sei als er, wenigstens selbst zu einer Gesamtwiirdigung der Ideen des Hierony-
mus gelangen koénne. Es ist ferner verstdndlich, daB der Autor sich eine
Beschrinkung auferlegen muBte. Aber es scheint doch, da3 er seine Studie
hitte auf eine breitere Basis stellen sollen. Sowohl der geschichtliche Kontext
wie die moderne Literatur iiber Hieronymus und seine Zeit wurden nur in
ungeniigender Weise beriicksichtigt. So verldf3t V. sich in bezug auf Origenes
zu weitgehend auf G. Teichtweier, Die Siindenlehre des Origenes und zitiert
die neuern Arbeiten von Bettencourt, Crouzel, Harl und Biirke nicht. Auch
der Artikel von G. Bardy iiber die 'Amdfeie im Dict. Spir. und das funda-
mentale Werk von D. Amand, Fatalisme et liberté dans I’antiquité grecque
(1945) wurden nicht beniitzt. Selbst die Bibliographie, die Hieronymus be-
trifft, weist Liicken auf. So vermif3t man z. B. E. Schwarzbauer, Die Kirche
als Corpus Christi mysticum beim hl. Hieronymus (1939), A. Bardicchia, Il
pensiero morale e pedagogico di Girolamo (1925), G. Violardo, Il pensiero
giuridico dsi. Girolamo (1937) und H. Hagendahl, Latin Fathers and the
Classics (1958). Ubrigens ist es nicht leicht festzustellen, welche Literatur V.
heranzog; denn er verweist in seiner Bibliographie in bezug auf Origenes
einfach auf Teichtweier und, was Hieronymus angeht, auf CChL 72, IX-LII.
Es wiére indes sicher wiinschenswert gewesen, jene Literatur herauszuheben,
die fiir die Studie selbst von Nutzen gewesen ist. Schliefllich ist noch zu
sagen, daB der Sachindex ebenfalls etwas knapp ausgefallen und die Druck-
fehler zu hdufig sind. BasiL STUDER osb



Besprechungen 131

Wolfl, Karl: Das Heilswirken Gottes durch den Sohn nach Tertullian.
Analecta Gregoriana 112. Series Facultatis theologicae: sectio B, n. 35. —
Roma, Libreria editrice dell’ Universita Gregoriana, 1960. x1-314 p.

Bender, Wolfgang: Die Lehre iiber den Heiligen Geist bei Tertullian.
Miinchener theologische Studien II. Syst. Abt. 18. — Miinchen, Hueber, 1961.
xXvi-182 p.

Die beiden Dissertationen von Wolfl und Bender kénnen zur Bespre-
chung gut zusammengenommen werden, nicht nur weil sie sich auf den
gleichen Autor und eine verwandte Thematik beziehen, sondern auch wegen
einer gewissen Ahnlichkeit der Methode. Beide Dissertationen wurden an
der Gregoriana eingereicht und beide verraten in vorteilhaftem Sinn die
methodische Schulung P. Orbes, der selber in seinen Studien iiber die Gnosis
Valentins und Tertullians Adversus Hermogenem wichtige Vorarbeiten ge-
leistet hat. Wo6lfl nimmt in seiner Arbeit gelegentlich Bezug auf Bender,
doch ist seine Dissertation im Druck frither erschienen. Beide Autoren
mochten Tertullian selber sprechen lassen und ihn aus sich selber heraus
erkliren. Die Literatur wird fast ganz in den Anmerkungen verarbeitet.
Vor allem bei Wo6Ifl ist der kritische Apparat auBerordentlich reichhaltig.
Die Textanalysen scheinen in beiden Arbeiten sorgfiltig durchgefiihrt zu
sein. Doch wire wohl gelegentlich eine Ubersetzung schwieriger Stellen oder
Ausdriicke am Platz gewesen, was die Uberpriifung der Interpretation er-
leichtern wiirde. Wahrend Bender nur wenig iiber die Analyse hinauskommt,
entfaltet Wolfl in vorteilhaftem Sinn aus den Texten heraus eine gewisse
Systematik, die die Einzelergebnisse in einem weiteren Rahmen erscheinen
148t und sie so im Gefélle der Theologie Tertullians besser zur Geltung bringt.
Mit dem Erscheinungsort seines Buches mag es zusammenhangen, da3 zahl-
reiche Druckfehler stehengeblieben sind. S. 97 ist wenigstens eine ganze
Zeile ausgefallen.

1. Der Schwerpunkt der Untersuchung Wélfls liegt in der Trinitdtslehre
Tertullians, wobei die Phasen des Werdens des Wortes mit besonderer Schirfe
herausgearbeitet werden. Dieses Vorgehen ist nicht nur berechtigt, sondern
durchaus notwendig, weil der vorzeitliche Proze3 der Entfaltung des einen
Gottes zur Trinitdt seinem Heilswillen wesentlich untergeordnet ist (worin
denn auch nach W6lfl das entscheidende Moment des tertullianischen Sub-
ordinatianismus liegt). Bedeutungsvoll ist die Klarung der theologischen Be-
grifflichkeit Tertullians im Hinblick auf Einheit und Dreiheit in Gott, wobei
nicht nur der unmittelbare Kontext, sondern vor allem auch stoische Paral-
lelbegriffe beriicksichtigt werden. Mit Recht wird im Zusammenhang mit dem
Substantiabegriff das Moment der Ursprungsordnung hervorgehoben: «secun-
da» und «tertia persona» sind nicht der «prima persona» gegeniiberstehende,
gleichwertige GroBen mit persénlichen Beziehungen, d. h. sie sind nicht als
Relationen gedacht, sondern sie sind letztlich nur selbstindige Endpunkte
der differenzierten gottlichen Substanz (S. 106). — Nach der Kliarung der
trinitarischen Voraussetzungen kann WOoIfl dann die verschiedenen heils-
6konomischen Phasen des Wirkens des Sohnes nachzeichnen in Schoépfung,
alttestamentlicher Vorbereitung der Erlosung, Menschwerdung (hier werden



132 Besprechungen

auch die christologischen Formulierungen Tertullians besprochen), Tod und
Auferstehung, Gericht und Riickgabe der Herrschaft an den Vater, wodurch
eine relative Selbstindigkeit des Sohnes innerhalb der Ewigkeit Gottes doch
nicht ausgeschlossen werden diirfte. Im Rahmen dieser Monographie kommen
somit auch wichtige Fragen der Christologie und Soteriologie zur Sprache.

2. Auch Bender greift zur Fundierung seiner Untersuchung iiber den
Heiligen Geist auf die Trinitdtstheologie Tertullians zuriick und interpretiert
ebenfalls die entsprechenden Grundbegriffe (substantia, status, portio usw.),
ohne freilich den heilsékonomischen Zusammenhang wie Wolfl zu entwickeln.
Die Grundbegriffe werden in dhnlicher Weise gedeutet (immerhin scheint
Bender beim Substantiabegriff das Moment der Korperlichkeit stiarker zu
betonen als W6Ifl, der mehr den Wirklichkeitscharakter in der Corpus-
Aussage Tertullians auch von Gott unterstreicht). Dankbar ist man fiir die
Klirung des verschiedenen Sinnes von spiritus bei Tertullian, einer Bezeich-
nung, die vor allem auch dem sermo beigelegt wird. Bender weist auch nach,
daB die theologische Grundposition Tertullians hinsichtlich der Lehre vom
Heiligen Geist durch den Montanismus nicht wesentlich gedndert wurde.
Uberhaupt scheint (auch nach Wélfl) das Moment der Entwicklung innerhalb
der Schriften Tertullians in trinitdtstheologischer Hinsicht gering zu sein.
Ein eigener Teil des Buches beschreibt die verschiedenen Weisen der Wirk-
samkeit des Heiligen Geistes, die neben dem Heilswirken des Sohnes durchaus
eine eigene Bedeutung hat.

Uber den unmittelbaren Beitrag zur Tertullianforschung hinaus sind
die beiden Arbeiten ein wertvoller Beitrag zur Dogmengeschichte, vor allem
der Trinitdtslehre. MAaGNUS LOHRER osb

IT1. LITURGIK

Chalddisches Brevier. Ordinarium des ostsyrischen Stundengebets.
Ubersetzt u. erldutert v. Joseph Molitor. — Diisseldorf, Patmos Verlag, 1961.
172 5.

In einer Zeit, da das II. Vatikanische Konzil in feierlicher Weise Recht
und Wiirde der verschiedenen Liturgien der Kirche verkiindet, in einer Zeit
des neuerwachten Okumenismus und des ernsten Strebens nach verstindnis-
und liebevoller Begegnung zwischen Ost- und Westkirchen sind -Publi-
kationen wie die vorliegende besonders willkommen.

In der Einleitung gibt J. Molitor, Professor an der Philosophisch-
theologischen Hochschule Bamberg und Mitherausgeber der Zeitschrift Oriens
Christianus, einen Uberblick iiber die Geschichte des altehrwiirdigen, im
5. Jahrhundert von Rom getrennten und seit dem 19. Jahrhundert wieder
fest mit der réomischen Kirche unierten ostsyrischen (chaldéischen) Christen-
tums (S.9, 32). Daran schlieBt sich eine Einfithrung von nicht ganz fiinf Seiten
in «Aufbau und Geist des chalddischen Breviers»; diese etwas knappen Aus-



Besprechungen 133

fihrungen werden ergdnzt durch «Vorbemerkungen», Erkldrungen und
Anmerkungen zu den einzelnen Teilen des Stundengebetes.

Nach einer Ubersicht iiber das chalddische Psalmenbuch wird in deut-
scher Ubersetzung der Ordinariumstext des Abend- (Ramscha), Nacht-
(Lelja) und des Morgenoffiziums (Saphra) geboten. Im Anhang (S. 155-172)
finden sich die Anmerkungen, das liturgische Sachregister und das Namen-
verzeichnis.

Die Veroffentlichung geht einen Mittelweg zwischen wissenschaftlicher
Edition und Publikation fiir die Praxis. Jeder Kompromil mufl Wiinsche
nach beiden Seiten offen lassen. Der Wissenschaftler wiirde vorziehen, wenn
der Text ohne Beifiigungen und die Anmerkungen an Ort und Stelle gegeben
wiirden. Der Praktiker kénnte bedauern, dall das Lesen durch Einschiibe in
den Text (in runden oder eckigen Klammern: Erklirungen, Ergdnzungen,
Verweise und Fundortangaben) erschwert wird. Beide wissen jedoch dem
Herausgeber aufrichtigen Dank, da3 er ihnen einen reichen Schatz &stlichen
Gebetsgutes erschlossen hat, der bisher nur dem Spezialisten zuginglich
war. Die Wissenschaft verdankt ihm einen wertvollen Beitrag zur bessern
Kenntnis der altchristlichen Gebetsordnungen, geht doch das zum Teil noch
heute in der chaldédischen Kirche des Irak erhaltene Offizium in einzelnen
Elementen bis ins 4. Jahrhundert zuriick. Anderseits kann die Ubersetzung,
Erklirung und Verdffentlichung dieses begeisterten und begeisternden, von
mystischer Tiefe und hymnischem Schwung gepriagten Gotteslobes der Ost-
kirche eine reichlich flieBende Quelle zur Verlebendigung und Vertiefung des
personlichen Gebetes und der Betrachtung werden. ANTON HANGGI

Gamber, Klaus: Codices liturgici latini antiquiores. Spicilegium Fribur-
gense I. — Freiburg/Schweiz, Universitidtsverlag, 1963. xvi-336 S.

Was uns der um die Erforschung der Liturgie lingst verdiente Verfasser
bietet, ist nichts weniger als eine Uberschau iiber etwa 600 Handschriften
des gesamten Abendlandes, die meist aus dem 8. - 10. Jh. datieren, jedoch
auch frither (6. Jh.) oder spdter (12. Jh.). Nach jahrelanger Arbeit konnte
Verf. Quellen aller Art, keltische wie gallische, mozarabische wie beneventa-
nische, ambrosianische wie romische, vorlegen, verschieden auch nach ihrem
Inhalt, finden wir doch Antiphonarien und Lektionarien, Missalien und
Ritualien, Hymnarien und Breviere vor. Uberall sind Bibliotheksort, Zeit
und Ort der Entstehung, Editionen und Literatur angegeben. Damit erhéilt
die Liturgiewissenschaft, die ja in diesem AusmaBe neueren Datums ist,
ein brauchbares Arbeitsinstrument, einen praktischen Schiissel. Im Nu hat
man sich anhand der sorgfiltigen Indices, welche nicht nur Bibliotheken
und Handschriften, Orte und Personen umfassen, sondern auch die Sach-
worter und die Autoren, iiber den gesuchten Gegenstand orientiert. Selbst-
verstdndlich handelt es sich nicht um eine in jeder Hinsicht endgiiltige Klassi-
fizierung und Datierung. Der Verf. hat selbst auch auf andere Anschauungen
hingewiesen. Auch sonst diirfte manche These nochmals diskutiert werden,
so wenn der Verf. fiir das Kloster St. Gallen im 9. Jh. den Gebrauch des
irischen Ritus annimmt (S. 160). Aber angesichts des grofen Wurfes und



134 Besprechungen

der fast immensen Arbeit kénnen solche problematische Ausfithrungen nicht
ins Gewicht fallen, sondern sind als Anregungen und Hypothesen zu werten.

Das schweizerische Material ist selbstverstdndlich auch beriicksichtigt,
so die Bibliotheken von Bern, Einsiedeln, Genf, Lugano, Miistair, St. Gallen
und Ziirich. Engelberg jedenfalls wird in einer Ergidnzung noch Beachtung
finden. Der Verf. richtet ja auch an alle Leser die freundliche Bitte, iiber-
gangenes oder neu gefundenes Material anzumelden. Iso MULLER osb

Klauser, Theodor: Die abendldndische Liturgie von Aeneas Silvius Picco-
lomini bis heute. Erbe und Auftrag. Vortrige der Aeneas Silvius-Stiftung an
der Universitidt Basel 1. — Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1962. 46 S.

AnldBlich der 500jahrfeier der Universitit Basel hat «die Rémisch-
katholische Gemeinde in Basel als Gabe der Katholiken des Kantons Basel-
Stadt und des Kantons Basel-Landschaft eine Stiftung errichtet, mit deren
Hilfe widhrend der Dauer mindestens einer Generation jdhrlich einmal eine
offentliche Vorlesung gehalten werden soll ... von einem hervorragenden
schweizerischen oder ausldndischen Wissenschaftler» (aus der Einfithrung
des Rector Magnificus Prof. Dr. Edgar Salin, S. 8). Zu Ehren Aeneas Silvius
Piccolominis, der auf dem Basler Konzil eine wichtige Rolle spielte und als
Papst Pius II. die Universitdt Basel griindete, legte sie sich den Namen
«Aeneas Silvius-Stiftung» bei.

Die erste Vorlesung hielt am 5. Dezember 1961 der bekannte Bonner
Liturgiker Theodor Klauser. Nur ein Meister, der die Materie souverdn be-
herrscht, konnte auf so knappem Raum so Vieles und so Wesentliches sagen.
Die Ausfiihrungen stiitzen sich auf griindliche historische und liturgiewissen-
schaftliche Kenntnisse und sind anderseits weit offen fiir die Praxis und fiir
eine sach- und formgerechte Erneuerung der Liturgie. Sie wollen ¢unser
liturgisches Erbe priifen und die uns gestellte Zukunftsaufgabe ins Auge
fassenn» (S. 13).

Im 1. Teil (S. 14-27) bietet Klauser einen geschichtlichen Riickblick auf
die Entwicklung der Liturgie seit dem Ausgang des Mittelalters, indem er
Probleme und Problematik der neuern Kultgeschichte in wenigen priagnanten
Strichen zeichnet. Der 2. Teil (S. 27-46) legt dar, was bleibendes Gut und
was der Verdnderung unterworfen ist. Im Einzelnen werden gewisse Punkte
herausgestellt, die «der Reform bediirftig scheinen» (S. 30): Liturgiesprache
und Volkssprache im Kult, Erneuerung des MeBritus, Reform des Canon
Missae, Perikopenreform, Liturgischer Kalender und Kirchenjahr, Kirchen-
bau, Paramentik, Privatmesse und Konzelebration etc. In aller Klarheit
und in erfreulicher Offenheit werden die Probleme umschrieben, die dem
I1. Vatikanischen Konzil und der Liturgiereform gestellt sind.

Dem gelehrten und verdienten Referenten aufrichtigen Dank fiir die
von umfassender Sachkenntnis und Liebe zur Liturgie getragenen Worte.

ANTON HANGGI



Besprechungen 135

IV. MARIOLOGIE

Amédée de Lausanne: Huit homélies mariales. Introduction et notes par
G. Bavaud. Texte latin établi par Jean Deshusses osb, traduction par
Antoine Dumas osb. Sources chrétiennes 72. — Paris, Ed. du Cerf, 1960.
240 p.

Diese acht marianischen Homilien des Cisterzienserbischofs auf dem
Stuhl von Lausanne, gestorben 1159, sollten zur 800jahrfeier seines Todes
erscheinen. Sie sind hier nicht zum erstenmal ediert, wohl aber nach den
vorhandenen Manuskripten und den bisherigen Drucken neu revidiert, in
ihren Schriftstellen neu verifiziert, bei Uneinigkeiten der Manuskripte und
Drucke mit den divergierenden Lesarten und iiberdies mit Verweisen auf
zeitgenossische und frithere Theologen versehen, und schlieBlich mit einer
franzosischen Ubersetzung ausgestattet. Besonders wertvoll ist die Ein-
leitung (S. 7-50). Sie stellt eine auf das Thema hin orientierte gedringte
Monographie iiber Amadeus von Lausanne dar.

Sie zeichnet den Autor, der 1125 noch unter dem hl. Bernhard in Clair-
vaux sein Noviziat begann, seine literarischen Ziele, sein literarisches Werk,
seine Theologie, sein Verhdltnis zur HI. Schrift, seine Mariologie im Zusam-
menhang seiner Zeit (mit den Hauptthemen: Mutter Christi, Jungfrau,
Braut, Heiligkeit, Assumptio, Mittlerschaft, Kénigtum, Neue Eva), schlie3-
lich die Textgeschichte der nun erneut verdffentlichten Homilien. So bietet
das Werk, auch wenn es keine Erstedition ist, zwei Vorteile, ndmlich: einen
gereinigten, verldaBlichen Text, und eine Biographie des Amadeus, welche
(zugleich mit dem Hinweis auf die Jubildumsnummer der Collectanea Ordinis
Cisterciensium Reformatorum 71959/I) zu Ehren des Amadeus den neusten
Stand der Forschung aufgearbeitet hat. HEeinricH M. KOSTER sac

Casado, Ovidio cmf: Mariologia Clasica Espafiola I: La Inmaculada Con-
cepcién en su problematica teolégica. Collectanea Mariana I1. — Madrid 1958.
415 p.

Das Werk ist erwachsen aus einer langen Beschdftigung mit der Mariolo-
gie des Ferdinand Quivinus Salazar sj (1576-1646). Der Hohepunkt der
Mariologie bei Salazar ist die Darlegung und Verteidigung der Unbefleckten
Empfingnis, wie diese iiberhaupt das groBe Thema jenes Jahrhunderts,
vorab in Spanien, war. Um die Leistung dieses Jahrhunderts im ganzen
und die Salazars im besonderen wiirdigen zu koénnen, mufBlte ihr Ort im
Gesamtverlauf der Entwicklung des Immakulata-Gedankens sichtbar ge-
macht —, und darum diese Entwicklung in ihren Phasen nachgezeichnet
werden. Das Bild dieser in die Immakulatagestalt auslaufenden Entwicklung
bildet den Inhalt dieses schdtzenswerten Buches.

Es bietet zuerst eine Bibliographie der das Thema beriihrenden gedruck-
ten Werke und Manuskripte bis in das Jahrhundert Salazars, dann neuere
Literatur iiber diesen Zeitraum und seine Probleme. In der sehr verwickelten



136 Besprechungen

Kontroverse um die Immakulata trennt der Verfasser die Fragen, welche
mit der theologischen Bestimmung der Erbsiinde zusammenhingen von
jenen andern, die sich aus ihrem Verhéltnis zur Erlosung ergeben. Diese
Unterscheidung legt er der Gesamtdarstellung als Einteilung zugrunde. Sie
hat den Nachteil, daB die entscheidenden Autoren unter den angegebenen
Gesichtspunkten zweimal zu Wort kommen, wobei Uberschneidungen nicht
ganz vermeidbar sind. Es war dies aber der Preis, der zu zahlen war, damit
die Kontroverse iiber den jeweiligen Teilaspekt der Frage desto ziigiger
entfaltet werden konnte.

Der erste Teil, beginnend mit Augustinus, entwickelt zunédchst die in
diesem Zeitraum (bis zum 17. Jahrhundert) vorgetragenen theologischen
Meinungen iiber das Wesen der Erbsiinde (S. 3-65), dann iiber das debitum
peccati oviginalis (S. 67-103), um schlieBlich zu zeigen, wie sich die jeweiligen
Anschauungen auf die Immakulatafrage auswirkten (S. 105-198). Es stellt
sich heraus, dafl unter den Vertretern der Immakulatathese Cajetan (1 1534),
Suarez (1 1617) und Vasquez (1 1604) — vom Verfasser « Debitisten» genannt —
Maria ein debitum peccati oviginalis zuerkannten, Salazar aber und andere
bedeutende Vertreter der spanischen Scholastik im 16. Jahrhundert, in
der Entfaltung eines Gedankenansatzes bei Ambrosius Catharinus (t 1553),
der « Exemptionist» war, Maria jegliches debitum absprachen.

Die Frage (des zweiten Teiles), wie es um die personliche Erléstheit
Mariens bestellt sei, beantwortet Salazar mit dem Riickgriff auf die absolute
Pradestination Mariens um Christi willen, auf die er die Erloserverdienste
Christi wirksam werden l4d8t (S. 371; 378-379). Maria stellt fiir ihn somit den
Hochstfall von Erléstheit dar: eine eigene Hierarchie und Ordnung iiber
allen anderen Wesen (vgl. auch S. 190-192), auch dadurch noch ausgezeichnet,
daB sie bestimmt ist, als Braut und Gefihrtin Christi die Miterléserin des
Menschengeschlechtes zu werden (S. 380-383). Sein Zeit- und Ordensgenosse
Nievemberg hat dafiir die biindige Formel: «Gratia Virvgini data necessario
debet esse Redemptionis, et nixa fundataque in satisfactione infinita. Nam eius
electio ad illam fuit ut esset medium Redemptionis humanae, et cooperatviz
atque corvedemptriz cum Christor» (S. 385, Anm. 171).

Die Arbeit hat fiir den Verfasser nicht nur ein kontemplativ-akademi-
sches Geschichtsinteresse. Er wertet die theologische Auseinandersetzung
der Vergangenheit als Modellfall dafiir, wie theologische Ideen reifen, eine
Opposition herausfordern und schlieBlich iiberwinden. Dies wird auf die
moderne Auseinandersetzung um die Korredemptrixidee angewandt. Diese
Idee war bereits ein Teilergebnis der damaligen Kontroverse. An den damali-
gen Stand der Frage mochte der Verfasser die heutige Kontroverse ange-
kniipft sehen (S. 386-408).

Der Verfasser, selbst Spanier, Claretiner und Professor der Theologie
an einem Scholastikat seines Ordens, macht kein Hehl aus der Genugtuung,
die er iiber die imponierende Leistung spanischer Theologen und iiber den
Beitrag spanischer Orden zur Diskussion empfindet. Kein Theologe jenseits
der spanischen Grenzen wird davon unangenehm beriihrt sein. Doch eine
Simplifizierung wie «Maximalismus — Minimalismus», die Anspielung auf die
Wirkung der Reformation, die anderwirts viel Leben habe versiegen lassen



Besprechungen 137

(worin eine unverdiente globale indirekte Verdadchtigung auch der redlichen
katholischen Theologen in den Stammlanden der Reformation liegt), oder
(im Vorwort des sonst verdienten P.N. G. G.) die Apostrophierung der
«Nordischen Theologen» mitsamt der angefiigten Qualifikation (S. x-x1;
x1v-xv), diirften schwerlich geeignet sein, Zustimmung zu wecken und ein
Klima eintriachtiger Zusammenarbeit an schwierigen Fragen zu erzeugen.

Die geschichtlichen Darlegungen iiber die absolute Prddestination
Mariens erlaubten (oder forderten) wenigstens andeutungsweise eine Aus-
weitung iiber den spanischen Raum hinaus (vgl. M. Miickshoff, Die mariolo-
gische Pridestination im Denken der franziskanischen Theologie. Franzis-
kanische Studien 39 [1957] 288-502). Johannes von Segovia (t nach 1456) ist
nicht ihr Schépfer.

Das Buch ist keine leichte, aber niitzliche Lektiire. Wer die Probleme
fordern will, welche die Mariologie heute stellt, sollte sich der machtvollen
Tradition, die hier ausgebreitet ist, und der Virulenz ihrer Gedanken stellen.

HEeINrIiCH M. KOSTER sac

Galati, Licinio ssp: Maria la Regina. Mater Dei, collana mariologica
diretta da Fedele Pasquero 12. — Roma, Ed. Paoline, 1962. 359 p.

Diese Nummer der Edizioni Paoline ist kein theologisches Schulbuch
ad usum Delphini nach scholastischem Muster. Doch sucht es seine Leser
offensichtlich unter Gebildeten mit gehobenen Anspriichen. Es ist darum
stark gedanklich gehalten, theologisch griindlich gearbeitet (wie unter an-
derem die angefiihrten lateinischen Zitate, ferner die Literatur im Text und
am Ende erkennen lassen) und systematisch angelegt. Ein gewandter Stil,
ein Farbdruck auf dem Titelblatt auflen (van Eyck), 19 Kunstdruckbliatterim
Text, doppelseitig mit Darstellungen Maria Regina aus alter und neuer Zeit
ausgestattet, empfehlen das Buch auch feinsinnigen Liebhabern des Schénen.

Der Gedankengang kniipft an die Proklamation des Festes (1. 11. 1954)
an, entfaltet in einem ersten Kapitel die Zeugnisse fiir das Kénigtum Mariens
nach Lehramt, Schrift, Tradition, Liturgie, Literatur und Kunst (S. 37-199).
Dann wird die Wurzel von Mariens Kénigtum diskutiert: ihre Gottesmutter-
schaft und ihre Miterléserschaft (S. 203-247), schlieBlich die innere Struktur
dieses Konigtums gezeichnet (S.251-308). Ein Exkurs iiber das Gebet
Pius’ XII. zu Maria Konigin (S. 311-314), ein Anhang mit der Enzyklika
«Ad caeli Reginam» und der Ansprache Pius XII. iiber das Kénigtum Mariens
vom 1.11.1954, zusammen mit einer Bibliographie und einem Namen-
register bilden den SchluB (S. 317-356).

In der Wesensbestimmung des Konigtums Mariens setzt sich der Ver-
fasser mit den hergebrachten Vorschligen selbstdndig auseinander. Er ver-
steht Mariens Kénigtum als echte Teilnahme am Konigtum Christi, von dem
er es durch entsprechende Unterscheidungen abgrenzt (S. 293). Sicher hitte
die HI. Schrift weitere Gesichtspunkte zur Frage hergegeben. Im ganzen
darf man dem Verfasser bescheinigen, daf3 er theologische Besonnenheit und
Verantwortung an den Tag legt. Er schlieBt sich eng an die pépstlichen
Enzykliken an. So ist sein Buch eine verldBliche Darstellung der kirchlichen
Lehre iiber diesen marianischen Titel geworden. HEINRICH M. KOSTER sac



138 Besprechungen

Gorman, John C., sm: William of Newburgh’s Explanatio sacri epithalamii
in matrem sponsi. A commentary on the Canticle of Canticles. Spicilegium
Friburgense 6. — Fribourg/Switzerland, The University Press, 1960. x-360 p.

Der marianische Hoheliedkommentar des Wilhelm von Newburgh war
nicht ganz unbekannt. Der Jesuit Martin del’ Rio hat Stiicke daraus in seinem
Hoheliedkommentar von 1604 (Ingolstadt) aufgenommen. Aber zur Ginze
und kritisch ediert erscheint er hier das erste Mal. Eine ausfiihrliche Ein-
leitung (S. 3-68) erschlieBt den Autor 1136-1198 (?), der zuerst Schiiler und
nachher Chorherr im Augustinerpriorat von Newburgh war, seine literarische
Tétigkeit im ganzen und seinen Hoheliedkommentar im besonderen: Zeit
und Umstdnde des Entstehens (S. 21-25), die Hauptideen (S. 25-34: Leugnung
der C.I.; Gottesmutterschaft, Heiligkeit, Mitwirkung an der Erlésung,
Assumptio, geistliche Mutterschaft), schlieBlich die Quellen (S. 35). Ein
eigenes umfangreiches Kapitel ortet und ordnet den marianischen Hohelied-
kommentar des Wilhelm von Newburgh in den Chor der Hoheliedkommen-
tare tiberhaupt und der marianischen Hoheliedkommentare im besonderen
ein (S. 36-57: Rupert v. Deutz, Honorius v. Autun, Philipp von Harvengt,
William v. Weyarn, Alanus v. Lille). Ein letztes Kapitel beschreibt die Manu-
skripte sowie ihre gegenseitige Verwandtschaft, sodann den Plan, wie sie
anschlieBend bei der Edition Verwendung finden sollen (S. 58-68). Der Text
selbst fiillt den Rest von S. 71-364. Eine Tabelle der zitierten Autoren und
Namen erschlieft das Werk (S. 365-369).

Die Edition ist sorgfiltig. Abweichende Lesarten der Manuskripte sind
in einem kritischen Apparat notiert; (Ankldnge an) Schriftstellen und litera-
rische Beriihrung mit sonstigem Schrifttum sind verifiziert.

Der Kommentar hat, von seiner Vorlage her, einen warmen Ton: auf
weite Strecken bewegt sich die Sprache im Dialog. Bernhardisch klingen —,
und an den bekannten Ps.-Augustinus (Ambrosius Autpertus?) erinnern die
Paraphrasen zu HL 5, 2 (aperi michi, sovor mea). Die bewuBte und gldubige
Mitwirkung Mariens bei der Inkarnation im Kontrast zu Adam, dem der
Herr die Eva im Schlafe entnahm, erhilt einen besonderen Akzent. Ubrigens
weist der Kommentar eine reiche und interessante Mariologie auf, von der
man nur wiinschen kann, daB3 der Verfasser, iiber die in seiner Einleitung
skizzierte Form hinaus, sie eines Tages im Detail auszeichnet.

HEeINrRICH M. KOSTER sac

John de la Rochelle, ofm: Eleven Marian sermons. Edited by Kilian
F. Lynch, ofm. Franciscan Institute Publications. Text series 12. Published
by The Franciscan Institute St. Bonaventure, New-York — Louvain, E. Nau-
welaerts; Paderborn, F. Schoningh, 1961. 94 p.

Die Arbeit ediert erstmalig Marienpredigten des Franziskaners Johannes
de Rupella { 1245. Eine sorgfiltige Einleitung (vi-xxi11) gibt eine « Versuchs-
liste» (Tentative list) von Predigten des Johannes von Rupella zu Marien-
festen (oder mit einem marianischen Titel). Sie belduft sich auf 29 Nummern.
Aus ihnen wihlte Lynch jene aus, die nicht nur ex professo einem mariolo-
gischen Thema gewidmet sind, sondern auch, nach dem Stand der Hand-



Besprechungen 139

schriften, die Ermittlung eines sicheren Textes zulassen. Es sind im ganzen elf.

Lynch unterrichtet iiber die Handschriften, die er zugrunde gelegt hat
und diskutiert sie. Er priift die Authentizitit der einzelnen Predigten und
ihre mutmafliche Chronologie. Von den dargebotenen, mustergiiltig edierten
Predigten entfillt je eine auf Weihnachten, Marid LichtmeB und Marid
Verkiindigung, je vier entfallen auf Marid Himmelfahrt und Marid Geburt.

Drei SchluB-Indizes erleichtern den Uberblick: einer iiber die Schrift-
vorkommen, ein zweiter iiber das Incipit der Predigten, ein letzter iiber die
auBerbiblischen Quellen. Unter diesen letzteren figuriert auch, obwohl von
Johannes nicht explicite zitiert, nach Meinung des Herausgebers, das Profo-
evangelium Jacobi Cap. 15.

Die Idee, die Johannes auf ein «festamentum Judeorum» zuriickfiihrt,
ist diese: Maria sei, obwohl von aulBlergewdhnlicher Schénheit, von niemand
begehrt worden; sie habe nicht nur fiir sich die Fiille der Gnaden gehabt,
sondern (per supereffluentiam) auch fiir andere. Es ist bemerkenswert, da@
Alexander von Hales, } 1245 (De Verbo Incarnato, tract. 2, quaest. 2, membrum 3,
cap. 1.) und Bonaventura, 1 1274, in seinem Jugendwerk (Commentarium in
quatuor libvos Sententiarum, Lib. 111, dist. 3, pars 1, qu. 3, Respondeo.) den
gleichen Gedanken mit dhnlichen Worten &duBlern. Die Herausgeber des
Alexander von Hales gehen allerdings eine andere Traditionsspur dieses
Zitates an (vgl. seine Summa theologica, Quaracchi, Tom. IV, 1948, p. 122,
Anm. 2). Die Herausgeber des hl. Bonaventura, Quaracchi (1941) gehen der
Frage nicht weiter nach. HeiNnricH M. KOSTER sac

La maternité spirituelle de Marie. 8¢ Congrés marial national, Lisieux —
5-9 juillet 1961. Rapports doctrinaux de René Laurentin, Jean-H. Nicolas,
etc. — Paris, P. Lethielleux, 1962. 188 p.

Das Heft bietet elf Referate lehrhaften Charakters, gehalten auf dem
8. marianischen NationalkongreB3 1961 in Lisieux. Das Rahmenthema ist
die geistliche Mutterschaft Mariens. Es hat die franzdsischen Mariologen
schon vorher mehrere Jahre in ihren Arbeitstagungen beschidftigt. Aus ihrem
Kreis figurieren denn auch namhafte Referenten auf der Liste der Sprecher.
Das Thema diirfte diesmal vom Blick auf die Heilige von Lisieux mitbe-
stimmt sein, deren Bild auf dem Umschlag prangt und deren marianische
Spiritualitat Gegenstand eines eigenen Referates ist.
Hier die Liste der einzelnen Vortriage:
R. Laurentin, Die geistliche Mutterschaft Mariens in der lebendigen Tradition
der Kirche, S. 1-28.
G. Frenaud osb, Gottesmutterschaft und geistliche Mutterschaft, S. 29-49.
J. Hemery smm, Miterléserschaft und geistliche Mutterschaft: «Siehe da,
Deine Mutter», Maria am FuBle des Kreuzes, Mutter der Menschen,
S. 51-65.
J.-H. Nicolas op, Mittlerschaft Mariens und geistliche Mutterschaft, S. 67-88.
G. Jouassard, Die geistliche Mittlerschaft [Mutterschaft?] Mariens und das
Priestertum, S. 89-98.



140 Besprechungen

Paul-Marie de la Croix ocd, Ordensberuf und geistliche Mutterschaft, S. 99-
117.

M.-]J. Nicolas op, Die Theologie der geistlichen Mutterschaft, S. 119-128.

Frangois de Sainte-Marie ocd, Die Marienverehrung der heiligen Theresia
vom Kinde Jesu: «Maria mehr Mutter als Konigin», S. 129-184.

J. Houyvet op, Die geistliche Mutterschaft Mariens und der Rosenkranz,
S. 149-156.

A.-M. Carré op, Mannlichkeit und geistliche Kindheit, S. 157-164.

A. Duhamel, Die Spiritualitit menschlicher Mutterschaft und die geistliche
Mutterschaft Mariens, S. 165-178.

Eine Photokopie des handgeschriebenen Mariengedichtes der Heiligen
von Lisieux (Pourquoi je t'aime, 6 Mavie) schlieBt das Heft.

Man sieht: das Kernthema ist von allen Seiten angegangen. Die dog-
matischen Themen greifen weitgehend auf die Arbeiten der wissenschaft-
lichen Gruppe und ihr Organ, die Etudes Mavriales, zuriick und weisen die
Griindlichkeit auf, die wir von dorther gewohnt sind. Laurentin findet die
Wahrheit der geistlichen Mutterschaft Mariens im religiosen Leben der
Gefahr mythischer Verzeichnung ausgesetzt. Man diirfe Maria nicht unter
der Hand zu einem Prinzip der Milde und Barmherzigkeit, Gott dagegen zu
einem Prinzip der Gerechtigkeit und Strenge stilisieren. Das Gefiihl der
Geborgenheit angesichts der Mutterimago Mariens diirfe keine Fixierung in
Infantilismus bewirken und die Reifung der Person vereiteln. Maria diirfe
nicht als Mutter erscheinen, die ihre Kinder, statt sie Gott und Christus
und iiberhaupt ihrer Bestimmung zuzufiihren, selbstsiichtig fiir sich suche
(S. 24-26).

J.-H. Nicolas wirft Licht auf eine sonst selten ventilierte Frage: wie
Mariens geistliche Mutterschaft vom Glaubigen zu beantworten —, und wel-
cher Raum fiir eine besondere Verehrung Mariens dogmatisch denkbar ist
(S. 84-85); wie die geistliche Mutterschaft Mariens mit ihrer Initiative und
ihrer individuellen Liebe fiir jeden Einzelnen in die géttliche Vorsehung
(Pradestination) einbezogen ist (S. 85-87).

Die Vortrdage wollen eine Anregung sein, das zu leben, was sie an Wahr-
heit zeigen. Wenn sie dabei anspruchsvolle Theologie bieten, um so besser.
So allein brechen sie Brot, das nidhrt, und enthalten sie Salz, das vor Faulnis
schiitzt. HEeinricH M. KGSTER sac

Nicolas, Jean-H. op: La virginité de Marie. Etude théologique. Collecta-
nea Friburgensia. NS 34. — Fribourg/Suisse, Ed. Universitaires, 1962. 85 p.

Diese Studie beschrinkt sich nicht auf den iiblichen Aufweis jener
Tatsachen, welche das kirchliche Dogma von der Jungfriaulichkeit Mariens
zum Inhalt hat (obwohl dieser Aufweis sorgfiltig geleistet wird (S. 7-20);
sie stellt sich vielmehr als eigentliche Aufgabe, den Sinn dieser Jungfraulich-
keit herauszuarbeiten, was denn auch den weitaus groBeren Teil der Arbeit
ausmacht (S. 21-82).

Der Gedankengang dieser Sinnsuche ist klar iiberschaubar. Er geht aus
von der allgemein lebendigen Wertidee der Jungfraulichkeit (fiir welche die



Besprechungen 141

wichtigste Literatur verzeichnet wird), analysiert ihre Elemente (S. 22-32),
bestimmt ihren Wert (S. 32-50), wendet diese Erkenntnisse auf die Jung-
fraulichkeit Mariens an (S. 51-68) und setzt diese zu den iibrigen Wesens-
ziigen Mariens (Gottesmutterschaft, geistliche Mutterschaft, Unbefleckte
Empfangnis, leibliche Aufnahme in die Verkldrung) ins Verhiltnis (S. 69-82).

Rithmenswert (neben der selbstverstandlichen theologischen Gediegen-
heit und Treue zur tradierten Glaubenslehre, die man bei P. J.-H. Nicolas
gewohnt ist) ist an dieser Arbeit die Wachheit dafiir, daB heute dieser Zug
des dogmatischen Marienbildes — soll er iiberhaupt iiberzeugend und frucht-
bar bleiben — einer erhellenden Reflexion bedarf. Dies zunidchst gegeniiber
der Biologie, deren einschldgigen Probleme Alb. Mitterer (Dogma und Biolo-
gie, Wien 1952) formuliert hat, womit sich N. fortwahrend auseinandersetzt.
Dann wegen der Wiederentdeckung der natiirlichen und religiésen Werte der
Ehe, denen gegeniiber die eigene Wertqualitiat und die spezifische Sinndimen-
sion der (christlichen) Jungfrdulichkeit neu aufweisbediirftig geworden ist.
Diese Denkanstrengung griindlich geleistet zu haben, macht diese Studie
aktuell und selbst fiir den kostbar, der in dieser delikaten Materie nicht
jeden Gedanken iiberzeugend oder vollstindig findet. Wie dringlich solche
neue Miihe ist, beweist der gleichgerichtete Versuch von K. Rahner iiber
die virginitas in partu (den Nicolas nicht beriicksichtigt: Kirche und Uber-
lieferung Festschrift fiir Geiselmann, hrsg. v. J. Betz u. H. Fries, 1960, 52-80)
und die Studie von I. F. Gorres (Laiengedanken zum Zolibat, Frankfurt/M.
1962, die N. noch nicht kennen konnte).

Nicolas pléddiert fiir eine vorgdngige Entschlossenheit Mariens zur Jung-
fraulichkeit im traditionellen Sinne und findet die neuerliche Bestreitung
nicht iiberzeugend (S. 54-58). Auf die Sinndeutung der virginitas in partu
wird besondere Miihe verwandt (S. 58-65). Nicolas sucht die Lésung in dhn-
licher Richtung wie Laurentin (Le mystéve de la naissance virginale, tirage
privé 1955), zieht aber im Unterschied zu ihm lieber den Symbol- als den
Zeichenbegriff als Erkldrungshilfe heran (S. 60-62). Er findet (gegeniiber den
neueren Einwidnden, wonach gerade die schmerzhafte Geburt besser in das
Gesamtbild der Mater dolovosa passe und iiberdies ein Wesenselement echter
Mutterschaft sei) umgekehrt in der schmerzlosen Geburt, die ein inneres
Moment der traditionellen Lehre von der virginitas in partu ist, die idealere
Realisierung der Mutterschaft (S. 62-65).

Die Bedeutung der Virginitit im Gesamtzusammenhang der dogmati-
schen Gestalt Mariens fiithrt Nicolas auf Gedanken, welche die landlaufige
Darstellung zu skizzieren versiumt, die gleichwohl fiir ein volles Verstindnis
unerldfBlich sind. HeINrICH M. KOSTER sac



	Besprechungen

