Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht
Autor: Sustar, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761604

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A1L01s SUSTAR

Bekenntnisverschiedene Ehen
in moraltheologischer Sicht *

Die folgenden Thesen sind als Beitrag zur theologischen Diskussion
iiber das Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen gedacht. Sie setzen
eine genaue Kenntnis der heutigen Situation — sowohl der Kirche in der
Welt als auch der Resultate der modernen soziologischen und pastoralen
Forschung tiber die Ehe — als bekannt voraus.

Die theologische Diskussion lift sich unter fiinf Gesichtspunkten
fithren. 1. Gewissen, 2. Kirchenverstiandnis, 3. Eheverstindnis, 4. Form-
zwang, 5. Kindererziehung. Hier sollen nur die Problemkreise umrissen,
einige Arbeitshypothesen aufgestellt und Fragen angedeutet werden, die
als Ausgangspunkt zur Diskussion dienen.

1. Das Problem des Gewissens

Die Mischehe ist zuerst ein Gewissensproblem. Gerade heute beruft
man sich vermehrt auf das eigene Gewissen und auf die Gewissensfreiheit.
Wie sehr die Mischehe ein Gewissensproblem ist, wird allerdings erst bei
der Frage der Kindererziehung sichtbar. Dort tritt es in seiner ganzen
Schirfe hervor.

Folgende Losungsmoglichkeiten sind denkbar:

1. Indifferentes Gewissen. Beide Teile haben ein abgestumpftes Ge-
wissen und machen sich aus der Mischehe keine Gewissensfrage. Sie su-
chen die Einheit in der Entfremdung von der Kirche und im Unglauben.
Diese Losung ist auf jeden Fall abzulehnen. Das Problem liegt gew6hn-
lich tiefer. Das Gewissen selber soll geweckt und gebildet werden.

* Dieser Beitrag wurde als Grundlage zur Diskussion in einer 6kumenischen
Arbeitsgruppe entworfen.



100 Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht

2. Ein Partner ist indifferent. Fiir ihn ist die Mischehe kein Gewis-
sensproblem. Die Losung ergibt sich dementsprechend nach dem wachen
Gewissen des andern. Auch eine solche Losung ist nicht in Ordnung,
denn das abgestumpfte Gewissen eines Teiles ist keine richtige Situation.

3. Irriges Gewissen. Aus einem falschen Verstindnis der Kirche oder
aus anderen Griinden nimmt man die Glaubensspaltung nicht ernst. Die
Bindung an die eigene Kirche hat keine besondere Bedeutung, so daB
man meint, ohne weiteres die Einheit mit dem andern Konfessionsteil
verwirklichen zu konnen. Dall auch das irrige Gewissen keine ideale
Losung ist, versteht sich von selbst.

4. Vergewaltigung eines echten und wahren Gewissens. Die Mischehe
erscheint als Konzession gegen die eigene Gewissensiiberzeugung. Unter
dem Druck der Verhiltnisse gibt man nach. Entweder wird das eigene
Gewissen oder das Gewissen des Partners mehr oder weniger vergewal-
tigt. Die Gewissensvergewaltigung ist keine Losung, weil die Gewissens-
freiheit und die personale Gewissensentscheidung ein Grundrecht des
Menschen ist.

5. Mischehe bei echtem und wahrem Gewissen und voller Gewissens-
freiheit. Bei dieser Einstellung ist die Mischehe ohne Kinder méglich.
Eine andere Frage ist, ob sie auch moglich ist, wenn Kinder kommen
und die Kindererziehung zur Diskussion steht. Eine echte Lésung scheint
unmoglich zu sein, wenn die Kirche die Gewissensverpflichtung zur
Kindererziehung urgiert und beide sich an die Kirche gebunden wissen.
Wie weit KompromiBlésungen in der Praxis gefunden werden koénnen,
mubB hier offen gelassen werden.

II. Das Verstindnis der Kirche,
Gewissensbindung und Gewissensbildung durch die Kirche

Die Gemeinschaft mit der Kirche und die Autoritit der Kirche kann

1. entweder so verstanden werden, dal3 sich der Mensch im Gewissen
an die Kirche gebunden weill. Gewissensbildung ist Gewissensbindung
durch die kirchliche Autoritdt und die kirchliche Gemeinschaft. Die Ent-
scheidung des Gewissens gegen die Kirche bedeutet die Trennung von der
kirchlichen Gemeinschaft; oder

2. man versteht die Kirche so, daB sie keine Bindung des Gewissens
bedeutet. Die Kirche gebe dem einzelnen die volle Gewissensfreiheit, oder
wenigstens wolle sie den einzelnen nicht unbedingt an sich binden. Auch
wenn sich jemand gegen die Gemeinschaft und gegen die Autoritat der Kir-



Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht 101

che entscheidet, meint er trotzdem noch mit Gott verbunden zu bleiben
und die Frage des Gewissens direkt mit ihm ohne Kirche 16sen zu kénnen.

Ist die zweite Auffassung nur auf Grund des irrigen Gewissens mog-
lich oder 148t das richtige Kirchenverstindnis eine solche Meinung zu?
Ist das irrige Gewissen in dieser Form selten, so daf3 eine Trennung von
der Kirche nur mit schlechtem Gewissen mdglich ist, im BewulBtsein der
eigenen Schuld, weil man keinen andern Ausweg findet?

These. Das richtige Verstdndnis der Kirche bringt die Anerkennung
der Gewissensbindung an die Kirche als Gemeinschaft und als Autoritit
mit sich. Deshalb kann der einzelne in seinem Gewissen nicht unabhingig
von der Kirche entscheiden.

III. Das Verstindnis der Ehe

Zum theologischen Gesprich sind folgende Thesen von Bedeutung:

1. Die Ehe ist Sakrament auf Grund der Taufe und nicht auf Grund der
Konfessionszugehorigkeit.

2. Ehegatten spenden sich selber das Sakrament der Ehe.

3. Die Sakramente sind Sakramente der Kirche und die Ehegatten spen-
den sich das Sakrament der Ehe als Glieder der Kirche.

Daraus ergeben sich folgende Fragen: a) Was folgt fiir das Ver-
stindnis der Ehe aus der Tatsache, da3 auch nichtkatholische christliche
Gemeinschaften als Kirche anerkannt werden? ) Wie weit weicht das
Eheverstindnis der protestantischen Kirche von der katholischen Auf-
fassung ab, auch wenn jene die Ehe nicht als Sakrament anerkennt?
¢) Wie hingt die Unaufloslichkeit der Ehe mit der Sakramentalitit zu-
sammen? d) Wie wird die Unaufléslichkeit in der evangelischen Kirche
verstanden und praktisch gehandhabt?

These. Die Sakramentalitit der Ehe bietet kein uniiberwindliches
Hindernis fiir das 6kumenische Gesprach iiber die Mischehe. Eine An-
niherung scheint méglich zu sein, wenn man sich um die Vertiefung der
Sakramententheologie und der Ehetheologie bemiiht und die Unauflds-
lichkeit ernst nimmt.

IV. Formzwang

1. These. Der bisherige kanonische Formzwang in der katholischen
Kirche zur Giiltigkeit der Ehe scheint theologisch unbegriindet, weil er
sich nicht aus dem Wesen der Ehe ergibt. Zum Wesen der Ehe gehoren



102 Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht

die Ehefdhigkeit und der Ehewille. Allerdings ist der Unterschied zwi-
schen der katholischen und evangelischen Auffassung der Ehefdhigkeit
zu beachten. Geschiedene kénnen nach katholischer Auffassung nicht
eine neue Ehe schlieBen. Es wire zu iiberpriifen, ob bei Ehehindernissen
nicht eine Anndherung der Standpunkte mdoglich wire.

2. These. Der Formzwang ist zur Erlaubtheit der Ehe notwendig
und theologisch begriindet, und dies aus folgenden Griinden:

a) wegen der Abklirung der Ehefihigkeit und des Ehewillens,

b) wegen Rechtssicherheit,

¢) um der Verweltlichung der Ehe entgegenzuwirken,

d) um die Zugehorigkeit zur kirchlichen Gemeinschaft ins BewuBtsein
zu rufen.

Eine andere Frage ist, ob beim Nichteinholen der Dispens zur Er-
laubtheit irgendwelche Strafsanktionen, wie z. B. AusschluB3 von gewissen
Amtern in der Kirche, am Platz wiren oder nicht. Es scheint angebracht,
von solchen Strafsanktionen abzusehen und nur das Gewissen der Ehe-
gatten zu engagieren.

3. These. Die Dispens fiir die Erlaubtheit der Mischehe ohne kirch-
liche Form soll nicht von Rom, sondern vom Ordinariat gegeben werden.
Von der Frage, in welcher Form die Trauung bei der Mischehe geschehen
soll, wird hier abgesehen.

V. Kindererziehung

1. These. Aus dem richtigen Verstdndnis der Kirche und der Bin-
dung des Gewissens an die Kirche ist keine grundsitzliche Freigabe der
Kindererziehung méglich. Die grundsitzliche Freigabe der Kindererzie-
hung durch die Kirche wiirde die Aufhebung der Glaubensspaltung be-
deuten oder die volle Gleichheit und Einheit aller kirchlichen Gemein-
schaften.

2. These. Die Kirche mull die Gewissensverpflichtung zur katho-
lischen Kindererziehung klar aussprechen, sie ins BewufBtsein rufen und
als Gewissenspflicht urgieren, doch
1. ohne das Versprechen auf den Erfolg zu verlangen. Es gibt auch so

viele katholische Ehen, bei denen der Erfolg der katholischen Kinder-
erziehung nicht garantiert wird. Trotzdem werden diese Ehen ohne
weiteres als giiltig anerkannt;



Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht 103

2. ohne die Sanktion der Ungiiltigkeit der Ehe zu verhingen;
3. ohne gesetzliche Strafen anzudrohen.

Die Kindererziehung ist also nur als Gewissenspflicht in der Verant-
wortung vor Gott gegeben. Der Ehegatte verpflichtet sich, das Bestmog-
lichste zu tun. Ob er das Bestmoglichste getan oder nicht, kann von
auBen nicht beurteilt werden. Letztlich bleibt das Urteil Gott allein vor-
behalten.

Daraus ergeben sich folgende Fragen:

1. Ist die Verpflichtung zur katholischen Kindererziehung géttlichen
Rechts oder positiven kirchlichen Rechts?

2. Wie soll sich die katholische Kirche verhalten, wenn der nichtkatho-
lische Teil in die katholische Erziehung nicht einwilligt? Soll sie zur
protestantischen Kindererziehung positiv raten? Oder soll sie auf der
katholischen Erziehung bestehen, aber die letzte Entscheidung dem
Gewissen der Ehegatten iiberlassen, weil es keinen andern Ausweg
gibt?

3. In welchem Sinn ist die Kindererziehung Elternrecht und in welchem
Sinn kann und muB die Kirche dieses Elternrecht ndher bestimmen
und den Eltern ihre Verpflichtung in Erinnerung rufen?

4. In welchem Sinn koénnen sich die Eltern auch dem kirchlichen Lehr-
amt gegeniiber auf die Gewissensfreiheit berufen? Wo liegen die Gren-
zen der Gewissensfreiheit durch die Bindung an die kirchliche Gemein-
schaft und an die kirchliche Autoritdt?

3. These. Die Losung des Problems der Kindererziehung kann nicht
auf dem gesetzlichen Weg, sondern nur durch das Gewissen angestrebt
werden.

Dabei stellen sich folgende Fragen:
1. Wie weit sind kirchliche Gesetze zur Gewissensbildung notwendig?
2. Ist eine christliche Erziehung ohne konkrete Bindung an eine kirch-
liche Gemeinschaft moglich?
3. Welche Aspekte zur Losung der Frage ergeben sich aus praktischen
Erfahrungen der Seelsorge, vom Kirchenrecht her, aus Okumene?

Die Mischehe ist theologisch gesehen ein sehr komplexes Problem.
Sie ist das schmerzliche Zeichen fiir die Spaltung im Glauben. Solange
die Spaltung bestehen bleibt, ist keine vollkommene Losung moglich.
Die gegenwirtige Situation ist jedoch unbefriedigend. Deshalb sind wir
verpflichtet, alles zu tun, um zu einer bessern Lésung zu kommen.



PHILIPPE REYMOND

Der Rémerbrief in 6kumenischer Ubersetzung

Wird das Wort «6kumenisch» heute oft miithelos — manchmal auch
gedankenlos — ausgesprochen, so fordert die Entstehung eines echten 6ku-
menischen Gemeinschaftswerkes jahrelange Planung und angestrengte
Arbeit. Diese Planung und diese Arbeit lohnen sich aber. Ein erster iiber-
zeugender Erfolg einer solchen okumenischen Zusammenarbeit ist die
soeben erschienene, von protestantischen und katholischen Exegeten ge-
meinsam erarbeitete, franzosische Ubersetzung des « Rémerbriefes» 1. Seit
Dezember 1964 (vor etwas mehr als zwei Jahren also) hat eine Gruppe
von 6-8 Exegeten sich an die Arbeit gemacht, eine 6kumenische Uber-
setzung dieses Briefes zu versuchen. Die Wahl gerade dieses Schrift-
stiickes ist um so bedeutender, als diese wichtige paulinische Haupt-
schrift seit dem Beginn des 16. Jahrhunderts im Zentrum der Ausein-
andersetzung zwischen den beiden groBen abendlindischen Konfessionen
steht. Sollte es moglich sein, in gemeinsamer Arbeit eine gemeinsame
Ubersetzung eines so umstrittenen Textes zu vollbringen, dann diirfte es
klar sein — so sagte man sich — daB einer gemeinsamen Ubertragung auch
der iibrigen Teile der Heiligen Schrift nichts mehr im Wege stehe. Und
dieses Wagnis ist in der Tat gelungen. Der «Rémerbrief» liegt in 6kume-
nischer Ubersetzung vor, allen zuginglich, zum kritischen Studium und
zur betrachtenden Lesung. Die «Okumenische Ubersetzung» der iibrigen
Teile der Schrift ist in Vorbereitung; doch wird die vollstindige Uber-
tragung des Neuen Testamentes um 1969, die der ganzen Schrift nicht
spiter als 1975 im Druck erscheinen (einige weitere Teilpublikationen
z. B. das Buch der Psalmen, sind vorgesehen).

Der « Rémerbrief» wurde in Form eines kleinen Bandes von 112 Seiten
in der Schweiz gedruckt und durch die Alliance Biblique Universelle zu-
sammen mit den Editions du Cerf herausgegeben. Der Ubersetzung geht
ein Vorwort, gezeichnet von Pastor Marc Boegner und Kardinal J. M.
Martin, und das Verzeichnis der Mitglieder des Patronates der TOB (Tra-
duction Oecuménique de la Bible) voraus. Wir heben darin folgende
Namer hervor: fiir die Katholiken: Kardinal A. Bea, Mgr. F. Charriére,
Herr Bundesprisident R. Bonvin; fiir die Protestanten: Prof. K. Barth
und Dr. W. A. Visser't Hooft; fiir die Orthodoxen: der Metropolit Mele-

1 Traduction cecuménique de la Bible: Epitre de saint Paul aux Romains.
Paris: Alliance Biblique Universelle/Ed. du Cerf 1967. 112 S.



106 Der Rémerbrief in 6kumenischer Ubersetzung

setzer fithrt eine erste Ubertragung aus, die er seinem oder seinen Mit-
iibersetzern vorlegt. Letztere unterziechen diese erste Ubertragung einem
strengen Examen und schlagen ihre Korrekturen vor, die bisweilen sozahl-
reich werden, daB man diesen ersten Ubersetzungsvorschlag «den zu zer-
storenden Text» genannt hat. Es ist unerldBlich, daB3 sich die Exegeten
gegenseitig ernst nehmen und sich der gemeinsamen Aufgabe unterordnen.

Dabei geht es nicht an, einen personlichen Gesichtspunkt oder eine ele-
gante Wendung unbedingt durchzusetzen. Vielmehr muf3 gemeinsam der
Sinn eines Textes erarbeitet und die entsprechende Ausdrucksweise gefun-
den werden. Ist es dann noch gewagt, zu behaupten, dal eine unter solchen
Voraussetzungen geleistete Ubersetzung nicht nur technischen Bildungs-
wert besitzt, sondern ebensosehr die mitmenschlichen Beziehungen fordert,
wie es die freundschaftliche Verbundenheit der Ubersetzer bewiesen hat?

Die Ubersetzung des Rémerbriefes scheint ein Erfolg zu sein. Trotz
der erheblichen Schwierigkeiten, die ein solcher Text aufweist, liest er
sich angenehm flieBend, und — was noch mehr ist — die Ubersetzung ist
lebendig. Obwohl sie die Schwierigkeiten der paulinischen Denkweise mit-
empfinden 1aBt (sie ist nicht zu umgehen!), ist man {iberrascht, ihr mit
mehr Leichtigkeit zu folgen, als dies manchmal der Fall war. Ohne der
Versuchung, den alten Brief «modernisieren» zu wollen, zu erliegen, ist
es den Ubersetzern gelungen, jene Sprache zu finden, die den ziigigen,
bisweilen elliptischen Stil des Apostels gliicklich wiedergibt.

Mit Riicksicht auf die Bedeutung dieser ersten Veroffentlichung der
TOB, haben die verantwortlichen Stellen zugestimmt, da man den An-
merkungen einen bevorzugten Platz einrdume. Ihr Ausmal iiberrascht
und gibt dieser ersten Veréffentlichung die Bedeutung eines kleinen Kom-
mentars. Simtliche wichtigen Begriffe der paulinischen Theologie werden
mit duBerster Sorgfalt erliutert, ohne daBl man je die Empfindung hitte,
die Anmerkungen wollten konfessionelle oder theologische Schwierig-
keiten vertuschen. Dies ist eine Leistung, deren Miihe ich mir bewulBt
bin. Beim 3. Vers des 1. Kapitels steht zum Wort «Fleisch» eine Anmer-
kung, die sich iiber mehr als eine Seite hinausstreckt. Die diesbeziiglichen
Ausfithrungen sind dabei in klar unterschiedene Abschnitte aufgeteilt,
entsprechend der verschiedenen Verwendungen des Wortes. Die gleiche
Genauigkeit findet sich bei 1,9 fiir das Wort «Geist». Man wird das nuan-
cierte Vorgehen bewundern, womit bei 3,24 die Worte «Gerechtigkeit»
und «rechtfertigen» kommentiert werden. Hier wird an das «sola fide»
Luthers erinnert. Die wohlbekannten Ubersetzungs- und Interpretations-
schwierigkeiten bei 5,12 werden hier dem Leser mit bemerkenswerter



Der Roémerbrief in 6kumenischer Ubersetzung 105

tios und Mgr. Georges. Ferner finden wir die bei uns weniger bekannten
Namen von Bischofen und Pastoren christlicher Gemeinschaften anderer
Kontinente: Kanada, Afrika und Madagascar.

Eine Einleitung (S. 11-17) legt die Griinde und Voraussetzungen dar,
die dieses 6kumenische Werk erméglicht haben und fiihrt einige Grund-
siatze und das zur Ubersetzung angewandte Vorgehen an. Man wird leicht
feststellen kénnen, daB, nach einem vergeblichen Versuch im Jahre 1866,
eine gemeinsame Ubersetzung erst heute méglich geworden ist. Verschie-
dene Umstdnde haben die Voraussetzungen geschaffen, die das Werk er-
moglicht haben: Einerseits bewirkte «der erstaunliche Aufschwung der
biblischen Wissenschaften», da Exegeten verschiedenster konfessio-
neller und intellektueller Zugehorigkeit sich gegenseitig nidher kamen.
Anderseits haben aber auch die schon seit einigen Jahren unternommenen
okumenischen Gespriache und die diesbeziiglichen Ermunterungen des
zweiten vatikanischen Konzils zur Verwirklichung eines solchen Werkes
beigetragen (Constitutio Dei Verbum VI, 22).

Die im Rahmen der TOB unternommenen Arbeiten lieBen sich im
einzelnen weiter darlegen, ebenso das von den Exegeten eingeschlagene
Vorgehen, um einen wirklich 6kumenischen Text zu garantieren. Ich er-
innere hier nur noch daran, dal jedes biblische Buch mindestens zwei
Exegeten anvertraut ist (je einem Katholiken und einem Protestanten),
wo nicht in einzelnen Fillen, wie z. B. beim « Romerbrief», sich mehrere
(sechs bis sieben) am Werk beteiligten; so auch fiir die Psalmen (sechs)
und die synoptischen Evangelien (sechs). Das Werk ist wesentlich das
Werk einer Gemeinschaft, welche die Ubersetzung und die zahlreichen
Anmerkungen erarbeitet. Ziel des Unternehmens ist, eine Ubersetzung
zu schaffen, die den wissenschaftlichen Anspriichen und den Anforde-
rungen einer allgemeinen Verstindlichkeit bei personlicher Lesung und
offentlichem Vortrag in gleicher Weise nachkommt.

Ein solches Gemeinschaftswerk setzt zweierlei voraus: 1. Vor allem
die Anonymitit der Ubersetzung. Keine der Ubersetzungen wird den
Namen eines Exegeten tragen, mag er noch so gelehrt oder beriihmt sein.
Das bedeutet, daB niemand eine Ubertragung als sein eigenes Werk be-
anspruchen kann. Die Autoren der 6kumenischen Ubersetzung geben da-
mit ihre Absicht kund, das Werk gemeinsam zu vollenden und es als
solches Gemeinsames der Offentlichkeit zu iibergeben. 2. Ferner muf
jeder Teilnehmer zum voraus bereit sein, sich mit seiner vorgeschlagenen
Ubertragung der strengen Kritik seines oder seiner Mitarbeiter zu unter-
ziehen. Die Arbeit geht ndmlich folgendermaBen vor sich: Einer der Uber-



Der Romerbrief in 6kumenischer Ubersetzung 107

Klarheit vorgelegt. Die verschiedenen Stellungnahmen der ehemaligen
und modernen Theologen werden schrittweise dargelegt, von der Vulgata
bis zu der erst seit kurzem bekannten Position F. J. Leenhardts. Hier ist
noch beizufiigen, daB die Anmerkungen nicht so sehr den Zweck einer
Rechtfertigung der Ubersetzung haben, als vielmehr den eines Kommen-
tars. Mehrfach werden dem Leser verschiedene, mogliche Varianten vor-
geschlagen, mit dem Hinweis auf die je entsprechenden Stellungnah-
men, die diese einbeschlieBen. Auf diese Weise geben die Ubersetzer von
ihren exegetischen Standpunkten Zeugnis. Anderseits liefert diese neue
Ubersetzung gliickliche Einfille beziiglich des Wortschatzes: Da, wo man
in fritheren Ubersetzungen «sich verherrlichen» las, um die berithmte
paulinische Idee des «<kauchema» wiederzugeben (2,17; 4,2; 5,11; 15,17),
finden wir jetzt Wendungen, wie «sich stolz fiihlen iibery, «seinen Stolz
setzen in», die dem alltdglichen Sprachgebrauch wesentlich ndherkommen.
Ferner wird das Wort « Triibsal» (2,9; 8,35) durch den Ausdruck «Verlassen
heityersetzt, der mir treffender und zugleich verstdndlicher zu sein scheint.
SchlieBlich liegt die Eigenart einer solchen Ubersetzung vornehmlich
auch darin, daB die Anmerkungen die verschiedensten Autoren anfiih-
ren: Leenhardt, Lyonnet, Luther, Tertullian, Thomas von Aquin, Calvin,
Bultmann, Lagrange, Michel, ferner auch Hinweise auf Konzilstexte.
Welches wird die Reaktion der Katholiken und Protestanten gegen-
iiber dieser Ubersetzung und diesen Anmerkungen sein? Ich vermute,
niemand wird sich verraten fiihlen, sondern jeder sein eigenes Gut hier
wiedererkennen. Sicherlich hat die bloBe gemeinsame Anerkennung einer
Ubersetzung noch nicht die Einheit der verschiedenen christlichen Kon-
fessionen herbeigefiihrt, und, um mit den Einleitungsworten der Heraus-
geber zu sprechen (S. 16ff.) : «Die wesentliche Schwierigkeit liegt weiter-
hin in der Tatsache, daB3 Katholiken und Protestanten eine verschiedene
Auffassung der Verhiltnisse zwischen Schrift, Tradition und Kirche ver-
treten. Dennoch war dieses Hindernis nicht uniibersteigbar, auch nicht
beziiglich der gemeinsamen Anmerkungen. Das Werk einer 6kumenischen
Ubersetzung der Bibel wurde unter der gemeinsamen Anerkennung der
hochsten Autoritat des Wortes Gottes und in der Hoffnung auf ein kiinf-
tiges gemeinsames Schriftverstindnis der Christen unternommen. Als
solches Werk ist es fiir seine Verwirklicher ein in der Kraft des Geistes
vollzogener Glaubensakt. Thr Wunsch ist es denn auch, daB eine gleiche
Verfiigung an die Wahrheit in Liebe die Haltung der Gliubigen und
Seelsorger der verschiedenen Konfessionen bestimmen méchte, die beauf-
tragt sind, das Evangelium in die Kirche und in die Welt hinein zu tragen».



	Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht

