
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht

Autor: Sustar, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois Sustar

Bekenntnisverscbiedene Ehen

in moraltheologischer Sicht *

Die folgenden Thesen sind als Beitrag zur theologischen Diskussion
über das Problem der bekenntnisverschiedenen Ehen gedacht. Sie setzen
eine genaue Kenntnis der heutigen Situation - sowohl der Kirche in der
Welt als auch der Resultate der modernen soziologischen und pastoralen
Forschung über die Ehe - als bekannt voraus.

Die theologische Diskussion läßt sich unter fünf Gesichtspunkten
führen. 1. Gewissen, 2. KirchenVerständnis, 3. Eheverständnis, 4.

Formzwang, 5. Kindererziehung. Hier sollen nur die Problemkreise umrissen,
einige Arbeitshypothesen aufgestellt und Fragen angedeutet werden, die
als Ausgangspunkt zur Diskussion dienen.

I. Das Problem des Gewissens

Die Mischehe ist zuerst ein Gewissensproblem. Gerade heute beruft
man sich vermehrt auf das eigene Gewissen und auf die Gewissensfreiheit.
Wie sehr die Mischehe ein Gewissensproblem ist, wird allerdings erst bei
der Frage der Kindererziehung sichtbar. Dort tritt es in seiner ganzen
Schärfe hervor.

Folgende Lösungsmöglichkeiten sind denkbar:
1. Indifferentes Gewissen. Beide Teile haben ein abgestumpftes

Gewissen und machen sich aus der Mischehe keine Gewissensfrage. Sie

suchen die Einheit in der Entfremdung von der Kirche und im Unglauben.
Diese Lösung ist auf jeden Fall abzulehnen. Das Problem hegt gewöhnlich

tiefer. Das Gewissen selber soll geweckt und gebildet werden.

* Dieser Beitrag wurde als Grundlage zur Diskussion in einer ökumenischen
Arbeitsgruppe entworfen.



100 Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht

2. Ein Partner ist indifferent. Für ihn ist die Mischehe kein
Gewissensproblem. Die Lösung ergibt sich dementsprechend nach dem wachen
Gewissen des andern. Auch eine solche Lösung ist nicht in Ordnung,
denn das abgestumpfte Gewissen eines Teiles ist keine richtige Situation.

3. Irriges Gewissen. Aus einem falschen Verständnis der Kirche oder

aus anderen Gründen nimmt man die Glaubensspaltung nicht ernst. Die

Bindung an die eigene Kirche hat keine besondere Bedeutung, so daß

man meint, ohne weiteres die Einheit mit dem andern Konfessionsteil
verwirklichen zu können. Daß auch das irrige Gewissen keine ideale

Lösung ist, versteht sich von selbst.
4. Vergewaltigung eines echten und wahren Gewissens. Die Mischehe

erscheint als Konzession gegen die eigene Gewissensüberzeugung. Unter
dem Druck der Verhältnisse gibt man nach. Entweder wird das eigene
Gewissen oder das Gewissen des Partners mehr oder weniger vergewaltigt.

Die Gewissensvergewaltigung ist keine Lösung, weil die Gewissensfreiheit

und die personale Gewissensentscheidung ein Grundrecht des

Menschen ist.
5. Mischehe bei echtem und wahrem Gewissen und voller Gewissensfreiheit.

Bei dieser Einstellung ist die Mischehe ohne Kinder möglich.
Eine andere Frage ist, ob sie auch möglich ist, wenn Kinder kommen
und die Kindererziehung zur Diskussion steht. Eine echte Lösung scheint

unmöglich zu sein, wenn die Kirche die Gewissensverpflichtung zur
Kindererziehung urgiert und beide sich an die Kirche gebunden wissen.

Wie weit Kompromißlösungen in der Praxis gefunden werden können,
muß hier offen gelassen werden.

II. Das Verständnis der Kirche,
Gewissensbindung und Gewissensbildung durch die Kirche

Die Gemeinschaft mit der Kirche und die Autorität der Kirche kann
1. entweder so verstanden werden, daß sich der Mensch im Gewissen

an die Kirche gebunden weiß. Gewissensbildung ist Gewissensbindung
durch die kirchliche Autorität und die kirchliche Gemeinschaft. Die
Entscheidung des Gewissens gegen die Kirche bedeutet die Trennung von der
kirchlichen Gemeinschaft; oder

2. man versteht die Kirche so, daß sie keine Bindung des Gewissens

bedeutet. Die Kirche gebe dem einzelnen die volle Gewissensfreiheit, oder

wenigstens wolle sie den einzelnen nicht unbedingt an sich binden. Auch
wenn sich jemand gegen die Gemeinschaft und gegen die Autorität der Kir-



Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht 101

che entscheidet, meint er trotzdem noch mit Gott verbunden zu bleiben
und die Frage des Gewissens direkt mit ihm ohne Kirche lösen zu können.

Ist die zweite Auffassung nur auf Grund des irrigen Gewissens möglich

oder läßt das richtige Kirchenverständnis eine solche Meinung zu?

Ist das irrige Gewissen in dieser Form selten, so daß eine Trennung von
der Kirche nur mit schlechtem Gewissen möglich ist, im Bewußtsein der
eigenen Schuld, weil man keinen andern Ausweg findet?

These. Das richtige Verständnis der Kirche bringt die Anerkennung
der Gewissensbindung an die Kirche als Gemeinschaft und als Autorität
mit sich. Deshalb kann der einzelne in seinem Gewissen nicht unabhängig
von der Kirche entscheiden.

III. Das Verständnis der Ehe

Zum theologischen Gespräch sind folgende Thesen von Bedeutung :

1. Die Ehe ist Sakrament auf Grund der Taufe und nicht auf Grund der

Konfessionszugehörigkeit.
2. Ehegatten spenden sich selber das Sakrament der Ehe.
3. Die Sakramente sind Sakramente der Kirche und die Ehegatten spenden

sich das Sakrament der Ehe als Glieder der Kirche.

Daraus ergeben sich folgende Fragen: a) Was folgt für das
Verständnis der Ehe aus der Tatsache, daß auch nichtkatholische christliche
Gemeinschaften als Kirche anerkannt werden? b) Wie weit weicht das

Eheverständnis der protestantischen Kirche von der katholischen
Auffassung ab, auch wenn jene die Ehe nicht als Sakrament anerkennt?
c) Wie hängt die Unauflöslichkeit der Ehe mit der Sakramentalität
zusammen? d) Wie wird die Unauflöslichkeit in der evangelischen Kirche
verstanden und praktisch gehandhabt?

These. Die Sakramentalität der Ehe bietet kein unüberwindliches
Hindernis für das ökumenische Gespräch über die Mischehe. Eine
Annäherung scheint möglich zu sein, wenn man sich um die Vertiefung der

Sakramententheologie und der Ehetheologie bemüht und die Unauflöslichkeit

ernst nimmt.

IV. Formzwang

7. These. Der bisherige kanonische Formzwang in der katholischen
Kirche zur Gültigkeit der Ehe scheint theologisch unbegründet, weil er
sich nicht aus dem Wesen der Ehe ergibt. Zum Wesen der Ehe gehören



102 Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht

die Ehefähigkeit und der Ehewille. Allerdings ist der Unterschied
zwischen der katholischen und evangelischen Auffassung der Ehefähigkeit
zu beachten. Geschiedene können nach katholischer Auffassung nicht
eine neue Ehe schließen. Es wäre zu überprüfen, ob bei Ehehindernissen
nicht eine Annäherung der Standpunkte möglich wäre.

2. These. Der Formzwang ist zur Erlaubtheit der Ehe notwendig
und theologisch begründet, und dies aus folgenden Gründen:

a) wegen der Abklärung der Ehefähigkeit und des Ehewillens,
b) wegen Rechtssicherheit,
c) um der Verweltlichung der Ehe entgegenzuwirken,
d) um die Zugehörigkeit zur kirchlichen Gemeinschaft ins Bewußtsein

zu rufen.

Eine andere Frage ist, ob beim Nichteinholen der Dispens zur
Erlaubtheit irgendwelche Strafsanktionen, wie z. B. Ausschluß von gewissen
Ämtern in der Kirche, am Platz wären oder nicht. Es scheint angebracht,
von solchen Strafsanktionen abzusehen und nur das Gewissen der
Ehegatten zu engagieren.

3. These. Die Dispens für die Erlaubtheit der Mischehe ohne kirchliche

Form soll nicht von Rom, sondern vom Ordinariat gegeben werden.
Von der Frage, in welcher Form die Trauung bei der Mischehe geschehen

soll, wird hier abgesehen.

V. Kindererziehung

7. These. Aus dem richtigen Verständnis der Kirche und der
Bindung des Gewissens an die Kirche ist keine grundsätzliche Freigabe der

Kindererziehung möglich. Die grundsätzliche Freigabe der Kindererziehung

durch die Kirche würde die Aufhebung der Glaubensspaltung
bedeuten oder die volle Gleichheit und Einheit aller kirchlichen
Gemeinschaften.

2. These. Die Kirche muß die Gewissensverpflichtung zur
katholischen Kindererziehung klar aussprechen, sie ins Bewußtsein rufen und
als Gewissenspflicht urgieren, doch

1. ohne das Versprechen auf den Erfolg zu verlangen. Es gibt auch so

viele katholische Ehen, bei denen der Erfolg der katholischen
Kindererziehung nicht garantiert wird. Trotzdem werden diese Ehen ohne
weiteres als gültig anerkannt;



Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht 103

2. ohne die Sanktion der Ungültigkeit der Ehe zu verhängen ;

3. ohne gesetzliche Strafen anzudrohen.

Die Kindererziehung ist also nur als Gewissenspflicht in der
Verantwortung vor Gott gegeben. Der Ehegatte verpflichtet sich, das Bestmöglichste

zu tun. Ob er das Bestmöglichste getan oder nicht, kann von
außen nicht beurteilt werden. Letztlich bleibt das Urteil Gott allein
vorbehalten.

Daraus ergeben sich folgende Fragen:

1. Ist die Verpflichtung zur katholischen Kindererziehung göttlichen
Rechts oder positiven kirchlichen Rechts?

2. Wie soll sich die katholische Kirche verhalten, wenn der nichtkatholische

Teil in die katholische Erziehung nicht einwilligt? Soll sie zur
protestantischen Kindererziehung positiv raten Oder soll sie auf der
katholischen Erziehung bestehen, aber die letzte Entscheidung dem
Gewissen der Ehegatten überlassen, weil es keinen andern Ausweg
gibt?

3. In welchem Sinn ist die Kindererziehung Elternrecht und in welchem
Sinn kann und muß die Kirche dieses Elternrecht näher bestimmen
und den Eltern ihre Verpflichtung in Erinnerung rufen

4. In welchem Sinn können sich die Eltern auch dem kirchlichen Lehramt

gegenüber auf die Gewissensfreiheit berufen? Wo liegen die Grenzen

der Gewissensfreiheit durch die Bindung an die kirchliche Gemeinschaft

und an die kirchliche Autorität?

3. These. Die Lösung des Problems der Kindererziehung kann nicht
auf dem gesetzüchen Weg, sondern nur durch das Gewissen angestrebt
werden.

Dabei stellen sich folgende Fragen:
1. Wie weit sind kirchliche Gesetze zur Gewissensbildung notwendig?
2. Ist eine christliche Erziehung ohne konkrete Bindung an eine kirchliche

Gemeinschaft möglich?
3. Welche Aspekte zur Lösung der Frage ergeben sich aus praktischen

Erfahrungen der Seelsorge, vom Kirchenrecht her, aus Ökumene?

Die Mischehe ist theologisch gesehen ein sehr komplexes Problem.
Sie ist das schmerzliche Zeichen für die Spaltung im Glauben. Solange
die Spaltung bestehen bleibt, ist keine vollkommene Lösung möglich.
Die gegenwärtige Situation ist jedoch unbefriedigend. Deshalb sind wir
verpflichtet, alles zu tun, um zu einer bessern Lösung zu kommen.



Philippe Reymond

Der Römerbrief in ökumenischer Übersetzung

Wird das Wort «ökumenisch» heute oft mühelos - manchmal auch

gedankenlos - ausgesprochen, so fordert die Entstehung eines echten
ökumenischen Gemeinschaftswerkes jahrelange Planung und angestrengte
Arbeit. Diese Planung und diese Arbeit lohnen sich aber. Ein erster
überzeugender Erfolg einer solchen ökumenischen Zusammenarbeit ist die
soeben erschienene, von protestantischen und katholischen Exegeten
gemeinsam erarbeitete, französische Übersetzung des «Römerbriefes»1. Seit
Dezember 1964 (vor etwas mehr als zwei Jahren also) hat eine Gruppe
von 6-8 Exegeten sich an die Arbeit gemacht, eine ökumenische

Übersetzung dieses Briefes zu versuchen. Die Wahl gerade dieses Schriftstückes

ist um so bedeutender, als diese wichtige paulinische Hauptschrift

seit dem Beginn des 16. Jahrhunderts im Zentrum der
Auseinandersetzung zwischen den beiden großen abendländischen Konfessionen
steht. Sollte es möglich sein, in gemeinsamer Arbeit eine gemeinsame
Übersetzung eines so umstrittenen Textes zu vollbringen, dann dürfte es

klar sein - so sagte man sich - daß einer gemeinsamen Übertragung auch
der übrigen Teile der Heiligen Schrift nichts mehr im Wege stehe. Und
dieses Wagnis ist in der Tat gelungen. Der «Römerbrief» liegt in ökumenischer

Übersetzung vor, allen zugänglich, zum kritischen Studium und

zur betrachtenden Lesung. Die «Ökumenische Übersetzung» der übrigen
Teile der Schrift ist in Vorbereitung; doch wird die vollständige
Übertragung des Neuen Testamentes um 1969, die der ganzen Schrift nicht
später als 1975 im Druck erscheinen (einige weitere Teilpublikationen
z. B. das Buch der Psalmen, sind vorgesehen).

Der « Römerbrief » wurde in Form eines kleinen Bandes von 112 Seiten

in der Schweiz gedruckt und durch die Alliance Biblique Universelle
zusammen mit den Editions du Cerf herausgegeben. Der Übersetzung geht
ein Vorwort, gezeichnet von Pastor Marc Boegner und Kardinal J. M.

Martin, und das Verzeichnis der Mitglieder des Patronates der TOB
(Traduction Oecuménique de la Bible) voraus. Wir heben darin folgende
Namer hervor: für die Katholiken: Kardinal A. Bea, Mgr. F. Charrière,
Herr Bundespräsident R. Bonvin; für die Protestanten: Prof. K. Barth
und Dr. W. A. Visser't Hooft; für die Orthodoxen: der Metropolit Mele-

1 Traduction œcuménique de la Bible: Epître de saint Paul aux Romains.
Paris: Alliance Biblique Universelle/Ed. du Cerf 1967. 112 S.



106 Der Römerbrief in ökumenischer Übersetzung

setzer führt eine erste Übertragung aus, die er seinem oder seinen

Mitübersetzern vorlegt. Letztere unterziehen diese erste Übertragung einem

strengen Examen und schlagen ihre Korrekturen vor, die bisweilen so
zahlreich werden, daß man diesen ersten Übersetzungsvorschlag «den zu
zerstörenden Text» genannt hat. Es ist unerläßlich, daß sich die Exegeten
gegenseitig ernst nehmen und sich der gemeinsamen Aufgabe unterordnen.

Dabei geht es nicht an, einen persönlichen Gesichtspunkt oder eine

elegante Wendung unbedingt durchzusetzen. Vielmehr muß gemeinsam der
Sinn eines Textes erarbeitet und die entsprechende Ausdrucksweise gefunden

werden. Ist es dann noch gewagt, zu behaupten, daß eine unter solchen

Voraussetzungen geleistete Ubersetzung nicht nur technischen Bildungswert

besitzt, sondern ebensosehr die mitmenschlichen Beziehungen fördert,
wie es die freundschaftliche Verbundenheit der Übersetzer bewiesen hat?

Die Übersetzung des Römerbriefes scheint ein Erfolg zu sein. Trotz
der erheblichen Schwierigkeiten, die ein solcher Text aufweist, liest er
sich angenehm fließend, und - was noch mehr ist - die Übersetzung ist
lebendig. Obwohl sie die Schwierigkeiten der paulinischen Denkweise

mitempfinden läßt (sie ist nicht zu umgehen!), ist man überrascht, ihr mit
mehr Leichtigkeit zu folgen, als dies manchmal der Fall war. Ohne der

Versuchung, den alten Brief «modernisieren» zu wollen, zu erliegen, ist
es den Übersetzern gelungen, jene Sprache zu finden, die den zügigen,
bisweilen ehiptischen Stil des Apostels glücklich wiedergibt.

Mit Rücksicht auf die Bedeutung dieser ersten Veröffentlichung der

TOB, haben die verantwortlichen Stellen zugestimmt, daß man den

Anmerkungen einen bevorzugten Platz einräume. Ihr Ausmaß überrascht
und gibt dieser ersten Veröffentlichung die Bedeutung eines kleinen
Kommentars. Sämtliche wichtigen Begriffe der paulinischen Theologie werden
mit äußerster Sorgfalt erläutert, ohne daß man je die Empfindung hätte,
die Anmerkungen wollten konfessionelle oder theologische Schwierigkeiten

vertuschen. Dies ist eine Leistung, deren Mühe ich mir bewußt
bin. Beim 3. Vers des 1. Kapitels steht zum Wort «Fleisch» eine Anmerkung,

die sich über mehr als eine Seite hinausstreckt. Die diesbezüglichen
Ausführungen sind dabei in klar unterschiedene Abschnitte aufgeteilt,
entsprechend der verschiedenen Verwendungen des Wortes. Die gleiche
Genauigkeit findet sich bei 1,9 für das Wort «Geist». Man wird das nuancierte

Vorgehen bewundern, womit bei 3,24 die Worte «Gerechtigkeit»
und «rechtfertigen» kommentiert werden. Hier wird an das «sola fide»
Luthers erinnert. Die wohlbekannten Übersetzungs- und Interpretationsschwierigkeiten

bei 5,12 werden hier dem Leser mit bemerkenswerter



Der Römerbrief in ökumenischer Übersetzung 105

tios und Mgr. Georges. Ferner finden wir die bei uns weniger bekannten
Namen von Bischöfen und Pastoren christlicher Gemeinschaften anderer
Kontinente : Kanada, Afrika und Madagascar.

Eine Einleitung (S. 11-17) legt die Gründe und Voraussetzungen dar,
die dieses ökumenische Werk ermöglicht haben und führt einige Grundsätze

und das zur Übersetzung angewandte Vorgehen an. Man wird leicht
feststellen können, daß, nach einem vergeblichen Versuch im Jahre 1866,

eine gemeinsame Übersetzung erst heute möglich geworden ist. Verschiedene

Umstände haben die Voraussetzungen geschaffen, die das Werk
ermöglicht haben: Einerseits bewirkte «der erstaunliche Aufschwung der
biblischen Wissenschaften», daß Exegeten verschiedenster konfessioneller

und intellektueller Zugehörigkeit sich gegenseitig näher kamen.
Anderseits haben aber auch die schon seit einigen Jahren unternommenen
ökumenischen Gespräche und die diesbezüglichen Ermunterungen des

zweiten vatikanischen Konzils zur Verwirklichung eines solchen Werkes

beigetragen (Constitutio Dei Verbum VI, 22).
Die im Rahmen der TOB unternommenen Arbeiten ließen sich im

einzelnen weiter darlegen, ebenso das von den Exegeten eingeschlagene

Vorgehen, um einen wirklich ökumenischen Text zu garantieren. Ich
erinnere hier nur noch daran, daß jedes biblische Buch mindestens zwei

Exegeten anvertraut ist (je einem Katholiken und einem Protestanten),
wo nicht in einzelnen Fällen, wie z. B. beim «Römerbrief», sich mehrere

(sechs bis sieben) am Werk beteiligten; so auch für die Psalmen (sechs)

und die synoptischen Evangeüen (sechs). Das Werk ist wesentlich das

Werk einer Gemeinschaft, welche die Übersetzung und die zahlreichen

Anmerkungen erarbeitet. Ziel des Unternehmens ist, eine Übersetzung
zu schaffen, die den wissenschaftlichen Ansprüchen und den Anforderungen

einer allgemeinen Verständlichkeit bei persönlicher Lesung und
öffentlichem Vortrag in gleicher Weise nachkommt.

Ein solches Gemeinschaftswerk setzt zweierlei voraus: 1. Vor allem
die Anonymität der Übersetzung. Keine der Übersetzungen wird den

Namen eines Exegeten tragen, mag er noch so gelehrt oder berühmt sein.

Das bedeutet, daß niemand eine Übertragung als sein eigenes Werk
beanspruchen kann. Die Autoren der ökumenischen Übersetzung geben
damit ihre Absicht kund, das Werk gemeinsam zu vollenden und es als

solches Gemeinsames der Öffentlichkeit zu übergeben. 2. Ferner muß

jeder Teilnehmer zum voraus bereit sein, sich mit seiner vorgeschlagenen
Übertragung der strengen Kritik seines oder seiner Mitarbeiter zu
unterziehen. Die Arbeit geht nämlich folgendermaßen vor sich : Einer der Über-



Der Römerbrief in ökumenischer Ubersetzung 107

Klarheit vorgelegt. Die verschiedenen Stellungnahmen der ehemaligen
und modernen Theologen werden schrittweise dargelegt, von der Vulgata
bis zu der erst seit kurzem bekannten Position F. J. Leenhardts. Hier ist
noch beizufügen, daß die Anmerkungen nicht so sehr den Zweck einer

Rechtfertigung der Übersetzung haben, als vielmehr den eines Kommentars.

Mehrfach werden dem Leser verschiedene, mögliche Varianten
vorgeschlagen, mit dem Hinweis auf die je entsprechenden Stellungnahmen,

die diese einbeschließen. Auf diese Weise geben die Übersetzer von
ihren exegetischen Standpunkten Zeugnis. Anderseits liefert diese neue
Übersetzung glückliche Einfälle bezüglich des Wortschatzes : Da, wo man
in früheren Übersetzungen «sich verherrlichen» las, um die berühmte
paulinische Idee des «kauchema» wiederzugeben (2,17; 4,2; 5,11; 15,17),
finden wir jetzt Wendungen, wie «sich stolz fühlen über», «seinen Stolz
setzen in », die dem alltäglichen Sprachgebrauch wesentlich näherkommen.
Ferner wird das Wort «Trübsal» (2,9 ; 8,35) durch den Ausdruck «Verlassen

heit»ersetzt, der mir treffender und zugleich verständlicher zu sein scheint.
Schließlich liegt die Eigenart einer solchen Übersetzung vornehmlich

auch darin, daß die Anmerkungen die verschiedensten Autoren anführen:

Leenhardt, Lyonnet, Luther, Tertullian, Thomas von Aquin, Calvin,
Bultmann, Lagrange, Michel, ferner auch Hinweise auf Konzilstexte.

Welches wird die Reaktion der Katholiken und Protestanten gegenüber

dieser Übersetzung und diesen Anmerkungen sein? Ich vermute,
niemand wird sich verraten fühlen, sondern jeder sein eigenes Gut hier
wiedererkennen. Sicherlich hat die bloße gemeinsame Anerkennung einer

Übersetzung noch nicht die Einheit der verschiedenen christlichen
Konfessionen herbeigeführt, und, um mit den Einleitungsworten der Herausgeber

zu sprechen (S. 16ff.) : «Die wesentliche Schwierigkeit hegt weiterhin

in der Tatsache, daß Katholiken und Protestanten eine verschiedene

Auffassung der Verhältnisse zwischen Schrift, Tradition und Kirche
vertreten. Dennoch war dieses Hindernis nicht unübersteigbar, auch nicht
bezüglich der gemeinsamen Anmerkungen. Das Werk einer ökumenischen
Übersetzung der Bibel wurde unter der gemeinsamen Anerkennung der
höchsten Autorität des Wortes Gottes und in der Hoffnung auf ein künftiges

gemeinsames Schriftverständnis der Christen unternommen. Als
solches Werk ist es für seine Verwirklicher ein in der Kraft des Geistes

vollzogener Glaubensakt. Ihr Wunsch ist es denn auch, daß eine gleiche
Verfügung an die Wahrheit in Liebe die Haltung der Gläubigen und
Seelsorger der verschiedenen Konfessionen bestimmen möchte, die beauftragt

sind, das Evangelium in die Kirche und in die Welt hinein zu tragen ».


	Bekenntnisverschiedene Ehen in moraltheologischer Sicht

