Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Ist das Wort "Gott" tot?

Autor: Wagner, Antonin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTONIN WAGNER OP

Ist das Wort «Gott» tot?

Zum Buch «Reden von Gott in der Sprache der Welt» von Paul
M. van Buren * soll hier einzig von der Semantik und der Sprachanalyse
aus Stellung genommen werden.

1. Van Burens Untersuchung gelangt zu folgendem, den Semantiker
interessierenden Ergebnis: Die Sprache des Glaubens enthilt keine Tat-
sachenaussagen iiber irgend eine transempirische Realitit (z. B. Gott).
Glaubensaussagen sind — entgegen dem Anschein, den sie erwecken — gar
keine Aussagen im strengen, logischen Sinn, sondern Ausdruck fiir eine
Haltung, fiir eine Einstellung, fiir eine «Weise, die Welt, andere Men-
schen, sich selbst ... zu sehen» (S. 145). Oder anders formuliert: «Der Sinn
des Evangeliums liegt in seinem Gebrauch durch den Mund derer, die es
verkiinden» (S. 145), und nicht etwa in einem vermeintlichen, ausgesag-
ten Sachverhalt. Diese These erlaubt es dem Herausgeber, van Burens
Buch als erregende Lektiire und als theologischen «Thriller» anzupreisen,
auch wenn dhnliche Theorien in englischen und amerikanischen Fach-
zeitschriften seit Jahren vertreten werden. Dem beunruhigten theolo-
gischen Leser wird versichert, van Buren komme mit Hilfe einer «noch
ungewohnten, aber zwingenden Handhabung philosophischer Sprach-
analyse» zu seinem eindriicklichen Ergebnis, eine Versicherung, die der
Autor selbst wiederholt abgibt (S. 8, 21, 23). Leider stellt sich im Laufe
der Lektiire dieses Buches heraus, daB van Burens Handhabung der
sprachanalytischen Methode wirklich «ungewohnt» ist: Van Buren scheint
mit der sprachanalytischen Methode und der eigentlichen semantischen
Problematik nur wenig vertraut zu sein.

2. Van Burens geringe Vertrautheit mit der Methode der Sprach-
analyse kommt darin zumAusdruck, daB er nur eine Richtung der Sprach-
analyse zu kennen scheint, die Vertreter der sogenannten funktionellen
Sprachanalyse (deren Begriinder der spitere Wittgenstein ist). Diese
Sprachanalytiker haben entdeckt, daB3 gar nicht alle sprachlichen Aus-

* PauL M. vaN BUREN: Reden von Gott — in der Sprache der Welt. Zur siku-
laren Bedeutung des Evangeliums. Ziirich-Stuttgart: Zwingli Verlag 1966. 190 S.
Englische Originalausgabe: The secular meaning of the Gospel, based on an analysis
of its language. New York: MacMillan Co.; London: SCM Press 1963, 19652



94 Ist das Wort «Gott» tot?

driicke nach der Art der Wissenschaftssprache wie Tatsachenaussagen
(statements of fact) zu funktionieren brauchen, sondern daf3 viele andere
sinnvolle Sprachspiele oder Sprachgarnituren mdglich sind. Das Pro-
gramm der funktionellen Sprachanalyse hei3t daher: «Frage nicht nach
der Bedeutung, frage nach dem Gebrauch» (Urmson), und «die Bedeutung
eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache» (Wittgenstein). Dieses so-
genannte «Gebrauchs-Prinzip» ist ein allgemeines Bedeutungskriterium
fiir sinnvolle sprachliche Ausdriicke, und die semantische Theorie des
Funktionalismus stellt eine Relativierung des logischen Positivismus dar,
mit seinem intoleranten Verifikationsprinzip, das nur empirische Tat-
sachenaussagen als sinnvolle sprachliche Ausdriicke zuldBt. Aber das
«Gebrauchs-Prinzip» ist keineswegs eine Alternative zum Verifikations-
prinzip. Die semantische Theorie des Funktionalismus lehrt nur, daB3 die
Bedeutung eines Ausdrucks auf jenen Regeln beruht, die den allgemeinen
Sprachgebrauch dieses Ausdrucks festlegen. Fiir Tatsachenaussagen nun
gehort die Beziehung zum auBlersprachlichen Gegenstand (und somit die
Verifizierbarkeit) zu eben diesen Regeln. Tatsachenaussagen haben nur
einen Sinn, wenn es mindestens logisch moglich ist, die Aussage mit dem
beschriebenen Sachverhalt zu vergleichen und auf ihre Wahrscheinlich-
keit zu priifen (Reichenbach). Die semantische Theorie des Verifikationis-
mus ist fiir Tatsachenaussagen nach wie vor giiltig und wurde auch vom
Funktionalismus nie in Frage gestellt, wie auch nie in Frage gestellt
wurde, daBl es eine deskriptiv funktionierende Sprache (Tatsachenaus-
sagen) wirklich gibt. Der ernstzunehmende Sprachanalytiker stellt daher,
wenn er sich an die Sprachgarnitur eines bestimmten Bereiches (z. B. des
Glaubens) heran macht, immer zwei Fragen: 1. Werden bestimmte sprach-
liche Ausdriicke in diesem Bereich als Aussagen tatsdchlich gebraucht?
2. Geniigen sie den Regeln (z. B. dem Verifikationsprinzip), die diesen
Gebrauch rechtfertigen? Indem nun van Buren die gesamte Glaubens-
sprache — entgegen dem tatsdchlichen Gebrauch — als reine «Verhaltens-
sprachey interpretiert und keine Tatsachenaussagen annimmt, versucht
er einfach, die Frage der Verifikation zu umgehen und Glaubensaussagen
durch eine «Hintertiir» in den Bereich des Sinnvollen einzufithren. Aber
mit dieser Methode ist gerade der empiristisch gesinnte Mensch — an den
sich van Buren wendet — nicht zufrieden zu stellen. Was ihn interessiert
ist nicht, ob die offenbar als Tatsachenaussagen gebrauchten Glaubens-
aussagen (Gott liebt die Menschen usw.) uminterpretiert werden kénnen,
sondern ob sie den fiir sie mafligebenden Bedeutungsregeln, z. B. dem
Verifikationsprinzip, geniigen oder nicht.



Ist das Wort «Gott» tot? 95

3. Van Buren iibersieht also eine wichtige Tatsache: In der religiésen
Sprache fast aller Glaubensbekenntnisse gibt es sprachliche Ausdriicke,
die ihrer grammatikalischen Form nach wie Tatsachenaussagen zu funk-
tionieren scheinen: Gott liebt die Menschen, Gott hat die Welt erschaffen
usw. Oder vielmehr: er minimisiert diese Tatsache mit dem Hinweis, da3
Glaubensaussagen dieser Art der Aera der «natiirlichen Theologie» ange-
horen und somit ohnehin suspekt sind (S. 99). Mit dieser Bemerkung will
van Buren vermutlich die theologische «Linke» mit seiner Reduktion der
Sprache des Glaubens verschnen, und das diirfte ihm auch — wenigstens
soweit es sich um abendldndische und christliche Theologen handelt —
weitgehend gelingen. Jedoch ist festzuhalten, dal auch in jenen Reli-
gionen, in denen eine «natiirliche Theologie» nicht véllig abgelehnt wird,
Glaubige bestimmte Sétze ihrer religiosen Sprache wie Tatsachenaussagen
gebrauchen. Das geht daraus hervor, daB diese Gliubigen bestimmte
Glaubensaussagen fiir wahr, ihre Negation fiir falsch halten. Wahr oder
falsch aber konnen per definitionem nur Tatsachenaussagen sein. Wiirde
van Buren einen Mohammedaner fragen, ob Allah grol und Mohammed
sein Prophet sei, so wiirde dieser Mohammedaner vermutlich mit «ja»
antworten und damit bekunden, daB dieser sprachliche Ausdruck fiir ihn
eine Aussage ist und nicht als Ausdruck einer «Haltung der Verehrung»
gebraucht wird. Die Aufgabe einer Funktionsanalyse der Glaubens-
sprache im allgemeinen und die Aufgabe einer sikularen Interpretation
des Evangeliums im besondern ist es nicht, alle Aussagen dieses Sprach-
bereiches in nichtdeskriptiver Weise umzudeuten, sondern zu unter-
suchen, ob die angeblich deskriptiv funktionierenden Aussagen dieser
Sprache bestimmten semantischen Kriterien (z. B. dem Verifikations-
prinzip) geniigen oder nicht. Van Buren hofft, mit seiner Interpretation
der Sprache des Glaubens eine sikulare Welt, d. h. den empiristisch ge-
sinnten Menschen, vom Sinn des christlichen Glaubens zu iiberzeugen
(S. 1791f.). Aber gerade die sikulare Welt (jedenfalls der Logiker und der
Semantiker) wird diesem Versuch skeptisch gegeniiberstehen, denn sie
wittert dahinter das reichlich zweideutige Unterfangen, «den Menschen
durch Definitionen zu bekehreny, d. h. die Glaubenssprache entgegen der
Intention der Mehrzahl derer, die diese Sprache sprechen, als nicht-
deskriptiv zu reinterpretieren, in der Hoffnung, da3 dann auch der Un-
gldubige wieder bereit sei, diesen Glauben zu teilen. Denn wenn die Aus-
sage: «Gott liebt die Menschen» in Wirklichkeit gleichbedeutend ist mit
der Aufforderung: ¢Liebe deinen Nichsten!» braucht es fortan keine
Atheisten mehr zu geben. Aber ist diese Aussage gleichbedeutend mit



96 Ist das Wort «Gott» tot?

einer Aufforderung, ist sie es nach der Ansicht derer, die diese Aussage
gebrauchen, und ist sie es iiberhaupt? Was den Semantiker interessiert
ist die Glaubenssprache, die die Glaubigen sprechen, auch wenn — oder
gerade weil — sie diese Sprache in der Sonntagsschule gelernt haben (vgl.
S. 99) und nicht die Glaubenssprache, die van Buren konstruiert.

4. Aber van Burens Reduktion der Glaubenssprache auf eine «Ver-
haltenssprache» und ihre Gleichsetzung mit der Sprache der Ethik wider-
spricht nicht nur dem tatsdchlichen Gebrauch dieser Sprache, sondern
sie tragt auch der logischen Struktur der Theologie und der Religion
nicht Rechnung. Van Buren ist zwar der Ansicht, daBl die Elimination
von Aussagen iiber eine transempirische Wirklichkeit, also die Reduk-
tion des Gehaltes der Theologie, sehr wohl mit jener Reduktion zu ver-
gleichen sei, die in der Moderne auf manchen Gebieten vollzogen worden
ist und fiir die Theologie nur von Nutzen sein kann: «Astrologie ist z. B.
auf Astronomie ‘reduziert’ worden ... Die Theologie kann dieser Tendenz
nicht entfliechen, wenn sie ernstzunehmende moderne Denkweise sein
soll» (S. 183). Dieser Vergleich hinkt: Astronomie enthilt — wie Astro-
logie — Aussagen iiber Sterne. Eine reduzierte Theologie aber sollte {iber-
haupt keine Aussagen enthalten, sondern nur bestimmte Handlungs-
weisen empfehlen. Aber die von einer Theologie geforderte Einstellung,
ein «Verhalten» oder eine «Uberzeugung», leiten sich doch immer vom
Glauben an bestimmte Wirklichkeiten ab, die auflerhalb des Glaubenden
liegen. Daraus folgt, daB3 alle nichtdeskriptiven Aussagen eines theolo-
gischen Systems oder einer Religion fiir den Gldaubigen nur dann von
Bedeutung sind, wenn sie mit bestimmten Aussagen iiber transempirische
Wirklichkeiten in Zusammenhang stehen. Das heiBt nicht, da Religion
nur im Glauben an transempirische Wirklichkeiten bestehe, aber dieser
Glaube ist grundlegend. Der sprachliche Ausdruck dieses Glaubens sind
die theologischen Wirklichkeitsaussagen. Aussagen dieser Art gehéren zu
den notwendigen Bedingungen dessen, was eine Religion ausmacht. Mit
der logischen Méglichkeit oder Unmoglichkeit dieser Aussagen steht oder
fallt jede Religion als verniinftiges System. Ob van Buren beabsichtigte,
mit seiner Reduktion der Theologie diese aus dem Bereich des Sinnvollen
und Verniinftigen zu eliminieren, entzieht sich unserer Kenntnis. Fest
steht nur, daBl diese Reduktion dem logischen Status der Theologie, falls
es eine solche iiberhaupt gibt, nicht Rechnung trigt. Fest steht wei-
terhin, dafl van Buren sich dariiber nicht Rechenschaft zu geben scheint.

5. Nachdem feststeht, daB3 gewisse sprachliche Ausdriicke der Theo-
logie wie Aussagen gebraucht werden und gebraucht werden miissen,



Ist das Wort «Gott» tot? 97

falls Theologie etwas Verniinftiges sein soll, miite natiirlich gezeigt wer-
den, daB solche Aussagen logisch mdglich sind (oder nicht). Nach der
Frage «de facto» stellt sich die Frage «de jure». Und hier setzt die Auf-
gabe der Semantik und der Analyse der Glaubenssprache erst richtig ein.
Eine ganze Reihe von Sprachanalytikern hat sich an diese Aufgabe heran
gemacht und interessante Studien verdffentlicht. Die Untersuchungen
der logischen Empiristen (Wittgenstein, Carnap und Ayer) gelangen zum
Ergebnis, daB theologische Aussagen keinen theoretischen Gehalt haben,
also bedeutungsleer sind. Neuere Studien von J.M. Bochenski, I. M. Crom-
bie, E. L. Mascall, B. Mitchell, J. Hick, J. F. Ross, H. Scholz und J. Wil-
son scheinen mit Hilfe anspruchsvoller semantischer Theorien — wie mir
scheint mit Erfolg — die These des logischen Positivismus widerlegt zu
haben. Diese Studien beschéftigen sich mit drei Fragekreisen: 1. Welches
ist die Bedeutung des Subjektausdrucks «Gott» in theologischen Aus-
sagen, welches seine syntaktische und semantische Funktion? 2. Kann
beziiglich theologischer Aussagen von einer eschatologischen Verifika-
tion (J. Hick) oder einer Verifikation mittels religiéser Erfahrung (J. Wil-
son, I. M. Crombie) gesprochen werden? 3. Gibt es eine semantische
Theologie der Analogie, welche fiir Pridikatsausdriicke theologischer
Aussagen geltende Bedeutungsregeln aufstellt (J. M. Bochenski, E. L.
Mascall, J. F. Ross)? Leider geht van Buren auf keinen dieser wichtigen
Fragenkreise niher ein. Die meisten dieser Untersuchungen scheinen ihm
unbekannt zu sein, einige wenige (J. Hick und I. M. Crombie) erwdhnt
er in einer kurzen FuBnote (vgl. S. 92).

6. Im Rahmen dieser Stellungnahme miissen wir uns mit dieser
Skizzierung der Problematik theologischer Sprache begniigen. Nur auf
eine Frage mochten wir noch kurz eingehen: die Bedeutung des Subjekts-
ausdrucks theologischer Aussagen: «Gott». Van Buren schreibt: « Heut-
zutage konnen wir nicht einmal Nietzsches Ruf, daB Gott tot ist, ver-
stehen, denn wire dies der Fall, wie kénnten wir es wissen? Nein, das
Problem ist heute dies, dafl das Wort « Gott» tot ist» (S. 98). Diese Behaup-
tung, das Wort «Gott» sei tot, habe also keine Bedeutung, wurde lange
vor van Buren, zum ersten Mal von Carnap in seinem Aufsatz «Uber-
windung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache», im Jahre
1931 ausgesprochen. Inzwischen wurde dariiber einiges geschrieben, und
gar so hoffnungslos tot, wie van Buren méchte, ist das Wort «Gott» nicht
(vgl. dazu auch die soeben erschienene Schrift von Gerhard Ebeling: Gott
und Wort. Tiibingen: Mohr 1966, besonders S. 52-63). Es gibt prinzipiell
zwel Moglichkeiten, diesen Ausdruck in die theologische Sprache einzu-

7



98 Ist das Wort «Gott» tot?

fithren, ohne sich mit der mythologischen, anthropomorphen, fiir die
Theologie unbrauchbaren Bedeutung dieses Ausdrucks begniigen zu miis-
sen: «Gott» kann entweder extralinguistisch, auf Grund einer Gottes-
erfahrung, in die Glaubenssprache eingefiihrt werden. Dann wire « Gott»
ein Eigenname, und einige Mystiker mégen den Ausdruck auch auf diese
Weise gebraucht haben. Aber der Versuch, «Gott» auf diese Weise eine
Bedeutung zu geben, fiihrt zu fast uniiberwindlichen Aporien, da eine
extralinguistische Einfithrung keine kommunikative und informative
theologische Sprache zu erméglichen scheint. Aber spitestens seit Russells
« Theoriy of descripton» weill man, da wir beim Sprechen von Indivi-
duen nicht auf Eigennamen angewiesen sind, sondern auch eine Kenn-
zeichnung verwenden koénnen. Eine Kennzeichnung besteht aus einem
Artikel und einem Pridikatsausdruck. Der Pridikatsausdruck bezeichnet
eine bestimmte Eigenschaft, die nur diesem Individuum zukommt, wih-
rend der Artikel den Umstand sprachlich festhdlt, dal diese Eigenschaft
nur einem Individuum zukommt. Eine Kennzeichnung hat also die Form
«Der So-und-so» und bezeichnet immer ein und nur ein So-und-so. Solche
Kennzeichnungen ersetzen wir dann durch kiirzere Ausdriicke, die gram-
matikalisch wie Eigennamen gebraucht werden, die aber immer in Kenn-
zeichnungen umgeformt werden kénnen. Solche « Eigennamen» (die eigent-
lich keine sind) werden intralinguistisch in eine Sprache eingefiihrt, d. h.
durch Umformen in die Kennzeichnung, deren Kurzform sie sind. Es ist
naheliegend und seit G. Ryles Aufsatz «Systematically misleading ex-
pressionsy iiblich, «Gott» als Kennzeichnung aufzufassen. Der Satz «Gott
existiert» heit dann logisch umgeformt «Dasjenige x, fiir welches gilt
f(x), existiert» (3! (°x) (fx)), wo «f(x)» steht fiir «x ist allméchtig, allwis-
send ...». Man beachte, daB es hier keineswegs darum geht, zu beweisen,
daBl Gott existiert, sondern zu zeigen, dall das Wort «Gott» nicht tot ist,
wenn es als Kennzeichnung aufgefaBt wird. Im Gegenteil, diese Theorie
erlaubt, negative Existenzaussagen, die dennoch sinnvoll sind, iiber Gott
zu formulieren : «Wenn ein Satz sinnvoll sein kann, ohne die Existenz des
grammatikalischen Subjektes (notwendig) vorauszusetzen, dann ist es
klar, daBB das grammatikalische Subjekt kein Eigenname, sondern eine
Kennzeichnung ist» (Russell, Principia mathematica I, 66).

7. Zusammenfassend ist festzustellen, daf3 van Buren in seinem Buch
die von theologischen Aussagen aufgeworfenen semantischen Fragen unklar
stellt und zu ihrer Losung wenig, auf jeden Fall nichts Neues, beitrigt.
Dies ist auf eine einseitige, rein funktionelle Anwendung der Sprachana-
lyse und auf eine ungeniigende Kenntnis dieser Methode zuriickzufiihren.



	Ist das Wort "Gott" tot?

