
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Ist das Wort "Gott" tot?

Autor: Wagner, Antonin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antonin Wagner op

Ist das Wort «Gott» tot?

Zum Buch «Reden von Gott in der Sprache der Welt» von Paul
M. van Buren * soll hier einzig von der Semantik und der Sprachanalyse
aus Stellung genommen werden.

1. Van Burens Untersuchung gelangt zu folgendem, den Semantiker
interessierenden Ergebnis: Die Sprache des Glaubens enthält keine

Tatsachenaussagen über irgend eine transempirische Realität (z. B. Gott).
Glaubensaussagen sind - entgegen dem Anschein, den sie erwecken - gar
keine Aussagen im strengen, logischen Sinn, sondern Ausdruck für eine

Haltung, für eine Einstellung, für eine «Weise, die Welt, andere
Menschen, sich selbst... zu sehen» (S. 145). Oder anders formuliert: «Der Sinn
des Evangeliums hegt in seinem Gebrauch durch den Mund derer, die es

verkünden» (S. 145), und nicht etwa in einem vermeintlichen, ausgesagten

Sachverhalt. Diese These erlaubt es dem Herausgeber, van Burens
Buch als erregende Lektüre und als theologischen «Thriller» anzupreisen,
auch wenn ähnliche Theorien in englischen und amerikanischen
Fachzeitschriften seit Jahren vertreten werden. Dem beunruhigten
theologischen Leser wird versichert, van Buren komme mit Hilfe einer «noch

ungewohnten, aber zwingenden Handhabung philosophischer
Sprachanalyse» zu seinem eindrücklichen Ergebnis, eine Versicherung, die der
Autor selbst wiederholt abgibt (S. 8, 21, 23). Leider stellt sich im Laufe
der Lektüre dieses Buches heraus, daß van Burens Handhabung der

sprachanalytischen Methode wirklich « ungewohnt » ist : Van Buren scheint
mit der sprachanalytischen Methode und der eigentlichen semantischen
Problematik nur wenig vertraut zu sein.

2. Van Burens geringe Vertrautheit mit der Methode der Sprachanalyse

kommt darin zumAusdruck, daß er nur eine Richtung der Sprachanalyse

zu kennen scheint, die Vertreter der sogenannten funktionellen
Sprachanalyse (deren Begründer der spätere Wittgenstein ist). Diese

Sprachanalytiker haben entdeckt, daß gar nicht alle sprachlichen Aus-

* Paul M. van Buren : Reden von Gott - in der Sprache der Welt. Zur säkularen

Bedeutung des Evangeliums. Zürich-Stuttgart: Zwingli Verlag 1966. 190 S.

Englische Originalausgabe : The secular meaning of the Gospel, based on an analysis
of its language. New York: MacMillan Co.; London: SCM Press 1963, 19652.



94 Ist das Wort «Gott» tot?

drücke nach der Art der Wissenschaftssprache wie Tatsachenaussagen
(statements of fact) zu funktionieren brauchen, sondern daß viele andere
sinnvolle Sprachspiele oder Sprachgarnituren möglich sind. Das

Programm der funktionellen Sprachanalyse heißt daher: «Frage nicht nach
der Bedeutung, frage nach dem Gebrauch» (Urmson), und «die Bedeutung
eines Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache» (Wittgenstein). Dieses

sogenannte «Gebrauchs-Prinzip» ist ein allgemeines Bedeutungskriterium
für sinnvolle sprachliche Ausdrücke, und die semantische Theorie des

Funktionalismus stellt eine Relativierung des logischen Positivismus dar,
mit seinem intoleranten Verifikationsprinzip, das nur empirische
Tatsachenaussagen als sinnvolle sprachliche Ausdrücke zuläßt. Aber das

«Gebrauchs-Prinzip» ist keineswegs eine Alternative zum Verifikationsprinzip.

Die semantische Theorie des Funktionalismus lehrt nur, daß die

Bedeutung eines Ausdrucks auf jenen Regeln beruht, die den allgemeinen
Sprachgebrauch dieses Ausdrucks festlegen. Für Tatsachenaussagen nun
gehört die Beziehung zum außersprachlichen Gegenstand (und somit die

Verifizierbarkeit) zu eben diesen Regeln. Tatsachenaussagen haben nur
einen Sinn, wenn es mindestens logisch möglich ist, die Aussage mit dem
beschriebenen Sachverhalt zu vergleichen und auf ihre Wahrscheinlichkeit

zu prüfen (Reichenbach). Die semantische Theorie des Verifikationismus

ist für Tatsachenaussagen nach wie vor gültig und wurde auch vom
Funktionalismus nie in Frage gestellt, wie auch nie in Frage gestellt
wurde, daß es eine deskriptiv funktionierende Sprache (Tatsachenaussagen)

wirklich gibt. Der ernstzunehmende Sprachanalytiker stellt daher,

wenn er sich an die Sprachgarnitur eines bestimmten Bereiches (z. B. des

Glaubens) heran macht, immer zwei Fragen : 1. Werden bestimmte sprachliche

Ausdrücke in diesem Bereich als Aussagen tatsächlich gebraucht
2. Genügen sie den Regeln (z. B. dem Verifikationsprinzip), die diesen

Gebrauch rechtfertigen? Indem nun van Buren die gesamte Glaubenssprache

- entgegen dem tatsächlichen Gebrauch - als reine «Verhaltenssprache»

interpretiert und keine Tatsachenaussagen annimmt, versucht
er einfach, die Frage der Verifikation zu umgehen und Glaubensaussagen
durch eine «Hintertür» in den Bereich des Sinnvollen einzuführen. Aber
mit dieser Methode ist gerade der empiristisch gesinnte Mensch - an den
sich van Buren wendet - nicht zufrieden zu stellen. Was ihn interessiert
ist nicht, ob die offenbar als Tatsachenaussagen gebrauchten Glaubensaussagen

(Gott liebt die Menschen usw.) uminterpretiert werden können,
sondern ob sie den für sie maßgebenden Bedeutungsregeln, z. B. dem

Verifikationsprinzip, genügen oder nicht.



Ist das Wort «Gott» tot? 95

3. Van Buren übersieht also eine wichtige Tatsache: In der religiösen
Sprache fast aller Glaubensbekenntnisse gibt es sprachliche Ausdrücke,
die ihrer grammatikalischen Form nach wie Tatsachenaussagen zu
funktionieren scheinen : Gott liebt die Menschen, Gott hat die Welt erschaffen

usw. Oder vielmehr: er minimisiert diese Tatsache mit dem Hinweis, daß

Glaubensaussagen dieser Art der Aera der «natürlichen Theologie»
angehören und somit ohnehin suspekt sind (S. 99). Mit dieser Bemerkung will
van Buren vermutlich die theologische «Linke» mit seiner Reduktion der
Sprache des Glaubens versöhnen, und das dürfte ihm auch - wenigstens
soweit es sich um abendländische und christliche Theologen handelt -
weitgehend gelingen. Jedoch ist festzuhalten, daß auch in jenen
Religionen, in denen eine «natürliche Theologie» nicht völlig abgelehnt wird,
Gläubige bestimmte Sätze ihrer religiösen Sprache wie Tatsachenaussagen
gebrauchen. Das geht daraus hervor, daß diese Gläubigen bestimmte
Glaubensaussagen für wahr, ihre Negation für falsch halten. Wahr oder
falsch aber können per definitionem nur Tatsachenaussagen sein. Würde
van Buren einen Mohammedaner fragen, ob Allah groß und Mohammed
sein Prophet sei, so würde dieser Mohammedaner vermutlich mit «ja»
antworten und damit bekunden, daß dieser sprachliche Ausdruck für ihn
eine Aussage ist und nicht als Ausdruck einer «Haltung der Verehrung»
gebraucht wird. Die Aufgabe einer Funktionsanalyse der Glaubenssprache

im allgemeinen und die Aufgabe einer säkularen Interpretation
des Evangeliums im besondern ist es nicht, alle Aussagen dieses
Sprachbereiches in nichtdeskriptiver Weise umzudeuten, sondern zu
untersuchen, ob die angeblich deskriptiv funktionierenden Aussagen dieser

Sprache bestimmten semantischen Kriterien (z. B. dem Verifikationsprinzip)

genügen oder nicht. Van Buren hofft, mit seiner Interpretation
der Sprache des Glaubens eine säkulare Welt, d. h. den empiristisch
gesinnten Menschen, vom Sinn des christlichen Glaubens zu überzeugen
(S. 179ff.). Aber gerade die säkulare Welt (jedenfalls der Logiker und der
Semantiker) wird diesem Versuch skeptisch gegenüberstehen, denn sie

wittert dahinter das reichlich zweideutige Unterfangen, «den Menschen
durch Definitionen zu bekehren», d. h. die Glaubenssprache entgegen der
Intention der Mehrzahl derer, die diese Sprache sprechen, als

nichtdeskriptiv zu reinterpretieren, in der Hoffnung, daß dann auch der
Ungläubige wieder bereit sei, diesen Glauben zu teilen. Denn wenn die

Aussage: «Gott liebt die Menschen» in Wirklichkeit gleichbedeutend ist mit
der Aufforderung: «Liebe deinen Nächsten!» braucht es fortan keine
Atheisten mehr zu geben. Aber ist diese Aussage gleichbedeutend mit



96 Ist das Wort «Gott» tot?

einer Aufforderung, ist sie es nach der Ansicht derer, die diese Aussage
gebrauchen, und ist sie es überhaupt? Was den Semantiker interessiert
ist die Glaubenssprache, die die Gläubigen sprechen, auch wenn - oder

gerade weil - sie diese Sprache in der Sonntagsschule gelernt haben (vgl.
S. 99) und nicht die Glaubenssprache, die van Buren konstruiert.

4. Aber van Burens Reduktion der Glaubenssprache auf eine

«Verhaltenssprache» und ihre Gleichsetzung mit der Sprache der Ethik
widerspricht nicht nur dem tatsächlichen Gebrauch dieser Sprache, sondern
sie trägt auch der logischen Struktur der Theologie und der Religion
nicht Rechnung. Van Buren ist zwar der Ansicht, daß die Elimination
von Aussagen über eine transempirische Wirklichkeit, also die Reduktion

des Gehaltes der Theologie, sehr wohl mit jener Reduktion zu
vergleichen sei, die in der Moderne auf manchen Gebieten vollzogen worden
ist und für die Theologie nur von Nutzen sein kann: «Astrologie ist z. B.
auf Astronomie 'reduziert' worden Die Theologie kann dieser Tendenz
nicht entfliehen, wenn sie ernstzunehmende moderne Denkweise sein

soll» (S. 183). Dieser Vergleich hinkt: Astronomie enthält - wie Astrologie

- Aussagen über Sterne. Eine reduzierte Theologie aber sollte
überhaupt keine Aussagen enthalten, sondern nur bestimmte Handlungsweisen

empfehlen. Aber die von einer Theologie geforderte Einstellung,
ein «Verhalten» oder eine «Überzeugung», leiten sich doch immer vom
Glauben an bestimmte Wirklichkeiten ab, die außerhalb des Glaubenden

liegen. Daraus folgt, daß alle nichtdeskriptiven Aussagen eines

theologischen Systems oder einer Religion für den Gläubigen nur dann von
Bedeutung sind, wenn sie mit bestimmten Aussagen über transempirische
Wirklichkeiten in Zusammenhang stehen. Das heißt nicht, daß Religion
nur im Glauben an transempirische Wirklichkeiten bestehe, aber dieser
Glaube ist grundlegend. Der sprachliche Ausdruck dieses Glaubens sind
die theologischen Wirklichkeitsaussagen. Aussagen dieser Art gehören zu
den notwendigen Bedingungen dessen, was eine Religion ausmacht. Mit
der logischen Möglichkeit oder Unmöglichkeit dieser Aussagen steht oder

fällt jede Religion als vernünftiges System. Ob van Buren beabsichtigte,
mit seiner Reduktion der Theologie diese aus dem Bereich des Sinnvollen
und Vernünftigen zu eliminieren, entzieht sich unserer Kenntnis. Fest
steht nur, daß diese Reduktion dem logischen Status der Theologie, falls
es eine solche überhaupt gibt, nicht Rechnung trägt. Fest steht
weiterhin, daß van Buren sich darüber nicht Rechenschaft zu geben scheint.

5. Nachdem feststeht, daß gewisse sprachliche Ausdrücke der Theologie

wie Aussagen gebraucht werden und gebraucht werden müssen,



Ist das Wort «Gott» tot? 97

falls Theologie etwas Vernünftiges sein soll, müßte natürlich gezeigt werden,

daß solche Aussagen logisch möglich sind (oder nicht). Nach der

Frage «de facto» stellt sich die Frage «de jure». Und hier setzt die
Aufgabe der Semantik und der Analyse der Glaubenssprache erst richtig ein.

Eine ganze Reihe von Sprachanalytikern hat sich an diese Aufgabe heran

gemacht und interessante Studien veröffentlicht. Die Untersuchungen
der logischen Empiristen (Wittgenstein, Carnap und Ayer) gelangen zum
Ergebnis, daß theologische Aussagen keinen theoretischen Gehalt haben,
also bedeutungsleer sind. Neuere Studien von J.M. Bochenski, I. M. Crom-
bie, E. L. Mascall, B. Mitchell, J. Hick, J. F. Ross, H. Scholz und J. Wilson

scheinen mit Hilfe anspruchsvoller semantischer Theorien - wie mir
scheint mit Erfolg - die These des logischen Positivismus widerlegt zu
haben. Diese Studien beschäftigen sich mit drei Fragekreisen : 1. Welches

ist die Bedeutung des Subjektausdrucks «Gott» in theologischen
Aussagen, welches seine syntaktische und semantische Funktion? 2. Kann
bezüglich theologischer Aussagen von einer eschatologischen Verifikation

(J. Hick) oder einer Verifikation mittels religiöser Erfahrung (J. Wilson,

I. M. Crombie) gesprochen werden? 3. Gibt es eine semantische

Theologie der Analogie, welche für Prädikatsausdrücke theologischer
Aussagen geltende Bedeutungsregeln aufstellt (J. M. Bochenski, E. L.
Mascall, J. F. Ross) Leider geht van Buren auf keinen dieser wichtigen
Fragenkreise näher ein. Die meisten dieser Untersuchungen scheinen ihm
unbekannt zu sein, einige wenige (J. Hick und I. M. Crombie) erwähnt
er in einer kurzen Fußnote (vgl. S. 92).

6. Im Rahmen dieser Stellungnahme müssen wir uns mit dieser

Skizzierung der Problematik theologischer Sprache begnügen. Nur auf
eine Frage möchten wir noch kurz eingehen : die Bedeutung des
Subjektsausdrucks theologischer Aussagen: «Gott». Van Buren schreibt: «Heutzutage

können wir nicht einmal Nietzsches Ruf, daß Gott tot ist,
verstehen, denn wäre dies der Fall, wie könnten wir es wissen? Nein, das

Problem ist heute dies, daß das Wort «Gott» tot ist» (S. 98). Diese Behauptung,

das Wort «Gott» sei tot, habe also keine Bedeutung, wurde lange

vor van Buren, zum ersten Mal von Carnap in seinem Aufsatz
«Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache», im Jahre
1931 ausgesprochen. Inzwischen wurde darüber einiges geschrieben, und

gar so hoffnungslos tot, wie van Buren möchte, ist das Wort «Gott» nicht
(vgl. dazu auch die soeben erschienene Schrift von Gerhard Ebeling : Gott
und Wort. Tübingen: Mohr 1966, besonders S. 52-63). Es gibt prinzipiell
zwei Möglichkeiten, diesen Ausdruck in die theologische Sprache einzu-

7



98 Ist das Wort «Gott» tot?

führen, ohne sich mit der mythologischen, anthropomorphen, für die

Theologie unbrauchbaren Bedeutung dieses Ausdrucks begnügen zu müssen:

«Gott» kann entweder extralinguistisch, auf Grund einer
Gotteserfahrung, in die Glaubenssprache eingeführt werden. Dann wäre «Gott»
ein Eigenname, und einige Mystiker mögen den Ausdruck auch auf diese

Weise gebraucht haben. Aber der Versuch, «Gott» auf diese Weise eine

Bedeutung zu geben, führt zu fast unüberwindlichen Aporien, da eine

extralinguistische Einführung keine kommunikative und informative
theologische Sprache zu ermöglichen scheint. Aber spätestens seit Russells

«Theoriy of descripton» weiß man, daß wir beim Sprechen von Individuen

nicht auf Eigennamen angewiesen sind, sondern auch eine

Kennzeichnung verwenden können. Eine Kennzeichnung besteht aus einem

Artikel und einem Prädikatsausdruck. Der Prädikatsausdruck bezeichnet
eine bestimmte Eigenschaft, die nur diesem Individuum zukommt, während

der Artikel den Umstand sprachlich festhält, daß diese Eigenschaft
nur einem Individuum zukommt. Eine Kennzeichnung hat also die Form
«Der So-und-so» und bezeichnet immer ein und nur ein So-und-so. Solche

Kennzeichnungen ersetzen wir dann durch kürzere Ausdrücke, die
grammatikalisch wie Eigennamen gebraucht werden, die aber immer in
Kennzeichnungen umgeformt werden können. Solche «Eigennamen» (die eigentlich

keine sind) werden intralinguistisch in eine Sprache eingeführt, d. h.
durch Umformen in die Kennzeichnung, deren Kurzform sie sind. Es ist
naheliegend und seit G. Ryles Aufsatz «Systematically misleading
expressions» üblich, «Gott» als Kennzeichnung aufzufassen. Der Satz «Gott
existiert» heißt dann logisch umgeformt «Dasjenige x, für welches gilt
f(x), existiert» (3 ("x) (fx)), wo «f(x)» steht für «x ist allmächtig, allwissend

...». Man beachte, daß es hier keineswegs darum geht, zu beweisen,
daß Gott existiert, sondern zu zeigen, daß das Wort «Gott» nicht tot ist,
wenn es als Kennzeichnung aufgefaßt wird. Im Gegenteil, diese Theorie
erlaubt, negative Existenzaussagen, die dennoch sinnvoll sind, über Gott
zu formulieren: «Wenn ein Satz sinnvoll sein kann, ohne die Existenz des

grammatikalischen Subjektes (notwendig) vorauszusetzen, dann ist es

klar, daß das grammatikalische Subjekt kein Eigenname, sondern eine

Kennzeichnung ist» (Russell, Principia mathematica I, 66).
7. Zusammenfassend ist festzustellen, daß van Buren in seinem Buch

die von theologischenAussagen aufgeworfenen semantischen Fragen unklar
stellt und zu ihrer Lösung wenig, auf jeden Fall nichts Neues, beiträgt.
Dies ist auf eine einseitige, rein funktionelle Anwendung der Sprachanalyse

und auf eine ungenügende Kenntnis dieser Methode zurückzuführen.


	Ist das Wort "Gott" tot?

