
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

Autor: Eickelschulte, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dietmar Eickelschulte op

Aspekte der Freiheit

in den Frühschriften von Karl Marx *

Die Realisierung des vom deutschen Idealismus erarbeiteten Begriffs
der «konkreten Freiheit» war Motiv und zentrales Thema des Marxschen
Denkens von Marx' Berliner Studentenzeit bis zu seinen letzten Lebensjahren

im Londoner Exil1. In dieser Hinsicht kann - trotz aller Differenzierung

der einzelnen Perioden seines Schaffens - nicht von einem Bruch
im Denken von Marx gesprochen werden2. Der frühe und der späte
Marx unterscheiden sich nicht in der Weise, daß sie adäquat nur je in

* Diese Studie erscheint demnächst im Sammelwerk «Wille und Freiheit»
(Walberberger Studien, Philosophische Reihe), hrsg. von P. Engelhardt, Matthias
Grünewald-Verlag, Mainz.

1 Es mag genügen, hierzu auf folgende Autoren mit ihrer je verschiedenen
philosophischen Herkunft zu verweisen: K. Bekker, Marx' philosophische
Entwicklung. Sein Verhältnis zu Hegel, Zürich/New York 1940, S. 130; I. Fetscher,
Die Freiheit im Lichte des Marxismus-Leninismus, Bonn 1960; E. Fromm, Das
Menschenbild bei Marx, Frankfurt/M. 1963, S. 64; L. Landgrebe, Hegel und Marx,
in; Marxismusstudien, 1. Folge, Tübingen 1954, S. 44 ff.; N. Rotenstreich, Marx'
Thesen über Feuerbach, ARSPh 39 (1950/51) 499; R. Sannwald, Marx und die
Antike, Zürich 1957, S. 150 ; R.-E. Schulz, Geschichte und teleologisches System
bei Karl Marx, in: Wesen und Wirklichkeit des Menschen. Festschrift für H. Pleß-
ner, Göttingen 1957, S. 157.

2 Man vergleiche z. B. die - untereinander wieder je verschiedenen - Thesen
von J.-Y. Calvez SJ, Karl Marx. Darstellung und Kritik seines Denkens, Ölten
und Freiburg 1964; M. Friedrich, Philosophie und Ökonomie beim jungen Marx,
Berlin 1960; D.Henrich, Karl Marx als Schüler Hegels in : Marxismus-Leninismus.
Geschichte und Gestalt. Universitätstage 1961, Berlin 1961, S. 5-19; K. Löwith,
Max Weber und Karl Marx, in: Gesammelte Abhandlungen. Zur Kritik der
geschichtlichen Existenz, Stuttgart 1960, S. 1-67 ; M. Rubel, Karl Marx. Essai de
biographie intellectuelle, Paris 1957 ; R. Tucker, Karl Marx. Die Entwicklung
seines Denkens von der Philosophie zum Mythos, München 1963. — Diese Auswahl
erhebt nicht den Anspruch, repräsentativ zu sein.



48 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

sich selbst verstanden werden können 3. Das Marxsche Denken fand im
«Kapital» seine Vollendung. Das Ganze des Marxschen Denkens muß so

den Hintergrund auch für eine Interpretation bieten, die sich - wie die

vorliegende - aus methodischen Gründen ausdrücklich nur auf die
Frühschriften bezieht. Außerdem: Jede einlinige Auslegung, die entweder die
Frühschriften nur von den Spätschriften her oder die Spätschriften nur
von den Frühschriften her meint verstehen zu können, führt zu
Verzeichnungen. Um zu verstehen, was Marx gemeint und gesagt hat, ist
eine gegenläufige Auslegung notwendig, die sowohl die Frühschriften von
den Spätschriften her als auch zugleich die Spätschriften von den
Frühschriften her interpretiert, weil die Entwicklung des Marxschen Denkens
als ein einheitlicher Prozeß zu fassen ist 4.

3 Dieses Auseinanderfallen braucht man nicht rein zeitlich zu verstehen. Für
R. Dahrendorf, Philosophie und Soziologie bei Karl Marx. Marx-Kritik und ihre
Bedeutung heute, Geist und Tat 10 [1955] 68-74) befinden sich zwei Aussagereihen
von Marx bis zuletzt in einem «traurigen Gewirr» (a. a. O., S. 73), die von so
verschiedener wissenschaftslogischer Struktur sind, daß zwischen ihnen kein
'sinnvoller prinzipieller Zusammenhang' besteht. Verbunden sind sie bei Marx nur durch
seinen 'zweideutigen Begriff der Wissenschaft'. Die einen Aussagen betreffen seine
«systematisch-philosophische Konzeption» und sind der Kontrolle durch empirische
Daten entzogen, die anderen sind seine «sozialwissenschaftlichen Kategorien und
Annahmen», die sich durch Erfahrungstatsachen 'verifizieren' oder 'falsifizieren'
lassen (ebd., S. 69).

4 Vor der Reduzierung von Marx auf die Frühschriften mußte schon kurz
nach deren Veröffentlichung gewarnt werden (W. Falk, Hegels Freiheitsidee in der
Marx'schen Dialektik. ASwSp 68 [1933 I] 166 f.). In der gegenwärtigen Diskussion
scheint sich die ganzheitliche Betrachtungsweise, die sich von einer einseitigen
Überbewertung der Frühschriften distanziert, durchzusetzen. Vgl. vor allem Friedrich,
a. a. O., und A. Schmidt, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx,
Frankfurt/M. 1962. - Auch unter den marxistischen Interpreten zeigen sich Bestrebungen,
sich von der entgegengesetzten Einlinigkeit freizumachen. Vgl. zu unserem Thema:
W. Müller, Der marxistische Freiheitsbegrifi, DZfPh 10 (1962) 481-502; bes. 492;
J. Höpper, Aspekte des marxistischen Freiheitsbegriffs und ihre Ausprägung beim
jungen Marx, DZfPh 11 (1963) 728-756; A. Schaff, Mensch und Geschichte - Das
Problem der Freiheit, Marxist. Blätter 3. Jg. H. 2 (März/April 1965) 1-13. - Zum
Inhalt und zur Funktion des Freiheitsbegriffes in den Spätschriften von Marx vgl.
L. H. Klages, Technischer Humanismus. Philosophie und Soziologie der Arbeit bei
Karl Marx, Stuttgart 1964. Dieser weist darauf hin, daß die Einheitlichkeit des
Marxschen Denkens erst durch die Herausgabe der « Grundrisse der Kritik der
politischen Ökonomie» (Moskau 1939/41; Berlin 1953) durchsichtig wurde (a.a.O.,
S. 2. 86. 110). - Gerade aber der in diesen abgedruckte Entwurf zu einer
«Einleitung» in die «Kritik der Politischen Ökonomie» zeigt, daß die einseitige
Interpretation von den Spätschriften her sich auf Marx selbst berufen kann: «In der
Anatomie des Menschen ist ein Schlüssel zur Anatomie des Affen. Die Andeutungen
auf Höhehres in den untergeordneten Tierarten können dagegen nur verstanden
werden, wenn das Höhehre selbst schon bekannt ist» (Grundrisse, a. a. O., S. 26).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 49

Die Dynamik des Marxschen Denkens in dem Zeitraum der
Frühschriften (Anfang 1839 bis Mitte 1846) verlangt, daß zumindest bei
zentralen Themen die Analyse genetisch und nicht systematisch vorgeht.
So würde eine systematische Darstellung der Aspekte der Freiheit als

eine unterschiedslose Zusammenstellung der verschiedenen Sichten
ignorieren, daß die Aussagen über Freiheit jeweils in einem anderen
Gesamtzusammenhang stehen. D. h. die Entwicklung des Marxschen Denkens
würde damit von vornherein und unausgewiesen als eine aufeinanderfolgende

Beschäftigung mit verschiedenen Bereichen der Wirklichkeit
und damit als keine Entwicklung erklärt.

Die gestellte Aufgabe lautet : der Dynamik des Marxschen Denkens
in den Frühschriften im Hinblick darauf nachzugehen, wie sich in ihnen
Freiheit jeweils vordringlich zeigt. Das jeweilige Ganze, in dem die
einzelnen Aussagen stehen, kann dabei nur soweit erhellt werden, als es

notwendig ist, um die Aspekte der Freiheit erblicken zu können 5.

I. Der geschichtliche Ort des Marxschen Freiheitsverständnisses

1. Das epochale und epigonale Zeitbewußtsein der Junghegelianer

Die Französische Revolution entzündete in Deutschland ein Feuer,
dem um die Jahrhundertwende auch alle die verfallen waren, die sich

später von ihr, ernüchtert und skeptisch geworden, distanzierten. Fichte,
Schelling und Hegel gehörten ebenso dazu wie Herder, Schiller, Goethe

u. a. Es war das Bewußtsein, daß es ihrer Zeit vorbehalten war, die
menschliche Emanzipation zu vollziehen, den Menschen aus allen
Fesseln, in die ihn Christentum und Staat geschlagen hatten, zu befreien 6.

5 Hinsichtlich der in diesen Zeitraum fallenden Schriften und Manuskripte
von Marx sei auf die verschiedenen Arbeiten von M. Rubel verwiesen:
Bibliographie des œuvres de Karl Marx avec un appendice und Répertoire des œuvres
de Friedrich Engels, Paris 1956; Supplément à la Bibliographie des œuvres de Karl
Marx, Paris I960; Les Cahiers de lecture de Karl Marx I. 1840-1853, Int. Rev. of
Social History 2 (1957) 392-420. - Der enge Zusammenhang der Entwicklung des
Marxschen Denken mit biographischen Daten muß in diesem Beitrag übergangen
werden. Zum Problem einer Marx-Biographie vgl. P. Ludz in: H.-J. Lieber und
P. Ludz, Zur Situation der Marxforschung (mit Bibliographie), KfS 10(1958) 453-458.

6 Dieses Zeitbewußtsein ist in unserem Zusammenhang am besten dargestellt
worden von H. Popitz, Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichtsphilosophie

des jungen Marx, Basel 1953, S. 4-56. Vgl. bes. in bezug auf Hegel: J. Ritter,
Hegel und die Französische Revolution, Köln u. Opladen 1957, S. 16-28; J.Haber-



50 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

Überhöht wurde dieses Bewußtsein noch durch ein Pathos, das vom
Hegeischen Philosophieren ausströmte. Die Welt war begriffen worden.
Alle ihre Gestalten waren lebendig geworden, denn als ihr Herzschlag
hatte sich das eine umfassende Prinzip ausgewiesen, der Weltgeist. Und
die Menschen waren sein Organ 7.

Marx war von all dem durchdrungen. Nicht umsonst ist auch für
ihn Prometheus, das Symbol dieses Denkens 8, «der vornehmste Heilige
und Märtyrer im philosophischen Kalender» (22) 9. Eine Reflexion in den

Vorarbeiten zur Dissertation kennzeichnet seine Grundstimmung:

«Wem es nicht mehr Vergnügen macht, aus eigenen Mitteln die ganze
Welt zu bauen, Weltschöpfer zu sein, als in seiner eigenen Haut sich
ewig herumzutreiben, über den hat der Geist sein Anathema
ausgesprochen, der ist mit dem Interdikt belegt, aber mit einem
umgekehrten, er ist aus dem Tempel und dem ewigen Genuß des Geistes
gestoßen und darauf hingewiesen, über seine eigene Privatseligkeit
Wiegenlieder zu singen und nachts von sich selber zu träumen» (A 122).

Dieses epochale Bewußtsein ist bei den Hegelschülern in eigentümlicher
Brechung zugleich epigonales Bewußtsein. Sie lebten in einer Zeit der

Restauration und Reaktion, die die spärlichen Spuren des Geistes der
Französischen Revolution auszutilgen suchte. Sie waren nicht beim Bau
des Hegeischen Weltgebäudes beteiligt, sondern bekamen dieses nur als

Erbe übergeben 10. Das Bemühen, dieser Situation eine eigenständige

MAS, Hegels Kritik der Französischen Revolution, in: Theorie und Praxis.
Sozialphilosophische Studien, Neuwied u. Berlin 1963, S. 89-107.

7 A. a. O., S. 4 f. 44-48.
8 Siehe unten S. 55.
9 Die Marxschen Frühschriften liegen vollständig nur in der Marx-Engels-

Gesamtausgabe vor. Da diese aber gewöhnlich nicht zugänglich ist, wurde - in
angegebener Reihenfolge - auf folgende Ausgaben zurückgegriffen:

(1) Karl Marx, Frühe Schriften, Erster Band, hrsg. von H.-J. Lieber und
P. Furth, Darmstadt 1962 (zit. mit bloßer Seitenangabe).

(2) Karl Marx / Friedrich Engels, Werke, Berlin 1956 ff. (zit. mit Bandzahl
und Seitenangabe).

(3) Karl Marx / Friedrich Engels, Historisch-kritische Gesamtausgabe, hrsg.
von D. Rjazanov. Erste Abteilung. Band I: Karl Marx, Werke und Schriften bis
Anfang 1844 nebst Briefen und Dokumenten, 2 Halhbände, Frankfurt/M. 1927

(zit. mit A bzw. A 2/ und Seitenangabe).
Hervorhebungen in Marx-Zitaten sind immer Hervorhebungen von Marx

selbst.
10 Popitz, a. a. O., S. 4 f. ; K. Löwith, Von Hegel zu Nietzsche. Der

revolutionäre Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts. Marx und Kierkegaard, Stuttgart
41958, S. 65-136.



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 51

weltgeschichtliche Bedeutung abzugewinnen, führte auf Grund der

verschiedenartigen Ergebnisse dieses Selbstverständigungsprozesses zur
Trennung zwischen Jung- und Alt-, bzw. Links- und Rechtshegelianern n.
Marx' Dissertation «Über die Differenz der demokritischen und
epikureischen Naturphilosophie» ist ganz von diesem Kampf um weltgeschichtliche

Eigenständigkeit erfüllt. Von dem, der das von Marx aufgestellte
Gesetz der Geschichte, das diese Eigenständigkeit verbürgen soll,
bezweifelt, heißt es:

«Wer diese geschichtliche Notwendigkeit nicht einsieht, der muß
konsequenterweise leugnen, daß überhaupt nach einer totalen Philosophie
noch Menschen leben können, oder er muß die Dialektik des Maßes als
solche für die höchste Kategorie des sich wissenden Geistes halten und
mit einigen unserer falsch verstehenden Hegelianern behaupten, daß
die Mittelmäßigkeit die normale Erscheinung des absoluten Geistes ist;
aber eine Mittelmäßigkeit, die sich für die reguläre Erscheinung des
Absoluten ausgibt, ist selbst ins Maßlose verfallen, nämlich in eine maßlose

Prätension» (103).

Bedenkt man dabei noch, daß sich für Marx der Philosoph in dem

allgemeinen Verhältnis, das er der Welt und dem Gedanken zueinander

gibt, nur verobjektiviert, wie sich sein besonderes Bewußtsein zur realen

Welt verhält (32), so zeigt sich schon hier: Im Zentrum seines Denkens
steht die Selbstbestimmung und Autonomie des Menschen. Ihre Wahrheit

und Wirklichkeit gilt es zu fassen.

2. Freiheit hei Hegel

Marx' Entwicklung zeigt eine eigentümliche Parallelität zu der Hegels

auf 12. Leben und Liebe sind auch für den jungen Marx zentrale
Kategorien des Wirklichen 13. Verständlich wird dies durch den Einfluß der

11 H. Stuke, Philosophie der Tat. Studien zur Verwirklichung der Philosophie
bei den Junghegelianern und den Wahren Sozialisten, Stuttgart 1963, S. 31-82. Zur
Lage der Erforschung des Junghegelianismus vgl. Friedrich, a. a. O., S. 15, Anm. 5;
D. Groh, Junghegelianer und noch kein Ende, Der Staat 3 (1964) 346-357.

12 Hinweise darauf finden sich bei E.Thier, Das Menschenbild des jungen
Marx, Göttingen 1957, S. 8 f. ; Sannwald, a. a. O., S. 44.

13 Vgl. P. C. Ludz, Religionskritik und utopische Revolution, in: Probleme
der Religionssoziologie (Sonderheft 6 der KfS), hrsg. v. D. Goldschmidt u. J. Matthes,
Köln u. Opladen 1962, S. 89 u. 108, Anm. 14. - Zum jungen Hegel vgl. L. Land-
grebe, Das Problem der Dialektik, in: Marxismusstudien, 3. Folge, Tübingen 1960,
S. 16-42. - Zur 'Liebe' bei Marx vgl. 97 f.; A. 138 (Dissertation); 116 (Pressefreiheit)

; 592 f. (Pariser Manuskripte) ; als spätes Zeugnis : Brief an Jenny Marx vom
21.VI. 1856: «Aber die Liebe nicht zum Feuerbachschen Stoffwechsel, nicht zum



52 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

Romantiker und Schellings in der ersten Periode seines Denkens14. Hegels

sog. theologische Frühschriften kannte er nicht. Es liegt hei Marx ein

eigenartiger Rückgriff auf Positionen vor Hegel vor, der zugleich aber

im Horizont des Hegeischen Denkens verbleibtls. Ein Geschehen, dessen

philosophiegeschichtliche Notwendigkeit Marx in seiner Dissertation zu
begründen sucht16.

Durch die Verlegung der Freiheit in den Bereich des mundus intelli-
gibilis bei Kant war das Problem, Freiheit als Leerstelle zwischen
Determinationen und Motivationen aufzuweisen, grundsätzlich eliminiert.
Freiheit ist die Autonomie des Menschen, die ihm zukommt, soweit er
dem Bereich des mundus intelligibilis angehört. Soweit er aber dem

mundus sensibilis angehört, ist er durch Heteronomie bestimmt. Der
deutsche Idealismus ist das Bemühen, beides miteinander zu vermitteln17.

Proletariat, sondern die Liebe zum Liebchen und namentlich zur Dirne, macht
den Mann wieder zum Mann» (29/535).

14 Hinweise auf diese Abhängigkeit geben Becker, a. a. O., S. 10 f., und
Sannwald, a. a. O., S. 101. 138 f. - Daß der nur einmalige Hinweis auf ein Schel-
ling-Studium (14) und die nur sehr seltene Erwähnung Schellings (14. 74. 189. 780.

856; A 2/316 f. ; 3/117. 175. 479) nicht eine flüchtige Kenntnis Schellings beinhalten,
zeigen eine Anmerkung in der Dissertation (74) und der Brief an L. Feuerbach vom
3. Okt. 1843 (27/419 ff.). - Die Kenntnis der Romantiker bezeugt ein Brief an
A. Rüge vom 27. April 1842, in dem er diesem mitteilt, daß er mit dem Aufsatz
'über die Romantiker' beinahe fertig sei (27/402; vgl. Brief vom 20. März: 27/401),
der nie erschien und sich auch nicht in den nachgelassenen Manuskripten fand. —

G. M.-M. Cottier meint die romantischen Einflüsse bei Marx schon durch die starke
Bedeutung der Kategorie des Lebens in Hegels Phänomenologie des Geistes und
Rechtsphilosophie selbst gegeben zu sehen: L'image romantique de la vie et la
conception marxiste de l'histoire, in: Du romantisme au marxisme, Paris 1961,
S. 13-30; La philosophie hégélienne de l'Etat et sa critique par Karl Marx, a. a. O.,
S. 31-70.

15 Dies trifft auch auf die anderen Junghegelianer zu. Vgl. Sannwald, a. a. O.,
S. 62. 160.

16 Vor ihm tat dies schon sein Freund Karl Friedrich Koppen in dem Marx
gewidmeten Werk: Friedrich der Große und seine Widersacher, Leipzig 1840. Zu
den Beziehungen zwischen Marx und Koppen vgl. H. Hirsch, Karl Friedrich
Koppen, der intimste Berliner Freund Marxens, in : Denker und Kämpfer, Gesammelte

Beiträge zur Geschichte der Arbeiterbewegung, Frankfurt/M. 1955, S. 19-81 ;

A. Cornu, Karl Marx und Friedrich Engels. Leben und Werk, Bd. 1: 1818-1844,
Berlin 1954, S. 156-159; K. Bockmühl, Leiblichkeit und Gesellschaft. Studien zur
Religionskritik und Anthropologie im Frühwerk von Ludwig Feuerbach und Karl
Marx, Göttingen 1961, S. 113.

17 Zu der Eigenart der 'Vermittlung' bei Kant vgl. K.-H. Volkmann-Schluck,
Vom Wesen der Freiheit, Tijd. v. Phil. 18 (1956) 225-238; D. Lenfers, Kants Weg
von der Teleologie zur Theologie. Interpretationen zu Kants Kritik der Urteilskraft,
Diss. Köln 1965, S. 77-84.



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 53

Hegel gelingt es, beides als Momente einer Totalität zu begreifen, von
denen die Autonomie das übergreifende Moment ist18. Freiheit ist so bei

Hegel gleichbedeutend mit Totalität, damit aber zugleich auch mit Identität

und Negativität19. Freiheit tritt dann auf, wenn sich die unmittelbare

Heteronomie der Welt - ihre Positivität in Staat und Religion - als

Setzung der Autonomie des Geistes erweist20. Dieser transzendentale

Vermittlungsprozeß aber vollzieht sich in der Geschichte 21. Freiheit gibt
es nur als Resultat und nicht als unvermittelte Voraussetzung 22. Sie

kann es nicht für ein einzelnes Ich geben, sondern nur für ein Wir 23.

18 Vgl. Becker, a. a. O., S. 13; Lroz, a. a. O., S. 89; Ritter, a. a. O., S. 19-22.
Auch die Hegeische Philosophie ist als eine «Philosophie der Freiheit» anzusprechen.
Ihr Grundproblem ist «die umfassende wissenschaftliche Erkenntnis der Freiheit
in allen ihren Erscheinungsformen und in allen ihren Verhältnissen, im Verhältnis
also des Menschen zu Gott, des Menschen zu Staat und Gesellschaft, des Menschen
zum Menschen und auch im Verhältnis des Menschen zu sich selbst» (W. Seeberger,
Hegel oder die Entwicklung des Geistes zur Freiheit, Stuttgart 1961, S. 37).

19 «Das Wesen des Geistes ist deswegen formell die Freiheit, die absolute
Negativität des Begriffes als Identität mit sich» (Enzyklopädie § 382, hrsg. von
F. Nicolin u. O. Pöggeler [= Enz.], Hamburg 61959, S. 313 f.). Vgl. Grundlinien
der Philosophie des Rechts [= Rph] § 7, hrsg. v. J. Hoffmeister, Hamburg 21955,
S. 32. - Identität ist hier aber nicht als leere Mit-sich-selbst-Gleichheit zu verstehen,
sondern als Mit-sich-Zusammengehen vom anderen her: Des Geistes «Freiheit
besteht nicht in einem ruhenden Sein, sondern in einer beständigen Negation
dessen, was die Freiheit aufzuheben droht» (Die Vernunft in der Geschichte, hrsg.
v. J. Hoffmeister [= ViG], Hamburg 51955, S. 55). - Zur Freiheit als Totalität vgl.
Ludz, a. a. O.

20 Diese Überwindung der Positivität beschäftigte den jungen Hegel sehr stark.
Zu seiner unterschiedlichen Deutung vgl. Landgrebe, a. a. O. ; G. Rohrmoser,
Subjektivität und Verdinglichung. Theologie und Gesellschaft im Denken des jungen
Hegel, Gütersloh 1961, und G. Lukâcs, Der junge Hegel und die Probleme der
kapitalistischen Gesellschaft, Berlin 1954.

21 Uber seine Intentionen bei der Vorlesung über die Philosophie der
Weltgeschichte äußert sich Hegel an deren Schluß: «Die Absicht war, zu zeigen, daß
die ganze Weltgeschichte nichts ist als die Verwirklichung des Geistes und damit
die Entwicklung des Begriffs der Freiheit, und daß der Staat die weltliche Verwirklichung

der Freiheit ist... Die Philosophie hat es nur mit dem Glänze der Idee zu
tun, die sich in der Weltgeschichte spiegelt. Aus dem Überdruß an den Bewegungen
der unmittelbaren Leidenschaften in der Wirklichkeit macht sich die Philosophie
zu der Betrachtung heraus; ihr Interesse ist, den Entwicklungsgang der sich
verwirklichenden Idee zu erkennen, und zwar der Idee der Freiheit, welche nur ist als
Bewußtsein der Freiheit» (Die germanische Welt, hrsg. v. G. Lasson. Leipzig 21923,
937 f.). Vgl. ViG 63 f. 167. 169.

22 Am kürzesten gibt dies eine Randnotiz Hegels in seinem Vorlesungsmanuskript

über die Philosophie der Weltgeschichte wieder: «Erziehung des
Menschengeschlechts - zu was - zur Freiheit - Mensch erzogen dazu - nicht unmittelbar -
Resultat» (ViG 64 Anm. ; vgl. 55 f.). Vgl. RPh § 7 Anm. (S. 33).

23 Vgl. Phänomenologie des Geistes, hrsg. v. J. Hoffmeister [= PhG], Hamburg

61952, S. 140. 142.



54 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

Bei Kant ist sie ein Proprium der praktischen Vernunft, jetzt die «Substanz

des Geistes»24 und ihre Gestalt ist mit der jeweiligen Gestalt des

Geistes identisch25. Nur die absolute Idee ist Wirklichkeit und Wahrheit
der Freiheit schlechthin als die mit sich selbst identische Negativität 26.

Aber sie kann sich in absoluter Selbstbestimmung nur selbst bestimmen,
indem sie das andere frei aus sich entläßt, um sich von ihm her zu
bestimmen 27. Natur und Welt sind so - im Blick auf die absolute Idee -
Unfreiheit, Entfremdung von Freiheit, aber zugleich auch Verwirklichung

der Freiheit als gegenläufiges Sich-selbst-Einholen der absoluten
Idee. Näherhin ist die Geschichte und in ihr der Bereich des Staates der

Ort, an dem Freiheit konkret wird, denn hier geschieht die Rückkehr
der absoluten Idee zu sich selbst2S. Im Schatten dieses Freiheitsverständnisses

bewegt sich das Marxsche Denken29.

24 «Wie die Schwere die Substanz der Materie, so, müssen wir sagen, ist die
Freiheit die Substanz des Geistes. Jedem ist es unmittelbar glaublich, daß der Geist
auch unter andern Eigenschaften die Freiheit besitze; die Philosophie aber lehrt
uns, daß alle Eigenschaften des Geistes nur durch die Freiheit bestehen, alle nur
Mittel für die Freiheit sind, alle nur diese suchen und hervorbringen. Es ist dies
eine Erkenntnis der spekulativen Philosophie, daß die Freiheit das einzige Wahrhafte

des Geistes sei» (ViG 55; vgl. 64). - Näherhin ist es die Gestalt des Geistes
als Willen', wo diese Identität von 'Geist' und 'Freiheit' statthat (RPh §4: S. 28 f.;
vgl. §§ 4-30: S. 28-46).

25 Das Bewußtsein des Geistes von sich ist das Bewußtsein der Freiheit (ViG
59 ff.). Deswegen kann nach dem «Wissen von der Freiheit» auch die Weltgeschichte
eingeteilt werden (ViG 63). - Vgl. Anm. 21 u. 24.

26 Vgl. Wissenschaft der Logik, Zweiter Teil, hrsg. v. G. Lasson, Leipzig 21951,
S. 502 : « Die höchste zugeschärfteste Spitze ist die reine Persönlichkeit, die allein
durch die absolute Dialektik, die ihre Natur ist, ebensosehr alles in sich befaßt und
hält weil sie sich zum Freiesten macht, — zur Einfachheit, welche die erste Unmittelbarkeit

und Allgemeinheit ist.» Vgl. Enz § 244 (S. 197) ; RPh §§ 21. 27 (S. 40. 44). -
Dazu und zum Folgenden vgl. B. Lakebrink, Freiheit und Notwendigkeit in Hegels
Philosophie, in : Hegel-Studien, Beiheft 1 : Heidelberger Hegel-Tage 1962, hrsg. v.
H. G. Gadamer, Bonn 1964, S. 181-192, bes. 182. 184. 190 f.: K.-H. Volkmann-
Schluck, Die Entäußerung der Idee zur Natur, a. a. O., S. 37-44.

27 Wissenschaft der Logik, a. a. O., S. 505.
28 Zum Staat als dem Ort der Freiheit vgl. ViG 111 und RPh §§ 258. 260

(S. 208. 214). Im Hinblick auf Marx wurde dies ausführlich erörtert von J. Barion,
Hegel und die marxistische Staatslehre, Bonn 1963, S. 64-71. - Vgl. auch Ritter,
a. a. O.

29 Auf die anderen Beeinflussungen seines Freiheitsverständnisses kann hier
nicht eingegangen werden. Vgl. dazu Höppner (a. a. O.) und R. Garaudy, Die
Freiheit als philosophische und historische Kategorie, Berlin 1959. - Entscheidend
ist, daß Marx die Freiheitsproblematik mit Hilfe der Hegeischen Begrifflichkeit zu
bewältigen sucht, auch wenn er von Anfang an in einem kritischen Verhältnis zu
Hegel stand (vgl. dazu E. Lewalter, Zur Systematik der Marxschen Staats- und



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 55

II. Freiheit ist Selbstbestimmung und nicht Bestimmungslosigkeit
(Dissertation und Vorarbeiten)

7. Das Anliegen: Die Freiheit des Selbstbewußtseins

Was Marx bei der Abfassung der Dissertation bewegte, findet sich
auch schon in dem berühmten Brief an seinen Vater vom 10. November
1837 : das Auseinanderklaffen von Wirklichkeit und Sollen und das totale
Ausgeliefertsein an die Philosophie Hegels (9. 13 f.)30. In der Dissertation

greift beides ineinander : Es gilt, das Selbstbewußtsein vom Druck
des Staates und den Fesseln der Religion zu befreien und damit zugleich
einen eigenständigen Ort gegenüber Hegel zu gewinnen; denn die

Befreiung von der Religion bedeutet zugleich die Aufhebung der von Hegel
zwischen Religion und Philosophie vollzogenen Versöhnung und insofern

eine Befreiung von Hegel 31.

Der Austrag durch eine Analyse der nacharistotelischen Philosophie
ist nicht neu. Schon der Humanismus und die Aufklärung hatten für
ihre Maximen «Freiheit», «Autonomie» und «Autarkie» unmittelbar auf

Epikur und die Stoa zurückgegriffen und Prometheus als ihr Symbol
gewählt32. Religiöse Aufklärung in philosophischer Form, so versteht
Marx seine Dissertation 33. Philosophie ist für ihn ihrem Wesen nach

atheistisch, weil sie das «menschliche Selbstbewußtsein» als die «oberste

Gottheit» anerkennt (21 f.).

2. Die parallele Situation nach Aristoteles und Hegel

In Aristoteles hatte sich die Philosophie zur Konkretion und Totalität

erhoben (102 f. 105). Bei Plato hatte sich der vouç zu einem Reich

Gesellschaftslehre, ASwSp 68 [1933 I] 643 f.). Sein Ausspruch, er habe «Hegel von
Anfang bis Ende, samt den meisten seiner Schüler» gelesen (15), ist glaubwürdig,
denn auf Schritt und Tritt zeigen sich bei ihm Einflüsse der 1. und 2. Ausgabe von
Hegels sämtlichen Werken, mit deren Herausgebern er z. T. in engem Kontakt
stand.

30 Vgl. Friedrich, a. a. O., S. 29 f.
31 Vgl. Bockmühl, a. a. O., S. 114. 122. 129; Friedrich, a. a. O., S. 30-41.
32 Vgl. Sannwald, a. a. O., S. 23. 70 ff.
33 Vgl. Bockmühl, a. a. O. S. 112-149. - Brief von Bruno Bauer an Marx

vom 13. April 1841 : «In der Dissertation mußt Du durchaus bei der philosophischen
Form bleiben, und in dieser kannst Du ja alles sagen, was in solchen Mottos liegt»
A 2/252). Mit dem Motto sind die von Marx in der Vorrede zur Dissertation zitierten

Verse des Aischylos gemeint, die dieser dem Prometheus in den Mund legt: «Grad
heraus: die Götter haß' ich allesamt...» (21 f.; vgl. 965).



56 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

der Ideen erweitert (102). Die «substantiate Welt der Wirklichkeit» war
zu einer «idealen Welt» geworden (83 f.). Plato hatte nicht nur das Seiende

- wie seine Vorgänger - in die Idealität verlegt, sondern die «Sphäre des

Seins» selbst (84). Bei Aristoteles geschieht nun die Rückwendung. Die
Allgemeinheit und Idealität wird von ihm in die reale Einzelheit gelegt,
die aber «wirklich begriffliche Einzelheit ist» (102). Die Philosophie hat
sich «zu einer vollendeten, totalen Welt» abgerundet (103). Durch diesen
Totalitätscharakter ist sie zugleich konkret geworden, d. h. sie ist nicht
mehr Teil einer Welt (und damit abstrakt), sondern sie ist selbst die Welt.
Es gibt nichts außer ihr. Sie ist die Wirklichkeit (103).

Gleiches gilt aber auch für die Philosophie Hegels (102).
Nach Aristoteles traten nun die Epikureer, Stoiker und Skeptiker

auf, die mit ihrem Synkretismus und Eklektizismus auf voraristotelische
Stufen der Philosophie zurückgriffen (23 f.; A 141 f.). Haben sie eine

philosophie- und weltgeschichtlich eigenständige Bedeutung, dann auch
die Generation nach Hegel.

Auf Grund zweier Überlegungen spricht Marx ihnen diese Größe zu:
Einmal kann das Ende einer totalen Philosophie nicht ein sinnloses

Verwesen und Verfaulen sein. «Der Tod des Helden gleicht dem Untergang
der Sonne, nicht dem Zerplatzen eines Frosches, der sich aufgeblasen
hat» (23). Außerdem ist «der Untergang selbst... im Lebendigen präformiert;

seine Gestalt wäre daher ebenso in spezifischer Eigentümlichkeit
zu fassen wie die Gestalt des Lebens » (24). - Diese nachfolgenden
Philosophien müssen also in Aristoteles selbst ihren Grund haben 34. Zum
anderen zeigt die Wirkungsgeschichte dieser Philosophien, daß sie kein
verwesender Leichnam waren, sondern daß in ihnen nie versiegendes
Leben pulsierte. Sie sind «die Gestalt, in der Griechenland nach Rom
wanderte» (24; vgl. 104). Sie ebneten dem Christentum den Weg und
konnten doch von diesem nicht in ihrer spekulativen Kraft gebrochen
werden. Und nach Jahrhunderten waren sie am Entstehen des modernen
Geistes maßgeblich beteiligt (24).

Es ist das Bedeutende, «daß die neuere Philosophie darin aufersteht,
worin die ältere untergeht, einesteils mit Cartesius im universellen
Zweifel, während die Skeptiker die griechische Philosophie zu Grabe
läuten, andrerseits in der rationalen Naturbetrachtung, während die
antike Philosophie in Epikur gebrochen wird, konsequenter noch als bei
den Skeptikern» (A 93).

34 Das sagt Hegel auch, seine Begründung ist aber anders: Vorlesungen über
die Geschichte der Philosophie, hrsg. v. H. Glockner [= GdPh], Stuttgart 31959,
Bd. 2, S. 420-423.



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 57

Diese nacharistotelischen Philosophien haben sich also als lebenskräftiger
und wirkmächtiger erwiesen als die vorausgehende totale Philosophie.
Dies gibt Marx Selbstvertrauen zu der Bedeutung des eigenen geschichtlichen

Ortes nach der totalen Philosophie Hegels.

3. Die philosophiegeschichtliche Deutung

Marx deutet das philosophiegeschichtliche Faktum des Umschlags
nach einer totalen Philosophie als ein «psychologisches Gesetz» (71). Die
Philosophie ist, nachdem sie alles begriffen hat, «zur Schaffung einer Welt
erstarkt» (102). Sie als die wahre Wirklichkeit wendet sich als Wille gegen
die erscheinende Welt (71). Die eigene Wirklichkeit der Welt wendet sich

gegen ihre Erscheinung. Der theoretische Geist ist frei geworden (71),
da er alles als sein Eigenes begriffen hat. Freiheit ist - als Gegensatz zu
Disziplin (71) - nicht nur Bestimmungslosigkeit (Ataraxie), sondern
Selbstbestimmendsein, Selbstbestimmung. Die erscheinende Welt wird
an ihrer eigenen, begriffenen Wirklichkeit gemessen.

«Die Praxis der Philosophie ist selbst theoretisch. Es ist die Kritik, die
die einzelne Existenz am Wesen, die besondere Wirklichkeit an der Idee
mißt» (71).

Die Philosophie fällt als «abstrakte Totalität» in den subjektiven Träger
von ihr zurück (25. 71 f. 103). So ist sie Kritik, aber nicht als äußerliches
Räsonieren (vgl. 9), sondern als reales Ins-Maß-Setzen der Erscheinung
des einzelnen. Was Marx vorschwebt, kann man vielleicht so zusammenfassen

: Die Wirklichkeit der Erscheinung bewegt sich so auf die Erscheinung

zu, daß am Ende des Prozesses die Erscheinung selbst Wirklichkeit
ist, - damit ist die grundsätzliche Differenz zu Hegel ausgesprochen. Die
Kritik als theoretische Praxis ist als die Bewegung des Geistes selbst zu
sehen. Sie geht nicht auf in dem empirisch faßbaren Kritisieren eines

Philosophen35. Nur so ist zu verstehen, daß Kritik Verwirklichung, Welt-

35 Diese Abhebung der «Bewegung des Geistes» von dem «Kritisieren eines
Philosophen», die bei Marx sehr deutlich ist (siehe den Gedankengang von 71 ff.),
verschwimmt bei Cornu, a. a. O., S. 168 f., und T. I. Oisermann, Die Entstehung
der marxistischen Philosophie, Berlin 1965, S. 54 f. - Dies verdeutlicht auch eine
Reflexion über die philosophische Geschichtsschreibung: Sie hat «den ständig
fortwirkenden Maulwurf des wirklichen philosophischen Wissens von dem gesprächigen,
exoterischen, sich mannigfach gebärdenden phänomenologischen Bewußtsein des

Subjektes, das das Gefäß und die Energie jener Entwicklungen ist», zu trennen
(106). - Am Gebrauch des Bildes in einer Rede vom 14. April 1856 zeigt sich deutlich

die Wandlung des Marxschen Denkens: «In den Anzeichen, die die Bourgeoisie,
den Adel und die armseligen Rückschrittspropheten in Verwirrung bringen, er-



58 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

lich-Werden der Philosophie und Philosophisch-Werden der Welt ineins
und zumal bedeutet (71). Nur so ist auch der Hohn von Marx über die
halben Geister zu verstehen, die sich mit den bestehenden Verhältnissen

arrangieren möchten (103 f.). Nur so kann er seine Zeit als eine Zeit von
Titanenkämpfen preisen, in der es gilt, die alte Welt ganz aufzugeben,
um eine neue zu schaffen (104).

4. Die Differenzen bei den Parallelen

Dem Qualitativen des jeweiligen Umschlags mißt Marx hohe Bedeutung

zu. Aus ihm heraus wird erst das Spezifische der vorausgegangenen
totalen Philosophie sichtbar (24. 105). - Das heißt: Der Wesensgehalt
der Hegeischen Philosophie offenbart sich erst in der junghegelianischen
Philosophie. In ihr wird der esoterische Hegel gegen den exoterischen

ausgespielt und damit über ihn hinausgegangen (70 f.). - Thematisch

ausgeführt hat Marx dies aber weder in bezug auf Aristoteles noch in
bezug auf Hegel.

Den quaütativen Unterschied zwischen der totalen Philosophie des

Aristoteles und der von Hegel sieht Marx darin: «Die Voraussetzung der
Alten ist Tat der Natur, die der Modernen Tat des Geistes» (A 99). Daraus

folgt, daß für die alten Philosophen einschließlich Aristoteles' «der sichtbare

Himmel das Symbol und die Anschauung ihrer substantiellen
Befangenheit» ist, während für die moderne christliche Philosophie «der

geschriebene Himmel, das versiegelte Wort des im Lauf der Weltgeschichte
sich offenbar gewordenen Gottes, das Losungswort zum Kampf » ist (ebd.).
Wie sehr Marx dabei Philosophie als religiöse Aufklärung versteht, zeigt
folgender Text:

«Der Kampf der Alten konnte nur enden, indem der sichtbare Himmel,
das substantielle Band des Lebens, die Schwerkraft der politischen und
religiösen Existenz zertrümmert ward, denn die Natur muß
entzweigeschlagen werden, damit der Geist sich selbst eine. Griechen zerbrachen
sie mit dem kunstreichen hephaistischen Hammer, schlugen sie in
Statuen auseinander; der Römer tauchte sein Schwert in ihr Herz und die
Völker starben: aber die moderne Philosophie entsiegelt das Wort, läßt

kennen wir unsern wackern Freund Robin Goodfellow, den alten Maulwurf, der
so hurtig wühlen kann, den trefflichen Minierer-die Revolution» (12/4). Vgl. Popitz,
a. a. O., S. 48. - Die Formulierungen verweisen als Quelle sowohl auf Hegel (GdPh
3/685. 691) als auch unmittelbar auf Shakespeare (Hamlet, 1. Aufzug, 5. Auftritt),
den Marx sein ganzes Leben immer wieder las. - Man beachte aber, daß sich schon
bald das Wort 'Kritik' mit anderem Inhalt füllt.



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 59

es verrauchen im heiligen Feuer des Geistes und als Kämpfer des Geistes
mit dem Geiste, nicht als vereinzelter aus der Schwerkraft der Natur
gefallener Apostat wirkt sie allgemein und zerschmilzt die Formen, die
das Allgemeine nicht hervorbrechen lassen» (A 99) 36.

Wie sieht Marx näherhin diese «substantielle Befangenheit» der
nacharistotelischen Philosophen

Marx empfindet Verehrung für Epikur, da dieser die «Zeitphilosophie»

seiner Zeit war (A 125). Aber dessen Prinzip, die Freiheit des

abstrakt-einzelnen Selbstbewußtseins (67 f. 86), ist in sich widersprüchlich

(A 87. 91) und hebt sich daher selbst auf (69). Epikur gelangt nur
zu einer «Freiheit vom Dasein» und nicht zu einer «Freiheit im Dasein»

(55). Die Welt entleert sich für ihn (68; A 86. 99) und gerade dadurch
wird die Freiheit des Ich als Bestimmungslosigkeit wieder durch eine

äußere Reflexion bestimmt (A 91). Die Freiheit des abstrakt-einzelnen
Selbstbewußtseins ist als bloße Vorstellung von Freiheit eine bloß
vorgestellte Freiheit (A 87 f.) 37. Der Grund der inneren Widersprüchlichkeit
dieser atomistischen Freiheit des Ich besteht darin, daß man die

Vorstellung als das freie Ideelle fassen will, aber wiederum vorstellender
Weise (A 87. 91). Während doch der Grund eines Phänomens nicht
wiederum ein Phänomen sein kann (A 98. 118 f.).

Aber gerade diese Vereinseitigung ist geschichtlich der Weg, der aus
der Substantialität herausführt. Allerdings gehört zu diesem Weg als

Komplementärbewegung die Stoa (24 f.) mit dem abstrakt-allgemeinen
Selbstbewußtsein als Prinzip. Diese Freiheit aber ist eine bloß mythische
für den einzelnen. Sie ist nicht seine Freiheit, sondern die Erscheinung
einer ihm fremden Freiheit, nämlich der des Allgemeinen. Die Welt geht
in eine Welt der Mythen unter (68) :

«Wo das Absolute auf der einen Seite, die abgegrenzte positive
Wirklichkeit auf der anderen steht und das Positive dennoch erhalten werden
soll, da wird es zum Medium, wodurch das absolute Licht erscheint,
da bricht sich das absolute Licht in ein fabelhaftes Farbenspiel, und

36 «Das Altertum wurzelte in der Natur, im Substantiellen. Ihre Degradation,
ihre Profanierung bezeichnet gründlich den Bruch des substantiellen, gediegenen
Lebens; die moderne Welt wurzelt im Geist, und er kann frei sein Anderes, die
Natur, aus sich entlassen. Aber ebenso ist umgekehrt, was bei den Alten Profanierung

der Natur war, bei den Modernen Erlösung aus den Fesseln der
Glaubensdienerschaft» (A 93 f.).

37 Marx wird später die anderen Junghegelianer dieses Standorts verdächtigen.
Die Grundlagen seiner Kritik waren also schon zu einer Zeit von ihm entwickelt
worden, als sie noch gemeinsam stritten. Vgl. Bockmühl, a. a. O., S. 132-140.



60 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

das Endliche, Positive deutet ein Anderes als sich selbst, hat in sich
eine Seele, der diese Verpuppung wunderbar ist; die ganze Welt ist eine
Welt der Mythen geworden. Jede Gestalt ist ein Rätsel» (A 138) 38.

An diese «Philosophie der Transzendenz» knüpft dann die positive Religion

des Christentums an, die «die vollendete Philosophie der
Transzendenz» ist (A 138).

Da das griechische Denken auf der Stufe des vorstellenden Bewußtseins

befangen war (A 85. 95), mußten die Vorstellungen selbst zerstört
werden. Natur und Staat mußten zusammenbrechen, um das
Selbstbewußtsein aus seiner Abstraktheit zur wahren Konkretheit und
Allgemeinheit zu befreien 39. Mußte Epikur Gott aus der Welt hinausweisen

(43. 87; A 126), weil er die Freiheit des Ich verhinderte (92), so ist in der

Gegenwart Gott als solcher aufzuheben. Kampf gegen den Gott des

Christentums ist der Weg, der die Gegenwart über die abstrakte in die
konkrete Freiheit führt40. Freiheit ist nicht gegenwärtiger Zustand,
sondern Aufgabe, Tat, genauer: Vernichtung der christlichen Religion 41.

Die Selbstverständigung vermittels einer philosophiegeschichtlichen
Analyse erbrachte für Marx: Freiheit ist ihrem Wesen nach das besondere

Sein des Menschen. Negativ formuliert: Unfreiheit ist Entfremdung
des Menschen von seinem Sein. Positiv formuliert: Freiheit liegt dann

vor, wenn der Mensch alles andere, Welt und Natur, als sein Eigen
erkennt und anerkennt und es doch in seinem Anders-sein bestehen läßt42.
Diese Freiheit liegt in der Gegenwart noch nicht vor. Aber Marx ist es

gelungen, das Dunkel des Epigonentums als den Weg zur Freiheit zu
erkennen :

38 Ist der folgende Satz : « Auch in neuester Zeit ist dies wiedergekehrt, durch
ein ähnliches Gesetz bedingt» (A 138), auf Hegel zu beziehen, dann hat Marx schon
hier eine Position der Hegel-Kritik eingenommen, wie er sie dann später in der
«Kritik des Hegeischen Staatsrechts» breit ausführt.

39 Siehe oben S. 58 f. u. Anm. 36.
40 Siehe oben a. a. O.
41 «Und es gibt keinen anderen Weg für euch zur Wahrheit und Freiheit als

durch den Feuer-bach» (109).
42 «Der freie Geist, der alle Widersprüche erträgt und überwältigt, der keine

Naturbedingungen als solche anzuerkennen hat» (82). - «Und in Wahrheit: die
unmittelbar seiende Einzelheit ist erst ihrem Begriff nach verwirklicht, insofern sie
sich auf ein anderes bezieht, daß sie selbst ist, wenn auch das andere in der Form
unmittelbarer Existenz gegenübertritt. So hört der Mensch erst auf Naturprodukt
zu sein, wenn das andere, auf das er sich bezieht, keine verschiedene Existenz,
sondern selbst ein einzelner Mensch ist, ob auch noch nicht der Geist » (44). - Nur
der Geist kann frei sein anderes aus sich entlassen (68; A 93 [s. Anm. 36]. 99 [oben
S. 58 f.]).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 61

«Titanenartig aber sind diese Zeiten, die einer in sich totalen
Philosophie und ihren subjektiven Entwicklungsformen folgen, denn riesenhaft

ist der Zwiespalt, der ihre Einheit ist. So folgt Rom auf die stoische,
skeptische und epikureische Philosophie. Unglücklich und eisern sind
sie, denn ihre Götter sind gestorben, und die neue Göttin hat unmittelbar

noch die dunkle Gestalt des Schicksals, des reinen Lichts oder der
reinen Finsternis. Die Farben des Tages fehlen ihr noch» (104) 43.

Der Weg der Freiheit ist die Befreiung von der Religion 44. Sie gilt es im
«heiligen Feuer des Geistes» verrauchen zu lassen.

III. Freiheit als Dasein des Gesetzes (publizistische Arbeiten)

Als Redakteur der Rheinischen Zeitung 45 geht es Marx besonders

um die Wahrung und Begründung der Pressefreiheit, d. h. um die
Abwehr staatlicher Zensur. Diesen Kampf zwischen Presse und Zensur
versteht Marx als eine der Erscheinungsformen des Weltlich-Werdens der

Philosophie (190). Dieses kündet sich nämlich an durch das «Geschrei

ihrer Feinde, welche die innere Ansteckung durch den wilden Notruf
gegen die Feuersbrunst der Ideen verraten. Dieses Geschrei ihrer Feinde

hat für die Philosophie dieselbe Bedeutung, welche der erste Schrei eines

Kindes für das ängstlich lauschende Ohr der Mutter hat, es ist der Lebensschrei

ihrer Ideen, welche die hieroglyphische regelrechte Hülle des

Systems gesprengt und sich in Weltbürger entpuppt haben» (188 f.).
Der Austrag dieses Kampfes geschieht zuerst in der Sphäre der Religion
(189 ff.), weil die Feinde der Philosophie, der «Aktion der freien
Vernunft » (193) 46, diese zuerst in ihrer Stellung zur Religion angreifen (189).

Die Philosophie muß aber «religiöse Anliegenheiten» behandeln, weil
diese «Fragen der Zeit» geworden sind (191).

43 Vgl. dazu Hegel: «Das Bewußtsein hat erst in dem Selbstbewußtsein, als
dem Begriffe des Geistes, seinen Wendungspunkt, auf dem es aus dem farbigen
Scheine des sinnlichen Diesseits und aus der leeren Nacht des übersinnlichen
Jenseits in den geistigen Tag der Gegenwart einschreitet» (PhG 140; vgl. 547). - Dieser
•Wendungspunkt' - sich manifestierend als 'Schicksal' (vgl. PhG 330 f. 473f.)-ist für
Marx seine Zeit (vgl. seine positive Wertung des «unglücklichen Bewußtseins» in
der PhG: 644). Mehr aber auch nicht, denn die «neue Göttin» hat als «reine
Finsternis» oder als «reines Licht» noch kein «Dasein» (Wissenschaft der Logik, Erster
Teil, a. a. O., S. 78 f.).

44 Vgl. die eingehenden Analysen von Bockmühl, a. a. O., S. 115-149.
45 Vgl. Cornu, a. a. O., S. 262-353 ; Rubel, Marx, S. 34-37 ; Bockmühl, a. a. O.

S. 158-164; Barion, a. a. O., S. 114-122.
46 Die Philosophie ist die «Weisheit der Welt» (192), sie «interpretiert die

Rechte der Menschheit, sie verlangt, daß der Staat der Staat der menschlichen
Natur sei» (194).



62 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

In zum Teil blumenreicher Sprache betont dabei Marx immer wieder,

daß die Freiheit das Wesen des Menschen ausmache: Sie ist «die

ewige Aristokratie der menschlichen Natur» (156), die «natürliche Gabe»

des «allgemeinen Sonnenlichtes der Vernunft» (134). Freiheit ist innerliche,

wesentliche Bestimmung des Menschen (135), ist das Wesen des

Menschen :

«Die Freiheit ist so sehr das Wesen des Menschen, daß sogar ihre Gegner
sie realisieren, indem sie ihre Realität bekämpfen; daß sie als
kostbarsten Schmuck sich aneignen wollen, was sie als Schmuck der menschlichen

Natur verwarfen. Kein Mensch bekämpft die Freiheit; er
bekämpft höchstens die Freiheit der anderen. Jede Art der Freiheit hat
daher immer existiert, nur einmal als besonderes Vorrecht, das andere
Mal als allgemeines Recht» (139).

Die Freiheit - und das heißt : das Wesen des Menschen - ist kein ruhiger
Besitz, sondern ihre Realisierung ist mit ihrem Bestreiten verknüpft,
mit der Unfreiheit:

«Die Lebensgefahr für jedes Wesen besteht darin, sich selbst zu
verlieren; die Unfreiheit ist daher die eigentliche Todesgefahr für den
Menschen» (151).

Die Unfreiheit kann die Freiheit nicht auslöschen, denn sie kann nicht
an deren Stelle als Wesen des Menschen treten. Unfrei sein, heißt sich
selbst verloren haben, heißt nicht in menschlicher Weise Mensch zu sein.

In aller Unfreiheit bleibt der Mensch noch Mensch und insofern frei.
Diese «innere Freiheit» kann auch der Staat mit all seinen Machtmitteln
nicht nehmen. Das Äußerste, was er kann, ist «die Möglichkeit der
Existenz» dieser Freiheit nehmen (183).

Für Marx heißt dies nicht, daß die Freiheit nur individuell gefährdet
sei, sonst aber grundsätzlich unter dem Anspruch steht, sich jederzeit
in gleicher Weise verwirklichen zu können. Dies ist vielmehr vom bloßen
Willen der Beteiligten unabhängig und gründet in den einzelnen

vorgegebenen Verhältnissen (1/177). Um zur Freiheit zu gelangen, müssen

geschichtliche Perioden der Unfreiheit durchschritten werden (219) 47.

Das Stadium des «Daseins der Unfreiheit» geht dem Stadium des
«Daseins der Freiheit» voraus (216) 48.

47 Marx begründet die Einseitigkeit von Gesetzgebungen, d. h. die Privilegierung

der Freiheit für nur einen Teil des Volkes, als eine geschichtliche Notwendigkeit,

«denn nur die Einseitigkeit formuliert und reißt das Besondere aus dem
unorganischen Schleim des Ganzen» (219). Über sie ist aber wieder hinauszugehen
(222). Vgl. Anm. 48.

48 Während der «Naturgeschichte» der Menschheit, des Feudalismus, erscheint



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 63

Freiheit als Willkür steht auch hier nicht zur Debatte, sondern nur
Freiheit als «Dasein der Freiheit», d. h. als Verwirklichung der inneren

Bestimmungen des Menschen. Diese Aufgabe vollbringt das positive
Gesetz: Es erhebt diese innere Gesetzlichkeit in die Erscheinung (149).
Der Staat ist daher der Bereich der Freiheit, das Gesetz das Dasein der
Freiheit (149. 216), die erscheinende Freiheit49. Zur äußeren Bestimmung,

zum Zwang, wird es erst dann, wenn der Mensch seinem Wesen

nicht folgt, d. h. wenn er seinem inneren Wesen entgegengesetzt handelt
(149 ff.).

«Das Gesetz tritt also vor dem Leben des Menschen als einem Leben
der Freiheit zurück, und erst, wenn seine wirkliche Handlung gezeigt
hat, daß er aufhört, dem Naturgesetz der Freiheit zu gehorchen, zwingt
es ihn als Staatsgesetz, frei zu sein, wie die physischen Gesetze nur dann
erst als ein Fremdes gegenübertreten, wenn mein Leben aufgehört hat,
das Leben dieser Gesetze zu sein, wenn es erkrankt ist» (149).

Marx wirft nun der staatlichen Zensur seiner Zeit vor, daß sie dieses

Verhältnis auf den Kopf stellt: «Die Zensur geht davon aus, die Krankheit

als den normalen Zustand, oder den normalen Zustand, die Freiheit,
als eine Krankheit zu betrachten. Sie versichert der Presse beständig,
daß sie krank sei, und mag diese die besten Proben ihrer gesunden
Leibeskonstitution geben, sie muß sich behandeln lassen» (150). Freiheit ist so

auf zweifache Weise gefährdet : einmal vom Menschen her, indem er sich

gegen das Allgemeine seiner Natur - das in den Staatsgesetzen bewußt

geworden ist (149) - sperrt, zum anderen vom Staat her, indem dieser

dem Menschen als äußerüche Bestimmung gegenübertritt, d. h. ihn als

unfrei behandelt. Willkür und Zwang sind die Entfremdungsformen der
Freiheit (151 f.).

Freiheit ist nicht äußerliche Beziehung, Beziehung zu einem Äußeren

(164), sondern Einheit von Ganzem und Besonderem (166). Der Ort ihrer
Anwesenheit ist der Bereich des Staates: Der Staat ist die «Verwirk-

die Menschheit «in bestimmte Tierrassen zerfallen» (215). In diesem «Weltzustand
der Unfreiheit» sind «die edlen, frei ineinander überfließenden Glieder des großen
Heiligen, des heiligen Humanus [wir lesen mit A 272 und 1/115 'Humanus' und
nicht 'Humanismus'] zersägt, zerkeilt, gewaltsam auseinandergerissen» (216). Statt
einer «Welt der sich unterscheidenden Menschheit, deren Ungleichheit nichts
anderes ist als die Farbenbrechung der Gleichheit» ist dies eine «Welt der geschiedenen
Menschheit» (ebd.).

49 «... wahres Gesetz ist es nur, wenn in ihm das bewußtlose Naturgesetz der
Freiheit bewußtes Staatsgesetz geworden ist. Wo das Gesetz wirkliches Gesetz,
d. h. Dasein der Freiheit ist, ist es das wirkliche Freiheitsdasein des Menschen» (149).



64 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

lichung der vernünftigen Freiheit», er ist daher «aus der Vernunft der

Freiheit zu konstituieren» (195). «Ein Staat, der nicht die Verwirklichung
der vernünftigen Freiheit ist, ist ein schlechter Staat» (ebd.). Auch dies

ist eine polemische Spitze gegen die Religion, denn Marx will damit den

«christlichen Staat» als ein Dilemma abweisen (192-197). Denn entweder

entspricht der «christliche Staat» dem «vernünftigen Staat», dann kann

man diesen «aus der Vernunft der menschlichen Verhältnisse» entwickeln
und das vollbringt die Philosophie ohne Hilfe der Religion, oder der

christliche Staat entspricht dem «vernünftigen Staat» nicht, d. h. der

«Staat der vernünftigen Freiheit» läßt sich nicht aus dem Christentum
entwickeln, dann kann der «christliche Staat» ebenso gut ein «schlechter
Staat» sein (195).

Frühere philosophische Staatsrechtslehrer haben versucht, den Staat
aus der «Vernunft des Individuums» zu konstruieren 50. Der Staat mußte
dabei immer eine äußere Sphäre bleiben. Das Individuum mußte seine

unbeschränkte Freiheit beschränken. Der Staat war zwar die Verwirklichung

der Freiheit, aber nur auf eine beschränkte und das heißt
unfreiheitliche Weise. Die «ideellere und gründlichere Ansicht der neuesten

Philosophie» konstruiert dagegen den Staat «aus der Idee des Ganzen»:

«Sie betrachtet den Staat als den großen Organismus, in welchem die
rechtliche, sittliche und politische Freiheit ihre Verwirklichung zu
erhalten hat und der einzelne Staatsbürger in den Staatsgesetzen nur den
Naturgesetzen seiner eigenen Vernunft, der menschlichen Vernunft
gehorcht» (197) 51.

«Menschliche Vernunft», aber nicht «Vernunft des Individuums», das ist
die Spannung, in die das Marxsche Denken gestellt ist und die es weitertreibt.

Das Begreifen der Freiheit geschieht noch im Sinne der Hegeischen
Staatslehre 52. Im Kampf um die Pressefreiheit geht es Marx gleichzeitig
um das Hinausweisen der Religion aus der Sphäre des Staates im Namen
der Freiheit. Der Kampf gegen die Freiheit in der Gegenwart aber ist

50 « Konstruieren» heißt hier - in der Übernahme Hegeischen Sprachgebrauchs -
die Wesensgestalt des Staates als eines vollendeten Organismus herauszuarbeiten.
Darauf weist auch hin, daß Marx im gleichen Zusammenhang stattdessen
«entwickeln» gebraucht (195 f.).

51 «Der Staat durchzieht die ganze Natur mit geistigen Nerven, und an jedem
Punkte muß es erscheinen, daß nicht die Materie, sondern die Form, nicht die
Natur ohne den Staat, sondern die Staatsnatur, nicht der unfreie Gegenstand,
sondern der freie Mensch dominiert» (A 335).

52 Siehe oben S. 54 u. Anm. 28. Vgl. Cornu, a. a. O., S. 275, und Barion,
a. a. O., S. 116. - Trotzdem steht Marx nicht mehr voll und ganz hinter Hegels
Rechtsphilosophie. Das zeigt besonders die Ablehnung der Stände (A 324 ff. 334 f.).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 65

für Marx ein Zeichen des Fortschrittes, der Verwirklichung der Freiheit:
«Ohne Parteien keine Entwicklung, ohne Scheidung kein Fortschritt»
(197) 53. - Eine kritische Auseinandersetzung mit der Hegeischen
Rechtsphilosophie erscheint direkt gefordert.

IV. Demokratie als konkrete Freiheit (Kritik des Hegeischen Staatsrechts)

7. Kritik an der Hegeischen Staatslehre

In einer eingehenden kritischen Analyse der Paragraphen über die
innere Verfassung des Staates in der Hegeischen Rechtsphilosophie klärt
Marx sein Verhältnis zu Hegel54. Hegel ist zu loben, weil er den Staat
als einen Organismus zu entfalten sucht (267) und eine genaue Analyse
des bürgerlichen Staates bietet (338). Aber die Art und Weise, wie Hegel
dies tut, ist «logisch-pantheistischer Mystizismus» (262). Er «gibt seiner

Logik einen politischen Körper», aber nicht «die Logik des politischen
Körpers» (318). Deswegen sucht er auch die Gegensätze zu versöhnen

anstatt sie aufzuheben. Im einzelnen lautet die Kritik von Marx an Hegel :

(1) Hegel analysiert nur das «Wesen des modernen Staates» und gibt
dies als das «Wesen des Staates» aus (338 f.). Er arbeitet nur die
Voraussetzungen des modernen Staates heraus (302). Es gilt aber, ihre Genesis,

ihre Notwendigkeit zu begreifen, erst das ist wahre Kritik (377).

(2) Hegels Darstellung des staatlichen Organismus ist Illusion, denn
sie bietet nur eine scheinbare Entwicklung des einen aus dem anderen

(267 ff.). Die Gründe dafür sind: (a) Die Vertauschung von Subjekt und
Prädikat. Die empirische Wirklichkeit ist bei ihm nur das mystische
Resultat der Tat der Idee. Die Entwicklung der Idee zum Organismus
geht « hinter den Gardinen » vor sich (262). - (b) Die Entfaltung des Staates

wird von Naturnotwendigkeit beherrscht, sie geschieht nicht frei, d. h.

selbstbewußt, vernünftig (280 ff. 328 f.).
53 Siehe oben S. 61.
54 Vgl. dazu Barion, a. a. O., S. 122-127; Becker, a. a. O., S. 17-32; Bockmühl,

a. a. O., S. 183-206; Cottier, a. a. O.; J. Derbolav, Die kritische
Hegelrezeption des jungen Marx und das Problem der Emanzipation des Menschen, Stud,
gen. 15 (1962) 271-288; L. Dupré, Het Vertrekpunkt der marxistische Wijsbegeerde.
De Kritiekop Hegels Staatsrecht, Antwerpen-Amsterdam 1954; Friedrich, a. a. O.,
S. 56-77 ; J. Hyppolite, La conception hégeliénne de l'Etat et sa critique par Karl
Marx, in : Etudes sur Marx et Hegel, Paris 1955, S. 120-141 ; E. Lewalter, a. a. O.,
645-655; Rubel, a. a. O., S. 55-80. - Auffallend ist die verschiedene Wertung der
Reichweite der Marxschen Kritik an Hegel, bedingt durch die eigene Stellung zu
Hegel. Von Hegel her wäre auf diese Kritik von Marx zu sagen, daß dieser
Aussagen der «Vernunft» als solche des «Verstandes» liest.

5



66 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

(3) Hegel sinkt bei seinen Ausführungen immer wieder vom
philosophischen Standpunkt ab (329. 408). Er begeht Akkomodationen und
ist inkonsequent (383). «Es ist schlechtester Synkretismus» (ebd.).

(4) Hegel versucht, die erkannten Gegensätze zu vermitteln und zu
versöhnen (366-380), und sieht nicht, daß ihnen ein «wesentlicher
Widerspruch» zugrundeliegt (377) und sie daher aufgelöst werden müssen (344).

(5) «Hegel faßt überhaupt den Schluß als Mitte, als ein mixtum
compositum. Man kann sagen, daß in seiner Entwicklung des Vernunftschlusses

die ganze Transzendenz und der mystische Dualismus seines

Systems zur Erscheinung kommt» (367). Marx sucht die Wirklichkeit in
der Erscheinung. Der Schein gehört nicht mehr wie bei Hegel mit zum
Wesen der Erscheinung, sondern ist ein aufzuhebender Widerspruch der
Wirklichkeit mit sich selbst. Die Entfaltung der Vernunft hat sich daher

im Bewußtsein der Menschen zu vollziehen und nicht hinter ihrem Rük-
ken. Geschieht dies noch nicht in der Gegenwart, so besagt dies die
Forderung, diesen Zustand aufzuheben.

2. Das Empirisch-Einzelne als Subjekt

Unter dem Einfluß der griffigen Formulierungen Feuerbachs 55

betont Marx, daß es eine allgemeine Idee nur als «Idee der Menge» (264),

Vernunft nur als «Vernunft der wirklichen Person» (289) gibt. Nicht das

Allgemeine scheidet sich in sich zur Besonderheit, um aus dieser als seiner

selbst gesetzten Voraussetzung wieder zu sich zurückzukehren, sondern
das Besondere ist das Treibende und entfaltet sich zur Allgemeinheit
(263). Daher lautet die programmatische Formulierung gegen Hegel: Es

geht um die Logik der Sache und nicht um die Sache der Logik (276. 318).

Das wirkliche Subjekt, das aller Bewegung und Entfaltung zugrundeliegt

und sie umgreift, ist das «Wirklich-Endliche» (284) 56. Das
Allgemeine hat seine Wahrheit und Wirklichkeit nur im Besonderen, aber als

55 Vgl. Bockmühl, a.a.O., 169-182; G.Dicke, Der Identitätsgedanke bei
Feuerbach und Marx, Köln u. Opladen 1960, S. 103-130.

56 Marx bedient sich dauernd neuer Ausdrücke, um das Gemeinte begrifflich
einzukreisen: «wirkliches Subjekt» (262), «empirische Wirklichkeit», «empirische
Existenz», «empirische Tatsache» (264), «reelles oder materielles Dasein» (275),
«reelles Ens (Û7to>cet(i£voi, Subjekt)», «Wirklich-Endliche, d.i. Existierende,
Bestimmte» (284), «wirkliche Person» (289) u. a. Diese «empirischen Existenzen» sind
die «Bedingung», das «Bestimmende», das «Treibende», das «Produzierende», die
«Ursache», die «Substanz» (ebd.).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 67

dessen eigenste Wahrheit und nicht als eine diesem fremde (262 ff.). Auf
den Staat angewandt heißt dies : Im Staat verwirklicht sich der Mensch.

Und nicht: Im Menschen verwirklicht sich der Staat (305).
Das einzelne als einzelnes isoliert betrachtet stellt aber auch eine

Abstraktion, eine Einseitigkeit dar (289). Konkret-wirklich ist das
einzelne erst an seinem Platz im Organismus, in seiner allseitigen
Verflochtenheit (289. 305). Und nur als solches ist es für Marx Subjekt allen
Geschehens. Marx muß dies ansetzen, um einem Atomismus auszuweichen,

bei dem jede Beziehung auf ein anderes äußerliches Bestimmtsein

- und das bedeutet für ihn ja Unfreiheit - ist. - Gattungswesen sein ist
eine «inhärente Qualität» des Menschen. Familie, Gesellschaft und Staat
sind die Verwirklichung seines Wesens. Diese «moralischen Personen»
sind «die Verwirklichung der wirklichen, empirischen Person» (305 ff.).
Das Individuum ist mit den Geschäften und Wirksamkeiten des Staates
«durch ein vinculum substantiate, durch eine wesentliche Qualität»
verbunden. Diese sind «die natürliche Aktion seiner wesentlichen Qualität»,
denn das Wesen des Individuums ist seine «soziale Qualität» (281). Damit
ist es für Marx grundsätzlich möglich geworden, die Sphären von Familie,
Gesellschaft und Staat als Sphären der Selbstbestimmung und damit als

solche der Freiheit zu fassen.

3. Freiheit und Unfreiheit in der Geschichte

Den Möglichkeiten von Freiheit in den geschichtlichen Staatsformen
geht Marx nun nach. Er analysiert die ständische und die repräsentative

Staatsform. In der ersten hat der Mensch eine «tierische» Existenz,
in der zweiten eine «monadenhafte» und «egoistische» Existenz.

Innerhalb der mittelalterlichen Ständeordnung fallen politische und
private Sphäre zusammen. «Die Stände der bürgerlichen Gesellschaft

waren im Mittelalter als solche Stände zugleich gesetzgebend, weil sie

keine Privatstände oder weil die Privatstände politische Stände waren»
(351; vgl. 349. 362 ff.). Daraus folgt, daß der einzelne Mensch vollständig
von seinem Stand absorbiert wird. Der Stand bildet in keiner Weise eine

nur «äußerliche Bestimmung» des Individuums, sondern «hält» «als ein

Gemeinschaftliches, als ein Gemeinwesen das Individuum». Er ist der
Arbeit des einzelnen Menschen «inhärent», ist identisch mit seinem
«substantiellen Tun» (362). Der Stand bestimmt den Menschen innérlich. Der
Mensch ist nicht zuerst Mensch und dann auch noch Adliger oder
Leibeigener, sondern er ist Mensch nur als Angehöriger eines bestimmten



68 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

Standes, als Adliger oder Leibeigener. Für den Menschen ist sein Sein

als Privatmensch und sein Sein als politischer Bürger unmittelbar
identisch. «Im Mittelalter ist Volksleben und Staatsleben identisch 57. Der
Mensch ist das wirkliche Prinzip des Staats, aber der unfreie Mensch. Es

ist also die Demokratie der Unfreiheit, die durchgeführte Entfremdung»
(296). Unfreiheit liegt vor, weil der Mensch völlig mit seiner Bestimmtheit,

seiner Beschränkung zusammenfällt. Dies ist aber das wesentliche
Merkmal des Tieres :

Der Stand «trennt den Menschen von seinem allgemeinen Wesen, er
macht ihn zu einem Tier, das unmittelbar mit seiner Bestimmtheit
zusammenfällt. Das Mittelalter ist die Tiergeschichte der Menschheit, ihre
Zoologie» (363 f.).

Die anachronistischen Ausläufer der ständischen Regierungsformen des

Mittelalters in der Gegenwart sind der Versuch, «in der politischen Sphäre
selbst den Menschen in die Beschränktheit seiner Privatsphäre
zurückzustürzen, seine Besonderheit zu einem substantiellen Bewußtsein zu
machen» (363). Erreicht wird aber dadurch nur, daß jetzt die Stände ein

«unglückliches Zwitterding» bilden, «worin die Gestalt die Bedeutung
und die Bedeutung die Gestalt belügt und weder die Gestalt zu ihrer
Bedeutung und zur wirklichen Gestalt, noch die Bedeutung zur Gestalt
und zur wirklichen Bedeutung wird» (365). Dies ist das «Rätsel der
modernen Verfassungen (xax' kfoyjrf) der ständischen)» und das «Mysterium
der Hegeischen Philosophie, vorzugsweise der Rechts- und
Religionsphilosophie» (366).

Der Fortschritt der Geschichte verwandelt «die politischen Stände

in soziale Stände». Das Ergebnis ist, daß «die einzelnen Volksglieder gleich
in dem Himmel ihrer politischen Welt, ungleich in dem irdischen Dasein
der Sozietät sind» (361). Die Umwandlung begann in der absoluten Monarchie

und wurde in der Französischen Revolution vollendet (ebd.). Die
Ständeunterschiede sind zu «Unterschieden des Privatlebens» aufgelöst,
«welche in dem politischen Leben ohne Bedeutung sind» (ebd.). Marx
nennt die Staaten, in denen diese Trennung vollzogen ist, «repräsenta-

57 Marx verkennt nicht, daß diese Identität wieder jeweils verschieden ist:
«Entweder ist, wie in Griechenland, die res publica, die wirkliche Privatangelegenheit,

der wirkliche Inhalt der Bürger, und der Privatmensch ist Sklave ; der
politische Staat als politischer ist der wahre und einzige Inhalt ihres Lebens und Wollens;

oder, wie in der asiatischen Despotie, der politische Staat ist nichts als die
Privatwillkür eines einzelnen Individuums oder der politische Staat, wie der
materielle, ist Sklave» (296).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 69

tive Staatssysteme» 58. Insbesondere meint er damit die französische

Republik und die Vereinigten Staaten von Amerika.
Wie ist die Stellung des Menschen in diesen Republiken, wie steht

es in ihnen um seine Freiheit? Programmatisch formuliert Marx dies in
Abhebung vom Mittelalter :

«Die moderne Zeit, die Zivilisation, begeht den umgekehrten Fehler.
Sie trennt das gegenständliche Wesen des Menschen als ein nur äußerliches,

materielles von ihm. Sie nimmt nicht den Inhalt des Menschen
als seine wahre Wirklichkeit» (364).

«Der Privatstand ist der Stand der bürgerlichen Gesellschaft oder die

bürgerliche Gesellschaft ist der Privatstand» (356). Damit ist die bürgerliche

Gesellschaft per definitionem «Gegensatz und Trennung vom Staat»

(357). Will sie zu politischer Bedeutung gelangen, muß sie eine «völlige
Transsubstantiation» durchmachen (ebd.). Dieses allgemeine Gesetz
erscheint am einzelnen Menschen in der Form, daß er «eine wesentliche

Diremotion mit sich selbst vornehmen» muß (ebd.):

«Die Trennung der bürgerlichen Gesellschaft und des politischen Staates
erscheint notwendig als eine Trennung des politischen Bürgers, des

Staatsbürgers, von seiner wirklichen, empirischen Wirklichkeit, denn
als Staatsidealist ist er ein ganz anderes, von seiner Wirklichkeit
verschiedenes, unterschiedenes, entgegengesetztes Wesen» (358).

Das Subjekt des Staates ist also der Mensch in seiner inhaltlosen
Individualität, denn jeder Inhalt fällt in die Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft

und nicht in die des Staates (358). Und nur in dieser Abstraktion
von seinem wirklichen Leben ist der einzelne als Mensch, nämlich als

soziales Wesen 59. Freiheit als Selbstbestimmung, als Dem-eigenen-Sein-
gemäß-Sein, gibt es daher nur als abstrakte, inhaltsleere Freiheit, d. h.
als Willkür und Zufälligkeit 60. Wie steht es aber mit der Freiheit des

Menschen innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft Die Unterschiede der
Stände waren Unterschiede des Bedürfnisses und der Arbeit. Weil die
Menschen dadurch innerlich bestimmt, wesentlich beschränkt waren,
waren sie unfrei. In der bürgerlichen Gesellschaft aber «bildet sich der

58 «Die repräsentative Verfassung ist ein großer Fortschritt, weil sie der offene,
unverfälschte, konsequente Ausdruck des modernen Staatszustandes ist. Sie ist der
unverhohlene Widerspruch» (355).

59 «In seiner politischen Bedeutung macht sich das Glied der bürgerlichen
Gesellschaft los von seinem Stande, seiner wirklichen Privatstellung; hier ist es

allein, daß es als Mensch zur Bedeutung kommt, oder daß seine Bestimmung als
Staatsglied, als soziales Wesen, als seine menschliche Bestimmung erscheint» (362 f.).

60 Siehe unten S. 70 f.



70 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

Unterschied aus in beweglichen, nicht festen Kreisen, deren Prinzip die
Willkür ist. Geld und Bildung sind die Hauptkriterien Es ist eine

Teilung von Massen, die sich flüchtig bilden, deren Bildung selbst eine
willkürliche und keine Organisation ist» (362). «Der Genuß und die Fähigkeit
zu genießen» ist das Prinzip der bürgerlichen Gesellschaft, nach dem sie

sich strukturiert (ebd.) 61. Vom Menschen her gesehen heißt dies:

«Die jetzige bürgerliche Gesellschaft ist das durchgeführte Prinzip des
Individualismus ; die individuelle Existenz ist der letzte Zweck; Tätigkeit,

Arbeit, Inhalt etc. sind nur Mittel» (363).

Alle Bestimmungen des Menschen «in der bürgerlichen Gesellschaft
erscheinen als dem Menschen, dem Individuum unwesentlich, als äußere

Bestimmungen, die zwar notwendig sind zu seiner Existenz im Ganzen,
d. h. als ein Band mit dem Ganzen, ein Band, das es aber ebensosehr

wieder fortwerfen kann» (363). Der wirkliche Mensch ist also der
beschränkte, seinem partikulären Interesse dienende bourgeois. Die
Befreiung von den Banden des Standes stellt sich als eine Befreiung von
Banden heraus, die seinen egoistischen Geist gefesselt hielten (389). Der
bourgeois ist frei, denn er hat keine ihn innerlich und wesentlich
einschränkende Bestimmtheit mehr. Aber es ist eine Freiheit der Zufälligkeit

und der Willkür. Er ist unfrei, weil jeder andere Mensch und die
Gesellschaft überhaupt für ihn eine äußere und damit fremde Bestimmung

ist. Der Inhalt seines Lebens, seine Tätigkeit und Arbeit, ist nicht
Verwirklichung, Objektivierung seines Seins als Selbstbestimmung,
sondern etwas Äußerliches, Fremdes, mit dem er nur zufällig, wegen dessen

Hinordnung auf den Genuß verbunden ist.
Entscheidend ist für Marx aber nicht, daß der Mensch für den

anderen nur ein Mittel und zugleich eine Schranke für dessen Freiheit ist,
sondern daß das Privateigentum zum eigentlichen Subjekt und der Mensch

zum Prädikat wird (389 ff.). Das Privateigentum ist nicht der Gegenstand
der menschlichen Willkür, sondern «die Willkür ist das bestimmte

Prädikat des Privateigentums» (389). Die Freiheit des Willens bedeutet das

Privateigentum als alleinigen Inhalt des Willens (391). «Die politische
Unabhängigkeit ist ein Akzidens des Privateigentums, nicht die Substanz

61 Da dem Proletariat dies abgeht, fällt es aus der bürgerlichen Gesellschaft
heraus, aber als dessen Voraussetzung: «Das Charakteristische ist nur, daß die
Besitzlosigkeit und der Stand der unmittelbaren Arbeit, der konkreten Arbeit, weniger
einen Stand der bürgerlichen Gesellschaft als den Boden bilden, auf dem ihre Kreise
ruhen und sich bewegen» (362).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 71

des politischen Staats» (398; vgl. 403). Hegel hat diesen Zustand in den

Begriff erhoben:

«Die subjektive Freiheit erscheint bei Hegel als formelle Freiheit (es ist
allerdings auch wichtig, daß das Freie auch frei getan werde, daß die
Freiheit nicht als bewußtloser Naturinstinkt der Gesellschaft herrsche),
eben weil er die objektive Freiheit nicht als Verwirklichung, als Betätigung

der subjektiven hingestellt hat. Weil er dem präsumtiven oder
wirklichen Inhalt der Freiheit einen mystischen Träger gegeben hat, so
bekommt das wirkliche Subjekt der Freiheit eine formelle Bedeutung.
Die Trennung des Ansichs und des Fürsichs, der Substanz und des

Subjekts, ist abstrakter Mystizismus» (337).

Form und Inhalt der Freiheit fallen auseinander. Dem Menschen kommt
nur die Form, die formelle Freiheit zu. Er kann frei, d. h. nicht
bewußtlos-instinkthaft, handeln. Aber der Inhalt seines Handelns ist nichts
Freies. Sein Handeln erscheint daher als Willkür: Form ohne Inhalt. Was
sich durch die formelle Freiheit des Menschen hindurch verwirklicht, ist
das Privateigentum. Es ist der Inhalt der Freiheit. Da die Form aber

vom Inhalt getrennt ist, ist die Verwirklichungsart des Privateigentums
der Zufall, die Zufälligkeit.

4. Konkrete Freiheit in der Demokratie

Konkrete Freiheit bedeutet demgegenüber Aufhebung all dieser Di-
remptionen des Menschen (258. 321). Marx sieht sie in der Demokratie
verwirklicht. Darunter versteht er allerdings mehr als der gewöhnliche
Sprachgebrauch. Die demokratischen Staatsformen der Gegenwart nennt
er «Republik». Diese ist die «Demokratie innerhalb der abstrakten Staatsform»

(294), deren Negation «innerhalb ihrer eigenen Sphäre» (295). Die
Demokratie ist die «Wahrheit» der Staatsformen, diese sind daher,
«soweit sie nicht die Demokratie sind, unwahr» (ebd.). In der Demokratie
fallen Form und Inhalt zusammen. Jedes Moment des Ganzen ist das,

was es ist: «In der Demokratie ist der Staat als Besonderes nur Besonderes,

als Allgemeines das wirklich Allgemeine, d. h. keine Bestimmtheit
im Unterschied zu dem andern Inhalt» (294; vgl. 292) 62. Der Staat ist
nicht mehr eine inhaltslose Form, die daher nur als äußere Institution
über den Inhalt, die übrigen Sphären, herrschen kann, sondern er durch-

62 Dies meint Marx - zumindest für diese Zeit - wenn er vom Untergang des

politischen Staates spricht, da dieser als «politischer Staat, als Verfassung, nicht
mehr für das Ganze gilt» (294).



72 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

dringt materiell den Inhalt der übrigen, nicht politischen Sphären (294;
vgl. 293-6). Er ist nur die «Selbstbestimmung des Volkes» (ebd.). «Die
Demokratie geht vom Menschen aus und macht den Staat zum
verobjektivierten Menschen» (293). «Die Verfassung erscheint als das, was sie

ist, ein freies Produkt der Menschen» (292):

«Hier ist die Verfassung nicht nur an sich, dem Wesen nach, sondern
der Existenz, der Wirklichkeit nach in ihren wirklichen Grund, den
wirklichen Menschen, das wirkliche Volk, stets zurückgeführt und als
sein eignes Werk gesetzt» (292).

Das Gesetz ist hier «menschliches Dasein», denn es ist des Menschen

wegen da und nicht der Mensch des Gesetzes wegen (293). Der Mensch

ist und bleibt das wahrhafte Subjekt aller seiner Prädikate. Jetzt erst
wird der Mensch das Freie frei tun können, d. h. er wird in all seinem

Tun sich selbst verwirklichen. Er ist nicht mehr der Zufälligkeit
ausgeliefert. Sein Wille ist nicht mehr Willkür, sondern Selbstobjektivation.

Der nächste Schritt in diese Richtung ist die Einführung des

allgemeinen, freien und geheimen Wahlrechts, denn dadurch setzt die

bürgerliche Gesellschaft - im Gegensatz zu sich selbst als dem Privatstand

- ihr politisches Dasein als ihr wahres Dasein, sie hebt sich und
damit ihren Gegensatz, den politischen Staat, auf (417).

V. Die in den Menschenrechten proklamierte Freiheit als Unfreiheit
(Deutsch-französische Jahrbücher)

7. Die Freiheit in den Menschenrechten

In den Artikeln zur Judenfrage analysiert Marx die von den
Nordamerikanern und Franzosen proklamierten Menschenrechte auf ihren

eigentlichen Gehalt hin (470). Sie sind «die Rechte des Mitglieds der

bürgerlichen Gesellschaft, d. h. des egoistischen Menschen, des vom
Menschen und vom Gemeinwesen getrennten Menschen» (472) 63. Die Deklaration

über die Freiheit nach der (radikalsten) Konstitution von 1793

(La liberté est le pouvoir qui appartient à l'homme de faire tout ce qui
ne nuit pas aux droits d'autrui) kommentiert Marx folgendermaßen :

«Die Freiheit ist also das Recht, alles zu tun und zu treiben, was keinem
andern schadet. Die Grenze, in welcher sich jeder dem andern unschäd-

63 Falk, der das Marxsche Freiheitsverständnis überhaupt als die entscheidende

Kontaktstelle zwischen Marx und Hegel ansieht (a. a. O., 176), weist die
enge Bindung dieser Analyse an Hegel nach (ebd., 181 ff.).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 73

lieh bewegen kann, ist durch das Gesetz bestimmt, wie die Grenze zweier
Felder durch den Zaunpfahl bestimmt ist. Es handelt sich um die Freiheit

des Menschen als isolierter, auf sich zurückgezogener Monade» (472).

Der andere Mensch ist nicht die Verwirklichung meiner Freiheit, sondern
ihre Schranke. Diese Freiheit ist nichts anderes als das verbriefte Recht,
jeden wesensmäßigen, menschlichen Bezug zum anderen zu negieren
(473). Der Mensch ist nicht «Gattungswesen». Vielmehr ist sein

«Gattungsleben», die Gesellschaft, ein ihm «äußerlicher Rahmen», der seine

ursprüngliche Selbständigkeit beschränkt (474). «Das einzige Band, das»

diese Monaden «zusammenhält, ist die Naturnotwendigkeit, das
Bedürfnis und das Privatinteresse, die Konservation ihres Eigentums und
ihrer egoistischen Person» (ebd.).

Die politische Freiheit, die Freiheit des citoyen steht im Dienste
dieser Freiheit des bourgeois (471. 475). Der Mensch als bourgeois ist der

«eigentliche und wahre Mensch» (475), die droits de l'homme daher droits
naturels (478).

In Wirklichkeit aber haben die Emanzipatoren ganz anders gehandelt,

das Briefgeheimnis wurde aufgehoben, die Pressefreiheit vollständig
vernichtet. Die Menschenrechte wurden in der Praxis dem politischen
Leben untergeordnet, während in der Theorie eine umgekehrte
Unterordnung herrschte (475 f.). Diese Bewußtseinstäuschung erklärt sich nach
Marx dadurch, daß die politische Revolution «die bürgerliche Gesellschaft

in ihre einfachen Bestandteile» zerschlug, «einerseits in die Individuen,
andererseits in die materiellen und geistigen Elemente, welche den Lebensinhalt,

die bürgerliche Situation dieser Individuen bilden» (477). Die
Individuen wurden zu sich als Individuen befreit. Die politische Funktion

wurde damit zu einer allgemeinen Funktion, da sie weder an einen
Stand gebunden wurde noch zerstückelt verschiedenen Ständen zugeteilt
wurde (477). Da aber der Inhalt dieser Individuen, die Elemente ihres
wirklichen Lebens, ebenfalls befreit wurden, steht der inhaltslosen,
unwirklichen Freiheit der Individuen die Freiheit der Elemente ihres Lebens

gegenüber :

«Die Freiheit des egoistischen Menschen und die Anerkennung dieser
Freiheit ist aber vielmehr die Anerkennung der zügellosen Bewegung
der geistigen und materiellen Elemente, welche seinen Lebensinhalt
bilden» (478).

Dieser egoistische Mensch, der seinen Elementen ausgeliefert ist, - d. h.
der Religionsfreiheit, Freiheit des Eigentums, Gewerbefreiheit usw.
erhielt, anstatt von Religion, Eigentum usw. befreit zu werden - ist die



74 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

«Naturbasis» des politischen Staates (477 f.). Ihn als seine «nicht weiter
begründete Voraussetzung» erkennt der Staat in den Menschenrechten

an (ebd.). Das Ergebnis der politischen Revolution ist daher: der wirkliche

Mensch ist das egoistische Individuum, der wahre Mensch ist der
abstrakte citoyen (478).

Marx wirft dieser Revolution Halbheit vor: «Die politische Revolution

löst das bürgerliche Leben in seine Bestandteile auf, ohne diese

Bestandteile selbst zu revolutionieren und der Kritik zu unterwerfen» (ebd.).
Nur innerhalb ihres Aktes schießt sie für einen kurzen Augenblick über
ihr Ziel hinaus und ordnet sich die bürgerliche Gesellschaft unter. Aber
dies geschieht nur im Gegensatz zu ihren eigenen Lebensbedingungen,
muß also notwendig scheitern (463 f. 477).

2. «Der Staat ist der Mittler zwischen dem Menschen und der Freiheit des

Menschen » (459)

Die Religion ist nicht der Grund, sondern das Phänomen dieser

«weltlichen Beschränktheit» (457). Erst mit der Beseitigung der
weltlichen Schranken verschwindet daher die Religion (ebd.). Wenn der Staat
sich als Staat von der Religion lossagt, verschwindet diese noch nicht,
denn durch diese politische Emanzipation befreit sich der Mensch von
der wirklichen Beschränktheit nicht wirklich, sondern nur auf abstrakte
und beschränkte Weise (459). Er verhält sich zwar in der politischen
Sphäre atheistisch, d. h. frei von allen Schranken ; in der privaten Sphäre
aber bleibt er religiös, da die wirklichen Schranken bleiben (464.468.477).
Die Religion wird Privatsache. Der Bereich des Staates ist der Himmel
der Religion, in dem wir frei sind (461). Im Rahmen der bisherigen
Weltordnung ist diese abstrakte Freiheit die einzig mögliche (462).

Die Philosophie steht im Dienste der Geschichte (489). In diesem

Dienste ist es ihre gegenwärtige Aufgabe, durch Bewußtmachung, durch
Denunziation, den wechselseitigen dumpfen Druck aller sozialen Sphären
aufeinander aufzudecken (491). Nicht als ob durch diese Bewußtmachung
der Druck aufgehoben würde, sondern damit er dadurch noch drückender
wird: «Man muß das Volk vor sich selbst erschrecken lehren, um ihm
Courage zu machen » (492). Kritik ist die Aufgabe der Zeit64 Sie wird dann

zur «materiellen Gewalt», wenn sie die Massen ergreift. Dies geschieht,

64 Die Differenz zur Dissertation zeigt sich darin, daß die Philosophie nicht
mehr als die wahre Wirklichkeit die existierende Wirklichkeit in ihrer Kritik mißt,
sondern daß sie nur das Bewußtwerden des Widerstreits zwischen beiden ist, aber



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 75

wenn sie «radikal» wird, und sie wird dies, wenn sie von der «positiven
Aufhebung der Religion» ausgeht. Denn «die Kritik der Religion endet
mit der Lehre, daß der Mensch das höchste Wesen für den Menschen sei».

Das Ergebnis der Religionskritik, von der die moderne Kritik auszugehen

hat, ist daher der kategorische Imperativ, «alle Verhältnisse umzuwerfen,
in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes... Wesen ist» (497).

Der kategorische Imperativ, das Sollen, ist für Marx noch nicht -
wie später - das ohnmächtige Sollen der Moralgebote, sondern das Sollen
der Wirklichkeit selbst. Es ist die wahre Wirklichkeit, die sich gegen die

Unvernunft der existierenden Wirklichkeit wendet (448). Sie wird nicht
als ein Äußeres an diese herangetragen, sondern offenbart sich in der

Widersprüchlichkeit der existierenden Wirklichkeit selbst (448 f.).
Menschliche Emanzipation, konkrete Freiheit, Demokratie meinen

ein und dasselbe: die Einheit von Individuum und Gattungswesen (479).

Frei ist der Mensch, bei dem Form und Inhalt, Mensch-Sein und
Individuum-Sein, Citoyen-Sein und Bourgeois-Sein, soziales Dasein und
individuelles Dasein zusammenfallen. Denn nur dann ist er ein sich selbst

bestimmendesWesen und alle seine Bestimmtheiten Selbstbestimmungen.
Freiheit qua Selbstbestimmung oder Autonomie aber ist die Bedingung
der Möglichkeit, daß der Mensch das höchste Wesen sei. Freiheit ist das

«Selbstgefühl des Menschen» (433). - Die in den Menschenrechten proklamierte

Freiheit aber ist eine Illusion von Freiheit, die nur dazu da ist,
die eigentliche Unfreiheit zu verdecken.

VI. Die freie bewußte Tätigkeit als Gattungscharakter des Menschen

(Pariser Manuskripte)

Die Analyse der gegenwärtigen Staatsformen hatte für Marx
ergeben: Die Welt der Bedürfnisse, der Arbeit, des Privateigentums ist
die Naturbasis des modernen Staates. Marx muß sich daher fragen, wie
es um Freiheit und Unfreiheit in diesem Bereiche bestellt ist. - Die
«inneren Bedingungen» einer Revolution, die die menschliche Emanzipation

erstellt, sind die Philosophie und das Proletariat (503 ff.) 6S. Marx

als solches auch wiederum ein Moment dieses Widerstreits, der zu seiner Auflösung
drängt (vgl. 495-505). - Zum Problem des Marxschen Begriffs von der «Verwirklichung

der Philosophie» vgl. die Diskussion Habermas, Zur philosophischen
Diskussion um Marx und den Marxismus, in: Theorie und Praxis, a. a. O., S. 261-335;
bes. 285-290 - Landgrebe (a. a. O.).

65 Zur Herkunft und zur ursprünglichen Konzeption von «Proletariat» vgl.



76 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

muß sich daher fragen, wann für das Proletariat die «materielle Notwendigkeit»

vorliegt, sich selbst aufzuheben.
Marx beantwortet beide Fragen durch eine Auseinandersetzung mit

der Nationalökonomie und der Hegeischen Phänomenologie66.

7. Der Mensch ist universell und darum frei

Der Mensch ist «Naturwesen» oder, was dasselbe heißt, «gegenständliches

sinnliches Wesen» (650 ff.). - Damit will Marx nicht über das Wesen
des Menschen eine Aussage machen, sondern die Verfaßtheit des
konkreten Menschen seiner Zeit analysieren. - Marx will damit sagen, der.

Mensch ist ein mit «Trieben» ausgestattetes Wesen. Triebe aber sind
wesentlich auf ihren außer ihnen seienden sinnlichen Gegenstand bezogen.
Sie sind wesentlich dieser Bezug. Die sinnlichen Gegenstände sind daher
wesentliche Gegenstände. Ohne sie sind die Triebe nicht. Die Triebe sind

nur, insofern sie sich äußern, d. h. an ihren Gegenständen betätigen und
bestätigen. Dieses wesensmäßige Verflochtensein mit der Umwelt führt
Marx am «Hunger» aus:

«Der Hunger ist ein natürliches Bedürfnis ; er bedarf also einer Natur
außer sich, eines Gegenstandes außer sich, um sich zu befriedigen, um
sich zu stillen. Der Hunger ist das gegenständliche Bedürfnis eines
Leibes nach einem außer ihm seienden, zu seiner Integrierung und
Wesensäußerung unentbehrlichen Gegenständen (650 f.).

Indem Marx mit dem Sinn von «Natur» spielt, sagt er: «Ein Wesen,
welches seine Natur nicht außer sich hat, ist kein natürliches Wesen,

nimmt nicht teil am Wesen der Natur» (651). Der Mensch ist als Naturwesen

wesensmäßig eingebunden in den Gesamtzusammenhang der Natur.
Sie ist sein «unorganischer Leib». Er ist ein «Teil der Natur» (566). Tätig
und leidend (649 ff.), bestimmend und bestimmt werdend ist er in sie

eingebettet. Leben heißt: in ständigem Prozeß mit ihr als seinem Leib
sich halten 67.

Tucker, a. a. O., S. 142 f.; Popitz, a. a. O., S. 99-104; Friedrich, a. a. O., S. 80-87.
66 Vgl. für unsere Fragestellung unter den Interpretationen der Pariser

Manuskripte besonders: Bekker, a. a. O., S. 37-89; Bockmühl, a. a. O., S. 207-262;
Klages, a. a. O., S. 19 fi.; E. Metzke, Mensch und Geschichte im ursprünglichen
Ansatz des Marx'schen Denkens, in: Marxismusstudien, 2. Folge, Tübingen 1957,
S. 1-25.

67 «Der Mensch lebt von der Natur, heißt: Die Natur ist sein Leib, mit dem
er in beständigem Prozeß bleiben muß, um nicht zu sterben. Daß das physische



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 77

Da der Zusammenhang mit der Natur der Zusammenhang der Natur
mit sich selbst ist (566), steht der Mensch dadurch nicht unter fremder
Gesetzlichkeit. Freiheit aber würde bedeuten, daß die Selbstbestimmung
des Menschen in diesem Zusammenhang das übergreifende Moment ist.
Marx sieht dies darin gegeben, daß der Mensch nicht wie das Tier nur
einen bestimmten Umkreis der Natur zum Gegenstand hat, sondern die

ganze Natur. Der Mensch ist universal, unbeschränkt, weil er sich auf
das Ganze der Natur richtet und nicht nur auf einen Ausschnitt von ihr -
einen Ausschnitt, der dann vom Ganzen her bestimmt wäre.

«Die Universalität des Menschen erscheint praktisch eben in der
Universalität, die die ganze Natur zu seinem unorganischen Körper macht,
als inwiefern sie 1) ein unmittelbares Lebensmittel, als inwiefern sie

[2)] die Materie, der Gegenstand und das Werkzeug seiner Lebenstätigkeit
ist» (566).

Insofern sich der Mensch die ganze Natur einverleibt, mit ihr als seinem

Leib in Lebensprozeß steht, betätigt und bestätigt er sich an ihr,
bestimmt er sich selbst, indem er sie bestimmt. Darum kann Marx schließen:

universell, darum frei (ebd.). Freiheit heißt Unbeschränktheit,
Allseitigkeit, in Lebensprozeß mit dem anderen stehen, sei es nun das andere
oder der andere. Ist dem Menschen nur ein Teil der Natur zugänglich,
so ist er auf die Stufe des Tieres abgesunken. Die Natur ist ihm dann

unzugänglich, fremd. Da sie aber zugleich sein wesentlicher Gegenstand
ist, so ist sie ihm entfremdet und er selbst seinem Wesen (566 ff.). Seinem

Wesen ist der Gegenstand genommen, es ist damit ein ungegenständliches
Wesen, ein Unwesen (651).

2. Die menschliche Tätigkeit ist bewußte Tätigkeit und darum frei

Die wesentliche Differenz zum Tier besteht aber nicht in der
Universalität der Umwelt, sondern in der besonderen Art der Lebenstätigkeit,

denn «in der Art der Lebenstätigkeit liegt der ganze Charakter einer

species, ihr Gattungscharakter» (567). Der Gattungscharakter des

Menschen aber ist die «freie bewußte Tätigkeit» (ebd.).
Bewußte Lebenstätigkeit heißt: «Der Mensch macht seine

Lebenstätigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens und seines Bewußtseins»

und geistige Leben des Menschen mit der Natur zusammenhängt, hat keinen anderen
Sinn, als daß die Natur mit sich selbst zusammenhängt, denn der Mensch ist ein
Teil der Natur» (566).



78 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

(ebd.). Der Mensch kann sich zu sich selbst verhalten (566). Er kann sein

eigenes Leben zum Gegenstand seiner Tätigkeit machen (567). Er kann
reflektieren, d.h. sich auf sich selbst wenden. Anders ausgedrückt: er
kann sich selbst bestimmen. In diesem Sinne spricht Marx hier von
«bewußter Lebenstätigkeit». Gemeint ist also nicht einfach eine Tätigkeit,

die von Vorstellungen «begleitet» wird. Und darum kann Marx von
der «bewußten Vorstellung» aus auch schließen: «Nur darum ist seine

Lebenstätigkeit freie Tätigkeit» (ebd.).
Indem Marx dieses Wesen des Menschen vom Tier abgrenzt, wird

noch deutlicher, was er meint. «Das Tier ist unmittelbar eins mit seiner

Lebenstätigkeit. Es unterscheidet sich nicht von ihr. Es ist sie» (ebd.).
Es fließt unmittelbar, unvermittelt mit seiner Bestimmtheit zusammen.
So ist ihm nicht die Möglichkeit der Selbstbestimmung gegeben, weil es

keine Differenz in sich trägt, die ein Selbstverhältnis ermöglichen würde.
Diese distanzlose Unmittelbarkeit kennzeichnet auch seinen Bezug zur
Umwelt. «Es produziert nur unter der Herrschaft des unmittelbaren
physischen Bedürfnisses» (567 f.). Marx verweist als Beispiel auf den

Nest- oder Wohnungsbau von Biene, Ameise oder Biber. Sie bauen nach
einem ihnen vorgegebenen Plan, von dem sie nicht abweichen können.

Und sie tun dies nur dann, wenn ihre Lebenstätigkeit unmittelbar ein
solches Produkt fordert. Dieses tierische Produzieren ist ein integraler
Bestandteil ihrer Lebenstätigkeit und sein Produkt gehört unmittelbar
zu ihrem «physischen Leib» (568). - Der Mensch dagegen produziert
«universell», «frei vom physischen Bedürfnis». Er tritt frei seinem
Produkt gegenüber. Er befreit aber auch gleichsam die Natur zu sich selbst,
denn sein Produzieren ist ein Reproduzieren der Natur, weil er den Gegenstand

gemäß dessen «inhärentem Maß» bearbeitet. Diese Freiheit «von»
dem unmittelbaren physischen Bedürfnis zugleich mit der Freiheit «zu»
einem Eingehen auf die Eigenart des anderen ermöglicht erst ein
Formieren «nach den Gesetzen der Schönheit» (ebd.).

Der Mensch ist also nicht Naturwesen schlechthin, sondern er ist
«menschliches Naturwesen» oder «Gattungswesen» (652. 566 f.). Er
verhält «sich zu sich selbst als der gegenwärtigen, lebendigen Gattung» (566),

m. a. W. : «zu der Gattung als seinem eigenen Wesen» (567). Die
Universalität seines Bezuges zur Natur ermöglicht und bedingt die Befreiung
von einer unmittelbaren Bestimmtheit, von Unfreiheit. D. h. positiv
ausgedrückt: der Mensch hat seine Freiheit nicht als Wesensbestimmung,
sondern gewinnt sie nur in der Bewährung seines Wesens.



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 79

3. Die Vermittlung der Freiheit durch die Arbeit

Als «für sich selbst seiendes Wesen», als Gattungswesen, muß der
Mensch «sich sowohl in seinem Sein als in seinem Wissen bestätigen und
betätigen» (652). Der Mensch währt nur in seinem Wesen, indem er sich

bewährt. Er bewährt sich «in der Bearbeitung der gegenständlichen
Welt» (568; vgl. 567):

«Diese Produktion, ist sein werktätiges Gattungsleben. Durch sie
erscheint die Natur als sein Werk und seine Wirklichkeit. Der Gegenstand
der Arbeit ist daher die Vergegenständlichung des Gattungslebens des

Menschen: indem er sich nicht nur wie im Bewußtsein intellektuell,
sondern werktätig, wirklich verdoppelt und sich selbst daher in einer
von ihm geschaffenen Welt anschaut» (568).

Bedeutet Selbsttätigkeit, freie Tätigkeit ein Sich-selbst-zum-Gegenstand-
Machen, so muß die unmittelbare subjektive Natur des Menschen menschlich

sein. Der Mensch ist aber gegenständliches Wesen. Seine Natur ist
daher nur dann menschlich, wenn ihre Gegenstände menschlich sind.
Indem die Arbeit der gegenständlichen Welt, der objektiven Natur, menschliches

Gepräge gibt, macht sie über die Vermenschlichung der objektiven
Natur die subjektive Natur des Menschen menschlich. Die Arbeit ist so

der Entstehungsakt des Menschen, denn vor ihr ist «weder die Natur

- objektiv - noch die Natur - subjektiv unmittelbar dem menschlichen

Wesen adäquat vorhanden» (652). Und die Geschichte, in der dies

geschieht, «ist die wahre Naturgeschichte des Menschen» (ebd.). Dies
besagt auch die Formel: Naturalisierung des Menschen Humanisierung
der Natur (593 f. 596).

Die menschlichen Wesenszüge, seine Wesenskräfte sind erst dann
wirklich, erst dann für ihn, wenn sie ihm als gegenständlicher Reichtum
gegenübertreten. Die Sinne des Menschen sind erst dann menschlich,
wenn sie sich auf eine vermenschlichte Natur richten, denn dieser Bezug
macht ihr Wesen aus (601; vgl. 598-604). Marx kann daher einerseits

sagen, daß «die Bildung der fünf Sinne... eine Arbeit der ganzen
bisherigen Weltgeschichte» ist (601), und andererseits, daß «das gewordene
gegenständliche Dasein der Industrie das aufgeschlagene Buch der menschlichen

Wesenskräfte, die sinnlich vorliegende menschliche Psychologie»
ist (602).

Der erste Gegenstand des Menschen aber ist der Mensch (605). Der
andere Mensch ist die gegenständliche Wirklichkeit meiner eigenen
subjektiven Wirklichkeit (595 ff.). Im Verhältnis zum anderen Menschen



80 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

offenbart sich also, inwieweit das Menschliche natürlich und das Natürliche

menschlich geworden ist. Insbesondere ist das Verhältnis des

Mannes zur Frau der unzweideutige Ausdruck, wie der Mensch für sich
selbst existiert (592).

«In diesem Verhältnis erscheint also sinnlich, auf ein anschaubares Faktum

reduziert, inwieweit dem Menschen das menschliche Wesen zur
Natur oder die Natur zum menschlichen Wesen des Menschen geworden
ist» (592).
«In diesem Verhältnis zeigt sich auch, inwieweit das Bedürfnis des
Menschen zum menschlichen Bedürfnis, inwieweit ihm also der andere Mensch
als Mensch zum Bedürfnis geworden ist, inwieweit er in seinem
individuellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist» (593).

Erst indem der andere Mensch für mich Mensch geworden ist, bin ich
selbst Mensch, denn ich bin selbst nur insoweit Mensch, als mein Gegenstand

Mensch ist. Jetzt wird auch die Marxsche Rede verständlich, daß

die Gattung - die anderen Menschen - das eigene Wesen des Menschen

ist (567), aber auch die andere, daß der Mensch selbst die gegenwärtige
lebendige Gattung ist (566), die «ideale Totalität», das «subjektive Dasein»

der Gattung (597). Der Mensch als Individuum ist wesentlich der Bezug
auf die anderen Menschen. In den anderen als seiner Vergegenständlichung

hat er sein Wesen. Zugleich hat die Gesellschaft im einzelnen den

Ort ihrer Anwesenheit und nicht in einem Jenseits von ihm. Selbsttätigkeit

als der Vollzug von Freiheit fordert als Bedingung der Möglichkeit,
daß sie als solche auch dem anderen Menschen zukommt. Freiheit gibt
es nicht für den Menschen als Individuum, sondern nur als Gemeinwesen.

4. Die gegenwärtige Selbstentfremdung von diesem Wesen

Gegenwärtig hat die Arbeit eine ihrer Wesensgestalt entfremdete
Gestalt. Sie geschieht nicht freiwillig, sondern unter Zwang; nicht
bewußt, sondern dumpf und tierisch. Sie ist nicht Selbstbetätigung,
Bejahung, sondern Verneinung; nicht Selbsttätigkeit, sondern Fremdtätigkeit,

d. h. sie gehört einem anderen; nicht Selbstzweck, sondern Mittel
(564 f.). Dieser gegenwärtige Zustand ist progressiv (561 ff.).

Dies ist eine Entfremdung des Menschen68 von seinem Wesen (565 ff.

68 Eine knappe Darstellung der vielfältigen Weisen von Entfremdung, unter
bzw. in denen der Mensch steht, gibt Metzke, a. a. O. ; bedeutsam sind vor allem
die Ausführungen von Klages, a. a. O., S. 43-74; zur Herkunft des Begriffes
Entfremdung vgl. Lukâcs, a. a. O., S. 613 fi. ; A. Gehlen über die Geburt der Freiheit

aus der Entfremdung, ARSPh 40 (1952/53) 338-353 ; H. Barth, Wahrheit und
Ideologie, Erlenbach-Zürich u. Bern 21961, S. 99-123. 303 (Anm. 107).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 81

570 f.) ; denn die Arbeit ist das Wesen des Menschen (645) 69. Sie äußert
sich darin, daß das Produkt der Arbeit nicht mein Gegenstand ist,
sondern daß ich zum Gegenstand meines Produktes werde (562. 565. 574 f.).
Der Mensch ist «Ware», deren Wert von Angebot und Nachfrage
bestimmt wird (511). Er ist die subjektive Erscheinungsform der Warenwelt.

Er steht unter deren Gesetzlichkeit als einer Fremdgesetzlichkeit.
Er existiert nur als ein «Unwesen», Freiheit nur als Unfreiheit (587).
Dieses unmenschliche Verhältnis äußert sich im Verhältnis der Menschen
untereinander (570 f.) 70. Der Verlust des Gegenstandes als einer
Vergegenständlichung seines Wesens und dessen Selbständigwerden zu
einer Macht über den ihn produzierenden Menschen äußert sich in der
«Herrschaft dessen, der nicht produziert, auf die Produktion und die
Produkte» (571). In und vermittels der entfremdeten Arbeit produziert
und reproduziert der Arbeiter sich selbst und den Kapitalisten (ebd.).

Diese gegenwärtigen Verhältnisse sind nicht durch einen Sündenfall
zustande gekommen (560), sondern sie sind ein notwendig zu durchlaufendes

negatives Zwischenstadium beim Prozeß der Menschwerdung durch
die menschliche Arbeit (595. 645). Als solche sind sie das Werden des

Menschen als Menschen (594). Es gilt daher die Bewegung der progressiven

Entfremdung zu beschleunigen 71, und nicht, sie abzubremsen oder
zurückzuwenden 72.

69 Dies erkannt zu haben, sieht Marx als das Große der Hegeischen
Phänomenologie des Geistes an (645 f.).

70 Unmittelbar greifbar auch hier wieder im Verhältnis des Mannes zur Frau:
«In dem Verhältnis zum Weib, als dem Raub und der Magd der gemeinsamen Wollust,

ist die unendliche Degradation ausgesprochen, in welcher der Mensch für sich
selber existiert» (592). - «Die Prostitution ist nur ein besonderer Ausdruck der
allgemeinen Prostitution des Arbeiters» (595, Anm. 108).

71 Diese Funktion der Beschleunigung schreibt Marx dem Bewußtsein zu. So

ist die moderne Nationalökonomie sowohl ein «Produkt der wirklichen Energie und
Bewegung des Privateigentums» als auch ein Moment von dieser selbst, denn sie
hat «die Energie und Entwicklung dieser Industrie beschleunigt, verherrlicht, zu
einer Macht des Bewußtseins gemacht» (585). Bewußtsein ist für Marx eben kein
Epiphänomen (vgl. 598). - Marx sieht seine eigene Aufgabe gerade darin, den
Proletariern ein ihre Beschränktheit überbietendes Bewußtsein zu vermitteln: «... jene
Bewegung, die wir in Gedanken schon als eine sich selbst aufhebende wissen, wird
in der Wirklichkeit einen sehr rauhen und weitläufigen Prozeß durchmachen. Als
einen wirklichen Fortschritt müssen wir es aber betrachten, daß wir von vornherein
sowohl von der Beschränktheit als [auch von] dem Ziel der geschichtlichen Bewegung,

und ein sie [= Beschränktheit] überbietendes Bewußtsein erworben haben»
(618; das Eingeklammerte ist Hinzufügung von mir. D. E.).

72 Deswegen die scharfe Stellungnahme gegen den Feudalismus (553-559.
578-583). Ihm weint Marx keine sentimentalen Tränen nach (553).

6



82 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

Über die Aufhebung dieser Entfremdung auf Grund einer notwendigen

ökonomischen Entwicklung sagt Marx nur ganz allgemein, daß das

Verhältnis von Kapital und Arbeit sich zu einem feindlichen, wechselseitigen

Gegensatz entwickelt und damit aus sich heraus seine Auflösung
fordert (584. 590).

5. Der Kommunismus als Reich der Freiheit

Im Kommunismus als der positiven Aufhebung des Privateigentums
(593) 73 haben die Bedürfnisse und der Genuß so sehr ihre egoistische
Natur verloren (599), daß «die Sinne und der Genuß der anderen
Menschen meine eigene Aneignung geworden» sind (599 f.). Die Lebensäußerungen

der anderen Menschen sind unmittelbar meine eigenen geworden.
Im anderen bejahe ich mich selbst, er ist meine Wirklichkeit geworden.
Ich bin nicht zuerst Individuum und dann als Zugabe noch gesellschaftliches

Wesen, sondern ich bin als Individuum gesellschaftliches Wesen

(595 ff.). Nicht als ob das Individuum in der Gattung unterginge,
sondern es wird durch die Gesellschaft zu sich selbst befreit (597 f.). Ähnlich
ist auch das Verhältnis zur Natur: Der Mensch ist frei von der Natur,
weil er sie sie selbst sein läßt. So sieht er das Mineral nicht mehr unter
merkantilischem Interesse, sondern in seiner Schönheit und eigentümlichen

Natur (601). Selbstbetätigung und Vergegenständlichung schließen

sich jetzt nicht mehr aus, denn der Gegenstand wird nicht mehr nur
durch «Gebrauch» mein Gegenstand, sondern indem ich ihn anerkenne

(599).
Der Kommunismus ist

«die wahrhafte Auflösung des Widerstreits zwischen dem Menschen mit
der Natur und mit dem Menschen, die wahre Auflösung des Streits
zwischen Existenz und Wesen, zwischen Vergegenständlichung und
Selbstbetätigung, zwischen Freiheit und Notwendigkeit, zwischen
Individuum und Gattung. Er ist das aufgelöste Rätsel der Geschichte und
weiß sich als diese Lösung» (594).

73 Auf den sog. «rohen Kommunismus» als der ersten Stufe der Aufhebung
der Selbstentfremdung (590-593) wird hier nicht eingegangen. Dieser ist die Negation
des Privateigentums innerhalb seines eigenen Bereichs. M. a. W. : «Die Bestimmung

des Arbeiters wird nicht aufgehoben, sondern auf alle Menschen ausgedehnt»
(591). - Die «Weibergemeinschaft» ist das «ausgesprochene Geheimnis dieses noch

ganz rohen und gedankenlosen Kommunismus» (ebd.).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 83

Selbstbetätigung als Selbstbestätigung, universelle, freie Tätigkeit ist
jetzt möglich, denn jede Bestimmtheit des Menschen ist nicht nur dem

Wesen, sondern auch der Existenz nach Selbstbestimmung des Menschen,
alles Gegenständliche ist seine Gegenständlichkeit.

VII. Freiheit als «positive Macht»

(Heilige Familie und Deutsche Ideologie)

7. Die Änderung des Bereichs der Aussage

Eine genaue Analyse der Entwicklung des Marxschen Denkens von
den «Pariser Manuskripten» zur «Deutschen Ideologie» kann hier nicht
vorgenommen werden 74. Die zwischen beiden Arbeiten liegenden «Heilige
Familie» und «Thesen über Feuerbach» zeigen in ihrer Vermittlung nach
beiden Seiten hin, daß kein «Bruch» in seiner Denkentwicklung vorliegt,
wohl aber eine Verschiebung des Aussagebereiches und -horizontes 75.

In den deutsch-französischen Jahrbüchern hatte Marx die «Denunziation»

als Aufgabe der Philosophie formuliert76. Jetzt vollzieht er diese

an den Junghegelianern 77. Der Gebrauch von «Bewußtsein» mag dies

verdeutlichen. In den «Pariser Manuskripten» trat «Bewußtsein» in
zweifacher Bedeutung auf: einmal als Fürsichsein, als Zu-sich-selbst-Verhalten

des Menschen, zum anderen als empirisch-psychologisches
Bewußtsein. Jetzt unterstellt Marx polemisch allen Aussagen der Junghegelianer

diese zweite Bedeutung (3/19 f. 84 f. 111). Auf diese Bedeutung
beschränkt ist aber Bewußtsein nur noch als Produkt und abhängige

74 Vgl. dazu Bekker, a.a.O., S. 90-99; Popitz, a.a.O., S. 166 ff.; Friedrich,

a. a. O., S. 143-198.
75 Den inneren Bezug zwischen «Heiliger Familie» und «Pariser Manuskripten»

zeigt z. B. der folgende Text aus der «Heiligen Familie» offenkundig: «... der Gegenstand

als Sein für den Menschen, als gegenständliches Sein des Menschen, zugleich
das Dasein des Menschen für den anderen Menschen, seine menschliche Beziehung
zum anderen Menschen, das gesellschaftliche Verhalten des Menschen zum Menschen»
(712 f.). - Andererseits beruft sich Marx in der «Deutschen Ideologie» vielfach positiv

auf die «Heilige Familie» (3/34. 82 f. 85. 87. 89. 91-98. 132. 193. 250. 252. 382*.
519). - Zu den «Thesen über Feuerbach» vgl. die ausführlichen Interpretationen
von E. Bloch (Keim und Grundlinie. Zu den elf Thesen von Marx über Feuerbach,
DZfPh 1 [1953] 237-261) und Rotenstreich (a. a. O., 338-360. 482-510).

76 Siehe oben S. 74.
77 Dies besagt nicht eine erst jetzt erfolgte kritische Absetzung von diesen.

Vielmehr war die Kritik an ihnen schon in der Dissertation und ihren Vorarbeiten
enthalten (vgl. oben S. 59 u. Anm. 37).



84 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

- wenn auch integrale - Funktion der realen Welt zu fassen (3/26. 28.

232. 234. 363). Bewußtsein kann so nicht mehr mit Freiheit gleichgesetzt
werden. Damit wird aber jetzt auch die Freiheit vorzugsweise im
Hinblick auf ihre «materiellen Bedingungen» betrachtet:

«Der erste Satz des profanen Sozialismus verwirft die Emanzipation in
der bloßen Theorie als eine Illusion und verlangt für die wirkliche Freiheit,

außer dem idealistischen 'Willen', noch sehr handgreifliche, sehr
materielle Bedingungen» (779).

Der Mensch ist, was er ist, durch die materiellen Verhältnisse, in denen

er steht (3/21). Nicht mehr und nicht weniger. Von «Entmenschung»,

von «Selbstentfremdung» zu reden, ist Unsinn (3/262 f. 415. 417). Denn
das würde heißen, daß das Resultat des Geschichtsprozesses, das wahre
Wesen des Menschen oder der wahre Mensch, als Subjekt oder als

treibende Kraft dem Geschichtsprozeß zugrundeliege (3/38. 69. 75. 98). Der
Mensch ist borniert, einseitig, wenn dies seine materiellen Verhältnisse
sind. Er ist in sich zerrissen - und hat auch ein Bewußtsein davon oder
doch zumindest ein widersprüchliches Bewußtsein -, wenn die
Produktionsverhältnisse es sind (3/25*. 69. 72. 417). Und mehr ist er nicht.

2. Idealistisches und materialistisches Verständnis von Freiheit

Marx stellt der «spiritualistischen Freiheit, die sich auch in den Ketten
einbildet, frei zu sein»78, die wirkliche Freiheit» entgegen (779). Im
ersteren Sinne wird Freiheit als «Lossein» verstanden, im zweiten als

«Macht» 79.

«Die Freiheit ist von den Philosophen bisher in doppelter Weise bestimmt
worden; einerseits als Macht, als Herrschaft über die Umstände und
Verhältnisse, in denen ein Individuum lebt, - von allen Materialisten;

78 Es ist dies für Marx die Freiheit, die das Christentum gebracht hat
(3/283. 286).

79 Marx verweist im Zusammenhang damit auch auf Hegel: «...so mag er
[Stirner] sich bei Hegel über die negative und positive Freiheit Rats erholen. Als
deutscher Kleinbürger mag er sich an der Schlußbemerkung dieses Kapitels
delektieren» (3/287). - Marx denkt wahrscheinlich entweder an den § 5 (und Zusatz) der
Hegeischen Rechtsphilosophie (Grundlinien der Philosophie des Rechts, hrsg. v.
H. Glockner, Stuttgart 31952, S. 54 ff.) oder an den Zusatz zu § 158 der Enzyklopädie

(System der Philosophie. Erster Teil. Die Logik, hrsg. v. H. Glockner, Stuttgart

31955, S. 348 f.), je nachdem der deutsche Kleinbürger sich an den Schrecken
der französischen Revolution delektieren soll oder daran, sich als «schlechthin
bestimmt durch die absolute Idee zu wissen» (a. a. O., S. 349). — In der ersten Stelle
ist terminologisch nur von der «negativen Freiheit», in der zweiten nur von der
«positiven Freiheit» die Rede.



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 85

andrerseits als Selbstbestimmung, Lossein von der wirklichen Welt, als
bloß imaginäre Freiheit des Geistes - von allen Idealisten, besonders
den deutschen» (3/282* - im Manuskript gestrichen).

Marx rechnet sich in seinem Freiheitsverständnis eindeutig zu den
«Materialisten» 80. Er wendet sich gegen die abstrakte Kategorie «Freiheit»

(3/285), gegen die «Freiheit des Menschen» (3/286 f.), «Freiheit als solche»

(3/287), «unbedingte, voraussetzungslose Freiheit» (3/446). Denn damit
wird die Freiheit, da ihr der konkrete Bezug und damit Inhalt fehlt,
rein negativ als «Freisein von Etwas», als «Lossein», als «Freiwerden von
einer Schranke» (3/283. 285 ff.) verstanden 81. Demgegenüber betont Marx
die Freiheit als «Macht». Aber auch dies nicht als eine allgemeine
formelle Bestimmung der Freiheit, denn dann wäre die Macht inhaltslos
und somit Willkür 82. Es geht ihm um den empirischen Menschen, das

bestimmte Individuum 83, das jeweils zu etwas Bestimmtem Macht hat.
Der Umkreis der jeweiligen Macht aber hängt nicht von den Vorstellungen

des Menschen darüber ab. Dies anzunehmen, wie Stirner es tut,
ist «reiner Unsinn»:

«Er bildet sich ein, die Menschen hätten sich bisher immer einen Begriff
vom Menschen gemacht und sich dann so weit befreit, als nötig war,
um diesen Begriff in sich zu verwirklichen; das jedesmalige Maß der
Freiheit, das sie errungen, sei durch ihre jedesmalige Vorstellung vom
Ideal des Menschen bestimmt worden» (3/417).

Die jeweilige Reichweite der Macht der Individuen, ihre jeweilige Freiheit,

wird in Wirklichkeit von den existierenden Produktivkräften
«vorgeschrieben» (ebd.). Die «Weltlage» der Individuen ist die wirkliche Vor-

80 In der «Heiligen Familie» drückte Marx sich noch sehr vorsichtig aus. Er
spricht dort von dem Freiheitsverständnis einer Richtung des französischen
Materialismus, die von Locke herkommt und direkt im Sozialismus mündet (820. 827) :

«Wenn der Mensch unfrei im materialistischen Sinne, d. h. frei ist, nicht durch die
negative Kraft, dies und jenes zu meiden, sondern durch die positive Macht, seine
wahre Individualität geltend zu machen Wenn der Mensch von den Umständen
gebildet wird, so muß man die Umstände menschlich bilden» (827 f). - Und Marx
fügt hinzu : « Diese und ähnliche Sätze findet man fast wörtlich selbst in den ältesten
französischen Materialisten. Es ist hier nicht der Ort, sie zu beurteilen» (828).

81 Es sind dies die Vorstellungen der deutschen Kleinbürger, die damit ihre
Ohnmacht für Macht erklären wollen (3/287. 293. 295 f.).

82 «Idealistischer Wille» oder «Willkür» meint den von dem materiellen Leben
der Individuen unabhängigen Willen. Er existiert nur in der «Einbildung des
Ideologen» (3/311 f.).

83 Marx gebraucht in der «Deutschen Ideologie» häufig «Individuum» statt
«Mensch». Er will damit betonen, daß er den konkret existierenden Menschen meint
und diesen nicht an einer vorgängigen Vorstellung «Mensch» mißt.



86 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

aussetzung ihrer Freiheit (3/420). Ein «bestimmter historischer Akt der

Selbstbefreiung» geschieht immer dann, wenn durch eine «positive
Entwicklung der Produktivkraft» neue wirkliche Bedürfnisse entstehen, die
ihre Befriedigung fordern. Ihre Befriedigung ist die Betätigung eines bisher

nur als Anlage existierenden Vermögens als wirklicher Macht oder die

Vergrößerung einer bereits bestehenden Macht. Die Macht der Individuen

wird ausgedehnt. In dieser Ausdehnung werden wirkliche Schranken

niedergerissen. Aber dieses «Abstreifen der Schranke» ist als solches

«bloß eine Folge der neuen Machtschöpfung» und nicht deren Voraussetzung

(3/285 ff.).
Marx ist es damit gelungen, beide Weisen des Freiheitsverständnisses

miteinander zu vereinen. Die «Freiheit von Etwas» ist ein Moment der

«Freiheit zu Etwas». Ich komme von einer Schranke, von einer äußeren
Bestimmtheit nur dadurch los, indem ich sie überwinde und übersteige,
und nicht, indem ich mich von ihr auf mich selbst zurückwende.

Der Mensch ist nicht in dem Sinne frei, daß er unabhängig von seinen

materiellen Verhältnissen wählen und entscheiden kann, sondern in dem

Sinne, daß er durch sein Produzieren seine materiellen Verhältnisse selbst

bestimmt und so mittelbar auch sein Wählen und Entscheiden 84.

3. Die Freiheit des Individuums in der naturwüchsigen Gesellschaft

Bezüglich der Individualität der Individuen unterscheidet Marx in
der bisherigen Geschichte gewöhnlich zwei Stufen: das Individuum der

vorkapitalistischen Gesellschaft, das in persönlicher Abhängigkeit steht,
und das Individuum in der kapitalistischen Gesellschaft, das zwar
persönlich unabhängig, dafür jedoch unter sachliche Gewalten subsumiert ist.

In der ständischen Ordnung bildet die Zugehörigkeit zu einem
bestimmten Stand für das Individuum «eine von seiner Individualität
unzertrennliche Qualität» (3/76). Es gibt daher keinen Unterschied zwischen
dem persönlichen und dem Klassenindividuum. Das Individuum wurzelt
noch ganz in einem vorgegebenen «naturwüchsigen Gemeinwesen» (3/62).

Jede sachliche Gewalt erscheint als persönliche Gewalt, als die Gewalt
eines anderen Standes. Auch die Funktionen des gemeinschaftlichen
Interesses werden durch einen besonderen Stand wahrgenommen, als

84 Vgl. zu dem Problem der vermittelten Determination bzw. der vermittelten
Freiheit G. Meyer OP, Philosophische Voraussetzungen der Moraltheorie von
K. Marx in: Sein und Ethos, hrsg. von P. Engelhardt OP, Mainz 1963, S. 405-438.



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 87

dessen gleichzeitiges Sonderinteresse es eine gewisse Selbständigkeit und
Macht gewinnt (3/34. 62). Das Individuum ist also vollständig in eine

naturwüchsige Ordnung eingeordnet und empfindet diese Bedingtheit
auch solange als eine «organische», solange keine «materiellen
Lebenskollisionen» eintreten (3/71). Von einer Freiheit des Individuums als

Macht über die Verhältnisse, in denen es steht, kann hier keine Rede

sein. «Naturwüchsig» besagt ja gerade eine unmittelbare, unvermittelte
und darum unübersteigbare Bestimmung und Schranke 85.

Mit der Erweiterung der Produktivkräfte setzt eine ständig anwachsende

Zerstörung der naturwüchsigen Bindungen auf jedem Gebiet ein.

Mit der Beseitigung von Schranken, die von der Natur ursprünglich der

Produktion entgegengesetzt wurden, fallen auch die naturwüchsigen
Gemeinschaften dem Zerfall anheim (3/60. 62. 66 f.). Die Folge ist, daß jetzt
«die Produktivkräfte als ganz unabhängig und losgerissen von den
Individuen als eine eigne Welt neben den Individuen» erscheinen (3/67).
Zwar ist diese «Konsolidation» des «eignen Produkts zu einer sachlichen

Gewalt» über die Menschen ein Kennzeichen der gesamten bisherigen
geschichtlichen Entwicklung, sie gelangt jedoch erst in der großen
Industrie zur vollen Ausprägung (3/33; vgl. 37. 67. 74). Die Naturwüchsigkeit

des Zusammenwirkens ist der Grund dafür, daß die Mächte, die

durch das «Aufeinander-Wirken der Menschen » erzeugt werden, als fremde
Gewalten erscheinen, die sowohl vom einzelnen als auch von der Gesamtheit

der Menschen unabhängig sind (3/34. 37. 228).

Mit dieser Verselbständigung der Welt der Produktivkräfte ist die

«Verselbständigung der persönlichen Verhältnisse und Beziehungen der

Individuen» verbunden, deren Struktur vom Verhältnis der Individuen
zu den Produktivkräften bestimmt wird (3/227 f.). Das praktische
persönliche Verhalten des Individuums tritt ihm wie eine fremde
unabhängige Macht gegenüber, auf die es keinen Einfluß hat (ebd.). Das Gleiche

gilt auch für die Gedanken und Ideen des Individuums, weshalb es leicht
der Illusion unterliegt, daß diese das Bestimmende in dieser Welt sind

(3/116. 347).
Dies alles aber sind nur besondere Erscheinungsformen davon, daß

das Individuum unter den kapitalistischen «Weltverhältnissen» es «nur
zu einer einseitigen, verkrüppelten Entwicklung» bringt (3/245 f. 422).

Marx entwickelt diesen Zustand an der Triebstruktur des Menschen.

85 Damit ist nichts gegen seine geschichtliche Vermittlung und seine geschichtliche

Ubersteigbarkeit gesagt. Vgl. die folgenden Ausführungen.



88 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

Die «materiellen Umstände» im Kapitalismus erlauben weder eine

normale Befriedigung der Bedürfnisse noch eine allseitige Entwicklung
aller Begierden und Leidenschaften (3/237 f. 238*. 245 f.). Beides bewirkt
aber, daß die Begierden und Leidenschaften «fix» werden, d. h. daß sie

zur ausschließlichen Macht über uns werden und unser Denken und
Handeln bestimmen 86. Hindern z. B. die weltlichen Verhältnisse daran,
daß der Magen befriedigt wird, so wird der Magen zum Herrn über
das Individuum, die Begierde des Essens zur fixen Begierde und der
Gedanke an das Essen zur fixen Idee (3/239). Ähnlich wird eine Leidenschaft

zur «fremden Macht», wenn sie nur auf Kosten aller anderen

befriedigt werden kann, weil die WeltVerhältnisse es nicht anders
zulassen (3/245 f.; vgl. 238*).

Die allseitige und damit freie Entfaltung des Individuums ist unter
diesen Umständen unmöglich (3/245). Es gibt im Kapitalismus keine

«persönliche Freiheit» des Individuums.

«In den bisherigen Surrogaten der Gemeinschaft, im Staat usw. existierte
die persönliche Freiheit nur für die in den Verhältnissen der herrschenden
Klasse entwickelten Individuen und nur, insofern sie Individuen dieser
Klasse waren» (3/74).

Das Individuum als Individuum besitzt keine Freiheit. Spricht man von
der Freiheit des «Durchschnittsindividuums» oder des « Klassenmitglieds»,
so meint man damit das «Recht, innerhalb gewisser Bedingungen ungestört

der Zufälligkeit sich erfreuen zu dürfen» (3/75). Dieses Recht aber
hat mit Freiheit im eigentlichen Sinne nichts gemein, denn es bedeutet
in Wahrheit eine «Erdrückung der Individualität» (3/434). Denn was dem

Individuum «zufällt», steht nicht in seiner Macht und unter seiner
Kontrolle. Da die «Zufälligkeit der Lebensbedingungen» sich erst mit dem

Heraustreten der Individuen aus dem Stand herausbildet, sind die
Individuen unter diesem Gesichtspunkt im Kapitalismus eigentlich unfreier
als früher, denn je größer der Bereich der Zufälligkeit ist, desto begrenzter
ist der Bereich, in dem sich die wahre Individualität des Individuum
geltend machen kann, desto beschränkter ist die bewußte Kontrolle über

86 «Ob eine Begierde fix wird oder nicht, d. h. ob sie zur ausschließlichen
[Macht über uns wird], wodurch indes ein [weiterer Fortschritt nicht aus]geschlossen
ist, das hängt davon ab, ob die materiellen Umstände, die 'schlechten' weltlichen
Verhältnisse erlauben, diese Begierde normal zu befriedigen und andererseits eine
Gesamtheit von Begierden zu entwickeln» (3/237). - Marx lehnt zwar den Ausdruck
«fix» als unpassend ab, weil jede Begierde und das ihr zugrundeliegende Bedürfnis
schon durch «ihre bloße Existenz etwas 'Fixes'» ist, behält diesen Stirnerschen
Ausdruck aber dennoch bei (3/238*).



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 89

die Existenzbedingungen, die materialistisch verstandene Freiheit (3/76;
vgl. 71). Die Entwurzelung der Menschen aus den sie bisher tragenden
«Banden» steigert sich im Proletariat dahin, daß die «eigne
Lebensbedingung, die Arbeit, und damit sämtliche Lebensbedingungen der
heutigen Gesellschaft... zu etwas Zufälligem geworden» sind (3/77; vgl. 67 f.).

4. Die Freiheit des Individuums im Kommunismus

In der kommunistischen Gesellschaft ist das Verhältnis des Menschen

zum Produktionsprozeß dem jetzigen genau entgegengesetzt. Dieser, der

aus dem Zusammenwirken der Menschen hervorgeht, unterliegt der «Kontrolle

und bewußten Beherrschung» durch die Menschen, während er bisher

diesen als fremde Macht entgegengetreten ist und sie beherrscht hat
(3/37; vgl. 75). Die Produkte des Verkehrs der Menschen bleiben völlig
ihrer Gewalt unterworfen, während sie bisher sich deren Zugriff entzogen
(3/35. 70 f.). Damit vollzieht sich die zukünftige Geschichte im Stadium
des Kommunismus nicht mehr «naturwüchsig», sondern gemäß der
bewußten Gestaltung der Existenzbedingungen durch die Individuen (3/75).

Auf Grund der schon im Kapitalismus herangebildeten Totalität der
Produktivkräfte und der Kontrolle der Individuen über den
«Weltanstoß» d. h. über die materiellen Bedingungen, geschieht eine «allseitige
Verwirklichung des Individuums» (3/273; vgl. 247*).

Das bedeutet einmal die «Entwicklung einer Totalität von
Fähigkeiten» (3/68). Es gibt dann nicht mehr eine «exklusive Konzentration
des künstlerischen Talents in einzelnen» (3/378; vgl. 379), sondern jeder
Mensch wird zu allem befähigt sein (3/424). Zum anderen bedeutet dies

aber auch die Entwicklung einer Totalität von Bedürfnissen (3/237 f.
245 f.) und deren «normale, d. h. nur durch die Bedürfnisse selbst

beschränkte, Befriedigung» (3/238*).
Diesen voll entwickelten Individuen kommt die Freiheit im eigentlichen

Sinne zu, sie sind wahrhaft frei, denn sie haben Macht sowohl über
ihre Existenzbedingungen als auch über sich selbst, über ihre Begierden
und Triebe.

Als Mitglied der Gesellschaft haben sie ihre eigenen Existenzbedingungen

unter Kontrolle. Und zwar hat das Individuum an dieser
Kontrolle unmittelbaren Anteil, weil die Gesellschaft nicht mehr in Klassen

zerfällt, sondern unmittelbar eine Vereinigung der Individuen als
Individuen bildet. Es gründet dies darin, daß beim totalen Individuum
Sonderinteresse und gemeinschaftliches Interesse nicht mehr in Gegen-



90 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

satz zueinander stehen, sondern zusammenfallen (3/74 f. 194. 229). Die
Individuen erlangen also ihre Freiheit, d. h. ihre Macht über die
Verhältnisse, unmittelbar «in und durch ihre Assoziation» (3/74) 87. Vermittelt

durch diese Macht über die eigenen Existenzbedingungen kann sich
das ganze Individuum frei entwickeln 88. Es hat Macht über sich selbst,
es ist selbsttätig:

«Erst auf dieser Stufe fällt die Selbstbetätigung mit dem materiellen
Leben zusammen, was der Entwicklung der Individuen zu totalen
Individuen und der Abstreifung aller Naturwüchsigkeit entspricht; und
dann entspricht sich die Verwandlung der Arbeit in Selbstbetätigung
und die Verwandlung des bisherigen Verkehrs in den Verkehr der
Individuen als solcher» (3/68; vgl. 67. 206).

Damit verschwindet auch der ideologische Charakter des Bewußtseins.
Die Gedanken und Ideen verselbständigen sich nicht mehr gegenüber den

Individuen, weil die Voraussetzung dafür, die Verselbständigung der

gesellschaftlichen Verhältnisse, nicht mehr vorhanden ist. Sie verfälschen
auch nicht mehr die Wirklichkeit, denn erstens ist auf Grund der Totalität

der realen Beziehungen des Individuums nicht mehr eine nur
beschränkte, sondern eine totale und damit adäquate Wiedergabe der
Wirklichkeit möglich, zweitens hat das Bewußtsein nicht mehr die Interessen
einer herrschenden Klasse wahrzunehmen 89. Durch dieses freie
Verhältnis des Menschen zu sich selbst ändert sich auch seine Triebstruktur.
Läßt sich über diese Veränderung im einzelnen im voraus auch noch

87 Im Zusammenhang mit dem Wegfall der Klassen fällt auch der
«ideologische Überbau» weg, der die Aufgabe hatte, wenigstens durch illusorische
Gemeinschaftlichkeit die egoistischen Individuen zusammenzuhalten. So wird die
politische Gewalt des Staates nicht mehr benötigt, weil es keine herrschende Klasse
mehr gibt, deren Interesse er durchzusetzen hätte (3/364; vgl. 33 f. 48. 50. 54. 70.
311 f. 339 f.).

88 3/238*. 273. 424 f..; vgl. 70, 247*. 273. 527.
89 Der Funktionscharakter der Bewußtseinsinhalte gründet darin, daß es nur

den «Geist der wirklichen, materiell bedingten Individuen» gibt und nicht noch
einen «aparten Geist» (3/25*; vgl. 26 f. 30 f. 38. 40. 43. 167. 232. 234. 363. 468).
Dieser Funktionscharakter als solcher bedeutet aber für Marx noch nicht «Ideologie».

Diese ist für ihn vielmehr nur jenes Bewußtsein, das seinen eigenen
Funktionscharakter verkennt und die wirklichen Verhältnisse als Funktionen seiner
selbst ansieht (3/14*. 39. 41. 47 ff. 69. 113. 167. 312). Diese ideologische Sicht kann
in Umbruchzeiten zur «bewußten Illusion», zur «absichtlichen Heuchelei» absinken
(3/274). - Ein Hinweis darauf, daß die Marxsche Theorie dem Menschen nicht die
persönliche Verantwortung abspricht (vgl. Meyer, a. a. O.). Vgl. D. Eickelschulte,
Ideologienbildung und Ideologiekritik, in: Gesetzfragen des Glaubens, hrsg. von
F. Rauh und Ch. Hörgl, Einsiedeln 1967.



Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx 91

nichts sagen (3/238*), so doch im allgemeinen, daß «Moral» überflüssig
wird 90. So ist z. B. das Moralgebot der «Selbstbeherrschung» nicht mehr

notwendig, da alle Begierden und die ihnen zugrundeliegenden Bedürfnisse

befriedigt werden (3/238). Ganz allgemein unterscheidet Marx
zwischen Begierden, die «unter allen Verhältnissen existieren und nur der
Form und Richtung nach von verschiedenen Verhältnissen geändert
werden», und solchen, die «ihren Ursprung nur einer bestimm [ten]
Gesellschaftsform, bestimmten Pro[duktions]- und Verkehrsbedingungen
verdanken» (3/238*). Aus dem Zusammenhang ergibt sich, daß nach Marx
Geschlechtstrieb und Nahrungstrieb zu jenen Begierden gehören, die
bleiben (ebd.).

Gerade der Hinweis auf den Geschlechtstrieb gibt die Möglichkeit
an die Hand, zu verstehen, warum Marx für die kommunistische Gesellschaft

die Aufhebung der Familie annimmt (3/29*). In der kommunistischen

Gesellschaft erfüllt die Familie keine soziale Funktion mehr, da die

Individuen sich unmittelbar als Individuen zur Gesellschaft zusammenschließen.

Ebenso verschwindet ihre wirtschaftliche Funktion, da es sie

weder als wirtschaftliche Einheit noch als private Hauswirtschaft geben
wird (ebd.). In gleicher Weise ist auch die moralische Funktion der
Familie erloschen, denn diese richtete sich auf die bornierte Entwicklung
des Geschlechtstriebs, während im Kommunismus wegen der normalen

Entwicklung des Geschlechtstriebs das Verhältnis von Mann und Frau
keinerlei institutionellen Charakters mehr bedarf 91. Der Geschlechtstrieb
ist nicht mehr eine Macht über den Menschen und bedarf daher auch
keiner Institution zu einer wenigstens äußerlichen Steuerung (3/238).

Die Freiheit des kommunistischen Individuums besteht in der totalen
Bejahung seiner selbst in jeder seiner Existenzbedingungen, nicht als ein

Zustand, sondern als ein keinen äußeren Schranken unterworfener
Lebensprozeß.

90 Mit «Moral» meint Marx nicht die christliche Moral. Diese ist als Hetero-
nomie von vornherein zurückgewiesen (1/13). Moral meint vielmehr die «reinen
Selbstbestimmungen des 'freien Willens'» (3/178), ist also im Kantischen Sinne zu
verstehen, den Marx auch ausdrücklich apostrophiert (ebd.). Indem die Moral nicht
sieht, daß der Wille immer durch materielle Produktionsverhältnisse bedingt und
bestimmt ist, bezeugt sie sich als Ideologie (ebd.). Ihre ideologische Funktion
besteht darin, die Existenzbedingungen der herrschenden Klasse den einzelnen
Individuen dieser Klasse und den Individuen der beherrschten Klasse als «Lebensnorm»
entgegenzuhalten (3/405).

91 Vgl. dazu T. Ramm, Die künftige Gesellschaftsordnung nach der Theorie
von Marx und Engels, in: Marxismusstudien, 2. Folge, Tübingen 1957, S. 108 f.



92 Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

5. Ausblick

In den ökonomischen Schriften geht es Marx darum, Möglichkeit
und Notwendigkeit dieser Freiheit des Menschen im Kommunismus, als

von den immanenten Gesetzen der Produktion gefordert, aufzuzeigen.
Wie weit durch diese Ausarbeitung die Vorstellung von diesem Reich der
Freiheit allseitiger Individuen nüchterner wird oder Akzentverlagerungen
erfährt, kann hier nicht mehr untersucht werden. Ein grundsätzlicher
Wandel liegt nicht vor92. Das Ethos, das Marx bis zum Ende beseelte93,

ist das Ringen um den Nachweis, daß die Menschheitsentwicklung sich

notwendig auf eine Zukunft hinbewege, in der der einzelne Mensch - im
Gegensatz zu seiner Lage in der Gegenwart - wirklich «Subjekt» aller
Verhältnisse sei und damit als übergreifendes Moment dem allseitigen
Bedingungszusammenhang doch frei gegenüberstände. Um dieser Freiheit

willen wird auch der personale Gott des christlichen Glaubens
verneint. Es erhebt sich die Frage, ob nicht dadurch gerade die Ermög-
lichungsbedingung dieser Freiheit eliminiert wird 94.

92 Öfters wird ein Widerspruch zwischen den feudal-romantisch klingenden
Ausführungen der «Deutschen Ideologie» über die Freiheit in der zukünftigen
Gesellschaftsordnung (daß jeder gerade das tue, wozu er Lust habe: 3/33) und den
technokratisch klingenden des «Kapitals» (daß das Reich der Freiheit immer auf
dem Reich der Notwendigkeit aufbaue: 25/828) gesehen. Vgl. zur Interpretation
des letzteren bei Klages, a. a. O., S. 78-106. - Dabei wird übersehen, daß beides-
mal von dem neuen Menschen gesprochen wird, der nichts aus Willkür tut,
sondern aus sich heraus das Gesellschaftliche als sein Eigenes will und vollbringt.

93 Von diesem Ethos sprechen u. a. Rubel (a. a. O.) und Tucker (a. a. O.),
um damit Marx' Denken gegen eine wertfreie, positivistische Sicht der Wirklichkeit

abzugrenzen.
94 Vgl. Landgrebe, a. a. O., S. 61-65. Marx selbst würde wohl bei einem

solchen Vorhalt darauf verweisen, daß man damit die Neuheit des kommunistischen
Individuums nicht ernst nehmen und dieses mit den Kategorien des jetzigen messen
würde. Allein, können wir je anders als von diesem ausgehen? Klages verweist
darauf, daß Marx vom Individuum in der frühkapitalistischen Phase aus in die
Zukunft extrapoliere (a. a. O., S. 168 f.).


	Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

