Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Aspekte der Freiheit in den Fruhschriften von Karl Marx
Autor: Eickelschulte, Dietmar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIETMAR EICKELSCHULTE op

Aspekte der Freiheit

in den Frithschriften von Karl Marx *

Die Realisierung des vom deutschen Idealismus erarbeiteten Begriffs
der «konkreten Freiheit» war Motiv und zentrales Thema des Marxschen
Denkens von Marx’ Berliner Studentenzeit bis zu seinen letzten Lebens-
jahren im Londoner Exil 1. In dieser Hinsicht kann — trotz aller Differen-
zierung der einzelnen Perioden seines Schaffens — nicht von einem Bruch
im Denken von Marx gesprochen werden 2. Der frithe und der spite
Marx unterscheiden sich nicht in der Weise, daB sie addquat nur je in

* Diese Studie erscheint demnichst im Sammelwerk «Wille und Freiheit»
(Walberberger Studien, Philosophische Reihe), hrsg. von P. Engelhardt, Matthias
Griinewald-Verlag, Mainz.

! Es mag geniigen, hierzu auf folgende Autoren mit ihrer je verschiedenen
philosophischen Herkunft zu verweisen: K. BEKKER, Marx’ philosophische Ent-
wicklung. Sein Verhiltnis zu Hegel, Ziirich/New York 1940, S. 130; 1. FETSCHER,
Die Freiheit im Lichte des Marxismus-Leninismus, Bonn 1960; E. FromM, Das
Menschenbild bei Marx, Frankfurt/M. 1963, S. 64; L. LANDGREBE, Hegel und Marx,
in: Marxismusstudien, 1. Folge, Tiibingen 1954, S. 44 ff.; N. RoTENSTREICH, Marx’
Thesen iiber Feuerbach, ARSPh 39 (1950/51) 499; R. SANNWALD, Marx und die
Antike, Ziirich 1957, S. 150; R.-E. ScHuLrz, Geschichte und teleologisches System
bei Karl Marx, in: Wesen und Wirklichkeit des Menschen. Festschrift fiir H. PleB-
ner, Gottingen 1957, S. 157.

2 Man vergleiche z. B. die — untereinander wieder je verschiedenen — Thesen
von J.-Y. CarLvez SJ, Karl Marx. Darstellung und Kritik seines Denkens, Olten
und Freiburg 1964 ; M. FriepricH, Philosophie und Okonomie beim jungen Marx,
Berlin 1960; D. HENrIcH, Karl Marx als Schiiler Hegels in: Marxismus-Leninismus.
Geschichte und Gestalt. Universitidtstage 1961, Berlin 1961, S. 5-19; K. LOwWITH,
Max Weber und Karl Marx, in: Gesammelte Abhandlungen. Zur Kritik der ge-
schichtlichen Existenz, Stuttgart 1960, S. 1-67; M. RuBgeL, Karl Marx. Essai de
biographie intellectuelle, Paris 1957; R. Tucker, Karl Marx. Die Entwicklung
seines Denkens von der Philosophie zum Mythos, Miinchen 1963. — Diese Auswahl
erhebt nicht den Anspruch, reprasentativ zu sein.



48 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

sich selbst verstanden werden koénnen 3. Das Marxsche Denken fand im
«Kapital» seine Vollendung. Das Ganze des Marxschen Denkens muf3 so
den Hintergrund auch fiir eine Interpretation bieten, die sich — wie die
vorliegende — aus methodischen Griinden ausdriicklich nur auf die Friih-
schriften bezieht. AuBerdem: Jede einlinige Auslegung, die entweder die
Friihschriften nur von den Spitschriften her oder die Spatschriften nur
von den Friihschriften her meint verstehen zu konnen, fithrt zu Ver-
zeichnungen. Um zu verstehen, was Marx gemeint und gesagt hat, ist
eine gegenlidufige Auslegung notwendig, die sowohl die Friihschriften von
den Spitschriften her als auch zugleich die Spitschriften von den Friih-
schriften her interpretiert, weil die Entwicklung des Marxschen Denkens
als ein einheitlicher ProzeB zu fassen ist *.

3 Dieses Auseinanderfallen braucht man nicht rein zeitlich zu verstehen. Fir
R. DasrRENDORF, Philosophie und Soziologie bei Karl Marx. Marx-Kritik und ihre
Bedeutung heute, Geist und Tat 10 [1955] 68-74) befinden sich zwei Aussagereihen
von Marx bis zuletzt in einem «traurigen Gewirr» (a. a. O., S. 73), die von so ver-
schiedener wissenschaftslogischer Struktur sind, daB zwischen ihnen kein ‘sinn-
voller prinzipieller Zusammenhang’ besteht. Verbunden sind sie bei Marx nur durch
seinen ‘zweideutigen Begriff der Wissenschaft’. Die einen Aussagen betreffen seine
«systematisch-philosophische Konzeption» und sind der Kontrolle durch empirische
Daten entzogen, die anderen sind seine «sozialwissenschaftlichen Kategorien und
Annahmen», die sich durch Erfahrungstatsachen ‘verifizieren’ oder ‘falsifizieren’
lassen (ebd., S. 69).

4+ Vor der Reduzierung von Marx auf die Frithschriften muBte schon kurz
nach deren Veroffentlichung gewarnt werden (W. FALk, Hegels Freiheitsidee in der
Marx’schen Dialektik. ASwSp 68 [1933 I] 166 £.). In der gegenwirtigen Diskussion
scheint sich die ganzheitliche Betrachtungsweise, die sich von einer einseitigen Uber-
bewertung der Frithschriften distanziert, durchzusetzen. Vgl. vor allem FRIEDRICH,
a.a. 0., und A. ScamipT, Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Frank-
furt/M. 1962. — Auch unter den marxistischen Interpreten zeigen sich Bestrebungen,
sich von der entgegengesetzten Einlinigkeit freizumachen. Vgl. zu unserem Thema:
W. MULLER, Der marxistische Freiheitsbegriff, DZfPh 10 (1962) 481-502; bes. 492;
J. HorPER, Aspekte des marxistischen Freiheitsbegriffs und ihre Auspriagung beim
jungen Marx, DZ{Ph 11 (1963) 728-756; A. ScHAFF, Mensch und Geschichte — Das
Problem der Freiheit, Marxist. Bliatter 3. Jg. H. 2 (Mdrz/April 1965) 1-13. — Zum
Inhalt und zur Funktion des Freiheitsbegriffes in den Spatschriften von Marx vgl.
L. H. Kraces, Technischer Humanismus. Philosophie und Soziologie der Arbeit bei
Karl Marx, Stuttgart 1964. Dieser weist darauf hin, daB die Einheitlichkeit des
Marxschen Denkens erst durch die Herausgabe der «Grundrisse der Kritik der poli-
tischen Okonomie» (Moskau 1939/41; Berlin 1953) durchsichtig wurde (a. a. O.,
S. 2. 86. 110). — Gerade aber der in diesen abgedruckte Entwurf zu einer «Ein-
leitung» in die « Kritik der Politischen Okonomie» zeigt, daB die einseitige Inter-
pretation von den Spitschriften her sich auf Marx selbst berufen kann: «In der
Anatomie des Menschen ist ein Schliissel zur Anatomie des Affen. Die Andeutungen
auf Hohehres in den untergeordneten Tierarten kénnen dagegen nur verstanden
werden, wenn das Hohehre selbst schon bekannt ist» (Grundrisse, a.a. O., S. 26).



Aspekte der Freiheit in den Friihschriften von Karl Marx 49

Die Dynamik des Marxschen Denkens in dem Zeitraum der Friih-
schriften (Anfang 1839 bis Mitte 1846) verlangt, daB3 zumindest bei zen-
tralen Themen die Analyse genetisch und nicht systematisch vorgeht.
So wiirde eine systematische Darstellung der Aspekte der Freiheit als
eine unterschiedslose Zusammenstellung der verschiedenen Sichten igno-
rieren, daf3 die Aussagen iiber Freiheit jeweils in einem anderen Gesamt-
zusammenhang stehen. D. h. die Entwicklung des Marxschen Denkens
wiirde damit von vornherein und unausgewiesen als eine aufeinander-
folgende Beschiftigung mit verschiedenen Bereichen der Wirklichkeit
und damit als keine Entwicklung erklirt.

Die gestellte Aufgabe lautet: der Dynamik des Marxschen Denkens
in den Friithschriften im Hinblick darauf nachzugehen, wie sich in ihnen
Freiheit jeweils vordringlich zeigt. Das jeweilige Ganze, in dem die ein-
zelnen Aussagen stehen, kann dabei nur soweit erhellt werden, als es not-
wendig ist, um die Aspekte der Freiheit erblicken zu koénnen 3.

I. Der geschichtliche Ort des Marxschen Freiheitsverstindnisses

1. Das epochale und epigonale Zeitbewuftsein der Junghegelianer

Die Franzosische Revolution entziindete in Deutschland ein Feuer,
dem um die Jahrhundertwende auch alle die verfallen waren, die sich
spiter von ihr, erniichtert und skeptisch geworden, distanzierten. Fichte,
Schelling und Hegel gehorten ebenso dazu wie Herder, Schiller, Goethe
u. a. Es war das BewuBtsein, daB3 es ithrer Zeit vorbehalten war, die
menschliche Emanzipation zu vollziehen, den Menschen aus allen Fes-
seln, in die ihn Christentum und Staat geschlagen hatten, zu befreien °.

5 Hinsichtlich der in diesen Zeitraum fallenden Schriften und Manuskripte
von Marx sei auf die verschiedenen Arbeiten von M. RUBEL verwiesen: Biblio-
graphie des ceuvres de Karl Marx avec un appendice und Répertoire des ceuvres
de Friedrich Engels, Paris 1956; Supplément a la Bibliographie des ceuvres de Karl
Marx, Paris 1960; Les Cahiers de lecture de Karl Marx 1. 1840-1853, Int. Rev. of
Social History 2 (1957) 392-420. — Der enge Zusammenhang der Entwicklung des
Marxschen Denken mit biographischen Daten muf} in diesem Beitrag iibergangen
werden. Zum Problem einer Marx-Biographie vgl. P. Lupz in: H.-J. Lieber und
P. Ludz, Zur Situation der Marxforschung (mit Bibliographie), KfS 10 (1958) 453-458.

6 Dieses ZeitbewuBtsein ist in unserem Zusammenhang am besten dargestellt
worden von H. Poritz, Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichtsphilo-
sophie des jungen Marx, Basel 1953, S. 4-56. Vgl. bes. in bezug auf Hegel: J. RITTER,
Hegel und die Franzosische Revolution, Kéln u. Opladen 1957, S. 16-28; J. HABER-



50 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

Uberhoht wurde dieses BewuBtsein noch durch ein Pathos, das vom
Hegelschen Philosophieren ausstréomte. Die Welt war begriffen worden.
Alle ihre Gestalten waren lebendig geworden, denn als ihr Herzschlag
hatte sich das eine umfassende Prinzip ausgewiesen, der Weltgeist. Und
die Menschen waren sein Organ 7.

Marx war von all dem durchdrungen. Nicht umsonst ist auch fiir
ihn Prometheus, das Symbol dieses Denkens 8, «der vornehmste Heilige
und Mértyrer im philosophischen Kalender» (22) °. Eine Reflexion in den
Vorarbeiten zur Dissertation kennzeichnet seine Grundstimmung:

«Wem es nicht mehr Vergniigen macht, aus eigenen Mitteln die ganze
Welt zu bauen, Weltschdpfer zu sein, als in seiner eigenen Haut sich
ewig herumzutreiben, iiber den hat der Geist sein Anathema ausge-
sprochen, der ist mit dem Interdikt belegt, aber mit einem umge-
kehrten, er ist aus dem Tempel und dem ewigen Genul3 des Geistes
gestoBen und darauf hingewiesen, iiber seine eigene Privatseligkeit
Wiegenlieder zu singen und nachts von sich selber zu traumen» (A 122).

Dieses epochale BewuBtsein ist bei den Hegelschiilern in eigentiimlicher
Brechung zugleich epigonales BewuBtsein. Sie lebten in einer Zeit der
Restauration und Reaktion, die die sparlichen Spuren des Geistes der
Franzosischen Revolution auszutilgen suchte. Sie waren nicht beim Bau
des Hegelschen Weltgebdudes beteiligt, sondern bekamen dieses nur als
Erbe iibergeben 1°, Das Bemiihen, dieser Situation eine eigenstindige

Mas, Hegels Kritik der Franzosischen Revolution, in: Theorie und Praxis. Sozial-
philosophische Studien, Neuwied u. Berlin 1963, S. 89-107.

7 A.a. 0, S.41. 44-48.

8 Siehe unten S. 55.

9 Die Marxschen Friithschriften liegen vollstindig nur in der Marx-Engels-
Gesamtausgabe vor. Da diese aber gewohnlich nicht zuginglich ist, wurde — in an-
gegebener Reihenfolge — auf folgende Ausgaben zuriickgegriffen:

(1) Karl Marx, Frithe Schriften, Erster Band, hrsg. von H.-J. Lieber und
P. Furth, Darmstadt 1962 (zit. mit bloBer Seitenangabe).

(2) Karl Marx [ Friedrich ENGELs, Werke, Berlin 1956 ff. (zit. mit Bandzahl
und Seitenangabe).

(3) Karl Marx | Friedrich ENGELs, Historisch-kritische Gesamtausgabe, hrsg.
von D. Rjazanov. Erste Abteilung. Band I: Karl Marx, Werke und Schriften bis
Anfang 1844 nebst Briefen und Dokumenten, 2 Halbbidnde, Frankfurt/M. 1927
(zit. mit A bzw. A 2/ und Seitenangabe).

Hervorhebungen in Marx-Zitaten sind immer Hervorhebungen von Marx
selbst.

10 Poritz, a.a. 0., S. 4 1.; K. LowitH, Von Hegel zu Nietzsche. Der revolu-
tiondre Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts. Marx und Kierkegaard, Stuttgart
41958, S. 65-136.



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 51

weltgeschichtliche Bedeutung abzugewinnen, fithrte auf Grund der ver-
schiedenartigen Ergebnisse dieses Selbstverstindigungsprozesses zur
Trennung zwischen Jung- und Alt-, bzw. Links- und Rechtshegelianern 1.
Marx’ Dissertation «Uber die Differenz der demokritischen und epiku-
reischen Naturphilosophie» ist ganz von diesem Kampf um weltgeschicht-
liche Eigenstindigkeit erfiillt. Von dem, der das von Marx aufgestellte
Gesetz der Geschichte, das diese Eigenstindigkeit verbiirgen soll, be-
zweifelt, heit es:

«Wer diese geschichtliche Notwendigkeit nicht einsieht, der mu3 kon-
sequenterweise leugnen, daf3 iiberhaupt nach einer totalen Philosophie
noch Menschen leben kénnen, oder er mull die Dialektik des MaBes als
solche fiir die hochste Kategorie des sich wissenden Geistes halten und
mit einigen unserer falsch verstehenden Hegelianern behaupten, da@
die Mittelmdfigkeit die normale Erscheinung des absoluten Geistes ist;
aber eine MittelmédBigkeit, die sich fiir die reguldre Erscheinung des Ab-
soluten ausgibt, ist selbst ins MaBlose verfallen, ndmlich in eine mal-
lose Pritension» (103).

Bedenkt man dabei noch, daB sich fiir Marx der Philosoph in dem
allgemeinen Verhiltnis, das er der Welt und dem Gedanken zueinander
gibt, nur verobjektiviert, wie sich sein besonderes BewuBtsein zur realen
Welt verhilt (32), so zeigt sich schon hier: Im Zentrum seines Denkens
steht die Selbstbestimmung und Autonomie des Menschen. Thre Wahr-
heit und Wirklichkeit gilt es zu fassen.

2. Fretheit ber Hegel

Marx’ Entwicklung zeigt eine eigentiimliche Parallelitdt zu der He-
gels auf 2. Leben und Liebe sind auch fiir den jungen Marx zentrale Kate-
gorien des Wirklichen 13. Verstdndlich wird dies durch den EinfluB} der

11 H. Stuke, Philosophie der Tat. Studien zur Verwirklichung der Philosophie
bei den Junghegelianern und den Wahren Sozialisten, Stuttgart 1963, S. 31-82. Zur
Lage der Erforschung des Junghegelianismus vgl. FRIEDRICH, a. a. O., S. 15, Anm. 5;
D. Gron, Junghegelianer und noch kein Ende, Der Staat 3 (1964) 346-357.

12 Hinweise darauf finden sich bei E. THIER, Das Menschenbild des jungen
Marx, Gottingen 1957, S. 8 f.; SANNWALD, a. a. O., S. 44.

13 Vgl. P. C. Lupz, Religionskritik und utopische Revolution, in: Probleme
der Religionssoziologie (Sonderheft 6 der Ki{S), hrsg. v. D. Goldschmidt u. J. Matthes,
Koln u. Opladen 1962, S. 89 u. 108, Anm. 14. — Zum jungen Hegel vgl. L. LAND-
GREBE, Das Problem der Dialektik, in: Marxismusstudien, 3. Folge, Tiibingen 1960,
S.16-42. — Zur ‘Liebe’ bei Marx vgl. 97 f.; A. 138 (Dissertation); 116 (Pressefrei-
heit); 592 {. (Pariser Manuskripte); als spites Zeugnis: Brief an Jenny Marx vom
21.VI.1856: «Aber die Liebe nicht zum Feuerbachschen Stoffwechsel, nicht zum



52 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

Romantiker und Schellings in der ersten Periode seines Denkens 1*. Hegels
sog. theologische Friihschriften kannte er nicht. Es liegt bei Marx ein
eigenartiger Riickgriff auf Positionen vor Hegel vor, der zugleich aber
im Horizont des Hegelschen Denkens verbleibt 1°. Ein Geschehen, dessen
philosophiegeschichtliche Notwendigkeit Marx in seiner Dissertation zu
begriinden sucht 6.

Durch die Verlegung der Freiheit in den Bereich des mundus intelli-
gibilis bei Kant war das Problem, Freiheit als Leerstelle zwischen Deter-
minationen und Motivationen aufzuweisen, grundsitzlich eliminiert.
Freiheit ist die Autonomie des Menschen, die ihm zukommt, soweit er
dem Bereich des mundus intelligibilis angehort. Soweit er aber dem
mundus sensibilis angehért, ist er durch Heteronomie bestimmt. Der
deutsche Idealismus ist das Bemiihen, beides miteinander zu vermitteln?.

Proletariat, sondern die Liebe zum Liebchen und namentlich zur Dirne, macht
den Mann wieder zum Mann» (29/535).

4 Hinweise auf diese Abhdngigkeit geben BECKER, a.a.O., S.101f.,, und
SANNWALD, a.a. O., S. 101. 138 f. — Daf3 der nur einmalige Hinweis auf ein Schel-
ling-Studium (14) und die nur sehr seltene Erwiahnung Schellings (14. 74. 189. 780.
856; A 2/316 1.; 3/117. 175. 479) nicht eine fliichtige Kenntnis Schellings beinhalten,
zeigen eine Anmerkung in der Dissertation (74) und der Brief an L. Feuerbach vom
3. Okt. 1843 (27/419 ff.). — Die Kenntnis der Romantiker bezeugt ein Brief an
A. Ruge vom 27. April 1842, in dem er diesem mitteilt, dal er mit dem Aufsatz
‘iiber die Romantiker’ beinahe fertig sei (27/402; vgl. Brief vom 20. Marz: 27/401),
der nie erschien und sich auch nicht in den nachgelassenen Manuskripten fand. —
G. M.-M. CoTTIER meint die romantischen Einfliisse bei Marx schon durch die starke
Bedeutung der Kategorie des Lebens in Hegels Phadnomenologie des Geistes und
Rechtsphilosophie selbst gegeben zu sehen: L’image romantique de la vie et la
conception marxiste de I'histoire, in: Du romantisme au marxisme, Paris 1961,
S. 13-30; La philosophie hégélienne de I'’Etat et sa critique par Karl Marx, a. a. O.,
S. 31-70.

15 Dies trifft auch auf die anderen Junghegelianer zu. Vgl. SANNWALD, a. a. O.,
S. 62. 160.

16 Vor ihm tat dies schon sein Freund Karl Friedrich K6ppEN in dem Marx
gewidmeten Werk: Friedrich der GroBe und seine Widersacher, Leipzig 1840. Zu
den Beziehungen zwischen Marx und Koéppen vgl. H. Hirscha, Karl Friedrich
Koppen, der intimste Berliner Freund Marxens, in: Denker und Kampfer, Gesam-
melte Beitrdge zur Geschichte der Arbeiterbewegung, Frankfurt/M. 1955, S. 19-81;
A. Cornu, Karl Marx und Friedrich Engels. Leben und Werk, Bd. 1: 1818-1844,
Berlin 1954, S. 156-159; K. BockmiuL, Leiblichkeit und Gesellschaft. Studien zur
Religionskritik und Anthropologie im Frithwerk von Ludwig Feuerbach und Karl
Marx, Go6ttingen 1961, S. 113.

17 Zu der Eigenart der ‘Vermittlung’ bei Kant vgl. K.-H. VOLKMANN-SCHLUCK,
Vom Wesen der Freiheit, Tijd. v. Phil. 18 (1956) 225-238; D. LENFERS, Kants Weg
von der Teleologie zur Theologie. Interpretationen zu Kants Kritik der Urteilskraft,
Diss. Koln 1965, S. 77-84.



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 53

Hegel gelingt es, beides als Momente einer Totalitdt zu begreifen, von
denen die Autonomie das tibergreifende Moment ist 8. Freiheit ist so bei
Hegel gleichbedeutend mit Totalitdt, damit aber zugleich auch mit Iden-
titit und Negativitit 1°. Freiheit tritt dann auf, wenn sich die unmittel-
bare Heteronomie der Welt — ihre Positivitit in Staat und Religion — als
Setzung der Autonomie des Geistes erweist 2°. Dieser transzendentale
Vermittlungsprozel3 aber vollzieht sich in der Geschichte 2!. Freiheit gibt
es nur als Resultat und nicht als unvermittelte Voraussetzung ??. Sie
kann es nicht fiir ein einzelnes Ich geben, sondern nur fiir ein Wir 23,

18 Vgl. BECKER, a. a. O., S. 13; Lupz, a. a. O., S. 89; RITTER, a. a. O., S. 19-22,
Auch die Hegelsche Philosophie ist als eine « Philosophie der Freiheit» anzusprechen.
Ihr Grundproblem ist «die umfassende wissenschaftliche Erkenntnis der Freiheit
in allen ihren Erscheinungsformen und in allen ihren Verhiltnissen, im Verhiltnis
also des Menschen zu Gott, des Menschen zu Staat und Gesellschaft, des Menschen
zum Menschen und auch im Verhéltnis des Menschen zu sich selbst» (W. SEEBERGER,
Hegel oder die Entwicklung des Geistes zur Freiheit, Stuttgart 1961, S. 37).

19 «Das Wesen des Geistes ist deswegen formell die Freiheit, die absolute
Negativitit des Begriffes als Identitit mit sich» (Enzyklopddie § 382, hrsg. von
FE. Nicolin u. O. Péggeler [= Enz.], Hamburg 61959, S. 313 f.). Vgl. Grundlinien
der Philosophie des Rechts [= Rph] § 7, hrsg. v. J. Hoffmeister, Hamburg 21955,
S. 32. — Identitét ist hier aber nicht als leere Mit-sich-selbst-Gleichheit zu verstehen,
sondern als Mit-sich-Zusammengehen vom anderen her: Des Geistes «Freiheit
besteht nicht in einem ruhenden Sein, sondern in einer bestindigen Negation
dessen, was die Freiheit aufzuheben droht» (Die Vernunft in der Geschichte, hrsg.
v. J. Hoffmeister [= ViG], Hamburg 51955, S. 55). — Zur Freiheit als Totalitdt vgl.
Lupz, a.a. 0.

20 Diese Uberwindung der Positivitit beschiftigte den jungen Hegel sehr stark.
Zu seiner unterschiedlichen Deutung vgl. LANDGREBE, a.a. O.; G. ROHRMOSER,
Subjektivitdt und Verdinglichung. Theologie und Gesellschaft im Denken des jungen
Hegel, Giitersloh 1961, und G. LukAcs, Der junge Hegel und die Probleme der
kapitalistischen Gesellschaft, Berlin 1954,

2t Uber seine Intentionen bei der Vorlesung iiber die Philosophie der Welt-
geschichte dullert sich Hegel an deren SchluB: «Die Absicht war, zu zeigen, da@3
die ganze Weltgeschichte nichts ist als die Verwirklichung des Geistes und damit
die Entwicklung des Begriffs der Freiheit, und dall der Staat die weltliche Verwirk-
lichung der Freiheit ist ... Die Philosophie hat es nur mit dem Glanze der Idee zu
tun, die sich in der Weltgeschichte spiegelt. Aus dem UberdruB an den Bewegungen
der unmittelbaren Leidenschaften in der Wirklichkeit macht sich die Philosophie
zu der Betrachtung heraus; ihr Interesse ist, den Entwicklungsgang der sich ver-
wirklichenden Idee zu erkennen, und zwar der Idee der Freiheit, welche nur ist als
Bewultsein der Freiheit» (Die germanische Welt, hrsg. v. G. Lasson. Leipzig 21923,
937 £.). Vgl. ViG 63 {. 167. 169.

22 Am kiirzesten gibt dies eine Randnotiz Hegels in seinem Vorlesungsmanu-
skript @iber die Philosophie der Weltgeschichte wieder: ¢«Erziehung des Menschen-
geschlechts — zu was? — zur Freiheit — Mensch erzogen dazu — nicht unmittelbar —
Resultat» (ViG 64 Anm.; vgl. 551.). Vgl. RPh § 7 Anm. (S. 33).

23 Vgl. Phianomenologie des Geistes, hrsg. v. J. Hoffmeister [= PhG], Ham-
burg 1952, S. 140. 142,



54 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

Bei Kant ist sie ein Proprium der praktischen Vernunft, jetzt die «Sub-
stanz des Geistes» ¢ und ihre Gestalt ist mit der jeweiligen Gestalt des
Geistes identisch 2. Nur die absolute Idee ist Wirklichkeit und Wahrheit
der Freiheit schlechthin als die mit sich selbst identische Negativitit 2.
Aber sie kann sich in absoluter Selbstbestimmung nur selbst bestimmen,
indem sie das andere frei aus sich entlif3t, um sich von ihm her zu be-
stimmen %7, Natur und Welt sind so — im Blick auf die absolute Idee —
Unfreiheit, Entfremdung von Freiheit, aber zugleich auch Verwirk-
lichung der Freiheit als gegenldufiges Sich-selbst-Einholen der absoluten
Idee. Niherhin ist die Geschichte und in ihr der Bereich des Staates der
Ort, an dem Freiheit konkret wird, denn hier geschieht die Riickkehr
der absoluten Idee zu sich selbst 28. Im Schatten dieses Freiheitsverstand-
nisses bewegt sich das Marxsche Denken #°.

2 (Wie die Schwere die Substanz der Materie, so, miissen wir sagen, ist die
Freiheit die Substanz des Geistes. Jedem ist es unmittelbar glaublich, da der Geist
auch unter andern Eigenschaften die Freiheit besitze; die Philosophie aber lehrt
uns, daB alle Eigenschaften des Geistes nur durch die Freiheit bestehen, alle nur
Mittel fiir die Freiheit sind, alle nur diese suchen und hervorbringen. Es ist dies
eine Erkenntnis der spekulativen Philosophie, daB die Freiheit das einzige Wahr-
hafte des Geistes sei» (ViG 55; vgl. 64). — Naherhin ist es die Gestalt des Geistes
als “Willen’, wo diese Identitit von ‘Geist’ und ‘Freiheit’ statthat (RPh §4:S. 28 {.;
vgl. §§ 4-30: S. 28-46).

25 Das Bewultsein des Geistes von sich ist das BewuBtsein der Freiheit (ViG
59 ff.). Deswegen kann nach dem «Wissen von der Freiheit» auch die Weltgeschichte
eingeteilt werden (ViG 63). — Vgl. Anm. 21 u. 24.

26 Vgl. Wissenschaft der Logik, Zweiter Teil, hrsg. v. G. Lasson, Leipzig 21951,
S. 502: «Die hochste zugeschirfteste Spitze ist die reine Persinlichkeit, die allein
durch die absolute Dialektik, die ihre Natur ist, ebensosehr alles in sich befafft und
hilt weilsie sich zum Freiesten macht, — zur Einfachheit, welche die erste Unmittel-
barkeit und Allgemeinheit ist.» Vgl. Enz § 244 (S. 197); RPh §§ 21. 27 (S. 40. 44). —
Dazu und zum Folgenden vgl. B. LAKEBRINK, Freiheit und Notwendigkeit in Hegels
Philosophie, in: Hegel-Studien, Beiheft 1: Heidelberger Hegel-Tage 1962, hrsg. v.
H. G. Gadamer, Bonn 1964, S. 181-192, bes. 182, 184. 190 {.: K.-H. VOLKMANN-
ScuLuck, Die Entaullerung der Idee zur Natur, a. a. O., S. 37-44.

27 Wissenschaft der Logik, a. a. O., S. 505.

28 Zum Staat als dem Ort der Freiheit vgl. ViG 111 und RPh §§ 258. 260
(S. 208. 214). Im Hinblick auf Marx wurde dies ausfithrlich erdértert von J. BARION,
Hegel und die marxistische Staatslehre, Bonn 1963, S. 64-71. — Vgl. auch RITTER,
a.a. 0.

29 Auf die anderen Beeinflussungen seines Freiheitsverstindnisses kann hier
nicht eingegangen werden. Vgl. dazu H6PPNER (a.a. O.) und R. GarauDpy, Die
Freiheit als philosophische und historische Kategorie, Berlin 1959. — Entscheidend
ist, daB Marx die Freiheitsproblematik mit Hilfe der Hegelschen Begrifflichkeit zu
bewiltigen sucht, auch wenn er von Anfang an in einem kritischen Verhéltnis zu
Hegel stand (vgl. dazu E. LEWALTER, Zur Systematik der Marxschen Staats- und



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 55

II. Freiheit ist Selbstbestimmung und nicht Bestimmungslosigkeit
(Dissertation und Vorarbeiten)

1. Das Anliegen: Die Freiheit des Selbstbewufiseins

Was Marx bei der Abfassung der Dissertation bewegte, findet sich
auch schon in dem beriihmten Brief an seinen Vater vom 10. November
1837: das Auseinanderklaffen von Wirklichkeit und Sollen und das totale
Ausgeliefertsein an die Philosophie Hegels (9. 13 {.) 3°. In der Disserta-
tion greift beides ineinander: Es gilt, das SelbstbewuBtsein vom Druck
des Staates und den Fesseln der Religion zu befreien und damit zugleich
einen eigenstdndigen Ort gegeniiber Hegel zu gewinnen; denn die Be-
freiung von der Religion bedeutet zugleich die Aufhebung der von Hegel
zwischen Religion und Philosophie vollzogenen Verséhnung und inso-
fern eine Befreiung von Hegel 3.

Der Austrag durch eine Analyse der nacharistotelischen Philosophie
ist nicht neu. Schon der Humanismus und die Aufklirung hatten fiir
ihre Maximen «Freiheit», « Autonomie» und «Autarkie» unmittelbar auf
Epikur und die Stoa zuriickgegriffen und Prometheus als ihr Symbol
gewihlt 32. Religiose Aufklirung in philosophischer Form, so versteht
Marx seine Dissertation 33. Philosophie ist fiir ihn ihrem Wesen nach
atheistisch, weil sie das «menschliche SelbstbewuBtsein» als die «oberste
Gottheit» anerkennt (21 £.).

2. Die parallele Situation nach Aristoteles und Hegel

In Aristoteles hatte sich die Philosophie zur Konkretion und Totali-
tit erhoben (102 f. 105). Bei Plato hatte sich der volg zu einem Reich

Gesellschaftslehre, ASwSp 68 [1933 I] 643 f.). Sein Ausspruch, er habe «Hegel von
Anfang bis Ende, samt den meisten seiner Schiiler» gelesen (15), ist glaubwiirdig,
denn auf Schritt und Tritt zeigen sich bei ihm Einfliisse der 1. und 2. Ausgabe von
Hegels simtlichen Werken, mit deren Herausgebern er z. T. in engem Kontakt
stand.

30 Vgl. FRIEDRICH, a. a. O., S. 29 {.

31 Vgl. BockMUHL, a. a. O., S. 114. 122. 129; FrRIEDRICH, a. a. O., S. 30-41.

32 Vgl. SANNWALD, a. a. O., S. 23. 70 ff.

33 Vgl. BockmUHL, a.a.O. S.112-149. — Brief von Bruno Bauer an Marx
vom 13. April 1841: «In der Dissertation muft Du durchaus bei der philosophischen
Form bleiben, und in dieser kannst Du ja alles sagen, was in solchen Mottos liegt»
(A 2/252). Mit dem Motto sind die von Marx in der Vorrede zur Dissertation zitierten
Verse des Aischylos gemeint, die dieser dem Prometheus in den Mund legt: «Grad
heraus: die Go6tter haB3’ ich allesamt ...» (21 {.; vgl. 965).



56 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

der Ideen erweitert (102). Die «substantiale Welt der Wirklichkeit» war
zu einer «1dealen Welt» geworden (83 {.). Plato hatte nicht nur das Seiende
— wie seine Vorgéinger — in die Idealitit verlegt, sondern die «Sphéire des
Seins» selbst (84). Bei Aristoteles geschieht nun die Riickwendung. Die
Allgemeinheit und Idealitit wird von ihm in die reale Einzelheit gelegt,
die aber «wirklich begriffliche Einzelheit ist» (102). Die Philosophie hat
sich «zu einer vollendeten, totalen Welt» abgerundet (103). Durch diesen
Totalitdtscharakter ist sie zugleich konkret geworden, d. h. sie ist nicht
mehr Teil einer Welt (und damit abstrakt), sondern sie ist selbst die Welt.
Es gibt nichts auBer ihr. Sie ist die Wirklichkeit (103).

Gleiches gilt aber auch fiir die Philosophie Hegels (102).

Nach Aristoteles traten nun die Epikureer, Stoiker und Skeptiker
auf, die mit ihrem Synkretismus und Eklektizismus auf voraristotelische
Stufen der Philosophie zuriickgriffen (23 f.; A 141 f.). Haben sie eine
philosophie- und weltgeschichtlich eigenstdndige Bedeutung, dann auch
die Generation nach Hegel.

Auf Grund zweier Uberlegungen spricht Marx ihnen diese GroBe zu:
Einmal kann das Ende einer totalen Philosophie nicht ein sinnloses Ver-
wesen und Verfaulen sein. «Der Tod des Helden gleicht dem Untergang
der Sonne, nicht dem Zerplatzen eines Frosches, der sich aufgeblasen
hat» (23). AuBerdem ist «der Untergang selbst ... im Lebendigen prifor-
miert; seine Gestalt wire daher ebenso in spezifischer Eigentiimlichkeit
zu fassen wie die Gestalt des Lebens» (24). — Diese nachfolgenden Philo-
sophien miissen also in Aristoteles selbst ihren Grund haben 3¢. Zum
anderen zeigt die Wirkungsgeschichte dieser Philosophien, daf} sie kein
verwesender Leichnam waren, sondern daB3 in ihnen nie versiegendes
Leben pulsierte. Sie sind «die Gestalt, in der Griechenland nach Rom
wanderte» (24; vgl. 104). Sie ebneten dem Christentum den Weg und
konnten doch von diesem nicht in ihrer spekulativen Kraft gebrochen
werden. Und nach Jahrhunderten waren sie am Entstehen des modernen
Geistes maBgeblich beteiligt (24).

Es ist das Bedeutende, «daB3 die neuere Philosophie darin aufersteht,
worin die dltere untergeht, einesteils mit Cartesius im universellen
Zweifel, wihrend die Skeptiker die griechische Philosophie zu Grabe
lauten, andrerseits in der rationalen Naturbetrachtung, wihrend die
antike Philosophie in Epikur gebrochen wird, konsequenter noch als bei
den Skeptikern» (A 93).

34+ Das sagt Hegel auch, seine Begriindung ist aber anders: Vorlesungen iiber
die Geschichte der Philosophie, hrsg. v. H. Glockner [= GdPh], Stuttgart 31959,
Bd. 2, S. 420-423.



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 57

Diese nacharistotelischen Philosophien haben sich also als lebenskraftiger
und wirkmichtiger erwiesen als die vorausgehende totale Philosophie.
Dies gibt Marx Selbstvertrauen zu der Bedeutung des eigenen geschicht-
lichen Ortes nach der totalen Philosophie Hegels.

3. Die philosophiegeschichtliche Deutung

Marx deutet das philosophiegeschichtliche Faktum des Umschlags
nach einer totalen Philosophie als ein «psychologisches Gesetz» (71). Die
Philosophie ist, nachdem sie alles begriffen hat, «zur Schaffung einer Welt
erstarkt» (102). Sie als die wahre Wirklichkeit wendet sich als Wille gegen
die erscheinende Welt (71). Die eigene Wirklichkeit der Welt wendet sich
gegen ihre Erscheinung. Der theoretische Geist ist frei geworden (71),
da er alles als sein Eigenes begriffen hat. Freiheit ist — als Gegensatz zu
Disziplin (71) — nicht nur Bestimmungslosigkeit (Ataraxie), sondern
Selbstbestimmendsein, Selbstbestimmung. Die erscheinende Welt wird
an ihrer eigenen, begriffenen Wirklichkeit gemessen.

«Die Praxis der Philosophie ist selbst theoretisch. Es ist die Kritik, die

die einzelne Existenz am Wesen, die besondere Wirklichkeit an der Idee
miBty» (71).

Die Philosophie fillt als «abstrakte Totalitdt» in den subjektiven Triger
von ihr zuriick (25. 71 f. 103). So ist sie Kritik, aber nicht als duBerliches
Résonieren (vgl. 9), sondern als reales Ins-MaB-Setzen der Erscheinung
des einzelnen. Was Marx vorschwebt, kann man vielleicht so zusammen-
fassen: Die Wirklichkeit der Erscheinung bewegt sich so auf die Erschei-
nung zu, daf3 am Ende des Prozesses die Erscheinung selbst Wirklichkeit
ist, — damit ist die grundséatzliche Differenz zu Hegel ausgesprochen. Die
Kritik als theoretische Praxis ist als die Bewegung des Geistes selbst zu
sehen. Sie geht nicht auf in dem empirisch faBbaren Kritisieren eines
Philosophen . Nur so ist zu verstehen, da3 Kritik Verwirklichung, Welt-

35 Diese Abhebung der «Bewegung des Geistes» von dem «Kritisieren eines
Philosophen», die bei Marx sehr deutlich ist (siche den Gedankengang von 71 ff.),
verschwimmt bei CorNU, a. a. O., S. 168 {., und T. I. Oi1serMANN, Die Entstehung
der marxistischen Philosophie, Berlin 1965, S. 54 f. — Dies verdeutlicht auch eine
Reflexion iiber die philosophische Geschichtsschreibung: Sie hat «den stdndig fort-
wirkenden Maulwurf des wirklichen philosophischen Wissens von dem gesprichigen,
exoterischen, sich mannigfach gebardenden phidnomenologischen BewufBtsein des
Subjektes, das das Gefdl und die Energie jener Entwicklungen ist», zu trennen
(106). — Am Gebrauch des Bildes in einer Rede vom 14. April 1856 zeigt sich deut-
lich die Wandlung des Marxschen Denkens: «In den Anzeichen, die die Bourgeoisie,
den Adel und die armseligen Riickschrittspropheten in Verwirrung bringen, er-



58 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

lich-Werden der Philosophie und Philosophisch-Werden der Welt ineins
und zumal bedeutet (71). Nur so ist auch der Hohn von Marx iiber die
halben Geister zu verstehen, die sich mit den bestehenden Verhéltnissen
arrangieren mochten (103 £.). Nur so kann er seine Zeit als eine Zeit von
Titanenkdmpfen preisen, in der es gilt, die alte Welt ganz aufzugeben,
um eine neue zu schaffen (104).

4. Die Differenzen bei den Parallelen

Dem Qualitativen des jeweiligen Umschlags mi3t Marx hohe Bedeu-
tung zu. Aus ihm heraus wird erst das Spezifische der vorausgegangenen
totalen Philosophie sichtbar (24. 105). — Das heillt: Der Wesensgehalt
der Hegelschen Philosophie offenbart sich erst in der junghegelianischen
Philosophie. In ihr wird der esoterische Hegel gegen den exoterischen
ausgespielt und damit iiber ihn hinausgegangen (70 f.). — Thematisch
ausgefithrt hat Marx dies aber weder in bezug auf Aristoteles noch in
bezug auf Hegel.

Den qualitativen Unterschied zwischen der totalen Philosophie des
Aristoteles und der von Hegel sieht Marx darin: «Die Voraussetzung der
Alten ist Tat der Natur, die der Modernen Tat des Geistes» (A 99). Daraus
folgt, daB fiir die alten Philosophen einschlieBlich Aristoteles’ «der sichi-
bare Himmel das Symbol und die Anschauung ihrer substantiellen Be-
fangenheit» ist, wihrend fiir die moderne christliche Philosophie «der
geschriebene Himmel, das versiegelte Wort des im Lauf der Weltgeschichte
sich offenbar gewordenen Gottes, das Losungswort zum Kampf»ist (ebd.).
Wie sehr Marx dabei Philosophie als religiose Aufklirung versteht, zeigt
folgender Text:

«Der Kampf der Alten konnte nur enden, indem der sichtbare Himmel,

das substantielle Band des Lebens, die Schwerkraft der politischen und

religiosen Existenz zertriimmert ward, denn die Natur mul} entzwei-
geschlagen werden, damit der Geist sich selbst eine. Griechen zerbrachen
sie mit dem kunstreichen hephaistischen Hammer, schlugen sie in Sta-

tuen auseinander; der Romer tauchte sein Schwert in ihr Herz und die
Volker starben: aber die moderne Philosophie entsiegelt das Wort, 1aBt

kennen wir unsern wackern Freund Robin Goodfellow, den alten Maulwurf, der
so hurtig withlen kann, den trefflichen Minierer — die Revolution» (12/4). Vgl. PopiTz,
a.a. 0., S. 48. — Die Formulierungen verweisen als Quelle sowohl auf Hegel (GdPh
3/685. 691) als auch unmittelbar auf Shakespeare (Hamlet, 1. Aufzug, 5. Auftritt),
den Marx sein ganzes Leben immer wieder las. — Man beachte aber, daf3 sich schon
bald das Wort ‘Kritik’ mit anderem Inhalt fullt.



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 59

es verrauchen im heiligen Feuer des Geistes und als Kampfer des Geistes
mit dem Geiste, nicht als vereinzelter aus der Schwerkraft der Natur
gefallener Apostat wirkt sie allgemein und zerschmilzt die Formen, die
das Allgemeine nicht hervorbrechen lassen» (A 99) .

Wie sieht Marx nédherhin diese «substantielle Befangenheit» der nach-
aristotelischen Philosophen?

Marx empfindet Verehrung fiir Epikur, da dieser die «Zeitphilo-
sophie» seiner Zeit war (A 125). Aber dessen Prinzip, die Freiheit des
abstrakt-einzelnen SelbstbewuBtseins (67 f. 86), ist in sich widerspriich-
lich (A 87. 91) und hebt sich daher selbst auf (69). Epikur gelangt nur
zu einer «Freiheit vom Dasein» und nicht zu einer «Freiheit im Dasein»
(55). Die Welt entleert sich fiir ihn (68; A 86. 99) und gerade dadurch
wird die Freiheit des Ich als Bestimmungslosigkeit wieder durch eine
duBere Reflexion bestimmt (A 91). Die Freiheit des abstrakt-einzelnen
SelbstbewuBtseins ist als bloBe Vorstellung von Freiheit eine bloB vor-
gestellte Freiheit (A 87 {.) 37. Der Grund der inneren Widerspriichlichkeit
dieser atomistischen Freiheit des Ich besteht darin, daBl man die Vor-
stellung als das freie Ideelle fassen will, aber wiederum vorstellender
Weise (A 87. 91). Wihrend doch der Grund eines Phinomens nicht wie-
derum ein Phédnomen sein kann (A 98. 118 f.).

Aber gerade diese Vereinseitigung ist geschichtlich der Weg, der aus
der Substantialitit herausfithrt. Allerdings gehort zu diesem Weg als
Komplementirbewegung die Stoa (24 f.) mit dem abstrakt-allgemeinen
Selbstbewuftsein als Prinzip. Diese Freiheit aber ist eine blo3 mythische
fiir den einzelnen. Sie ist nicht seine Freiheit, sondern die Erscheinung
einer ihm fremden Freiheit, ndmlich der des Allgemeinen. Die Welt geht
in eine Welt der Mythen unter (68):

«Wo das Absolute auf der einen Seite, die abgegrenzte positive Wirk-

lichkeit auf der anderen steht und das Positive dennoch erhalten werden

soll, da wird es zum Medium, wodurch das absolute Licht erscheint,
da bricht sich das absolute Licht in ein fabelhaftes Farbenspiel, und

36 ¢Das Altertum wurzelte in der Natur, im Substantiellen. Thre Degradation,
ihre Profanierung bezeichnet griindlich den Bruch des substantiellen, gediegenen
Lebens; die moderne Welt wurzelt im Geist, und er kann frei sein Anderes, die
Natur, aus sich entlassen. Aber ebenso ist umgekehrt, was bei den Alten Profanie-
rung der Natur war, bei den Modernen Erlésung aus den Fesseln der Glaubens-
dienerschaft» (A 93 f.).

37 Marx wird spéter die anderen Junghegelianer dieses Standorts verdachtigen.
Die Grundlagen seiner Kritik waren also schon zu einer Zeit von ihm entwickelt
worden, als sie noch gemeinsam stritten. Vgl. BockmUHL, a. a. O., S. 132-140.



60 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

das Endliche, Positive deutet ein Anderes als sich selbst, hat in sich
eine Seele, der diese Verpuppung wunderbar ist; die ganze Welt ist eine
Welt der Mythen geworden. Jede Gestalt ist ein Rétsel» (A 138) .

An diese «Philosophie der Transzendenz» kniipft dann die positive Reli-
gion des Christentums an, die «die vollendete Philosophie der Trans-
zendenz» ist (A 138).

Da das griechische Denken auf der Stufe des vorstellenden Bewuft-
seins befangen war (A 85. 95), muBten die Vorstellungen selbst zerstort
werden. Natur und Staat muften zusammenbrechen, um das Selbst-
bewuBtsein aus seiner Abstraktheit zur wahren Konkretheit und Allge-
meinheit zu befreien 3°. Multe Epikur Gott aus der Welt hinausweisen
(43. 87; A 126), weil er die Freiheit des Ich verhinderte (92), so ist in der
Gegenwart Gott als solcher aufzuheben. Kampf gegen den Gott des
Christentums ist der Weg, der die Gegenwart iiber die abstrakte in die
konkrete Freiheit fithrt 4°. Freiheit ist nicht gegenwirtiger Zustand, son-
dern Aufgabe, Tat, genauer: Vernichtung der christlichen Religion 4.

Die Selbstverstindigung vermittels einer philosophiegeschichtlichen
Analyse erbrachte fiir Marx: Freiheit ist ihrem Wesen nach das beson-
dere Sein des Menschen. Negativ formuliert: Unfreiheit ist Entfremdung
des Menschen von seinem Sein. Positiv formuliert: Freiheit liegt dann
vor, wenn der Mensch alles andere, Welt und Natur, als sein Eigen er-
kennt und anerkennt und es doch in seinem Anders-sein bestehen 143t 2.
Diese Freiheit liegt in der Gegenwart noch nicht vor. Aber Marx ist es
gelungen, das Dunkel des Epigonentums als den Weg zur Freiheit zu
erkennen:

38 TIst der folgende Satz: « Auch in neuester Zeit ist dies wiedergekehrt, durch
ein dhnliches Gesetz bedingt» (A 138), auf Hegel zu beziehen, dann hat Marx schon
hier eine Position der Hegel-Kritik eingenommen, wie er sie dann spiter in der
«Kritik des Hegelschen Staatsrechts» breit ausfiihrt.

39 Siehe oben S. 58 f. u. Anm. 36.

40 Siehe oben a. a. O.

#1 «Und es gibt keinen anderen Weg fiir euch zur Wahrheit und Freiheit als
durch den Feuer-bach» (109).

42 «Der freie Geist, der alle Widerspriiche ertriagt und iiberwiltigt, der keine
Naturbedingungen als solche anzuerkennen hat» (82). — «Und in Wahrheit: die un-
mittelbar seiende Einzelheit ist erst ihrem Begriff nach verwirklicht, insofern sie
sich auf ein anderes bezieht, daf3 sie selbst ist, wenn auch das andere in der Form
unmittelbarer Existenz gegeniibertritt. So hért der Mensch erst auf Naturprodukt
zu sein, wenn das andere, auf das er sich bezieht, keine verschiedene Existenz,
sondern selbst ein einzelner Mensch ist, ob auch noch nicht der Geist» (44). — Nur
der Geist kann frei sein anderes aus sich entlassen (68; A 93 [s. Anm. 36]. 99 [oben
S. 58 f.]).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 61

«Titanenartig aber sind diese Zeiten, die einer in sich totalen Philo-
sophie und ihren subjektiven Entwicklungsformen folgen, denn riesen-
haft ist der Zwiespalt, der ihre Einheit ist. So folgt Rom auf die stoische,
skeptische und epikureische Philosophie. Ungliicklich und eisern sind
sie, denn ihre Goétter sind gestorben, und die neue G6ttin hat unmittel-
bar noch die dunkle Gestalt des Schicksals, des reinen Lichts oder der
reinen Finsternis. Die Farben des Tages fehlen ihr noch» (104) .

Der Weg der Freiheit ist die Befreiung von der Religion *4. Sie gilt es im

«heiligen Feuer des Geistes» verrauchen zu lassen.

III. Freiheit als Dasein des Gesetzes (publizistische Arbeiten)

Als Redakteur der Rheinischen Zeitung % geht es Marx besonders
um die Wahrung und Begriindung der Pressefreiheit, d. h. um die Ab-
wehr staatlicher Zensur. Diesen Kampf zwischen Presse und Zensur ver-
steht Marx als eine der Erscheinungsformen des Weltlich-Werdens der
Philosophie (190). Dieses kiindet sich ndmlich an durch das «Geschrei
ihrer Feinde, welche die innere Ansteckung durch den wilden Notruf
gegen die Feuersbrunst der Ideen verraten. Dieses Geschrei ihrer Feinde
hat fiir die Philosophie dieselbe Bedeutung, welche der erste Schrei eines
Kindes fiir das dngstlich lauschende Ohr der Mutter hat, es ist der Lebens-
schrei ihrer Ideen, welche die hieroglyphische regelrechte Hiille des
Systems gesprengt und sich in Weltbiirger entpuppt haben» (188 {.).
Der Austrag dieses Kampfes geschieht zuerst in der Sphire der Religion
(189 ff.), weil die Feinde der Philosophie, der «Aktion der freien Ver-
nunft» (193) ¢, diese zuerst in ihrer Stellung zur Religion angreifen (189).
Die Philosophie muB8 aber «religiése Anliegenheiten» behandeln, weil
diese «Fragen der Zeit» geworden sind (191).

3 Vgl. dazu Hegel: «Das BewuBtsein hat erst in dem Selbstbewuftsein, als
dem Begriffe des Geistes, seinen Wendungspunkt, auf dem es aus dem farbigen
Scheine des sinnlichen Diesseits und aus der leeren Nacht des iibersinnlichen Jen-
seits in den geistigen Tag der Gegenwart einschreitet» (PhG 140; vgl. 547). — Dieser
‘Wendungspunkt’ — sich manifestierend als ‘Schicksal’ (vgl. PhG 330 f. 473 1f.) —ist fiir
Marx seine Zeit (vgl. seine positive Wertung des «ungliicklichen BewuBtseins» in
der PhG: 644). Mehr aber auch nicht, denn die «neue G6ttiny hat als «reine Fin-
sternisy oder als «reines Licht» noch kein «Dasein» (Wissenschaft der Logik, Erster
Teil, a. a. O., S. 78 ).

4 Vgl. die eingehenden Analysen von BockmtHL, a. a. O., S. 115-149.

45 Vgl. Corny, a. a. O., S. 262-353; RUBEL, Marx, S. 34-37; BockMUHL, a. a. O.
S. 158-164; BARION, a. a. O., S. 114-122.

4 Die Philosophie ist die «Weisheit der Welt» (192), sie «interpretiert die

Rechte der Menschheit, sie verlangt, daB der Staat der Staat der menschlichen
Natur sei» (194).



62 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

In zum Teil blumenreicher Sprache betont dabei Marx immer wie-
der, daB3 die Freiheit das Wesen des Menschen ausmache: Sie ist «die
ewige Aristokratie der menschlichen Natur» (156), die «natiirliche Gabe»
des «allgemeinen Sonnenlichtes der Vernunft» (134). Freiheit ist inner-
liche, wesentliche Bestimmung des Menschen (135), ist das Wesen des
Menschen:

«Die Freiheit ist so sehr das Wesen des Menschen, daf3 sogar ihre Gegner
sie realisieren, indem sie ihre Realitit bekdmpfen; daB sie als kost-
barsten Schmuck sich aneignen wollen, was sie als Schmuck der mensch-
lichen Natur verwarfen. Kein Mensch bekdmpft die Freiheit; er be-
kampft hochstens die Freiheit der anderen. Jede Art der Freiheit hat
daher immer existiert, nur einmal als besonderes Vorrecht, das andere
Mal als allgemeines Recht» (139).

Die Freiheit — und das heiBt: das Wesen des Menschen — ist kein ruhiger
Besitz, sondern ihre Realisierung ist mit ihrem Bestreiten verkniipft,
mit der Unfreiheit:

«Die Lebensgefahr fiir jedes Wesen besteht darin, sich selbst zu ver-

lieren; die Unfreiheit ist daher die eigentliche Todesgefahr fiir den Men-
schen» (151).

Die Unfreiheit kann die Freiheit nicht ausloschen, denn sie kann nicht
an deren Stelle als Wesen des Menschen treten. Unfrei sein, heiBit sich
selbst verloren haben, hei8t nicht in menschlicher Weise Mensch zu sein.
In aller Unfreiheit bleibt der Mensch noch Mensch und insofern frei.
Diese «innere Freiheit» kann auch der Staat mit all seinen Machtmitteln
nicht nehmen. Das AuBerste, was er kann, ist «die Maoglichkeit der Exi-
stenz» dieser Freiheit nehmen (183).

Fiir Marx heiBt dies nicht, daB die Freiheit nur individuell gefdhrdet
sei, sonst aber grundsitzlich unter dem Anspruch steht, sich jederzeit
in gleicher Weise verwirklichen zu kénnen. Dies ist vielmehr vom bloBen
Willen der Beteiligten unabhéngig und griindet in den einzelnen vor-
gegebenen Verhiltnissen (1/177). Um zur Freiheit zu gelangen, miissen
geschichtliche Perioden der Unfreiheit durchschritten werden (219) #7.
Das Stadium des «Daseins der Unfreiheit» geht dem Stadium des «Da-
seins der Freiheit» voraus (216) .

#7 Marx begriindet die Einseitigkeit von Gesetzgebungen, d. h. die Privilegie-
rung der Freiheit fiir nur einen Teil des Volkes, als eine geschichtliche Notwendig-
keit, «denn nur die Einseitigkeit formuliert und reit das Besondere aus dem un-
organischen Schleim des Ganzen» (219). Uber sie ist aber wieder hinauszugehen
(222). Vgl. Anm. 48.

8 Wihrend der «Naturgeschichte» der Menschheit, des Feudalismus, erscheint



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 63

Freiheit als Willkiir steht auch hier nicht zur Debatte, sondern nur
Freiheit als «Dasein der Freiheit», d. h. als Verwirklichung der inneren
Bestimmungen des Menschen. Diese Aufgabe vollbringt das positive
Gesetz: Es erhebt diese innere Gesetzlichkeit in die Erscheinung (149).
Der Staat ist daher der Bereich der Freiheit, das Gesetz das Dasein der
Freiheit (149. 216), die erscheinende Freiheit . Zur duBeren Bestim-
mung, zum Zwang, wird es erst dann, wenn der Mensch seinem Wesen

nicht folgt, d. h. wenn er seinem inneren Wesen entgegengesetzt handelt
(149 ff.).

«Das Gesetz tritt also vor dem Leben des Menschen als einem Leben
der Freiheit zuriick, und erst, wenn seine wirkliche Handlung gezeigt
hat, daB er aufhort, dem Naturgesetz der Freiheit zu gehorchen, zwingt
es ihn als Staatsgesetz, frei zu sein, wie die physischen Gesetze nur dann
erst als ein Fremdes gegeniibertreten, wenn mein Leben aufgehort hat,
das Leben dieser Gesetze zu sein, wenn es erkrvankt ist» (149).

Marx wirft nun der staatlichen Zensur seiner Zeit vor, daf3 sie dieses
Verhiltnis auf den Kopf stellt: «Die Zensur geht davon aus, die Krank-
heit als den normalen Zustand, oder den normalen Zustand, die Freiheit,
als eine Krankheit zu betrachten. Sie versichert der Presse bestindig,
daB sie krank sei, und mag diese die besten Proben ihrer gesunden Leibes-
konstitution geben, sie muB} sich behandeln lassen» (150). Freiheit ist so
auf zweifache Weise gefihrdet: einmal vom Menschen her, indem er sich
gegen das Allgemeine seiner Natur — das in den Staatsgesetzen bewult
geworden ist (149) — sperrt, zum anderen vom Staat her, indem dieser
dem Menschen als duBlerliche Bestimmung gegeniibertritt, d. h. ihn als
unfrei behandelt. Willkiir und Zwang sind die Entfremdungsformen der
Freiheit (151 1.).

Freiheit ist nicht zuBerliche Beziehung, Beziehung zu einem AuBeren
(164), sondern Einheit von Ganzem und Besonderem (166). Der Ort ihrer
Anwesenheit ist der Bereich des Staates: Der Staat ist die «Verwirk-

die Menschheit «in bestimmte Tierrassen zerfallen» (215). In diesem «Weltzustand
der Unfreiheit» sind «die edlen, frei ineinander iiberflieBenden Glieder des groBen
Heiligen, des heiligen Humanus [wir lesen mit A 272 und 1/115 ‘Humanus’ und
nicht ‘Humanismus’] zersigt, zerkeilt, gewaltsam auseinandergerissen» (216). Statt
einer «Welt der sich unterscheidenden Menschheit, deren Ungleichheit nichts an-
deres ist als die Farbenbrechung der Gleichheit» ist dies eine «Welt der geschiedenen
Menschheit» (ebd.).

49 ... wahres Gesetz ist es nur, wenn in ihm das bewuBtlose Naturgesetz der
Freiheit bewulBtes Staatsgesetz geworden ist. Wo das Gesetz wirkliches Gesetz,
d. h. Dasein der Freiheit ist, ist es das wirkliche Freiheitsdasein des Menscheny» (149).



64 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

lichung der verniinftigen Freiheity, er ist daher «aus der Vernunft der
Freiheit zu konstituieren» (195). « Ein Staat, der nicht die Verwirklichung
der verniinftigen Freiheit ist, ist ein schlechter Staat» (ebd.). Auch dies
ist eine polemische Spitze gegen die Religion, denn Marx will damit den
«christlichen Staat» als ein Dilemma abweisen (192-197). Denn entweder
entspricht der «christliche Staat» dem «verniinftigen Staat», dann kann
man diesen «aus der Vernunft der menschlichen Verhiltnisse» entwickeln
und das vollbringt die Philosophie ohne Hilfe der Religion, oder der
christliche Staat entspricht dem «verniinftigen Staat» nicht, d. h. der
«Staat der verniinftigen Freiheit» 1dBt sich nicht aus dem Christentum
entwickeln, dann kann der «christliche Staat» ebenso gut ein «schlechter
Staat» sein (195).

Frithere philosophische Staatsrechtslehrer haben versucht, den Staat
aus der «Vernunft des Individuums» zu konstruieren 3°. Der Staat muBte
dabei immer eine duBere Sphire bleiben. Das Individuum mufte seine
unbeschrinkte Freiheit beschrinken. Der Staat war zwar die Verwirk-
lichung der Freiheit, aber nur auf eine beschrinkte und das heit unfrei-
heitliche Weise. Die «ideellere und griindlichere Ansicht der neuesten
Philosophie» konstruiert dagegen den Staat «aus der Idee des Ganzeny:

«Sie betrachtet den Staat als den groflen Organismus, in welchem die

rechtliche, sittliche und politische Freiheit ihre Verwirklichung zu er-

halten hat und der einzelne Staatsbiirger in den Staatsgesetzen nur den

Naturgesetzen seiner eigenen Vernunft, der menschlichen Vernunft
gehorcht» (197) 5L

«Menschliche Vernunft», aber nicht « Vernunft des Individuums», das ist
die Spannung, in die das Marxsche Denken gestellt ist und die es weiter-
treibt. Das Begreifen der Freiheit geschieht noch im Sinne der Hegelschen
Staatslehre 2. Im Kampf um die Pressefreiheit geht es Marx gleichzeitig
um das Hinausweisen der Religion aus der Sphédre des Staates im Namen
der Freiheit. Der Kampf gegen die Freiheit in der Gegenwart aber ist

50 ¢ Konstruieren» heiBt hier —in der Ubernahme Hegelschen Sprachgebrauchs —
die Wesensgestalt des Staates als eines vollendeten Organismus herauszuarbeiten.
Darauf weist auch hin, daB Marx im gleichen Zusammenhang stattdessen «ent-
wickeln» gebraucht (195 £.).

51 ¢Der Staat durchzieht die ganze Natur mit geistigen Nerven, und an jedem
Punkte muB es erscheinen, daB3 nicht die Materie, sondern die Form, nicht die
Natur ohne den Staat, sondern die Staatsnatur, nicht der unfreie Gegenstand, son-
dern der freie Mensch dominiert» (A 335).

52 Siehe oben S. 54 u. Anm. 28. Vgl. Cornu, a. a. O., S.275, und BARION,
a.a. 0., S.116. — Trotzdem steht Marx nicht mehr voll und ganz hinter Hegels
Rechtsphilosophie. Das zeigt besonders die Ablehnung der Stinde (A 324 ff. 334 {.).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 65

fiir Marx ein Zeichen des Fortschrittes, der Verwirklichung der Freiheit:
«Ohne Parteien keine Entwicklung, ohne Scheidung kein Fortschritt»
(197) 33. — Eine kritische Auseinandersetzung mit der Hegelschen Rechts-
philosophie erscheint direkt gefordert.

IV. Demokratie als konkrete Freiheit (Kritik des Hegelschen Staatsrechts)

1. Kritik an der Hegelschen Staatslehre

In einer eingehenden kritischen Analyse der Paragraphen iiber die
innere Verfassung des Staates in der Hegelschen Rechtsphilosophie klirt
Marx sein Verhiltnis zu Hegel . Hegel ist zu loben, weil er den Staat
als einen Organismus zu entfalten sucht (267) und eine genaue Analyse
des biirgerlichen Staates bietet (338). Aber die Art und Weise, wie Hegel
dies tut, ist «logisch-pantheistischer Mystizismus» (262). Er «gibt seiner
Logik einen politischen Koérper», aber nicht «die Logik des politischen
Korpers» (318). Deswegen sucht er auch die Gegensitze zu verséhnen
anstatt sie aufzuheben. Im einzelnen lautet die Kritik von Marx an Hegel:

(1) Hegel analysiert nur das «Wesen des modernen Staates» und gibt
dies als das «Wesen des Staates» aus (338 f.). Er arbeitet nur die Voraus-
setzungen des modernen Staates heraus (302). Es gilt aber, ihre Genesis,
ihre Notwendigkeit zu begreifen, erst das ist wahre Kritik (377).

(2) Hegels Darstellung des staatlichen Organismus ist Illusion, denn
sie bietet nur eine scheinbare Entwicklung des einen aus dem anderen
(267 ff.). Die Griinde dafiir sind: (a) Die Vertauschung von Subjekt und
Pradikat. Die empirische Wirklichkeit ist bei ihm nur das mystische
Resultat der Tat der Idee. Die Entwicklung der Idee zum Organismus
geht «hinter den Gardinen» vor sich (262). — (b) Die Entfaltung des Staates
wird von Naturnotwendigkeit beherrscht, sie geschieht nicht frei, d. h.
selbstbewufit, verniinftig (280 ff. 328 {.).

53 Siehe oben S. 61.

5+ Vgl. dazu BARrION, a. a. O., S. 122-127; BECKER, a. a. 0., S. 17-32; Bock-
MUHL, a.a. O., S.183-206; COTTIER, a.a. O.; J. DErRBoLAv, Die kritische Hegel-
rezeption des jungen Marx und das Problem der Emanzipation des Menschen, Stud.
gen. 15 (1962) 271-288; L. DuprrE, Het Vertrekpunkt der marxistische Wijsbegeerde.
De Kritiek op Hegels Staatsrecht, Antwerpen-Amsterdam 1954 ; FRIEDRICH, a. a. O.,
S. 56-77; J. HyproLITE, La conception hégeliénne de I'Etat et sa critique par Karl
Marx, in: Etudes sur Marx et Hegel, Paris 1955, S. 120-141; E. LEWALTER, a. a. O.,
645-655; RUBEL, a. a. O., S. 55-80. — Auffallend ist die verschiedene Wertung der
Reichweite der Marxschen Kritik an Hegel, bedingt durch die eigene Stellung zu
Hegel. Von Hegel her wire auf diese Kritik von Marx zu sagen, daB3 dieser Aus-
sagen der «Vernunft» als solche des « Verstandes» liest.

3]



66 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

(3) Hegel sinkt bei seinen Ausfiihrungen immer wieder vom philo-
sophischen Standpunkt ab (329. 408). Er begeht Akkomodationen und
ist inkonsequent (383). «Es ist schlechtester Synkretismus» (ebd.).

(4) Hegel versucht, die erkannten Gegensitze zu vermitteln und zu
versohnen (366-380), und sieht nicht, daB3 ihnen ein «wesentlicher Wider-
spruch» zugrundeliegt (377) und sie daher aufgelost werden miissen (344).

(5) «Hegel faBt tiberhaupt den Schluf als Mitte, als ein mixtum com-
positum. Man kann sagen, daB in seiner Entwicklung des Vernunft-
schlusses die ganze Transzendenz und der mystische Dualismus seines
Systems zur Erscheinung kommt» (367). Marx sucht die Wirklichkeit in
der Erscheinung. Der Schein gehort nicht mehr wie bei Hegel mit zum
Wesen der Erscheinung, sondern ist ein aufzuhebender Widerspruch der
Wirklichkeit mit sich selbst. Die Entfaltung der Vernunft hat sich daher
im BewuBtsein der Menschen zu vollziehen und nicht hinter ihrem Riik-
ken. Geschieht dies noch nicht in der Gegenwart, so besagt dies die For-
derung, diesen Zustand aufzuheben.

2. Das Empirisch-Einzelne als Subjekt

Unter dem EinfluB der griffigen Formulierungen Feuerbachs 5° be-
tont Marx, daf} es eine allgemeine Idee nur als «Idee der Menge» (264),
Vernunft nur als «Vernunft der wirklichen Person» (289) gibt. Nicht das
Allgemeine scheidet sich in sich zur Besonderheit, um aus dieser als seiner
selbst gesetzten Voraussetzung wieder zu sich zuriickzukehren, sondern
das Besondere ist das Treibende und entfaltet sich zur Allgemeinheit
(263). Daher lautet die programmatische Formulierung gegen Hegel: Es
geht um die Logik der Sache und nicht um die Sache der Logik (276. 318).
Das wirkliche Subjekt, das aller Bewegung und Entfaltung zugrunde-
liegt und sie umgreift, ist das «Wirklich-Endliche» (284) 5. Das Allge-
meine hat seine Wahrheit und Wirklichkeit nur im Besonderen, aber als

55 Vgl. BockMUHL, a.a. 0., 169-182; G. Dickg, Der Identititsgedanke bei
Feuerbach und Marx, Kéln u. Opladen 1960, S. 103-130.

5 Marx bedient sich dauernd neuer Ausdriicke, um das Gemeinte begrifflich
einzukreisen: «wirkliches Subjekt» (262), «empirische Wirklichkeit», «empirische
Existenz», «empirische Tatsache» (264), «reelles oder materielles Dasein» (275),
«reelles Ens (Ymoxelpevor, Subjekt)», «Wirklich-Endliche, d.i. Existierende, Be-
stimmte» (284), «wirkliche Person» (289) u. a. Diese «empirischen Existenzen» sind
die «Bedingung», das «Bestimmende», das «Treibende», das «Produzierende», die
«Ursache», die «Substanz» (ebd.).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 67

dessen eigenste Wahrheit und nicht als eine diesem fremde (262 ff.). Auf
den Staat angewandt heiBt dies: Im Staat verwirklicht sich der Mensch.
Und nicht: Im Menschen verwirklicht sich der Staat (305).

Das einzelne als einzelnes isoliert betrachtet stellt aber auch eine
Abstraktion, eine Einseitigkeit dar (289). Konkret-wirklich ist das ein-
zelne erst an seinem Platz im Organismus, in seiner allseitigen Ver-
flochtenheit (289. 305). Und nur als solches ist es fiir Marx Subjekt allen
Geschehens. Marx mull dies ansetzen, um einem Atomismus auszuwei-
chen, bei dem jede Beziehung auf ein anderes duBerliches Bestimmtsein
— und das bedeutet fiir ihn ja Unfreiheit — ist. — Gattungswesen sein ist
eine «inhirente Qualitit» des Menschen. Familie, Gesellschaft und Staat
sind die Verwirklichung seines Wesens. Diese «moralischen Personeny
sind «die Verwirklichung der wirklichen, empirischen Person» (305 ff.).
Das Individuum ist mit den Geschiften und Wirksamkeiten des Staates
«durch ein vinculum substantiale, durch eine wesentliche Qualitity ver-
bunden. Diese sind «die natiirliche Aktion seiner wesentlichen Qualitdty,
denn das Wesen des Individuums ist seine «soziale Qualitdt» (281). Damit
ist es fiir Marx grundsdtzlich méglich geworden, die Sphiren von Familie,
Gesellschaft und Staat als Sphéren der Selbstbestimmung und damit als
solche der Freiheit zu fassen.

3. Freiheit und Unfreiheit in der Geschichte

Den Moglichkeiten von Freiheit in den geschichtlichen Staatsformen
geht Marx nun nach. Er analysiert die stindische und die reprisenta-
tive Staatsform. In der ersten hat der Mensch eine «tierische» Existenz,
in der zweiten eine «monadenhafte» und «egoistische» Existenz.

Innerhalb der mittelalterlichen Stindeordnung fallen politische und
private Sphire zusammen. «Die Stdnde der biirgerlichen Gesellschaft
waren im Mittelalter als solche Stinde zugleich gesetzgebend, weil sie
keine Privatstinde oder weil die Privatstinde politische Stinde wareny
(351; vgl. 349. 362 ff.). Daraus folgt, daf der einzelne Mensch vollstindig
von seinem Stand absorbiert wird. Der Stand bildet in keiner Weise eine
nur «duferliche Bestimmung» des Individuums, sondern «hélt» «als ein
Gemeinschaftliches, als ein Gemeinwesen das Individuum». Er ist der
Arbeit des einzelnen Menschen «inhidrent», ist identisch mit seinem «sub-
stantiellen Tun» (362). Der Stand bestimmt den Menschen innerlich. Der
Mensch ist nicht zuerst Mensch und dann auch noch Adliger oder Leib-
eigener, sondern er ist Mensch nur als Angehériger eines bestimmten



68 Aspekte der Freiheit in den Friithschriften von Karl Marx

Standes, als Adliger oder Leibeigener. Fiir den Menschen ist sein Sein
als Privatmensch und sein Sein als politischer Biirger unmittelbar iden-
tisch. «Im Mittelalter ist Volksleben und Staatsleben identisch 37. Der
Mensch ist das wirkliche Prinzip des Staats, aber der unfreie Mensch. Es
ist also die Demokratie der Unfreiheit, die durchgefithrte Entfremdung»
(296). Unfreiheit liegt vor, weil der Mensch vollig mit seiner Bestimmt-
heit, seiner Beschrinkung zusammenfillt. Dies ist aber das wesentliche
Merkmal des Tieres:

Der Stand «trennt den Menschen von seinem allgemeinen Wesen, er

macht ihn zu einem Tier, das unmittelbar mit seiner Bestimmtheit zu-

sammenfillt. Das Mittelalter ist die Tiergeschichte der Menschheit, ihre
Zoologie» (363 1.).

Die anachronistischen Ausldufer der stindischen Regierungsformen des
Mittelalters in der Gegenwart sind der Versuch, «in der politischen Sphire
selbst den Menschen in die Beschrinktheit seiner Privatsphire zuriick-
zustiirzen, seine Besonderheit zu einem substantiellen BewuBtsein zu
machen» (363). Erreicht wird aber dadurch nur, daB jetzt die Stidnde ein
«ungliickliches Zwitterding» bilden, «worin die Gestalt die Bedeutung
und die Bedeutung die Gestalt beliigt und weder die Gestalt zu ihrer
Bedeutung und zur wirklichen Gestalt, noch die Bedeutung zur Gestalt
und zur wirklichen Bedeutung wird» (365). Dies ist das «Rétsel der mo-
dernen Verfassungen (xot” 8oy7yv der stindischen)» und das « Mysterium
der Hegelschen Philosophie, vorzugsweise der Rechts- und Religions-
philosophien (366).

Der Fortschritt der Geschichte verwandelt «die politischen Stinde
in soziale Stinde». Das Ergebnis ist, daB «die einzelnen Volksglieder gleich
in dem Himmel ihrer politischen Welt, ungleich in dem irdischen Dasein
der Sozietit sind» (361). Die Umwandlung begann in der absoluten Monar-
chie und wurde in der Franzosischen Revolution vollendet (ebd.). Die
Stindeunterschiede sind zu «Unterschieden des Privatlebens» aufgeldst,
«welche in dem politischen Leben ohne Bedeutung sind» (ebd.). Marx
nennt die Staaten, in denen diese Trennung vollzogen ist, «reprisenta-

57 Marx verkennt nicht, daB diese Identitit wieder jeweils verschieden ist:
«Entweder ist, wie in Griechenland, die res publica, die wirkliche Privatangelegen-
heit, der wirkliche Inhalt der Biirger, und der Privatmensch ist Sklave; der poli-
tische Staat als politischer ist der wahre und einzige Inhalt ihres Lebens und Wol-
lens; oder, wie in der asiatischen Despotie, der politische Staat ist nichts als die
Privatwillkiir eines einzelnen Individuums oder der politische Staat, wie der mate-
rielle, ist Sklave» (296).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 69

tive Staatssysteme» 3%, Insbesondere meint er damit die franzdsische
Republik und die Vereinigten Staaten von Amerika.

Wie ist die Stellung des Menschen in diesen Republiken, wie steht
es in ihnen um seine Freiheit? Programmatisch formuliert Marx dies in
Abhebung vom Mittelalter:

«Die moderne Zeit, die Zivilisation, begeht den umgekehrten Fehler.

Sie trennt das gegenstindliche Wesen des Menschen als ein nur dufer-

liches, materielles von ihm. Sie nimmt nicht den Inhalt des Menschen
als seine wahre Wirklichkeit» (364).

«Der Privatstand ist der Stand der biirgerlichen Gesellschaft oder die
biirgerliche Gesellschaft ist der Privatstand» (356). Damit ist die biirger-
liche Gesellschaft per definitionem «Gegensatz und Trennung vom Staat»
(357). Will sie zu politischer Bedeutung gelangen, muB sie eine «vollige
Transsubstantiation» durchmachen (ebd.). Dieses allgemeine Gesetz er-
scheint am einzelnen Menschen in der Form, dafl er «eine wesentliche
Diremption mit sich selbst vornehmen» muf} (ebd.):

«Die Trennung der biirgerlichen Gesellschaft und des politischen Staates

erscheint notwendig als eine Trennung des politischen Biirgers, des

Staatsbiirgers, von seiner wirklichen, empirischen Wirklichkeit, denn

als Staatsidealist ist er ein gamz anderes, von seiner Wirklichkeit ver-
schiedenes, unterschiedenes, entgegengesetztes Wesen» (358).

Das Subjekt des Staates ist also der Mensch in seiner inhaltlosen Indivi-
dualitdt, denn jeder Inhalt fillt in die Sphdre der biirgerlichen Gesell-
schaft und nicht in die des Staates (358). Und nur in dieser Abstraktion
von seinem wirklichen Leben ist der einzelne als Mensch, nimlich als
soziales Wesen 3. Freiheit als Selbstbestimmung, als Dem-eigenen-Sein-
gemif3-Sein, gibt es daher nur als abstrakte, inhaltsleere Freiheit, d. h.
als Willkiir und Zufilligkeit ¢°. Wie steht es aber mit der Freiheit des
Menschen innerhalb der biirgerlichen Gesellschaft? Die Unterschiede der
Stinde waren Unterschiede des Bediirfnisses und der Arbeit. Weil die
Menschen dadurch innerlich bestimmt, wesentlich beschrinkt waren,
waren sie unfrei. In der biirgerlichen Gesellschaft aber «bildet sich der

58 «Die repriasentative Verfassung ist ein groer Fortschritt, weil sie der offene,
unverfdlschte, konsequente Ausdruck des modernen Staatszustandes ist. Sie ist der
unverhohlene Widevspruchy (355).

3 «In seiner politischen Bedeutung macht sich das Glied der biirgerlichen
Gesellschaft los von seinem Stande, seiner wirklichen Privatstellung; hier ist es
allein, daB es als Mensch zur Bedeutung kommt, oder daf3 seine Bestimmung als
Staatsglied, als soziales Wesen, als seine menschliche Bestimmung erscheint» (362 1.).

50 Siehe unten S. 70 f.



70 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

Unterschied aus in beweglichen, nicht festen Kreisen, deren Prinzip die
Willkiir ist. Geld und Bildung sind die Hauptkriterien ... Es ist eine Tei-
lung von Massen, die sich fliichtig bilden, deren Bildung selbst eine will-
kiirliche und keine Organisation ist» (362). «Der Genuf und die Fihigkest
zu geniefleny ist das Prinzip der biirgerlichen Gesellschaft, nach dem sie
sich strukturiert (ebd.) 6. Vom Menschen her gesehen heif3t dies:

«Die jetzige biirgerliche Gesellschaft ist das durchgefiihrte Prinzip des

Indiwvidualismus; die individuelle Existenz ist der letzte Zweck; Téatig-
keit, Arbeit, Inhalt etc. sind nur Mittel» (363).

Alle Bestimmungen des Menschen «in der biirgerlichen Gesellschaft er-
scheinen als dem Menschen, dem Individuum wunwesentlich, als dufere Be-
stimmungen, die zwar notwendig sind zu seiner Existenz im Ganzen,
d. h. als ein Band mit dem Ganzen, ein Band, das es aber ebensosehr
wieder fortwerfen kann» (363). Der wirkliche Mensch ist also der be-
schrinkte, seinem partikuliren Interesse dienende bourgeois. Die Be-
frelung von den Banden des Standes stellt sich als eine Befreiung von
Banden heraus, die seinen egoistischen Geist gefesselt hielten (389). Der
bourgeois ist frei, denn er hat keine ihn innerlich und wesentlich ein-
schrankende Bestimmtheit mehr. Aber es ist eine Freiheit der Zufillig-
keit und der Willkiir. Er ist unfrei, weil jeder andere Mensch und die
Gesellschaft {iberhaupt fiir ihn eine duBlere und damit fremde Bestim-
mung ist. Der Inhalt seines Lebens, seine Tétigkeit und Arbeit, ist nicht
Verwirklichung, Objektivierung seines Seins als Selbstbestimmung, son-
dern etwas AuBerliches, Fremdes, mit dem er nur zufillig, wegen dessen
Hinordnung auf den Genul3 verbunden ist.

Entscheidend ist fiir Marx aber nicht, daBl der Mensch fiir den an-
deren nur ein Mittel und zugleich eine Schranke fiir dessen Freiheit ist,
sondern daf dasPrivateigentum zum eigentlichen Subjekt und der Mensch
zum Pridikat wird (389 ff.). Das Privateigentum ist nicht der Gegenstand
der menschlichen Willkiir, sondern «die Willkiir ist das bestimmie Pri-
dikat des Privateigentums» (389). Die Freiheit des Willens bedeutet das
Privateigentum als alleinigen Inhalt des Willens (391). «Die politische
Unabhingigkeit ist ein Akzidens des Privateigentums, nicht die Substanz

61 Da dem Proletariat dies abgeht, fillt es aus der biirgerlichen Gesellschaft
heraus, aber als dessen Voraussetzung: «Das Charakteristische ist nur, daB die
Besitzlosigkeit und der Stand der unmittelbarven Arbeit, der konkreten Arbeit, weniger
einen Stand der biirgerlichen Gesellschaft als den Boden bilden, auf dem ihre Kreise
ruhen und sich bewegen» (362).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 71

des politischen Staats» (398; vgl. 403). Hegel hat diesen Zustand in den

Begriff erhoben:
«Die subjektive Freiheit erscheint bei Hegel als formelle Freiheit (es ist
allerdings auch wichtig, daB das Freie auch frei getan werde, daB die
Freiheit nicht als bewuf3tloser Naturinstinkt der Gesellschaft herrsche),
eben weil er die objektive Freiheit nicht als Verwirklichung, als Betéti-
gung der subjektiven hingestellt hat. Weil er dem priasumtiven oder
wirklichen Inhalt der Freiheit einen mystischen Triager gegeben hat, so
bekommt das wirkliche Subjekt der Freiheit eine formelle Bedeutung.
Die Trennung des Amnsichs und des Fiirsichs, der Substanz und des
Subjekts, ist abstrakter Mystizismus» (337).

Form und Inhalt der Freiheit fallen auseinander. Dem Menschen kommt
nur die Form, die formelle Freiheit zu. Er kann frei, d. h. nicht bewuBt-
los-instinkthaft, handeln. Aber der Inhalt seines Handelns ist nichts
Freies. Sein Handeln erscheint daher als Willkiir: Form ohne Inhalt. Was
sich durch die formelle Freiheit des Menschen hindurch verwirklicht, ist
das Privateigentum. Es ist der Inhalt der Freiheit. Da die Form aber
vom Inhalt getrennt ist, ist die Verwirklichungsart des Privateigentums
der Zufall, die Zufilligkeit.

4. Konkrete Freiheit in der Demokratie

Konkrete Freiheit bedeutet demgegeniiber Aufhebung all dieser Di-
remptionen des Menschen (258. 321). Marx sieht sie in der Demokratie
verwirklicht. Darunter versteht er allerdings mehr als der gewdhnliche
Sprachgebrauch. Die demokratischen Staatsformen der Gegenwart nennt
er « Republik». Diese ist die «Demokratie innerhalb der abstrakten Staats-
form» (294), deren Negation «innerhalb ihrer eigenen Sphire» (295). Die
Demokratie ist die «Wahrheit» der Staatsformen, diese sind daher, «so-
weit sie nicht die Demokratie sind, unwahr» (ebd.). In der Demokratie
fallen Form und Inhalt zusammen. Jedes Moment des Ganzen ist das,
was es ist: «In der Demokratie ist der Staat als Besonderes nur Beson-
deres, als Allgemeines das wirklich Allgemeine, d. h. keine Bestimmtheit
im Unterschied zu dem andern Inhalt» (294; vgl. 292) 62, Der Staat ist
nicht mehr eine inhaltslose Form, die daher nur als duBBere Institution
iiber den Inhalt, die iibrigen Sphéren, herrschen kann, sondern er durch-

62 Dies meint Marx — zumindest fiir diese Zeit — wenn er vom Untergang des
politischen Staates spricht, da dieser als «politischer Staat, als Verfassung, nicht
mehr fiir das Ganze gilt» (294).



2 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

dringt materiell den Inhalt der iibrigen, nicht politischen Sphéren (294;
vgl. 293-6). Er ist nur die «Selbstbestimmung des Volkes» (ebd.). «Die
Demokratie geht vom Menschen aus und macht den Staat zum verob-
jektivierten Menschen» (293). «Die Verfassung erscheint als das, was sie
ist, ein freies Produkt der Menschen» (292):

«Hier ist die Verfassung nicht nur an sich, dem Wesen nach, sondern
der Existenz, der Wirklichkeit nach in ihren wirklichen Grund, den
wivklichen Menschen, das wivkliche Volk, stets zuriickgefiihrt und als
sein eignes Werk gesetzt» (292).

Das Gesetz ist hier «menschliches Dasein», denn es ist des Menschen
wegen da und nicht der Mensch des Gesetzes wegen (293). Der Mensch
ist und bleibt das wahrhafte Subjekt aller seiner Pridikate. Jetzt erst
wird der Mensch das Freie frei tun kénnen, d. h. er wird in all seinem
Tun sich selbst verwirklichen. Er ist nicht mehr der Zufilligkeit ausge-
liefert. Sein Wille ist nicht mehr Willkiir, sondern Selbstobjektivation.

Der nichste Schritt in diese Richtung ist die Einfithrung des all-
gemeinen, freien und geheimen Wahlrechts, denn dadurch setzt die
biirgerliche Gesellschaft — im Gegensatz zu sich selbst als dem Privat-
stand - ihr politisches Dasein als ihr wahres Dasein, sie hebt sich und
damit ihren Gegensatz, den politischen Staat, auf (417).

V. Die in den Menschenrechten proklamierte Freiheit als Unfreiheit
(Deutsch-franzosische Jahrbiicher)

1. Die Fretheit in den Menschenrechien

In den Artikeln zur Judenfrage analysiert Marx die von den Nord-
amerikanern und Franzosen proklamierten Menschenrechte auf ihren
eigentlichen Gehalt hin (470). Sie sind «die Rechte des Milglieds der
biirgerlichen Gesellschaft, d. h. des egoistischen Menschen, des vom Men-
schen und vom Gemeinwesen getrennten Menschen» (472) 3. Die Dekla-
ration iiber die Freiheit nach der (radikalsten) Konstitution von 1793
(La liberté est le pouvoir qui appartient 4 I’homme de faire tout ce qui
ne nuit pas aux droits d’autrui) kommentiert Marx folgendermaBen:

«Die Freiheit ist also das Recht, alles zu tun und zu treiben, was keinem
andern schadet. Die Grenze, in welcher sich jeder dem andern unschdd-

63 FALK, der das Marxsche Freiheitsverstindnis iiberhaupt als die entschei-
dende Kontaktstelle zwischen Marx und Hegel ansieht (a.a. O., 176), weist die
enge Bindung dieser Analyse an Hegel nach (ebd., 181 ff.).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 73

lich bewegen kann, ist durch das Gesetz bestimmt, wie die Grenze zweier
Felder durch den Zaunpfahl bestimmt ist. Es handelt sich um die Frei-
heit des Menschen als isolierter, auf sich zuriickgezogener Monade» (472).

Der andere Mensch ist nicht die Verwirklichung meiner Freiheit, sondern
ihre Schranke. Diese Freiheit ist nichts anderes als das verbriefte Recht,
jeden wesensmiBigen, menschlichen Bezug zum anderen zu negieren
(473). Der Mensch ist nicht «Gattungswesen». Vielmehr ist sein «Gat-
tungsleben», die Gesellschaft, ein ihm «duBerlicher Rahmen», der seine
urspriingliche Selbstindigkeit beschriankt (474). «Das einzige Band, das»
diese Monaden «zusammenhilt, ist die Naturnotwendigkeit, das Be-
diirfnis und das Privatinteresse, die Konservation ihres Eigentums und
ihrer egoistischen Person» (ebd.).

Die politische Freiheit, die Freiheit des citoyen steht im Dienste
dieser Freiheit des bourgeois (471. 475). Der Mensch als bourgeois ist der
«eigentliche und wahre Mensch» (475), die droits de 'homme daher droits
naturels (478).

In Wirklichkeit aber haben die Emanzipatoren ganz anders gehan-
delt, das Briefgeheimnis wurde aufgehoben, die Pressefreiheit vollstindig
vernichtet. Die Menschenrechte wurden in der Praxis dem politischen
Leben untergeordnet, wihrend in der Theorie eine umgekehrte Unter-
ordnung herrschte (475 f.). Diese BewuBtseinstduschung erklirt sich nach
Marx dadurch, daB die politische Revolution «die biirgerliche Gesellschaft
in ihre einfachen Bestandteile» zerschlug, «einerseits in die Individuen,
andererseits in die materiellen und geistigen Elemente, welche den Lebens-
inhalt, die biirgerliche Situation dieser Individuen bilden» (477). Die
Individuen wurden zu sich als Individuen befreit. Die politische Funk-
tion wurde damit zu einer allgemeinen Funktion, da sie weder an einen
Stand gebunden wurde noch zerstiickelt verschiedenen Stinden zugeteilt
wurde (477). Da aber der Inhalt dieser Individuen, die Elemente ihres
wirklichen Lebens, ebenfalls befreit wurden, steht der inhaltslosen, un-
wirklichen Freiheit der Individuen die Freiheit der Elemente ihres Lebens
gegeniiber:

«Die Freiheit des egoistischen Menschen und die Anerkennung dieser

Freiheit ist aber vielmehr die Anerkennung der ziigellosen Bewegung

der geistigen und materiellen Elemente, welche seinen Lebensinhalt
bilden» (478).

Dieser egoistische Mensch, der seinen Elementen ausgeliefert ist, — d. h.
der Religionsfreiheit, Freiheit des Eigentums, Gewerbefreiheit usw. er-
hielt, anstatt von Religion, Eigentum usw. befreit zu werden — ist die



74 Aspekte der Freiheit in den Friithschriften von Karl Marx

«Naturbasis» des politischen Staates (477 f.). Thn als seine «nicht weiter
begriindete Voraussetzung» erkennt der Staat in den Menschenrechten
an (ebd.). Das Ergebnis der politischen Revolution ist daher: der wirk-
liche Mensch ist das egoistische Individuum, der wahre Mensch ist der
abstrakte citoyen (478).

Marx wirft dieser Revolution Halbheit vor: «Die politische Revolu-
tion 16st das biirgerliche Leben in seine Bestandteile auf, ohne diese Be-
standteile selbst zu revolutionieren und der Kritik zu unterwerfen» (ebd.).
Nur innerhalb ihres Aktes schieBt sie fiir einen kurzen Augenblick iiber
ihr Ziel hinaus und ordnet sich die biirgerliche Gesellschaft unter. Aber
dies geschieht nur im Gegensatz zu ihren eigenen Lebensbedingungen,
mul also notwendig scheitern (463 f. 477).

2. «Der Staat ist der Mittler zwischen dem Menschen und der Freiheit des
Menschen» (459)

Die Religion ist nicht der Grund, sondern das Phidnomen dieser
«weltlichen Beschrianktheit» (457). Erst mit der Beseitigung der welt-
lichen Schranken verschwindet daher die Religion (ebd.). Wenn der Staat
sich als Staat von der Religion lossagt, verschwindet diese noch nicht,
denn durch diese politische Emanzipation befreit sich der Mensch von
der wirklichen Beschrdnktheit nicht wirklich, sondern nur auf abstrakte
und beschrinkte Weise (459). Er verhilt sich zwar in der politischen
Sphire atheistisch, d. h. frei von allen Schranken; in der privaten Sphire
aber bleibt er religits, da die wirklichen Schranken bleiben (464. 468. 477).
Die Religion wird Privatsache. Der Bereich des Staates ist der Himmel
der Religion, in dem wir frei sind (461). Im Rahmen der bisherigen Welt-
ordnung ist diese abstrakte Freiheit die einzig mogliche (462).

Die Philosophie steht im Dienste der Geschichte (489). In diesem
Dienste ist es ihre gegenwirtige Aufgabe, durch Bewuf3tmachung, durch
Denunziation, den wechselseitigen dumpfen Druck aller sozialen Sphiren
aufeinander aufzudecken (491). Nicht als ob durch diese BewuBtmachung
der Druck aufgehoben wiirde, sondern damit er dadurch noch driickender
wird: «Man muB3 das Volk vor sich selbst erschrecken lehren, um ihm
Courage zu macheny (492). Kritik ist die Aufgabe der Zeit 6! Sie wird dann
zur «materiellen Gewalt», wenn sie die Massen ergreift. Dies geschieht,

64 Die Differenz zur Dissertation zeigt sich darin, daB die Philosophie nicht
mehr als die wahre Wirklichkeit die existierende Wirklichkeit in ihrer Kritik miBt,
sondern daB sie nur das BewuBBtwerden des Widerstreits zwischen beiden ist, aber



Aspekte der Freiheit in den Friithschriften von Karl Marx 75

wenn sie «radikaly wird, und sie wird dies, wenn sie von der «positiven
Aufhebung der Religion» ausgeht. Denn «die Kritik der Religion endet
mit der Lehre, da der Mensch das hichste Wesen fiir den Menschen sei».
Das Ergebnis der Religionskritik, von der die moderne Kritik auszugehen
hat, ist daher der kategorische Imperativ, «alle Verhdltnisse umzuwerfen,
indenen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes... Wesen ist» (497).

Der kategorische Imperativ, das Sollen, ist fiir Marx noch nicht —
wie spiter — das ohnmichtige Sollen der Moralgebote, sondern das Sollen
der Wirklichkeit selbst. Es ist die wahre Wirklichkeit, die sich gegen die
Unvernunft der existierenden Wirklichkeit wendet (448). Sie wird nicht
als ein AuBeres an diese herangetragen, sondern offenbart sich in der
Widerspriichlichkeit der existierenden Wirklichkeit selbst (448 {.).

Menschliche Emanzipation, konkrete Freiheit, Demokratie meinen
ein und dasselbe: die Einheit von Individuum und Gattungswesen (479).
Frei ist der Mensch, bei dem Form und Inhalt, Mensch-Sein und Indivi-
duum-Sein, Citoyen-Sein und Bourgeois-Sein, soziales Dasein und indi-
viduelles Dasein zusammenfallen. Denn nur dann ist er ein sich selbst
bestimmendes Wesen und alle seine Bestimmtheiten Selbstbestimmungen.
Freiheit qua Selbstbestimmung oder Autonomie aber ist die Bedingung
der Moglichkeit, daB der Mensch das hochste Wesen sei. Freiheit ist das
«Selbstgefiihl des Menschen» (433). — Die in den Menschenrechten prokla-
mierte Freiheit aber ist eine Illusion von Freiheit, die nur dazu da ist,
die eigentliche Unfreiheit zu verdecken.

VI. Die freie bewuBte Titigkeit als Gattungscharakter des Menschen
(Pariser Manuskripte)

Die Analyse der gegenwirtigen Staatsformen hatte fiir Marx er-
geben: Die Welt der Bediirfnisse, der Arbeit, des Privateigentums ist
die Naturbasis des modernen Staates. Marx mul} sich daher fragen, wie
es um Freiheit und Unfreiheit in diesem Bereiche bestellt ist. — Die «in-
neren Bedingungen» einer Revolution, die die menschliche Emanzipa-
tion erstellt, sind die Philosophie und das Proletariat (503 ff.) . Marx

als solches auch wiederum ein Moment dieses Widerstreits, der zu seiner Aufldsung
drangt (vgl. 495-505). — Zum Problem des Marxschen Begriffs von der « Verwirk-
lichung der Philosophie» vgl. die Diskussion HABERMAS, Zur philosophischen Dis-
kussion um Marx und den Marxismus, in: Theorie und Praxis, a. a. O., S. 261-335;
bes. 285-290 — LANDGREBE (a. a. O.).

65 Zur Herkunft und zur urspriinglichen Konzeption von «Proletariat» vgl



76 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

muf sich daher fragen, wann fiir das Proletariat die «materielle Notwen-
digkeit» vorliegt, sich selbst aufzuheben.

Marx beantwortet beide Fragen durch eine Auseinandersetzung mit
der National6konomie und der Hegelschen Phinomenologie 66,

1. Der Mensch ist universell und darum frei

Der Mensch ist « Naturwesen» oder, was dasselbe heiBt, «gegenstiand-
liches sinnliches Wesen» (650 ff.). — Damit will Marx nicht iiber das Wesen
des Menschen eine Aussage machen, sondern die VerfaBtheit des kon-
kreten Menschen seiner Zeit analysieren. — Marx will damit sagen, der.
Mensch ist ein mit «Trieben» ausgestattetes Wesen. Triebe aber sind
wesentlich auf ihren auBer ihnen seienden sinnlichen Gegenstand bezogen.
Sie sind wesentlich dieser Bezug. Die sinnlichen Gegenstidnde sind daher
wesentliche Gegenstdnde. Ohne sie sind die Triebe nicht. Die Triebe sind
nur, insofern sie sich duflern, d. h. an ihren Gegenstdnden betéitigen und
bestédtigen. Dieses wesensmdBige Verflochtensein mit der Umwelt fiihrt
Marx am «Hunger» aus:

«Der Hunger ist ein natiirliches Bediirfnis; er bedarf also einer Natuy

auller sich, eines Gegenstandes aufler sich, um sich zu befriedigen, um

sich zu stillen. Der Hunger ist das gegenstdndliche Bediirfnis eines

Leibes nach einem auBler ihm seienden, zu seiner Integrierung und
WesensduBerung unentbehrlichen Gegenstande» (650 £.).

Indem Marx mit dem Sinn von «Natur» spielt, sagt er: «Ein Wesen,
welches seine Natur nicht auBer sich hat, ist kein natiirliches Wesen,
nimmt nicht teil am Wesen der Natury (651). Der Mensch ist als Natur-
wesen wesensmafBig eingebunden in den Gesamtzusammenhang der Natur.
Sie ist sein «unorganischer Leib». Er ist ein «Teil der Natur» (566). Tatig
und leidend (649 ff.), bestimmend und bestimmt werdend ist er in sie
eingebettet. Leben heifit: in stindigem ProzeB mit ihr als seinem Leib
sich halten 7.

TUCKER, a. a. O., S. 142 {,; PopiTz, a. a. O., S. 99-104; FRIEDRICH, a. a. O., S. 80-87.

66 Vgl. fiir unsere Fragestellung unter den Interpretationen der Pariser Manu-
skripte besonders: BEKKER, a.a.O., S.37-89; BockmiUnL, a.a.O., S.207-262;
KraGEs, a.a. 0., S. 19 ff.; E. MeETzrE, Mensch und Geschichte im urspriinglichen
Ansatz des Marx’schen Denkens, in: Marxismusstudien, 2. Folge, Tiibingen 1957,
S. 1-25.

67 «Der Mensch lebt von der Natur, heit: Die Natur ist sein Leth, mit dem
er in bestindigem ProzeB bleiben muf, um nicht zu sterben. Da3 das physische



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 77

Da der Zusammenhang mit der Natur der Zusammenhang der Natur
mit sich selbst ist (566), steht der Mensch dadurch nicht unter fremder
Gesetzlichkeit. Freiheit aber wiirde bedeuten, daf die Selbstbestimmung
des Menschen in diesem Zusammenhang das iibergreifende Moment ist.
Marx sieht dies darin gegeben, daB3 der Mensch nicht wie das Tier nur
einen bestimmten Umkreis der Natur zum Gegenstand hat, sondern die
ganze Natur. Der Mensch ist universal, unbeschriankt, weil er sich auf
das Ganze der Natur richtet und nicht nur auf einen Ausschnitt von ihr —
einen Ausschnitt, der dann vom Ganzen her bestimmt wire.

«Die Universalitit des Menschen erscheint praktisch eben in der Uni-
versalitit, die die ganze Natur zu seinem unorganischen Korper macht,
als inwiefern sie 1) ein unmittelbares Lebensmittel, als inwiefern sie
[2)] die Materie, der Gegenstand und das Werkzeug seiner Lebenstdtig-
keit ist» (566).

Insofern sich der Mensch die ganze Natur einverleibt, mit ihr als seinem
Leib in LebensprozeB3 steht, betitigt und bestdtigt er sich an ihr, be-
stimmt er sich selbst, indem er sie bestimmt. Darum kann Marx schlie-
Ben: universell, darum frei (ebd.). Freiheit heiBt Unbeschrianktheit, All-
seitigkeit, in Lebensproze mit dem anderen stehen, sei es nun das andere
oder der andere. Ist dem Menschen nur ein Teil der Natur zuginglich,
so ist er auf die Stufe des Tieres abgesunken. Die Natur ist ihm dann
unzuginglich, fremd. Da sie aber zugleich sein wesentlicher Gegenstand
ist, so ist sie ihm entfremdet und er selbst seinem Wesen (566 ff.). Seinem
Wesen ist der Gegenstand genommen, es ist damit ein ungegenstdndliches
Wesen, ein Unwesen (651).

2. Die menschliche Tdtigkeit ist bewufte Tdtigkeit und darum frei

Die wesentliche Differenz zum Tier besteht aber nicht in der Uni-
versalitit der Umwelt, sondern in der besonderen Art der Lebenstitig-
keit, denn «in der Art der Lebenstitigkeit liegt der ganze Charakter einer
species, ihr Gattungscharakter» (567). Der Gattungscharakter des Men-
schen aber ist die «freie bewuBte Tadtigkeit» (ebd.).

Bewulite Lebenstitigkeit heiflt: «Der Mensch macht seine Lebens-
tatigkeit selbst zum Gegenstand seines Wollens und seines BewuBtseins»

und geistige Leben des Menschen mit der Natur zusammenhingt, hat keinen anderen
Sinn, als daB die Natur mit sich selbst zusammenhédngt, denn der Mensch ist ein
Teil der Natur» (566).



78 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

(ebd.). Der Mensch kann sich zu sich selbst verhalten (566). Er kann sein
eigenes Leben zum Gegenstand seiner Tétigkeit machen (567). Er kann
reflektieren, d. h. sich auf sich selbst wenden. Anders ausgedriickt: er
kann sich selbst bestimmen. In diesem Sinne spricht Marx hier von
«bewuBter Lebenstétigkeity. Gemeint ist also nicht einfach eine Tatig-
keit, die von Vorstellungen «begleitet» wird. Und darum kann Marx von
der «bewuBlten Vorstellung» aus auch schlieBen: «Nur darum ist seine
Lebenstatigkeit freie Tédtigkeit» (ebd.).

Indem Marx dieses Wesen des Menschen vom Tier abgrenzt, wird
noch deutlicher, was er meint. «Das Tier ist unmittelbar eins mit seiner
Lebenstitigkeit. Es unterscheidet sich nicht von ihr. Es ist sie» (ebd.).
Es flieBt unmittelbar, unvermittelt mit seiner Bestimmtheit zusammen.
So ist ihm nicht die Moglichkeit der Selbstbestimmung gegeben, weil es
keine Differenz in sich trigt, die ein Selbstverhiltnis erméglichen wiirde.
Diese distanzlose Unmittelbarkeit kennzeichnet auch seinen Bezug zur
Umwelt. «Es produziert nur unter der Herrschaft des unmittelbaren
physischen Bediirfnisses» (567 f.). Marx verweist als Beispiel auf den
Nest- oder Wohnungsbau von Biene, Ameise oder Biber. Sie bauen nach
einem ihnen vorgegebenen Plan, von dem sie nicht abweichen kénnen.
Und sie tun dies nur dann, wenn ihre Lebenstitigkeit unmittelbar ein
solches Produkt fordert. Dieses tierische Produzieren ist ein integraler
Bestandteil ihrer Lebenstatigkeit und sein Produkt gehort unmittelbar
zu ihrem «physischen Leib» (568). — Der Mensch dagegen produziert
«universell», «frei vom physischen Bediirfnis». Er tritt frei seinem Pro-
dukt gegeniiber. Er befreit aber auch gleichsam die Natur zu sich selbst,
denn sein Produzieren ist ein Reproduzieren der Natur, weil er den Gegen-
stand gemidll dessen «inhdrentem Mal3» bearbeitet. Diese Freiheit «von»
dem unmittelbaren physischen Bediirfnis zugleich mit der Freiheit «zu»
einem Eingehen auf die Eigenart des anderen ermoglicht erst ein For-
mieren «nach den Gesetzen der Schonheit» (ebd.).

Der Mensch ist also nicht Naturwesen schlechthin, sondern er ist
«menschliches Naturwesen» oder «Gattungswesen» (652. 566 f.). Er ver-
hilt «sich zu sich selbst als der gegenwirtigen, lebendigen Gattung» (566),
m. a. W.: «zu der Gattung als seinem eigenen Wesen» (567). Die Uni-
versalitit seines Bezuges zur Natur ermdglicht und bedingt die Befreiung
von einer unmittelbaren Bestimmtheit, von Unfreiheit. D. h. positiv aus-
gedriickt: der Mensch hat seine Freiheit nicht als Wesensbestimmung,
sondern gewinnt sie nur in der Bewédhrung seines Wesens.



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 79

3. Die Vermittlung der Freiheit durch die Arbeit

Als «fiir sich selbst seiendes Wesen», als Gattungswesen, muf} der
Mensch «sich sowohl in seinem Sein als in seinem Wissen bestdtigen und
betatigen» (652). Der Mensch wahrt nur in seinem Wesen, indem er sich
bewidhrt. Er bewidhrt sich «in der Bearbeitung der gegenstdndlichen
Welt» (568; vgl. 567):

«Diese Produktion ist sein werktitiges Gattungsleben. Durch sie er-

scheint die Natur als sein Werk und seine Wirklichkeit. Der Gegenstand

der Arbeit ist daher die Vergegenstindlichung des Gattungslebens des

Menschen : indem er sich nicht nur wie im Bewultsein intellektuell,

sondern werktitig, wirklich verdoppelt und sich selbst daher in einer
von ihm geschaffenen Welt anschaut» (568).

Bedeutet Selbsttitigkeit, freie Tatigkeit ein Sich-selbst-zum-Gegenstand-
Machen, so muf} die unmittelbare subjektive Natur des Menschen mensch-
lich sein. Der Mensch ist aber gegenstidndliches Wesen. Seine Natur ist
daher nur dann menschlich, wenn ihre Gegenstinde menschlich sind. In-
dem die Arbeit der gegenstidndlichen Welt, der objektiven Natur, mensch-
liches Geprige gibt, macht sie iiber die Vermenschlichung der objektiven
Natur die subjektive Natur des Menschen menschlich. Die Arbeit ist so
der Entstehungsakt des Menschen, denn vor ihr ist «weder die Natur
— objektiv — noch die Natur — subjektiv ... unmittelbar dem menschlichen
Wesen adidquat vorhanden» (652). Und die Geschichte, in der dies ge-
schieht, «ist die wahre Naturgeschichte des Menschen» (ebd.). Dies be-
sagt auch die Formel: Naturalisierung des Menschen = Humanisierung
der Natur (593 f. 596).

Die menschlichen Wesensziige, seine Wesenskrifte sind erst dann
wirklich, erst dann fiir ihn, wenn sie ihm als gegenstidndlicher Reichtum
gegeniibertreten. Die Sinne des Menschen sind erst dann menschlich,
wenn sie sich auf eine vermenschlichte Natur richten, denn dieser Bezug
macht ihr Wesen aus (601; vgl. 598-604). Marx kann daher einerseits
sagen, dall «die Bildung der fiinf Sinne ... eine Arbeit der ganzen bis-
herigen Weltgeschichte» ist (601), und andererseits, daf3 «das gewordene
gegenstandliche Dasein der Industrie das aufgeschlagene Buch der mensch-
lichen Wesenskrifte, die sinnlich vorliegende menschliche Psychologie»
ist (602).

Der erste Gegenstand des Menschen aber ist der Mensch (605). Der
andere Mensch ist die gegenstdndliche Wirklichkeit meiner eigenen sub-
jektiven Wirklichkeit (595 ff.). Im Verhdltnis zum anderen Menschen



80 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

offenbart sich also, inwieweit das Menschliche natiirlich und das Natiir-
liche menschlich geworden ist. Insbesondere ist das Verhiltnis des
Mannes zur Frau der unzweideutige Ausdruck, wie der Mensch fiir sich
selbst existiert (592).
«In diesem Verhiltnis erscheint also simnlich, auf ein anschaubares Fak-
tum reduziert, inwieweit dem Menschen das menschliche Wesen zur
Natur oder die Natur zum menschlichen Wesen des Menschen geworden
ist» (592).
«In diesem Verhiltnis zeigt sich auch, inwieweit das Bediirfnis des Men-
schen zum menschlichen Bediirfnis, inwieweit ihm also der andere Mensch
als Mensch zum Bediirfnis geworden ist, inwieweit er in seinem indivi-
duellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist» (593).

Erst indem der andere Mensch fiir mich Mensch geworden ist, bin ich
selbst Mensch, denn ich bin selbst nur insoweit Mensch, als mein Gegen-
stand Mensch ist. Jetzt wird auch die Marxsche Rede verstindlich, daB3
die Gattung — die anderen Menschen — das eigene Wesen des Menschen
ist (567), aber auch die andere, daB3 der Mensch selbst die gegenwirtige
lebendige Gattung ist (566), die «ideale Totalitéit», das «subjektive Dasein»
der Gattung (597). Der Mensch als Individuum ist wesentlich der Bezug
auf die anderen Menschen. In den anderen als seiner Vergegenstind-
lichung hat er sein Wesen. Zugleich hat die Gesellschaft im einzelnen den
Ort ihrer Anwesenheit und nicht in einem Jenseits von ihm. Selbsttatig-
keit als der Vollzug von Freiheit fordert als Bedingung der Méglichkeit,
daB sie als solche auch dem anderen Menschen zukommt. Freiheit gibt
es nicht fiir den Menschen als Individuum, sondern nur als Gemeinwesen.

4. Die gegenwirtige Selbstentfremdung von diesem Wesen

Gegenwirtig hat die Arbeit eine ihrer Wesensgestalt entfremdete
Gestalt. Sie geschieht nicht freiwillig, sondern unter Zwang; nicht be-
wuft, sondern dumpf und tierisch. Sie ist nicht Selbstbetitigung, Be-
jahung, sondern Verneinung; nicht Selbsttitigkeit, sondern Fremdtatig-
keit, d. h. sie gehort einem anderen; nicht Selbstzweck, sondern Mittel
(564 {.). Dieser gegenwirtige Zustand ist progressiv (561 ff.).

Dies ist eine Entfremdung des Menschen % von seinem Wesen (565 ff.

68 Fine knappe Darstellung der vielfiltigen Weisen von Entfremdung, unter
bzw. in denen der Mensch steht, gibt METZKE, a. a. O.; bedeutsam sind vor allem
die Ausfiihrungen von KLAGEs, a. a. O., S. 43-74; zur Herkunft des Begriffes Ent-
fremdung vgl. LukAcs, a.a. 0., S. 613 ff.; A. GEHLEN iiber die Geburt der Frei-
heit aus der Entfremdung, ARSPh 40 (1952/53) 338-353; H. BartH, Wahrheit und
Ideologie, Erlenbach-Ziirich u. Bern 21961, S. 99-123. 303 (Anm. 107).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 81

570 f.); denn die Arbeit ist das Wesen des Menschen (645) 6°. Sie duBert
sich darin, dafl das Produkt der Arbeit nicht mein Gegenstand ist, son-
dern daf} ich zum Gegenstand meines Produktes werde (562. 565. 574 {.).
Der Mensch ist «Ware», deren Wert von Angebot und Nachfrage be-
stimmt wird (511). Er ist die subjektive Erscheinungsform der Waren-
welt. Er steht unter deren Gesetzlichkeit als einer Fremdgesetzlichkeit.
Er existiert nur als ein «Unwesen», Freiheit nur als Unfreiheit (587).
Dieses unmenschliche Verhiltnis duBert sich im Verhéltnis der Menschen
untereinander (570 f.) 7°. Der Verlust des Gegenstandes als einer Ver-
gegenstdandlichung seines Wesens und dessen Selbstindigwerden zu
einer Macht iiber den ihn produzierenden Menschen duBert sich in der
«Herrschaft dessen, der nicht produziert, auf die Produktion und die
Produkte» (571). In und vermittels der entfremdeten Arbeit produziert
und reproduziert der Arbeiter sich selbst und den Kapitalisten (ebd.).

Diese gegenwirtigen Verhiltnisse sind nicht durch einen Siindenfall
zustande gekommen (560), sondern sie sind ein notwendig zu durchlau-
fendes negatives Zwischenstadium beim Proze3 der Menschwerdung durch
die menschliche Arbeit (595. 645). Als solche sind sie das Werden des
Menschen als Menschen (594). Es gilt daher die Bewegung der progres-
siven Entfremdung zu beschleunigen 7%, und nicht, sie abzubremsen oder
zuriickzuwenden 72,

69 Dies erkannt zu haben, sieht Marx als das GroBe der Hegelschen Phino-
menologie des Geistes an (645 {.).

70 Unmittelbar greifbar auch hier wieder im Verhdltnis des Mannes zur Frau:
«In dem Verhédltnis zum Weib, als dem Raub und der Magd der gemeinsamen Wol-
lust, ist die unendliche Degradation ausgesprochen, in welcher der Mensch fiir sich
selber existiert» (592). — «Die Prostitution ist nur ein besonderer Ausdruck der all-
gemeinen Prostitution des Arbeiters» (595, Anm. 108).

71 Diese Funktion der Beschleunigung schreibt Marx dem BewufBtsein zu. So
ist die moderne Nationalokonomie sowohl ein «Produkt der wirklichen Energie und
Bewegung des Privateigentums» als auch ein Moment von dieser selbst, denn sie
hat «die Energie und Entwicklung dieser Industrie beschleunigt, verherrlicht, zu
einer Macht des Bewufitseins gemacht» (585). BewuBtsein ist fiir Marx eben kein
Epiphianomen (vgl. 598). — Marx sieht seine eigene Aufgabe gerade darin, den Prole-
tariern ein ihre Beschrianktheit iiberbietendes BewufBitsein zu vermitteln: «... jene
Bewegung, die wir in Gedanken schon als eine sich selbst aufhebende wissen, wird
in der Wirklichkeit einen sehr rauhen und weitldufigen Prozel durchmachen. Als
einen wirklichen Fortschritt miissen wir es aber betrachten, dall wir von vornherein
sowohl von der Beschrianktheit als [auch von] dem Ziel der geschichtlichen Bewe-
gung, und ein sie [= Beschrianktheit] tiberbietendes BewuBtsein erworben haben»
(618; das Eingeklammerte ist Hinzufiigung von mir. D. E.).

72 Deswegen die scharfe Stellungnahme gegen den Feudalismus (553-559.
578-583). Ihm weint Marx keine sentimentalen Trinen nach (553).

6



82 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

Uber die Aufhebung dieser Entfremdung auf Grund einer notwen-
digen 6konomischen Entwicklung sagt Marx nur ganz allgemein, daf das
Verhiltnis von Kapital und Arbeit sich zu einem feindlichen, wechsel-
seitigen Gegensatz entwickelt und damit aus sich heraus seine Auflosung
fordert (584. 590).

5. Der Kommunismus als Reich der Fretheit

Im Kommunismus als der positiven Aufhebung des Privateigentums
(593) 7 haben die Bediirfnisse und der GenuB so sehr ihre egoistische
Natur verloren (599), daB «die Sinne und der GenuBl der anderen Men-
schen meine eigene Aneignung geworden» sind (599 f.). Die LebensduBe-
rungen der anderen Menschen sind unmittelbar meine eigenen geworden.
Im anderen bejahe ich mich selbst, er ist meine Wirklichkeit geworden.
Ich bin nicht zuerst Individuum und dann als Zugabe noch gesellschaft-
liches Wesen, sondern ich bin als Individuum gesellschaftliches Wesen
(595 ff.). Nicht als ob das Individuum in der Gattung unterginge, son-
dern es wird durch die Gesellschaft zu sich selbst befreit (597 f.). Ahnlich
ist auch das Verhiltnis zur Natur: Der Mensch ist frei von der Natur,
weil er sie sie selbst sein 148t. So sieht er das Mineral nicht mehr unter
merkantilischem Interesse, sondern in seiner Schonheit und eigentiim-
lichen Natur (601). Selbstbetitigung und Vergegenstidndlichung schlieen
sich jetzt nicht mehr aus, denn der Gegenstand wird nicht mehr nur
durch «Gebrauch» mein Gegenstand, sondern indem ich ihn anerkenne
(599).

Der Kommunismus ist

«die wahvhafte Auflésung des Widerstreits zwischen dem Menschen mit

der Natur und mit dem Menschen, die wahre Auflosung des Streits

zwischen Existenz und Wesen, zwischen Vergegenstidndlichung und

Selbstbetidtigung, zwischen Freiheit und Notwendigkeit, zwischen In-

dividuum und Gattung. Er ist das aufgeloste Rétsel der Geschichte und
weil} sich als diese Losung» (594).

73 Auf den sog. «rohen Kommunismus» als der ersten Stufe der Aufhebung
der Selbstentfremdung (590-593) wird hier nicht eingegangen. Dieser ist die Negation
des Privateigentums innerhalb seines eigenen Bereichs. M. a. W.: «Die Bestim-
mung des Arbeiters wird nicht aufgehoben, sondern auf alle Menschen ausgedehnt»
(591). — Die «Weibergemeinschaft» ist das «ausgesprochene Geheimnis dieses noch
ganz rohen und gedankenlosen Kommunismus» (ebd.).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 83

Selbstbetiatigung als Selbstbestdtigung, universelle, freie Téatigkeit ist
jetzt moglich, denn jede Bestimmtheit des Menschen ist nicht nur dem
Wesen, sondern auch der Existenz nach Selbstbestimmung des Menschen,
alles Gegenstiandliche ist seine Gegenstdndlichkeit.

VII. Freiheit als «positive Macht»
(Heilige Familie und Deutsche Ideologie)

1. Die Anderung des Bereichs der Aussage

Eine genaue Analyse der Entwicklung des Marxschen Denkens von
den «Pariser Manuskripten» zur «Deutschen Ideologie» kann hier nicht
vorgenommen werden 7*. Die zwischen beiden Arbeiten liegenden «Heilige
Familie» und «Thesen iiber Feuerbach» zeigen in ihrer Vermittlung nach
beiden Seiten hin, daB kein « Bruch» in seiner Denkentwicklung vorliegt,
wohl aber eine Verschiebung des Aussagebereiches und -horizontes 7.
In den deutsch-franzosischen Jahrbiichern hatte Marx die «Denunzia-
tion» als Aufgabe der Philosophie formuliert 76. Jetzt vollzieht er diese
an den Junghegelianern 77. Der Gebrauch von «BewufBtsein» mag dies
verdeutlichen. In den «Pariser Manuskripten» trat « BewuBtsein» in zwei-
facher Bedeutung auf: einmal als Fiirsichsein, als Zu-sich-selbst-Ver-
halten des Menschen, zum anderen als empirisch-psychologisches Be-
wultsein. Jetzt unterstellt Marx polemisch allen Aussagen der Junghege-
lianer diese zweite Bedeutung (3/19 f. 84 f. 111). Auf diese Bedeutung
beschrankt ist aber BewufBtsein nur noch als Produkt und abhdngige

7% Vgl. dazu BEKKER, a.a. O., S.90-99; Porirz, a.a. O., S. 166 ff.; FrRIED-
RICH, a. a. O., S. 143-198.

75 Deninneren Bezug zwischen « Heiliger Familie» und «Pariser Manuskripten»
zeigt z. B. der folgende Text aus der « Heiligen Familie» offenkundig: «... dev Gegen-
stand als Sein fiir den Menschen, als gegenstindliches Sein des Menschen, zugleich
das Dasein des Menschen fiir den andeven Menschen, seine menschliche Beziehung
zum andeven Menschen, das gesellschaftliche Verhalten des Menschen zum Menschen»
(712 £.). — Andererseits beruft sich Marx in der « Deutschen Ideologie» vielfach posi-
tiv auf die «Heilige Familie» (3/34. 82 f. 85. 87. 89. 91-98. 132, 193. 250. 252. 382*.
519). — Zu den «Thesen iiber Feuerbach» vgl. die ausfithrlichen Interpretationen
von E. BrocH (Keim und Grundlinie. Zu den elf Thesen von Marx iber Feuerbach,
DZ{Ph 1 [1953] 237-261) und ROTENSTREICH (a. a. O., 338-360. 482-510).

76 Siehe oben S. 74.

77 Dies besagt nicht eine erst jetzt erfolgte kritische Absetzung von diesen.
Vielmehr war die Kritik an ihnen schon in der Dissertation und ihren Vorarbeiten
enthalten (vgl. oben S. 59 u. Anm. 37).



84 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

— wenn auch integrale — Funktion der realen Welt zu fassen (3/26. 28.
232. 234. 363). BewuBtsein kann so nicht mehr mit Freiheit gleichgesetzt
werden. Damit wird aber jetzt auch die Freiheit vorzugsweise im Hin-
blick auf ihre «materiellen Bedingungen» betrachtet:

«Der erste Satz des profanen Sozialismus verwirft die Emanzipation in
der bloBen Theorie als eine Illusion und verlangt fiir die wirkliche Frei-
heit, auller dem idealistischen ‘Willen’, noch sehr handgreifliche, sehr
materielle Bedingungen» (779).

Der Mensch ist, was er ist, durch die materiellen Verhiltnisse, in denen
er steht (3/21). Nicht mehr und nicht weniger. Von «Entmenschungy,
von «Selbstentfremdung» zu reden, ist Unsinn (3/262 . 415. 417). Denn
das wiirde heiBen, dafl das Resultat des Geschichtsprozesses, das wahre
Wesen des Menschen oder der wahre Mensch, als Subjekt oder als trei-
bende Kraft dem Geschichtsproze zugrundeliege (3/38. 69. 75. 98). Der
Mensch ist borniert, einseitig, wenn dies seine materiellen Verhiltnisse
sind. Er ist in sich zerrissen — und hat auch ein BewulBltsein davon oder
doch zumindest ein widerspriichliches BewuBtsein —, wenn die Produk-
tionsverhidltnisse es sind (3/25*. 69. 72. 417). Und mebhr ist er nicht.

2. Idealistisches und materialistisches Verstindnis von Freiheit

Marx stellt der «spiritualistischen Freiheit, die sich auch in den Ketten
einbildet, frei zu sein» 78, die «wirkliche Freiheit» entgegen (779). Im

ersteren Sinne wird Freiheit als «Lossein» verstanden, im zweiten als
«Macht» 7°.

«Die Freiheit ist von den Philosophen bisher in doppelter Weise bestimmt
worden; einerseits als Macht, als Herrschaft iiber die Umstinde und
Verhéltnisse, in denen ein Individuum lebt, — von allen Materialisten;

78 Es ist dies fiir Marx die Freiheit, die das Christentum gebracht hat
(3/283. 286).

79 Marx verweist im Zusammenhang damit auch auf Hegel: «... so mag er
[Stirner] sich bei Hegel iiber die negative und positive Freiheit Rats erholen. Als
deutscher Kleinbiirger mag er sich an der SchluBbemerkung dieses Kapitels delek-
tieren» (3/287). — Marx denkt wahrscheinlich entweder an den § 5 (und Zusatz) der
Hegelschen Rechtsphilosophie (Grundlinien der Philosophie des Rechts, hrsg. v.
H. Glockner, Stuttgart 31952, S. 54 ff.) oder an den Zusatz zu § 158 der Enzyklo-
padie (System der Philosophie. Erster Teil. Die Logik, hrsg. v. H. Glockner, Stutt-
gart 31955, S. 348 £.), je nachdem der deutsche Kleinbiirger sich an den Schrecken
der franzésischen Revolution delektieren soll oder daran, sich als «schlechthin be-
stimmt durch die absolute Idee zu wissen» (a. a. O., S. 349). — In der ersten Stelle
ist terminologisch nur von der «negativen Freiheit», in der zweiten nur von der
«positiven Freiheit» die Rede.



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 85

andrerseits als Selbstbestimmung, Lossein von der wirklichen Welt, als
bloB imagindre Freiheit des Geistes — von allen Idealisten, besonders
den deutschen» (3/282* — im Manuskript gestrichen).

Marx rechnet sich in seinem Freiheitsverstindnis eindeutig zu den «Mate-
rialisten» 8. Er wendet sich gegen die abstrakte Kategorie «Freiheit»
(3/285), gegen die «Freiheit des Menschen» (3/286 f.), «Freiheit als solche»
(3/287), «unbedingte, voraussetzungslose Freiheit» (3/446). Denn damit
wird die Freiheit, da ihr der konkrete Bezug und damit Inhalt fehlt,
rein negativ als «Freisein von Etwas», als «Lossein», als «Freiwerden von
einer Schranke» (3/283. 285 ff.) verstanden 8. Demgegeniiber betont Marx
die Freiheit als «Macht». Aber auch dies nicht als eine allgemeine for-
melle Bestimmung der Freiheit, denn dann wire die Macht inhaltslos
und somit Willkiir #2, Es geht ihm um den empirischen Menschen, das
bestimmte Individuum 8, das jeweils zu etwas Bestimmtem Macht hat.
Der Umbkreis der jeweiligen Macht aber hingt nicht von den Vorstel-
lungen des Menschen dariiber ab. Dies anzunehmen, wie Stirner es tut,
ist «reiner Unsinny:

«Er bildet sich ein, die Menschen hitten sich bisher immer einen Begriff
vom Menschen gemacht und sich dann so weit befreit, als nétig war,
um diesen Begriff in sich zu verwirklichen; das jedesmalige Maf der
Freiheit, das sie errungen, sei durch ihre jedesmalige Vorstellung vom
Ideal des Menschen bestimmt worden» (3/417).

Die jeweilige Reichweite der Macht der Individuen, ihre jeweilige Frei-
heit, wird in Wirklichkeit von den existierenden Produktivkriften «vor-
geschrieben» (ebd.). Die «Weltlage» der Individuen ist die wirkliche Vor-

8 In der «Heiligen Familie» driickte Marx sich noch sehr vorsichtig aus. Er
spricht dort von dem Freiheitsverstindnis einer Richtung des franzdsischen Mate-
rialismus, die von Locke herkommt und direkt im Sozialismus miindet (820. 827):
«Wenn der Mensch unfrei im materialistischen Sinne, d. h. frei ist, nicht durch die
negative Kraft, dies und jenes zu meiden, sondern durch die positive Macht, seine
wahre Individualitidt geltend zu machen ... Wenn der Mensch von den Umstidnden
gebildet wird, so muB3 man die Umstidnde menschlich bilden» (827 f). — Und Marx
fiigt hinzu: «Diese und dhnliche Sitze findet man fast wortlich selbst in den dltesten
franzosischen Materialisten. Es ist hier nicht der Ort, sie zu beurteilen» (828).

81 Es sind dies die Vorstellungen der deutschen Kleinbiirger, die damit ihre
Ohnmacht fiir Macht erklaren wollen (3/287. 293. 295 {.).

82 (Idealistischer Wille» oder «Willkiir» meint den von dem materiellen Leben
der Individuen unabhédngigen Willen. Er existiert nur in der «Einbildung des Ideo-
logen» (3/311 1.).

8 Marx gebraucht in der «Deutschen Ideologie» hidufig «Individuum» statt
«Mensch». Er will damit betonen, da3 er den konkret existierenden Menschen meint
und diesen nicht an einer vorgingigen Vorstellung «Mensch» miBt.



86 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

aussetzung ihrer Freiheit (3/420). Ein «bestimmter historischer Akt der
Selbstbefreiung» geschieht immer dann, wenn durch eine «positive Ent-
wicklung der Produktivkraft» neue wirkliche Bediirfnisse entstehen, die
ihre Befriedigung fordern. Ihre Befriedigung ist die Betitigung eines bis-
her nur als Anlage existierenden Vermogens als wirklicher Macht oder die
VergroBerung einer bereits bestehenden Macht. Die Macht der Indivi-
duen wird ausgedehnt. In dieser Ausdehnung werden wirkliche Schranken
niedergerissen. Aber dieses «Abstreifen der Schranke» ist als solches
«bloB eine Folge der neuen Machtschépfung» und nicht deren Voraus-
setzung (3/285 ff.).

Marx ist es damit gelungen, beide Weisen des Freiheitsverstindnisses
miteinander zu vereinen. Die «Freiheit von Etwasy ist ein Moment der
«Freiheit z2u Etwas». Ich komme von einer Schranke, von einer dufBeren
Bestimmtheit nur dadurch los, indem ich sie iiberwinde und iibersteige,
und nicht, indem ich mich von ihr auf mich selbst zuriickwende.

Der Mensch ist nicht in dem Sinne frei, da er unabhéingig von seinen
materiellen Verhidltnissen wihlen und entscheiden kann, sondern in dem
Sinne, daf3 er durch sein Produzieren seine materiellen Verhiltnisse selbst
bestimmt und so mittelbar auch sein Wihlen und Entscheiden 4.

3. Die Freiheit des Individuums tn der naturwiichsigen Gesellschaft

Beziiglich der Individualitit der Individuen unterscheidet Marx in
der bisherigen Geschichte gewohnlich zwei Stufen: das Individuum der
vorkapitalistischen Gesellschaft, das in personlicher Abhédngigkeit steht,
und das Individuum in der kapitalistischen Gesellschaft, das zwar per-
sonlich unabhéngig, dafiir jedoch unter sachliche Gewalten subsumiert ist.

In der stindischen Ordnung bildet die Zugehorigkeit zu einem be-
stimmten Stand fiir das Individuum «eine von seiner Individualitidt un-
zertrennliche Qualitédt» (3/76). Es gibt daher keinen Unterschied zwischen
dem personlichen und dem Klassenindividuum. Das Individuum wurzelt
noch ganz in einem vorgegebenen «naturwiichsigen Gemeinwesen» (3/62).
Jede sachliche Gewalt erscheint als personliche Gewalt, als die Gewalt
eines anderen Standes. Auch die Funktionen des gemeinschaftlichen
Interesses werden durch einen besonderen Stand wahrgenommen, als

8% Vgl. zu dem Problem der vermittelten Determination bzw. der vermittelten
Freiheit G. MEYErR OP, Philosophische Voraussetzungen der Moraltheorie von
K. Marx in: Sein und Ethos, hrsg. von P. Engelhardt OP, Mainz 1963, S. 405-438.



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 87

dessen gleichzeitiges Sonderinteresse es eine gewisse Selbstdndigkeit und
Macht gewinnt (3/34. 62). Das Individuum ist also vollstindig in eine
naturwiichsige Ordnung eingeordnet und empfindet diese Bedingtheit
auch solange als eine «organische», solange keine «materiellen Lebens-
kollisionen» eintreten (3/71). Von einer Freiheit des Individuums als
Macht iiber die Verhiltnisse, in denen es steht, kann hier keine Rede
sein. « Naturwiichsig» besagt ja gerade eine unmittelbare, unvermittelte
und darum uniibersteigbare Bestimmung und Schranke 8.

Mit der Erweiterung der Produktivkrafte setzt eine stindig anwach-
sende Zerstérung der naturwiichsigen Bindungen auf jedem Gebiet ein.
Mit der Beseitigung von Schranken, die von der Natur urspriinglich der
Produktion entgegengesetzt wurden, fallen auch die naturwiichsigen Ge-
meinschaften dem Zerfall anheim (3/60. 62. 66 {.). Die Folge ist, daB jetzt
«die Produktivkrifte als ganz unabhéingig und losgerissen von den Indi-
viduen als eine eigne Welt neben den Individuen» erscheinen (3/67).
Zwar ist diese « Konsolidation» des «eignen Produkts zu einer sachlichen
Gewalt» iiber die Menschen ein Kennzeichen der gesamten bisherigen
geschichtlichen Entwicklung, sie gelangt jedoch erst in der grofen In-
dustrie zur vollen Auspriagung (3/33; vgl. 37. 67. 74). Die Naturwiichsig-
keit des Zusammenwirkens ist der Grund dafiir, daB die Michte, die
durch das «Aufeinander-Wirken der Menschen» erzeugt werden, als fremde
Gewalten erscheinen, die sowohl vom einzelnen als auch von der Gesamt-
heit der Menschen unabhingig sind (3/34. 37. 228).

Mit dieser Verselbstindigung der Welt der Produktivkrafte ist die
«Verselbstindigung der persénlichen Verhiltnisse und Beziehungen der
Individuen» verbunden, deren Struktur vom Verhiltnis der Individuen
zu den Produktivkriften bestimmt wird (3/227 {.). Das praktische per-
sénliche Verhalten des Individuums tritt ihm wie eine fremde unab-
hingige Macht gegeniiber, auf die es keinen Einflu@ hat (ebd.). DasGleiche
gilt auch fiir die Gedanken und Ideen des Individuums, weshalb es leicht
der Illusion unterliegt, daB} diese das Bestimmende in dieser Welt sind
(3/116. 347).

Dies alles aber sind nur besondere Erscheinungsformen davon, daB3
das Individuum unter den kapitalistischen «Weltverhiltnissen» es «nur
zu einer einseitigen, verkriippelten Entwicklung» bringt (3/245 f. 422).
Marx entwickelt diesen Zustand an der Triebstruktur des Menschen.

85 Damit ist nichts gegen seine geschichtliche Vermittlung und seine geschicht-
liche Ubersteigbarkeit gesagt. Vgl. die folgenden Ausfithrungen.



88 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

Die «materiellen Umstinde» im Kapitalismus erlauben weder eine
normale Befriedigung der Bediirfnisse noch eine allseitige Entwicklung
aller Begierden und Leidenschaften (3/237 f. 238%*. 245 {.). Beides bewirkt
aber, daB die Begierden und Leidenschaften «fix» werden, d. h. daB} sie
zur ausschlieBlichen Macht iiber uns werden und unser Denken und
Handeln bestimmen 8. Hindern z. B. die weltlichen Verhiltnisse daran,
daB der Magen befriedigt wird, so wird der Magen zum Herrn iiber
das Individuum, die Begierde des Essens zur fixen Begierde und der
Gedanke an das Essen zur fixen Idee (3/239). Ahnlich wird eine Leiden-
schaft zur «fremden Macht», wenn sie nur auf Kosten aller anderen
befriedigt werden kann, weil die Weltverhiltnisse es nicht anders zu-
lassen (3/245 {.; vgl. 238%).

Die allseitige und damit freie Entfaltung des Individuums ist unter
diesen Umstinden unmdoglich (3/245). Es gibt im Kapitalismus keine
«personliche Freiheit» des Individuums.

«In den bisherigen Surrogaten der Gemeinschaft, im Staat usw. existierte

die personliche Freiheit nur fiir die in den Verhéltnissen der herrschenden

Klasse entwickelten Individuen und nur, insofern sie Individuen dieser
Klasse waren» (3/74).

Das Individuum als Individuum besitzt keine Freiheit. Spricht man von
der Freiheit des « Durchschnittsindividuums» oder des « Klassenmitgliedsy,
so meint man damit das «Recht, innerhalb gewisser Bedingungen unge-
stort der Zufilligkeit sich erfreuen zu diirfen» (3/75). Dieses Recht aber
hat mit Freiheit im eigentlichen Sinne nichts gemein, denn es bedeutet
in Wahrheit eine «Erdriickung der Individualitit» (3/434). Denn was dem
Individuum «zuféllty, steht nicht in seiner Macht und unter seiner Kon-
trolle. Da die «Zufilligkeit der Lebensbedingungen» sich erst mit dem
Heraustreten der Individuen aus dem Stand herausbildet, sind die Indi-
viduen unter diesem Gesichtspunkt im Kapitalismus eigentlich unfreier
als frither, denn je groBer der Bereich der Zufilligkeit ist, desto begrenzter
ist der Bereich, in dem sich die wahre Individualitit des Individuum
geltend machen kann, desto beschrinkter ist die bewuBte Kontrolle iiber

8 «Ob eine Begierde fix wird oder nicht, d. h. ob sie zur ausschlieBlichen
[Macht iiber uns wird], wodurch indes ein [weiterer Fortschritt nicht aus]geschlossen
ist, das hiangt davon ab, ob die materiellen Umstdnde, die ‘schlechten’ weltlichen
Verhiltnisse erlauben, diese Begierde normal zu befriedigen und andererseits eine
Gesamtheit von Begierden zu entwickeln» (3/237). — Marx lehnt zwar den Ausdruck
«fix» als unpassend ab, weil jede Begierde und das ihr zugrundeliegende Bediirfnis
schon durch «ihre bloBe Existenz etwas ‘Fixes’» ist, behilt diesen Stirnerschen Aus-
druck aber dennoch bei (3/238%).



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 89

die Existenzbedingungen, die materialistisch verstandene Freiheit (3/76;
vgl. 71). Die Entwurzelung der Menschen aus den sie bisher tragenden
«Banden» steigert sich im Proletariat dahin, daf die «eigne Lebens-
bedingung, die Arbeit, und damit simtliche Lebensbedingungen der heu-
tigen Gesellschaft ... zu etwas Zufilligem geworden» sind (3/77; vgl. 67 {.).

4. Die Fretheit des Individuums 1m Kommunismus

In der kommunistischen Gesellschaft ist das Verhéltnis des Menschen
zum ProduktionsprozeB dem jetzigen genau entgegengesetzt. Dieser, der
aus dem Zusammenwirken der Menschen hervorgeht, unterliegt der «Kon-
trolle und bewuBten Beherrschung» durch die Menschen, wahrend er bis-
her diesen als fremde Macht entgegengetreten ist und sie beherrscht hat
(3/37; vgl. 75). Die Produkte des Verkehrs der Menschen bleiben voéllig
ihrer Gewalt unterworfen, wihrend sie bisher sich deren Zugriff entzogen
(3/35. 70 £.). Damit vollzieht sich die zukiinftige Geschichte im Stadium
des Kommunismus nicht mehr «naturwiichsig», sondern gemé8 der be-
wubBten Gestaltung der Existenzbedingungen durch die Individuen (3/75).

Auf Grund der schon im Kapitalismus herangebildeten Totalitdt der
Produktivkriafte und der Kontrolle der Individuen iiber den «Welt-
anstoB» d. h. iiber die materiellen Bedingungen, geschieht eine «allseitige
Verwirklichung des Individuums» (3/273; vgl. 247%).

Das bedeutet einmal die « Entwicklung einer Totalitit von Fahig-
keiten» (3/68). Es gibt dann nicht mehr eine «exklusive Konzentration
des kiinstlerischen Talents in einzelnen» (3/378; vgl. 379), sondern jeder
Mensch wird zu allem befdhigt sein (3/424). Zum anderen bedeutet dies
aber auch die Entwicklung einer Totalitit von Bediirfnissen (3/237 f.
245 1.) und deren «normale, d. h. nur durch die Bediirfnisse selbst be-
schrinkte, Befriedigung» (3/238%).

Diesen voll entwickelten Individuen kommt die Freiheit im eigent-
lichen Sinne zu, sie sind wahrhaft frei, denn sie haben Macht sowohl iiber
ihre Existenzbedingungen als auch {iiber sich selbst, iiber ihre Begierden
und Triebe.

Als Mitglied der Gesellschaft haben sie ihre eigenen Existenzbedin-
gungen unter Kontrolle. Und zwar hat das Individuum an dieser Kon-
trolle unmittelbaren Anteil, weil die Gesellschaft nicht mehr in Klassen
zerfillt, sondern unmittelbar eine Vereinigung der Individuen als Indi-
viduen bildet. Es griindet dies darin, daB} beim totalen Individuum
Sonderinteresse und gemeinschaftliches Interesse nicht mehr in Gegen-



90 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

satz zueinander stehen, sondern zusammenfallen (3/74 f. 194. 229). Die
Individuen erlangen also ihre Freiheit, d. h. ihre Macht iiber die Ver-
hiltnisse, unmittelbar «in und durch ihre Assoziation» (3/74) 8. Vermit-
telt durch diese Macht iiber die eigenen Existenzbedingungen kann sich
das ganze Individuum frei entwickeln 3. Es hat Macht iiber sich selbst,
es ist selbsttitig:

«Erst auf dieser Stufe fillt die Selbstbetdtigung mit dem materiellen
Leben zusammen, was der Entwicklung der Individuen zu totalen In-
dividuen und der Abstreifung aller Naturwiichsigkeit entspricht; und
dann entspricht sich die Verwandlung der Arbeit in Selbstbetdtigung
und die Verwandlung des bisherigen Verkehrs in den Verkehr der Indi-
viduen als solcher» (3/68; vgl. 67. 206).

Damit verschwindet auch der ideologische Charakter des BewufBtseins.
Die Gedanken und Ideen verselbstandigen sich nicht mehr gegeniiber den
Individuen, weil die Voraussetzung dafiir, die Verselbstindigung der
gesellschaftlichen Verhiltnisse, nicht mehr vorhanden ist. Sie verfilschen
auch nicht mehr die Wirklichkeit, denn erstens ist auf Grund der Totali-
tit der realen Beziehungen des Individuums nicht mehr eine nur be-
schriankte, sondern eine totale und damit addquate Wiedergabe der Wirk-
lichkeit moglich, zweitens hat das BewuBtsein nicht mehr die Interessen
einer herrschenden Klasse wahrzunehmen #. Durch dieses freie Ver-
hiltnis des Menschen zu sich selbst dndert sich auch seine Triebstruktur.
LaBt sich iiber diese Verinderung im einzelnen im voraus auch noch

87 Im Zusammenhang mit dem Wegfall der Klassen fillt auch der «ideo-
logische Uberbau» weg, der die Aufgabe hatte, wenigstens durch illusorische Ge-
meinschaftlichkeit die egoistischen Individuen zusammenzuhalten. So wird die
politische Gewalt des Staates nicht mehr benotigt, weil es keine herrschende Klasse
mehr gibt, deren Interesse er durchzusetzen hitte (3/364; vgl. 33 f. 48. 50. 54. 70.
311 1. 339 1.). ‘

88 3/238*%, 273. 424 1.; vgl. 70, 247*. 273. 527.

89 Der Funktionscharakter der BewuBtseinsinhalte griindet darin, dafl es nur
den «Geist der wirklichen, materiell bedingten Individuen» gibt und nicht noch
einen ¢aparten Geist» (3/25%; vgl. 26 f. 30 f. 38. 40. 43. 167. 232. 234. 363. 468).
Dieser Funktionscharakter als solcher bedeutet aber fiir Marx noch nicht «Ideo-
logie». Diese ist fiir ihn vielmehr nur jenes BewuBtsein, das seinen eigenen Funk-
tionscharakter verkennt und die wirklichen Verhiltnisse als Funktionen seiner
selbst ansieht (3/14*. 39. 41. 47 ff. 69. 113. 167. 312). Diese ideologische Sicht kann
in Umbruchzeiten zur «bewuBten Illusion», zur ¢absichtlichen Heuchelei» absinken
(3/274). — Ein Hinweis darauf, daB3 die Marxsche Theorie dem Menschen nicht die
personliche Verantwortung abspricht (vgl. MEYER, a.a. 0.). Vgl. D. EICKELSCHULTE,
Ideologienbildung und Ideologiekritik, in: Gesetzfragen des Glaubens, hrsg. von
F. Rauh und Ch. Horgl, Einsiedeln 1967.



Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx 01

nichts sagen (3/238%*), so doch im allgemeinen, daBl «Moral» iiberfliissig
wird 2. So ist z. B. das Moralgebot der «Selbstbeherrschung» nicht mehr
notwendig, da alle Begierden und die ihnen zugrundeliegenden Bediirf-
nisse befriedigt werden (3/238). Ganz allgemein unterscheidet Marx zwi-
schen Begierden, die «unter allen Verhdltnissen existieren und nur der
Form und Richtung nach von verschiedenen Verhiltnissen gedndert
werden», und solchen, die «ihren Ursprung nur einer bestimm(ten] Gesell-
schaftsform, bestimmten Pro[duktions]- und Verkehrsbedingungen ver-
danken» (3/238%). Aus dem Zusammenhang ergibt sich, dal nach Marx
Geschlechtstrieb und Nahrungstrieb zu jenen Begierden gehoren, die
bleiben (ebd.).

Gerade der Hinweis auf den Geschlechtstrieb gibt die Moglichkeit
an die Hand, zu verstehen, warum Marx fiir die kommunistische Gesell-
schaft die Aufhebung der Familie annimmt (3/29*). In der kommunisti-
schen Gesellschaft erfiillt die Familie keine soziale Funktion mehr, da die
Individuen sich unmittelbar als Individuen zur Gesellschaft zusammen-
schlieBen. Ebenso verschwindet ihre wirtschaftliche Funktion, da es sie
weder als wirtschaftliche Einheit noch als private Hauswirtschaft geben
wird (ebd.). In gleicher Weise ist auch die moralische Funktion der Fa-
milie erloschen, denn diese richtete sich auf die bornierte Entwicklung
des Geschlechtstriebs, wahrend im Kommunismus wegen der normalen
Entwicklung des Geschlechtstriebs das Verhdltnis von Mann und Frau
keinerlei institutionellen Charakters mehr bedarf 1. Der Geschlechtstrieb
ist nicht mehr eine Macht iiber den Menschen und bedarf daher auch
keiner Institution zu einer wenigstens duflerlichen Steuerung (3/238).

Die Freiheit des kommunistischen Individuums besteht in der totalen
Bejahung seiner selbst in jeder seiner Existenzbedingungen, nicht als ein
Zustand, sondern als ein keinen duBeren Schranken unterworfener Le-
bensprozes.

90 Mit «Moral» meint Marx nicht die christliche Moral. Diese ist als Hetero-
nomie von vornherein zuriickgewiesen (1/13). Moral meint vielmehr die «reinen
Selbstbestimmungen des ‘freien Willens’» (3/178), ist also im Kantischen Sinne zu
verstehen, den Marx auch ausdriicklich apostrophiert (ebd.). Indem die Moral nicht
sieht, daBl der Wille immer durch materielle Produktionsverhiltnisse bedingt und
bestimmt ist, bezeugt sie sich als Ideologie (ebd.). Ihre ideologische Funktion be-
steht darin, die Existenzbedingungen der herrschenden Klasse den einzelnen Indi-
viduen dieser Klasse und den Individuen der beherrschten Klasse als «Lebensnorm»
entgegenzuhalten (3/405).

91 Vgl. dazu T. RamMm, Die kiinftige Gesellschaftsordnung nach der Theorie
von Marx und Engels, in: Marxismusstudien, 2. Folge, Tiibingen 1957, S. 108 f.



92 Aspekte der Freiheit in den Frithschriften von Karl Marx

5. Ausblick

In den 6konomischen Schriften geht es Marx darum, Moglichkeit
und Notwendigkeit dieser Freiheit des Menschen im Kommunismus, als
von den immanenten Gesetzen der Produktion gefordert, aufzuzeigen.
Wie weit durch diese Ausarbeitung die Vorstellung von diesem Reich der
Freiheit allseitiger Individuen niichterner wird oder Akzentverlagerungen
erfihrt, kann hier nicht mehr untersucht werden. Ein grundsitzlicher
Wandel liegt nicht vor 2. Das Ethos, das Marx bis zum Ende beseelte %3,
ist das Ringen um den Nachweis, daf3 die Menschheitsentwicklung sich
notwendig auf eine Zukunft hinbewege, in der der einzelne Mensch —im
Gegensatz zu seiner Lage in der Gegenwart — wirklich «Subjekt» aller
Verhiltnisse sei und damit als iibergreifendes Moment dem allseitigen
Bedingungszusammenhang doch frei gegeniiberstinde. Um dieser Frei-
heit willen wird auch der personale Gott des christlichen Glaubens ver-
neint. Es erhebt sich die Frage, ob nicht dadurch gerade die Ermog-
lichungsbedingung dieser Freiheit eliminiert wird °4.

92 Ofters wird ein Widerspruch zwischen den feudal-romantisch klingenden
Ausfithrungen der «Deutschen Ideologie» iiber die Freiheit in der zukiinftigen Ge-
sellschaftsordnung (daB jeder gerade das tue, wozu er Lust habe: 3/33) und den
technokratisch klingenden des « Kapitals» (daB das Reich der Freiheit immer auf
dem Reich der Notwendigkeit aufbaue: 25/828) gesehen. Vgl. zur Interpretation
des letzteren bei KLAGES, a. a. O., S. 78-106. — Dabei wird i{ibersehen, dal3 beides-
mal von dem neuen Menschen gesprochen wird, der nichts aus Willkiir tut, son-
dern aus sich heraus das Gesellschaftliche als sein Eigenes will und vollbringt.

9 Von diesem Ethos sprechen u.a. RUBEL (a. a.O.) und Tucker (a.a.O.),
um damit Marx’ Denken gegen eine wertfreie, positivistische Sicht der Wirklich-
keit abzugrenzen.

9 Vgl. LANDGREBE, a.a.O., S.61-65. Marx selbst wiirde wohl bei einem
solchen Vorhalt darauf verweisen, da3 man damit die Neuheit des kommunistischen
Individuums nicht ernst nehmen und dieses mit den Kategorien des jetzigen messen
wiirde. Allein, kénnen wir je anders als von diesem ausgehen? KLAGES verweist
darauf, daB Marx vom Individuum in der frithkapitalistischen Phase aus in die
Zukunft extrapoliere (a. a. O., S. 168 1.).



	Aspekte der Freiheit in den Frühschriften von Karl Marx

