
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

Autor: Kraus, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Kraus

Um die Wissenschaftlichkeit
der Moraltheologie

Kritisches zur heutigen Problemlage

Nach dem Dekret des II. Vatikanischen Konzils über die Ausbildung
der Priester soll der Vervollkommnung der Moraltheologie «besondere

Sorgfalt» zugewendet werden. Die Verschiedenheit des im Text des

Dekrets einerseits gebrauchten Ausdruckes (perficiendae) gegenüber dem
in der dritten Fassung stehenden «instaurentur» und dem in der
offiziellen Relatio verwendeten «renovanda» scheint mir doch mehr als

«kaum ein inhaltlicher, sondern nur ein feiner terminologischer
Unterschied» 1 bedeuten zu wollen. Die «Vervollkommnung» schließt eine

«Erneuerung» keineswegs aus, vielmehr ein, zieht ihr aber anderseits doch
auch bestimmte Grenzen. Vervollkommnung ist kein radikaler Umbruch
oder gar Abbruch, kein Neubau «von Grund auf» 2. - In soziologischer
Betrachtungsweise verweist man darauf, daß es auch bei der Erneuerung
der Moraltheologie um «einen Aspekt der Anpassung der Kirche an die
Welt des modernen Menschen» geht; man dürfe nicht übersehen, daß
das traditionelle ethische Denken vollkommen zur traditionellen
vorindustriellen Gesellschaft paßte, jetzt aber der Mensch der vorindustriellen
Gesellschaft sich in das moderne Wirtschafts- und Gesellschaftswesen

verwandelt habe. «Die Modernität im Gesellschaftlichen ist dadurch
gekennzeichnet, daß der Mensch sich nicht mehr einer stabilen Ordnung zu
unterwerfen braucht, sondern ständig versucht, eine der Freiheit besser

1 Ed. Stakemeier, Das Konzilsdekret über die Ausbildung der Priester
(Paderborn 1966) 113.

2 Vgl. J. CuniCIC op, Theologia moralis renovanda: FZPhTh 10 (1963) 293ff.



24 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

angepaßte Ordnung zu schaffen Warum sollte er seine Freiheit auch
nicht da behaupten, wo es sich darum handelt, seinem Leben menschlichen

Inhalt zu geben? Warum sollte auch seine Ethik nicht die eines

emanzipierten Menschen sein? Warum sollte er hier einer vorgegebenen
Ordnung unterworfen sein » 3. Soziologisch gesehen kennt die freiheitliche

Gestaltung der Ordnung nur einen «zwingenden Imperativ»: «Die

Forderung, in jedem Falle Sicherheit des Funktionierens der Gesellschaft

sicherzustellen, ist der zwingende Imperativ» 4. Von hier aus gesehen

«gibt es Gründe, anzunehmen, daß die Stunde der traditionellen Ethik
bald geschlagen haben wird». Zwar muß die Kirche diesem Denken noch
ein Nein entgegensetzen, «da diese Strömungen keine verantwortliche
Alternative zu bieten haben»; wollte man «einfach nachgeben», käme

man zu einem ethischen Nihilismus. Gleichwohl könnten diese Tendenzen

nicht «einfach als verwerflich abgelehnt werden». Das bedeute, «daß
gesunder Konservatismus und gesunde Fortschrittlichkeit einander ergänzen

müssen». Wenn auch «eine abschließende Antwort auf die Frage nach
der katholischen Ethik der Zukunft... heute noch nicht möglich ist», so

ließen sich doch «schon einige der großen Linien erfassen». Das statische

Naturgesetzdenken müsse durch ein Denken in den Kategorien eines

werdenden Naturgesetzes ersetzt werden. «Ein Denken in den
Kategorien eines werdenden Naturrechts bedeutet, daß man sich in den

Entwicklungsgang der Ethik zu stellen und diesen voranzubringen sucht».
Der Gedanke der persönlichen Gewissensentscheidung dürfe allerdings
nicht individualistisch mißverstanden werden. «Dazu muß das Bewußtsein

wachsen, daß der Mensch auch in seiner Moralität ein soziales Wesen
ist». Freilich sei es «nicht wünschenswert, daß die kirchliche Obrigkeit
hier (d. h. was der Katholik als ethisch gut oder bös zu betrachten habe)

überhaupt keine Rolle mehr spielen soll»; ihre Aufgabe sei es vielmehr,
«den realistischen Dialog, in dem sich menschliche Wahrheit offenbaren

muß, zu fördern». «Wenn kirchliche Obrigkeit auch immer wieder den

Spiegel des Evangeliums vorhalten soll, so sollte sie dennoch nicht
vorschnell daraus Detailfolgerungen ziehen. In den Aussagen der kirchlichen
Führung sollte vielmehr gleichsam die Stimme der Gemeinschaft aller,
die guten Willens sind, Ausdruck finden» 5. Solchen und ähnlichen
Erneuerungsbestrebungen der Moral gegenüber, die keinen festen Punkt in

3 H. Hoefnagels sj, Erneuerung der Moral. Seelsorgliche Erwägungen zu
einigen Tendenzen im modernen Denken: Wort u. Wahrheit 21 (1966) 178-190; 184.

4 ds. 184.
5 ds. 182-189.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 25

dem Gang der Entwicklung erkennen lassen, gewinnt die Vermeidung
der rein formalen Ausdrücke instaurari und renovari und deren Ersetzung
durch perficere im Dekret doch ein inhaltliches Gewicht. Im Begriffe der

Vervollkommnung liegt umschlossen, daß das auf ganz andersartigen
Denkkategorien ruhende Grundgefüge der seitherigen «traditionellen»
Moral nach dem Willen und der Meinung der Kirche seine Geltung
behält und nur innerhalb dieses Grundgefüges durch neue Aspekte und
tiefere Erfassung eine höhere Vollkommenheit erreicht werden soll.

I. Glaubenszeugnis und Vernunfterkenntnis

Wie und woher das Konzil eine Vervollkommnung der Moraltheologie

erwartet, ist in den Worten ausgedrückt: «Ihre wissenschaftliche

Darlegung soll «mehr genährt durch die Lehre der Heiligen Schrift, die

Erhabenheit der Berufung der Gläubigen in Christus und deren

Verpflichtung erhellen, in Liebe für das Leben der Welt Frucht zu tragen»
(Nr. 16). Man wird diesen Satz - der einzige, der von der Moraltheologie
gesagt wird - nicht allzu sehr pressen dürfen, um möglichst viel
herauszuholen; andererseits soll man aber auch nicht den Gesamtzusammenhang

des Ganzen übersehen, in dem er steht.
In der Konstitution über die göttliche Offenbarung wird die Heilige

Schrift als «Quelle jeglicher Heilswahrheit und aller sittlichen Ordnung»
erklärt (Nr. 7), als «die höchste Richtschnur des Glaubens... Alle
Verkündigung der Kirche wie auch die christliche Religion selbst muß sich

mit der Heiligen Schrift nähren und von ihr gelenkt sein» (Nr. 21). «Die

heilige Theologie fußt auf dem geschriebenen Wort Gottes als auf
seinem bleibenden Fundament... Deshalb muß das Schriftstudium gleichsam

die Seele der heiligen Theologie sein» (Nr. 24). Das Dekret über die

Ausbildung der Priester nimmt dieses Wort auf. Die Mahnung, die
Moraltheologie solle in ihrer wissenschaftlichen Darlegung «mehr genährt» werden

von der Lehre der Heiligen Schrift, hat insofern wohl besonderes

Gewicht, als gerade sie in stärkerer Versuchung steht, die einzelnen
sittlichen Mahnungen der Heiligen Schrift in ihre philosophischen Gedankengänge

mehr hineinzunehmen als in ihrer Gesamtschau von der biblischen
Lehre als dem Fundamente ihren Ausgang zu nehmen. B. Häring hat
prinzipiell recht in der Feststellung; «Man darf eben nicht damit zufrieden
sein, den Maßstab der Heiligen Schrift gewissermaßen nachträglich an
sein theologisches Denken anzulegen. Sie muß vielmehr von Grund auf



26 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

unser ganzes theologisches Denken formen. Von ihr müssen wir uns die
Gesamtschau der christlichen Sittlichkeit lehren lassen. Man muß es

einer katholischen Moraltheologie auf den ersten Blick ansehen, daß sie

nach Inhalt und Form nach den Denkstrukturen und Aussagen mehr von
der Heiligen Schrift geprägt ist als von irgendeinem Gesetzbuch oder
einem philosophischen System, sei es die Zeitphilosophie oder die des

Aristoteles Für einen katholischen Theologen muß vor der Frage, ob

er Thomas oder Augustinus gegenüber treu sei, die viel entscheidendere

Gewissenserforschung stehen, ob er der Heiligen Schrift gegenüber treu
sei» 5.

Trotzdem bleibt hier noch manche sehr entscheidende Frage offen.
Die volle Anerkennung dessen, daß die Heilige Schrift die «Quelle» ist,
aus der die Moraltheologie zu «schöpfen» hat, und das «Fundament», auf
dem sie aufbauen muß, bedeutet noch keineswegs eine «Reduktion der
Theologie auf einen Biblizismus» 7. B. Häring meint sogar: Das jeder
Zeit durch den Dienst der Kirche, zu dem auch der Dienst der
Moraltheologie zähle, gleich nahe Wort Gottes «bedeutet eine Absage an jeden
naiven Biblizismus, der meint, es genüge das wörtliche Wiederholen der
Aussagen der Heiligen Schrift, und darum sei jeder Versuch einer
theologischen Systematisierung überflüssig» 8.

Soll es zu einer wirklichen Vervollkommnung der christlichen
Moraltheologie führen, so muß neben der stärkeren Orientierung an den

Aussagen der Heiligen Schrift eine stärkere Klärung und Vertiefung
philosophischer Seinserkenntnis Platz greifen. G. Ermecke nennt es «die wohl

6 B. Häring, Moralverkündigung nach dem Konzil. Theologische Brennpunkte
3/4 (Bergen-Enkheim 1966) 15f.

7 Ed. Stakemeier, aaO. 110.
8 B. Häring, aaO. 22; vgl. G. Ermecke, Die katholische Moraltheologie im

Wandel der Gegenwart : ThuGl 53 (1963) 349f. ; « Wenn dennoch die (Anregungen und
Versuche) bis zur Stunde noch nicht befriedigen, dann liegt der Grund nicht bloß
darin, daß die «Erneuerung» zu schwerfällig und zu langsam vor sich geht
sondern daß das Problem der Reform in sich selbst noch nicht mit genügender
methodischer Gründlichkeit in ihrem Inhalte und ihren Zielen und Möglichkeiten (also
auch Chancen!) untersucht worden ist. Es reicht daher nicht aus, so gut und richtig

das auch im einzelnen gemeint ist, von der Mth heute z. B. einfach zu verlangen,
sich mehr als in den letzten Zeiten an der Heiligen Schrift zu orientieren und asze-
tische, pastorale, verkündigungsnahe Dynamik zu entfalten oder alte «Ladenhüter»
d. h. «überholte», geschichtlich veraltete Problemlösungen oder Normbegründungen
aufzugeben oder mehr konkrete Imperative des sittlichen Handelns außer den
allgemeinen Prinzipien herauszustellen, usw. Das Problem der «Erneuerung» muß
tiefer gesehen werden, so richtig und übersehbar die vorgenannten Vorschläge auch
sein mögen. »



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 27

schwerste und zur Zeit umstrittenste Frage, ob und inwieweit 'natürliche'

Vernunfteinsichten nicht neben und außerhalb, sondern innerhalb
der Heilsverkündigung zum Zuge kommen können, dürfen, ja müssen» 9.

Die Rolle der Philosophie in der Moraltheologie hebt sich merklich ab

von der Funktion, die sie in den übrigen theologischen Disziplinen, auch
der Dogmatik, zu erfüllen hat, nämlich «die Heilsgeheimnisse in ihrer
Ganzheit spekulativ tiefer zu durchdringen und ihren Zusammenhang zu
verstehen, um sie, soweit möglich, zu erhellen» (Nr. 16). Soweit diese im
Offenbarungswort Gottes uns kundgegebenen Heilstatsachen das Sein

und in ihm das Sollen des Christen begründen, hat ihre spekulative
Durchdringung die Aufgabe, uns zu lehren, «die Lösung der menschlichen

Probleme im Lichte der Offenbarung zu suchen, ihre ewige Wahrheit

auf die wandelbare Welt menschlicher Dinge anzuwenden» (ds).
Neben der Erhellung der geoffenbarten Heilstatsachen und ihrer
ethischen Konsequenzen hat in der Moraltheologie die Vernunft aber auch
die Wirklichkeit der geschaffenen Dinge auf ihre normative Weisungskraft

hin zu befragen. Im Grunde geht es noch nicht um das Verhältnis
von natürlicher und übernatürlicher Sittlichkeit, wenn mit dieser der
konkrete sittliche Akt als ganzer gemeint ist. Es handelt sich noch nicht
um die innere Lebenskraft, aus der der Akt gesetzt und von der er
getragen wird, oder um die subjektiven Voraussetzungen und Bedingungen,
damit der Akt ein «Tun im Herrn» sei. Es geht lediglich um die Erkenntnis
der objektiven, d. h. im Objekt des Handelns liegenden Weisungskraft
für sittliches Handeln. Der Forderungscharakter der Schöpfungsordnung
bleibt auch in der neuen Schöpfung für den Christen erhalten. In seiner

Exegese von 1 Kor 11,3 konstatiert W. Thüsing in allgemeiner Form:
«Für Paulus bleibt die Ordnung der ersten Schöpfung in Geltung, ob-
schon die Kräfte der neuen Schöpfung (d. h. des auferstandenen Christus,
der grundlegend die neue Schöpfung ist) schon in sie hineinwirken Wir
haben uns hier daran zu erinnern, daß Christus als Kyrios auch in das

irdische Leben der Seinen eingreift, daß der Christ in seinem ganzen
Leben, auch innerhalb der natürlichen Ordnungen, völlig von seinem

Kyrios abhängig und auf ihn verpflichtet ist» 10. Aus dieser Grundüber-

9 G. Ermecke, Das Konzil über die Kirche in der Welt dieser Zeit: Leb.
Zeugnis (Paderborn März 1965) 148.

10 W. Thüsing, Per Christum ad Deum. Studien zum Verhältnis von Christo-
zentrik u. Theozentrik in den paulinischen Hauptbriefen: Ntl. Abhdlg. NF 1

(1965) 22.



28 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

zeugung heraus, daß die Forderungen der Schöpfungsordnung auch in
der neuen Ordnung ihre Gültigkeit behalten, Christus als Kyrios aber die
Seinen in ihren schöpfungsmäßigen Verhältnissen für sich beansprucht,
konnte der Apostel den Christen die aus der hellenistischen Popular-
philosophie entnommenen Haustafeln als christliche, d. h. «in Christus

zu tuende» Pflichten vor Augen stellen (Kol 3,18 - 4,1; Eph 5,22 -6,9;
Tit 2,1-10; ähnlich 1 Petr 2,18 - 3,17). In der allgemeinen Mahnung: «Im
übrigen, Brüder, was immer wahr, was ehrbar, was gerecht, was lauter,
was liebenswert, was ansprechend, überhaupt was Tugend ist und Lob
verdient, darauf richtet euer Sinnen» (Phil 4,8) werden Werte der
heidnischen Ethik als Ideale christlicher Lebensführung übernommen. «Von

neuem Geiste erfüllt bleiben sie auch für die Gläubigen wahre Werte» u.
In 1 Kor 6,1-7 und Rom 13,1-7 übernimmt Paulus «wie selbstverständlich»

Verhaltungsnormen, die sich im Diasporajudentum herausgebildet
hatten. «Es ist bezeichnend, daß die berühmten Verse Rom 13,1-7 nichts
spezifisch Christliches an sich haben, nicht einmal in der Motivierung.
Die darin enthaltene Mahnung hätte sich auch jeder nicht-christliche
Jude unbedenklich zu eigen gemacht» 12. Auch in den Lasterkatalogen
(Rom 1,28-31; lKor5,10f.; 6,9f.; 2Korl2,20f.; Eph 4,31; Kol 3,6-8;
1 Tim l,9f. ; 2 Tim 3,2-5) bietet Paulus seinen Gläubigen normative
Weisungen, wie sie auch in der hellenistischen und spätjüdischen Ethik sich
finden. Im Gesamt der paulinischen Denkweise muß man in diesen schon

mehr konkretisierenden Ermahnungen doch wohl Auswirkungen der

Grundauffassung sehen, die in der Verkündigung des natürlichen
Sittengesetzes Rom 2,14f in Verbindung mit der Möglichkeit der natürlichen
Gotteserkenntnis (Rom 1,19-21) ihren Ausdruck findet. Den theologischen
Gehalt formuliert O. Kuss: «Obwohl zahlreiche Fragen offen bleiben,
wird es sich doch nur schwer bezweifeln lassen, daß die Lehre von einem

doppelten Wege der Erkenntnis bzw. der Offenbarung des von Gott
gegebenen Sittengesetzes, bzw. seiner Grundforderungen in dem Texte
2 Rom 14.15 eine Stütze finden kann. Es gibt vor und neben dem
positiven, durch ausdrückliche Offenbarung Gottes gegebenen sittlichen
Gesetz ein jedem Menschen eingeschriebenes sittliches Gesetz, ein natürliches

Normbewußtsein, das mehr oder minder bewußt als göttliche
unbedingte Forderung empfunden wird. Diese Lehre des Apostels vom

11 K. Staab in Echter Bibel z. St.
12 Br. Schüller sj, Wie weit kann die Moraltheologie das Naturrecht

entbehren?: Leb. Zeugnis (1965 H. 1/2) 45.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 29

Naturgesetz... entspricht seiner ebenfalls mehr nebenbei formulierten
Lehre von der natürlichen Gotteserkenntnis» 13. Dabei betont Kuss, daß

für Paulus der Maßstab das Gesetz des Moses sei, auf einen Kern reduziert,

der etwa mit dem Dekalog identisch sein könnte. Somit ergibt sich
die Folgerung, daß durch die natürliche Vernunft ein Gesetz erkannt
werden kann, «das mit dem Kern des mosaischen Gesetzes
übereinstimmt» 14.

Die katholische Moraltheologie hat deshalb zu allen Zeiten neben
das Offenbarungswort auch die Schöpfungsordnung als objektive
Erkenntnisquelle des göttlichen Willens gestellt. Was heute in Frage steht,
ist weniger die Legitimität dieses natürlichen Erkenntnisweges und die

Anerkennung dessen relativer Selbständigkeit als vielmehr die Zuordnung

der beiden Wege zueinander, die praktische Bedeutung sowie die

Tragweite und Tragfähigkeit des natürlichen Sittengesetzes 15. Die
fundamentalste Bedeutung der natürlichen Erkenntnis liegt unbestreitbar in
der Gewinnung und Begründung der sittlichen Pflicht. Daß sein Sein ein

Sollen einschließt, erkennt der Mensch nur aus der tieferen Erfassung
seines Seins als eines kreatürlichen. Nur so begreift er sich als ein Wesen,
das in den Gehorsam gegen Gott und Gottes Wort und erst damit in den

Gehorsam gegen Christus als Träger von Gottes Wort und Werk gestellt
ist. Aus dem Verständnis seines Wesens erfährt der Mensch aber nicht
nur das Sollen an sich, sondern die grundlegenden Verpflichtungen des

sittlichen Gesetzes, d. h. die Verpflichtungen, die in der Natur des

Menschen und ihren wesentlichen Beziehungen enthalten sind. Auch in der
Übernatur kann die Notwendigkeit des Überganges vom Sein zum Sollen
durch kein anderes Prinzip erklärt werden 16. «Der naturrechtliche Grundsatz,

das Sollen gründe im Sein, bringt auf abstrakte Begriffe, was man
in der Schrift wiederfindet als Zuordnung von Evangelium und Gesetz

(Paraklese), Zuspruch und Anspruch, Gabe und Aufgabe, göttlichem
Indikativ und Imperativ. Daraus ist ersichtlich, daß dieser Grundsatz

gar nicht bloß für die lex naturae, sondern ebenso für die lex gratiae gilt.
Mithin müssen Moraltheologie und philosophische Ethik bei der reflexen

Begründung sittlicher Weisungen sich vom formal selben Prinzip leiten

13 O. Kuss, Kommentar zum Römerbrief, 1. Lfg. (Regensburg 1957) 76.
14 ds. 75.
15 Dazu R. Hofmann, Mth. Erkenntnis- u. Methodenlehre. Hdb. d. Mth

(München 1963) 157ff.
16 J. CuniCIC, aaO. 301; Allocutio Pius XII. v. 18.4.1952; AAS 44(1952)

413-419.



30 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

lassen»17. Neuerdings möchte W.Schüller das natürliche sittliche
Bewußtsein als die transzendentale Voraussetzung für die Möglichkeit des

Verstehens der sittlichen Botschaft Christi betrachtet wissen: «Der
Mensch ist überhaupt nur deshalb fähig, die sittliche Botschaft Christi
zu hören und glaubend zu verstehen, weil er sich (logisch) vorgängig zum
Offenbarungswort Gottes immer schon als ein sittliches Wesen versteht
und ausspricht... Das glaubende Verstehen der Gebote Christi enthält
in sich als seine (transzendentale) Voraussetzung immer schon ein natürliches

Verstehen der lex naturae, und die natürliche Einsicht in die lex
naturae übersetzt sich für den glaubenden Christen notwendig in die
Erkenntnis der lex gratiae» 18.

Die innere Zuordnung der beiden Erkenntniswege mit ihren Grundlagen,

das Verhältnis von Christozentrik und Theozentrik, das Verhältnis
der Schöpfung zu Christus, dem «Genitus Creator» und Christus dem

Kyrios, dem die Herrschaft übertragen ist, damit Gott alles in allem sei

(1 Kor 15,24.28), kann hier nicht näher besprochen werden. Den Nachweis

für die Unentbehrlichkeit natürlicher, d. h. dem Wesen der
geschaffenen Dinge entnommener Normen zur Bewältigung der Gesamtaufgabe

der Moraltheologie liefert jedoch die Erfahrung. Gegen Ermeckes
Satz: «Vom Standpunkte der Moraltheologie aus betrachtet, gibt es

jedenfalls eine Insuffizienz der Heiligen Schrift»19 ist bis jetzt kein Gegenbeweis

geführt worden und kann wohl auch nicht geführt werden. «Mehr
als für die Erkenntnis der biblischen Heilswahrheit sind nicht-theologische,

also philosophische und nichtphilosophische wahre Vernunfterkenntnisse

bedeutsam für die Realisierung der Heilsbotschaft im
geschichtlichen Heute des Menschen- und Menschheitslebens. Hier sind sie

geradezu unentbehrlich wegen der Insuffizienz der Heiligen Schrift in
moribus. Sie zeigen die irdischen Möglichkeiten auf, in denen auch die
Heilsbotschaft heute existent werden soll»20. B.Schüller weist darauf
hin, daß auch die Gebote aus dem Naturgesetz für den Christen zur lex
Christi werden, da der Christ alles, was er tut, im Herrn zu tun hat. «Die
lex Christi ist ihm ihrem konkreten materialen Gehalt nach nur zum

17 Br. Schüller, aaO. 53f.
18 ds. 48, 52.
19 G. Ermecke, Die katholische Moraltheologie im Wandel der Gegenwart:

ThuGl 53 (1953) 357, Anm. 46.
20 drs. Das Konzil über die Kirche in der Welt dieser Zeit: Leb. Zeugnis

(1965, H. 1/2) 149, Anm. 12; vgl. S. 155, dazu auch O. Schilling, Reform der Mth:
ThPr Qschr 92 (1939) 453; meinen Artikel: Zum Problem des christozentrischen
Aufbaues der Mth : Divus Thomas (Frbg.) 30 (1952) 272.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 31

allergeringsten Teil in der Schrift ausdrücklich kundgetan. Mit sittlichen
Weisungen, die er unmittelbar aus der Schrift entnehmen kann,
vermöchte er weder eine Wirtschaftsethik noch eine politische Ethik
aufzustellen. Trotzdem steht er auch in diesen wichtigen Lebensbereichen
nicht bloß im Dienste des Schöpfers, sondern auch im Dienste Christi» 21.

Die geschichtliche Erfahrung bestätigt das Gesagte nur allzu sehr. Man
braucht nur auf das Beispiel der protestantischen Ethik hinzuweisen, mit
der bemerkenswerten Tendenz einer Rückwendung zum Naturrecht22 ;

die Versuche auf katholischer Seite, eine Moraltheologie lediglich auf
biblischer Grundlage aufzubauen, offenbaren den gleichen Mangel. In diesem

Ungenügen sah Linsenmann auch den tiefsten Grund, weshalb die so

verdienstvollen und reiche Anregungen bietenden Moraltheologien eines

Sailer und Hirscher sich nicht durchsetzen konnten: «Sie löste nicht jene
Konflikte eines innerlichen beschaulichen Christentums mit den

Ansprüchen des tätigen Weltlebens. Sie suchte wohl die Gewissen zu schärfen

und an die Religion zu binden, aber sie vermochte nicht die
praktischen Lebensaufgaben inmitten der Verwirklichung der politischen und
sozialen Kämpfe in ein bestimmtes Pflichtgebot zu fassen und zu formulieren

; sie überließ den einzelnen zu sehr sich selbst, seiner eigenen
Einsicht, seinem eigenen Gewissen; es fehlte die Kasuistik, aber das war
nicht das Entscheidende Hirscher hat die Schwäche der herrschenden

Theologie erkannt, aber nicht überwunden Er kannte die überlieferte
Theologie nur in ihrer schwächsten, durchaus unspekulativen Darstellung,

die damals die Scholastik hieß, und weil ihm diese Art von
Scholastik nicht genügte, schloß er sich ab gegen jede spekulative Darstellung
der Theologie und erkannte in der Scholastik überhaupt ein Verderbnis
der Religion Als nun aber eine neue spekulative Theologie oder
vielmehr eine Erneuerung und Weiterbildung einer alten besseren Scholastik
sich Bahn brach, da fühlte man wieder mehr heimatlichen Boden unter
den Füßen; man fühlte sich wieder geistig verbunden mit den Denkern
früherer Jahrhunderte, mit den großen Theologen des Mittelalters, und
auf dieser Grundlage, im Anschluß an die Systeme früherer Jahrhunderte,

namentlich des hl. Thomas von Aquin, entstand eine neue
Moraltheologie; sie war imstande und berechtigt, Hirscher zu verdrängen,

21 Br. Schüller, aaO. 52.
22 Vgl. F. Böckle, Fragen der Theologie heute (Einsiedeln 1958) 412; M.

Reding, Philos. Grundlegung der katholischen Moraltheologie. Hdb. d. Mth 1 (München

1953) 207ff.



32 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

weil sie über ihn hinausführte»23. Losgelöst von dem zeitgeschichtlichen
Hintergrund und der Beziehung auf Sailer und Hirscher behält die
kritische Analyse Linsenmanns auch heute noch ihre volle Aktualität, weil
sie die Merkmale der inneren Schwäche einer jeden Moraltheologie
aufdeckt, die glaubt, ohne Rückgriff auf die Sollensgesetze auskommen zu
können, die in der Natur der geschaffenen Dinge gründen.

Die Unentbehrlichkeit des sittlichen Naturgesetzes bedingt aber
ihrerseits eine spekulative philosophische Durchdringung der Seinsstrukturen.

So nimmt es nicht wunder, daß die heute bisweilen hohe Wellen

schlagenden Diskussionen um Grundfragen wie auch Einzelprobleme der

Moraltheologie sich nicht auf biblischem, sondern auf philosophischem
Boden bewegen; man wird auch nicht verneinen können, daß die
Problematik vielfach in der verschiedenen Beantwortung metaphysischer
Grundfragen auch innerhalb der sog. christlichen Philosophie wurzeln 24.

Es seien nur genannt: Wesensethik und Situationsethik, Verhältnis der
Wesensnorm (Prinzipien) zur Existentialnorm (Imperative), kann aus
dem Universale (spezifische Natur) oder nur aus dem Universalissimum
(dem Sein) die sittliche Norm hergenommen werden, geschichtliche
Wandelbarkeit der Natur, Verhältnis des Allgemeinen zum Individuellen,
Ganzheit der Natur und personale Ganzheit u. a. m. Die Klärung dieser

Grundfragen bzw. der ihnen zugrundeliegenden metaphysischen Begriffe
bleibt freilich ureigenste Aufgabe der Philosophie selbst. Aber die
wissenschaftliche Moraltheologie (im Unterschied zur «praktischen») wird sich
diesen Fragen stellen müssen 25. Sie werden jedoch nicht beantwortet,
sondern weggeschoben durch eine vorschnelle Berufung auf Christus, in
dem der Gegensatz des Allgemeinen und des Besonderen, des Abstrakten
und des Konkreten, der dem menschlichen Gesetze anhafte, in der Einheit

der göttlichen Person versöhnt sei26. Mag Christus auch in sich «Maß

und Regel für jedes abstrakte Gesetz und jedes konkrete Ereignis» in
sich enthalten, so ist er doch nicht unmittelbare Norm für jedes sittliche
Handeln. Christus verweist uns an die Schöpfung und an deren Ordnung,

23 Fr. X. v. Linsenmann, Gesammelte Schriften 1 (München 1912) 180f.
24 Vgl. meine Schrift: Situationsethik als pastoral- u. moraltheol. Problem

(Mainz 1956) 39-47; als erhellendes Beispiel: K. Rahner, Bemerkungen über das

Naturgesetz u. s. Erkennbarkeit: Orientierung 19 (1955) 239-242.
25 Vgl. F. Böckle, aaO. 419fi.
26 H. U. v. Balthasar, Drei Merkmale des Christlichen: Wort u. Wahrheit

4 (1949) 408 ; vgl. 414 zur verfehlten Berufung auf das Trinitätsgeheimnis zur
Lösung des Verhältnisses vom Allgemeinen und Individuellen vgl. J. Fellermeier,
Das Problem der christlichen Philosophie: FZPhTh 7 (1960) 388.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 33

die durch ihn geschaffen wurde, und deren Haupt der Kyrios ist. Diese

Ordnung kann weder übersprungen noch ausgeschaltet werden, wie es

die im Anschluß an die idealistische Philosophie im evangelischen Räume
sich bildende christozentrisch orientierte Theologie getan hat.

Jede wissenschaftliche Erhebung sittlicher Normen aus der
Wesensordnung der geschaffenen Dinge ruft unausweichlich die philosophische
Reflektion auf den Plan. Das geistige Bemühen, die Seinswirklichkeit zu
erfassen und immer tiefer und besser zu erkennen, wird nie abgeschlossen
sein und wird unvermeidlich in verschiedene Richtungen gehen. Kein
System wird sich anmaßen können, die Wahrheit in der ganzen Fülle zu
besitzen und jedes wird sich offen halten müssen für neue Erkenntnisse
und vollkommenere Einsichten. Aber jede Überprüfung der eigenen
philosophischen Überzeugung bedingt auch die Auseinandersetzung mit
anderen Auffassungen. Der denkerische Selbstreinigungsprozeß, der in den

kritischen Auseinandersetzungen sich vollzieht, wird aber nur dann in
seiner aufbauenden Kraft wirksam, wenn in hinreichendem Maße die

Differenzierungen beachtet werden, die der durch die natürliche Vernunft
erfaßte Tatbestand in den verschiedenen philosophischen Systemen
erfahren hat. Ist es denn im Hinblick auf die Allgemeingültigkeit des

sittlichen Naturgesetzes bedeutungslos, ob das Universale, wie es sich im
Begriff der spezifischen Natur darstellt, im Sinne der thomistischen oder
skotistischen oder suarezianischen Metaphysik gedeutet wird? Gilt das

gleiche nicht auch für das Verhältnis der allgemeinen metaphysischen
Natur zu der konkret existierenden individuellen Natur? Eine Kritik,
die für diese oder jene philosophische Fassung noch so berechtigt sein

mag, ist es noch nicht für alle. Oder ist es wirklich die Auffassung «der
scholastischen Moraltheologie», daß der «Einzelfall» nur «Schnittpunkt
allgemeiner Normen» sei? Jedenfalls hat der hl. Thomas den konkreten
«Imperativ» nicht als bloße Ableitung aus allgemeinen «Prinzipien»
angesehen. Ließe sich nicht für die Bestimmung des Personalen, des
Verhältnisses von Natur und Person ähnliches sagen? 21.

Soll Moraltheologie wirklich zu einer «Vervollkommnung» geführt
werden, dann muß zu ihrer «wissenschaftlichen Darlegung» neben der
reicheren Auswertung der Heiligen Schrift eine Intensivierung des
spekulativen philosophischen Denkens stehen 2S. Die Pastoralkonstitution über

27 Vgl. H. Volk, Gott alles in allem (Mainz 1961) 117ff.
28 Vgl. K. Rahner in LThK2, III, 453; zur organischen Entwicklung d. Theologie

vgl. Th. Mehrle op, Krise u. Erneuerung der Theologie: FZPhTh 11 (1964)
422-446.

3



34 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

«die Kirche in der Welt von heute» nimmt ausdrücklich die Erklärung
des I. Vat. über «die zweifache Ordnung der Erkenntnis» wieder auf, «in
der nämlich unterschieden sind die des Glaubens und die der Vernunft»29.

Auf Grund seiner Teilnahme am Lichte des göttlichen Geistes bleibe der
Mensch nicht bei einer Erkenntnis der Phänomene stehen. «Immer suchte

und fand er eine tiefere Wahrheit. Die Erkenntniskraft ist nämlich nicht
auf die bloßen Phänomene beschränkt, sondern vermag die erkennbare

Wirklichkeit mit wahrer Sicherheit zu erreichen» 30. Man hat oft darauf
hingewiesen, daß die philosophischen Begriffe, die die Kirche zur
Erklärung ihrer Dogmen gebrauche, kein philosophisches System impliziere,
sondern zu verstehen seien «im Sinne der natürlichen menschlichen
Vernunft, die allen Menschen gemeinsam ist, und auf der Basis der unmittelbaren

Seinsphilosophie, die eine direkte Entfaltung des natürlichen
Bewußtseins darstellt. Die Begriffe, welche die Kirche in den Dogmen
verwendet, sind wahr, wahr für jede menschliche Vernunft, ohne Rücksicht
auf die Systeme, denen sie entnommen wurden. Sie sind echte Ausdrücke
der menschlichen Natur und des menschlichen Bewußtseins, die für jedes

Volk und jede nicht durch die Sünde und den Irrtum verdorbene Kultur
gelten»31. Die «auf der Basis der unmittelbaren Seinsphilosophie»

gewonnenen, im Sensus communis erfaßten Erkenntnisse sind wahr und
bilden den Ausgangspunkt und Grundbestand der philosophia perennis.
Ihre wissenschaftliche Deutung, Klärung, Vertiefung und Entfaltung
bleibt eine eigene Aufgabe. Die allzu optimistische Auffassung von deren

Einheitlichkeit muß doch angesichts des eindeutigen Zeugnisses der
heutigen moraltheologischen Diskussionen stark eingeschränkt werden. Die
«Krise der Moraltheologie» bleibt nach wie vor bestehen. Ihr Herd ist
nicht auf biblischem, sondern philosophischem Gebiete zu suchen. Von
hier aus gesehen bleibt es bedauerlich, daß in dem Abschnitt über die

Vervollkommnung der Moraltheologie von den Konzilsvätern darüber
nichts gesagt wurde, - vielleicht auch nichts gesagt werden konnte 32.

Bei der Abneigung unserer heutigen Jugend (auch der theologischen)

gegen metaphysische Spekulation und ihrer Neigung, diese möglichst aus

dem theologischen Studium zu entfernen oder ihr wenigstens einen ge-

29 Pastoralkonstitution Gaudium et spes, Nr. 59.
30 ds. Nr. 15.
31 G. Darms, Scholastisches Denken u. modernes Weltbild: FZPhTh 9 (1962)

405f.
32 Vgl. Ed. Stakemeier, aaO. 24; 107ff.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 35

ringeren Platz und weniger Bedeutung zuzubilligen 33, erhält die Mahnung

des Dekretes, die philosophischen und theologischen Disziplinen
besser aufeinander abzustimmen, erhöhte Bedeutung (Nr. 14) ; aber die

Berufung auf «das stets gültige Erbe» trägt doch ein Fragezeichen in
sich.

II. Christozentrik oder Theozentrik?

Als Aufgabe weist das Dekret der Moraltheologie zu: «in
wissenschaftlicher Darlegung die Erhabenheit der Berufung der Gläubigen in
Christus zu erhellen und deren Verpflichtung, in Liebe für das Leben der
Welt Frucht zu bringen» (Nr. 16). Es ist wohl kaum anzunehmen, daß

die Konzilsväter die Absicht hatten, definitionsmäßig die Aufgabe der
Moraltheologie zu kennzeichnen. Die Worte sind vielmehr zu verstehen
im Hinblick auf die zu erstrebende Vervollkommnung der Moraltheologie.
Das dürfte sich klar aus der praktischen Zielsetzung ergeben, wie sie im
Schlußsatze ausgesprochen ist; «in Liebe Frucht für das Leben der
Welt zu tragen». In diesem an sich schriftfremdem 34, aber der
Gesamtzielsetzung des Konzils entsprechenden Ausdrucke ist mehr die
Auswirkung als das Ziel eines der Berufung in Christus würdigen Wandels

angegangen. Letzteres aber bezeichnet der Apostel in Phil 1,11 «als

Frucht der Gerechtigkeit, die durch Christus zur Herrlichkeit und zum
Lobe Gottes ist». Wir gehören Christus, damit «wir Frucht bringen für
Gott» (Rom 7,4). Indem wir durch unseren der Berufung würdigen Wandel

in Christus Frucht bringen für Gott, zur Verherrlichung und zum
Lobe Gottes, wirken wir auch segensreich für das Leben der Welt.

Im geschöpflichen Bereiche gehören Sein und Sollen zusammen ; im
christlichen Sein, dem «Sein in Christus», wurzelt christliches Leben.
Dieses schöpft aus jenem seine Intensität. Die Herrlichkeit unserer
Berufung in Christus weckt nicht nur die Pflicht, sondern auch die Liebe.
In diesem Sinne soll nach dem Wortlaut des Dekretes über Priesterbildung

die Moraltheologie die Erhabenheit der Berufung in Christus
erhellen. Denn den Berufenen ist (der gekreuzigte) Christus Gottes Kraft
und Gottes Weisheit (1 Kor 1,23). «Um den Reichtum seiner Herrlichkeit

33 Van Steenberghen : Eph. theol. Lov. 39 (1963) 840.
34 Eine Berufung auf Jo 6,33.52 u. Jo 15,16 ist nicht möglich, da es sich dort

um Christus selbst und die Sendung der Apostel handelt, nicht aber um das
sittliche Leben der Gläubigen.



36 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

an den Gefäßen seiner Erbarmung zu zeigen» hat Gott uns berufen (Rom
9.24), Christus ist im Heilswirken Gottes «das Geheimnis, das früheren
Zeiten und Geschlechtern verborgen war - jetzt aber wurde es den
Heiligen geoffenbart. Ihnen wollte Gott kund tun, welches der Reichtum der
Herrlichkeit dieses Geheimnisses unter den Völkern ist, das da ist: Christus

in euch - die Hoffnung auf die Herrlichkeit» (Kol l,26f). Es läßt
sich kurz kennzeichnen mit den Worten des ersten Petrusbriefes (1,3-5) :

«Gepriesen sei Gott, der Vater unseres Herrn Jesus Christus, der uns
nach seiner großen Barmherzigkeit wiedergeboren hat zur lebendigen
Hoffnung durch die Auferstehung Jesu Christi von denToten, zu einem

unvergänglichen, unbefleckten und unverwelklichen Erbe, welches im
Himmel aufbewahrt ist für euch, die ihr durch die Kraft Gottes mittels
des Glaubens bewahrt werdet für eine Seligkeit, welche bereit ist, offenbart

zu werden in der letzten Zeit». Die Herrlichkeit des Christ-Standes

Hegt darin, daß der Gläubige in Christus ein «neues Geschöpf» geworden
ist (Gal6,15). «Wenn einer in Christus ist, so ist er neue Schöpfung»
(2 Kor 5,17; vgl. Eph4,24). «Daß die Christen neue Schöpfung in Christus

sind, ist wie das «Leben in Christus» von Rom 6,11 durch Tod und
Auferstehung Christi grundgelegt»3S. Durch die Verähnlichung mit
seinem Tod und seiner Auferstehung in dem sakramentalen Geschehen der
Taufe sind wir eingegüedert in Christus (Röm6,4ff.). «In ihm sind wir
zu Erben eingesetzt worden wir, die wir in Christus schon im voraus
die Hoffnung erlangt haben» (Eph l,llf.). In Christus haben wir deshalb

Versöhnung mit Gott und «freien Zugang zum Vater», sind «nicht mehr

Fremdlinge und Beisassen, sondern Mitbürger der Heiügen und
Hausgenossen Gottes» (Eph 2,16-19). So lebt der Christ im «Sein in Christus».
«Dieses Christusgeschehen, Kreuz und Auferstehung, ist die die christliche

Existenz konstituierende und tragende Wirklichkeit, die für diese

nicht nur historische oder heilsgeschichtliche Bedeutung hat, sondern

jeden Augenblick die Existenz des Christen bestimmt» 36.

Christus bildet den Mittelpunkt unseres Lebens, ist dessen Lebensmacht

und Kraftquelle. Aus Christus schöpfen wir jegliche Zuversicht
für Sein und Tun. Unser ganzes Leben ist einbezogen in die dynamische
Kraft des «Seins in Christus», dem wir gehören. «Ob wir leben oder sterben,

wir gehören dem Herrn» (Rom 14,8). Deshalb dürfen sie aber auch

35 W. Thüsing, aaO. 105.
36 W. T. Hahn, Das Mitsterben u. Mitauferstehen mit Christus bei Paulus

(Gütersloh 1937) 181.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 37

«nicht für sich selbst leben, sondern für den, der für sie gestorben und
auferstanden ist» (2 Kor 5,15). «Wenn wir leben, leben wir für den Ky-
rios» (Rom 14,8). Das greift bis in die einfachste Lebenstätigkeit hinein:
«Wer ißt, der ißt für den Herrn, und wer nicht ißt, der ißt für den Herrn
nicht und sagt Gott Dank. Denn keiner von uns lebt für sich selbst und
keiner stirbt für sich selbst» (Rom 14,6f.).

Leben für Christus bedeutet für den Christen, nun auch der Berufung

würdig zu wandeln. «Wandelt würdig des Berufes, zu dem ihr
berufen seid» (Eph 4,1). «Daß ihr Gottes würdig wandeln möchtet, der euch

zu seinem Reiche und zu seiner Herrlichkeit berufen hat» (1 Thess 2,12).

Johannes mahnt seine Gläubigen: «Jeder, der diese Hoffnung auf ihn
(Christus) hat, heiligt sich, so wie auch er heilig ist» (1 Joh 3,3).
Christusverbundenheit bedeutet und verlangt von den Berufenen auch Christus-

verähnlichung. Das Gesetz desjenigen, der für die Sünden der Menschen

gestorben ist, fordert Heiligkeit. «Denn Gott hat uns nicht berufen zur
Unlauterkeit, sondern zur Heiligung» (1 Thess 4,7). «Wer sagt, daß er in
ihm bleibe, der muß, wie er gewandelt ist, ebenso auch selbst wandeln»

(1 Joh 2,6). Vor Grundlegung der Welt hat uns Gott in Christus
auserwählt, «daß wir heilig und unbefleckt vor ihm seien in Liebe zum
Lobe seiner Gnade, die er uns huldreich erwiesen in seinem gehebten
Sohne» (Eph 1,4). Das große Gebetsanliegen des Völkerapostels geht auf
die Vollendung dieser Berufung. «Darum beten wir auch immerdar für
euch, daß unser Gott euch seiner Berufung würdigen und alles ihm
wohlgefällige Gute und das Werk des Glaubens in Kraft zur Vollendung
bringen wolle, damit der Name unseres Herrn Jesus Christus verherrlicht

werde in euch und ihr in ihm nach der Gnade unseres Gottes und
des Herrn Jesus Christus» (1 Thess l,llf.). Die Vollendung ist freilich
nicht nur Gottes Gabe, sondern auch Aufgabe des Berufenen. Paulus
wandelt die Indikative zu Imperativen. Die Christen, «vorherbestimmt,
dem Bilde seines Sohnes mitgestaltet zu sein» (Rom 8,29), sollen selbst
als «neues Geschöpf» (2 Kor 5,17) den «neuen Menschen anziehen» (Eph
4,24), «Christus anziehen» (Rom 13,14).

Aus der tieferen Erfassung dieses Christusgeheimnisses im Bewußtsein

und Herzen sollen die Christen zu einem intensiveren Leben aus

Christus und für Christus geführt werden. Das will das Dekret des

II. Vaticanums in Gang setzen. Es ist das gleiche Anliegen, wie es der

Apostel Paulus ausspricht: «Ihr sollt nämlich wissen, wie ich ringe um
euch und alle damit ihre Herzen gewonnen werden, in Liebe
verbunden, und für den ganzen Reichtum der vollen Einsicht, für die Er-



38 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

kenntnis des Geheimnisses Gottes: Christus, in dem alle Schätze der
Weisheit und Erkenntnis verborgen sind» (Kol 2,1-3).

Christus ist die Mitte unseres Lebens, die Lebensmacht, aus deren

Kraft wir leben, und das Lebensziel, dem wir zustreben. In diesem Sinne

ist unsere Lebensführung christozentrisch ausgerichtet. Muß deshalb
nicht auch die Moraltheologie christozentrisch ausgerichtet sein? Die
Beantwortung dieser Frage hängt weitgehend davon ab, wie man Sinn und
Ziel der Moraltheologie bestimmt; ist sie wesentlich auf die Praxis oder
die Theorie gerichtet? J. M. Sailer hat einmal drei Typen von Christen
unterschieden : die « mechanischen Christen », die « nie zum klaren Bewußtsein

dessen, was sie im Grunde glauben, durchgedrungen sind. Sie tragen
die Schale des Bekenntnisses andächtig umher und haben den Kern der
Wahrheit noch nie richtig verkostet». Sodann die «scholastisch gebildeten
Christen. Sie können das, was das Volk buchstäblich bekennt und
mechanisch nachspricht, im Begriff denken, im System beweisen...; aber
insofern sie selbst ohne Erfahrung, ohne inneres Leben des Glaubens,
ohne eigentliche Anschauung des Göttlichen geblieben sind, werden sie,

was das Volk neuen Glauben nennt, entweder Schwärmerei oder Ketzerei

nennen; denn sie kennen Christum nur im Begriff der Schule, nicht aber
im Leben des Geistes.» Ihnen stellt er den «geistlich-katholischen Christ»

gegenüber. «Was dem mechanischen Christen Buchstabe, was dem
scholastischen Begriff, das ist ihm Geist und Leben Denn er faßt und beurteilt

alle Lehren der katholischen Kirche aus dem Gesichtspunkte des

Geistes, des inneren Lebens, der Innigkeit, der Gottseligkeit. Was nicht
wohltätig auf das Innere wirkt, das ist ihm nichts» 37. Moraltheologie aus
solcher (wir würden heute sagen «existentiellen») Haltung heraus wird
(fast selbstverständlich) christologisches Gepräge tragen.

Auch unserer Zeit mit ihrer Betonung des Existentiellen und Personellen,

des personalen Bezugs undDialogs kommt es sehr entgegen, die
Moraltheologie christozentrisch zu gestalten. B. Häring betont: «Das erste,
was man von einer katholischen Moraltheologie verlangen muß, ist ihre
christozentrische Gestalt. - Die Exegeten sind sich alle darin einig, daß
die neutestamentliche Moral, ebenso wie die Verkündigung der
Heilswahrheit, durch und durch christozentrisch ist. In der Mitte der
Botschaft Christi steht nicht ein abstraktes Prinzip, sondern seine Person

Christozentrische Moraltheologie versteht sich im Zeitalter des II. Vati-

37 J. M. Sailer, Sämtliche Werke (Sulzbach 1830-1843) 80 (bei W. Heinsius,
Krisen kath. Frömmigkeit u. Konversionen zum Protestantismus (Berlin 1923) 25f.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 39

kanischen Konzils vor allem vom paulinischen «Sein in Christus» her.
«Das Gesetz Christi» (Gal 6,2) ist das «Geistgesetz des Lebens in Christus

Jesus» (Rom 8,2) 38.

Theozentrik oder Christozentrik der Moraltheologie? Die apodiktische

Behauptung, daß das erste, was man von einer katholischen
Moraltheologie verlangen müßte, ihre christozentrische Gestalt sei, hat schon,

vor allem im romanischen Raum, entschiedenen Widerspruch gefunden39.
Von anderem Blickwinkel aus muß doch noch einiges gesagt werden. -
Der Begriff der Christozentrik bedarf noch mancher Klärung.

Was als christozentrische Moraltheologie zu gelten habe, ist auch
bei denen, die sie propagieren, offensichtlich noch nicht klar umrissen.

Häring betont, daß sie sich «vor allem vom paulinischen Sein in Christus
her» versteht. Legt man in diesem Sein in Christus die personale Beziehung

Christi zu den Christen als Aufbauprinzip für die Moraltheologie
zugrunde, so liegt es nahe, ihren Ausbau im Sinne und mit den Mitteln
einer Schelerschen personalistischen Ethik mit dem Grundprinzip der
Liebe zu vollziehen. Oder man nimmt den sakramentalen Charakter
dieses Seins in Christus zum Ausgangspunkt und kommt dann zu einer
«sakramentalen Gesamtstruktur der Moraltheologie»40. L. B. Gillon hat
in den oben angegebenen Artikeln beide Möglichkeiten einer eingehenden
Kritik unterzogen. - Aber B. Häring möchte auch «unterstreichen, daß
die Theologie des hl. Thomas durchaus christozentrisch ist. Die Christo-
logie mit, der Sakramentenlehre ist das große Finale dieser grandiosen
Summe». Doch habe es sich später «nicht immer günstig ausgewirkt, «daß

Thomas die Masse der moraltheologischen Materie in der Secunda Pars,
also vor der Christologie und vor der Sakramententheologie behandelt
hat. Was Thomas noch absolut klar ist, daß man nicht vom wirklichen

38 B. Häring, Moralverkündigung 32, 37.
39 J. CuniCIÖ, Theologia moralis renovanda: FZPhTh 106 (1963) 291-319;

drs. La morale personalistica, Sacra doctrina 14 (Bologna 1959) 157-184; L. B.
Gillon, La théologie morale et l'éthique de l'exemplarité personnelle: Angelicum 34
(1957) 241-259; 361-378; drs. L'imitation du Christ et la morale de St Thomas:
Angelicum 36 (1959) 263-286; B. Olivier, Pour une théologie morale renouvelée:
Morale chrétienne et requêtes contemporaines (Tournai-Paris 1954). Für die
deutschen Arbeiten vgl. F. Böckle, Fragen der Theologie heute (Einsiedeln,1958), 426 f ;

P. Hadrossek, Die Bedeutung des Systemgedankens für die Moraltheologie in
Deutschland seit der Thomas-Renaissance (München 1950); J. Kraus, Zum
Problem des christozentrischen Aufbaues der Moraltheologie, Divus Thomas (Frbg.)
30 (1952) 275-272; drs. Genitus Creator, Orbis redempti conditor: Universitas.
Festschrift f. Bischof Dr. Alb. Stohr (Mainz 1960) 204-219.

40 B. Häring, Moralverkündigung 40.



40 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

Menschen reden kann, ohne von Christus zu reden, wird so von anderen
übersehen»41. - Wann ist eigentlich eine Moraltheologie «christozen-
trisch», wann «theozentrisch»?

Die Dogmatiker begründen die Christozentrik mehr von der Präexistenz

und Schöpfungsvermittlung Christi her. So H. Küng: «Die Christozentrik

der Schrift hängt jedoch besonders an den Aussagen über Christi
Präexistenz und Schöpfermittlerschaft ; sie gründet in der Tatsache, daß
alles von vornherein in Christus Bestand hat. Als eingeborner Sohn im
Schöße des Vaters ist er das zur Fleischwerdung bestimmte Wort, in dem
sich der Vater von Ewigkeit her ausspricht... So ist Christus vor aller
Schöpfung..., Erster, Anfang, Alpha... Das ist nicht gesagt von einem
abstrakten Logos, sondern vom Verbum incarnandum, vom Lamm, das

als das letzte Geheimnis in Gottes Ratschluß vor der Grundlegung der
Welt zuvorersehen ist und geschlachtet vom Anbeginn der Welt an»...
Die ganze Welt ist von vornherein christusförmig und auf die Selbstmitteilung

Gottes angelegt und besitzt daher eine verborgene trinitarische
Struktur» 42. Deshalb müsse die ganze Offenbarungsgeschichte von dorther

gesehen werden. - Auch K. Rahner tritt dafür ein, die Menschwerdung

des Logos «als ontologisch eindeutiges Ziel der Schöpfungsbewegung»

zu betrachten, «im Verhältnis zu dem alles übrige vorher nur
Vorbereitung und Umweg ist»43. «Könnte es nicht eine Formel der
Heilsgeschichte als der fortschreitenden geschichtlichen Inbesitznahme der
Welt durch Gott... geben, in der Christus als der Höhepunkt dieser
Geschichte und die Christologie als die schärfste Zuspitzung der Formulierung

dieser Geschichte erschienen, wie natürlich auch umgekehrt die

Heilsgeschichte als Präludium und Ausführung der Geschichte Christi»44.

Zur Begründung beruft man sich besonders auf Kol l,15ff. ; Eph 1,10;
1 Kor 15,25.

Wir brauchen uns hier noch nicht mit dem biblischen Fundament
dieser Konzeption, insbesonders mit der Auslegung von Kol l,15ff., zu
beschäftigen. In vorsichtiger Weise bemerkt W. Thüsing, eine solche

Begründung der Christozentrik «scheint vor allem für den Kolosser- und
Epheserbrief zuzutreffen (auch für den Hebräerbrief und Johannes) ; für
die paulinischen Hauptbriefe gilt sie aber wohl nur bedingt... Aber die

41 ds. 35.
42 LThK II2, 1164ff.
43 Schriften zur Theologie I2 (Einsiedeln 1958) 185.
44 ds. 187; vgl. III3, 56.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 41

Christozentrik hat ihren Ansatzpunkt wohl nicht eigentlich in der
Präexistenz, sondern im Kreuz und vor allem der Auferstehung». Es sei

«übrigens die Frage, ob die Schöpfungsmittlerschaft nicht auch in Kol
und Eph weniger dasjenige ist, an dem die Christozentrik hängt, sondern

mehr die Konsequenz, in der sie sich am deutlichsten zeigt» 45. Man mag
vollends R. Schnackenburg zustimmen, daß die eschatologische Ordnung
in der Schöpfungsordnung ihren Grund und ihre Anlage hat und im
Erlösungsgeschehen nur die Heimholung und vollendete Wiederherstellung
der auf Christus und durch ihn auf Gott bezogenen Schöpfung sich
vollzieht 46. Der Moraltheologe wird auch auf die Untertöne in diesen

Formulierungen achten. Heimholung setzt eine (sittliche) Verirrung und

Wiederherstellung eine (sittliche) Störung der Ordnung, beide also eine

in der Schöpfungsordnung selbst grundgelegte sittliche Ordnung voraus,
die dann nur begründet sein könnte in Christus, durch den als dem

eingeborenen Sohn Gottes die Welt erschaffen wurde, und die nur erkannt
worden sein kann durch die Seinsordnung der geschaffenen Dinge. Die
immanenten Beziehungen, die die geschaffenen Dinge und ihre Ordnungen

auf den haben, durch den sie geschaffen wurden, sind, aber
grundverschieden von der, die sie durch die Hinordnung auf die Menschwerdung

Christi hätten. - Die Christozentrik, die auf Kreuz und Auferstehung
gründet, meint den erhöhten und in seinen Gläubigen wirksamen Gott-
Menschen Christus. Eine «christozentrische Moraltheologie» müßte die

Zuordnung dieser beiden Gestalten der Christozentrik berücksichtigen,
d. h. die Bedeutung des ganzen Christus für die Moraltheologie dartun:
Christus als «Genitus Creator» und als «Orbis redempti conditor».

Viel wichtiger aber ist wohl dies: Eine recht verstandene Christozentrik

ist ganz und gar in eine Theozentrik eingebettet. «Christus ist
Gottes» (1 Kor 3,23), «Christi Haupt ist Gott» (1 Kor 11,3). Die Erhöhung
und das Herrentum Christi dient der Verherrlichung des Vaters: «Kyrios
ist Jesus Christus zur Verherrlichung des Vaters» (Phil 2,11). Auch das

Sein der Gläubigen in Christus und das «Jesus Christus gemäße» Leben
dient diesem Ziele, «damit ihr einmütig und mit einem Munde Gott und
den Vater unseres Herrn Jesus Christus preiset» (Rom 15,6ff.). Was die

Gläubigen in der Gemeinde tun, sollen sie tun «aus der Kraft, die Gott
verleiht, damit in allen Dingen Gott durch Jesus Christus verherrlicht
werde» (1 Petr 4,11); sie sollen «erfüllt sein mit der Frucht der Gerech-

45 W. Thüsing, aaO. 4 Anm. 11.
46 Gottes Herrschaft und Reich (Freiburg 41965) 218.



42 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

tigkeit, die durch Christus zur Herrlichkeit und zum Lobe Gottes ist»
(Phil 1,11). Die Verherrlichung Gottes durch Christus «ist allgemein
urchristliche Sprech- und Anschauungsweise, das sind (nach J. Freun-
dorfer) 'Formeln aus einem urchristlichen Glaubensbekenntnis'» 47. Aus
den gründlichen exegetischen Untersuchungen von W. Thüsing über das

Verhältnis von Theozentrik und Christozentrik in den Hauptbriefen des

Apostels Paulus ergibt sich mit aller Klarheit die «Theozentrik des

InChristus-Seins». Zu Gal2,19f. vermerkt er: «Auch das Leben Christi in
mir ist genauso wie in Rom 6,10 als «Leben für Gott» verstanden. Die
beiden Gedanken «Ich lebe für Gott» und «Christus lebt in mir» gehören

zusammen; sie ergeben den Sinn: «Christus lebt in mir für Gott» 48. Auch
in den Begriffen «Bild Gottes» und «Sohn Gottes» der paulinischen
Fassung leuchtet die «geschlossene Einheit der Christozentrik und
Theozentrik» hindurch 49. Das gilt auch für den Pneumabegriff bei Paulus,
«weil der Geist durch und durch dynamische Hinordnung auf Gott
bedeutet. Diese Überzeugung von der aus Gott kommenden und umgekehrt
wieder auf Gott hinordnenden Dynamik des Pneuma ist primär im
paulinischen Denken. Durch sie ist es bedingt, daß Rom 6,10b eine echte

primär christologische Aussage bildet - daß das «Leben für Gott» zuerst
dem Pneuma-Christus zu eigen ist und erst von ihm aus auf diejenigen
übergreifen kann, die zu seinen «Brüdern» vorherbestimmt sind» 50.

Desgleichen trägt die vielfache Verwendung des Ausdruckes «durch Christus»
theozentrischen Charakter; zumindest für einen Großteil der Stellen

gilt: «Das paulinische 'dia Xristou' meint seiner Grundbedeutung nach
'durch das Wirken des Christus, in dem wir sind'... Cum grano salis

kann also wohl gesagt werden : Das 'dia Xristou' ist das in eine Richtung
hineingebrachte 'en Xristo', und zwar in die doppelte dynamische Richtung

der Theozentrik : von Gott her durch Christus auf die Welt und die
Erwählten hin - von den Erwählten durch Christus auf Gott hin»51.

Theozentrik besagt Hinordnung auf Gott, der Ziel für uns ist, und
«auf den hin» wir sind. Aber Gott ist auch der Ursprung ,aus dem alles

kommt, derjenige, der alles wirkt, nicht bloß in der ursprünglichen Schöpfung,

sondern auch in dem Heilsgeschehen in und durch Christus. Er ist
es, der Christus auferweckte von den Toten, wie es Petrus in der Pfingst-

47 R. Schnackenburg, ds. 205.
48 W. Thüsing, aaO. 111.
49 ds. 147.
50 ds. 156.
51 ds. 235.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 43

rede verkündete: «Gott hat ihn auferweckt» (Apg2,24; 3,15; 5,30). So

verkündet auch Paulus, daß Gott Christus auferweckt hat (1 Kor 15,15;
Rom 10,9). Das ganze erste Kapitel Eph ist ein grandioser Lob- und
Dankhymnus an die Größe der Macht Gottes, die er «wirksam erwiesen

an Christus, indem er ihn von den Toten auferweckte und ihn zu seiner

Rechten im Himmel setzte», der auch «uns lebendig gemacht hat mit
Christus und mitauferweckt und miteingesetzt im Himmel in Christus
Jesus Denn sein Gebilde sind wir, in Christus Jesus geschaffen zu
guten Werken, die Gott im voraus bereitet hat, damit wir in ihnen
wandeln» (1,1-14-20; 2,4-10) Gott «hat uns wiedergeboren zu lebendiger Hoffnung

durch die Auferstehung Jesu Christi von den Toten» (1 Petr 1,3).
Gott war es, der «uns durch Christus mit sich versöhnte». (2 Kor 5,18).
«Die Versöhnung ist eine Tat Gottes, und so ist auch die Beziehung zu
ihm, die er durch das Versöhnungswerk herstellt, bleibend von ihm
gewirkt Gerechtigkeit Gottes ist der versöhnte und gerechtfertigte
Mensch als einer, der sich selbst, seine Existenz in der Hinordnung auf

Gott, bleibend dem Wirken Gottes verdankt» 52. Das den Christen das

Leben schenkende und es bewegende Pneuma ist trotz der engsten
Bindung an den Kyrios doch Pneuma Gottes, als solches schon
gekennzeichnet durch den Vorgang, durch den Christus zum lebenspendenden
Pneuma «wird». «Die pneumatische Existenzweise Christi ist durch eine

Tat Gottes - ja, durch die größte Schöpfungstat Gottes zustande
gekommen» 53. So werden wir durch Gott «eine neue Schöpfung» (2 Kor
5,17). «Das In-Christus-Sein ist also «aus Gott» - Gott schafft es, indem
er durch Christus diese Menschen mit sich versöhnt» 54.

Die Verbindung der Begriffe «aus dem» und «auf den hin» will sagen,
daß sie nicht einfach nebeneinander stehen, sondern der erste den inneren
Grund für die Hinordnung auf Gott abgibt. Weil alles aus Gott ist,
deshalb ist alles auf ihn hingeordnet. So meint es 1 Kor 8,6: «Einer ist der
Vater, von dem alles ausgeht und auf den wir hingeordnet sind; einer der

Kyrios Jesus Christus, durch den alles ist und wir durch ihn». Paulus
faßt hier wohl Schöpfung und Neu-Schöpfung zusammen, wie er es auch
für die Vollendung des ganzen Schöpfungs- und Heilsgeschehens tut:
«Dann kommt das Ende, wenn er (Christus) das Reich Gott und dem
Vater übergibt... Wenn aber alles unterworfen ist, dann wird sich auch

52 ds. 107f.
53 ds. 153.
54 ds. 197.



44 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

der Sohn selbst dem unterwerfen, der ihm alles unterworfen hat, damit
Gott sei alles in allem (bzw. in bezug auf alles in allen) » (1 Kor 15,24.28).

Das Ergebnis sei mit Thüsings Worten wiedergegeben: «Eine
Zusammenfassung von allem bildet... 1 Kor 8,6: Alles ist «aus Gott» durch
Jesus Christus und dadurch, daß wir, die Erwählten, durch Christus «auf

Gott hin» sind, ist die Schöpfung und alles Welt- und Heilsgeschehen auf
ihn als letztes Ziel hingeordnet. 1 Kor 8,6 ist noch geeigneter, die
gesamte paulinische, durch Christus hergestellte Theozentrik auszudrücken,
als das gewiß auch zentrale «Leben für Gott in Christus» von Rom 6,11...
Der entscheidende Sachverhalt sei nochmals hervorgehoben: Die
Bindung der Erwählten an den erhöhten Christus, die Christozentrik, ist
dadurch auf Gott hingeordnet, daß Christus selbst «für Gott lebt» und die
Seinen in diese seine Relation zu Gott einbezieht. Die paulinische Christozentrik

ist von innen heraus ausgerichtet auf Gott, weil schon die Christo-
logie Pauli theozentrisch ist; und von hierher ist die Hinordnung der
Christozentrik auf Gott genauso durchgängig gegeben wie die Kyriotes
und das Pneuma-Wirken Christi55.

Das gerne angerufene Wort von Dibelius: «Die beiden entscheidenden

Taten Gottes, ursprüngliche Schöpfung und endzeitliche Erlösung,
haben ihr Ziel in Christus» 56 bedarf der Weiterführung: Christus und
sein Werk aber haben es in Gott. Die christliche Seinswirklichkeit (oder
besser ausgedrückt : die Seinswirklichkeit des Christen) als Grundlage und
Prinzip seiner Tätigkeit, ist als Effekt des Wirkens Gottes in der
ursprünglichen Schöpfung und in der «neuen Schöpfung» zu sehen. Gott
selbst ist Sinn und Ziel seines Wirkens und seines Werkes; von hierher

gewinnt deshalb auch jedes Handeln des Menschen seinen Sinn und seine

Ausrichtung. Die Methode der Wissenschaft vom (sittlichen) Handeln
des Menschen ist deshalb notwendig theozentrisch.

Dabei behält die Christozentrik durchaus die ihr zukommende
Bedeutung. Gottes Wirken ist nicht abzulösen von Christus, durch den alles

geschaffen wurde. Durch Christus als dem «Erstgeborenen (vor) aller
Schöpfung» und dem «Erstgeborenen aus den Toten» erhalten die (Dinge
und die) Christen Dasein und innere Struktur, deren Entfaltung ihnen

aufgetragen ist.
Theozentrik und Christozentrik sind deshalb keine Gegensätze,

sondern einander zugeordnet; dabei bleibt die Christozentrik der Theozen-

55 ds. 257.
56 Bei R. Schnackenburg, Gottes Reich 218.



Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie 45

trik eingeordnet. Vom Wirken Gottes durch Christus her werden auch

Schöpfung und Neue-Schöpfung aufeinander bezogen; denn sie werden
dem einen Ziele unterstellt, «daß Gott alles in allem sei». Nicht nur die

personalen Beziehungen des Christen zu Christus, sondern auch die
inneren Strukturen des von Gott durch Christus in Schöpfung und Neue-

Schöpfung geschaffenen Werkes gewinnen moraltheologische Bedeutung

57. Eine nur vom Wertgedanken und personalistischen Denken
getragene Moraltheologie steht allzu leicht unter der Gefahr, das Sein der
geschaffenen Dinge wie auch das In-Christus-Sein zu übergehen oder

wenigstens zurücktreten zu lassen, wie es in ausgeprägter Form in der

von der Philosophie des Idealismus abhängigen Theologie, dem geschichtlichen

Wurzelboden einer der theozentrischen gegewwôergestellten christo-
zentrischen Methode, geschah. W. Lütgert hat die geschichtlichen Linien
vom Idealismus bis zu M. Scheler und der diesem Denken entsprechenden
Theologie aufgedeckt. Trotz aller Abwandlungen bleiben heute gleiche
Tendenzen wirksam, deren geschichtlicher Untergrund einer eingehenden
Überprüfung wert wäre. «Wie in der idealistischen Philosophie die Natur
zurücktrat, so in der Theologie der Erweckungsbewegung die Lehre von
der Schöpfung. Damit fehlte die Grundlage des Gottesglaubens Die
Methode der Dogmatik blieb christozentrisch, wie sie seit Schleiermacher

geworden war trotz aller Proteste gegen Schleiermachers Theologie»58.
Was er über das Problem selbst sagt, verdient auch unsere Beachtung:
«Schöpfung und Erlösung sind die beiden Brennpunkte der christlichen
Gotteserkenntnis. Sie dürfen nicht nur nebeneinander gestellt oder
getrennt, sondern müssen miteinander verbunden werden. Wie sie einerseits

von einander unterschieden und auseinander gehalten, andererseits
miteinander verbunden und zu einer einheitlichen Gotteserkenntnis
zusammengefaßt werden, davon hängt die Auffassung des Evangeliums ab.

Die Frage ist also, in welche Beziehung sie zueinander gesetzt werden.
In der Theologie seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts tritt die Lehre

von der Schöpfung hinter die Lehre von der Erlösung zurück. Die Theologie

ist Lehre von der Erlösung: Heilslehre. Die Dogmatik wird zur
Glaubenslehre... (Die ihr entsprechende Methode) ist die christozentri-
sche Methode der Theologie. Wenn dieser Ausdruck sagen soll, daß Christus

im Mittelpunkte der christlichen Lehre stehen muß, so ist er natürlich

im Recht, aber er bedeutet im Grunde genommen eine Beschränkung

57 Dazu L. B. Gillon L'imitation 276ff.
58 W. Lütgert, Schöpfung u. Offenbarung (Gütersloh 1934) 1.



46 Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

des Offenbarungsbegriffes auf die Person und Geschichte Jesu. Das Alte
Testament ist die Vorgeschichte der Offenbarung, die Natur oder die
Vernunft wird aus der Offenbarung ausgeschlossen. Die Naturtheologie, die

Grundlage der Offenbarungstheologie im orthodoxen System fällt fort...
Die reformatorische Theologie ist theozentrisch, und zwar gerade
dadurch, daß sie christozentrisch ist. Denn der Christus der Reformatoren
lebt für Gott, zur Ehre Gottes, und weil Gott sein Zweck ist, so ist auch
Gott der Zweck der Menschheit» 59.

Eine als Methode verstandene Christozentrik kann ihre geschichtliche

Abhängigkeit von der idealistischen Philosophie und ihre z. T. als

Reaktion verstandenen Weiterbildungen nicht verleugnen; von diesen

ist sie viel stärker inspiriert als von der Bibel, aber transponiert ins
Theologische. Deshalb darf es nicht überraschen, daß wir in den moraltheologischen

Diskussionen die gleichen Grundprobleme finden wie in den

philosophischen Auseinandersetzungen mit Scheler, vor allem das
Verhältnis von Natur und Person, zweifellos ein Erbe aus idealistischer
Grundkonzeption. Nicht die Betonung und praktische Auswertung des

Personalen, sondern das praktische Zurücktretenlassen der Natur in
ihrer Bedeutung für die Moraltheologie stellt die entscheidende Frage.
Eine theozentrische Methode, wie sie biblischer Betrachtungsweise
entspricht, wird der vollen Seinswirklichkeit gerecht. Das Werk des Schöpfers
darf nicht nur als logische Voraussetzung und Vorbereitung für die
Vollendung in Christus gewertet, sondern muß auch in sich selbst ernst

genommen werden.

59 ds. 27f.


	Um die Wissenschaftlichkeit der Moraltheologie

