
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 13-14 (1966-1967)

Heft: 1

Artikel: Die Wissenschaft vom Sittlichen

Autor: Utz, Arthur F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arthur F. Utz

DieWissenschaft vom Sittlichen

I. Das Phänomen des Sittlichen

Im allgemeinen wird die Ethik als Lehre vom sittlichen Handeln
bezeichnet. Hinter dieser Definition verbirgt sich die Auffassung, daß

man wissenschaftlich, wenigstens annähernd, bestimmen könne, wie das

sittliche Handeln zu gestalten sei. Und weiter zurückliegend wird
vorausgesetzt, daß man schon wisse, was eigentlich das Sittliche ausmacht. Man

spricht davon nicht, weil es jedem Menschen klar sein müßte.
Um nicht voreingenommen eine Begriffsbestimmung der Ethik

vorzunehmen, ist es klüger, zunächst einmal das Phänomen des Sittlichen
zu umschreiben, damit wir uns darüber Rechenschaft geben können, ob

und in welcher Weise Wissenschaft vom Sittlichen möglich ist. Ob es

darüber hinaus noch eine Lehre des sittlichen Handelns in Form eines

Normenkatalogs gibt, wird sich erst dann herausstellen, wenn wir die

Wesensstruktur des Sittlichen erfaßt haben.

In unserem Bewußtsein stellen wir fest, daß bei jeglichem Handeln
sich in uns ein Empfinden der Verantwortung einstellt im Hinblick auf
das, was wir tun. Sowohl vor der Tat als auch nachher sind wir als Person

«engagiert». Wir fühlen uns irgendwie verpflichtet. Zwar geben wir uns
keine Rechenschaft darüber, ob diese Verpflichtung nur dem Inhalt oder
auch einem anderen Wesen gegenüber gilt. Aber wir fühlen uns
verantwortlich für das, was wir frei wählen und tun. Es lebt also mehr in uns
als nur ein gewisses Wertempfinden. Es ist ein Wertempfinden mit
imperativem Charakter: Du sollst das Gute tun und das Böse meiden. Sind
wir der Überzeugung, daß wir das Gute getan haben, dann sind wir mit
unserem Tun zufrieden. Haben wir aber unserer Ansicht nach das Böse

getan, dann fühlen wir uns selbst als böse und verwerflich. So sehr wir
frei wählen, fühlen wir uns doch nicht frei in dem, was wir erwählen. Wir



4 Die Wissenschaft vom Sittlichen

sind psychologisch frei, weil wir statt des Guten das Böse wählen könnten.

Dennoch fühlen wir uns der Forderung des Guten unterstellt. Warum
aber fordert das Gute und nicht das Böse uns die Handlung ab Es kann
doch nicht sein, daß das Gute als Objekt unseres Wollens aus sich
fordernd an uns herantritt. Denn es ist nicht begreifbar, daß etwas völlig
uns Gegenübergestelltes unsere Freiheit bestimmen sollte. Es muß doch

irgendwie in uns selbst ein Organ geben, welches naturhaft den Imperativ
ausspricht. Natürlich hat dieser Imperativ ein Objekt, eben das Gute.
Aber dieses Objekt muß irgendwie in ein subjektives Verantwortungsempfinden

transponiert werden, um imperativisch zu wirken. Das Eigenartige

dabei ist, daß dieses Verantwortungsempfinden oder
Verantwortungsbewußtsein gegenüber dem Guten uns geradezu verfolgt, indem es

unableitbar und nicht auf etwas anderes rückführbar fordert. Es
manifestiert sich in uns als etwas Absolutes, als ein Apriori. Wollten wir das

Verantwortungsbewußtsein gegenüber dem Guten irgendwie als

Einrichtung einer Zweckmäßigkeit erklären, dann würden wir seinen Absolut-
heitsanspruch verkennen. Wir wissen sehr wohl, daß wir das Gute nicht
einer Nützlichkeit wegen tun müssen, sondern weil es Gegenstand
unserer unabdingbaren Verantwortung ist.

Das Verantwortungsbewußtsein kann nicht identisch sein mit
unserer Freiheit, sonst wären wir nicht verpflichtet. Freiheit als solche

verpflichtet nicht, sie ist vielmehr selbst verpflichtet. Das Verantwortungsbewußtsein

steht demnach als «Direktion» über der Freiheit.
Halten wir also fest: Das Verantwortungsbewußtsein, das wir als

das sittliche Urphänomen bezeichnen, ist etwas Psychisches, ein
spontaner Imperativ unserer praktischen Vernunft, der sich an unsere Freiheit

wendet, das Gute zu tun und das Böse zu meiden. Dieser Imperativ
spricht sich mit Absolutheit aus, so daß wir mit Zweckmäßigkeitsüberlegungen

nicht aus ihm herauskommen.
Der Philosoph wird allerdings bei dieser Umschreibung des sittlichen

Phänomens einwenden, daß wir uns mit der Darstellung des Imperativs
als eines psychischen Faktums außerhalb des Absoluten stellen, weil alles

Reale irgendeine Ursache habe. Das Absolute aber habe eben keine
Ursache. Von dieser Überlegung aus müßte man mit Kant erklären, daß das

Sittliche, weil es ein Absolutes ist, zugleich das Ursachlose sein müsse

und darum mit der schöpferischen Freiheit identisch sei. Wie aber sollen

wir dann die Tatsache begreifen, daß unsere Freiheit bei aller schöpferischen

Qualität durch unser Verantwortungsbewußtsein eben doch
gebunden ist?



Die Wissenschaft vom Sittlichen 5

Wir sind uns darüber im klaren, daß die Annahme des Sittlichen
als eines psychischen Phänomens logische Konsequenzen für die Erklärung

des Sittlichen hat. Wir werden vor die Frage gestellt, wie dieser
absolute Imperativ zustande gekommen ist, wenn er nicht als Partizipation

einer existierenden absoluten Vernunft verstanden wird. Damit
stehen wir schon mitten im Problem. Die Weltanschauung bestimmt
bereits die einfache Darstellung des Sittlichen als Phänomen.

Aber ein philosophisch Unvorbelasteter wird wohl nicht um die

Anerkennung eines in uns seeüsch sich aussprechenden absoluten Imperativs

herumkommen. Im gleichen Sinne nehmen wir die Freiheit als ein

psychisches Faktum hin, so sehr wir im einzelnen nicht wissen, inwieweit
wir bei diesem oder jenem Tun frei oder beeinflußt sind. Wer die Freiheit
aus dem psychischen Komplex lösen will, muß sie mit Kant schon als

transzendentale Freiheit deuten, als Idee der Freiheit. Damit erhält man
zwar eine Freiheit «als solche». Diese ist aber aus ihrem psychischen Komplex

herausgerissen und formalisiert in gleicher Weise wie der Imperativ
in der Konzeption eines absoluten Imperativs «als solchen».

Diese kurz skizzierte Darstellung des sittlichen Phänomens ist grundlegend

für die Problematik, der sich die Ethik gegenübersieht. Ist nämlich

das Sittliche nichts anderes als der in unserer Vernunft sich
manifestierende absolute Imperativ, das Gute zu tun und das Böse zu meiden,
dann werden wir uns mit diesem «Naturereignis» abfinden müssen. Was
wir tun können, ist einzig zu versuchen, seine Herkunft zu erklären, und
grundsätzlich zu überlegen, wie wir diesen absoluten Imperativ weiterführen

in die konkrete Wirklichkeit, d. h. wie wir die Erfüllung des

Imperativs in der je und je gegebenen Situation erreichen. Bevor wir uns
aber an die Analyse dieses Imperativs begeben, müssen wir uns über die
wissenschaftliche Methode im klaren sein, die wir anzuwenden haben.

II. Die verschiedenen Methoden

zur Untersuchung des sittlichen Phänomens

Welche wissenschaftliche Methode wird dem sittlichen Phänomen

gerecht Können wir es erklären aufgrund rein äußerer Erfahrung, oder
sind wir nicht vielmehr auf die innere Erfahrung angewiesen? Und in
welcher Weise wäre die innere Erfahrung, sofern sie die einzige Methode

ist, in der Lage, allgemeingültige Erkenntnisse anzubieten, wie es von
einer Wissenschaft erwartet wird Oder das Problem anders formuliert :



6 Die Wissenschaft vom Sittlichen

Fußt die Ethik als Wissenschaft vom Sittlichen auf der rein äußeren

Erfahrung, oder ist sie vielmehr wesentlich auf die innere Erfahrung
angewiesen

Die Analyse der äußeren Erfahrung als Methode der Ethik

Wenn die Ethik ihr Objekt rein aus der äußeren Erfahrung gewinnen
würde, wäre sie vergleichbar etwa der experimentellen Psychologie
(Individual- und Sozialpsychologie), der Ethnologie oder der Urgeschichte.

Sie wäre der experimentellen Psychologie vergleichbar, wenn sie

rein äußerlich, ohne wertende Stellungnahme der Frage nachgehen würde :

Wie sind in diesem oder jenem Subjekt Verantwortungsbewußtsein,
Schuldgefühl, Wertempfinden entstanden? Aufgrund des Mutter-Kind-
Verhältnisses, von Instruktionen des Vaters, also eines pädagogischen
Prozesses, einer durch die äußere Umwelt hervorgerufenen Erfahrung?

Die Ethik nähme das Gebaren der Ethnologie und der Urgeschichte
an, wenn sie sich die Frage stellen würde, ob das Verantwortungsbewußtsein

ein bei allen Menschen aller Völker und aller Zeiten gleichermaßen
aufweisbares Phänomen sei.

Würde die Ethik ausschließlich nach dieser Methode der
experimentellen Wissenschaften vorgehen - und tatsächlich wird sie von vielen
Autoren in dieser Form betrieben -, so wäre auch ihr Ergebnis nur ein

experimentelles; sie wäre eine rein deskriptive Wissenschaft des Werdens
des menschlichen Verantwortungsbewußtseins, des Bewußtseins von Gut
und Böse, darum auch des Schuldbewußtseins, wie überhaupt des

Wertempfindens im allgemeinen. Sie könnte in dieser Art den Nachweis
erbringen, daß der Mensch sich zu einem solchen Status entwickelt hat,
daß er aus Verantwortungsbewußtsein heraus handelt, und vielleicht
sogar, daß alle Menschen aller Zeiten so gehandelt haben. Der Imperativ
wäre also nichts anderes als das Ergebnis einer unter Umständen langen
Entwicklung. Nicht erklärt ist aber damit der Absolutheitsanspruch des

Verantwortungsbewußtseins, nicht seine Verbindlichkeit und seine

Allgemeingültigkeit. Das Phänomen des Sittlichen, wie es eingangs dargestellt

wurde, wäre demnach in seinem Wesenskern noch nicht erfaßt. Es

ist nicht zu leugnen, daß wir anhand der äußeren Erfahrung manche und
vielleicht sogar viele Seiten des sittlichen Phänomens erklären können.
Sozusagen alle Werturteile sind in ihrer konkreten Gestalt im Kontakt
mit der Umwelt entstanden. Die Frage ist aber, ob der sozial-psychologische

Weg an die Substanz des Verantwortungsbewußtseins heran-



Die Wissenschaft vom Sittlichen 7

führt. Die Tatsache, daß wir Werturteile, die aus verschiedenen Kulturkreisen

stammen, miteinander in Vergleich bringen und gegeneinander
abwägen, ja daß wir dieses Vergleichen und Abwägen aus innerem Naturdrang

vornehmen, zeigt doch, daß wir uns in unserem Wert- und
Verantwortungsbewußtsein nicht einfach mit den an uns herangetragenen
Werturteilen abfinden.

Die Analyse der inneren Erfahrung als Methode der Ethik

Da die äußere Erfahrung nicht ausreicht, um das Sittliche als

Phänomen ausreichend zu erklären, muß die Ethik auch die Daten der inneren

Erfahrung berücksichtigen. Hierbei analysiert sie zunächst einmal
das individuelle innere Erleben des Handlungsablaufes. Sie stellt fest,
daß wir unsere sittlichen Entscheidungen in Abhängigkeit von einer
Norm fällen, die unser Verantwortungsbewußtsein uns vorstellt, ferner,
daß wir das Gefühl der Befriedigung oder der Schuld in uns wahrnehmen,
je nachdem, ob wir entsprechend der Norm gehandelt haben oder nicht.

Diese ganz persönliche Gewissensanalyse erbringt aber nicht mehr
als den Aufweis dessen, was ein einzelner als für sich verbindliche Norm
erkennt. Es ist damit noch nichts darüber ausgesagt, ob diese Norm auch
für die Gewissensentscheidungen anderer relevant ist, ob wir also eine

Norm in uns tragen, die Allgemeingültigkeit beansprucht.
Der Ethiker muß also diese von ihm vorgenommene Analyse der

inneren Erfahrung weiter vorantreiben und untersuchen, ob wir das

Verantwortungsbewußtsein gegenüber der Norm als so unmittelbar und
ursprünglich mit unserm Personsein, mit unserm Menschsein zusammenhängend

empfinden, daß wir zur Erkenntnis kommen, bestimmte Normen

gelten für alle Menschen in gleicher Weise, wenn wir sie überhaupt
als Menschen, als innerhalb der menschlichen Gesellschaft sinnvoll
Handelnde bezeichnen wollen.

Wenden wir uns einmal dieser Analyse der inneren Erfahrung zu,
weil sie für die Ethik entscheidend ist, und fragen wir uns, ob und
wieweit sie überhaupt Gültigkeit beanspruchen kann.

Lévy-Bruhl hat am Anfang seiner Karriere bezüglich der theoretischen

Ordnung erklärt, daß der Urmensch das Widerspruchsprinzip
noch nicht gekannt und nicht danach gehandelt habe. Nach dem
heutigen Stand unserer Erkenntnis müssen wir aber sagen, daß das

Widerspruchsprinzip so allgemein und so absolut gilt, daß wir einen Menschen,
der nicht danach denkt und handelt, schlechterdings für abnorm und



8 Die Wissenschaft vom Sittlichen

irrsinnig halten. Wenn die von Lévy-Bruhl übrigens später zurückgenommene

Behauptung zutreffen würde, dann könnte jener Urmensch
noch kein menschüches Wesen gewesen sein. Es könnte sich nur um ein
Zwischenstadium in der Entwicklung vom tierischen Wesen zum
Menschen gehandelt haben.

Die Annahme, das Widerspruchsgesetz sei nur ein Phänomen unserer
gegenwärtigen Kulturstufe, erscheint unserem Denken in sich
widersinnig, denn um sie zu beweisen, müßten wir uns außerhalb unserer
Denkformen stellen, d. h. wir müßten das Denken überhaupt aufgeben. Hier
gelangt unsere gesamte Reflexion an eine Grenze, jenseits deren alle

weiteren Denkversuche sinnlos würden. Aristoteles hat daher gesagt, es

sei nicht Aufgabe der Philosophie, Prinzipien zu beweisen ; sie könne nur
jene Prinzipien aufweisen, von denen wir ausgehen und ohne die unser
Denken und Handeln sinnlos würde, die wir also hinnehmen müssen,

wenn wir weiterdenken und weiterleben wollen. Für ihn war Philosophie
Rückführung aller unserer Denkinhalte auf ein Prinzip, das evident, aber
selbst nicht beweisbar ist, das apriori und absolut für alles menschliche
Denken gilt. Das Widerspruchsprinzip erweist sich somit aufgrund
unserer inneren Denkerfahrung als universal und absolut geltender
Ausgangspunkt (Prinzip) unseres Denkens.

Damit entfällt die Theorie der totalen Ideologiekritik, wie sie Mannheim

als erster formuliert hat, indem er der soziologischen Untersuchung
(Wissenssoziologie) die Aufgabe zuteilte, absolute Urteile von einem das

denkende Individuum transzendierenden Standpunkt aus als Ausdruck
bestimmter Denkstile nachzuweisen, genauer gesagt : das Denken auf ein

«kollektives Zurechnungsobjekt» hin zu «funktionalisieren».

Begeben wir uns nun vom theoretischen Gebiet auf das praktische,
dann fragt es sich, ob es auch hier ein apriorisches Bewußtsein gibt, über
das wir nicht hinausgehen, jenseits dessen wir keine Kritik mehr suchen

können, nicht einmal eine theoretische Erklärung. Wir stellen uns also

bei der Analyse unserer inneren Erfahrung bezüglich des Verantwortungsbewußtseins,

d. h. des Imperativs, daß das Gute zu tun und das Böse zu
meiden ist, die Frage, ob wir auch hier bei einem letzten angekommen
sind, das sich unserer weiteren Kontrolle entzieht, das sich also aus sich
selbst legitimiert. Daß es auf der praktischen Ebene ein erstes Prinzip
gibt, ohne das wir weitere Formulierungen innerhalb der praktischen
Ordnung nicht vornehmen können, wurde bereits festgestellt, da das
sittliche Bewußtsein ohne das Prinzip «Das Gute ist zu tun, das Böse zu
meiden» nicht bestehen kann. Ist es aber nun möglich, das Verantwor-



Die Wissenschaft vom Sittlichen 9

tungsbewußtsein als solches noch einmal einer Kritik zu unterziehen?
Der Beweis, daß es nicht geht, ist nur aus der inneren Erfahrung zu
führen, daß beim Versuch einer Kritik an diesem Prinzip unser ganzes
Leben sinnlos würde, genauso sinnlos wie das Denken ohne das

Widerspruchsgesetz. Auf der Suche nach einem Beweisgrund unseres
Verantwortungsbewußtseins müßten wir uns aus uns selbst hinausbewegen,
müßten ein alle Menschen transzendierendes Verantwortungssubjekt
finden, um von dort aus unser sittliches Apriori kritisch zu beurteilen,
d. h. als Aposteriori zu entlarven. Damit aber wäre der Absolutheits-

anspruch des sittlichen Imperativs ausgelöscht, wie Kant eindrucksvoll

dargestellt hat. Gegenüber Kant ist aber auch festzuhalten, daß der Ab-
solutheitsanspruch des sittlichen Imperativs nicht etwa ein logisches
Postulat ist, das sich aus der Konzeption eines von aller Ursächlichkeit
befreiten Solls ergibt. Er ist vielmehr unmittelbar mit dem von uns
seelisch erfahrenen Verantwortungsbewußtsein gegeben. Das absolut
geltende Verantwortungsbewußtsein ist ein erfahrbares, nicht weiter ableitbares

und darum evidentes Phänomen, eine Tatsache des menschlichen
Bewußtseins überhaupt, d. h. des Bewußtseins, das zum Wesen des

Menschen gehört.
Es geht somit in der Ethik nicht darum, den sittlichen Imperativ

als solchen zu beweisen. Wir untersuchen seine Manifestationen, kontrollieren

seine verschiedenen Äußerungen und versuchen festzustellen, wie

er in seinen verschiedenen Wertentscheidungen sein innerstes Wesen
entwickelt.

Es besteht also eine vollgültige Parallele zwischen der theoretischen
und der praktischen Vernunft. Dies bedeutet, daß die ethische Wissenschaft

nicht bei der theoretischen einsetzt, sondern ebenso wie die
theoretische mit einem Apriori beginnt, nämlich mit dem Verantwortungsbewußtsein

und seinem evidenten Sollsatz (Das Gute ist zu tun, das Böse

zu meiden), von dem alle weiteren praktischen Überlegungen ihren
Ausgang nehmen wie das theoretische Denken vom Prinzip des Widerspruchs.

Das Wissen um die sittliche Bewandtnis unseres Wesens ist also im
Grunde das Ergebnis unserer eigenen inneren Erfahrung, d. h. unseres
inneren Erlebens. Wir erfahren demnach unser sittliches Wesen in einer

Unmittelbarkeit wie wir die Tatsache, daß wir denken können, aus dem

Akt des Denkens selbst evident erkennen. Wir können uns darum nicht
vorstellen, daß es einen Menschen geben sollte, dem das Verantwortungsbewußtsein

abginge, so verschieden auch die Ausdrucksformen dieses

Verantwortungsbewußtseins sein mögen.



10 Die Wissenschaft vom Sittlichen

Die erlebnismäßige Evidenz darf nicht als Fremdkörper im
wissenschaftlichen Bemühen bezeichnet werden, weil auch die noch so theoretische

Beurteilung eines Gegenstandes immer nur aus unserer Einsicht
heraus möglich ist. Die Tatsache, daß wir miteinander disputieren,
beweist, daß wir im Mitmenschen dieselbe Einsichtskraft voraussetzen, so

verschieden wir auch immer urteilen mögen. Wenn wir an der Anlage
der Urteilskraft selbst zweifeln würden, wäre der dauernde Kriegszustand
die einzig mögliche soziale Situation. Wo immer wir es mit einem
moralischen Wesen zu tun haben, setzen wir die Annahme des Prinzips «Das

Gute ist zu tun, das Böse zu meiden» in ihm voraus. Diese Erwartung
ist nicht etwa das Resultat äußerer Erfahrung. Bezüglich eines einzelnen

Objektes mag sich das Werturteil ändern. Um unseren persönlichen
konkreten Imperativ nicht mit dem allgemeinen Imperativ zu verwechseln,
ist die Kontrolle durch die äußere Erfahrung unabdingbar. Und doch

kommen wir nach dieser Kontrolle auf unsern apriorischen Imperativ

zurück, sonst würden wir nicht aus Verantwortung handeln können.
Inwieweit allerdings ein konkreter Inhalt wirklicher Gegenstand des

absoluten Imperativs sein kann, ist eine Frage, und zwar just die zentrale

Frage der Ethik.

III. Die Ethik als praktische Wissenschaft

Ganz allgemein gesprochen, stellt sich die Ethik die Aufgabe, den

apriorisch geltenden Imperativ wissenschaftlich zu verfolgen bis in die

konkrete Verantwortung hinein. Wie ist aber dies möglich? Den Imperativ

wissenschaftüch zu analysieren, heißt doch, ihn theoretisch zu
beurteilen und weiterzuführen. Das setzt aber voraus, daß der Imperativ
irgendwie eine geheime «Aussage» enthält, d. h. seinsgeladen ist. Man
müßte also supponieren, daß das apriorisch geltende Prinzip «Das Gute
ist zu tun, das Böse zu meiden» den Begriff des Guten im Sinne von
«seinsgerecht», «glücklich machend», «lebenserfüllend», « naturentsprechend»

faßt. Die Ethik würde aber damit zu einer theoretischen Wissenschaft,

die nicht das konkrete Soll erstellt, sondern nach Art einer
Kausalwissenschaft Seinszusammenhänge aufhellt, die unter Umständen Gegenstand

des Imperativs werden könnten. Man sieht bereits aus dieser
Problematik, daß die Ethik als Wissenschaft und vor allem als praktische
Wissenschaft sich nicht definieren läßt, wenn man sich nicht über die

Struktur des apriorischen Imperativs Rechenschaft gegeben hat. Bevor



Die Wissenschaft vom Sittlichen 11

wir an diese Analyse gehen, soll kurz dargelegt werden, in welcher Weise

wir von einer praktischen Wissenschaft sprechen können.

Der Begriff der praktischen Wissenschaft

Praktisch ist eine Wissenschaft zunächst dem Objekt nach. Jede
Wissenschaft, die ein Objekt betrachtet, das unter Umständen unter die

Zielsetzung des menschlichen Willens fällt, kann als praktisch bezeichnet
werden. So untersucht die Wirtschaftswissenschaft den Zusammenhang
der Handlungen, welche die Gesellschaftsglieder im Hinblick auf die

Sicherung der allgemeinen Wohlfahrt setzen. Methodisch oder der
Modalität nach ist die Wirtschaftswissenschaft eine Seinswissenschaft und
darum eine theoretische Wissenschaft. Sie befaßt sich mit realen
Kausalitäten. Sie umschreibt den Prozeß der wirtschaftlichen Kooperation,
fragt z. B. nach den Konsequenzen, welche sich aus der Ausweitung des

Kredits auf die Konjunktur ergeben. Sie vermag uns zu zeigen, wie man
die Arbeitslosigkeit überwinden kann. Ob wir aber die Arbeitslosigkeit
überwinden wollen, hängt von unserer Lebensanschauung ab, vor allem

von der Frage, ob wir Arbeitslosigkeit als ein Übel unserer Gesellschaft
betrachten. Sehen wir einmal davon ab, daß man der Wirtschaftswissenschaft

auch zumuten sollte, uns ausgerechnet jene Mittel zu nennen,
welche der Gesellschaft ein menschenwürdiges materielles Dasein sichern,
daß sie also das menschliche Anliegen oder die menschliche Zielsetzung
selbst auch diskutieren sollte. Klammern wir also einmal jene Auffassung
aus, die der Wirtschaftswissenschaft einen echt wirtschaftspolitischen und
gesellschaftspolitischen Anstrich gibt. Dann gleicht der Wissenschaftscharakter

der Wirtschaftswissenschaft dem der Naturwissenschaft, nur
daß die Ursache-Effekt-Relation nicht mit der gleichen Notwendigkeit
erfolgt, da sich unter den von der Wirtschaftswissenschaft betrachteten
Ursachen auch der überlegende und frei wählende Mensch befindet. Trotz
dieser sozusagen rein theoretischen Methode kann man aber die
Wirtschaftswissenschaft als praktische Wissenschaft bezeichnen, weil sie vor
der «wirtschaftspolitische Entscheidung» genannten menschlichen

Verantwortung alle jene Elemente ausbreitet, welche es bei der Wahl von
Ziel und Mittel zu überlegen gilt.

Eine Wissenschaft kann aber auch und noch eigentlicher als
praktische Wissenschaft bezeichnet werden, wenn sie sich unmittelbar mit
dem befaßt, was für uns als «wertvoll», «sinnvoll» zu gelten hat, wenn
sie also selbst - in einem noch zu erläuternden Sinne - wertfühlend ein-



12 Die Wissenschaft vom Sittlichen

greift, somit nicht nur dem Objekt nach, sondern auch der Modalität des

Wissens nach praktisch wird. Eine solche Wissenschaft wird zwar nie
bis in die ganz konkrete Bestimmung dessen vordringen können, was in
der hier und jetzt zu setzenden Handlung sinnvoll und wertvoll ist. Dies
ist eine Angelegenheit des persönlichen Wertempfindens. Aber man kann
sich doch denken, daß bis zu jenem Grad der Konkretisierung echtes

Wissen über das Sinn- und Wertvolle möglich ist, auf dem wir noch
miteinander zu sprechen und zu disputieren vermögen. Wir haben uns z. B.

daran gewöhnt, über die Arbeitslosigkeit als solche zu diskutieren, uns
zu fragen, ob wir sie in einer Wirtschaftspolitik der Vollbeschäftigung
überwinden sollen oder nicht. Dabei mag der eine oder andere für sich

in der Arbeitslosigkeit eine durchaus angenehme und sinnvolle Situation
erkennen, da sie ihm Zeit zur Muße und geistigen Erholung bietet.

In der modernen Konzeption der Wissenschaft wird das Urteil
über das Sinnvolle und Wertvolle in zwei völlig verschiedene Teile
aufgespalten, nämlich in eine Seinserkenntnis und in einen Wunschaffekt.
Man erklärt nämlich, daß es sich einerseits um einen rein kausalen

Zusammenhang handle, eine Untersuchung des Zweckmäßigen, wobei
andererseits der Zweck selbst als von freier Entscheidung erwählt
vorausgesetzt würde. Wenn man also von wert- und sinnvoll rede, dann
beziehe sich dies nicht auf das Sein, sondern auf den Wunsch und die

Zielwahl.
Nimmt man dagegen an, daß der apriorische Imperativ nicht nur

eine Motion zu einem «vermeintlichen» und frei zu bestimmenden Guten
darstellt, sondern den naturhaften Befehl der Vernunft an den Willen,
das dem Menschen in der tiefsten Wurzel seines Seins entsprechende Gut
zu erwählen, dann erhält man ein Wertempfinden und einen Wertbefehl,
der der seinsmäßigen Analyse zugänglich ist. Es handelt sich aber hierbei
trotzdem nicht um eine theoretische Analyse, denn bei dieser wird nur
«objektiv» im Sinne der äußeren Sachgerechtigkeit vorgegangen, während

in der wertenden Seinsanalyse immer die grundsätzliche Sympathie
zum Sachgerechten, also der nach dem Sein ausgerichtete Imperativ
mitspricht.

Der doppelte Sinn der Ethik als praktischer Wissenschaft

Die Ethik ist eine praktische Wissenschaft in doppeltem Sinn, vom
Objekt und von der Modalität her. Daß ihr Objekt praktisch ist, braucht
wohl nicht diskutiert zu werden, weil dieses die zu verantwortende



Die Wissenschaft vom Sittlichen 13

menschliche Handlung ist. Sie ist aber auch praktisch unter dem

Gesichtspunkt der Modalität des Wissens, weil sie uns, wenigstens in
allgemeinen Umrissen, sagen soll, was wir tun müssen, um entsprechend dem

apriorischen Imperativ zu handeln. Dieser wird dabei nicht einfach als

äußerer Befehl vorausgesetzt, wie etwa ein Wirtschaftswissenschaftler
rein sachgerecht die Mittel-Zweck-Relation untersucht, wobei er den

Zweck als vom Politiker vorgezeichnet annimmt, ohne über die
Rechtschaffenheit des Zweckes selbst nachzusinnen. Wäre die Ethik eine reine

Seinswissenschaft, dann könnte sie sich außerhalb des sittlichen Imperativs

stellen. Ihr Objekt wäre das Praktikable im Sinne des Nützlichen im
Dienste eines von außen herangetragenen Zweckes. Die Operation, in der

wir ein bestimmtes Sein zum Soll machen, ist nicht vollziehbar aus der
Erkenntnis des Seins allein. Der apriorische Imperativ ist Voraussetzung,
und nicht nur das, er muß eindringen in den konkreten, seinsbestimmten
Inhalt der Handlung. Sonst bestände die Ethik in nichts anderem als in
dem Aufweis der vielfältigen konkreten Möglichkeiten, unter denen der

kategorische Imperativ möglich werden könnte. Sie wäre also keine
Wissenschaft von dem, was gesollt ist. Dieser Gedanke ist allerdings nur
nachvollziehbar, wenn man annimmt, daß der erste Imperativ, das Ur-
phänomen des Sittlichen, ein Imperativ zum Sein hin ist. Voraussetzung
ist dabei, daß der Imperativ genau so eine Operation der Vernunft ist
wie die Anerkennung des Widerspruchsprinzips. Die theoretische und die

praktische Vernunft sind also keine verschiedenen Potenzen, sondern

spontane Äußerungen der einen Potenz, die wir Vernunft nennen.
Aristoteles hat diesen Tatbestand klar erkannt und deshalb

angenommen, daß die Vernunft ihrer Natur gemäß nach zwei Seiten hin orientiert

ist, nach dem Theoretischen und nach dem Praktischen. Die
praktische Vernunft ist die ursprüngliche und darum spontane Hinbewegung
der Vernunft auf das seinshaft Gute, darum ein Befehl zum Guten und
ein Verbot des Bösen, wie die theoretische Vernunft die naturhafte
Anlage der Vernunft ist, wahr von falsch zu unterscheiden. Aristoteles sprach
von einem natürlichen Habitus, d. h. einem Habitus, der mit der Potenz
der Vernunft selbst gegeben ist. Er mußte die sogenannte praktische
Vernunft als Habitus bezeichnen und durfte sie nicht mit der Potenz der
Vernunft identifizieren, weil er sonst gezwungen gewesen wäre, entweder
die theoretische und die praktische Vernunft völlig zu trennen (wie es in
der modernen Wissenschaftslehre geschieht), d. h. zwei Arten von
Vernunft anzunehmen, oder aber die beiden für ein und dasselbe zu erklären,
wodurch die gesamte Sollordnung in eine Seinsordnung aufgelöst, d. h.



14 Die Wissenschaft vom Sittlichen

das Soll als rein logische Konsequenz des Seins aufgefaßt worden wäre,
wodurch der apriorische Charakter des sittlichen Bewußtseins
aufgehoben worden wäre. Das Soll ist apriorisch, insofern der Imperativ «Das

Gute ist zu tun, das Böse zu meiden» ebenso unmittelbar von der
Vernunft ausgesprochen wird wie das Widerspruchsprinzip. Beide Operationen

sind Funktionen von natürlichen Anlagen der Vernunft, des sog.
« habitus primorum principiorum speculativorum » und des « habitus pri-
morum principiorum practicorum». Ob es sich um mehrere Prinzipien
- das eine Mal um mehrere theoretische Aussagen, das andere Mal um
mehrere Imperative - handelt, ist ein eigenes Problem. Für die
praktische Ordnung, dies sei nur kurz angedeutet, kommt nur ein Imperativ
in Frage: Das Gute ist zu tun, das Böse zu meiden. Der konkrete Inhalt
der ersten Prinzipien - sowohl im theoretischen wie im praktischen
Bereich - ist nicht mehr Gegenstand des natürlichen « habitus primorum
principiorum». Um das konkret wahre Sein zu erkennen und um das

konkret echte Gut zu diktieren, reicht die Naturanlage (der natürliche
Habitus) der Vernunft nicht aus. Zwar ist die Vernunft mächtig genug
(deswegen spricht man von der Potenz der Vernunft), jegliches Wahre
zu erkennen und jegliches wirklich Gute konkret zu diktieren. Doch
ermangelt sie hier jener Sicherheit und Spontaneität, die ihr im Hinblick
auf die allgemeinen Prinzipien aufgrund des « habitus primorum
principiorum» eigen ist. Die Annahme von «habitus primi» ist keine Erfindung.
Sie ist ein logisches Postulat, logisch nicht etwa, weil rein denkerische

Voraussetzung, sondern weil aus der logischen Verbindung der einzelnen

Erfahrungstatsachen als Realität vorauszusetzen. Wir erklären sonst
nicht einerseits die Existenz eines spontanen, naturhaften allgemeinen
Imperativs der Vernunft, andererseits die Vielfalt von Einzeümperativen
und Bewertungen bei aller Anerkennung des natürlichen Empfindens,
daß man auch in konkreten Wertabwägungen zu einem einigermaßen
allgemeingültigen Prinzip kommen müßte (z. B. hinsichtlich der goldenen
Regel: Tue nichts, was du willst, daß die andern dir nicht antun). Wir
haben also gemäß unserer Erfahrung Irrtumslosigkeit hinsichtlich des

allgemeinen Prinzips vor uns, andererseits aber Irrtumsmöglichkeit oder
zumindest Wechselhaftigkeit hinsichtlich der konkreten Forderungen
bei dem Bewußtsein, daß wir uns über etwas mehr als nur über das

allgemeine Prinzip, das Gute sei zu tun, das Böse zu meiden, einigen können

sollten. All das aber finden wir in der gleichen Vernunft vor.
Im Zusammenhang damit, da wir von der Ethik als praktischer

Wissenschaft sprechen wollen, ist die Erkenntnis wichtig, daß die Aus-



Die Wissenschaft vom Sittlichen 15

prägung des allgemeinen Begriffes des Guten, wie er im apriorischen
Imperativ steht, nicht einfach eine theoretische Angelegenheit ist. Der
Imperativ muß uns durch alle Überlegungen, was echtes und was unechtes
Gut sei, begleiten. Wenn schon auf höchster Ebene der Imperativ keine

Ableitung aus einer theoretischen Erkenntnis ist, dann ebenso wenig auf
der Ebene des konkreten Inhalts, bei aller Orientierung des Imperativs
bezüglich des Inhalts am Sein. «Erstrebenswert» ist etwas nicht, weil es

seiend ist, sondern weil es in korrektem Normenprozeß, angefangen vom
apriorischen Imperativ bis in seine konkrete Ausgestaltung, als
erstrebenswert erstellt worden ist.

Die scholastischen Handbücher der Ethik haben diesen Sachverhalt
übersehen, wenn sie die Ethik im Prinzip fundierten: Ens et bonum con-
vertuntur. Das «bonum» ist in diesem Prinzip noch nicht das Erstrebenswerte

im Sinne von zu Erstrebendem, sondern nur von Erstrebensmög-
lichem. Ebenfalls sind sich diese Handbücher nicht im klaren darüber,
ob es einen Sinn hat, in der Ethik von der aristotelischen Einteilung des

Guten in «bonum utile», «bonum delectabile» und «bonum honestum» zu
sprechen. Einzig vom bonum honestum, und zwar im Sinne von bonum

imperatum, ist in der Ethik die Rede, und dieses ist zu unterscheiden

vom reinen bonum ontologicum.
Ein eindrucksvolles Beispiel hierfür ist die ethische Behandlung der

Ehe. Der Ethiker analysiert die ontologische Struktur der menschlichen
Person und im Zusammenhang hiermit die Zweigeschlechtlichkeit des

menschlichen Wesens. Was aber die gegenseitige Hingabe zweier
geschlechtlich differenzierter Personen bedeutet, ist nicht feststellbar
ohne Werteinfühlung, ohne den in der praktischen Vernunft sich
vollziehenden Imperativ, daß eine solche Verbindung nur gesucht werden

kann, wenn sich der ganze Mensch für ein Leben engagiert. Die katholische

Moraltheologie hat wohl diesen entscheidenden Gesichtspunkt der

Inanspruchnahme des Wertempfindens und Wertimperativs manchmal
vernachlässigt, wenn sie in «wissenschaftlicher», nämlich theoretischer
Weise rein objektiv zu bestimmen versuchte, wo eine sogenannte «materia

gravis» und eine «materia levis» für das Gewissen vorliegt. Diese

Unterscheidung ist doch nur vollziehbar auf der Basis eines bestimmten
Wertgefühls, das zumeist noch von der kultur- und moralsoziologischen
Wertwelt vorbestimmt ist.



16 Die Wissenschaft vom Sittlichen

«Wertfühlen» als echtes Wertwissen

Die Betonung der Abhängigkeit der Werterkenntnis vom ersten,
nämlich apriorischen Imperativ soll andererseits nicht besagen, daß die

Ethik außerstande wäre, wesentliches von unwesentlichem, d. h. von
soziologisch beeinflußtem und darum vorübergehendem, Wertempfinden
zu unterscheiden. Sie braucht deshalb durchaus nicht in die emotionale

Sphäre abzusinken, in welcher es nur subjektiv geprägte und darum nicht
allgemeingültige Imperative gibt. Der Ethiker hat sich zwar bewußt zu
bleiben, daß sichere, allgemeingültige und darum überzeitliche
Werturteile nur mit äußerster Vorsicht zu fällen sind. Es ist aber seine

Aufgabe, sich weitmöglichst darum zu bemühen, den Kontakt zwischen
konkreten Wertimperativen und dem allgemeingültigen apriorischen Imperativ

«Das Gute ist zu tun, das Böse zu meiden» zu finden. Dieser Kontakt

ist grundsätzlich möglich, so schwierig er sein mag und so vorsichtig
man ihn auch in Worten formulieren muß. Grundsätzlich hat die Ethik
Sicherheit des Werturteils anzustreben in sorgsamer Unterscheidung von
dauerhaften und je und je kultursoziologisch wandelbaren Imperativen.
Diese Anforderung ist nicht utopisch, weil sie begründet ist in der
Seinsorientierung des ersten Imperativs. Die Ethik ist darum als echte Wissenschaft

anzusprechen, wenngleich in anderem Sinne als die theoretische.
Sie ist aber nicht nur eine Wissenschaft von Denkstilen, denn das apriorische

praktische Prinzip ist ebensowenig nur ein Denkstil wie das

Widerspruchsprinzip in der theoretischen Ordnung. Beide Prinzipien werden

von der einen und selben Vernunft ausgesprochen. Bei beiden Operationen
handelt es sich um Erkenntnisse, wenngleich verschiedener Art. Auch
wird der Sicherheitsgrad verschieden, sobald man sich der konkreten

Ordnung nähert. Gewiß handelt es sich bei vielen sittlichen Werturteilen
um ein Werterfühlen im Sinne von emotionalem Werterfassen. Doch ist
das Wertfühlen der praktischen Vernunft, von dem wir hier im
Zusammenhang mit der Ethik als Wissenschaft sprechen, nicht das Wertfühlen
der modernen Wertethik (Max Scheler, Nicolai Hartmann), sondern echte

Vernunfterkenntnis, die wir um ihrer praktischen Struktur und ihrer
Unterscheidung von der theoretischen Erkenntnis willen als Wertfühlen
bezeichnen können.



Die Wissenschaft vom Sittlichen 17

IV. Ethik und Ideologie

Die Eigenart der ethischen Erkenntnis, einerseits seins- und somit
sachgerecht und andererseits wertmessend und somit erlebnisbetont zu
sein, ist Grund dafür, daß die einen, nämlich die Scholastiker, die Ethik
in die Kategorie der Seinswissenschaften, also der theoretischen
Wissenschaften mit praktischem Objekt, einreihten, und die andern, nämlich
die modernen Wissenschaftstheoretiker, die Ethik, sofern sie Werturteile
fällen zu können behauptet, überhaupt nicht mehr als Wissenschaft
bezeichnen. Ethik als Wissenschaft ist für die Modernen nur noch als

Ideologiekritik möglich, d. h. als wissenschaftliches Bemühen um den Nachweis

der emotionalen Struktur aller ethischen Bewertungen. Die Ethik
ist dann naturgemäß keine eigentliche Sollwissenschaft mehr. Sie kann
es höchstens auf soziologischer Grundlage werden, wenn es nämlich um
die pragmatische Frage geht, wie die verschiedensten Wertempfindungen
der Gesellschaftsglieder in einer allgemein gültigen Spielregel zur Einheit
zusammengefaßt werden können 1.

Zum Begriff der Ideologie

Die verschiedentlich aufgestellten Definitionen der Ideologie sind so

zahlreich und so verschieden, als es Philosophen und SozialWissenschaftler

gibt. Wir können uns darum nur mit dem Wesentlichen befassen, d. h.
mit dem, was zur erkenntnistheoretischen Grundposition gehört, von der
aus man eine Aussage als ideologisch bezeichnet.

Unter Ideologie versteht man gemeiniglich eine vom subjektiven
Wertempfinden geprägte Aussage, die für allgemeingültig gehalten wird.
So ist z. B. die Aussage: «Die Welt ist schön» von einem ästhetischen

Lebensgefühl erfüllt. Auch die Aussage: «Eine Wirtschaft ist nur dann
im wahren Sinne produktiv, wenn sie auf dem Grundsatz des Wettbewerbs
aufgebaut ist», ist solange als Ideologie zu bezeichnen, als «wissenschaftlich»,

d. h. durch äußere Erfahrung, nicht nachgewiesen ist, daß der
Mensch seine produktiven Qualitäten, sowohl in der Arbeit wie auch in
der Verfügung über das Kapital, außerhalb des Wettbewerbs nicht zur
Höchstleistung einsetzt, oder mindestens solange nicht nachgewiesen ist,
daß der Wettbewerb eine höhere Garantie für das Leistungsmaximum

1 In diesem Sinne z. B. L. von Wiese : Ethik in der Schauweise der
Wissenschaften vom Menschen und von der Gesellschaft, Bern 1947.

2



18 Die Wissenschaft vom Sittlichen

bietet als die Planwirtschaft, in welcher der individuelle Stimulus
lahmgelegt ist. Solange dieser Beweis nicht geführt ist, beruht der genannte
Satz auf der aus unserem Inneren heraus entwickelten und einzig darin
festgestellten Erfahrung, daß wir - und in diesem «wir» wird der Mensch

im allgemeinen erkannt - nur im Wettkampf höchste Leistungen
vollbringen. Es ist darin auch das Wertempfinden enthalten, daß wir dort,
wo wir irgendwelchen Profit erringen können, unsere Qualitäten besser

entwickeln, als wenn wir für unseren Einsatz nicht remuneriert werden.

Je umfangreicher der Inhalt einer solchen Aussage ist, um so mehr

Beimischung von Wertempfinden ist gemäß den Ideologiekritikern
gegeben. Je universaler also eine Wertaussage werde, um so ideologischer
werde sie. Diese Behauptung stimmt allerdings nur begrenzt. Je
allgemeingültiger einer sein persönliches, subjektives und individuelles
Wertempfinden auszudrücken unternimmt, um so deutlicher wird das

ideologische Element. Wer die wohltuende Wirkung des Wintersportes am
eigenen Leib erfahren hat und daraus schließt, der Wintersport sei das

beste Mittel zur Körperertüchtigung überhaupt, macht seine eigene
Werterfahrung zur allgemeinen, indem er die individuelle Erfahrung mit
menschlicher Erfahrung überhaupt ineinssetzt. In diesem Beispiel stimmt
es, daß die Universalierung eines Werturteiles dessen irrationalen
Gehalt an Wertfühlen vermehrt. Anders aber liegt der Fall, wenn einer
den Inhalt seines Werturteils verallgemeinert, indem er das individuell
Subjektive möglichst abstreift. So, wenn er sagt: Gutes tun macht innerlich

glücklich, Böses tun schafft innere Unruhe. Die Universalierung
vollzieht sich hierbei nicht in Form einer extensiven Übertragung eines ganz
subjektiven Empfindens auf andere Subjekte, sondern zunächst in einer

wenigstens teilweisen inhaltlichen Entleerung der Aussage und von da

aus erst in einer extensiven Erwartung, dasselbe allgemeine Werturteil
auch von andern zu hören. In dieser Weise bemühen wir uns alle um
allgemeingültige Verhaltensnormen, etwa um die Anerkennung der goldenen
Regel: Handle so, wie du willst, daß dir die andern tun.

Beachtenswert ist, daß die modernen Ideologiekritiker nicht schon
das Normendenken als solches Ideologie nennen, sondern erst dann, wenn
die Normen in sachlich formulierte und darum allgemeingültige
Aussagen gefaßt werden, sodaß der «emotionale» und darum ihrer Ansicht
nach «subjektive» Kern verdeckt wird. Solange einer sagt, ihm schmecke
das Rauchen und er könne nicht davon lassen, weil es ihm eine psychisch
bedeutsame Hilfe zur geistigen Konzentration sei, drückt er nicht mehr

aus, als was er persönlich empfindet. Wenn er aber seine Empfindung in



Die Wissenschaft vom Sittlichen 19

eine sachlich klingende Aussage umformt, indem er behauptet, das Rauchen

fördere die geistige Konzentration, dann macht er aus seinem
individuellen Erleben eine Ideologie. Daß es solche Ideologien gibt, beweist
das Leben zur Genüge. Die moderne Wissenschaftstheorie ist aber der

Auffassung, daß alle Werterkenntnisse nur emotional sind, daß sie darum
niemals in Aussageform ausgedrückt werden können. Darum fehle den

Werterkenntnissen die Verifiziert)arkeit und im Gefolge davon die

Allgemeingültigkeit. Die Verifizierung geschehe höchstens in der Entlarvung
der Emotion, die als Surrogat für die fehlende Erkenntnis gedient hat.
Diese Entlarvung heißt Ideologiekritik. Die Allgemeingültigkeit kann
also dieser Anschauung gemäß den Werterkenntnissen nicht aus sich

zukommen, sondern höchstens faktisch, wenn nämlich alle Gesellschaftsglieder

de facto denselben Wunsch äußern, in einer bestimmten
Ordnungsvorstellung zu leben. Die Aussage, daß Töten ungerecht sei,

bedeute nichts anderes als eine Verkleidung des Imperativs: «Du sollst
nicht töten». Sie habe darum mit dem Sein nichts zu tun. Wenn alle

Gesellschaftsglieder mit diesem Imperativ einig gehen, dann könne man daraus

eine allgemeingültige Verhaltensregel aufstellen. Man wäre aber
unwahr, wollte man diese Verhaltensregel als Konsequenz einer
Seinserkenntnis bezeichnen, daß nämlich Töten ungerecht sei.

Die erkenntnistheoretische Grundlage dieser Auffassung von Ideologie

ist die völlige Trennung von Sein und Sollen. Die Sollordnung wird
danach nur emotional, durch ein Wertfühlen im strengen, nämlich ganz
subjektiven Sinne erreicht. Das Subjektive ist dabei verstanden als

individuelle, das fühlende Subjekt nicht transzendierende Emotion oder
Intention. Die radikalen Vertreter der Ideologiekritik, zu denen vor allem
Hans Kelsen und in seinem Gefolge Ernst Topitsch gehören, bannen
jedwede Wertaussage, weil sie nur diskrete Formuüerung eines Imperativs
sei, aus der Wissenschaft 2. Andere sind weniger radikal 3. Doch wird

2 Vgl. Hans Kelsen : Aufsätze zur Ideologiekritik, mit einer Einleitung hrsg.
von Ernst Topitsch, Neuwied-Berlin 1964; Ernst Topitsch: Sozialphilosophie
zwischen Ideologie und Wissenschaft, Neuwied 1961; ders. : Das Verhältnis
zwischen Sozial- und Wirtschaftswissenschaft. Eine methodologisch-ideologiekritische
Untersuchung, in: Dialectica (Neuchätel) 16(1962) 211-231; ders.: Die Menschenrechte.

Ein Beitrag zur Ideologiekritik, in : Juristenzeitung (Tübingen) 18 (1963) 1-7.

Vgl. besonders die lesenswerte Auseinandersetzung: Ernst Topitsch - Johannes
Messner: Atheismus und Naturrecht. Ein Streitgespräch, in: Neues Forum XIII/
152-153 (August/September 1966). Allgemein zum Begriff der Ideologie vgl. Theodor

Geiger: Ideologie, in: Handw. der Sozialw. Bd. 5, Tübingen-Göttingen 1956,
179-184, mit der dort verzeichneten Literatur; ebenso den Artikel «Ideologie» von
E. Topitsch in: Staatslexikon Bd. 4, Freiburg 1959, 193-201.



20 Die Wissenschaft vom Sittlichen

durchweg als Ideologie eine durch das Wertempfinden geformte und
darum durch äußere Erfahrung nicht kontrollierbare Aussage verstanden.

Die Emotion oder Intention, die bei der Formung von allgemeingültigen

Wertaussagen im Spiele ist, kann sehr vielfältig sein. Sie kann
z. B. eine wohl überlegte und klug ausgedachte Zweckwahl sein, so daß
die Aussage zur Lüge wird. Wenn eine Priesterkaste, die in einer
bestimmten Gesellschaftsordnung die Macht innehat, sich zwar wohl
bewußt ist, daß diese Macht eigentlich mit dem Priestertum nicht
zusammenhängt, andererseits aber doch an der Macht bleiben möchte und
darum dem Volk die Achtung vor der Priesterkaste mit religiösen
Ermahnungen einimpft, dann handelt es sich um eine betrügerische
Ideologiemache, nicht um eine Ideologie.

Anders liegt der Fall, wenn die Zweckorientierung aus einem Interesse

stammt, das gutgläubig als gerecht betrachtet wird. So gibt es eine

bestimmte Gewerkschaftsideologie, das Bild einer geordneten Gesellschaft,

das seine wahre Begründung nicht in der objektiven Wirklichkeit,

sondern in den Interessen der Arbeitnehmerschaft hat. Ähnlich
spricht man auch von einer Unternehmerideologie usw. Sofern die
Vertreter dieser Ideologien sich der Interessenorientierung bewußt sind,
sollte man weniger von einer Ideologie als vielmehr von einer ideologischen

Verbrämung von Interessen sprechen. In der Wirklichkeit ist es

oft sehr schwierig, die ideologische Verbrämung von der echten Ideologie
zu unterscheiden. Es ist nicht Aufgabe der Ideologiekritik, eine Ideologielüge

oder eine Interessenideologie zu entlarven. Es ist dies an sich das

Geschäft eines jeden ehrlich strebenden Menschen, seine Wertaussagen
in ernster Gewissenserforschung zu überprüfen. Wenn er es nicht selbst

tut, dann mögen es seine Gegner besorgen. Dagegen obliegt es der
Ideologiekritik, die geheimen und unbewußten Wunschträume und
Idealvorstellungen freizulegen, die in den verschiedenen Weltanschauungen und
Gesellschaftsentwürfen Ausdruck gesucht haben oder noch suchen.

Paßt der Begriff der Ideologie auf die Aussagen der Ethik?

Streng genommen kann man von Ideologie nur dort reden, wo eine

Seinsaussage vorliegt, die nicht im Sein, sondern in einem Wertempfinden

ihre letzte und entscheidende Begründung hat. Wir haben nun

3 H. Albert: Das Werturteilsproblem im Lichte der logischen Analyse, in:
Gérard Gäfgen, Hrsg. : Grundlagen der Wirtschaftspolitik, Köln-Berlin 1966,
25-52.



Die Wissenschaft vom Sittlichen 21

gesehen, daß die ethischen Aussagen zunächst gar keine Aussagen sind,
sondern Wertforderungen, Imperative. Selbst wenn sie in Aussageform
gekleidet werden, dann handelt es sich immer um Imperative, so wenn
die Ethik etwa sagt, die Ehe sei naturgemäß monogam auf Lebenszeit.
Damit will sie sagen, nur diese Eheform entspreche dem sittlichen Imperativ.

Und zwar erklärt sie zugleich, daß dieser Imperativ allgemeingültig

sei, weil er nicht irgendeinem Volksbrauch oder einem geschichtlichen

Weltbild entnommen sei, sondern eine naturgemäße Entwicklung
des apriorischen Imperativs sei. Daß die Aussage, die Ehe sei naturgemäß

monogam auf Lebenszeit, in Wirklichkeit ein Imperativ ist, wird vom
Ethiker in keiner Weise verhehlt. Der Ethiker erklärt nicht, die Welt
sei schön. Denn sie ist nur schön für den, der sie schön findet. Wohl aber

behauptet die Ethik, daß die mit dem sittlichen Imperativ übereinstimmenden

konkreten Forderungen Allgemeingültigkeit besitzen, und zwar
als Imperative. Diese Behauptung dürfte aber wohl nicht als Ideologie
bezeichnet werden, weil sie unmittelbar aus der Erfahrung des apriorischen

Imperativs stammt, genau so wie wir in allen theoretischen
Erkenntnissen die Verallgemeinerung vornehmen, daß alle Menschen nach
dem Widerspruchsgesetz denken. Wenn die Annahme der Allgemeingültigkeit

des sittlichen Imperativs Ideologie sein sollte, dann müßte es

auch die Unterstellung der Allgemeingültigkeit des theoretischen Denkens

sein. Soweit dürfte also klar sein, daß die Ethik keine Ideologie ist.
Nun sagt allerdings die Ethik auch, daß nur sittlich gutes Handeln,

und zwar ein dem Wesen des Menschen entsprechendes Handeln, wahrhaft

glücklich macht. Sie unterscheidet also zwischen wahrem und scheinbarem

oder falschem Glück. Damit macht sie eine Seinsaussage. Denn

glücklich sein ist sicher ein Seinszustand. Ob in diesem Hinüberwechseln

vom Soll in das Sein die Ethik nicht doch zur Ideologie wird
Die Glückseligkeitslehre hängt mit der finalistischen Auffassung der

Ethik zusammen. Von der Ziellehre her wird die Ethik eudaimonistisch.
Weil aber die Finalität, die nicht frei gesetzt, sondern vorgegeben und
darum über den praktischen Imperativ aufgegeben ist, im Sein verankert
ist, erhalten alle sittlichen Imperative den Bezug zum Sein. Sie sind zwar
keine Seinsaussagen im eigentlichen Sinne, denn an sich sagt die Ethik
nicht, daß sittlich gutes Handeln mit physischer Notwendigkeit glücklich

mache, sondern glücklich machen «muß». Dieses «muß» ist dieses

Mal kein Imperativ, sondern die im sittlichen Imperativ gelegene

Seinserwartung. Die vielfältige Nichterfüllung dieser Erwartung ist durch die

Erfahrung zu offenkundig. Hier liegt ein echtes Problem für den seins-



22 Die Wissenschaft vom Sittlichen

orientierten Ethiker. Die moderne Wissenschaftskritik sieht den Grund
dieser Problematik in einer durch die Erfahrung widerlegten oder
zumindest widerlegbaren Lebensanschauung, also in einer ihrer Ansicht
nach echten Ideologie. Ist aber diese Tragik der seinsorientierten Ethik
dadurch aus der Welt zu schaffen, daß man grundsätzlich das Soll vom
Sein trennt? Wir haben uns hier mit dieser Frage noch nicht zu
beschäftigen. Sie sei für eine spätere Darlegung zurückgestellt.

Solange die Ethik, unbekümmert um tatsächliches Glück, einfach
sich darum müht, sittliche Imperative nach ihrer Allgemeingültigkeit zu
ergründen, kann man ihr die Wissenschaftlichkeit nicht abstreiten. Man
darf sie daher solange auch nicht der Ideologie anklagen. Handelt es sich

doch bei der ethischen Allgemeingültigkeit nicht um jene, welche den
theoretischen Erkenntnissen eigen ist. Die Verifizierbarkeit der
theoretischen und der praktischen Erkenntnisse ist je verschieden. Die erste

geschieht durch sachliche Analyse, die zweite durch Analyse des

Werturteils oder Wertimperativs. Die Analyse des Wertimperativs verlangt
aber nicht einen Verzicht auf Analyse von Seinszusammenhängen, wenngleich

diese in der Ethik stets in Wertabwägung untersucht werden.

Allerdings setzt diese Auffassung von der Ethik als Wissenschaft voraus,
daß Wahrheitserkenntnis und Werterkenntnis Tätigkeiten der einen und
selbigen Vernunft sind, die ihre Unterscheidung in theoretische und
praktische Vernunft einzig aus der verschiedenen Objektbezogenheit erhält.


	Die Wissenschaft vom Sittlichen

