Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)
Heft: 4
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Philosophie — Theologie

Ancel, Alfred: Wege zum Bruder. Zeugnis, Grundlage und Forderung
der Seelsorge von morgen. (Werdende Welt 3.) — Lahn-Verlag, Limburg 1964.
368 S.

Dieses Werk — wie sehr verdienen diese aus einer zehnjihrigen, groBen
Tat erwachsenen Studien diese Bezeichnung! — verrit eine auBergewdhnliche
Liebe zur Arbeiterwelt und zum Arbeiterpriestertum und zugleich zur kirch-
lichen Hierarchie und ihren diesbeziiglichen Verfiigungen. Mgr. Ancel wendet
sich an Priester und Laien, die durch den Abfall der Massen in Sorge versetzt
sind. In aller Bescheidenheit teilt er uns mit, was er in seiner Werkstatt und
im Umgang mit seinen Mitarbeitern beobachtet und daraus gewonnen hat.
Er bietet eine sorgfiltige Analyse der Mentalitit der Arbeiter und ihrer
Haltung dem Evangelium und der Kirche gegeniiber.

Wir erleben schmerzlich den Abstand, der uns von denen trennt, die
taglich an uns vorbeigehen. Der Arbeiter empfindet sich als Opfer einer
sozialen Ungerechtigkeit, er fiihlt sich mit allen, die seine Lage teilen, soli-
darisch. Mehr als unter der materiellen leidet er unter der moralischen Un-
gerechtigkeit, die in der menschlichen Geringschidtzung und den unmensch-
lichen Lebensbedingungen besteht.

In dem Ma@e als die Bestrebungen der Arbeiter von Irrtum und Gewalt-
tatigkeit frei werden, sind sie rechtméBig. Der Autor hat den Eindruck, daB
weder die Regierungen noch die Arbeitgeber die Probleme der Arbeiterwelt
richtig erkennen und bewerten. Eine gewisse Art ihres Handelns vermochte,
starker als der Marxismus es hitte tun konnen, die Mentalitat « Klassen-
kampf» hervorzurufen.

Es wire, schreibt der Verfasser, sehr niitzlich, wenn die Kirche be-
stimmten Geistlichen gestatten wiirde, inniger am Arbeiterleben teilzu-
nehmen, indem sie in groBen Werkstdtten arbeiten. Wenn namlich die arbei-
tenden Priester deutlich ihre Einigkeit mit den andern Priestern und ihren
Bischofen bekunden wiirden, so wire gerade dadurch das Mysterium der
Kirche den Arbeitern gegenwdartig. Allerdings geniigt das Gegenwirtigsein
der Kirche in der Arbeiterwelt noch nicht, um die Bekehrung sicherzustellen.
Jenes ist erst eine Vorbedingung fiir die Evangelisation. Auch die einfache
Gleichformigkeit in der Art des Lebens geniigt noch nicht, um ein Zeugnis
abzulegen. Erst wenn wir von den Gesinnungen Christi erfiillt sind, besteht
die Voraussetzung, daBl der Herr selbst, durch unsere Vermittlung, sichtbar
wird und iiberzeugen kann.



508 Besprechungen

«Gott braucht weder unsere Reichtiimer noch unsere menschlichen
Talente. Streng gesprochen, hat er niemand nétig, aber Er will sich der Hilfe
von Aposteln bedienen, die sich selbst ganz und gar entduBert haben, die
wirklich arm sind. Mit solchen kann Er sein Werk vollbringen.»

Wir kénnen allerdings, in Ubereinstimmung mit dem gottlichen Meister,
nicht immer mit den andern iibereinstimmen. Die Gegenwart eines Apostels
ist nur soweit echt, als er es versteht, die soziologische Anpassung mit der
geistigen Nichtanpassung zu vereinen. Unsere Zeitgenossen wollen nur ein
sehr reines Christentum annehmen, das des Evangeliums. Je mehr wir ab-
gestorben sind, auch dem &duBern Erfolg gegeniiber, umso mehr haben wir
und spenden wir das Leben.

Moge dieses Werk uns helfen, die Arbeiterseele zu verstehen, ihre Leiden
und ihr Streben, damit das Geheimnis der Kirche und die Herrlichkeit
Christi auch an ihr offenbar werde. A. EGGENSPIELER

Bea, Augustin Kardinal: Die Einheit der Christen. Probleme und Prin-
zipien, Hindernisse und Mittel, Verwirklichungen und Aussichten. — Verlag
Herder, Freiburg/Brsg.-Basel-Wien 1963. 2.

Wenn heute auch in der katholischen Kirche die 6kumenischen Tenden-
zen so lebendig sind und wenn man im Konzilsdekret iiber den Okumenismus
vom 21. November 1964 einen gewissen Markstein innerhalb der ¢kumeni-
schen Bestrebungen sieht und sehen darf, dann ist dafiir sicher nicht an
letzter Stelle Kardinal Bea zu danken; sind doch in ihm Bereitschaft und
Verlangen der Kirche zum Gesprich mit den getrennten Briidern gleichsam
personifiziert. Und es muB3 als eine gliickliche Fiigung bezeichnet werden,
daB gerade er zum Préasidenten des « Sekretariats fiir die Einheit der Christen»
berufen worden ist. In den letzten Jahren war Bea in unzdhligen persénlichen
Begegnungen, in Pressekonferenzen und Fernsehinterviews an verschiedenen
Stellen und in verschiedenen Sprachen fiir die Una-Sancta tdtig. Diese Be-
miithungen des schon iiber achtzigjahrigen Kardinals, dessen jugendlicher
Schwung nur bewundert werden kann, sind in diesem Buch, das der Infor-
mation und Klirung dient, zusammengestellt. Daf3 bei allen verheiBungs-
vollen Ansitzen Kardinal Bea real und niichtern sieht, zeigt der Untertitel:
Es werden immer wieder die einzelnen Gesichtspunkte aufgewiesen, die das
groBe Anliegen der Einheit der Christen interpretieren, ohne aber die Schwie-
rigkeiten zu bagatellisieren. Der Band schlieBt mit einem Essay iiber die
Wege der Kirche durch die Welt in der Sicht des hl. Paulus. Dann stellt
Kardinal Bea die Fragen, die immer wieder aufgeworfen werden: Warum die
Tragddie und das Argernis der geteilten Christenheit? Warum Versagen und
Schwiche in der Kirche Christi? Warum der schroffe Gegensatz zwischen
Licht und Dunkel in ihr? Und die Antwort lautet: Weil die Kirche ein leben-
diger Organismus ist, der allmidhlich erst und auf langen Wegen in seine
Vollkommenheit hineinwachsen muf3, Und noch mehr, weil sie unter dem
Gesetz des Kreuzes steht. Daher ihr Leiden, aber auch der immer schon auf-
brechende Triumph. Zu neuen Hoffnungen diirfte der Besuch Beas beim
Okumenischen Rat der Kirchen in Genf im Februar 1965 berechtigen. Bei
dieser Gelegenheit erkldarte der Kardinal, daB3 der HIl. Stuhl den Vorschlag



Besprechungen 509

des Exekutivrates begriifle, ein gemischtes Komitee zu bilden, das in gemein-
samer Arbeit die Moglichkeiten des Dialogs zwischen dem Okumenischen
Rat und der katholischen Kirche erforschen will. — Am SchluB3 ist das ge-
samte Schrifttum Beas und des vom ihm geleiteten Sekretariats aufgefiihrt,
das eine erstrangige Dokumentation darstellt. G. GiEraTHS OP

Bouttier, Michel: La condition chrétienne selon saint Paul. — Labor et
Fides, Geneve 1964. 106 p.

En 1962, M. B. avait publié une lucide et pénétrante étude d’exégese et
de théologie pauliniennes: En Christ. Il exploite aujourd’hui le résultat de
ses recherches au bénéfice du grand public, et le distribue en quatre chapitres:
1. ’Apdtre a défini le sens de l'existence dans Philip. 111, 4-21: « Pour moi,
vivre, c’est Christ», étre conformé a sa mort et a sa résurrection; 2. La com-
munion avec le Christ, source de notre vie: I’attente et la présence du Seigneur;
I'imiter; 3. Co-vivants en Jésus-Christ, les baptisés participent de la vie du
Seigneur, dans la charité; d’ou la condition paradoxale: mort et vie, souf-
france et consolation, puissance et faiblesse. 4. Nouvelle création et nou-
veauté de vie: la réalité du corps du Christ et 1’éthique qui en résulte.

Il est difficile d’exposer en si peu de pages une doctrine aussi dense et
d’une maniére plus claire; d’autant plus que notre auteur se tient toujours
en contact direct avec les textes. Mais il a longuement et vigoureusement
assimilé leur contenu et, se situant au coeur du paulinisme, il lui est loisible
d’esquisser les grands axes de la vie in Christo. Peu importe ici que 'exégete
puisse interpréter différemment telle ou telle notion, comme celle de la crois-
sance de 'homme intérieur ou de la métamorphose (graduelle) de II Cor.
I1I, 18. L’ensemble constitue un beau livre, qui ne vieillira guére car il
apprend a tout croyant comment il participe a Celui qui est le méme, hier,
aujourd’hui, éternellement. C. Sricg OP

Braun, F.-M.: Jean le Théologien. Les grandes Traditions d’Israél.
L’accord des Ecritures d’apres le quatrieme Evangile. (Etudes Bibliques.) —
J. Gabalda, Paris 1964. xx11-345 p.

Jadis, on envisageait le quatrieme Evangile comme un effort de conci-
liation entre la foi de I’Eglise primitive et le probléeme du salut tel qu’il se
posait dans le monde hellénistique. Sans minimiser I’apport grec, F.-M. B.
s’attache a préciser les rapports de cet Evangile avec I’Ancien Testament et
le rabbinisme: comment saint Jean a-t-il utilisé le double courant prophétique
et sapiential des Ecritures?

Les citations explicites sont assez rares, une vingtaine, mais dont les
trois-quarts sont propres a Jo. et contiennent 4 peu pres tout le kérygme.
Elles sont introduites par des lemmes conformes aux usages rabbiniques
suivent d’ordinaire les LXX (mais ce peut étre le fait d'un rédacteur), et ne se
référent ni aux préceptes de la Loi, ni aux prophéties apocalyptiques relatives
a la fin du monde. Cette notable différence avec la tradition synoptique
autorise a parler de deux écoles exégétiques; I’enseignement du Seigneur
étant diversement interprété par ses disciples.



510 Besprechungen

Pour Jean, toutes les Ecritures ont trait au Christ. Il les éclaire les unes
par les autres et y découvre des plénitudes secrétes, grice a ’enseignement
du Saint-Esprit, mais aussi & partir de son expérience portant sur la personne
de Jésus, surtout I'événement de Paques; ce qui, par ricochet, lui révele le
sens de I'A. T. et d’attribuer au Maitre les titres de Messie-Oint, Agneau de
Dieu, Roi-Prétre, Fils de 'homme et Fils de Dieu. Héritier des traditions
sapientiales, I’Evangéliste congoit Jésus comme «la Sagesse parmi nous»; les
locutions logos théou et sophia théou étant devenues deux expressions inter-
changeables, Jean a choisi dans son Prologue (dont le noyau est d’origine
palestinienne) la premiere qui désignait dans 1’Eglise contemporaine aussi
bien la doctrine évangélique que le Seigneur lui-méme.

Les nombreuses allusions ou réminiscences tacites du IVe Evangile
portent sur des notions (le salut, I’accomplissement messianique), des person-
nages (la joie d’Abraham, le sacrifice d’Isaac, le puits de Jacob, 1’échelle de
Bethel, le tombeau de Joseph), des événements (les mirabilia Dei durant
I’exode) que F.-M. B. exploite sous le titre «Eschatologie et Histoire», en
montrant comment ces correspondances entre les deux Testaments sont
désormais envisagées comme accomplies et reconsidérées en vertu d'un
dépassement dans la personne du Christ, antithétique a celle de Moise. La
conclusion est que Jean a pratiqué «une exégeése solidement fondée sur les
sens littéraux et qui, tout en consacrant la complexe unité de la Bible, lui
offrait ’arriére-fond nécessaire pour exposer le mystére de la Rédemption
dans I’axe du dessein de Dieu» (p. 229). Trois appendices terminent ’ouvrage:
Les Testaments des XII Patriarches et leurs vapports avec le bas-judaisme,
Essénisme et Hermétisme. Contribution a l'étude de I'hellénisme en Palestine.
Enfin: Saint Jean et les Grecs.

Ce volume se caractérise par sa richesse et sa solidité, autant que par la
limpidité de l'exposé. Il contient les principaux éléments d’une théologie
johannique, du moins des titres du Seigneur, et il fait un excellent pendant
a la Structurve et Théologie de Luc I-I1 par R. Lauventin. Dans les deux cas,
on discerne le travail d’élaboration conceptuelle opérée par les évangélistes
sur les faits et paroles de Jésus, a partir des données de I’A. T. Ce n’est pas
le moindre intérét de ces travaux que de réhabiliter le génie de ces premiers
témoins de la foi primitive. Enfin, & une époque ol I'attention des exégetes
se porte intensément sur les méthodes d’interprétation scripturaire de chaque
écrivain néo-testamentaire, Jean le théologien apporte une lumieére aussi
nouvelle que précieuse. C. Seicg OP

Van Camp, P. Ulfridus OFM: De habitudine Missae ad Sacrificium Crucis
apud Commentatores latinos Epistolae ad Hebraeos usque ad Petrum Lom-
bardum — Seminarium Minus St. Paulus, Kazenze, Katanga 1962. xv-91 p.

Es mag fiir eine Dissertation angehen, daBl der Rahmen eng gesteckt
wird. Wenn aber, wie im vorliegenden Buch, eigentlich nur ein Text von
Chrysostomus aus einer Homilie zum Hebriderbrief (S. 33) untersucht wird,
wihrend andere AuBerungen des gleichen Autors einfach iibergangen oder
so interpretiert werden, dafl sie zur Bestdtigung der, wie es scheint, vorge-



Besprechungen 211

faBten Meinung des Bearbeiters werden, so wird die Sache bedenklich. Frag-
lich und unbewiesen bleibt darum die Conclusio der Dissertation: ¢«Conclu-
damus ergo doctrinam traditionalem de missa prout commentariis latinis in
epistolam ad Hebraeos inde a Mutiano usque ad Petrum Lombardum trans-
mittitur, recenti theoriae Domni Casel eiusque scholae non favere sed potius
esse contrariam» (S. 80).

Unbewiesen bleibt die Behauptung von Camp, daB alle Texte von
Chrysostomus «qui primo obtutu de actione immediata Christi in sacrificio
eucharistico accipi possent» im Licht der folgenden AuBerung zu sehen seien:
«Stare ergo signum est ministrandi, sedere vero signum est quod ministre-
tur» (S. 43). Bewidhrte Autoren interpretieren die Chrysostomushomilie ganz
anders als van Camp. Fragwiirdig und wahrscheinlich ein Unrecht an Chry-
sostomus ist die Behauptung Camps, daBl nach Chrysostomus zur Identitat
von Kreuz- und MeBopfer die identitas hostiae ab hominibus oblatae geniige,
ohne die oblatio interna von Christus selbst (S. 42). «Non amplius Christus
ut offerens proponitur, sed munus offerendi hominibus committitur» (S. 42).
«Item consecrationis verba, in ultima coena prolata, in ore omnis sacerdotis
virtutem servant, inde a Christo usque ad ultima tempora, absque personali
Christi interventu in unaquaque consecratione» (S. 44).

Es ist Camp der «Fehler» unterlaufen, zwei Texte anzufiihren, die ihn
in seinen Behauptungen zumindest hdtten vorsichtig machen kénnen: « Pon-
tifex noster ille est qui obtulit sacrificium quod nos mundat. Etiam nunc
offerimus illud (sacrificium) quod tunc oblatum est, quod est perenne» (S. 42).
Wird nicht gerade dieses «sacrificium perenne», die Ewigkeit gewordene Ob-
lation vom Kreuze, im MeBopfer Gegenwart? Oder: «Oblatio eadem est,
quisquis offerat, sive Paulus, sive Petrus; eadem est quam Christus dedit
. discipulis et quam nunc saderdotes faciunt; haec illa nihil minor est, quia
non homines hanc sanctificant, sed is ipse qui illam sanctificavit ... qui vero
putat hoc minus illo esse, is nescit Christum etiam nunc adesse et operavin
(S. 44 £.). Auch wenn man nur die Homilie zum Hebréderbrief untersucht, ist
es nicht verboten, das, was an dieser Homilie unklar ist, durch Paralleltexte
zu erhellen.

Die Dissertation von Camp ist im Beweisgang und an Beweiskraft zwei-
felhaft und trotz aller, den gréBten Teil des Buches fiillenden wissenschaft-
lichen und kritischen Apparatur, diirftig. Th. KreIDER OSB

Cattin, P., OP., Conus, H. Th., OP.: Sources de la Vie Spirituelle. (Docu-
ments pontificaux. Tome I, 2¢ édition; tome II, volume préparé par R.-L.
Oechslin OP.) — Editions St. Paul, Fribourg 1958-61. xx-2194 p. (geb. 30 u.
28.50 Fr.)

Le succes obtenu par la publication en 1951 des principaux textes ponti-
ficaux concernant la vie spirituelle, traduits en francgais, et munis de tables et
d’indexes, ont amené les auteurs de ce recueil, les Rds Péres Cattin et Conus
des Freres Précheurs, a le rééditer. Mais de trés nombreux documents nou-
veaux ayant vu le jour depuis la parution de ce volume, ils ont été amenés a
les rassembler dans un second tome qu’ils ont édité en méme temps que, sous



512 Besprechungen

forme d’un premier tome, ils rééditaient leur premier ouvrage. Mais ils ont
refondu completement les tables, leur faisant couvrir tout l’ensemble de
I'ouvrage et les placant a la fin du second volume. Ils ont également corrigé
certaines imperfections et méme quelques erreurs qui s’étaient glissées dans
I'ouvrage de 1951. C’est ainsi par exemple que dans ’allocution de Pie XII
de: Annus sacer, sur la vie religieuse on avait introduit par mégarde, sur la
foi d’une traduction francaise courante, un véritable contresens, qui faisait
dire au pape que le clergé séculier «serait a considérer comme secondaire et
qu’auxiliaire», alors que le pape en réalité donne cela comme une erreur.

Un recueil de ce genre comporte un nombre considérable d’options, et
toute option en ces matieres peut étre contestée. On peut s’étonner par
exemple qu'un texte comme celui o1 Pie XII rappelle aux prédicateurs de
Caréme le bienfait et la nécessité de la prédication de I’enfer ait été omis. En
outre ce recueil fait ressortir la difficulté bien connue de déterminer a la théo-
logie spirituelle un objet spécifique. On y trouvera en effet de trés nombreux
textes qui se réferent a la théologie dogmatique, comme par exemple I’ency-
clique: Sempiternus Rex de Pie XII. D’autres textes sont des classiques de la
théologie de la mission, telles les fameuses lettres de Benoit XV (Maximum
illud) ou de Pie XII (Evangelit praecones, ou Fidei donum). Mais on ne peut
pas critiquer les auteurs d’avoir ainsi élargi la théologie spirituelle, en en
soulignant les fondements dogmatiques, et les prolongements apostoliques.
Les tables d’ailleurs sont assez bien faites et assez completes pour que 1'utili-
sation de 'ouvrage soit rendue aisée.

Des recueils de ce genre sont précieux: au prix d’'un immense travail
pour ceux qui les préparent, ils permettent une utilisation rationnelle et
assez facile des enseignements du Saint-Siege, ordinairement répandus dans
une foule de documents dont la masse inorganisée constitue un obstacle
difficile & surmonter. Il est bien certain que pour qui voudra faire un travail
sérieux, le recours au texte original, et un examen critique de la valeur tres
diverse de ces documents s’'imposeront. Mais méme dans ce cas le recueil des
textes fait méthodiquement autour d’un centre d’intéréts bien choisis sera un
guide précieux. Il faut remercier les Peres Cattin et Conus et tous leurs colla-
borateurs d’avoir entrepris un tel classement autour du théme si important
de la vie spirituelle. Grace a eux la prédication chrétienne pourra puiser aux
sources les plus authentiques de la théologie spirituelle.  J.-H. NicorLas OP

Ceresa-Gastaldo, Aldo: Massimo Confessore capitoli sulla Carita. (Verba
Seniorum. Collana di testi e studi patristici. N. S. 3.) — Editrice Studium,
Roma 1963. 251 p.

Depuis la premiére impression en 1531, dépendant vraisemblablement
d’un seul manuscrit, jusqu’a J. Pegon (Paris, 1945), les Centuries de Maxime
ont été maintes fois rééditées, avec des mérites divers. C.-G., qui s’était
signalé a ’attention des philologues par ses études sur 1'agapé (1951-54), a
entrepris pour sa part une recherche entiérement neuve de la tradition manus-
crite des Centuries et de leur valeur. Sur les 140 codices encore accessibles, il
en retient 10, dont le plus ancien est Patmos 48 (IXe siecle), sur lesquels il



Besprechungen 513

fonde son édition critique, non sans tenir compte dans les cas difficiles des
lecons des autres témoins, et du jugement de Combefis qui fait encore auto-
rité. Les variantes sont signalées en note. La traduction italienne, donnée
parallelement au texte grec, facilite l'intelligence de celui-ci. L’usager sera
spécialement reconnaissant a ’auteur de I'index des termes grecs qui termine
le volume, autant que de 'introduction doctrinale soulignant 1’originalité de
Maxime: Non seulement celui-ci unit étroitement amour de Dieu et du pro-
chain; mais, s’opposant a Evagre situant la gnose contemplative au dessus de
I'agapeé, il se montre le meilleur commentateur de la charité biblique, en
faisant de celle-ci la voie indispensable a la connaissance de Dieu. On ne
saurait trop louer ce beau travail critique, d'une excellente présentation
typographique. C. Spicg OP

Diepen, H. M., OSB.: La théologie de '’Emmanuel. Les lignes maitresses
d’une christologie. (Coll. Textes et Etudes théologiques.) — Desclée de Brou-
wer, Paris-Bruges 1960. 320 p. (19.50 F)

Voici quatre ans que Dom Diepen a été rappelé a Dieu. Sa mort inter-
rompait une activité déja fructueuse et encore, semblait-il, pleine de prome-
ses, dans le domaine des recherches christologiques. Ces recherches, histo-
riques et spéculatives avaient abouti déja a des études importantes, dont la
derniére, La théologie de I’ Emmanuel, déja achevée et préte pour I'impression,
a été publiée par ses freres et compagnons de travail comme un testament.
Il n’est pas trop trad pour la présenter ici.

A vrai dire ce livre, dans l'intention primitive de I’Auteur, devait étre
la seconde face d’'un dyptique, dont la premiere efit été une étude historique
destinée a établir les fondements dogmatiques de la christologie qui aurait
été développée ensuite par l'effort de la réflexion théologique. Cette étude
était déja assez avancée et plusieurs fragments en ont commencé a paraitre
déja dans la Revue Thomiste . Les circonstances ont amené Dom Diepen a
achever la seconde étude avant la premiére 2, «La théologie de 'Emmanuel»:
I’Auteur explique dans son avant-propos que si, lors des controverses chris-
tologiques du Ve siecle, les deux partis réclamaient pour le Christ ce titre
d’Emmanuel, quitte a expliquer de fagon fort différente comment par I'Incar-
nation s’était réalisée 'annonce prophétique: «Dieu avec nous», les modernes
partisans d’une christologie «ascendante», et dont tous les travaux tant histo-
riques que spéculatifs de Dom Diepen tendent & montrer qu’elle ne parvient
pas a éviter vraiment le dualisme, laissent volontiers aux «fils de saint Cyrille
et de Célestin» ce symbole de la christologie «descendante». Ils préférent, a
la suite du P. Déodat de Basly, nommer le Christ « Assumptus Homo». « Théo-
logie de I’Emmanuel», «Théologie de 1’Assumptus Homo», deux élaborations

1 Signalons en particulier cette précieuse étude d’approche des controverses
christologiques du 5¢ siécle: « Aux origines de I’anthropologie de s. Cyrille d’Alexan-
drie», D. D. B. Paris, 1959.

2 H. M. Diepen, L’Assumptus Homo patristique, R. T. LXIII, 225-245, 363-
388; LXIV, 1964, 32-52.

34



514 Besprechungen

des données dogmatiques, 1'une dans la ligne de saint Cyrille, 'autre dans
celle des grands antiochiens, Théodore de Mopsueste, Théodoret, la premiere
seule, selon I’Auteur dont les raisons emportent la conviction, répondant
vraiment a la lettre et au sens des formules dogmatiques forgées au terme de
controverses longues et passionnées par les grands conciles christologiques, a
Epheése, a Chalcédoine, a Constantinople.

La premiere partie du livre introduit la raison éclairée par la foi au
mysteére de I'union hypostatique par une mise en valeur et une utilisation
systématique de la notion d’appropriation christologique, qui était déja pour
s. Cyrille la clef de l'intelligence du mystére et grice a laquelle sa pensée
inflexiblement revenait au centre de la foi, sans se laisser prendre au piege de
formules imparfaites, devenues incorrectes a la suite de précisions ultérieures
du langage théologique. Utilisant trés heureusement la distinction de
G. Marcel entre étre et avoir il montre dans I'union hypostatique un avoir qui
débouche sur I’étre: Le Verbe s’approprie une humanité individuée, il /’a,
mais comme chacun de nous @ son humanité, c’est-a-dire de facon a éfre
homme par elle. La différence est que la personne de chacun de nous est
constituée par son humanité, qui ne lui «advient» pas; tandis qu’au Verbe
déja constitué éternellement comme personne, I’humanité est ajoutée dans
le temps: mais le résultat est le méme, 'avoir débouche sur 1’ééfrve. Par cette
humanité assumée le Verbe est homme, il est cet homme, et non pas: il est
conjoint a cet homme, selon la formule malheureuse qu’affectionnait le
P. Déodat, et que les meilleures intentions ne sauraient disculper du reproche
de dualisme. Evoquant de récentes controverses I’Auteur n’a pas de peine a
montrer que si «le Verbe est cet hommen, ¢’est lui qui agit et qui patit par et
en cette humanité qui est sienne, sans qu’on doive ni puisse admettre une
quelconque efficience du Verbe en tant que distinct du Pere et du Fils, sur
la volonté humaine assumée: il est faux d’abord en général que le suppdt ait
une efficience sur la nature par laquelle il subsiste; et pour ce qui est du Christ
on ne saurait accepter la moindre exception au principe de la communion
des trois Personnes en toute efficience divine.

Signalons seulement un point de désaccord en ce profond et brillant
exposé: faut-il contester que 'union hypostatique soit une relation prédica-
mentale pour cette raison que 'union n’est pas accidentelle? Il semble qu’il
y ait 1a une légére équivoque: dire que I'union n’est pas accidentelle c’est dire
que 'humanité appartient au Verbe «per se», faisant de lui un homme; qu’elle
ne lui est pas extrinsequement jointe. Mais la réalité créée qui formellement
fait cela ne peut étre qu’accidentelle, surajoutée a la substance humaine du
Christ, qui est la méme en lui et en nous («consubstantiel a nous selon 'huma-
nité», dit le concile de Chalcédoine: C. Oe. D. p. 62, 1. 23-24). L’appropria-
tion christologique», ontologiquement considérée, ne peut étre qu’une relation
par laquelle selon fout elle-méme I’humanité assumée est ordonnée au Verbe
comme sienne. Quant & la postériorité de 'union par rapport a l'unité le
probleme est le méme que celui que pose la relation de création (cf. s. Thomas,
Sum. theol. 1,45 3 ad 3), laquelle est postérieure a la substance de la créature
quantum ad esse, mais «habet quandam rationem prioritatis ex parte objecti
ad quod dicitur, quod est principium creaturae»: de méme la relation d’union



Besprechungen 515

a une certaine priorité a 1’égard de la nature assumée en tant que telle (en
tant qu’appartenant au Verbe) en raison de son terme, le Verbe en sa nature
divine qui ’a assumée. — Par contre on ne saurait accepter l'idée étrange
d’une relation mystérieuse et ineffable, unique en son genre, «qui transcende
notre distinction entre la relation prédicamentale et la relation transcendan-
tale» (p. 15): cet appel & une notion toute nouvelle, sans aucune attache a
I’expérience, pour définir et expliquer une réalité surnaturelle est une tenta-
tion a laquelle le théologien ne doit pas céder, sous peine d’en arriver a expli-
quer «obscurum per obscurius». Bien pis ici d’introduire la contradiction au
ceceur de la réalité surnaturelle, et donc de la faire se dissiper dans un mirage:
car une relation créée se divise contradictoirement en prédicamentale et
transcendantale (pour autant que la notion de celle-ci résiste aux tres sérieu-
ses critiques de A. Krempel: La doctrine de la relation chez saint T homas, Vrin,
Paris 1952), c’est-a-dire en relation appartenant a ce genre supréme de 1’étre
que ce nom désigne, et en relation appartenant & un autre genre. Mais si le
théologien commet I'imprudence d’écarter comme ne valant pas dans 1'ordre
surnaturel les notions premieres de I’étre et de ses grandes divisions, il se prive
de tout moyen de connaitre et d’affirmer la réalité surnaturelle, la foi ne
comportant pas l'infusion de notions nouvelles et originales.

Les deux autres parties de I’ouvrage reprennent en les approfondissant
et en examinant les critiques et objections qui leur ont été faites, les grandes
études christologiques que Dom Diepen avait publiées dans la R. T. en 1949
et 1950, sur I'unité d’étre du Christ et son unité psychologique. Nous ne pou-
vons nous étendre davantage dans cette recension déja trop longue, et nous
voulons dire seulement notre accord profond avec I’Auteur. Le livre entier
nous offre une christologie merveilleusement équilibrée, o1, sans que rien ne
soit sacrifié a la vérité de ’humanité assumée, celle-ci au contraire étant mise
en relief aussi fermement et aussi efficacement que peut le faire la christologie
du type le plus décidément «antiochien», 'unité du Christ, Verbe incarné,
«Dieu avec nous», Emmanuel, est affirmée et expliquée avec une vigueur
inégalée contre toutes les déviations dualistes. Et cela en un accord chaque
fois souligné et incontestablement prouvé avec les données de I'Ecriture, les
témoignages de la Tradition et les définitions des conciles.

J.-H. Nicoras OP

Fries, Albert: Was Albertus Magnus von Maria sagt. Amerikanisch-
Ungarischer Verlag, Koln-Detroit-Wien 1962. 223 S.

Fries hat die schwere Arbeit geleistet, die in 24 theologischen Werken
von Albertus Magnus eingestreuten Grundgedanken iiber Maria systema-
tisch zu ordnen und zu verbinden, so daB sich ein sehr ansprechendes Marien-
bild ergibt. Der Verfasser verzichtete hiebei auf Quellenangabe und Lite-
raturnachweise, so daf3 sein Buch leider fiir die Wissenschaft nicht leicht aus-
zuwerten ist; denn dem Hinweis zu folgen, daB der «wissenschaftliche Ap-
parat» in seinem fritheren Werk: Die Gedanken des heiligen Albertus Magnus
iiber die Gottesmutter, zu finden sei, ist ziemlich bemiihend.

Obwohl Albertus keine systematische Abhandlung iiber Maria schrieb
und obwohl viele Werke, die ihm einst zugesprochen wurden, von der Liste



516 Besprechungen

seiner Werke gestrichen wurden, so vor allem das beriihmte «Mariale», so
bleibt Albert doch der Theologe des Mittelalters, der iiber Maria am meisten
geschrieben hat, was ihm den Titel «Sekretar Mariens» eintrug. Wertvoll
sind die von Fries gegebenen drei Hinweise, die bei der Lektiire zu beherzigen
sind: Albert hat keine Mariologie im System, sondern eine Mariologie der
Situation geschrieben. Seine Mariologie, weil ganz eingebaut in die Gesamt-
theologie, tragt das Geprédge seiner Theologie iiberhaupt (S. 17). Albert ist
kein Spezialist in Mariologie (S. 20). Im Ganzen gesehen schuf Albert aber
ein Marienbild, das aus den Evangelien und der Tradition gewonnen wurde
und die Gottesmutterschaft stets zum ideellen Mittelpunkt hat (S. 20). Aus
der Gottesmutterschaft flieBen alle personlichen Gnaden und Vorziige Ma-
riens, sowie ihre Stellung in der Heilsgeschichte.

Am meisten interessiert natiirlich, was Albert sagt iiber das Mitwirken
Mariens am Heil der Menschen. Das Mitleiden Mariens unter dem Kreuze
ihres Sohnes ist heilswirksam fiir die Menschheit, aber nicht im Sinne von
«Miterlésung» oder heilsgeschichtlicher Stellvertretung, als hdtte Maria «et-
was zur Heilstat Christi selbst beigetragen oder im Namen der Menschheit
oder der Kirche das Heil aller entgegengenommenn» (S. 120). Ein Mitwirken
Mariens bei der Erlosung am Kreuz ist nach Albertus gar nicht moglich.
Maria ist nicht Miterloserin, weder de congruo, noch viel weniger de con-
digno (S. 121 {.). DaBl Maria aber, vor allem durch ihre Fiirbitte, bei der Zu-
wendung der Erlosungsgnaden einwirkt (mediatrix subsequenter), steht fiir
Albert fest. Den Grund hiefiir sieht Albert aber wiederum nicht im Mitleiden
unter dem Kreuz, sondern einzig in der géttlichen Mutterschaft: « Die Schmer-
zen der Mutter unter dem Kreuz sind ein Nachtrag zur Geburt Christi, nicht
ein Beitrag zur Wiedergeburt der Menschen» (S. 125). Die geistige Mutter-
schaft Mariens wurzelt also ausschlieBlich in der Gottesmutterschaft.

Die Antithese «Eva-Maria» ist bei Albert gut ausgebaut, auch der Ge-
danke, daf3 Maria nicht nur Mutter, sondern zugleich auch Braut Christi ist,
findet sich bei Albert (S. 202 £.), wodurch die Parallele «Maria-Kirche» schon
aufgezeigt ist. Maria und Kirche sind vertauschbare GréoBen (S. 204). Maria
ist der Weg, auf dem das Leben zu uns kam, und der Weg zum Leben, zu
Christus (S. 215). Mariens Mittun am Heil der Menschen ist eine mattelbare
Gnadenvermittlung durch den Dienst am Geheimnis der Menschwerdung und
eine unmittelbare durch Fiirbitte, Anteil an Genugtuungen und Verdiensten
und durch Schutz — mit einem Wort: durch das Suffragium —, die auf ihrer
vollstindig gefaBten Mutterschaft beruht (S. 125; 215). «Wenngleich in sei-
nem (Albertus) Marienbild einige Linien nachzuziehen oder noch einzutragen
sind, es hatte und hat einen hohen Wert und weist ihn selber aus als einen
GrofBen in marianischer Theologie sowie an echter, immer die Ehre des Herrn
wahrender und suchender Marienfrommigkeit» (S. 223). Th. KrREiDER OSB

Hailperin, Herman: Rashi and the Christian Scholars. — University of
Pittsburgh Press, 1965. xvi11-379 p.

Aucun exégéte du Moyen-Age latin n’eut un succés comparable & celui
de Nicolas de Lyre, franciscain normand mort & Paris en 1349. Sa «postille



Besprechungen 517

littérale» sur toute I’Ecriture Sainte devient rapidement le complément obligé
de la «glose ordinaire» et acquit ainsi une diffusion universelle dans 1’Eglise
latine. Connu sous le nom de «Doctor Utilis», le «postillator» fut I'autorité a
laquelle se fia pendant plusieurs siecles I’Eglise occidentale pour déterminer
le sens littéral des Livres Saints.

Or l'autorité exégétique sur laquelle le franciscain normand s’appuie le
plus fidelement, d’un bout a 'autre de ses commentaires de 1’Ancien Testa-
ment, est celle d’un rabbin de Troyes, Rashi (=Rabbi Salomon Yi¢haqi) qui,
bien que mort en 1105, est considéré encore de nos jours par le rabbinat
comme «le commentateur» de I’Ecriture. Son nom revient plus souvent dans
I’ceuvre de Nicolas que tout autre nom d’exégete chrétien.

Le Rabbin H. Hailperin nous raconte combien cet état de choses le
stupéfia lorsqu’il lui fut révélé au début de son ministeére rabbinique par le
Professeur George B. Hatfield de I'Université de Pittsburgh. Depuis ce temps-
14, il consacra tout le temps que lui laissa sa charge a étudier les circonstances
qui avaient permis au plus classique des commentateurs bibliques juifs de
devenir le maitre d’exégese du plus classique des successeurs de S. Jérome.
Le premier résultat de ces études fut une thése de doctorat présenté en 1933
et non encore publiée. L’ouvrage que nous recensons présente au grand
public, sans apparat scientifique rebutant, les grandes lignes de cette these.

H. H. commence par nous présenter en quelques pages le monde out vécut
Rashi. La grande autorité de l'exégese biblique et talmudique nous y est
présentée sous les traits d’un vigneron champenois parfaitement inséré dans
la ville qu’il appelle «notre Troyes».

Puis l'originalité de l'exégése biblique de Rashi est caractérisée par la
place de premier plan qu’il entend accorder a l'exégese littérale (le peshat),
sans pour autant renoncer aux exégeses spirituelles traditionnelles (le derash).
Apres avoir ainsi caractérisé la méthode du grand exégete, H. H. étudie les
positions prises par lui a propos de certains points d’exégese d’une importance
fondamentale pour les religions juive et chrétienne. Il traite ainsi tour-a-
tour de la création du monde, celle de I’homme, la chute du premier homme,
Abraham, l'alliance avec Abraham, le Messie et les jours messianiques,
I'oppression des Israélites par I'Egypte, les dix plaies, la paque, le décalogue,
la loi israélite, le sacerdoce 1évitique, le veau d’or, le culte sacrificiel, la révolte
de Coré, la vache rousse, le serpent d’airain, le monothéisme, le sens de
I’histoire.

H. H., dans un chapitre de transition, nous montre ensuite que Nicolas
de Lyre n’a rien d’un tardif découvreur de Rashi. Drpuis les victorins Hugues
et André, une lignée de familiers de Rashi se dessine qui passe ensuite par
Herbert de Bosham, les « Extractiones de Talmut», Guillaume de Mara, pour
atteindre Nicolas de Lyre auquel est consacrée ensuite une étude assez fournie
qui caractérise sa rvéaction a I’égavd de Rashi a propos des divers points d’exé-
gese déja énumérés auxquels viennent s’ajouter encore de nouvelles compa-
raisons portant sur la conception de la prophétie, les figures de Moise et de
David, les auteurs du livre des Psaumes, la littérature sapientielle.

L’impression qui se dégage de cette comparaison minutieuse des posi-
tions exégétiques de Nicolas avec celles de Rashi n’est pas celle d'une dépen-



518 Besprechungen

dance servile. Le franciscain garde toute son indépendance de jugement,
mais il vit en un commerce perpétuel avec Rashi. Pour qui est un tant soit
peu familier avec la philosophie scolastique, cette relation apparaitra trés
semblable a celle qui relie Saint Thomas a Aristote. Méme profonde intimité
ou un jugement personnel se forme plutét qu’il ne disparait.

La lecture de cet ouvrage du Rabbin Hailperin est & recommander a
tous ceux qui, impressionnés a juste titre par les études de Jules Isaac sur les
racines chrétiennes de l'antisémitisme, risqueraient d’imaginer l'attitude de
I’Eglise a I'’égard du Judaisme au cours du Moyen-Age comme faite essentiel-
lement de défiance et d’hostilité. Non seulement les chrétiens n’ont jamais
oublié que c’est d’Israél qu'’ils tiennent I’Ancien Testament, mais leurs tradi-
tions d’exégese littérale se sont rattachées a celles d’Israél aussi longtemps
que le mot «tradition» a gardé un sens en ce domaine.

D. BArRTHELEMY OP

Hiring, Bernhard: Gabe und Auftrag der Sakramente. — Verlag Otto
Miiller, Salzburg 1962. 356 S. (Ln. geb. 17.50 DM)

Es ist sehr erfreulich, daB die Sakramente auch in der Darstellung der
christlichen Moral wieder ihre zentrale Stellung erhalten. Oft hat man friither
iiber der Betonung der gesetzlichen Verpflichtung den tieferen Sinn der
Sakramente vergessen. Bedeutsame Werke der letzten Jahre weisen auf die
Sakramente als heilige inhaltgefiillte Zeichen und Symbole fiir die Hervor-
bringung unseres Heiles hin, die dann im Menschen zur Wirkung kommen,
wenn er den Appell vernimmt, den sie enthalten.

Das oben genannte Werk des bedeutenden und bekannten Moraltheolo-
gen hat ein ganz besonderes Gepriage. Es zeigt, wie das ganze sittliche Leben
der Gldubigen vom Auftrag der Sakramente gekennzeichnet sein muB. Diese
Meditationen, wie der Verfasser selbst sie nennt, sind nicht die Frucht rein
streng wissenschaftlich-theologischer Forschung, noch sind sie eine Dar-
stellung, die dem rein verstandesmadBigen Erfassen der Wahrheiten iiber die
Sakramente dienen will, sondern Betrachtungen, die dem geistlichen Leben
dienen sollen. Pater Hiring zeigt, wie die Sakramente, die wir glaubig
empfangen haben, auch im Leben festgehalten werden sollen. Manchem
hochwiirdigen Mitbruder wird dieses Werk auBerordentliche Dienste in der
Vorbereitung auf Predigt und Katechese leisten. Dem Laien wird die Lebens-
fiille der hl. Sakramente freudiger zum BewufBtsein kommen.

B. ZtrcHER OSB

Jungmann, Josef Andreas, SJ: Glaubensverkiindigung im Lichte der
Frohbotschaft. — Tyrolia, Innsbruck-Wien-Miinchen 1963. 187 S.

Der Verfasser gesteht im Vorwort freimiitig, daB die Studien, die in
diesem Bande gesammelt erscheinen, nicht mehr den «Vorwurf besonderer
Neuheit» zu befiirchten haben, wie er etwa den Gedankengdngen zur Theo-
logie der Verkiindigung galt, die Jungmann vor fast dreiBig Jahren ver-
offentlicht hatte. Das Buch bietet aber einen ausgezeichneten Einblick in die
heutige Neubesinnung der Theologie, in das vertiefte Verstdndnis der Liturgie



Besprechungen 519

und in eine erneuerte Spiritualitdt. Ehrlichkeit und weise Zuriickhaltung im
Urteil iiber alte und neue Formen des GlaubensbewuBtseins und der reli-
giosen Praxis kennzeichnen den Verfasser. Ein christlicher Optimismus klingt
als Grundton durch das ganze Werk: wenn sich heute die groBe Offentlich-
keit dem lebendigen Glauben weitgehend entfremdet hat und nur am Rande
noch christlich ist, so mehren sich doch die Zeichen, dal3 die verschiitteten
Brunnen lebendigen Wassers in der Kirche wieder entdeckt werden und neu
zu sprudeln beginnen. — Das Buch gibt dem Seelsorger, der keine umfang-
reichen Abhandlungen iiber Spezialfragen studieren kann, Antwort auf die
Frage nach dem Grund der neuen innerkirchlichen Bewegungen.

G. HoLzrErRrR OSB

Korbacher, Joachim: AuBerhalb der Kirche kein Heil? Eine dogmen-
geschichtliche Untersuchung iiber Kirche und Kirchenzugehorigkeit bei Jo-
hannes Chrysostomus. (Miinchener Theol. Studien, II. System. Abt.,27.Bd.) —
Max Hueber Verlag, Miinchen 1963. x11-216 S. (br. 28 DM)

Der Versuch, die Ekklesiologie eines Johannes Chrysostomus nachzu-
zeichnen, mul3 gerade im Umkreis des 2. Vatikan. Konzils sehr begriiBt
werden. Der Verfasser schildert zuerst die duBere Situation der Kirche zur
Zeit dieses Kirchenvaters: die noch lebendige Erinnerung an die Bedrohung
durch das Heidentum, die Stiirme der arianischen Hiresie, den Verfall der
sittlichen und kirchlichen Zucht im Zeitalter der Massenkirche. Der diisteren
Wirklichkeit hélt der «Goldmund» in zahllosen biblischen Bildern die Ideal-
gestalt der Kirche entgegen. Sie ist die Braut, die sich Christus aus der vor
seinem Kommen bereits existierenden «Dirne Kirche», d. h. aus der uner-
lésten Menschheit schafft. Die gemeinsame menschliche Natur ist fiir die
Antiochener das Bindeglied zwischen der unerlésten Menschheit vor Christus
und der Kirche. Sie ist zugleich der Ankniipfungspunkt der Erlésungsgnade
in der Menschwerdung. Die Erlosten sind durch das Wirken des Heiligen
Geistes mit dem Haupte der Kirche verbunden. Der Geist leitet die Hier-
archie und das ganze Leben der Kirche. Diese ist aber nicht eine rein gei-
stige, sondern durchaus eine sichtbare, soziale Realitit mit gegenseitigen
Verpflichtungen und einer Ordnung unter ihren Gliedern. Die Frage der
Kirchenzugehorigkeit und des Heiles auBerhalb der Kirche sieht Chrysos-
tomus in einer sehr engen Perspektive: der Anschluf3 an Christus und an die
Kirche erfolgt durch den Glauben, die Wassertaufe und die Eucharistie. Wer
nicht getauft ist (die «Begierdetaufe» ist nicht bezeugt), bleibt vom Heile
ausgeschlossen, auch wenn er Katechumene wire. Wiahrend der Siinder den
eigentlichen Zweck seiner Kirchenzugehorigkeit nicht erreicht, sind die Hére-
tiker nach Chrysostomus viel entschiedener als die Siinder oder auch die
Exkommunizierten aus der Kirche ausgeschieden, da ihnen der rechte Glaube
fehlt. — Der Verfasser hat sehr viel Stoff aus den Schriften des Kirchenlehrers
zusammengetragen. Die Auswertung (und Zitierung!) der vorhandenen Lite-
ratur hitte sorgfiltiger geschehen kénnen. G. HorzHERR OSB



520 Besprechungen

Koster Heinrich M., S.A.C.: Die Frau, die Christi Mutter war. Kleine
marianische Theologie. 1. Teil: Das Zeugnis des Glaubens. 161 S. 2. Teil:
Das Zeugnis der Geschichte. 156 S. (VIII. Reihe, 9. Band in: Der Christ in
der Welt.) — Paul Pattloch Verlag, Aschaffenburg 1961. (kart. je 4.50 DM)

Wenn man Rahmen und Zweck von Koésters «kleiner Mariologie» be-
denkt — der Rahmen ist die Enzyklopadie: Christ in der Welt, geschrieben
wurde die Mariologie fiir Laien, die ernste Theologie suchen —, dann kann
man bestitigen, dal der Verfasser seine Aufgabe gut geldst hat.

Der 7. Teil spricht von Maria im Zeugnis des Glaubens. Der biblische
Teil (von Johannes dem T&ufer bis zu Johannes dem Evangelisten) bietet
sehr aufschluBreiche Zusammen- und Gegeniiberstellungen von Texten aus
dem A.T. und N.T., wobei da und dort die theologische Interpretation
schon angedeutet und supponiert wird. Was die Tradition zu bieten hat, ist
in drei durch die Entwicklung bedingte Abschnitte gegliedert: bis Ephesus,
von Ephesus bis zu Albert d. Gr. und von Pseudo-Albert bis heute. Diese
Aufteilung hat Vor- und Nachteile, weil faktisch nahezu die gleichen Themen
getrennt dreimal besprochen werden. Will man Aufschlul3 haben dariiber,
was die Tradition z. B. iiber die Mutterschaft Mariens oder iiber Maria-
Kirche sagt, so muf man an drei verschiedenen Stellen des Buches nachlesen.
Anderseits wird durch diese historische Dreiteilung besser sichtbar, wie die
Mariologie von Epoche zu Epoche reicher wird.

Nach den vor-ephesinischen Schriften ist Maria nur im Anfangsstadium
der neuen Heilszeit, d. h. bei der Inkarnation, wirksam. Ein spéaterer Anteil
Mariens am Heilswirken Christi liegt noch auBerhalb des Gesichtskreises
(S. 83). «Was an Heilsmutterschaft weiter geleistet werden muBte, das nahm,
in Fortsetzung der Marienrolle, die Kirche als Braut Christi wahr» (S. 87).
In der zweiten Epoche wurde vor allem die heilsgeschichtliche Bedeutung
Mariens bei der Verkiindigung (mediatrix radicaliter) zu Ende gedacht; auch
Mariens fiirbittende Macht im Himmel wurde erkannt (mediatrix subsequen-
ter). Der Ausdruck «Mittlerin» erscheint im Westen erst im 9. Jahrhundert
(S. 114). Bei den Vitern und Theologen dieser Epoche finden sich keine Zeug-
nisse fiir die Mitwirkung Mariens unter dem Kreuz (II. Bd., S. 23). Der
dritten Epoche blieb es aufgespart, sich mit dem Problem «Miterldserin» aus-
einanderzusetzen, wozu das «Mariale» (Pseudo-Albert 13. Jhdt.) den AnlaB
gab, weil es erstmals das Priestertum Mariens (mediatrix concomitanter)
proklamiert (S. 114). Diese Schrift, deren Verfasser unbekannt ist, hitte
wohl kaum so sehr in die nachfolgenden Jahrhunderte hineingewirkt, wenn
man schon damals gewuBt hitte, was man erst seit zehn Jahren wei3, daB3
sie nicht von Albert d. Gr. stammt. Die Bezeichnung «Corredemptrix» findet
sich erstmals in einer «Marienklage» aus dem 14./15. Jahrhundert. Der Ver-
fasser auch dieser Schrift ist unbekannt (S. 144). Wenn man die Vitertexte
unbefangen liest, so bekommt man bisweilen den Eindruck, Koster sei sehr
hellhorig, er hére da und dort gar «das Gras wachseny.

Der 2. Teil: Zeugnis der Geschichte (dieser Untertitel entspricht nicht
ganz dem Inhalt) versucht, das, was die Vorwelt gedacht hat, zu einem Ge-
samtbild Mariens abzurunden. Maria ist bei der Verkiindigung, als Stell-
vertreterin der ganzen Menschheit, die Partnerin Gottes beim Zustande-



Besprechungen 521

kommen des Neuen Bundes. Koster spricht immer wieder vom «SchoBe
Mariens» als dem «Ort», wo der Neue Bund geschlossen wurde (S. 8 f.).
Sicher aber waren es vor allem das «Herz», die Personmitte, die Liebe Ma-
riens, iiber die sich Gott mit der Menschheit verband als Vorbedingung fiir
den biologischen Vorgang der Menschwerdung Gottes im Mutterscho3 Ma-
riens. Das meint Leo d. Gr., wenn er sagt, dall Maria das gottliche Kind zu-
vor in ihrem Herzen empfing als in ithrem Schof3: prius conciperet mente
quam corpore (sermo 21).

Die Stellung Kosters in der Corredemptrix-Frage ist bekannt. Das durch
das fiat bei der Verkiindigung begonnene Heilswirken Mariens, wo sie erst-
mals zur « Kontaktbriicke» zwischen Gott und Mensch wurde, setzt sich fort
iiber Golgotha (23-29) und durch die Fiirbitte im Himmel (S. 59). Maria ist
Empfingerin, nicht Bewirkerin des «Ursakramentes» (S. 30 f.). Zu meiden
wire es, den Verdienstgrad fiir das Mitleiden Mariens zu taxieren, zu meiden
ist es, Maria priesterliche Pradikate zuzuteilen und iiberhaupt alles, «was
Maria in die Stellung eines gleichgearteten Nebeneinander an die Seite Christi
und in ein Gegeniiber zu den Erldsten bringt, statt sie umgekehrt an der
Seite und an der Spitze der zu Erlésenden mit einer den zu Erlésenden zu-
stehenden Rolle in einem Gegeniiber zu Christus zu belassen» (S. 27). Erst
wenn man Maria im Rahmen der Kirche beldt, kommt ihre Einmaligkeit
und Bedeutung ans Licht (S. 58). Zu meiden wire m. E., besonders wenn
man der Losung von Koster folgt, selbst der Titel «Corredemptrix»; denn
das rezeptiv-aktive Mitwirken Mariens bei der Erlésung oder das Emp-
fangen eines Sakramentes (vgl. die Analogien S. 29-34) berechtigt nicht vom
Empfinger zu sagen, er sei «Miterloser». In diese Richtung scheint mir der
sehr zu beachtende Vorschlag Kdsters zu weisen, besser nicht von einem
Priestertum Mariens zu reden (Bd. I, S. 144; Bd. II, S. 64-68), sondern Ma-
riens Wirken im Heilsplane Gottes als Funktion ihres «allgemeinen Priester-
tums» zu sehen, wodurch gerade das Priestertum und das Apostolat des
Laien sein erhabenstes Vorbild erhielte.

Koster sucht nach einer Grundidee und Sinnmitte, von der aus die ge-
samte Mariologie zu sehen wire (S. 69-74). Fiir viele ist diese Grundidee ein-
fach die Gottesmutterschaft. Wenn man aber die Gottesmutterschaft nicht
bloB3 als ein personales Privileg Mariens betrachtet, sondern in das gesamte
Heilswirken Gottes hineinstellt, so weitet sich diese Mutterschaft und wird
zur «Heilsmutterschaft», fiir die Nazareth und Bethlehem nur der Anfang
waren, der sich auf Golgotha und durch die himmlische Fiirbitte Mariens
ausweitet bis zur Vollendung des mystischen Leibes Christi.

Th. KreIDER OSB .

Lafont, Dom Ghislain, OSB.: Structures et méthode dans la Somme théo-
logique de Saint Thomas d’Aquin. (Textes et Etudes théologiques.) — Desclée
de Brouwer, Bruges 1961. 512 p. (390 FB)

De nos jours la Somme théologique de saint Thomas n’avait pas encore
suscité une étude d’ensemble qui la considére en son unité organique et
s’efforce de restituer et de comprendre I’ordre adopté par le Docteur angélique
dans sa présentation de la vérité catholique. Le présent ouvrage tend de



522 Besprechungen

combler cette lacune: il essaye de ressaisir et d’exposer cet ordre doctrinal a
la seule lumiére duquel les options particulieres de saint Thomas révelent
tout leur sens.

L’attention de Dom Lafont s’est portée sur le plan de la Somme, les
ensembles doctrinaux qui le constituent, I'intention et la structure de chaque
division ainsi que son rattachement organique au tout. Les analyses des textes
et des constructions font apparaitre progressivement le mouvement de la
Somme.

Telle est l'intention de I'ouvrage indiquée dans la Priére d’insérer. Le
recenseur doit souligner d’abord l'intérét de cette ceuvre considérable, large-
ment documentée, fortement charpentée, profondément pensée sur la Somme
théologique de saint Thomas d’Aquin. Il est vrai qu’un tel ouvrage n’existait
pas, et en le lisant — comme nous 'avons lu, de tout prés avec la plus grande
attention malgré son volume et la minutie quelque peu fatigante de la démar-
che, a cause de son grand intérét et de tout I'’enrichissement qu’il apporte —,
on doit reconnaitre que le but poursuivi a été atteint au moins pour une
grande part. Nous possédons maintenant un bon instrument de travail pour
prendre connaissance dans son ensemble et compte tenu des plus récents
progrés de ’histoire des doctrines médiévales de ’ceuvre majeure de Saint
Thomas, celle ol il a construit et développé sa synthése théologique.

Bien entendu on pourra ne pas étre toujours d’accord avec I’Auteur dans
son interprétation de tel ou tel texte (comme par exemple de I2, 5,1 et 2:
pp- 46-48), ou au sujet des articulations qu’il met & jour dans ’ordre suivi par
saint Thomas (comme par exemple pour la déduction des attributs divins
dans la I2). Il arrive qu’on ait I'impression d’un certain esprit de systeme
dans la maniére qu’a I’Auteur de retrouver a tout prix dans la démarche de
saint Thomas en son détail un ordre et une intention qu’elle ne suivait pas si
rigoureusement. En tous cas on n’est pas toujours convaincu par les argu-
ments qu’avance I’Auteur que saint Thomas a réellement eu les intentions
qu’on lui attribue et qui d’ailleurs peuvent expliquer valablement son texte
sans pour autant s’imposer. Pour en finir avec les critiques notons une inter-
prétation fort contestable de I’analogie théologique, et qui ne nous parait
nullement conforme a la pratique et aux théories de saint Thomas, a propos
de l'utilisation pour la théologie des processions trinitaires de ’analogie tirée
de la vie psychologique:

«Finalement la démarche de saint Thomas comporte deux temps complémen-

taires: au plan de la remontée analogique de l'intellection humaine a l'intel-

lection essentielle de Dieu, il faut nier de cette derniére toutes les distinctions
qui se vérifient dans la créature, tout verbe distinct par conséquent et toute
émission intellectuelle intérieure. Mais si la Révélation nous parle de Verbe et
de processions, on peut alors, avec toutes les nuances que nous commande
I’analogie, réintroduire les notions primitivement exclues: si le nom de verbe
ne convient aucunement a Dieu au plan de sa connaissance essentielle, il con-
vient en propre a la Seconde Personne, au plan des processions révélées. Nous
revenons a ce que nous disions plus haut: il y a un double emploi de la psycho-
logie humaine comme base de ’analogie, mais selon des principes différents:
une des lignes analogiques nous conduit & nier de Dieu tout verbe; I’autre nous
conduit au contraire a affirmer un Verbe en Dieu. Les niveaux sont différents



Besprechungen 523

et I'instauration d’une perspective trinitaire dépend tout entiére de la Révé-
lation, de la Procession et de ses termes subsistants» (p. 91).

Cela n’introduit-il pas une contradiction désastreuse entre la connais-
sance naturelle et la connaissance surnaturelle, celle-ci au nom de la Révéla-
tion affirmant ce que 'autre au nom de la raison rejette comme impossible ?
Ce serait fermer les voies a tout iniellectus fidei.

Il faut par contre souligner la vue si heureuse et si magistralement
exposée du role central de la notion d’image de Dieu dans l'anthropologie
chrétienne de la Somme théologique. La mise en valeur de la question 93 de la
T2 et le développement de toutes ces implications dans la II2 pars et dans la
III2 est un des apports les plus précieux de ce livre et il faut le dire, des plus
originaux.

On appréciera aussi la force avec laquelle est soulignée, contre tout
rationalisme théologique toute prétention a de fallacieux apriorismes si
fréquents aujourd’hui dans le domaine christologique, la place faite par saint
Thomas a la liberté de Dieu et a I'imprévisibilité de ses desseins dans 1’écono-
mie. De ce point de vue un des aspects les plus séduisants du livre de Dom
Lafont, en une époque ol on parle tant de la nécessité d’utiliser en théologie
des concepts bibliques, est d’avoir montré combien dans son organisation
interne la Somme théologique suit le mouvement de la Révélation et cherche
a comprendre ce que Dieu a fait et nous a dit, non a@ déduive arbitraive-
ment et présomptueusement ce qu’il a dii faive et dive. 1l faut remercier 1’ Auteur
d’avoir écrit cet ouvrage si bien fait pour attirer I'attention des théologiens
aujourd’hui sollicités par de toutes autres tendances sur la valeur permanente
et 'actualité de la Somme théologique. J.-H. Nicoras OP

Lang, Albert: Die Entfaltung des apologetischen Problems in der Scho-
lastik des Mittelalters. — Herder, Freiburg-Basel-Wien 1962. 216 S. (kart.
17 DM)

In seinem Vorwort sagt uns der Verfasser, dieses Buch sei hervorgegan-
gen aus einem urspriinglich fiir das Herdersche Handbuch der Dogmen-
geschichte bestimmten Uberblick iiber die Apologetik des Mittelalters».
Sowahl die systematischen Fragen der Fundamentaltheologie wie die histori-
schen Aspekte des heute so genannten Faches sind ihm aus einer ganzen
Lebensarbeit mit verschiedenen geschitzten Verdffentlichungen vertraut.
Unter dem «apologetischen Problem» (Einzahl!) versteht er offensichtlich,
obschon er es hier nicht ausdriicklich erklart, das Problem einer «rationellen
Grundlegung des (christlichen) Glaubens» (S. 11) iiberhaupt, d. h. der Not-
wendigkeit, Moglichkeit und des konkreten Weges eines sog. Glaubwiirdig-
keitsurteiles, das auch kritischen Anforderungen geniigen soll. Er zeigt, wie
solche Anforderungen schon dem Geist der Frithscholastik entsprechen, die
sich der Spannung zwischen «auctoritas» und «ratio» schiarfer bewuf3t wird
und nach einem richtigen, dem Wesen der Theologie gemidflen Ausgleich
zwischen diesen beiden Momenten und Grundlagen ihrer Methode sucht.
L. folgt der Spur der Auseinandersetzungen zwischen Anwélten und Feinden



524 Besprechungen

der Dialektik im theologischen Betrieb, dem allméhlichen Ubergang der
fithrenden Rolle von den Klosterschulen auf Dom- und Stadtschulen und
der damit verbundenen neuen Orientierung im Verstidndnis des Wesens und
der Ideale einer Glaubenswissenschaft. Jedes der Kapitel des Buches bietet
im ¢Ladngsschnitt» die Geschichte eines einzelnen Problems im Verlauf der
ganzen mittelalterlichen Scholastik. So fiir die Frage der Moglichkeiten und
Aufgaben des «intellectus fidei», die Art der Debatte mit Judentum und
Islam, den Ubergang von Apologie zu Apologetik, den Begriff «fides impli-
cita», das Aufkommen der Reflexion auf sog. «antecedentia» oder «pracam-
bula fidei», die Wertung von Wundern und Weissagungen wie die Ergdnzung
durch sog. innere Kriterien der Glaubwiirdigkeit, die Abgrenzung von Glaub-
wiirdigkeitsgriinden und eigentlichem Glaubensmotiv, die verschiedenen
an dem Glaubensentscheid beteiligten personlichen Faktoren, den Ausgleich
dabei zwischen charismatischer, intellektualistischer und voluntaristischer
Erklarung der Glaubenszustimmung in einer «via media», die ersten Versuche
einer Synthese der apologetischen Probleme vom 13. bis ins 15. Jh. «Das
Ergebnis der Untersuchung, das in seiner Eindeutigkeit den Verfasser selbst
iiberrascht hat, diirfte sein, daf3 die Scholastik nicht bloB3 die Grundhaltung
der sogenannten traditionellen Apologetik, sondern auch schon die Grund-
ziige und Wesensmerkmale ihrer Methode und ihres Aufbaus vorweggenom-
men hat» (Vorwort). Bei den einzelnen Themen erbringt das Buch immer
wieder aus priagnanten Texten dieses oder jenes mittelalterlichen Theologen
Belege dafiir. Der Leser kann konstatieren, daB selbst vermeintlich sehr
moderne Aspekte apologetischer Fragestellung bereits damals zur Geltung
kamen. Nur ein Beispiel: daB zur Beurteilung des Wundercharakters eines
Ereignisses auch die konkrete Situation, die ndheren Begleitumstdnde, der
«religiose Kontext» ins Gewicht fallen, ob etwa Gottes gedacht, seine Hilfe
in Betracht gezogen, gebetet wird, heben heutige Autoren so hervor als wére
es neueste Ergdnzung. Die Darstellung bei L. bringt zum BewuBtsein, daf
die Scholastik darin durchaus nicht farbenblind war (vgl. S. 138-153). — Bei-
gegeben sind ein Autoren- und ein Sachverzeichnis.

S. 11 Anm. lies: Aigrain; S. 21 Anm. 14, Z. 2: du grand probleme; S. 31
Anm. 6 und S.37 Anm. 31: A. Forest...in: A. Fliche-V. Martin...; S. 31
Anm. 8: Proslogion-Beweis; ebd.: Paré; S. 34 Anm. 20: Irradiation; S. 45
Anm. 52: a titre...; S. 47 Z. 2 v. u.: der Heilsordnung; S. 59 Z. 6 v. u.:
der Theologie; ebd. Anm. 106 (und S. 212): Gagnebet; S.65 Anm. 4 Z.2
v. u.: Agobards; S.83 Z.4 v.u.: fidem ipsam; S. 87 Z.6: des gottlichen
Zeugnisses; S. 99 Anm. 23: données; S. 115 Anm. 21: III q. 43-44; S. 176
unten: Wilhelm von St. Thierry; ebenso S. 186 Text und Anm. 37; S. 177
Z. 14: Speculum universale; S.184 Anm. 33: T. Barth...: Franz. Stud. 40
(1958) 382-404; 42 (1960) 51-65; S. 186 Anm. 38 wohl: apostatare... inusita-
tum...; S. 214: Tremblay. C. Zimara SMB



Besprechungen 525

Lonergan, Bernardus, SJ.: Divinarum Personarum conceptionem analo-
gicam evolvit. (ad usum auditorum) — Univers. Gregoriana, Romae 1957.
302 p. (1600 L)

Ce livre «ad usum auditorum» est apparemment le condensé d’un cours
de théologie. Il expose franchement la théorie dite «psychologique», dans un
souci manifeste de fidélité a saint Thomas d’Aquin, mais aussi d’enrichir cette
doctrine de I'apport des recherches modernes sur la personnalité. On ne voit
pas bien d’ailleurs quel bénéfice la théologie trinitaire retire en fait de 'intro-
duction dans la définition de la personne de la conscience de soi: il est bien
clair en effet que s’il y a trois Personnes en Dieu ils seront trois qui auront
cette parfaite conscience de soi qui caractérise la pensée divine, mais le pro-
bleme est de savoir comment on peut concevoir leur distinction, et il n’appa-
rait pas, au terme des explications de L., que la notion de conscience de soi
aide tant soit peu a le comprendre. Notons aussi que pour la seconde proces-
sion I'auteur se refuse a admettre la production d'un terme dans la volonté en
acte d’amour, s’appuyant pour cela sur certains textes de saint Thomas bien
connus, mais en négligeant d’autres d’une importance au moins aussi grande
(par exemple I?, 37, 1), et surtout n’expliquant pas comment le Saint-Esprit
procede «ex amore», car on ne peut certainement trouver aucune distinction
réelle en Dieu entre la volonté aimante et ’acte d’amour.

L’attention du théologien est attirée principalement par le chapitre
premier, dans lequel 'auteur, en professeur soucieux de former l'intelligence
théologique de ses étudiants, expose les principes de sa méthode et ses idées
sur la nature de la théologie. Il y a la un profond effort de réflexion du théolo-
gien sur sa propre démarche, mais aussi des vues bien contestables. Peut-on
en effet attribuer a la premiére opération de I’esprit I'«intelligence de la foi»,
que chercherait la théologie par la voie dite «synthétique»? L’intelligence,
comme toute faculté, ne peut avoir qu'une opération parfaite, a laquelle elle
est ordonnée et dans laquelle elle s’accomplit. Si nous devons distinguer dans
la vie de I'intelligence humaine une premieére opération, ce ne saurait étre que
comme essentiellement imparfaite, et ordonnée a la seconde, par laquelle
seule est atteint le Vrai, auquel tend 'intelligence. Et 'vintelligence de la foi»
est trop évidemment un accomplissement parfait de 'intelligence humaine,
dans le régime imparfait de la foi, pour qu’on puisse la cantonner dans cette
opération imparfaite et par nature provisoire. D’autre part on voit mal ce que
peut signifier cette distinction que fait 'auteur entre 1'intelligibile et le verum,
distinction dont il fait dépendre celle qu’il établit ensuite entre la démarche
analytique, qui tendrait a la certitude, par le raisonnement en quéte de la
cause, et la démarche synthétique, qui, les causes étant déja connues, cherche-
rait & comprendre. La connaissance des causes serait-elle ordonnée a autre
chose qu’a donner 'intelligibilité de I'effet?

Par cette distinction entre les deux démarches théologiques l'auteur
résout la prétendue opposition entre le concept grec et le concept latin de la
Trinité, en montrant qu’en réalité la démarche des grecs et celle des latins
finissent par rencontrer les mémes problémes, mais pas au méme point de la
recherche. La démarche synthétique, et la recherche par conséquent de
I'«intelligence de la foiy, est attribuée a saint Thomas, et c’est elle que 'auteur



526 Besprechungen

lui-méme entend suivre. Tout en maintenant les réserves faites plus haut sur
I'cintelligence de la foi», et en soulignant le caractere déductif de la démarche
de saint Thomas, et, il faut 1’ajouter, de 'auteur lui-méme, on ne saurait
qu’approuver ce refus d’opposer deux théologies, qui sont en réalité complé-
mentaires. J.-H. Nicoras OP

Maria et ecclesia. Acta Congressus Mariologici-Mariani in civitate
Lourdes anno 1958 celebrati, Vol. IX, XII, XIV. — Pontificia Academia
Mariana Internationalis, Romae 1961/62.

Die Veroffentlichungen der Pontif. Academia Mariana Internationalis
sind sehr zahlreich und umfangreich, was sie sicher ihrem Prdses P. Carolus
Balic verdankt, von dem Erzbischof Parente in einer Ansprache an die
Akademie sagte: «Qui in se refert dalmaticam tenacitatem S. Hieronymi»
(Acta Pontif. Ac. Marianae Internat. fasc. 1, pg. 29).

Der VII. Band (427 Seiten) ist dem Priestertum Mariens gewidmet. Fast
alle 15 Autoren, die iiber das Priestertum Marias schreiben, anerkennen die
Problematik des Themas und die Gefahr, dal der Titel «Virgo Sacerdos»
mifBverstanden werden kann. Darum kann man auch in diesem Band alle
Schattierungen und Nuancen des Ja und Nein antreffen: Maria ist nicht
Priesterin; sie besitzt nur das allgemeine, aber keinesfalls das hierarchisch-
sakramentale Priestertum. Marias Priestertum steht nach den einen unter,
nach den andern iiber dem hierarchischen Priestertum, von welchem es sich
wesentlich unterscheidet. Maria steht als Priesterin unmittelbar hinter
Christus iiber dem Priestertum der Engel und iiber dem allgemeinen und
hierarchischen Priestertum. Zu guter Letzt miissen alle Verfasser das Verbot
des S. Offiziums stehen lassen: der Titel «Virgo Sacerdos», die Darstellung
Mariens in priesterlichen Gewédndern und jede Verehrung Marias als Prie-
sterin soll unterbleiben.

Die Parallele Maria-Kirche ist duflerst fruchtbar. Einen besonderen
Aspekt hievon bietet Band IX unter dem Titel: Maria et propagatio ac
consolidatio Ecclesiae (283 Seiten). Man braucht nur anstelle des historischen
Christus den mystischen Christus zu setzen, und man erkennt, dal Maria
auch fiir die Kirche das ist, was sie fiir Christus einst war: Alma Socia. Sie
ist es «ab intra in quantum est prima cellula, omnium redemptorum primo-
genita, cum omnibus redemptis intima solidaritate connexa, una cum illis
communis redemptionis indigens, communisque passionis socia; ab extra in
quantum arcet a membris Ecclesiae omnia mala, quae corporis soliditatem
dissolvere vel profectum impedire conantur» (S.Vv). Dem ersten Gesichts-
punkt sind die Abhandlungen von Seite 1-152 gewidmet: Maria und die
Leiden der Kirche, Maria und Pfingsten, Maria und das wissenschaftliche
Leben der Kirche, Maria und die Hiresien. Der restliche Teil des Bandes
tut dar, wie Maria fiir die Kirche Alma socia ab extra war und ist als Schiitze-
rin gegen den Manichdismus, die verschiedenen Schismen, gegen den atheisti-
schen Existenzialismus und den dialektischen Materialismus.

Es ist verstandlich, daB auf dem KongreB in Lourdes die Erscheinungen
Mariens zur Sprache kommen muf3ten, und zwar in ihren Beziehungen zum



Besprechungen 527

kirchlichen Lehramt und zur offiziellen Offenbarung Gottes. Diesem Thema
ist der XII. Band gewidmet: Apparitiones Marianae earumque momentum
in Ecclesia (377 Seiten). Die Erscheinungen Mariens gelten als Privatoffen-
barung, die zwischen der biblischen Offenbarung und den Profantatsachen
steht. Sie werden zum «factum dogmaticum» und koénnen Objekt des
Magisterium infallibile Ecclesiae werden, weil ihr Inhalt oder ihre Botschaft
religiosen Charakter hat und insofern mit der revelatio publica konfrontiert
werden muf (S. 1-19). Lourdes fand z. B. eine positive, nicht blof negative
Approbation, und zwar nicht nur durch Bischéfe, sondern durch das Magis-
terium ordinarium der Pipste (S. 162-174), sodall Roy (S. 11-56) die Ansicht
vertritt, die Tatsache der Erscheinungen in Lourdes sei fide ecclesiastica zu
bejahen, wahrend Marienerscheinungen, die bis jetzt nur bischofliche Be-
stiatigungen fanden, fide humana akzeptiert werden miiten, wie z. B. Beau-
raing (S. 57-76; 281-296) Banneux (S. 233-280) und Guadalupe in Mexiko
(S. 113-161). Nachdem das Sonnenwunder von Fatima (S. 189-232) kritisch
beleuchtet wurde, folgt noch je eine Abhandlung iiber die Phinomenologie
der Erscheinungen (S. 307-335) und ihre psychologische Mdoglichkeit (S. 337-
361).

Band XIV (183 Seiten) ist dem Marienkult gewidmet. Die einleitende
Abhandlung von Philips (S. 1-23) ist grundlegend, und es wédre nur zu wiin-
schen, daB3 diese Grundsitze auch von allen Sektionen der Academia Mariana,
Internationalis beherzigt wiirden. Marienverehrung mull christozentrisch
bleiben, so daB der Kult der Hyperdulie letzten Endes ein relativer Kult ist,
insofern er stets auf Christus bezogen bleibt. Marienkult ist auch ekklesiologisch
zu sehen, weil er vom ganzen Corpus Christi mysticum ausgeht. Spezielle
Behandlung findet der Marienkult der rémischen und byzantinischen Liturgie
und die Marienfrémmigkeit des russischen Volkes. Auch die Auswirkungen
der Marienerscheinungen auf die Frommigkeit werden untersucht.

Acta Pontificiae Academiae Marianae Internationalis, vel ad Academiam
quoque pertinentia. Fasc. I. 110 Seiten. Pontif. Acad. Mar. Internat. Romae
1961.

Die «Acta» bringen «pretiosa documenta», die als Grundlage fiir eine
fruchtbare Arbeit anzusehen sind. An erster Stelle steht das Motu proprio
Johannes XXIII. vom 8. Dezember 1958, durch das die Academia zur
«Pontificia» Academia erhoben wurde. Dann folgen die Statuten, deren
Approbation und verschiedene Briefe, die Aufschluf3 geben iiber Ernennungen
und Bestdtigungen.

Wertvoll sind die Ansprachen des Kardinal-Protektors Oftavian: (S. 58-
65) und des Erzbischofs Parente (S. 28-57). Nur zwei Sitze seien zitiert:
¢«Inde igitur quod ad Redemptionem Maria cooperata est, appellationis
Corredemptricis exurgit rationabilitas, utique nullis obnoxiae aequivocationi-
bus: quamquam interdum «piis» quibusdam «auribus» ea displicet. Si iure
meritoque porro Maria Corredempiviz vocatur, aequo, sin potiori, iure
Mediatrix est appellanda» (S. 43). «Studium videlicet tribuendi Beatissimae
Virgini plus aequo et plus vero, contrarium studium excitare potest eorum
qui aut adimunt aut inclinantur ad adimendum vel minuendum id quod
magnum, singulare, mirabile inest Mariae» (S. 59).



528 Besprechungen

Sehr leicht kann es geschehen, daB Theologen der Diasporaldnder, die
inbezug auf den Marienkult und die Mariologie etwas Zuriickhaltung iiben,
des Minimalismus oder gar des theologischen Defaitismus beschuldigt
werden. Das kann daher kommen, da@3 sich die Mariologen der rein katho-
lischen Ldnder die konkrete psychologische Situation in Lindern mit ver-
schiedenen christlichen Konfessionen nicht vorstellen kénnen und praktisch
kaum erleben, dal3 das 6kumenische Gespriach nicht nur einen theologischen,
sondern auch einen psychologischen Aspekt hat, dem Rechnung zu tragen ein
Gebot der Diskretion und der Klugheit ist. Niemand will Wesentliches preis-
geben, ganz im Gegenteil : man bemiiht sich, Wesentliches vom Unwesentlichen
zu scheiden. Was aber ist wesentlich in der Mariologie und im Marienkult,
was ist iiberhaupt wesentlich in der Kirche und am Christentum? Das ist
die Frage, an der sich die Geister scheiden. TrOoMAS KREIDER OSB

De Mariologia et Oecumenismo: — Pontificia Academia Mariana Inter-
nationalis. — Romae 1962. 593 S.

Niemandem blieb verborgen, daBl im Zusammenhang mit dem zweiten
vatikanischen Konzil, dessen Hauptthema die Kirche ist, die Mariologie
etwas in den Hintergrund trat. Diese Feststellung mag der Grund sein, wes-
halb die Pontif. Acad. Mar. Internat. einen Spezialband von nahezu 600 Seiten
mit obigem Titel herausgab. Inzwischen hat man mit Genugtuung vernom-
men, dall das Konzilsschema iiber Maria auf ausdriicklichen Wunsch der
Konzilsviter dort belassen wurde, wo es hingehort, namlich innerhalb der
Ekklesiologie.

Der neue Band bespricht Themen, die zum grofen Teil aus fritheren
Veroffentlichungen der Akademie schon bekannt sind, wenn die Bearbeiter
auch andere sind: Maria in der Bibel, bei den Vitern und im Lehramt der
Kirche. Neu sind die Darlegungen iiber Maria bei den Reformatoren und bei
heute lebenden protestantischen Theologen. Die Abhandlung von Roschini :
Beatissima Virgo Maria et essentia Christianismi iuxta Sacr. Scripturam
(S. 133-143), scheint auf die oben aufgeworfene Frage: was ist wesentlich an
Christentum und Kirche, Antwort zu geben. Anhand von bekannten Bibel-
texten beweist der Verfasser, dafl Maria als Mutter Christi und als geistige
Mutter des «Christus totalis» wesenhaft zu Christus und zum Christentum
gehort. Kein Katholik, und wahrscheinlich nicht einmal ein Protestant, wird
der These widersprechen, daB3 es ohne die gottliche Mutterschaft Mariens
weder einen Christus noch ein Christentum gébe. Dariiber streitet ja auch
niemand, sondern darum, ob z. B. ein Corredemptrix-Dogma wie es Parente
versteht und wiinscht, ob die paraliturgischen Formen und alles, was man
da und dort zur Verherrlichung Mariens tun zu miissen glaubt, auch schon
zum Wesen des Christentums und der Kirche gehoren? Ich denke, daf
Roschini in Beantwortung auch dieser Frage seinen kritischen Geist be-
wahren und bewdhren wird.

Kein Katholik wird des weitern bezweifeln, daB3 wir den Schutz und die
Fiirbitte Mariens fiir die Wiedervereinigung der getrennten Christen mit
groBtem Vertrauen anrufen miissen und diirfen. Damit ist aber noch nicht



Besprechungen 529

gesagt, dal man im 6kumenischen Gesprich die Mariologie und die Marien-
verehrung zum allerersten und vordringlichsten Kriterium machen muf.
Das Thema des nichsten internationalen Mariologenkongresses wird
sein: Maria in der HI. Schrift. Der fiir 1962 geplante KongreB3 muBte wegen
des Konzils verschoben werden. Das kann von Nutzen sein. Denn die Weg-
weisungen von Johannes XXIII., dal den Glaubenswahrheiten im Hinblick
auf die Wiedervereinigung der getrennten Briider eine ékumenische Formu-
lierung gegeben werden soll, diirfte auch auf das Konzilsschema iiber Maria
Anwendung finden, wodurch dem geplanten Kongrel3 der gesunde Mittelweg
gewiesen wiirde. Th. KrReIDER OSB

D. Martin Luthers Werke: Kritische Gesamtausgabe. 55. Band (teilweise).
Erste Abteilung, erster Teil: Erste Lieferung 119 S. Zweite Abteilung, erster
Teil: Erste Lieferung 124 S. (Neuedition der 1. Psalmen-Vorlesung. Text der
Scholien zu Psalm 1-15 mit Apparat.) — Verlag Hermann Boéhlaus Nachfolger,
Weimar 1963 (br. 19.60 DM)

Die im Jahre 1883 begonnene kritische Gesamtausgabe der Werke Martin
Luthers, die sog. «Weimarer Ausgabe», bedarf keiner Empfehlung mehr.
Namhafte Gelehrte haben seitdem in unermiidlicher, aufopferungsvoller
Kleinarbeit Hervorragendes geleistet. Als 1885/86 Luthers 1. Psalmenvor-
lesung (1513/15) in der Weimarer Ausgabe (3. und 4. Band) herauskam, war
das fiir die damalige Zeit eine mehr als erstaunliche Leistung, zumal der
Editor G. Kalwerau die beiden Béande auf Grund der schwer zu entziffernden
Wolfenbiittler Glossenhandschrift, dazu noch ohne die anderen frithen Vor-
lesungen Luthers und ihre Theologie zu kennen, in verhdltnismafBig kurzer
Zeit vorgelegt hat. Nachdem dann die Manuskripte der anderen frithen
Vorlesungen aufgefunden waren, J. Ficker fiir sie bei der Herausgabe des
Romerbriefkollegs eine neue, vervollkommnete Editionstechnik entwickelt
hatte und die Bedeutung der ersten exegetischen Werke fiir die Analyse von
Luthers Theologie klar erkannt war, wollte man auch fiir die 1. Psalmen-
vorlesung eine bessere Ausgabe schaffen, die schon vor dem letzten Welt-
krieg in Angriff genommen werden sollte, dann aber wieder aufgeschoben
werden muBte. Auf Grund von Vorarbeiten K. A. MeiBingers, E. Vogelsangs
und H. Wendorf (der zum Gliick noch vor der Vernichtung durch Bomben
die Dresdener Scholienhandschrift beschrieben hatte), ist dann diese Neu-
ausgabe der 1. Psalmenvorlesung entstanden. Allein schon die Namen der
Mitarbeiter (G. Pfeiffer, H. Volz, A. Hamel, G. Ebeling, F. Hahn, L. Fendt,
J. Heckel, U. Pflugk) und des Hauptredaktors R. Schwarz garantieren
Qualitdt und exakte wissenschaftliche Arbeit, so daBl sich das Niveau der
neuen Edition der 1. Psalmenvorlesung mit den bisherigen Bdnden in jeder
Weise messen kann. Die Ausgabe dieser Luther-Schrift ist um so wichtiger,
als man seit Jahren gerade immer mehr auf die Anfinge der lutherischen
Theologie zuriickzugehen bemiiht ist, unter denen diese Psalmenvorlesung
chronologisch an erster Stelle steht. Darum wird diese Ausgabe evangelischen
und katholischen Theologen sowie allen Historikern sehr willkommen sein.

G. GieraTHS OP

35



530 Besprechungen

Mouroux, Jean: Le Mystére du temps, approche théologique. (Théologie,
Etudes. Publiées sous la direction de la Faculté de Théologie 5, de Lyon-
Fourviere, 50.) — Aubier, Editions Montaigne, Paris 1962. 292 p.

«(Ce travail) est animé d’une seule pensée qui s’est avérée de plus en plus
profonde et féconde au long de la recherche: la présence fondatrice et rédemp-
trice de I’éternité dans le temps; I'impossibilité pour I’homme qui respire déja
au dela du temps de s’enfermer dans le temps, comme de «sauter par dessus
le temps», — avant méme de deveniv des hommes ils veulent déja étve semblables
@ Dieu; la nécessité absolue pour ’homme de rencontrer dans le temps 1’éter-
nité en Jésus-Christ, Sauveur temporel et éternel» (p. 12).

Ainsi en réfléchissant apres tant d’autres sur le mystére du temps,
Monsieur Mouroux retrouve-t-il 'un apres I'autre et présente-t-il de fagon
trés suggestive tous les themes d’une théologie du salut. Cela nous vaut un
trés beau livre, a la fois tres classique par son contenu et trés original dans sa
démarche, ot les vérités essentielles concernant la destinée de ’homme sont
retrouvées au cours d'une réflexion trés pénétrante sur les conditions concré-
tes de 'existence humaine considérées a la lumiére de la foi et de I’expérience.

L’ouvrage comporte trois parties. La premiere, Dieu et le temps, montre
comment le temps nait de I'éternité et comment il est une donnée fondamen-
tale de la condition humaine. La deuxieme, le Christ et le temps est le cceur du
travail: elle veut montrer comment le Christ est I’événement historique
absolu, comment il fait entrer I’éternité dans le temps pour le salut de I’huma-
nité. La troisiéme enfin, I'Eglise et le temps, prolonge la seconde, I’Eglise
n’étant pas autre chose, selon le mot fameux de Bossuet, «que Jésus-Christ
répandu et communiquéy: il s’agit dans cette partie de la temporalité de
I’Eglise pérégrinale et de la temporalité personnelle du chrétien au sein de la
temporalité ecclésiale; avec aussi une étude pénétrante de la temporalité de
I’expérience mystique.

On ne saurait résumer un ouvrage, qui se présente plus comme une
recherche, une «approche» que comme un exposé didactique, — encore que la
pensée de 1I’Auteur soit trés ferme et visiblement tres réfléchie sur chacune
des questions théologiques qu'’il aborde au cours de sa réflexion. On notera en
particulier les vues tres riches sur la «conscience temporalisante» de ’homme,
qui lui permettent de retrouver, de fagon trés personnelle et trés concréte, le
probleme de I'orientation qu’il appartient & ’'homme de donner a sa destinée,
et de la possibilité qu’il détient de faire dévier cette destinée en ’enfermant
dans le temporel (ch. ITI). Il faut signaler aussi le précieux apport de I’Auteur
au probléme si difficile et si débattu de la conscience du Christ et de la rencon-
tre en elle de I'éternité et de la temporalité (ch. V). La troisieme partie enfin
contient de suggestives notations sur le déploiement dans le temps de I'unique
acte rédempteur griace aux sacrements et a la liturgie.

Le souci de I’Auteur est de mettre en valeur la signification des réalités
religieuses plus qu’a en rechercher 1’explication. La est la fécondité de sa
méthode, mais aussi sa limite. Car cette recherche de la signification suppose
des explications, mais latentes souvent, insuffisamment critiquées, et parfois
méme imparfaitement cohérentes. Comment peut-on dire par exemple que,
«la création temporelle est le premier acte de I'histoire du salut en Jésus-



Besprechungen 531

Christ» (p. 57), sans soulever le probléme que pose l'introduction du péché,
sans lequel il n'y aurait pas de salut et donc d’histoire du salut, dans I’ceuvre
créatrice? Il est impossible de traiter un si grave probleme par prétérition,
mais impossible aussi de ne pas le traiter quand on parle de la place du Christ
dans le plan divin. De méme on peut douter que la distinction du naturel et
du surnaturel soit suffisamment assurée dés lors qu’on reconnait I'implication
mutuelle des deux ordres, et qu'on observe qu’il n'y a qu’un ordre dans 'uni-
vers, ordre surnaturel de par I'intention divine qui la réalise (n. 70, p. 58). Il
est certain que, le surnaturel étant donné, la finalité naturelle est subordonnée
a la surnaturelle: il y a un seul ordre dans l'univers, qui est surnaturel. C’est
une mauvaise problématique que d’envisager concretement 1’hypothese de
la nature pure. Mais, pour que la distinction du naturel et du surnaturel, a
I'intérieur de cet ordre unique existant, ne soit pas vaine, il faut trouver la
distinction dans le rapport méme de I'une a 'autre des deux finalités: car elle
ne peut se trouver en Dieu méme directement, le principe de toute distinction
dans les choses divines se prenant nécessairement de la créature. Si donc le
naturel est ordonné au surnaturel, ce ne saurait étre de la méme maniére que
les fins naturelles successives sont ordonnées entre elles et toutes a la derniere:
il faut reconnaitre que c’est par exhaussement de leur nature que les étres au-
dela de leur finalité naturelle sont ordonnés a la fin surnaturelle, et non par
la simple actualisation de leurs virtualités natives. Bref on ne saurait se passer
de la notion de puissance obédientielle.

Ces quelques remarques ne veulent aucunement contester la validité
d’une méthode qui a I'avantage de rendre beaucoup plus vivantes et proches
de I'expérience les vérités théologiques, lesquelles ne sont pas faites pour la
seule intelligence, mais pour toute I’aAme, et dont la multiplicité ne doit jamais
nous faire oublier qu’elles sont par tout elles-mémes ordonnées a I'unique
Vérité qui doit nous étre livrée dans la vision. Elles tendent seulement a
montrer qu’elle ne saurait se substituer a la méthode spéculative, dont elle
dépend au contraire étroitement, car c’est en étant vraies que ces vérités sont
source de vie. De cela d’ailleurs l'auteur de ce beau livre nous donne la
démonstration en manifestant tout au long de sa réflexion un sens si averti de
la rectitude théologique. J.-H. Nicoras OP

Le Mysteére chrétien: (Collection). — Desclée, Tournai.

Congar, Y.: La Foi et la Théologie. (Théol. dogmatique 1) 1962. xvI-
281 p. — Genuyt, F. M.: Le Mystére de Dieu. (Théol. dogmatique 2) 1963.
xvi-149 p. — Guelluy, R.: La Création. (Théol. dogmatique4) 1963. xxi-
164 p. — Chopin, C.: Le Verbe incarné et rédempteur. (Théol. dogmatique 8)
1963. x1v-196 p. — Baumgartner, Ch.: La Grace du Christ. (Théol. dogmatique
10) 1963. x11-340 p. — Baciocchi de, J.: L’Eucharistie. (Théol. sacramentaire 3)
1964. xvIi-124 p.

Voici qu’a commencé de paraitre une nouvelle collection dont I’ensemble
représentera un cours complet de théologie sous le titre général: «Le Mystére
chrétien», chez Desclée et Cl¢ a Tournai. Neuf volumes en ont paru jusqu’a
présent, contenant respectivement la fhéologie fondamentale, les traités de



332 Besprechungen

Dieu, de la création, du Verbe incarné et védempteur, de la grice, du mariage,
de l'eucharistie et, en théologie morale, la vie familiale, la conscience morale
du chvétien. Chacun de ces ouvrages, tout en suivant un ordre personnel a
chaque auteur et qui cherche a faire entrer de fagon vivante dans la profon-
deur du sujet, s’astreint a préciser les divers points de doctrine en des theses,
énoncées en frangais et en latin, destinées a fixer I'attention et a aider la
mémoire. On obtient ainsi un ouvrage qui répond a la nécessité d’un manuel
d’enseignement sans laisser d’étre d’une lecture intéressante et instructive,
méme pour ceux qui ne sont pas ou ne sont plus étudiants.

Plus que d’autres le Pere Congar, qui s’est chargé de la théologie fonda-
mentale semble avoir eu du mal a enserrer sa pensée si souple et son immense
érudition dans ce cadre étroit. L’érudition se manifeste comme d’ordinaire
par une grande richesse de références et d’indications bibliographiques, qui
font de son livre un guide précieux pour une étude plus approfondie. Quant a
la pensée, la nécessité, ou était I’A. de I'enserrer dans des définitions et des
formules précises dévoile combien fortement elle est structurée. Le livre, qui
est une introduction générale aux études théologiques, se compose de trois
parties: La connaissance de foi, Introduction a la théologie, Bréve histoive de la
théologie. Rien ne saurait mieux marquer la connexion vitale de la théologie
a la foi, que cette distribution, ou il apparait que toutes les études théolo-
giques, si variées soient-elles, si étendues et en apparence dispersées, n’ont
d’autre sens que de faire pénétrer I’esprit humain dans la vérité révélée, recue
de Dieu, tenue par la foi.

La premiére partie contient un précis remarquable de netteté, de complé-
tude et de pénétration de la notion et du fait de la révélation, du rdle et de la
nature de la foi, des notions de dogme, de formules dogmatiques, d’évolution
du dogme. La deuxiéme partie, intitulée Introduction a la théologie, reprend,
en les allégeant et en les simplifiant, mais sans en laisser perdre la substance,
les exposés plus vastes et plus approfondis de l'article Théologie du D. T. C.
— La troisiéme partie enfin permettra a 1’étudiant de se rendre compte de la
continuité du labeur théologique a travers les ages, et aussi des formes qu’il
prend a notre époque. Dans sa concision et sa sécheresse ce résumé d’histoire
de la théologie suppose une information d’une étendue impressionnante et
parfaitement dominée.

Ce petit traité de théologie fondamentale est un tres précieux apport a
I'ceuvre de formation intellectuelle des futurs prétres. Il réalise du premier
coup a la perfection les intentions de la collection.

Au Pére Genuyt, professeur au Studium dominicain d’Evreux, a été
confié dans la méme collection le traité dit de Dieu un (saint Thomas disait:
«de Dieu en ce qui concerne 'unité de son essence»: Sum. theol. 1,27 prol.).
Nous avons 14 encore un excellent exposé, qui joint a beaucoup de clarté une
belle rigueur métaphysique et une vraie profondeur. J’ai écrit le mot «méta-
physique»: il faudrait presque le reprendre, et en tout cas il faut souligner
que ce traité, en intention expresse et en fait est théologique, la métaphy-
sique y jouant trés consciemment un réle d’instrument, d’ailleurs remarqua-
blement possédé et manié. Les quelques objections qu’on pourrait présenter
ici ou 14, en ce qui concerne en particulier la «connaissance implicite» de Dieu



Besprechungen 533

n’infirment pas ce jugement d’ensemble et la discussion de fond qu’elles
appelleraient dépasserait les limites de cette recension. La démarche ratio-
nelle est baignée dans la lumiere de I’Ecriture et pas un instant on ne doute
que le Dieu a I’affirmation et & la connaissance duquel on est conduit si ferme-
ment soit le Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob. Au dela méme des argu-
ments scripturaires et traditionnels une certaine vibration de la phrase fait
pressentir une expérience et en donne le gofit.

Ce livre est trés propre a fournir a 1’étudiant les bases ontologiques dont
la théologie ne peut pas se passer. Il peut apporter aussi une bienfaisante
lumiere et une assurance intellectuelle a beaucoup de chrétiens cultivés, en
des questions qui les préoccupent souvent.

Une remarque concernant le titre choisi: ne vaudrait-il pas mieux réser-
ver au secret de la vie trinitaire, que nous ne connaissons que par révélation,
le vocable de «mystére de Dieu»? Il est vrai, comme le souligne fortement I’A.
que I’Etre divin nous demeure mystérieux a I'instant méme oli nous sommes
conduits et contraints a l'affirmer, et c’est cela que le titre choisi met en
relief. Mais cela en Dieu a quoi la démarche rationnelle ne peut absolument
pas nous conduire comment le désigner si le mot «mystere» a déja été employé
pour ce qui est naturellement connaissable?

Le traité de la création, composé par M. Guelluy, professeur au Grand
Séminaire de Tournai, n’a pas attendu pour paraitre le traité de la Trinité,
qui le précéde normalement et qu’il suppose. Traditionnel & la fois et trés
ouvert aux problémes modernes de I’évolution et de 'homme, soucieux lui
aussi de proposer une théologie réellement inspirée par la Parole de Dieu et
par I'expérience de la pensée et de la vie chrétienne dans I’Eglise, et non une
métaphysique ou une psychologie, ce traité a son tour contribuera heureuse-
ment a la formation théologique des futurs prétres et aussi a 'information
des laics. Les problemes soulevés cependant sont si nombreux et si vastes, —
la matiere méme I'imposait — que la brieveté et la rapidité de I'exposé parais-
sent vraiment excessives: I'intervention du maitre pour expliquer ces résumés
se révelera sans doute indispensable.

En traitant de 'homme a la lumiére du Christ M. Guelluy a répondu a
une requéte tres habituelle des étudiants en théologie, et corrigé ce que 'ordre
etla méthode de la Somme théologique ont de plus déconcertant pour les esprits
modernes. On ne peut que 'en féliciter, la distribution faite par Le Mystére
chvétien des divers traités théologiques en livres différents, confiés a divers
auteurs, rendant presque insupportable cette maniere de parler de I'’homme
sans le référer expressément au Christ. Par contre pouvait-on parler des pro-
blémes se rapportant a la situation concréte de I’homme, le travail, la famille,
sans déborder a 'exceés le cadre de ce traité? et surtout sans priver les réfle-
xions, nécessairement tres rapides, que ces problémes provoquent de leurs
vraies perspectives?

Notons que de bonnes pages, précises et mesurées sont consacrées aussi
aux anges, et que leur place dans une vision chrétienne de l'univers est bien
marquée.

Avec Le Verbe incarné et védempteur de Monsieur Chopin, c’est le traité
de I'Incarnation que la collection nous offre. On ne saurait trop approuver le



534 Besprechungen

parti qui a été pris par les organisateurs et rigoureusement suivi par I’A. de
lier en un seul traité la théologie de I'Incarnation et celle de la Rédemption.
L’inconvénient pourtant est manifeste a la lecture de I’ouvrage: la matiére
était décidément trop vaste et on a été réduit a une présentation tellement
résumée que les problémes sont plutdt soulevés, parfois évoqués, que résolus,
méme par mode d’ébauche. N'aurait-on pas pu, sans renoncer a l'excellent
parti qui a été heureusement choisi, donner a I’A., pour son traité de
I'Incarnation rédemptrice, I’espace d’'un volume double?

Avec la sagesse qui caractérise I’ensemble de la collection, I’A. a voulu
s’en tenir en christologie aux theses classiques, traditionnelles, présentant
les questions disputées avec les arguments des uns et des autres, montrant
les grandes tendances théologiques selon lesquelles se divise la christologie,
ne cherchant pas a imposer une solution au lecteur, méme quand on voit de
quel c6té il penche lui-méme.

Ce serait pour le recenseur manquer lui-méme a cette sagesse que d’en-
trer en ces discussions. Remarquons seulement au sujet de la finalité de
I'Incarnation une certaine contradiction, que la nécessité de faire court a
sans doute empéché de lever: comment concilier ces deux assertions, propo-
sées I'une et I’autre comme certaines, que «le Fils de Dieu s’est incarné pour
le salut du genre humain», et que «le Christ Rédempteur est fin de tout
I'univers dans I'ordre d’intention comme dans 'ordre d’exécution»? Cette
seconde assertion étant expliquée ainsi: «Le Christ est fin de I'univers en ce
sens que toutes les autres ceuvres de Dieu sont voulues en vue de 1’Incarna-
tion» (p. 42), et de fagon plus précise: «le message exprimé dans les livres
saints nous invite a envisager la création dans sa relation avec I’ceuvre du
salut dont le Christ est le centre» (p. 43): le péché pourtant n’était pas néces-
saire, et peut-on concevoir la rédemption, sans cette intervention de la pure
volonté humaine dans I’ceuvre créatrice, qu’est le péché?

Ce n’est pas que I’A. esquive le redoutable probleme de ’expiation des
péchés humains, et d’abord du péché collectif de 'humanité, par la mort du
Christ. Il faut lui savoir gré au contraire d’avoir fortement marqué la valeur
satisfactoire et expiatoire de la mort du Christ, en méme temps d’ailleurs que
sa valeur latreutique, et que le role essentiel de la résurrection et de la glorifi-
cation de Jésus pour constituer, avec la Passion et la mort, I'unique mystere
sauveur (cependant nous ferions quelques réserves sur la maniere d’expliquer
ce role).

Si beaucoup de problémes se posent encore, qui ne cesseront pas de se
poser, au sujet du stupéfiant mysteére d’amour qu’est I’'Incarnation rédemp-
trice, il y a, révélées par la Parole de Dieu et enseignées par I'Eglise, des
données de base qui ne peuvent étre mises en discussion et a partir desquelles
seulement on peut valablement discuter. La valeur de cette initiation consiste
en ce qu’elle établit fermement ces données et qu’elle situe par rapport a elles
les discussions.

Le titre méme que le R. P. Baumgartner S. J. a donné au traité de la
grace qui lui était confié: La Grdce du Christ, indique les perspectives christo-
logiques et ecclésiales dans lesquelles il a voulu se placer. Par la il est obvié a
une des critiques les plus fréquentes et les plus graves faites aujourd’hui



Besprechungen h3b

contre 'ordre de la Somme théologique, a savoir que la grice est étudiée avant
qu’il ait été traité de I'Incarnation et, en apparence du moins, presque indé-
pendamment du Christ. Sur ce parti de saint Thomas, ses raisons, ses avan-
tages, ses inconvénients, le R. P. B. a d’ailleurs des notations justes et nuan-
cées (pp. 102-104). En tous cas il était certainement bon et nécessaire, eu
égard aux buts de la collection, le public auquel elle s’adresse, ses conditions
de réalisation, de ne pas, dans ce traité de la grace, suivre ce parti.

La place faite dans 'ouvrage a saint Thomas (un chapitre est consacré
a sa doctrine de la grace) et surtout a son inspiration est considérable. La
premiére partie est un trés remarquable résumé de 1'histoire de la doctrine de
la grice, impressionnant d’érudition parfaitement dominée, et de clarté. Si
I'interprétation de la doctrine de saint Thomas appelle ici ou la quelque
réserve, elle est pourtant dans ’ensemble présentée avec justesse et avec ses
nuances, avec ses indéterminations aussi, par rapport du moins aux problémes
qui se poseront apres lui.

La deuxieme partie aussi est remarquable. Selon 'esprit de la collection
la doctrine de la griace y est exposée en ses principales articulations, sans
vaines polémiques, sans excessives subtilités, mais non sans rigueur ni pro-
fondeur. Peut-étre pourrait-on remarquer que la notion de «cause quasi-
formelle», union de Dieu comme forme, mais sans aucune information
(pp. 170-172) qui est la solution que retient I’A. pour le difficile probleme de
la grace incréée en ses diverses implications, reste verbale: du moins au degré
d’explication qu’elle regoit ici. Il nous semble toujours que c’est par la voie
de I'information de la faculté par I'objet, et non d’une union ontologique
particuliere, aussitot niée des lors que trés sagement 1'idée d’information est
repoussée, qu’on peut sortir de cette difficulté, et cela sans aucunement sacri-
fier le réalisme de la tradition grecque. Mais ce n’est pas le lieu d’en discuter.

Ce traité de la grace apportera aux étudiants et aux lecteurs désireux de
connaitre la doctrine catholique un immense profit. Disons en terminant
combien il est heureux qu’on puisse écrire aujourd’hui un livre a la fois si
serein et si rigoureux sur un sujet qui, a une époque pas si lointaine, suscitait
de si dpres et vaines polémiques!

Au R. P. J. de Baciocchi S. M., bien connu pour ses travaux antérieurs
sur le méme sujet, a été confié le traité de I’Eucharistie. Les buts et le style
de la collection I'ont naturellement amené a faire ressortir ce que sa pensée

“doit & la théologie traditionnelle plutét que ce qu’elle a montré de plus person-
nel et de parfois hardi dans ses études précédentes. Il est aisé cependant de
reconnaitre dans ce traité d’allure classique la méme ligne de recherche.

Selon la méthode adoptée par les autres auteurs, une premiére partie est
consacrée aux « Données positives et historiques». On y trouve un bon résumé
des sources et de I'histoire du dogme eucharistique. On y note cependant un
peu trop des préoccupations extra-historiques et extra-exégétiques qui inflé-
chissent curieusement l'interprétation de certains textes ou de certains ensem-
bles dans le sens des positions les plus personnelles de I’A. Ainsi p. 32, cette
conclusion, que ne laisse pas prévoir ’analyse du texte, de la présentation de
I’anaphore de Sérapion: « En somme pain et vin sont offerts & Dieu et consom-
més par les fideles en tant qu’ils sont «ressemblance» (en réalité «signes» au



536 Besprechungen

sens fort d’aprés le contexte) du corps et du sang du Christ». (Cette expres-
sion: «signe au sens fort», «au sens le plus fort du terme», se retrouve plusieurs
fois; mais n'y a-t-il pas la quelque verbalisme? La langue connait-elle un
sens fort du terme «signe» qui exprimerait que le signe devient réellement le
signifié? cf. p. 34.)

L’exposé doctrinal qui occupe la deuxieme partie de ’'ouvrage commence
par I'étude de I’Eucharistie comme sacrifice, I’'étude de la présence réelle
étant placée apres et en dépendance de celle-la. L’A. tient beaucoup a cette
disposition, ou éclate cette idée qui lui est chére que 1I’Eucharistie est d’abord
une action, le sacrement lui-méme n’existant qu’en fonction de cette action.
Cela est vrai sans doute, mais ne va pas sans quelque ambiguité que l’ordre
suivi accentue plutdt qu’il ne la leve. L’artifice est manifeste a cette articu-
lation ot I’A. essaie d’établir la présence réelle a partir de la nature sacrifi-
cielle de I'’Eucharistie, par un raisonnement dont le moins qu’on puisse dire
est qu’il faut admettre déja la présence réelle pour lui reconnaitre quelque
valeur (pp. 81-82). L’ambiguité consiste dans le raisonnement sous-jacent a
toute la recherche de I’A. dans le domaine de I'Eucharistie, a savoir que ce qui
nous est donné par le Christ comme son corps ne peut étre que son corps.
Raisonnement irréfutable en théologie catholique, c’est-a-dire pour qui croit
en Jésus-Christ, Homme-Dieu, Sauveur, Seigneur, mais qui n’aboutit pas a un
autre résultat que d’imposer le fait a expliquer: puisque Jésus nous donne ce
painen nous disant que c’est son corps, le pain est devenu son corps. Reste
au théologien a expliquer ce devenir et la présence ainsi établie. Or il semble
que pour le R. P. de B. ce raisonnement soit par lui-méme une explication:
Jésus nous donne ce pain comme étant son corps, il est le Seigneur tout
puissant, donc c’est son corps, il n'y a pas a chercher plus loin! Ce pourrait
étre la négation méme de l'affert d’intelligence de la foi qu’est la théologie,
mais cela aussi pourrait induire en erreur en laissant penser qu’il s’agit d’un
changement purement intentionnel, n’affectant pas la réalité ontologique du
pain. Bien entendu les affirmations répétées de I’A. excluent que cette erreur
lui soit imputée: mais on s’étonne alors qu’il ne s’apercoive pas que sur ce
point essentiel sa recherche théologique tourne court.

Nous n’avons rendu compte ici que des traités ressortissant de la théolo-
gie dogmatique. Ceux qui ont paru jusqu’ici, et dont plusieurs contiennent
les traités les plus importants, font bien augurer de I’ensemble de la collection,
et du manuel en latin qui ultérieurement la condensera a 'usage des sémi-
naires. On ne peut que se réjouir de 'inspiration thomiste qui a été suivie,
tant pour l'organisation générale de la collection que pour la rédaction de
chaque traité, sans préjudice des orientations propres a chaque auteur et des
nécessaires ouvertures aux problématiques modernes. Tous ceux qui veulent
s’'initier sérieusement a la théologie trouveront dans cette collection un
excellent instrument de travail. J.-H. Nicoras OP



Besprechungen 337

Nicolas, Marie Joseph, OP: L’Eucharistie. (Encycl. Je sais-je crois). —
Artheme Fayard, Paris 1959. 119 p.

Le fascicule présent est sans doute un des meilleurs de cette collection.
L’auteur a le don de prendre position d’une fagon trés nette dans certaines
questions discutées sans entrer dans la discussion. Malgré la briéveté du fasci-
cule il réussit a nous livrer une étude fort approfondie sur ce mystére central
de la vie chrétienne.

La premiére partie nous présente en deux chapitres la foi de I’Eglise en
I’Eucharistie. L’auteur insiste avec justesse sur le fait qu’il faut considérer
les récits de I’Ecriture comme faisant partie d’une tradition vivante et litur-
gique de I’Eglise, sans qu’il faille pour cela nier leur caractere historique. On
se réjouit de trouver en ces quelques pages un précis exemplaire de théologie
biblique, qui non seulement se référe aux textes qu’établit 'exégese, mais
porte aussi le jugement du théologien sur les mémes textes. Le chapitre
deuxiéme a pour titre: La doctrine de I'Eglise. Les témoins principaux de
I’Eglise ancienne sont cités brievement. Certains, peut-étre, trouveront trop
sommaire ce rappel de la doctrine des Peres. Mais, d'une part, un volume
spécial de la collection est consacré a I'histoire de la Messe (fasc. 109); d’autre
part s’il est vrai qu’on pourrait poursuivre les citations, tous ceux qui ont lu
de pareils ouvrages concéderont que la multiplication de citations n’apporte
pas toujours un enrichissement qualitatif de la matiére. L’auteur montre
ensuite 'acheminement de la foi vers des formules dogmatiques plus précises,
qui aboutit aux définitions du Concile de Trente. Ce que I’auteur dit sur I'utili-
sation des concepts philosophiques et des systemes métaphysiques dans la
définition de la foi est judicieux et modéré (p. 29).

La deuxiéme partie, qui concerne la Théologie de I’Eucharistie, est la
plus importante et aussi la plus étendue. Le premier chapitre donne la clef de
la doctrine eucharistique en situant dans ’Economie du salut ’ordre sacra-
mentel en montrant comment la notion du sacrement se réalise dans I’Eucha-
ristie. Le second chapitre étudie 1’Eucharistie comme présence, montre la
connexion avec la transsubstantiation, impliquée comme changement ontolo-
gique dans les paroles de la consécration, explique le mode propre d’existence
du Christ dans I’Eucharistie. Le chapitre III montre que I’Eucharistie, tout
en étant un sacrement, a dans le méme ordre sacramentel le caractére d’un
rite sacrificiel. A partir de la notion générale de sacrifice, on montre comment
elle se réalise dans le Sacrifice de la Croix et dans le sacrifice eucharistique.
I.’auteur insiste surtout sur la relation intime de ces deux sacrifices, voire sur
leur identité. Une section spéciale explique aussi ce que le Sacrifice de la messe
ajoute au Sacrifice de la Croix. Le chapitre IV enumere les divers effets de
I’Eucharistie. Ceux-ci sont groupés sous trois chefs: le développement de la
vie de grace, I'union au Christ, 1’édification du Corps Mystique. Nous regret-
tons que l'effet de I’Eucharistie sur le corps, sa relation avec la résurrection
ne soit pas mentionné plus explicitement. Le méme chapitre expose aussi les
dispositions requises pour la réception de I'Eucharistie. La derniere section
de ce chapitre montre que la distinction entre Eucharistie-sacrement et
Eucharistie-sacrifice, tout en étant légitime et méme nécessaire, ne doit pas
faire oublier que ces deux notions ne sont que deux aspects du méme mystere



538 Besprechungen

et que la communion est essentiellement un achevement du sacrifice du
Christ, achévement d’ordre sacramentel, puisque la consommation définitive
ne se fera que dans I’Eternité.

La troisiéme partie contient des réflexions sur la pratique eucharistique
de I’Eglise. Le culte de la présence eucharistique, la participation des fideles
a la messe, la communion fréquente font I’objet de trois chapitres. C'est 1a,
dans I'appréciation des courants de pensées d’aujourd’hui, que se manifeste
le mieux le jugement théologique tres sfir et trés souple de 'auteur. Tout en
reconnaissant la 1égitimité et le bien fondé de certaines tendances eucharis-
tiques de nos jours, 'auteur montre aussi leurs limites et les dangers qui
résultent d’une conception trop unilatérale. Une conclusion sur I’Eucharistie
dans I’économie chrétienne clét ce bel exposé théologique.

Nous ne pouvons que féliciter I’auteur de ce résumé clair et suggestif de
la doctrine classique de S. Thomas. En lisant ces pages on découvre a I’ceuvre
un vrai théologien, un théologien tout au service de la «fides quaerens intel-
lectum». Le savoir théologique a la fagon de S. Thomas ne consiste pas dans
la recherche érudite des textes soit patristiques soit conciliaires — tout cela
est utile et méme nécessaire — ni dans la reconstitution historique de 1’évolu-
tion de la pensée des théologiens — encore que ceci aide aussi puissamment le
théologien a ramasser et & déterminer le donné de la foi — mais dans le travail
de l’esprit au contact de la foi, dans 'effort de l'intelligence, qui cherche par
ses propres moyens a mieux comprendre et & contempler dans une synthese
unique et cohérente la vérité révélée par Dieu pour le salut des hommes.

Remarquable est ’exposé du sacrifice de la messe. L’auteur voit ’essence
de ce sacrifice sacramentel dans la double consécration, qui représente 1'effu-
sion de sang opérée sur la croix. Ainsi le sacrifice de la messe est essentielle-
ment relatif au sacrifice de la croix qu’il applique. Peut-&tre aurait-on aimé,
qu’on insiste davantage sur l'acte d’oblation du prétre, qui permet seul au
Christ, tout en étant dans son état glorifié, de poser une action proprement
sacrificielle. Peut-étre aussi a force d’accentuer l'identité des deux sacrifices,
a-t-on peine a voir en quoi ils se distinguent formellement. L’Eucharistie,
comme tous les mysteres de la foi, a ceci de déroutant pour notre esprit que,
dés qu’on met l'accent sur I'un de ses éléments, les autres paraissent un peu
rejetés dans I'ombre. Bien que le but de la collection présente ne soit pas la
recherche scientifique, mais plutédt la vulgarisation, on désirerait des citations
plus précises des textes allégués (p. 26, 27, 42, 89).

Nous croyons que ce fascicule, en raison de sa densité et de sa profondeur
théologique, ne sera pas utile uniquement aux laics désireux d’acquérir des
renseignements plus précis sur leur foi, mais aussi a des étudiants de théologie,
qui dans une matiere trop détaillée et méticuleusement documentée, risquent
de perdre quelquefois de vue ce qui est essentiel. TromAs MEHRLE OP

Plassmann, O.: Das Almosen bei Johannes Chrysostomus. — Aschendorff,
Miinster i. W. 1961. 100 S. (kart. 5.80 DM)

Die Pflicht zum Almosengeben spielt in den sehr stark auf das prak-
tische Leben ausgerichteten Predigten des Johannes Chrysostomus eine
Hauptrolle. Die vorliegende Arbeit darf aber noch nicht als umfassende



Besprechungen 539

systematische Studie zu diesem Problemkreis gewertet werden. Der Autor
erklart im Vorwort selber ausdriicklich, da3 er nur eine Materialsammlung
zum Thema beabsichtige, um spiteren griindlichen Arbeiten den Boden zu
ebnen. So fehlt es denn nicht an einer ausgesuchten Dezimaleinteilung zur
Einreihung eines Materials von iiber 1200 einschldagigen Stellen aus der Migne-
ausgabe. Chrysostomustexte, die erst in neuerer Zeit ediert wurden, sind
nicht beriicksichtigt. Der Autor unterli3t es auch, alle Parallelstellen anzu-
fithren (Chrysostomus wiederholt sich oft), sodaB spdtere Bearbeiter nicht
die Sicherheit haben, alle zu beriicksichtigenden Texte vorzufinden. — Gegen
SchluB3 der Arbeit merkt der Verfasser einige Stellen aus dem Neuen Testa-
ment an und ebenso einzelne Texte aus einer Reihe von Kirchenvitern, die
zum gleichen Thema gehéren. AbschlieBend nennt der Autor drei Leitideen,
durch die sich Chrysostomus von den populdrphilosophischen Anschauungen
iiber die Armut abhebt: 1. die Habsucht spielt eine zentrale Rolle in der Ethik;
2. die Tugend des Almosens bezieht sich auf die eigene Person; 3. als Emp-
finger des Almosens tritt Gott statt des Armen ein. G. HoLzHERR OSB

Platzeck, Erhard-Wolfram, OFM: Raimund Lull. Sein Leben - Seine
Werke. Die Grundlagen seines Denkens (Prinzipienlehre). Band I u. II. —
Verlag Schwann, Diisseldorf 1964.

Seit Keichers 1908 und 1909 erschienenen Arbeiten, die auch heute noch
sehr lesenswert sind, ist in deutscher Sprache kein gréBeres Werk iiber R. Lull
mehr erschienen. Inzwischen ist allerdings von Stegmiiller das Raimund-
Lullus-Institut der Theologischen Fakultit in Freiburgi: Br. ins Leben
gerufen worden mit dem Ziel einer neuen Gesamtedition der Werke Lulls.
AuBerdem sind in verschiedenen Zeitschriften Aufsitze iiber Lull erschienen,
vor allem von dem Verfasser des jetzt zur Besprechung vorliegenden Werkes.
So hat sich der Verfasser schon zum Voraus als der Mann legitimiert, der uns
ein neues, auf den iiberaus zahlreich vorhandenen Quellen fuBendes Gesamt-
bild von Lull und seinem Werk geben kann.

Der erste Band enthilt eine kurze kritische Einfithrung in Leben und
Werk dieses «Einsiedlers» auf philosophischem Gebiet. Wo immer Anla@
bestand, wurden die Daten des Lebens wie der einzelnen Werke neu gepriift
und soweit wie moglich zu gesicherten Ergebnissen gefiihrt. Je mehr P. vom
AuBeren zum Inneren Lulls vorzudringen sucht, um so mehr wird die Dar-
stellung zu einer echten ‘laudatio’. Lull ersteht vor dem Geiste des Lesers
immer mehr als ein von feuriger Gottesliebe begeisterter Mensch, als «ein
enzyklopddischer Kopf und stets auf letzte, zusammenschlieBende Einheiten
bedacht; bald bildhaft konkret, bald duBerst abstrakt; voll von Analogien
und Gleichnissen und dann wieder definitionsklar und scharf; ausgesproche-
ner Lehrer und missionarischer Pioniergeist zugleich; sprachlich gewandt,
ja gesprdchig in einer Unzahl von Biichern und doch wie verhalten und tief
in der religidsen Zwiesprache mit Gott; kdmpferisch, disputierfreudig aus
stdrkstem SelbstbewuBtsein und doch wieder demiitig im Raume der Kirche;
Wanderer weiter Wege und doch im Grund heimatgebunden; vieler Ent-
tduschungen reich und dennoch ungebrochen hoffensfroh bis zum letzten
Atemzuge» (1X).



540 Besprechungen

Das zweite Buch des ersten Bandes bringt die Einfiihrung in die Prin-
zipienlehre, welches die Grundlage seiner ganzen Philosophie ist. Obwohl
Autodidakt steht Lull selbstverstidndlich, um mit einem bekannten mittel-
alterlichen Bild zu sprechen, auf den Schultern seiner Vorgdnger. Der Ver-
fasser geht mit kritischem Sinn den verschiedenen Quellen nach. Von beson-
derer Bedeutung ist dabei die Beziehung Lulls zur arabischen Philosophie
und Theologie (man vgl. z. B. den Abschnitt, welcher der Beziehung Lulls zum
Sepher Jezirah gewidmet ist). Lull erlernte selber die arabische Sprache und
setzte seinen ganzen Einflufl ein, damit von den verschiedenen Orden Missio-
nare in der arabischen Sprache herangebildet werden. Er dringt so tief in
arabische Philosophie und Theologie ein, da er nicht blo8 6ffentliche Dispu-
tationen mit mohammedanischen Theologen und Philosophen wagen kann;
er nimmt mit seiner Lehre geistesgeschichtlich eine gewisse Mittelstellung ein
zwischen Orient und Okzident.

Behutsam, Schritt fiir Schritt, aber auch mit der wiinschenswerten
Deutlichkeit und Sicherheit fiithrt der Verfasser in die eigenartige Denkweise
Lulls ein: Kernsitze werden in deutscher Ubersetzung (fiir einzelne Worte
wird manchesmal das lateinische urspriingliche in Klammern beigesetzt)
geboten, daran anschlieBend die Erkldrung durch Lull selbst und dann eine
Interpretation durch den Verfasser. Der Ansatz ist gewil} ein theologischer;
aber Lull will zeigen, wie diese Prinzipien fiir die gesamte Wissenschaft
gelten. Mit der Erfindung der ‘ars magna’ weiten sich diese Prinzipien aus;
sie scheiden sich in absolute und relative. Durch die « Kombinatorik», welche
er erfunden, gelingt in vielfacher Weise, so meint er es wenigstens, dem Leser
das Durchschreiten einer Beweiskette zu erleichtern und das Gedidchtnis zu
entlasten. — Lull ist noch mehr ein Meister der Zeichen-Symbole: Kreis,
Dreieck, Viereck, Treppe, Leiter, Baum, Wiese usw. besonders Zahlen. Das
alles sollte dazu dienen, die Wissenschaft moglichst sicher aufzubauen (wer
erinnert sich dabei nicht an das «more geometrico» spaterer Zeit!) und sie
auch leicht zu erlernen und im Dienste der Mission gegeniiber den Moham-
medanern zu gebrauchen. Nie will Lull im rein Formalen steckenbleiben;
immer wieder weist er auf die analogia entis hin. Er ist Logiker, dies aber
durchaus im Sinne der damaligen Zeit; er ist aber ebenso Metaphysiker;
er gibt eine Grundlegung der Bedeutungs- und Wertlehre; seinem ganzen
Ansatz wie auch seinem Ziele nach ist er Theologe, ja Mystiker. Darauf ver-
weist P. immer wieder. — Der Verfasser beriicksichtigt nur die Quellen; von
welchem Einflu die Philosophie Lulls auf spitere Zeiten gewesen ist (vgl.
den sog. Lullismus), bezieht er in seine Darstellung nicht ein.

Der zweite Band bringt in seinem ersten Teil die verschiedenen Werke-
Kataloge mit jeweils geniigend kritischen Anmerkungen. Der zweite Teil
des zweiten Bandes enthilt die wissenschaftlichen Anmerkungen zum ersten
Band; sie sind erfreulicherweise sehr reichlich ausgefallen. Dem schlief3t sich
im dritten Teil eine Bibliographie an, die zwar keine Vollstandigkeit fiir sich
in Anspruch nimmt, aber doch 30 Seiten umfa3t! Im Anhang zu der zahlen-
maBigen Erfassung der Werke Lulls (es sind nach dem heutigen Stand uns
erhaltener Schriften 256!) folgt noch eine tabellarische Ubersicht iiber die
Hauptwerke Lulls und der angewandten Siglen. Den SchluBl krént ein aus-



Besprechungen 541

gezeichnetes Gesamtregister, das fiir den Gebrauch dieses grofen bedeut-
samen Werkes von unersetzlichem Werte ist.

Wer mochte angesichts dieser viele Jahre umfassenden Arbeit (welche
Miihe lag nicht allein schon in der nicht einfachen Lektiire dieser groBen
Zahl von Schriften!) in eine Kritik einzelner kleiner Punkte eintreten ? Gewil3
kann man iiber manche Ubersetzung oder manchen modernen Ausdruck
geteilter Meinung sein, vielleicht auch iiber manchen Quellenhinweis. Die
Deutung und Wertung des Lullschen Systems (der Verfasser verfehlt es nicht,
immer auch wieder kritische Bemerkungen anzufiigen) mag in manchen
Punkten nicht immer auf Zustimmung stoBen; das hidngt auch von dem
Standpunkt des einzelnen Lesers ab. Das eine aber darf gewiB als Endurteil
festgehalten werden: das grole Werk des Verfassers gibt eine wirklich sehr
gute Einfiihrung in das Schaffen Lulls mit wirklich neuen Akzenten und
Durchblicken, wie wir dies bisher noch in keiner Geschichte der mittelalter-
lichen Philosophie lesen konnen. Dafiir darf der Verfasser des Dankes der
wissenschaftlichen Welt gewil3 sein. HurFNAGEL

Seybold, Michael: Sozialtheologische Aspekte der Siinde bei Augustinus.
(Studien zur Geschichte der Moraltheologie, hrsg. v. M. Miiller, 11. Band.) —
Fr. Pustet, Regensburg 1963. 301 S. (kart. 28 DM)

Der Verfasser ist Schiiler von Prof. Tromp S] von der Gregoriana. Er
trug sich zuerst mit dem Gedanken, eine Dissertation iiber die sozialen Di-
mensionen der Siinde bei den neuern theologischen Schriftstellern zu schrei-
ben. Weil dieses Thema von anderer Seite gleichzeitig behandelt wurde, griff
der Verfasser auf dasselbe Problem bei Augustinus zuriick. Denn die heutige
theologische Riickbesinnung auf die traditionelle Ekklesiologie setzt gemein-
hin bei Augustinus an. — Der Verfasser arbeitet methodisch sauber und ana-
lysiert die Texte sehr sorgfiltig. Er zeigt zuerst, daBB Augustinus die Hyposta-
sierung des Bosen durch die Manichder entschieden ablehnt. Die individuelle
Freiheit ist fiir ihn eine Voraussetzung, ohne die wirkliche Schuld nicht mog-
lich ist. Der Kirchenlehrer von Hippo betrachtet die Siinde aber immer als
sozial bedeutsames Geschehen. Eine zwischenmenschliche Schuldverflech-
tung ist schon in dem unauslotbaren Geheimnis der Erbsiinde gegeben.
Augustinus nimmt dariiber hinaus an, da8 auch persénliche Siinden vererbt
werden und dies auf Grund seiner These von der siindenvermittelnden Funk-
tion der Konkupiszenz. Die Verstrickung in die Siinde iibersteigt nach Augu-
stinus sogar die Menschenwelt, weil der Siinder auch dem Satan verfallen
ist. Dieser bildet gleichsam die Spitze der Gemeinschaft der Siinder (corpus
diaboli), die als solche gemeinschaftlich im Gegensatz zur civitas Dei steht.
Siinden in der Kirche beeintrichtigen die Heilsfunktionen der Kirche, wenn
sie auch — dhnlich wie Héaresien — in der Zeit des Wachsens und Reifens der
Kirche nicht fehlen kénnen. — Der Verfasser behandelt das ganze Thema
immer in der weiteren Perspektive des Kirchenbegriffes und des Verstiand-
nisses der Heilsgeschichte im allgemeinen, wie sie uns bei Augustinus be-
gegnen. So bietet die Arbeit auch Anregungen und Ausblicke iiber den
Problemkreis der Siinde hinaus. G. HorzaErr OSB



542 Besprechungen

Sola Brunet, Gabriel: Tractatus Dogmaticus de Eucharistia. (Collectanea
San Paciano, serie theologica, 7.) Seminario Conciliar de Barcelona, Balmes/
Barcinone 1961. 121 p.

Ce petit traité dogmatique sur I’Eucharistie a 'usage des séminaristes
a tous les avantages mais surtout les inconvénients des manuels scolastiques
usuels. Parmi les avantages il y a la clarté de 'exposé, la netteté des divisions
et de l'organisation, la maniere précise de définir et d’argumenter. Les incon-
vénients de la méthode sont bien connus: I'emploi continuel des mémes
formules, 1'usage excessif de la structure syllogistique et des distinctions
scolaires deviennent fatigant, engendrent une clarté plus apparente que
réelle et n’aboutissent souvent qu’a une connaissance superficielle. Nous ne
voulons pas rejeter en bloc les manuels scolastiques de théologie, ni contester
I'utilité d’un tel procédé pour les écoles —dans certains pays latins cette
méthode est encore tout a fait a la mode — a condition cependant que le
manuel fasse saisir aux étudiants la problématique théologique actuelle aussi
bien que I’ancienne. Or 1’auteur, nous semble-t-il, ne réussit pas a nous ouvrir
quelque horizon sur les problemes actuels. Il suffit de jeter un coup d’ceil sur
la bibliographie: parmi les 20 livres indiqués, on trouve beaucoup de manuels
et trés peu de monographies théologiques récentes. L’auteur se délecte avec
les grandeurs du passé — Franzelin, Tongiorgi, Palmieri, Lessius, Vasquez, de
Lugo — sans avoir toujours le soin d’indiquer le lieu exact des références. Par
contre, bien qu'’il suit en général la doctrine de S. Thomas, il cite rarement la
Somme ou les autres ouvrages du Docteur. On a souvent 'impression, qu’au
lieu d’étudier la chose en elle-méme, il prend position face aux diverses
opinions et sentences. La division du traité n’est pas heureuse non plus: De
reali praesentia, de sacrificio Eucharistiae, de sacramento Eucharistiae.
Ainsi l'aspect sacramentel, qui est pourtant déterminant dans le sacrifice
eucharistique ne trouve son explication qu’a la fin du traité. On rencontre
aussi beaucoup d’inexactitudes et de fautes d’impression. Ainsi Ghir au lieu
de Gihr (p. 41) et plusieures fois Tongiogi au lieu de Tongiorgi (p. 45, 46);
la méme chose est désignée de différentes manieres — ainsi S. Thomas et Stus
Thomas (p. 54, 56), S. Scriptura et s. Scriptura (p. 100, 107). L’auteur écrit
avec persévérance phisica au lieu de physica, Aegipto au lieu de Aegypto,
bien qu’il emploie le y dans d’autres mots, p. e. mysterium (p. 87).

Quant aux positions prises, elles restent toujours orthodoxes et méme
d’inspiration thomiste. En raison de ce fait ce travail est & recommander a
ceux qui se contentent d’une théologie de manuel, et a ceux-1a seulement.

TrOMAS MEHRLE OP

Stelzenberger, Johannes: Syneidesis, conscientia, Gewissen. Studie zum
Bedeutungswandel eines moraltheologischen Begriffs (Abhandlungen zur
Moraltheologie, hrsg. v. Joh. Stelzenberger V.) — Schéningh, Paderborn 1963.
203 S. (kart. 18 DM).

Der um die Geschichte der christlichen Moraltheologie verdiente Moral-
professor von Tiibingen, J. Stelzenberger, legt hier eine Arbeit vor, die zum
Ziele hat, die Geschichte eines grundlegenden Begriffes nachzuzeichnen, in-



Besprechungen 543

dem sie dem jeweiligen Inhalt der Bezeichnungen nachspiirt und den Wandel
der Bedeutungen aufzeigt. Die Studie beginnt mit einer Ubersicht iiber
Syneidesis und conscientia in der christlich-theologischen Literatur des 2.-7.
Jahrhunderts. Es wird in diesem ersten Teil dargestellt, wie die Patristik sich
an die Antike und die Bibel anschlie3t und so den beiden Worten einen rei-
chen und vielfarbigen Inhalt gibt. Diese Darlegungen werden besonders jenen
von Nutzen sein, die biblische und patristische Texte zu iibersetzen haben.
Leider sind darin die Paulus-Kommentare von Ambrosiaster und Pelagius
nicht beriicksichtigt. Der zweite Teil ist der Theologie des MA gewidmet.
Darin findet die scholastische Unterscheidung von conscientia und synteresis
eine besondere Beachtung. Ein eigener Paragraph behandelt die Formel
contra conscientiam agere, die seit Petrus Abaelardus viel diskutiert worden
ist. Der letzte Teil geht der Geschichte des Begriffes in der Neuzeit nach.
Die Vielschichtigkeit dieser Geschichte war nicht leicht in den Griff zu be-
kommen. So fiithlt man sich in der Aufzdhlung der vielen Namen etwas ver-
loren und gewinnt in der Vielfalt der zitierten Meinungen nur schwer eine
klare Vorstellung von der neuern und neuesten Entwicklung des Begriffes.
Dieser dritte Teil, der weitgehend den Charakter einer Bibliographie an-
nimmt, ist jedoch, — wie iibrigens die beiden ersten Teile auch, — dank dem
vollstindigen Personenregister trotzdem gut zuginglich. Auch er wird darum
jedem niitzlich sein, der sich dariiber Rechenschaft geben will, was christ-
liche und vom Christentum beeinflute Denker unter Gewissen verstanden.

B. Stuper OSB

Stratmann, Franziscus Maria, OP.: Gaben und Aufgaben. Uber die
religiése Bedeutung der Sieben Gaben des Heiligen Geistes. — Josef Knecht,
Frankfurt a. M. 1962. 272 S. (geb. 12.80 DM)

Das Vatikanische Konzil hat einen neuen Akzent auf die Bedeutung
der Charismen innerhalb der Kirche gelegt. Man darf darunter nicht blof
auBerordentliche Gaben fiir einige Auserwahlte verstehen. Die Gnadengaben
Gottes werden auf alle Glaubigen herabgerufen, damit jeder seiner Sendung
gerecht werde. Die Lehre von den «Sieben Gaben» bringt zum Ausdruck,
daB der Jiinger Christi sich nicht mit einem «anstdndigen», durchschnitt-
lichen Leben begniigen darf, sondern zu einem Hochziel berufen ist. Zugleich
wird deutlich, daB3 der Christ diesen Weg nicht aus eigener Kraft geht, son-
dern dem gnidigen Gott zuschreibt, was in seinem Leben Gutes zu finden
ist. — Der Verfasser iibersetzt die alte Lehre in die heutige Denkweise. Er
hiitet sich vor einer Verabsolutierung der Siebenzahl. Er verbindet zwar in
der hergebrachten Weise die «Sieben Gaben» mit den Seligpreisungen, ver-
meidet aber eine diirre Schulterminologie. Es kommen aktuelle Fragen zur
Sprache wie Kindlichkeit und Miindigkeit, Vitalitdt, Weltdistanz und Trans-
parenz der geschopflichen Welt, die Bedeutung des affektiven Lebens fiir die
Spiritualitit usw. Das Buch ist weder ein theoretischer Traktat noch eine
praktische Wegleitung, sondern eher eine Frucht der Meditation. Im Sinne
der Heiligen Schrift versteht es aber die Gnadengaben Gottes als Aufgaben
fiir den Menschen. Wer schlichte Weisheit, nicht iiberfeinerte Kiinstlichkeit
sucht, mag zu diesem Buche greifen. G. HorLzaErRr OSB



544 Besprechungen

Studia moralia I. (Academia Alfonsiana, Institutum theologiae moralis.) -
Verlag Ancora, Roma 1963. 450 S.

Das romische Institut fiir Moral- und Pastoraltheologie, das von Re-
demptoristen geleitet wird, legt hier den ersten Band einer Reihe vor, die
den Mitarbeitern des Instituts fiir Untersuchungen aus ihrem Fachgebiet
Raum bieten soll.

Diese erste Publikation ist der Grundlagenforschung gewidmet. B. Héring
arbeitet zundchst jene Leitideen heraus, die heute einer bibel- und zeitnahen
Moral und Pastoral zugrundeliegen sollten; seine Ansichten sind durch die
bekannten Hauptwerke Harings bereits weithin bekannt. F. X. Murphy be-
schiftigt sich mit der Moraltheologie der christlichen Friihzeit. Er unter-
streicht die wesentliche Kontinuitdt zwischen neutestamentlicher und alt-
christlicher Sittenlehre, zeigt aber auch, mit welchen neuen Fragenkomplexen
sich die ersten christlichen Autoren konfrontiert sahen. Besonders wird die
Bedeutung der Anthropologie des Irendus gewiirdigt, fiir den jeder Mensch
nach dem Bilde Christi geschaffen ist. L. Vereecke skizziert die historischen
und geographischen Konturen der Moraltheologie auf ihrem Wege zur Ver-
selbstdndigung als eigenes theologisches Fachgebiet. A. Horfelano pladiert
lebhaft fiir eine Theologie der Wirtschaft. Eine gewisse Eigengesetzlichkeit
der Wirtschaft sei anzuerkennen; soweit sie aber den ordo hominis ad Deum
tangiere, miisse sie auch als Thema der Theologie betrachtet werden. Inter-
essant ist der mutige Versuch von Th. Fornoville, die Ethik des Existentia-
lismus zu wiirdigen. Er zeigt, dal die existentielle Betrachtungsweise vom
individuellen sittlichen Wert zum Allgemeingiiltigen hin fortschreiten und
fiir das Transzendente offen bleiben kann. A. Humbert untersucht das johan-
neische Wort vom «Halten der Gebote»: der Apostel meint nicht ein Buch-
staben-, sondern ein Lebensgesetz, ndmlich letztlich den uns aus Gott durch
Christus zustromenden Dynamismus des Geistes oder der géttlichen Liebe.
J. Endres entwirft das Bild der christlichen Klugheit, wie es die Scholastik
erarbeitet hatte; er betont die Bedeutung dieses Traktates fiir die Beurtei-
lung des konkreten Gewissensurteils. O. Capone analysiert sehr eingehend
den allmédhlichen Wandel der Auffassungen des hl. Alfons iiber probabilitas
und conscientia im Zeitraum von 1748 bis 1763: trotz der kasuistischen
Methode und bei aller Vorsicht in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung
gelangt der Heilige iiber eine auf dem Mutterboden des Nominalismus und
des Legalismus gewachsene Prinzipienreiterei hinaus und wahrt sich den
Blick fiir die Werte der Person, ihrer Freiheit und ihres persénlichen Gott-
verhéltnisses. Sean O’Riordan bemiiht sich, die Stellung der Psychologie in
der katholischen Theologie zu umschreiben. Ihre Integration ist unerladB-
lich, aber eine vielschichtige Aufgabe. 4. Regan schlieBt mit einer Theologie
der Verkiindigung des Gotteswortes. — Man darf die Verdffentlichung dieser
durchwegs griindlichen Studien begriiBen. — Die Latinitit der Summarien

vor den verschiedensprachigen Artikeln konnte noch gepflegter sein.
G. HorLzHERR OSB



Besprechungen 545

Testimonia: Schriften der altchristlichen Zeit. In Verbindung mit
Theodor Klauser herausgegeben von Eduard Stommel und Alfred Stuiber. —
Patmos-Verlag, Diisseldorf.

1. Bd. Aurelius Augustinus: Enchiridion de fide spe et caritate. Hand-
biichlein iiber Glaube Hoffnung und Liebe. Text und Ubersetzung mit Ein-
leitung und Kommentar hrsg. von Joseph Barbel. 1960. 255 S. (19.80 DM)

2. Bd. Novatianus: De trinitate. Uber den dreifaltigen Gott. Text und
Ubersetzung mit Einleitung und Kommentar hrsg. von Hans Weyer. 1962.
219 S. (19.80 DM)

3. Bd. TPHTOPIOY TOY @EOAOT'OY: AOTOI ®EOAOT'IKOIL
Gregor von Nazianz: Die fiinf theologischen Reden. Text und Ubersetzung
mit Einleitung und Kommentar hrsg. von Joseph Barbel. 1963. 301 S. (36 DM)

Mit dieser Sammlung erscheint im Patmos-Verlag eine Reihe patristi-
scher Texte, die von allen Freunden der altchristlichen Schriftsteller mit
Interesse aufgenommen werden wird. Der Verlag empfiehlt die handlichen
und gut lesbaren Bdnde mit folgenden Worten: «... Diese Sammlung will
Texte der altchristlichen Zeit bis zum Ausgang der Antike dem heutigen
Verstdandnis erschlieBen, und zwar in einer eindringlicheren Art, als dies bis-
her in den meisten deutschen Kirchenviteriibersetzungen {iiblich war: Sie
bietet den Originaltext und gibt der Ubersetzung einen fortlaufenden Kom-
mentar bei. Urtext, Ubersetzung und Kommentar werden so angeordnet, da@3
alles Zusammengehorige gut iiberschaubar zusammensteht und ldstiges
Blédttern erspart wird. Die einzelnen Schriften werden in ihrem ungekiirzten
Text geboten; Auswahlausgaben sind nicht vorgesehen».

Damit ist das Wesentliche iiber die Serie ausgesagt. Zu ergédnzen ist
noch, daB3 jedem Band eine tiichtige Einleitung iiber Leben und Arbeiten
des Autors beigegeben ist und die verschiedenen Fragen iiber Entstehung,
Inhalt, Textiiberlieferung des betreffenden Werkes kurz und priagnant be-
sprochen werden. Die Hinweise auf das wichtigste neuere Schrifttum geben
Anleitung und Moglichkeit, sich noch eingehender mit der Arbeit zu befassen.
Der Urtext ist, wenn moglich, aus zuverldssigen, bestehenden Ausgaben
genommen, allfdllige Textverschiedenheiten sind in einem kleinen Apparat
an Ort und Stelle notiert. Je nach Notwendigkeit ergidnzen entsprechende
Exkurse im Anhang den laufenden Kommentar, um Sinn und Bedeutung
der schwierigen Stellen besonders in theologischer und literargeschichtlicher
Hinsicht darzulegen. Verschiedene Register iiber Personen, Sachen, Schrift-
stellen und wichtige Ausdriicke im Urtext vervollstindigen die Béndchen.

1. Die vortreffliche Reihe beginnt mit einem dogmatischen Alterswerk
des hl. Augustinus, mit der Erklarung des Glaubenssymbols, das den Titel:
Handbiichlein iiber Glaube, Hoffnung und Liebe, trigt, weil die letzten
Kapitel von diesen Tugenden handeln. Es wurde etwa um 421 verfal3t. Der
Herausgeber P. Dr. Joseph Barbel ist Dogmatiker und Dogmenhistoriker am
Studienkolleg der Redemptoristen fiir die Norddeutsche Provinz in Hennef/
Sieg. Unter den Einleitungsfragen darf die lingere Inhaltsangabe besonders
erwihnt werden, die einen raschen und doch eingehenden Uberblick iiber
das Werk ermoglicht. Der lateinische Text ist der Augustinusausgabe der

36



546 Besprechungen

Mauriner entnommen und die Ubersetzung eine eigene Arbeit des Heraus-
gebers. Bei aller Treue an den Urtext liest sie sich leicht und flieBend. Der
Kommentar ist gut verstdandlich, nicht iiberladen. Mit den ziemlich reichen
Exkursen im Anhang iiber echt augustinische Begriffe wie: das Bose, Erb-
siinde, Notwendigkeit der Gnade, Menschwerdung, Dreifaltigkeit, Erlésung,
Ehe, Vorherbestimmung u. a., ergeben sie einen trefflichen Einblick in das
theologische Denken des Bischofs von Hippo. Dabei versteht es der Heraus-
geber, den Unterschied zwischen dem Gemeingut der katholischen Lehre und
den eigenen Anschauungen Augustins deutlich hervorzuheben. Mit einem
vollstindigen Werkverzeichnis des Bischofs und einem Sachregister iiber den
Inhalt der Anmerkungen schlieBt der Band. Er diirfte sich besonders dazu
eignen, an einem einzelnen Werk darzulegen, wie sich Augustinus in die Tiefen
der christlichen Glaubenslehren eingearbeitet hat.

2. Novatianus schreibt als erster Theologe in Rom in lateinischer
Sprache. Noch bevor er wegen seines Rigorismus in der Frage der «Lapsi»
von der Kirche ausgeschlossen wurde, verfallte er gegen die verschiedenen
falschen Lehrmeinungen in der Frage: Einheit Gottes und Gottheit Christi,
das vorliegende Werk. Schon seit der Mitte des 2. Jahrhunderts waren ver-
schiedene Losungsversuche in Umlauf gesetzt worden, die der einzigartigen
Stellung des Erldsers nicht gerecht wurden. In apologetischem Ton und in
hdufiger Verwendung der hl. Schrift wendet sich deshalb Novatian gegen alle
diese Irrlehren, legt dar, daBB Gott der Vater, der Schopfer der Welt, der
einzige Gott ist, dal Christus der Sohn des Schépfers ist, wahrer Mensch
(gegen die Doketen) und wahrer Gott (gegen die Adoptianer), vom Vater
verschieden (gegen die Modalisten) und spricht am SchluB3 vom Heiligen
Geist und der Einheit Gottes. Freilich darf man nicht mit der Prazision der
Theologie nach den Auseinandersetzungen mit Arius an diese Darlegungen
herangehen. Sie sind ja mehr ein Versuch der Kldrung.

Im iibrigen zeigt dieser 2. Band, der die erste deutsche Ubersetzung
bietet, die Vorziige des ersten. Er fiihrt in klarer Weise in die verschiedenen
Fragen iiber Entstehung, Textiiberlieferung, Sprache und Stil ein. Die Er-
lauterungen im Kommentar verraten eine gute Kenntnis der Zeit und der
bisherigen Tradition und weisen oft auf die bevorstehenden Auseinander-
setzungen iiber das Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit hin. Register der
Schriftstellen, theologisch wichtiger lateinischer Woérter und der Namen und
Sachen beschlieBen den Band.

3. Der Herausgeber des 3. Bandes ist wieder Joseph Barbel. Er geht auch
in diesem in gleicher Art vor wie im ersten. Eine lingere Lebensbeschreibung
und ein Hinweis auf das literarische Werk Gregors von Nazianz (S. 5-24)
lassen uns das Leben dieses etwas unentschiedenen und musisch veranlagten
Mannes niher verstehen. Der Uberblick iiber die Ausgaben der Werke zeigt,
daB Gregor in der theologischen Tradition nicht geringe Bedeutung zukommt.
Seinen Ruhm als Theologe begriinden die 5 « Theologischen Reden», die der
Bischof in Konstantinopel hielt. In seiner Stellungnahme hauptsidchlich
gegen die Eunomianer und Mazedonianer legt er eingehend die Konsubstan-
zialitdt des Sohnes und des Heiligen Geistes mit Gott dem Vater dar.



Besprechungen 547

Der griechische Text ist wieder der der Mauriner in der Fassung bei
Migne. Wihrend es schon franzésische und englische Ubersetzungen gibt,
bietet hier Barbel die erste deutsche Version. Ein kleiner textkritischer
Apparat weist auf Varianten hin, und ein Kommentar, der groe Belesenheit
verrdt, gibt mit mehreren Exkursen im Anhang ein eindringliches Bild iiber
das Ringen des 4. Jahrhunderts, das Geheimnis der Trinitdt nach Moglich-
keit in klaren Begriffen auszudriicken. Entsprechende Register erhéhen die
Brauchbarkeit des ansprechenden Bandes. D. Lopre OSB

Vaticanum secundum. Band I: Die erste Konzilsperiode. In Zusammen-
arbeit mit Werner Becker und Josef Giilden herausgegeben von Otfried
Miiller. — St. Benno-Verlag GmbH, Leipzig 1963. 471 S.

Das II. Vatikanische Konzil hat am 21. November 1964 seine dritte
Sitzungsperiode beendet und soll mit der im September 1965 beginnenden
Session zum AbschluBl gebracht werden. Manche Dekrete sind inzwischen
fixiert worden, andere, z. T. «heiBe Eisen», sind fiir die letzte Sitzung zuriick-
gestellt. So sehr wohl auch das Erreichte im Vordergrund steht und das noch
zu Erreichende mit gro8em Interesse erwartet wird — ein Blick riickwirts
auf die Anfinge des Konzils und die erste Sitzungsperiode hat nicht nur
dokumentarischen Wert, sondern ebenso aktuelle Bedeutung; bildet doch
das ganze Konzil eine Einheit und sind doch die endgiiltigen Formulierungen
nur aus ihrer Genesis, aus den Entwiirfen und teilweise heftigen Diskussionen
zu verstehen. Hierin liegt wohl die erste Bedeutung dieses Bandes, daB die
Anfange der 21. allgemeinen Kirchenversammlung noch einmal klar gesehen
werden. Nicht weniger wichtig ist ein Zweites, das hier zum Ausdruck kommt,
ndmlich die groBen Schwierigkeiten zu bedenken, mit denen das Konzil
zundchst zu kdmpfen hatte.

Der vorliegende Sammelband, in dem bekannte Theologen als Mit-
arbeiter zeichnen, bringt zuerst Gedanken zur Theologie des Konzils (Kap. I),
schildert dann die Situation unmittelbar vor Er6finung des II. Vatikanums
(Kap. IT), umreilt den Verlauf der ersten Sitzungsperiode (Kap. ITI), be-
richtet iiber die behandelten Schemata (Kap. IV) und schlieBt mit einem
Riickblick und Ausblick (Kap. V). Es kénnte nach einer Wertung aussehen,
wollte man den einen oder anderen Verfasser mit seinem Beitrag besonders
hervorheben, aber man muf3 schon sagen, da@ alle Artikel — was bei einem
solchen Sammelband nicht immer und ohne weiteres der Fall ist — gut durch-
gearbeitet, klar disponiert, theologisch fest fundiert und sehr instruktiv
geschrieben sind. Ebenso wird deutlich herausgestellt, wie schwer der Anfang
war: man betrat Neuland, keiner der Viater hatte Konzilserfahrung; im
Rahmen der Vorbereitungen war es innerhalb der einzelnen Kommissionen
zu Uberschneidungen gekommen, so daBl man erst einmal durch die Fiille
des Materials, oft von mehreren Kommissionen behandelt, durchfinden
muBte; der Geschidftsgang war noch nicht erprobt; mancher Bischof, der
sich bisher mit den alltiglichen Aufgaben seines Hirtenamtes befafite und
sich in der Lehre auf den Katechismus und auf Textbiicher stiitzte, die noch
den Geist der Gegenreformation atmen, wurde gewahr, daBl sich die Kirche



548 Besprechungen

vor weit grollere Probleme gestellt sieht, fiir die Provinzialismus und gei-
stiger Isolatismus nicht ausreichen. Nachdem sich inzwischen die Konturen
des Konzils abgezeichnet haben, gewinnt gerade diese erste Session an
Interesse und Gewicht. Denn schon damals standen manche der Punkte zur
Debatte, die inzwischen gekldrt sind, andere stehen noch aus (z. B. das
Schema iiber die Offenbarung, anfangs « De fontibus revelationis» benannt,
bereits in der ersten Sitzungsperiode «Von der Offenbarung Gottes» bezeich-
net; man will also bewuf3t die Mehrzahl vermeiden). Die Konstitution iiber
die Liturgie wurde schon in der ersten Session mit iiberwéltigender Mehrheit
angenommen, trat am 14. Februar 1964 in Kraft, wurde ergdnzt durch die
«Instruktion zur ordnungsgemafBen Durchfiihrung der Konstitution iiber die
heilige Liturgie» (26. September 1964), die seit dem 7. Mirz 1965 Geltung hat.
Abgeschlossen und verabschiedet sind auch die Schemata iiber die sozialen
Kommunikationsmittel, iiber die Kirche, iiber die Ostkirchen, iiber den
Okumenismus. Vergleicht man die Ergebnisse mit den ersten Vorschldgen
und Verhandlungen — und dazu eignet sich der Band hervorragend —, dann
sieht man, daBl doch noch viele Diskussionen, Prizisierungen und Nuan-
cierungen notwendig waren. Man muB sich nur einmal die Miihe machen,
die fertigen Dekrete neben die erste Fassung zu legen. Es ist natiirlich jetzt
noch verfriitht, ein abschlieBendes Gesamturteil iiber das II. Vatikanum zu
geben. Aber zu diesem abschlieBenden Urteil gehort eine genaue Kenntnis
jeder einzelnen Session mit den jeweiligen Vorbereitungen. Fiir die erste
Session wird der in diesem stattlichen Band gegebene Uberblick unter der
zahlreichen schon erschienenen und gewill auch noch folgenden Konzils-
literatur zweifellos mit an fithrender Stelle stehen. G. GIErRATHS OP

de Vaux, Roland, OP: Les sacrifices de I’Ancien Testament. (Les cahiers
de la Revue Biblique, 1.) — Gabalda, Paris 1964. 111 p.

Le directeur de I’Ecole Biblique de Jérusalem ouvre, par ce cahier, une
nouvelle série dont il nous fait bien augurer. Il s’agit ici du texte francais de
quatre conférences données a 1'University College de Cardiff en 1961 pour les
Elizabeth James Lectures. Leur objet est d’étudier les origines, I'histoire et
la signification religieuse des différents types de sacrifices prescrits par les
lois de I’Ancien Testament ou pratiqués par les Israélites. Elles développent
et, dans certains cas, nuancent ou prolongent des conclusions qui avaient
été proposées dans les «Institutions de I’Ancien Testament», 1958-1960, mais
que le genre de I’ouvrage n’avait pas permis de justifier suffisamment. Notons
enfin que le texte anglais des mémes conférences parait en méme temps dans
la série de I’University of Wales Press.

La premiére est consacrée au sacrifice pascal. Tout en reconnaissant que
la Paque de Josias est la plus ancienne mention incontestable de ce sacrifice
dans les livres historiques, V. démontre par I’analyse du rituel et par les paral-
leles que fournissent les sacrifices arabes que la Paque est originellement un
sacrifice de pasteurs nomades ou semi-nomades, offert pour le bien du trou-
peau au printemps, lorsque les chévres et brebis mettent bas et qu'on va
partir pour les piturages d’été. Ce rite préexistant aurait servi ensuite a



Besprechungen 549

commémorer 'intervention libératrice de Yahvé faisant sortir son peuple
d’Egypte. Par contre, la féte agricole des Azymes n’aurait été observée
qu’apres l'entrée du peuple en Canaan. Comportant un pelerinage au sanc-
tuaire, elle aurait éclipsé la Paque, féte familiale, de I'époque des Juges a
celle de Josias. Ce serait la réforme de Josias, en ordonnant I'immolation au
Temple de la victime pascale, qui aurait scellé I'union des deux fétes de prin-
temps. Comme V. le signale en note, J. B. Segal a publié I'an dernier a
Londres, sous le titre «The Hebrew Passover from the Earliest Times to
A.D. 70» une étude qui contredit toutes ces conclusions. C’est dire que la
problématique est encore fluante en ce domaine.

La deuxieme conférence traite de 1'holocauste et du sacrifice de commu-
nion. Leur origine n’est a chercher ni en Mésopotamie ni en Arabie. Par contre
on les trouve attestés a Carthage, a Ras Shamra et en Gréce. Ces rites seraient
donc I’héritage d’une civilisation répandue dans le bassin de la Méditerranée
orientale avant l'installation des Hellenes et des Cananéens. En prenant
possession de la Terre Sainte, les Israélites les auraient empruntés aux Cana-
néens avec les offrandes végétales qui y étaient jointes. Cependant le sacrifice
de communion a perdu en Israél son caractére de repas partagé avec la divi-
nité et un rite d’effusion du sang sur 1'autel a été introduit. I.’holocauste,
exceptionnel dans les temps anciens, est devenu le sacrifice régulier du Temple
et la fréquence des sacrifices de communion a diminué. Cette évolution semble
due principalement a la centralisation du culte et & la fréquence accrue des
sacrifices publics, supplantant les sacrifices individuels ou familiaux.

La troisieme conférence prend position sur le probleme des sacrifices
humains en Israél. Les sacrifices a Moloch constituent la meilleure attesta-
tion de tels sacrifices, étant entendu qu’il s’agit d’une pratique illégitime qui
a sévi a Jérusalem de la fin du VIIIe au début du VIe siecle sous l'influence
des cultes cananéens. Ces sacrifices, identiques aux sacrifices molk de I’ Afrique
du Nord, sont en effet en Israél un emprunt tardif fait aux Phéniciens. A une
époque plus ancienne, I’holocauste de la fille de Jephté est un acte excep-
tionnel et ni le sacrifice d’Abraham ni la loi sur les premiers-nés ne peuvent
servir a prouver que le rachat des premiers-nés soit un adoucissement d’une
coutume ancienne qui aurait imposé de les sacrifier. Si le sacrifice humain n’a
pénétré que tardivement en Arabie, les cultes cananéens connaissaient vers
le début du premier millénaire des sacrifices humains pour assurer la fertilité.
En conclusion, le sacrifice humain ne semble pas caractériser les religions
dites « primitives». 1l est attesté le plus clairement dans des milieux relative-
ment évolués et prosperes au point de vue matériel mais moralement déca-
dents.

La quatriéme conférence aborde les questions que posent les sacrifices
pour le péché et de véparation. Bien que les textes législatifs traitant de ces
sacrifices expiatoires solent de rédaction tardive, il faut leur reconnaitre une
origine préexilique puisqu’ils sont mentionnés par la loi de sainteté qui repré-
sente les usages du temple de Jérusalem a la fin de la monarchie. D’ailleurs
Ezéchiel en parle sans les présenter comme des nouveautés. Il est impossible
de distinguer clairement ces deux types de sacrifices, car les derniers rédac-
teurs du Lévitique ne savaient déja plus au juste ce qui les spécifiait. Il



550 Besprechungen

semble difficile de voir en ces sacrifices des emprunts faits aux rituels des
peuples voisins. Mieux vaut admettre que ce sont des formes dérivées du
rituel israélite qui ont pris plus d’importance lorsque, sous I’effet des grandes
calamités nationales, s’est développé en Israél un sens plus affiné des exigen-
ces de Yahvé et de la gravité du péché.

Tout au long de cette étude, V. s’oppose fermement a 'idée d’un trans-
fert des péchés de I'offrant sur la victime sacrifiée. Il estime qu’'un transfert
de péché rendrait la victime impropre au sacrifice, comme c’est le cas pour le
bouc émissaire. Méme opposition a I'idée d’une substitution de la vie de la
victime a celle de 'offrant. Je crois en effet que la révélation a purifié le rite
sacrificiel des interprétations magico-superstitieuses au sein desquelles il a
pris consistance. Mais, si 'on admet que 1'unique sacrifice capable d’expier
est celui de la Croix, ne faut-il pas accorder a certaines «conceptions primi-
tives» sur le transfert de la faute et la substitution de la vie une valeur prophé-
tique? Il efit été certes superstitieux d’estimer que les catégories du transfert
et de la substitution pouvaient jouer a propos des bestiaux du Temple. Cepen-
dant les gestes sacrificiels orientaient la dévotion du peuple vers I'attente
d’une autre victime en laquelle pourraient s’accomplir les mystérieux arché-
types de l'expiation qu’on ne peut qualifier de superstitieux que lorsqu’ils
essaient de s’appliquer & une victime autre que 1’Agneau de Dieu.

D. BARTHELEMY OP

Vericel, Maurice: Cyrill von Jerusalem. Ubersetzung der griechischen
Vitertexte v. Hans Kluge — (Die Kirchenviter. Ihr Leben und Zeugnis 3.)
Ubertragung aus dem Franzods. v. Elisabeth Klein. — Schwaben-Verlag,
Stuttgart 1963. 119 S. (geb. 7.50 DM)

In der Reihe «Die Kirchenviter, ihr Leben und Zeugnis», die, wie ihre
franzosische Vorlage, die Welt der Kirchenviter weitern Kreisen erschlieBen
mochte, ist ein drittes Bandchen erschienen, das dem heiligen Cyrill, Bischof
von Jerusalem, gewidmet ist. Es ist wiederum zweigeteilt. In einer Einteilung
von etwa dreilig Seiten wird uns die Persoénlichkeit und die Umwelt des
Heiligen vorgestellt. Wir erhalten dabei ein gutes Bild seiner Zeit, auch wenn
zu sagen ist, daB die Einleitung vielleicht zu hoch in die Geschichte zuriick-
greift und Vergleiche mit andern Kirchen anstellt, die zum Teil zu weit
hergeholt sind. Auch wird man selbst von einer bewuf3t einfach gehaltenen
Einfiihrung erwarten diirfen, da3 sie bei umstrittenen Fragen etwas nuan-
ciert. Ich denke da in erster Linie an die Frage der Echtheit der sog. mysta-
gogischen Katechesen sowie die Datierung der Pilgerfahrt der Aetheria, die
ohne weiteres in die Zeit Cyrills verlegt wird (S. 35). Der zweite Teil bringt
eine gute Auswahl von Texten, die einige der wichtigsten christlichen Wahr-
heiten, das Credo und die Initiationssakramente betreffen. Die schwierigern
Stellen sind durch kurze Anmerkungen erldutert. Die deutsche Ubersetzung
ist genau und liest sich leicht. B. StunpeEr OSB



Besprechungen 551

Vicaire, M.-H., OP: Geschichte des heiligen Dominikus. Band II: In-
mitten der Kirche. Aus dem Franzosischen iibertragen von Joséphine
Enenkel — Herder, Freiburg-Basel-Wien 1963. 406 S., (geb. in Leinen 38 DM).

Dieser 1I. Band der heute fithrenden Dominikusbiographie, der erfreu-
licherweise schon bald nach der Ubersetzung des I. Bandes (vgl. diese Zeit-
schrift 9 (1962) 347 {.) vorgelegt wurde, schildert ausfiihrlich das Zustande-
kommen des Ordens, die Bestdatigung durch den Papst, seine Regel und seine
weltweite Tatigkeit. Dabei hat es der Verfasser meisterhaft verstanden,
diesen neuen Ordenstyp in das Gesamt der damaligen Zeit und des damaligen
Milieus hineinzustellen. Auf diese Weise wird der religiose, kulturelle und
gesellschaftliche Hintergrund sichtbar, auf dem der Orden entstand und von
dem her er seine iiberzeitliche Idee schépfte. Damit ist zugleich gesagt, da3
dieser 1I. Band nicht nur fiir den Dominikanerorden und die Ordensgeschichte
von Interesse ist, er gewinnt auch gréBte Bedeutung fiir die ganze Kirchen-
geschichte.

Es ist behauptet worden, da3 die Konstitutionen des Ordens, die Jordan
von Sachsen 1228 zusammengestellt hat, die Ansichten des heiligen Domini-
kus nicht genau widerspiegeln wiirden. Wer das Werk von Vicaire liest, ge-
winnt die sichere Uberzeugung, daB zwischen der Idee des Stifters und den
ersten Konstitutionen kein wesentlicher Unterschied besteht, ganz abge-
sehen davon, daBl in den wenigen Jahren zwischen dem Tod des heiligen
Dominikus (1221) und 1228 keine Anderung und Verschiebung der Grund-
konzeption moglich gewesen ist, ohne daf3 diese unwidersprochen geblieben
wire.

Was Wissenschaftlichkeit, exakte Quellenverarbeitung und Art der
Darstellung angeht, steht dieser II. Band dem I. in keiner Weise nach. Man
ist immer wieder von neuem erstaunt iiber die Griindlichkeit, mit der das Tat-
sachenmaterial aufgespiirt, verarbeitet und interpretiert wird. Auch in die-
sem Band wird das Gesamtbild durch vier Anhdnge und umfangreiche An-
merkungen vertieft. Die beiden Bande orientieren zuverldssig und gut iiber
Leben und Werk des heiligen Dominikus. G. GiEraTHS OP

Vitalini, Sandro: La Nozione d’Accoglienza nel Nuovo Testamento.
(Studia Friburgensia Nuova Serie, 35.) — Edizioni universitarie, Friburgo
Svizz. 1963. x-109 p. (12 Fr.)

Es ist nicht leicht, den Titel dieser Freiburgerstudie in einem einzigen
deutschen Wort vollwertig wiederzugeben. Es geht hier um eine Unter-
suchung der hauptsidchlich mit ,Jambanein’ und ,dechesthai’ im Zusammen-
hang stehenden Termini und inhaltlich d&hnlicher Aussagen. Vielleicht kénn-
ten wir das Thema umschreiben mit «Offensein, Aufnahmebereitschaft,
Empfanglichkeit» fiir das Heilswirken Gottes im NT. In dieser bibeltheolo-
gischen Arbeit, die im wesentlichen drei Kapitel einer umfangreicheren und
vermutlich etwas durchsichtiger konzipierten Dissertation (La Notion
d’Accueil dans le Nouveau Testament) enthidlt, wird genau und griindlich
zu Werk gegangen, was die duBerst zahlreichen biblischen Belegstellen aus
der ganzen Heiligen Schrift und die in den Anmerkungen aufscheinende,



552 Besprechungen

vielfdltig beniitzte Literatur beweisen. Nach einer kurzen Begriindung der
Themawahl und einiger methodischer Uberlegungen folgt ein erstes Kapitel
(S. 5-23), das sich mit dem Themenkreis «Annahme des Reiches Gottes»
befaBt. Wenn Papst Paul VI. zu Beginn seines Rundschreibens ‘Ecclesiam
suam’ «die Gelehrigkeit und Aufmerksamkeit gegeniiber dem Wort des gott-
lichen Meisters» betont, so gibt das zentrale, zweite Hauptkapitel iiber
L’Accoglienza alla Parola (S. 24-65) gleichsam eine tiefe Begriindung dieser
eminent wichtigen christlichen Grundhaltung. Von der Annahme oder Ab-
lehnung dieses Wortes, das im letzten eine Entscheidung fiir oder wider das
personifizierte gottliche Wort selber ist (cf. Jo 1, 1; Act 8, 5; Apc 19, 13 etc.),
hidngt es ab, ob der Mensch sich dem Licht oder der Finsternis erschlie3t
(L’ Accoglienza alla Luce: S. 66-84), denn «das Wort war das wahre Licht,
das jedem Menschen, da es in die Welt kommt, leuchtet. ... Doch allen (und
nur denen), die es aufgenommen, verlieh es, daf3 sie Kinder Gottes wurden »
(Jo1,9.12). Im SchluBkapitel (S. 85-109) versucht der Autor eine Synthese
des mit diesen Termini zusammenhidngenden reichhaltigen Gedankengutes
zu geben, wobel gerade auch die nur summarisch gestreiften Themen der
Aufnahmebereitschaft gegeniiber den Aposteln und den Glaubensbriidern
und des Offenseins gegeniiber Jesus selber und seinem Heiligen Geist (cf. S. 4)
hineinfiihren in eine (wohl wegen der Kiirzung leider etwas uniibersichtliche)
Fiille, die es neu bestdtigt, da3, wo immer man dem Wort Gottes genauer
nachgeht, es «voll Leben und Kraft und schirfer als ein zweischneidiges
Schwert ist» (Hb 4, 12) und das den Menschen immer wieder in den von Gott
in Liebe erdffneten Dialog hineinbeziehen will.

Einige kritische Bemerkungen: Nur ungern verzichtet man auf das Lite-
raturverzeichnis und vor allem auf den Index der wichtigeren exegetisierten
Stellen und der griechischen Termini. Ferner wiaren wohl folgende kleine
Schonheitsfehler auszumerzen: S. 5, 11 conferita — S. 27 n. 3 SKRINJAR -
S. 29, 17 accolta; S. 48, 13 theou 6; S. 54 n. 8 come precetto... tradizions;
S. 59, 18-20 fratelli... non é... i/ Figlio; S. 61 n. 1 infatti; S. 62 n. 4 Gv 1, 72;
S. 63, 6 hier fehlt wohl das Aleph zur Wurzel mn S. 92, 21, 22 7 figli. E come
I’ospitalita ... dei giude?; S. 97, 11 spegnere; S. 100 n. 1 infatti.

B. EcL1 OSB

Wiederkehr, Dietrich, OFM Cap.: Die Theologie der Berufung in den
Paulusbriefen. (Studia Friburgensia NF 36.) — Universitidtsverlag, Freiburg
Schw. 1963. xv1-292 S. (26 Fr.)

Wie der Titel dieser Ireiburger Studie anzeigt, untersucht darin der
Autor den bibeltheologisch gewichtigen, vor allem in den Paulusbriefen
bedeutsamen Begriff der Berufung, und dies mit klarer Methode, griindlicher
Schriftinterpretation und wohl durchdachter theologischer Auswertung. Die
Bibliographie, auch die neueste, ist reichlich und besonnen verarbeitet. Kurz
zum Inhalt der Studie: vier einleitende Kapitel weisen in knappen Linien
das ev. fiir Paulus in Frage kommende Quellgebiet seiner Berufungstermino-
logie auf, ndmlich die profan griechische Literatur, das AT, das Schrifttum
von Qumran und die Synoptiker samt Apg. Schon in diesen Vorbemerkungen



Besprechungen 553

(S. 1-31) fallt die sorgféltige, solide Analyse der Schrifttexte (z. B. Mt 22,2-10;
Lk 14, 15-24 S. 23-25) auf, die im folgenden 5. Hauptkapitel auf alle Paulus-
stellen angewandt wird. Neben der aufschluBreichen Statistik iiber den
Sprachgebrauch des paulinischen Berufungsbegriffes (S. 34) macht der Autor
den Leser mit den methodischen Grundséitzen fiir die vielen (es sind deren 28)
zu behandelnden Paulustexten vertraut (S. 35/36): streng objektiv, ohne
jegliche vorausgehende inhaltliche Einordnung werden alle Berufungstexte
rein chronologisch gemalB der Abfassungszeit der Briefe analysiert und zwar
folgendermafen: «Der zundchst iibersetzte und nétigenfalls textkritisch
bereinigte Text soll vom Zusammenhang her ausgelegt werden» (S. 35). Die
Einzelbegriffe werden nach der Art von Kittels Theologischem Worterbuch
mittels Riickgriff auf Profanliteratur, AT und NT geklart. Mit der jeweiligen
Zusammenfassung der Ergebnisse am Schlul} eines jeden analysierten Textes
wird bereits die Grundlage fiir den zweiten synthetischen Teil der Arbeit
geschaffen. In dieser griindlichen, ausfiihrlichen — gelegentlich etwas zu
langatmigen — Analyse aller paulinischen Berufungstexte (S. 36-240) ist wohl
das Hauptverdienst des Verfassers zu sehen. Ein inhaltliches Eingehen auf
die einzelnen Stellen ist im Rahmen einer Rezension unmdglich, sagt doch
der Autor selber (S. 241): «Eine Durchsicht der Stellen 148t erkennen, daf
dabei fast alle wichtigen Themen und Schliisselbegriffe der paulinischen
Theologie beriihrt werden» (cf. S. 289-292: griechisches Wortverzeichnis und
Sachregister). Dal3 die dargebotene Synthese sich mehr auf genetisch-heils-
geschichtlichem Weg ergibt, wird besonders den Bibeltheologen freuen, ohne
deswegen die scholastische Terminologie ganz zu vernachlidssigen (cf. S. 241
n. 2; S. 251 n. 2). Einige Untertitel dieses synthetischen Teiles (S. 241-275)
mogen als Hinweis auf den bibeltheologischen Reichtum des Berufungs-
begriffes geniigen: die Initiative Gottes (des Vaters Jesu Christi), die Stellung
Christi im Berufungsgeschehen, der Geist in der Berufung, Motive Gottes
bei und in der Berufung, Vorbereitung der Berufung von Gott her, Ausgangs-
punkt und Herkunft der Berufenen, konkrete Vermittlung und Verwirk-
lichung der Berufung, die Annahme der Berufung beim Menschen, Nah- und
Fernziel der Berufung mit dem Ausblick auf die eschatologische Vollendung
etc. Mit einer kurzen Antwort (S. 275-281) auf die Fragen nach der Herkunft
und Entwicklung der paulinischen Berufungstheologie zeichnet das SchluB3-
wort trefflich in seinen negativen und positiven Auswirkungen die Bedeutung
dieses Terminus und vor allem der dahinter stehenden Realitdt fiir ein ver-
tieftes Verstdndnis des personalen Heilshandelns Gottes mit jedem Christen,
das dann u. a. fiir die Wortverkiindigung des Evangeliums und fiir einen
volleren Kirchenbegriff nicht ohne Einflufl sein wird.

Hier sei — ohne im geringsten die dieser Studie gebiihrende Anerkennung
einzuschrinken — auf folgende Schonheitsfehler hingewiesen:

S.9 n. 3 Herntrich — S. 13 Z. 11 das Priestertum — S. 19, 9 vermutlich
7QOM 16,1 — S. 24 n. 3 BZ/NF 4 (1960) — S. 23, 12 Adiaphoron? — S. 51, 14
1 Thess 4, § — S. 52. Ob die Ubersetzung von 1 Thess 5, 24 «... euer Leib und
eure Seele...», in der also die Trichotomie ganz untergeht, durch die nota auf
S. 55 wohl geniigend gerechtfertigt ist? — S. 55,9 holo-kleron — S. 55, 10
Apg 3,76 — S.64 n.1 Als Adverb... bezieht es... — S. 65 zu 2 Thess 2, 13



554 Besprechungen

genauer: «fiir euch» danksagen — S. 66, 13 Die Verse 2,13-3,5 — S.71 n. 5
ThWB II. 705-723 (723-47?) — S.78,10 Gall,3? - S.82,5 Gall, 17.18
etwas freiziigige « Ubersetzung» — S. 95 n. 1 Ob diese DeiBmann-Zitation
wohl ad rem ist? Nach der Tiibinger Ausgabe 1923 kdme dafiir wohl eher
S.275 n.12 und 13 in Frage. — S. 98, 28 Gal 5, 22 - S. 109, 3 mqr’ qds —
S. 150, 21 nichf erfiillt — S. 155, 20 1 Kor 8, 9? vielleicht 8,3 — S. 163, 24
Rém 1, 5? wohl 5, 1 — S. 165, 20 Bund - S. 185, 4 ... Langmut, die er zur... —
S.231,71 Joh4,2.3-S.231,12 Mt. 10, 32-S.232n.1 In vv. 13 bis 13? —
S. 236 Ist es wirklich no6tig, auf einer halben Seite fiinfmal Phil 1, 20 und
viermal 1 Pt 4, 16 zu zitieren? — S. 289 brabeion S. 197.

B. EcL1 OSB



	Besprechungen

