
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 4

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Philosophie - Theologie

Ancel, Alfred: Wege zum Bruder. Zeugnis, Grundlage und Forderung
der Seelsorge von morgen. (Werdende Welt 3.) - Lahn-Verlag, Limburg 1964.
368 S.

Dieses Werk - wie sehr verdienen diese aus einer zehnjährigen, großen
Tat erwachsenen Studien diese Bezeichnung! - verrät eine außergewöhnliche
Liebe zur Arbeiterwelt und zum Arbeiterpriestertum und zugleich zur
kirchlichen Hierarchie und ihren diesbezüglichen Verfügungen. Mgr. Ancel wendet
sich an Priester und Laien, die durch den Abfall der Massen in Sorge versetzt
sind. In aller Bescheidenheit teilt er uns mit, was er in seiner Werkstatt und
im Umgang mit seinen Mitarbeitern beobachtet und daraus gewonnen hat.
Er bietet eine sorgfältige Analyse der Mentalität der Arbeiter und ihrer
Haltung dem Evangelium und der Kirche gegenüber.

Wir erleben schmerzlich den Abstand, der uns von denen trennt, die
täglich an uns vorbeigehen. Der Arbeiter empfindet sich als Opfer einer
sozialen Ungerechtigkeit, er fühlt sich mit allen, die seine Lage teilen,
solidarisch. Mehr als unter der materiellen leidet er unter der moralischen
Ungerechtigkeit, die in der menschlichen Geringschätzung und den unmenschlichen

Lebensbedingungen besteht.
In dem Maße als die Bestrebungen der Arbeiter von Irrtum und

Gewalttätigkeit frei werden, sind sie rechtmäßig. Der Autor hat den Eindruck, daß
weder die Regierungen noch die Arbeitgeber die Probleme der Arbeiterwelt
richtig erkennen und bewerten. Eine gewisse Art ihres Handelns vermochte,
stärker als der Marxismus es hätte tun können, die Mentalität «Klassenkampf»

hervorzurufen.
Es wäre, schreibt der Verfasser, sehr nützlich, wenn die Kirche

bestimmten Geistlichen gestatten würde, inniger am Arbeiterleben
teilzunehmen, indem sie in großen Werkstätten arbeiten. Wenn nämlich die
arbeitenden Priester deutlich ihre Einigkeit mit den andern Priestern und ihren
Bischöfen bekunden würden, so wäre gerade dadurch das Mysterium der
Kirche den Arbeitern gegenwärtig. Allerdings genügt das Gegenwärtigsein
der Kirche in der Arbeiterwelt noch nicht, um die Bekehrung sicherzustellen.
Jenes ist erst eine Vorbedingung für die Evangelisation. Auch die einfache
Gleichförmigkeit in der Art des Lebens genügt noch nicht, um ein Zeugnis
abzulegen. Erst wenn wir von den Gesinnungen Christi erfüllt sind, besteht
die Voraussetzung, daß der Herr selbst, durch unsere Vermittlung, sichtbar
wird und überzeugen kann.



508 Besprechungen

«Gott braucht weder unsere Reichtümer noch unsere menschlichen
Talente. Streng gesprochen, hat er niemand nötig, aber Er will sich der Hilfe
von Aposteln bedienen, die sich selbst ganz und gar entäußert haben, die
wirklich arm sind. Mit solchen kann Er sein Werk vollbringen. »

Wir können allerdings, in Übereinstimmung mit dem göttlichen Meister,
nicht immer mit den andern übereinstimmen. Die Gegenwart eines Apostels
ist nur soweit echt, als er es versteht, die soziologische Anpassung mit der
geistigen Nichtanpassung zu vereinen. Unsere Zeitgenossen wollen nur ein
sehr reines Christentum annehmen, das des Evangeliums. Je mehr wir
abgestorben sind, auch dem äußern Erfolg gegenüber, umso mehr haben wir
und spenden wir das Leben.

Möge dieses Werk uns helfen, die Arbeiterseele zu verstehen, ihre Leiden
und ihr Streben, damit das Geheimnis der Kirche und die Herrlichkeit
Christi auch an ihr offenbar werde. A. Eggenspieler

Bea, Augustin Kardinal: Die Einheit der Christen. Probleme und
Prinzipien, Hindernisse und Mittel, Verwirklichungen und Aussichten. - Verlag
Herder, Freiburg/Brsg.-Basel-Wien 1963. 21

Wenn heute auch in der katholischen Kirche die ökumenischen Tendenzen

so lebendig sind und wenn man im Konzilsdekret über den Ökumenismus
vom 21. November 1964 einen gewissen Markstein innerhalb der ökumenischen

Bestrebungen sieht und sehen darf, dann ist dafür sicher nicht an
letzter Stelle Kardinal Bea zu danken; sind doch in ihm Bereitschaft und
Verlangen der Kirche zum Gespräch mit den getrennten Brüdern gleichsam
personifiziert. Und es muß als eine glückliche Fügung bezeichnet werden,
daß gerade er zum Präsidenten des « Sekretariats für die Einheit der Christen »

berufen worden ist. In den letzten Jahren war Bea in unzähligen persönlichen
Begegnungen, in Pressekonferenzen und Fernsehinterviews an verschiedenen
Stellen und in verschiedenen Sprachen für die Una-Sancta tätig. Diese
Bemühungen des schon über achtzigjährigen Kardinals, dessen jugendlicher
Schwung nur bewundert werden kann, sind in diesem Buch, das der
Information und Klärung dient, zusammengestellt. Daß bei allen verheißungsvollen

Ansätzen Kardinal Bea real und nüchtern sieht, zeigt der Untertitel:
Es werden immer wieder die einzelnen Gesichtspunkte aufgewiesen, die das

große Anliegen der Einheit der Christen interpretieren, ohne aber die
Schwierigkeiten zu bagatellisieren. Der Band schließt mit einem Essay über die
Wege der Kirche durch die Welt in der Sicht des hl. Paulus. Dann stellt
Kardinal Bea die Fragen, die immer wieder aufgeworfen werden : Warum die

Tragödie und das Ärgernis der geteilten Christenheit? Warum Versagen und
Schwäche in der Kirche Christi? Warum der schroffe Gegensatz zwischen
Licht und Dunkel in ihr Und die Antwort lautet : Weil die Kirche ein lebendiger

Organismus ist, der allmählich erst und auf langen Wegen in seine
Vollkommenheit hineinwachsen muß. Und noch mehr, weil sie unter dem
Gesetz des Kreuzes steht. Daher ihr Leiden, aber auch der immer schon
aufbrechende Triumph. Zu neuen Hoffnungen dürfte der Besuch Beas beim
Ökumenischen Rat der Kirchen in Genf im Februar 1965 berechtigen. Bei
dieser Gelegenheit erklärte der Kardinal, daß der Hl. Stuhl den Vorschlag



Besprechungen 509

des Exekutivrates begrüße, ein gemischtes Komitee zu bilden, das in gemeinsamer

Arbeit die Möglichkeiten des Dialogs zwischen dem Ökumenischen
Rat und der katholischen Kirche erforschen will. - Am Schluß ist das
gesamte Schrifttum Beas und des vom ihm geleiteten Sekretariats aufgeführt,
das eine erstrangige Dokumentation darstellt. G. Gieraths OP

Bouttier, Michel: La condition chrétienne selon saint Paul. - Labor et
Fides, Genève 1964. 106 p.

En 1962, M. B. avait publié une lucide et pénétrante étude d'exégèse et
de théologie pauliniennes : En Christ. Il exploite aujourd'hui le résultat de
ses recherches au bénéfice du grand public, et le distribue en quatre chapitres :

1. l'Apôtre a défini le sens de l'existence dans Philip. III, 4-21: «Pour moi,
vivre, c'est Christ», être conformé à sa mort et à sa résurrection; 2. La
communion avec le Christ, source de notre vie : l'attente et la présence du Seigneur ;

l'imiter; 3. Co-vivants en Jésus-Christ, les baptisés participent de la vie du
Seigneur, dans la charité; d'où la condition paradoxale: mort et vie,
souffrance et consolation, puissance et faiblesse. 4. Nouvelle création et
nouveauté de vie : la réalité du corps du Christ et l'éthique qui en résulte.

Il est difficile d'exposer en si peu de pages une doctrine aussi dense et
d'une manière plus claire; d'autant plus que notre auteur se tient toujours
en contact direct avec les textes. Mais il a longuement et vigoureusement
assimilé leur contenu et, se situant au cœur du paulinisme, il lui est loisible
d'esquisser les grands axes de la vie in Christo. Peu importe ici que l'exégète
puisse interpréter différemment telle ou telle notion, comme celle de la
croissance de l'homme intérieur ou de la métamorphose (graduelle) de II Cor.

III, 18. L'ensemble constitue un beau livre, qui ne vieillira guère car il
apprend à tout croyant comment il participe à Celui qui est le même, hier,
aujourd'hui, éternellement. C. Spicq OP

Braun, F.-M.: Jean le Théologien. Les grandes Traditions d'Israël.
L'accord des Ecritures d'après le quatrième Evangile. (Etudes Bibliques.) -
J. Gabalda, Paris 1964. xxii-345 p.

Jadis, on envisageait le quatrième Evangile comme un effort de
conciliation entre la foi de l'Eglise primitive et le problème du salut tel qu'il se

posait dans le monde hellénistique. Sans minimiser l'apport grec, F.-M. B.
s'attache à préciser les rapports de cet Evangile avec l'Ancien Testament et
le rabbinisme: comment saint Jean a-t-il utilisé le double courant prophétique
et sapiential des Ecritures

Les citations explicites sont assez rares, une vingtaine, mais dont les

trois-quarts sont propres à Jo. et contiennent à peu près tout le kérygme.
Elles sont introduites par des lemmes conformes aux usages rabbiniques
suivent d'ordinaire les LXX (mais ce peut être le fait d'un rédacteur), et ne se
réfèrent ni aux préceptes de la Loi, ni aux prophéties apocalyptiques relatives
à la fin du monde. Cette notable différence avec la tradition synoptique
autorise à parler de deux écoles exégétiques; l'enseignement du Seigneur
étant diversement interprété par ses disciples.



510 Besprechungen

Pour Jean, toutes les Ecritures ont trait au Christ. Il les éclaire les unes

par les autres et y découvre des plénitudes secrètes, grâce à l'enseignement
du Saint-Esprit, mais aussi à partir de son expérience portant sur la personne
de Jésus, surtout l'événement de Pâques; ce qui, par ricochet, lui révèle le
sens de l'A. T. et d'attribuer au Maître les titres de Messie-Oint, Agneau de
Dieu, Roi-Prêtre, Fils de l'homme et Fils de Dieu. Héritier des traditions
sapientiales, l'Evangéliste conçoit Jésus comme «la Sagesse parmi nous»; les

locutions logos théou et sophia théou étant devenues deux expressions
interchangeables, Jean a choisi dans son Prologue (dont le noyau est d'origine
palestinienne) la première qui désignait dans l'Eglise contemporaine aussi
bien la doctrine évangélique que le Seigneur lui-même.

Les nombreuses allusions ou réminiscences tacites du IVe Evangile
portent sur des notions (le salut, l'accomplissement messianique), des personnages

(la joie d'Abraham, le sacrifice d'Isaac, le puits de Jacob, l'échelle de

Bethel, le tombeau de Joseph), des événements (les mirabilia Dei durant
l'exode) que F.-M. B. exploite sous le titre «Eschatologie et Histoire», en
montrant comment ces correspondances entre les deux Testaments sont
désormais envisagées comme accomplies et reconsidérées en vertu d'un
dépassement dans la personne du Christ, antithétique à celle de Moïse. La
conclusion est que Jean a pratiqué «une exégèse solidement fondée sur les

sens littéraux et qui, tout en consacrant la complexe unité de la Bible, lui
offrait l'arrière-fond nécessaire pour exposer le mystère de la Rédemption
dans l'axe du dessein de Dieu » (p. 229). Trois appendices terminent l'ouvrage :

Les Testaments des XII Patriarches et leurs rapports avec le bas-judaïsme,
Essénisme et Hermétisme. Contribution à l'étude de l'hellénisme en Palestine.
Enfin : Saint Jean et les Grecs.

Ce volume se caractérise par sa richesse et sa solidité, autant que par la
limpidité de l'exposé. Il contient les principaux éléments d'une théologie
johannique, du moins des titres du Seigneur, et il fait un excellent pendant
à la Structure et Théologie de Luc I-II par R. Laurentin. Dans les deux cas,
on discerne le travail d'élaboration conceptuelle opérée par les évangélistes
sur les faits et paroles de Jésus, à partir des données de l'A. T. Ce n'est pas
le moindre intérêt de ces travaux que de réhabiliter le génie de ces premiers
témoins de la foi primitive. Enfin, à une époque où l'attention des exégètes
se porte intensément sur les méthodes d'interprétation scripturaire de chaque
écrivain néo-testamentaire, Jean le théologien apporte une lumière aussi
nouvelle que précieuse. C. Spicq OP

Van Camp, P. Ulfridus OFM: De habitudine Missae ad Sacrificium Crucis
apud Commentatores latinos Epistolae ad Hebraeos usque ad Petrum Lom-
bardum - Seminarium Minus St. Paulus, Kazenze, Katanga 1962. xv-91 p.

Es mag für eine Dissertation angehen, daß der Rahmen eng gesteckt
wird. Wenn aber, wie im vorliegenden Buch, eigentlich nur ein Text von
Chrysostomus aus einer Homilie zum Hebräerbrief (S. 33) untersucht wird,
während andere Äußerungen des gleichen Autors einfach übergangen oder
so interpretiert werden, daß sie zur Bestätigung der, wie es scheint, vorge-



Besprechungen 511

faßten Meinung des Bearbeiters werden, so wird die Sache bedenklich. Fraglich

und unbewiesen bleibt darum die Conclusio der Dissertation: «Conclu-
damus ergo doctrinam traditionalem de missa prout commentariis latinis in
epistolam ad Hebraeos inde a Mutiano usque ad Petrum Lombardum trans-
mittitur, recenti theoriae Domni Casel eiusque scholae non favere sed potius
esse contrariam» (S. 80).

Unbewiesen bleibt die Behauptung von Camp, daß alle Texte von
Chrysostomus «qui primo obtutu de actione immediata Christi in sacrificio
eucharistico accipi possent » im Licht der folgenden Äußerung zu sehen seien :

«Stare ergo Signum est ministrandi, sedere vero Signum est quod ministre-
tur» (S. 43). Bewährte Autoren interpretieren die Chrysostomushomilie ganz
anders als van Camp. Fragwürdig und wahrscheinlich ein Unrecht an
Chrysostomus ist die Behauptung Camps, daß nach Chrysostomus zur Identität
von Kreuz- und Meßopfer die identitas hostiae ab hominibus oblatae genüge,
ohne die oblatio interna von Christus selbst (S. 42). «Non amplius Christus
ut offerens proponitur, sed munus offerendi hominibus committitur» (S. 42).
«Item consecrationis verba, in ultima coena pro lata, in ore omnis sacerdotis
virtutem servant, inde a Christo usque ad ultima tempora, absque personali
Christi interventu in unaquaque consecratione» (S. 44).

Es ist Camp der «Fehler» unterlaufen, zwei Texte anzuführen, die ihn
in seinen Behauptungen zumindest hätten vorsichtig machen können: «Pon-
tifex noster ille est qui obtulit sacrificium quod nos mundat. Etiam nunc
offerimus illud (sacrificium) quod tunc oblatum est, quod est perenne» (S. 42).
Wird nicht gerade dieses «sacrificium perenne», die Ewigkeit gewordene
Oblation vom Kreuze, im Meßopfer Gegenwart? Oder: «Oblatio eadem est,
quisquis offerat, sive Paulus, sive Petrus; eadem est quam Christus dedit
discipulis et quam nunc saderdotes faciunt; haec illa nihil minor est, quia
non homines hanc sanctificant, sed is ipse qui illam sanctificavit qui vero
putat hoc minus illo esse, is nescit Christum etiam nunc adesse et operarih
(S. 44 f.). Auch wenn man nur die Homilie zum Hebräerbrief untersucht, ist
es nicht verboten, das, was an dieser Homilie unklar ist, durch Paralleltexte
zu erhellen.

Die Dissertation von Camp ist im Beweisgang und an Beweiskraft
zweifelhaft und trotz aller, den größten Teil des Buches füllenden wissenschaftlichen

und kritischen Apparatur, dürftig. Th. Kreider OSB

Cattin, P., OP., Conus, H. Th., OP.: Sources de la Vie Spirituelle. (Documents

pontificaux. Tome I, 2e édition; tome II, volume préparé par R.-L.
Oechslin OP.) - Editions St. Paul, Fribourg 1958-61. xx-2194 p. (geb. 30 u.
28.50 Fr.)

Le succès obtenu par la publication en 1951 des principaux textes
pontificaux concernant la vie spirituelle, traduits en français, et munis de tables et
d'indexes, ont amené les auteurs de ce recueil, les Rds Pères Cattin et Conus
des Frères Prêcheurs, à le rééditer. Mais de très nombreux documents
nouveaux ayant vu le jour depuis la parution de ce volume, ils ont été amenés à

les rassembler dans un second tome qu'ils ont édité en même temps que, sous



512 Besprechungen

forme d'un premier tome, ils rééditaient leur premier ouvrage. Mais ils ont
refondu complètement les tables, leur faisant couvrir tout l'ensemble de

l'ouvrage et les plaçant à la fin du second volume. Ils ont également corrigé
certaines imperfections et même quelques erreurs qui s'étaient glissées dans
l'ouvrage de 1951. C'est ainsi par exemple que dans l'allocution de Pie XII
de: Annus sacer, sur la vie religieuse on avait introduit par mégarde, sur la
foi d'une traduction française courante, un véritable contresens, qui faisait
dire au pape que le clergé séculier «serait à considérer comme secondaire et
qu'auxiliaire», alors que le pape en réalité donne cela comme une erreur.

Un recueil de ce genre comporte un nombre considérable d'options, et
toute option en ces matières peut être contestée. On peut s'étonner par
exemple qu'un texte comme celui où Pie XII rappelle aux prédicateurs de
Carême le bienfait et la nécessité de la prédication de l'enfer ait été omis. En
outre ce recueil fait ressortir la difficulté bien connue de déterminer à la théologie

spirituelle un objet spécifique. On y trouvera en effet de très nombreux
textes qui se réfèrent à la théologie dogmatique, comme par exemple l'encyclique:

Sempiternus Rex de Pie XII. D'autres textes sont des classiques de la
théologie de la mission, telles les fameuses lettres de Benoît XV (Maximum
illud) ou de Pie XII (Evangelii praecones, ou Fidei donum). Mais on ne peut
pas critiquer les auteurs d'avoir ainsi élargi la théologie spirituelle, en en
soulignant les fondements dogmatiques, et les prolongements apostoliques.
Les tables d'ailleurs sont assez bien faites et assez complètes pour que
l'utilisation de l'ouvrage soit rendue aisée.

Des recueils de ce genre sont précieux: au prix d'un immense travail
pour ceux qui les préparent, ils permettent une utilisation rationnelle et
assez facile des enseignements du Saint-Siège, ordinairement répandus dans
une foule de documents dont la masse inorganisée constitue un obstacle
difficile à surmonter. Il est bien certain que pour qui voudra faire un travail
sérieux, le recours au texte original, et un examen critique de la valeur très
diverse de ces documents s'imposeront. Mais même dans ce cas le recueil des

textes fait méthodiquement autour d'un centre d'intérêts bien choisis sera un
guide précieux. Il faut remercier les Pères Cattin et Conus et tous leurs
collaborateurs d'avoir entrepris un tel classement autour du thème si important
de la vie spirituelle. Grâce à eux la prédication chrétienne pourra puiser aux
sources les plus authentiques de la théologie spirituelle. J.-H. Nicolas OP

Ceresa-Gastaldo, Aldo: Massimo Confessore capitoli sulla Carità. (Verba
Seniorum. Collana di testi e studi patristici. N. S. 3.) - Editrice Studium,
Roma 1963. 251 p.

Depuis la première impression en 1531, dépendant vraisemblablement
d'un seul manuscrit, jusqu'à J. Pegon (Paris, 1945), les Centuries de Maxime
ont été maintes fois rééditées, avec des mérites divers. C.-G., qui s'était
signalé à l'attention des philologues par ses études sur l'agapè (1951-54), a

entrepris pour sa part une recherche entièrement neuve de la tradition manuscrite

des Centuries et de leur valeur. Sur les 140 codices encore accessibles, il
en retient 10, dont le plus ancien est Patmos 48 (IXe siècle), sur lesquels il



Besprechungen 513

fonde son édition critique, non sans tenir compte dans les cas difficiles des

leçons des autres témoins, et du jugement de Combefis qui fait encore autorité.

Les variantes sont signalées en note. La traduction italienne, donnée
parallèlement au texte grec, facilite l'intelligence de celui-ci. L'usager sera
spécialement reconnaissant à l'auteur de l'index des termes grecs qui termine
le volume, autant que de l'introduction doctrinale soulignant l'originalité de
Maxime : Non seulement celui-ci unit étroitement amour de Dieu et du
prochain; mais, s'opposant à Evagre situant la gnose contemplative au dessus de

l'agapè, il se montre le meilleur commentateur de la charité biblique, en
faisant de celle-ci la voie indispensable à la connaissance de Dieu. On ne
saurait trop louer ce beau travail critique, d'une excellente présentation
typographique. C. Spicq OP

Diepen, H. M., OSB.: La théologie de l'Emmanuel. Les lignes maîtresses
d'une christologie. (Coll. Textes et Etudes théologiques.) - Desclée de Brou-
wer, Paris-Bruges 1960. 320 p. (19.50 F)

Voici quatre ans que Dom Diepen a été rappelé à Dieu. Sa mort
interrompait une activité déjà fructueuse et encore, semblait-il, pleine de prome-
ses, dans le domaine des recherches christologiques. Ces recherches,
historiques et spéculatives avaient abouti déjà à des études importantes, dont la
dernière, La théologie de l'Emmanuel, déjà achevée et prête pour l'impression,
a été publiée par ses frères et compagnons de travail comme un testament.
Il n'est pas trop trad pour la présenter ici.

A vrai dire ce livre, dans l'intention primitive de l'Auteur, devait être
la seconde face d'un dyptique, dont la première eût été une étude historique
destinée à établir les fondements dogmatiques de la christologie qui aurait
été développée ensuite par l'effort de la réflexion théologique. Cette étude
était déjà assez avancée et plusieurs fragments en ont commencé à paraître
déjà dans la Revue Thomiste h Les circonstances ont amené Dom Diepen à
achever la seconde étude avant la première 2, «La théologie de l'Emmanuel»:
l'Auteur explique dans son avant-propos que si, lors des controverses
christologiques du Ve siècle, les deux partis réclamaient pour le Christ ce titre
d'Emmanuel, quitte à expliquer de façon fort différente comment par l'Incarnation

s'était réalisée l'annonce prophétique: «Dieu avec nous», les modernes
partisans d'une christologie «ascendante», et dont tous les travaux tant
historiques que spéculatifs de Dom Diepen tendent à montrer qu'elle ne parvient
pas à éviter vraiment le dualisme, laissent volontiers aux «fils de saint Cyrille
et de Célestin» ce symbole de la christologie «descendante». Ils préfèrent, à
la suite du P. Déodat de Basly, nommer le Christ «Assumptus Homo». «Théologie

de l'Emmanuel», «Théologie de l'Assumptus Homo», deux élaborations

1 Signalons en particulier cette précieuse étude d'approche des controverses
christologiques du 5e siècle: «Aux origines de l'anthropologie de s. Cyrille d'Alexandrie»,

D. D. B. Paris, 1959.
2 H. M. Diepen, L'Assumptus Homo patristique, R. T. LXIII, 225-245, 363-

388; LXIV, 1964, 32-52.

34



514 Besprechungen

des données dogmatiques, l'une dans la ligne de saint Cyrille, l'autre dans
celle des grands antiochiens, Théodore de Mopsueste, Théodoret, la première
seule, selon l'Auteur dont les raisons emportent la conviction, répondant
vraiment à la lettre et au sens des formules dogmatiques forgées au terme de

controverses longues et passionnées par les grands conciles christologiques, à

Ephèse, à Chalcédoine, à Constantinople.
La première partie du livre introduit la raison éclairée par la foi au

mystère de l'union hypostatique par une mise en valeur et une utilisation
systématique de la notion à'appropriation christologique, qui était déjà pour
s. Cyrille la clef de l'intelligence du mystère et grâce à laquelle sa pensée
inflexiblement revenait au centre de la foi, sans se laisser prendre au piège de
formules imparfaites, devenues incorrectes à la suite de précisions ultérieures
du langage théologique. Utilisant très heureusement la distinction de
G. Marcel entre être et avoir il montre dans l'union hypostatique un avoir qui
débouche sur l'être : Le Verbe s'approprie une humanité individuée, il l'a,
mais comme chacun de nous a son humanité, c'est-à-dire de façon à être

homme par elle. La différence est que la personne de chacun de nous est
constituée par son humanité, qui ne lui «advient» pas; tandis qu'au Verbe
déjà constitué éternellement comme personne, l'humanité est ajoutée dans
le temps: mais le résultat est le même, l'avoir débouche sur l'être. Par cette
humanité assumée le Verbe est homme, il est cet homme, et non pas: il est
conjoint à cet homme, selon la formule malheureuse qu'affectionnait le
P. Déodat, et que les meilleures intentions ne sauraient disculper du reproché
de dualisme. Evoquant de récentes controverses l'Auteur n'a pas de peine à

montrer que si «le Verbe est cet homme», c'est lui qui agit et qui pâtit par et
en cette humanité qui est sienne, sans qu'on doive ni puisse admettre une
quelconque efficience du Verbe en tant que distinct du Père et du Fils, sur
la volonté humaine assumée : il est faux d'abord en général que le suppôt ait
une efficience sur la nature par laquelle il subsiste; et pour ce qui est du Christ
on ne saurait accepter la moindre exception au principe de la communion
des trois Personnes en toute efficience divine.

Signalons seulement un point de désaccord en ce profond et brillant
exposé : faut-il contester que l'union hypostatique soit une relation prédica-
mentale pour cette raison que l'union n'est pas accidentelle Il semble qu'il
y ait là une légère équivoque : dire que l'union n'est pas accidentelle c'est dire
que l'humanité appartient au Verbe «per se», faisant de lui un homme ; qu'elle
ne lui est pas extrinsèquement jointe. Mais la réalité créée qui formellement
fait cela ne peut être qu'accidentelle, surajoutée à la substance humaine du
Christ, qui est la même en lui et en nous («consubstantiel à nous selon l'humanité»,

dit le concile de Chalcédoine: C. Oe. D. p. 62, 1. 23-24). L'appropriation

christologique», ontologiquement considérée, ne peut être qu'une relation
par laquelle selon tout elle-même l'humanité assumée est ordonnée au Verbe
comme sienne. Quant à la postériorité de l'union par rapport à l'unité le
problème est le même que celui que pose la relation de création (cf. s. Thomas,
Sum. theol. 1,45 3 ad 3), laquelle est postérieure à la substance de la créature
quantum ad esse, mais «habet quandam rationem prioritatis ex parte objecti
ad quod dicitur, quod est principium creaturae»: de même la relation d'union



Besprechungen 515

a une certaine priorité à l'égard de la nature assumée en tant que telle (en
tant qu'appartenant au Verbe) en raison de son terme, le Verbe en sa nature
divine qui l'a assumée. - Par contre on ne saurait accepter l'idée étrange
d'une relation mystérieuse et ineffable, unique en son genre, «qui transcende
notre distinction entre la relation prédicamentale et la relation transcendan-
tale» (p. 15): cet appel à une notion toute nouvelle, sans aucune attache à

l'expérience, pour définir et expliquer une réalité surnaturelle est une tentation

à laquelle le théologien ne doit pas céder, sous peine d'en arriver à expliquer

«obscurum per obscurius». Bien pis ici d'introduire la contradiction au
cœur de la réalité surnaturelle, et donc de la faire se dissiper dans un mirage :

car une relation créée se divise contradictoirement en prédicamentale et
transcendantale (pour autant que la notion de celle-ci résiste aux très sérieuses

critiques de A. Krempel : La doctrine de la relation chez saint Thomas, Vrin,
Paris 1952), c'est-à-dire en relation appartenant à ce genre suprême de l'être
que ce nom désigne, et en relation appartenant à un autre genre. Mais si le
théologien commet l'imprudence d'écarter comme ne valant pas dans l'ordre
surnaturel les notions premières de l'être et de ses grandes divisions, il se prive
de tout moyen de connaître et d'affirmer la réalité surnaturelle, la foi ne
comportant pas l'infusion de notions nouvelles et originales.

Les deux autres parties de l'ouvrage reprennent en les approfondissant
et en examinant les critiques et objections qui leur ont été faites, les grandes
études christologiques que Dom Diepen avait publiées dans la R. T. en 1949
et 1950, sur l'unité d'être du Christ et son unité psychologique. Nous ne
pouvons nous étendre davantage dans cette recension déjà trop longue, et nous
voulons dire seulement notre accord profond avec l'Auteur. Le livre entier
nous offre une christologie merveilleusement équilibrée, où, sans que rien ne
soit sacrifié à la vérité de l'humanité assumée, celle-ci au contraire étant mise
en relief aussi fermement et aussi efficacement que peut le faire la christologie
du type le plus décidément «antiochien», l'unité du Christ, Verbe incarné,
«Dieu avec nous», Emmanuel, est affirmée et expliquée avec une vigueur
inégalée contre toutes les déviations dualistes. Et cela en un accord chaque
fois souligné et incontestablement prouvé avec les données de l'Ecriture, les

témoignages de la Tradition et les définitions des conciles.
J.-H. Nicolas OP

Fries, Albert : Was Albertus Magnus von Maria sagt. Amerikanisch-
Ungarischer Verlag, Köln-Detroit-Wien 1962. 223 S.

Fries hat die schwere Arbeit geleistet, die in 24 theologischen Werken
von Albertus Magnus eingestreuten Grundgedanken über Maria systematisch

zu ordnen und zu verbinden, so daß sich ein sehr ansprechendes Marienbild

ergibt. Der Verfasser verzichtete hiebei auf Quellenangabe und
Literaturnachweise, so daß sein Buch leider für die Wissenschaft nicht leicht
auszuwerten ist; denn dem Hinweis zu folgen, daß der «wissenschaftliche
Apparat» in seinem früheren Werk: Die Gedanken des heiligen Albertus Magnus
über die Gottesmutter, zu finden sei, ist ziemlich bemühend.

Obwohl Albertus keine systematische Abhandlung über Maria schrieb
und obwohl viele Werke, die ihm einst zugesprochen wurden, von der Liste



516 Besprechungen

seiner Werke gestrichen wurden, so vor allem das berühmte «Mariale», so
bleibt Albert doch der Theologe des Mittelalters, der über Maria am meisten
geschrieben hat, was ihm den Titel «Sekretär Mariens» eintrug. Wertvoll
sind die von Fries gegebenen drei Hinweise, die bei der Lektüre zu beherzigen
sind: Albert hat keine Mariologie im System, sondern eine Mariologie der
Situation geschrieben. Seine Mariologie, weil ganz eingebaut in die
Gesamttheologie, trägt das Gepräge seiner Theologie überhaupt (S. 17). Albert ist
kein Spezialist in Mariologie (S. 20). Im Ganzen gesehen schuf Albert aber
ein Marienbild, das aus den Evangelien und der Tradition gewonnen wurde
und die Gottesmutterschaft stets zum ideellen Mittelpunkt hat (S. 20). Aus
der Gottesmutterschaft fließen alle persönlichen Gnaden und Vorzüge
Mariens, sowie ihre Stellung in der Heilsgeschichte.

Am meisten interessiert natürlich, was Albert sagt über das Mitwirken
Mariens am Heil der Menschen. Das Mitleiden Mariens unter dem Kreuze
ihres Sohnes ist heilswirksam für die Menschheit, aber nicht im Sinne von
«Miterlösung» oder heilsgeschichtlicher Stellvertretung, als hätte Maria
«etwas zur Heilstat Christi selbst beigetragen oder im Namen der Menschheit
oder der Kirche das Heil aller entgegengenommen» (S. 120). Ein Mitwirken
Mariens bei der Erlösung am Kreuz ist nach Albertus gar nicht möglich.
Maria ist nicht Miterlöserin, weder de congruo, noch viel weniger de con-
digno (S. 121 f.). Daß Maria aber, vor allem durch ihre Fürbitte, bei der
Zuwendung der Erlösungsgnaden einwirkt (mediatrix subsequenter), steht für
Albert fest. Den Grund hiefür sieht Albert aber wiederum nicht im Mitleiden
unter dem Kreuz, sondern einzig in der göttlichen Mutterschaft: «Die Schmerzen

der Mutter unter dem Kreuz sind ein Nachtrag zur Geburt Christi, nicht
ein Beitrag zur Wiedergeburt der Menschen» (S. 125). Die geistige Mutterschaft

Mariens wurzelt also ausschließlich in der Gottesmutterschaft.
Die Antithese «Eva-Maria» ist bei Albert gut ausgebaut, auch der

Gedanke, daß Maria nicht nur Mutter, sondern zugleich auch Braut Christi ist,
findet sich bei Albert (S. 202 f.), wodurch die Parallele «Maria-Kirche» schon
aufgezeigt ist. Maria und Kirche sind vertauschbare Größen (S. 204). Maria
ist der Weg, auf dem das Leben zu uns kam, und der Weg zum Leben, zu
Christus (S. 215). Mariens Mittun am Heil der Menschen ist eine mittelbare
Gnadenvermittlung durch den Dienst am Geheimnis der Menschwerdung und
eine unmittelbare durch Fürbitte, Anteil an Genugtuungen und Verdiensten
und durch Schutz - mit einem Wort: durch das Suffragium —, die auf ihrer
vollständig gefaßten Mutterschaft beruht (S. 125; 215). «Wenngleich in
seinem (Albertus) Marienbild einige Linien nachzuziehen oder noch einzutragen
sind, es hatte und hat einen hohen Wert und weist ihn selber aus als einen
Großen in marianischer Theologie sowie an echter, immer die Ehre des Herrn
wahrender und suchender Marienfrömmigkeit» (S. 223). Th. Kreider OSB

Hailperin, Herman: Rashi and the Christian Scholars. - University of
Pittsburgh Press, 1965. xvin-379 p.

Aucun exégète du Moyen-Age latin n'eut un succès comparable à celui
de Nicolas de Lyre, franciscain normand mort à Paris en 1349. Sa «postille



Besprechungen 517

littérale » sur toute l'Ecriture Sainte devient rapidement le complément obligé
de la «glose ordinaire» et acquit ainsi une diffusion universelle dans l'Eglise
latine. Connu sous le nom de «Doctor Utilis», le «postillator» fut l'autorité à

laquelle se fia pendant plusieurs siècles l'Eglise occidentale pour déterminer
le sens littéral des Livres Saints.

Or l'autorité exégétique sur laquelle le franciscain normand s'appuie le
plus fidèlement, d'un bout à l'autre de ses commentaires de l'Ancien Testament,

est celle d'un rabbin de Troyes, Rashi (=Rabbi Salomon Yiçhaqi) qui,
bien que mort en 1105, est considéré encore de nos jours par le rabbinat
comme «le commentateur» de l'Ecriture. Son nom revient plus souvent dans
l'œuvre de Nicolas que tout autre nom d'exégète chrétien.

Le Rabbin H. Hailperin nous raconte combien cet état de choses le
stupéfia lorsqu'il lui fut révélé au début de son ministère rabbinique par le
Professeur George B. Hatfield de l'Université de Pittsburgh. Depuis ce temps-
là, il consacra tout le temps que lui laissa sa charge à étudier les circonstances
qui avaient permis au plus classique des commentateurs bibliques juifs de
devenir le maître d'exégèse du plus classique des successeurs de S. Jérôme.
Le premier résultat de ces études fut une thèse de doctorat présenté en 1933

et non encore publiée. L'ouvrage que nous recensons présente au grand
public, sans apparat scientifique rebutant, les grandes lignes de cette thèse.

H. H. commence par nous présenter en quelques pages le monde où vécut
Rashi. La grande autorité de l'exégèse biblique et talmudique nous y est
présentée sous les traits d'un vigneron champenois parfaitement inséré dans
la ville qu'il appelle «notre Troyes».

Puis l'originalité de l'exégèse biblique de Rashi est caractérisée par la
place de premier plan qu'il entend accorder à l'exégèse littérale (le peshat),
sans pour autant renoncer aux exégèses spirituelles traditionnelles (le derash).
Après avoir ainsi caractérisé la méthode du grand exégète, H. H. étudie les

positions prises par lui à propos de certains points d'exégèse d'une importance
fondamentale pour les religions juive et chrétienne. Il traite ainsi tour-à-
tour de la création du monde, celle de l'homme, la chute du premier homme,
Abraham, l'alliance avec Abraham, le Messie et les jours messianiques,
l'oppression des Israélites par l'Egypte, les dix plaies, la pâque, le décalogue,
la loi israélite, le sacerdoce lévitique, le veau d'or, le culte sacrificiel, la révolte
de Coré, la vache rousse, le serpent d'airain, le monothéisme, le sens de
l'histoire.

H. H., dans un chapitre de transition, nous montre ensuite que Nicolas
de Lyre n'a rien d'un tardif découvreur de Rashi. Drpuis les victorins Hugues
et André, une lignée de familiers de Rashi se dessine qui passe ensuite par
Herbert de Bosham, les «Extractiones de Talmut», Guillaume de Mara, pour
atteindre Nicolas de Lyre auquel est consacrée ensuite une étude assez fournie
qui caractérise sa réaction à l'égard de Rashi à propos des divers points d'exégèse

déjà énumérés auxquels viennent s'ajouter encore de nouvelles comparaisons

portant sur la conception de la prophétie, les figures de Moïse et de

David, les auteurs du livre des Psaumes, la littérature sapientielle.
L'impression qui se dégage de cette comparaison minutieuse des

positions exégétiques de Nicolas avec celles de Rashi n'est pas celle d'une dépen-



518 Besprechungen

dance servile. Le franciscain garde toute son indépendance de jugement,
mais il vit en un commerce perpétuel avec Rashi. Pour qui est un tant soit
peu familier avec la philosophie scolastique, cette relation apparaîtra très
semblable à celle qui relie Saint Thomas à Aristote. Même profonde intimité
où un jugement personnel se forme plutôt qu'il ne disparaît.

La lecture de cet ouvrage du Rabbin Hailperin est à recommander à

tous ceux qui, impressionnés à juste titre par les études de Jules Isaac sur les
racines chrétiennes de l'antisémitisme, risqueraient d'imaginer l'attitude de

l'Eglise à l'égard du Judaïsme au cours du Moyen-Age comme faite essentiellement

de défiance et d'hostilité. Non seulement les chrétiens n'ont jamais
oublié que c'est d'Israël qu'ils tiennent l'Ancien Testament, mais leurs traditions

d'exégèse littérale se sont rattachées à celles d'Israël aussi longtemps
que le mot «tradition» a gardé un sens en ce domaine.

D. Barthélémy OP

Häring, Bernhard: Gabe und Auftrag der Sakramente. - Verlag Otto
Müller, Salzburg 1962. 356 S. (Ln. geb. 17.50 DM)

Es ist sehr erfreulich, daß die Sakramente auch in der Darstellung der
christlichen Moral wieder ihre zentrale Stellung erhalten. Oft hat man früher
über der Betonung der gesetzlichen Verpflichtung den tieferen Sinn der
Sakramente vergessen. Bedeutsame Werke der letzten Jahre weisen auf die
Sakramente als heilige inhaltgefüllte Zeichen und Symbole für die
Hervorbringung unseres Heiles hin, die dann im Menschen zur Wirkung kommen,
wenn er den Appell vernimmt, den sie enthalten.

Das oben genannte Werk des bedeutenden und bekannten Moraltheologen

hat ein ganz besonderes Gepräge. Es zeigt, wie das ganze sittliche Leben
der Gläubigen vom Auftrag der Sakramente gekennzeichnet sein muß. Diese
Meditationen, wie der Verfasser selbst sie nennt, sind nicht die Frucht rein
streng wissenschaftlich-theologischer Forschung, noch sind sie eine
Darstellung, die dem rein verstandesmäßigen Erfassen der Wahrheiten über die
Sakramente dienen will, sondern Betrachtungen, die dem geistlichen Leben
dienen sollen. Pater Häring zeigt, wie die Sakramente, die wir gläubig
empfangen haben, auch im Leben festgehalten werden sollen. Manchem
hochwürdigen Mitbruder wird dieses Werk außerordentliche Dienste in der
Vorbereitung auf Predigt und Katechese leisten. Dem Laien wird die Lebensfülle

der hl. Sakramente freudiger zum Bewußtsein kommen.
B. Zürcher OSB

Jungmann, Josef Andreas, SJ: Glaubensverkündigung im Lichte der
Frohbotschaft. - Tyrolia, Innsbruck-Wien-München 1963. 187 S.

Der Verfasser gesteht im Vorwort freimütig, daß die Studien, die in
diesem Bande gesammelt erscheinen, nicht mehr den «Vorwurf besonderer
Neuheit» zu befürchten haben, wie er etwa den Gedankengängen zur Theologie

der Verkündigung galt, die Jungmann vor fast dreißig Jahren
veröffentlicht hatte. Das Buch bietet aber einen ausgezeichneten Einblick in die
heutige Neubesinnung der Theologie, in das vertiefte Verständnis der Liturgie



Besprechungen 519

und in eine erneuerte Spiritualität. Ehrlichkeit und weise Zurückhaltung im
Urteil über alte und neue Formen des Glaubensbewußtseins und der
religiösen Praxis kennzeichnen den Verfasser. Ein christlicher Optimismus klingt
als Grundton durch das ganze Werk: wenn sich heute die große Öffentlichkeit

dem lebendigen Glauben weitgehend entfremdet hat und nur am Rande
noch christlich ist, so mehren sich doch die Zeichen, daß die verschütteten
Brunnen lebendigen Wassers in der Kirche wieder entdeckt werden und neu
zu sprudeln beginnen. - Das Buch gibt dem Seelsorger, der keine umfangreichen

Abhandlungen über Spezialfragen studieren kann, Antwort auf die

Frage nach dem Grund der neuen innerkirchlichen Bewegungen.
G. Holzherr OSB

Korbacher, Joachim: Außerhalb der Kirche kein Heil? Eine
dogmengeschichtliche Untersuchung über Kirche und Kirchenzugehörigkeit bei
Johannes Chrysostomus. (Münchener Theol.Studien, II. System. Abt.,27.Bd.) -
Max Hueber Verlag, München 1963. xii-216 S. (br. 28 DM)

Der Versuch, die Ekklesiologie eines Johannes Chrysostomus
nachzuzeichnen, muß gerade im Umkreis des 2. Vatikan. Konzils sehr begrüßt
werden. Der Verfasser schildert zuerst die äußere Situation der Kirche zur
Zeit dieses Kirchenvaters : die noch lebendige Erinnerung an die Bedrohung
durch das Heidentum, die Stürme der arianischen Häresie, den Verfall der
sittlichen und kirchlichen Zucht im Zeitalter der Massenkirche. Der düsteren
Wirklichkeit hält der «Goldmund» in zahllosen biblischen Bildern die
Idealgestalt der Kirche entgegen. Sie ist die Braut, die sich Christus aus der vor
seinem Kommen bereits existierenden «Dirne Kirche», d. h. aus der uner-
lösten Menschheit schafft. Die gemeinsame menschliche Natur ist für die
Antiochener das Bindeglied zwischen der unerlösten Menschheit vor Christus
und der Kirche. Sie ist zugleich der Anknüpfungspunkt der Erlösungsgnade
in der Menschwerdung. Die Erlösten sind durch das Wirken des Heiligen
Geistes mit dem Haupte der Kirche verbunden. Der Geist leitet die
Hierarchie und das ganze Leben der Kirche. Diese ist aber nicht eine rein
geistige, sondern durchaus eine sichtbare, soziale Realität mit gegenseitigen
Verpflichtungen und einer Ordnung unter ihren Gliedern. Die Frage der
Kirchenzugehörigkeit und des Heiles außerhalb der Kirche sieht Chrysostomus

in einer sehr engen Perspektive : der Anschluß an Christus und an die
Kirche erfolgt durch den Glauben, die Wassertaufe und die Eucharistie. Wer
nicht getauft ist (die «Begierdetaufe» ist nicht bezeugt), bleibt vom Heile
ausgeschlossen, auch wenn er Katechumene wäre. Während der Sünder den

eigentlichen Zweck seiner Kirchenzugehörigkeit nicht erreicht, sind die Häretiker

nach Chrysostomus viel entschiedener als die Sünder oder auch die
Exkommunizierten aus der Kirche ausgeschieden, da ihnen der rechte Glaube
fehlt. - Der Verfasser hat sehr viel Stoff aus den Schriften des Kirchenlehrers
zusammengetragen. Die Auswertung (und Zitierung der vorhandenen
Literatur hätte sorgfältiger geschehen können. G. Holzherr OSB



520 Besprechungen

Köster Heinrich M., S.A.C.: Die Frau, die Christi Mutter war. Kleine
marianische Theologie. 1. Teil: Das Zeugnis des Glaubens. 161 S. 2. Teil:
Das Zeugnis der Geschichte. 156 S. (VIII. Reihe, 9. Band in: Der Christ in
der Welt.) - Paul Pattloch Verlag, Aschaffenburg 1961. (kart. je 4.50 DM)

Wenn man Rahmen und Zweck von Kösters «kleiner Mariologie»
bedenkt - der Rahmen ist die Enzyklopädie : Christ in der Welt, geschrieben
wurde die Mariologie für Laien, die ernste Theologie suchen -, dann kann
man bestätigen, daß der Verfasser seine Aufgabe gut gelöst hat.

Der 7. Teil spricht von Maria im Zeugnis des Glaubens. Der biblische
Teil (von Johannes dem Täufer bis zu Johannes dem Evangelisten) bietet
sehr aufschlußreiche Zusammen- und Gegenüberstellungen von Texten aus
dem A. T. und N. T., wobei da und dort die theologische Interpretation
schon angedeutet und supponiert wird. Was die Tradition zu bieten hat, ist
in drei durch die Entwicklung bedingte Abschnitte gegliedert : bis Ephesus,
von Ephesus bis zu Albert d. Gr. und von Pseudo-Albert bis heute. Diese

Aufteilung hat Vor- und Nachteile, weil faktisch nahezu die gleichen Themen
getrennt dreimal besprochen werden. Will man Aufschluß haben darüber,
was die Tradition z. B. über die Mutterschaft Mariens oder über Maria-
Kirche sagt, so muß man an drei verschiedenen Stellen des Buches nachlesen.
Anderseits wird durch diese historische Dreiteilung besser sichtbar, wie die
Mariologie von Epoche zu Epoche reicher wird.

Nach den vor-ephesinischen Schriften ist Maria nur im Anfangsstadium
der neuen Heilszeit, d. h. bei der Inkarnation, wirksam. Ein späterer Anteil
Mariens am Heilswirken Christi liegt noch außerhalb des Gesichtskreises
(S. 83). «Was an Heilsmutterschaft weiter geleistet werden mußte, das nahm,
in Fortsetzung der Marienrolle, die Kirche als Braut Christi wahr» (S. 87).
In der zweiten Epoche wurde vor allem die heilsgeschichtliche Bedeutung
Mariens bei der Verkündigung (mediatrix radicaliter) zu Ende gedacht; auch
Mariens fürbittende Macht im Himmel wurde erkannt (mediatrix subsequen-
ter). Der Ausdruck «Mittlerin» erscheint im Westen erst im 9. Jahrhundert
(S. 114). Bei den Vätern und Theologen dieser Epoche finden sich keine Zeugnisse

für die Mitwirkung Mariens unter dem Kreuz (II. Bd., S. 23). Der
dritten Epoche blieb es aufgespart, sich mit dem Problem «Miterlöserin»
auseinanderzusetzen, wozu das «Mariale» (Pseudo-Albert 13. Jhdt.) den Anlaß
gab, weil es erstmals das Priestertum Mariens (mediatrix concomitanter)
proklamiert (S. 114). Diese Schrift, deren Verfasser unbekannt ist, hätte
wohl kaum so sehr in die nachfolgenden Jahrhunderte hineingewirkt, wenn
man schon damals gewußt hätte, was man erst seit zehn Jahren weiß, daß
sie nicht von Albert d. Gr. stammt. Die Bezeichnung «Corredemptrix» findet
sich erstmals in einer «Marienklage» aus dem 14./15. Jahrhundert. Der
Verfasser auch dieser Schrift ist unbekannt (S. 144). Wenn man die Vätertexte
unbefangen liest, so bekommt man bisweilen den Eindruck, Köster sei sehr

hellhörig, er höre da und dort gar «das Gras wachsen».
Der 2. Teil: Zeugnis der Geschichte (dieser Untertitel entspricht nicht

ganz dem Inhalt) versucht, das, was die Vorwelt gedacht hat, zu einem
Gesamtbild Mariens abzurunden. Maria ist bei der Verkündigung, als Stell-
vertreterin der ganzen Menschheit, die Partnerin Gottes beim Zustande-



Besprechungen 521

kommen des Neuen Bundes. Köster spricht immer wieder vom «Schöße
Mariens» als dem «Ort», wo der Neue Bund geschlossen wurde (S. 8 f.).
Sicher aber waren es vor allem das «Herz», die Personmitte, die Liebe
Mariens, über die sich Gott mit der Menschheit verband als Vorbedingung für
den biologischen Vorgang der Menschwerdung Gottes im Mutterschoß
Mariens. Das meint Leo d. Gr., wenn er sagt, daß Maria das göttliche Kind
zuvor in ihrem Herzen empfing als in ihrem Schoß: prius conciperet mente
quam corpore (sermo 21).

Die Stellung Kösters in der Corredemptrix-Frage ist bekannt. Das durch
das fiat bei der Verkündigung begonnene Heilswirken Mariens, wo sie
erstmals zur «Kontaktbrücke» zwischen Gott und Mensch wurde, setzt sich fort
über Golgotha (23-29) und durch die Fürbitte im Himmel (S. 59). Maria ist
Empfängerin, nicht Bewirkerin des «Ursakramentes» (S. 30 f.). Zu meiden
wäre es, den Verdienstgrad für das Mitleiden Mariens zu taxieren, zu meiden
ist es, Maria priesterliche Prädikate zuzuteilen und überhaupt alles, «was
Maria in die Stellung eines gleichgearteten Nebeneinander an die Seite Christi
und in ein Gegenüber zu den Erlösten bringt, statt sie umgekehrt an der
Seite und an der Spitze der zu Erlösenden mit einer den zu Erlösenden
zustehenden Rolle in einem Gegenüber zu Christus zu belassen» (S. 27). Erst
wenn man Maria im Rahmen der Kirche beläßt, kommt ihre Einmaligkeit
und Bedeutung ans Licht (S. 58). Zu meiden wäre m. E., besonders wenn
man der Lösung von Köster folgt, selbst der Titel «Corredemptrix»; denn
das rezeptiv-aktive Mitwirken Mariens bei der Erlösung oder das
Empfangen eines Sakramentes (vgl. die Analogien S. 29-34) berechtigt nicht vom
Empfänger zu sagen, er sei «Miterlöser». In diese Richtung scheint mir der
sehr zu beachtende Vorschlag Kösters zu weisen, besser nicht von einem
Priestertum Mariens zu reden (Bd. I, S. 144; Bd. II, S. 64-68), sondern
Mariens Wirken im Heilsplane Gottes als Funktion ihres «allgemeinen Priester-
tums» zu sehen, wodurch gerade das Priestertum und das Apostolat des

Laien sein erhabenstes Vorbild erhielte.
Köster sucht nach einer Grundidee und Sinnmitte, von der aus die

gesamte Mariologie zu sehen wäre (S. 69-74). Für viele ist diese Grundidee
einfach die Gottesmutterschaft. Wenn man aber die Gottesmutterschaft nicht
bloß als ein personales Privileg Mariens betrachtet, sondern in das gesamte
Heilswirken Gottes hineinstellt, so weitet sich diese Mutterschaft und wird
zur «Heilsmutterschaft», für die Nazareth und Bethlehem nur der Anfang
waren, der sich auf Golgotha und durch die himmlische Fürbitte Mariens
ausweitet bis zur Vollendung des mystischen Leibes Christi.

Th. Kreider OSB

Lafont, Dom Ghislain, OSB.: Structures et méthode dans la Somme
théologique de Saint Thomas d'Aquin. (Textes et Etudes théologiques.) - Desclée
de Brouwer, Bruges 1961. 512 p. (390 FB)

De nos jours la Somme théologique de saint Thomas n'avait pas encore
suscité une étude d'ensemble qui la considère en son unité organique et
s'efforce de restituer et de comprendre l'ordre adopté par le Docteur angélique
dans sa présentation de la vérité catholique. Le présent ouvrage tend de



522 Besprechungen

combler cette lacune : il essaye de ressaisir et d'exposer cet ordre doctrinal à
la seule lumière duquel les options particulières de saint Thomas révèlent
tout leur sens.

L'attention de Dom Lafont s'est portée sur le plan de la Somme, les
ensembles doctrinaux qui le constituent, l'intention et la structure de chaque
division ainsi que son rattachement organique au tout. Les analyses des textes
et des constructions font apparaître progressivement le mouvement de la
Somme.

Telle est l'intention de l'ouvrage indiquée dans la Prière d'insérer. Le
recenseur doit souligner d'abord l'intérêt de cette œuvre considérable, largement

documentée, fortement charpentée, profondément pensée sur la Somme

théologique de saint Thomas d'Aquin. Il est vrai qu'un tel ouvrage n'existait
pas, et en le lisant - comme nous l'avons lu, de tout près avec la plus grande
attention malgré son volume et la minutie quelque peu fatigante de la démarche,

à cause de son grand intérêt et de tout l'enrichissement qu'il apporte -,
on doit reconnaître que le but poursuivi a été atteint au moins pour une
grande part. Nous possédons maintenant un bon instrument de travail pour
prendre connaissance dans son ensemble et compte tenu des plus récents
progrès de l'histoire des doctrines médiévales de l'œuvre majeure de Saint
Thomas, celle où il a construit et développé sa synthèse théologique.

Bien entendu on pourra ne pas être toujours d'accord avec l'Auteur dans

son interprétation de tel ou tel texte (comme par exemple de Ia, 5, 1 et 2:

pp. 46-48), ou au sujet des articulations qu'il met à jour dans l'ordre suivi par
saint Thomas (comme par exemple pour la déduction des attributs divins
dans la Ia). Il arrive qu'on ait l'impression d'un certain esprit de système
dans la manière qu'a l'Auteur de retrouver à tout prix dans la démarche de

saint Thomas en son détail un ordre et une intention qu'elle ne suivait pas si

rigoureusement. En tous cas on n'est pas toujours convaincu par les
arguments qu'avance l'Auteur que saint Thomas a réellement eu les intentions
qu'on lui attribue et qui d'ailleurs peuvent expliquer valablement son texte
sans pour autant s'imposer. Pour en finir avec les critiques notons une
interprétation fort contestable de l'analogie théologique, et qui ne nous paraît
nullement conforme à la pratique et aux théories de saint Thomas, à propos
de l'utilisation pour la théologie des processions trinitaires de l'analogie tirée
de la vie psychologique :

«Finalement la démarche de saint Thomas comporte deux temps complémentaires

: au plan de la remontée analogique de l'intellection humaine à l'intel-
lection essentielle de Dieu, il faut nier de cette dernière toutes les distinctions
qui se vérifient dans la créature, tout verbe distinct par conséquent et toute
émission intellectuelle intérieure. Mais si la Révélation nous parle de Verbe et
de processions, on peut alors, avec toutes les nuances que nous commande
l'analogie, réintroduire les notions primitivement exclues : si le nom de verbe
ne convient aucunement à Dieu au plan de sa connaissance essentielle, il
convient en propre à la Seconde Personne, au plan des processions révélées. Nous
revenons à ce que nous disions plus haut : il y a un double emploi de la psychologie

humaine comme base de l'analogie, mais selon des principes différents:
une des lignes analogiques nous conduit à nier de Dieu tout verbe ; l'autre nous
conduit au contraire à affirmer un Verbe en Dieu. Les niveaux sont différents



Besprechungen 523

et l'instauration d'une perspective trinitaire dépend tout entière de la
Révélation, de la Procession et de ses termes subsistants» (p. 91).

Cela n'introduit-il pas une contradiction désastreuse entre la connaissance

naturelle et la connaissance surnaturelle, celle-ci au nom de la Révélation

affirmant ce que l'autre au nom de la raison rejette comme impossible
Ce serait fermer les voies à tout intellectus fidei.

Il faut par contre souligner la vue si heureuse et si magistralement
exposée du rôle central de la notion d'image de Dieu dans l'anthropologie
chrétienne de la Somme thêologique. La mise en valeur de la question 93 de la
Ia et le développement de toutes ces implications dans la IIa pars et dans la
IIIa est un des apports les plus précieux de ce livre et il faut le dire, des plus
originaux.

On appréciera aussi la force avec laquelle est soulignée, contre tout
rationalisme théologique toute prétention à de fallacieux apriorismes si
fréquents aujourd'hui dans le domaine christologique, la place faite par saint
Thomas à la liberté de Dieu et à l'imprévisibilité de ses desseins dans l'économie.

De ce point de vue un des aspects les plus séduisants du livre de Dom
Lafont, en une époque où on parle tant de la nécessité d'utiliser en théologie
des concepts bibliques, est d'avoir montré combien dans son organisation
interne la Somme théologique suit le mouvement de la Révélation et cherche
à comprendre ce que Dieu a fait et nous a dit, non à déduire arbitrairement

et présomptueusement ce qu'il a dû faire et dire. Il faut remercier l'Auteur
d'avoir écrit cet ouvrage si bien fait pour attirer l'attention des théologiens
aujourd'hui sollicités par de toutes autres tendances sur la valeur permanente
et l'actualité de la Somme thêologique. J.-H. Nicolas OP

Lang, Albert: Die Entfaltung des apologetischen Problems in der Scholastik

des Mittelalters. - Herder, Freiburg-Basel-Wien 1962. 216 S. (kart.
17 DM)

In seinem Vorwort sagt uns der Verfasser, dieses Buch sei hervorgegangen

«aus einem ursprünglich für das Herdersche Handbuch der
Dogmengeschichte bestimmten Überblick über die Apologetik des Mittelalters».
Sowohl die systematischen Fragen der Fundamentaltheologie wie die historischen

Aspekte des heute so genannten Faches sind ihm aus einer ganzen
Lebensarbeit mit verschiedenen geschätzten Veröffentlichungen vertraut.
Unter dem «apologetischen Problem» (Einzahl!) versteht er offensichtlich,
obschon er es hier nicht ausdrücklich erklärt, das Problem einer «rationellen
Grundlegung des (christlichen) Glaubens» (S. 11) überhaupt, d. h. der
Notwendigkeit, Möglichkeit und des konkreten Weges eines sog. Glaubwürdigkeitsurteiles,

das auch kritischen Anforderungen genügen soll. Er zeigt, wie
solche Anforderungen schon dem Geist der Frühscholastik entsprechen, die
sich der Spannung zwischen «auctoritas» und «ratio» schärfer bewußt wird
und nach einem richtigen, dem Wesen der Theologie gemäßen Ausgleich
zwischen diesen beiden Momenten und Grundlagen ihrer Methode sucht.
L. folgt der Spur der Auseinandersetzungen zwischen Anwälten und Feinden



524 Besprechungen

der Dialektik im theologischen Betrieb, dem allmählichen Übergang der
führenden Rolle von den Klosterschulen auf Dom- und Stadtschulen und
der damit verbundenen neuen Orientierung im Verständnis des Wesens und
der Ideale einer Glaubenswissenschaft. Jedes der Kapitel des Buches bietet
im «Längsschnitt» die Geschichte eines einzelnen Problems im Verlauf der

ganzen mittelalterlichen Scholastik. So für die Frage der Möglichkeiten und
Aufgaben des «intellectus fidei», die Art der Debatte mit Judentum und
Islam, den Übergang von Apologie zu Apologetik, den Begriff «fides impli-
cita», das Aufkommen der Reflexion auf sog. «antecedentia» oder «praeam-
bula fidei», die Wertung von Wundern und Weissagungen wie die Ergänzung
durch sog. innere Kriterien der Glaubwürdigkeit, die Abgrenzung von
Glaubwürdigkeitsgründen und eigentlichem Glaubensmotiv, die verschiedenen
an dem Glaubensentscheid beteiligten persönlichen Faktoren, den Ausgleich
dabei zwischen charismatischer, intellektualistischer und voluntaristischer
Erklärung der Glaubenszustimmung in einer «via media», die ersten Versuche
einer Synthese der apologetischen Probleme vom 13. bis ins 15. Jh. «Das

Ergebnis der Untersuchung, das in seiner Eindeutigkeit den Verfasser selbst
überrascht hat, dürfte sein, daß die Scholastik nicht bloß die Grundhaltung
der sogenannten traditionellen Apologetik, sondern auch schon die Grundzüge

und Wesensmerkmale ihrer Methode und ihres Aufbaus vorweggenommen
hat» (Vorwort). Bei den einzelnen Themen erbringt das Buch immer

wieder aus prägnanten Texten dieses oder jenes mittelalterlichen Theologen
Belege dafür. Der Leser kann konstatieren, daß selbst vermeintlich sehr
moderne Aspekte apologetischer Fragestellung bereits damals zur Geltung
kamen. Nur ein Beispiel: daß zur Beurteilung des Wundercharakters eines

Ereignisses auch die konkrete Situation, die näheren Begleitumstände, der
«religiöse Kontext» ins Gewicht fallen, ob etwa Gottes gedacht, seine Hilfe
in Betracht gezogen, gebetet wird, heben heutige Autoren so hervor als wäre
es neueste Ergänzung. Die Darstellung bei L. bringt zum Bewußtsein, daß
die Scholastik darin durchaus nicht farbenblind war (vgl. S. 138-153). -
Beigegeben sind ein Autoren- und ein Sachverzeichnis.

S. 11 Anm. lies: Aigrain; S. 21 Anm. 14, Z. 2: du grand problème; S. 31

Anm. 6 und S. 37 Anm. 31 : A. Forest... in: A. Fliche-V. Martin... ; S. 31

Anm. 8: Proslogion-Beweis; ebd.: Paré; S. 34 Anm. 20: Irradiation; S. 45
Anm. 52: à titre ...; S. 47 Z. 2 v. u. : der Heilsordnung; S. 59 Z. 6 v. u. :

der Theologie; ebd. Anm. 106 (und S. 212): Gagnebet; S. 65 Anm. 4 Z. 2

v. u.: Agobards; S. 83 Z. 4 v. u.: fidem ipsam; S. 87 Z. 6: des göttlichen
Zeugnisses; S. 99 Anm. 23: données; S. 115 Anm. 21: III q. 43-44; S. 176

unten: Wilhelm von St. Thierry; ebenso S. 186 Text und Anm. 37; S. 177
Z. 14: Speculum universale; S. 184 Anm. 33: T. Barth...: Franz. Stud. 40
(1958) 382-404; 42 (1960) 51-65; S. 186 Anm. 38 wohl: apostatare... inusita-
tum...; S. 214: Tremblay. C. Zimara SMB



Besprechungen 525

Lonergan, Bernardus, SJ.: Divinarum Personarum conceptionem analo-
gicam evolvit. (ad usum auditorum) - Univers. Gregoriana, Romae 1957.
302 p. (1600 L)

Ce livre «ad usum auditorum» est apparemment le condensé d'un cours
de théologie. Il expose franchement la théorie dite «psychologique», dans un
souci manifeste de fidélité à saint Thomas d'Aquin, mais aussi d'enrichir cette
doctrine de l'apport des recherches modernes sur la personnalité. On ne voit
pas bien d'ailleurs quel bénéfice la théologie trinitaire retire en fait de
l'introduction dans la définition de la personne de la conscience de soi : il est bien
clair en effet que s'il y a trois Personnes en Dieu ils seront trois qui auront
cette parfaite conscience de soi qui caractérise la pensée divine, mais le
problème est de savoir comment on peut concevoir leur distinction, et il n'apparaît

pas, au terme des explications de L., que la notion de conscience de soi
aide tant soit peu à le comprendre. Notons aussi que pour la seconde procession

l'auteur se refuse à admettre la production d'un terme dans la volonté en
acte d'amour, s'appuyant pour cela sur certains textes de saint Thomas bien
connus, mais en négligeant d'autres d'une importance au moins aussi grande
(par exemple Ia, 37, 1), et surtout n'expliquant pas comment le Saint-Esprit
procède «ex amore», car on ne peut certainement trouver aucune distinction
réelle en Dieu entre la volonté aimante et l'acte d'amour.

L'attention du théologien est attirée principalement par le chapitre
premier, dans lequel l'auteur, en professeur soucieux de former l'intelligence
théologique de ses étudiants, expose les principes de sa méthode et ses idées

sur la nature de la théologie. Il y a là un profond effort de réflexion du théologien

sur sa propre démarche, mais aussi des vues bien contestables. Peut-on
en effet attribuer à la première opération de l'esprit 1'«intelligence de la foi»,
que chercherait la théologie par la voie dite «synthétique»? L'intelligence,
comme toute faculté, ne peut avoir qu'une opération parfaite, à laquelle elle
est ordonnée et dans laquelle elle s'accomplit. Si nous devons distinguer dans
la vie de l'intelligence humaine une première opération, ce ne saurait être que
comme essentiellement imparfaite, et ordonnée à la seconde, par laquelle
seule est atteint le Vrai, auquel tend l'intelligence. Et 1'«intelligence de la foi»
est trop évidemment un accomplissement parfait de l'intelligence humaine,
dans le régime imparfait de la foi, pour qu'on puisse la cantonner dans cette
opération imparfaite et par nature provisoire. D'autre part on voit mal ce que
peut signifier cette distinction que fait l'auteur entre Yintelligibile et le verum,
distinction dont il fait dépendre celle qu'il établit ensuite entre la démarche
analytique, qui tendrait à la certitude, par le raisonnement en quête de la
cause, et la démarche synthétique, qui, les causes étant déjà connues, chercherait

à comprendre. La connaissance des causes serait-elle ordonnée à autre
chose qu'à donner l'intelligibilité de l'effet

Par cette distinction entre les deux démarches théologiques l'auteur
résout la prétendue opposition entre le concept grec et le concept latin de la
Trinité, en montrant qu'en réalité la démarche des grecs et celle des latins
finissent par rencontrer les mêmes problèmes, mais pas au même point de la
recherche. La démarche synthétique, et la recherche par conséquent de

1'«intelligence de la foi», est attribuée à saint Thomas, et c'est elle que l'auteur



526 Besprechungen

lui-même entend suivre. Tout en maintenant les réserves faites plus haut sur
1'«intelligence de la foi», et en soulignant le caractère déductif de la démarche
de saint Thomas, et, il faut l'ajouter, de l'auteur lui-même, on ne saurait
qu'approuver ce refus d'opposer deux théologies, qui sont en réalité
complémentaires. J.-H. Nicolas OP

Maria et ecclesia. Acta Congressus Mariologici-Mariani in civitate
Lourdes anno 1958 celebrati, Vol. IX, XII, XIV. - Pontificia Academia
Mariana Internationalis, Romae 1961/62.

Die Veröffentlichungen der Pontif. Academia Mariana Internationalis
sind sehr zahlreich und umfangreich, was sie sicher ihrem Präses P. Carolus
Balic verdankt, von dem Erzbischof Parente in einer Ansprache an die
Akademie sagte: «Qui in se refert dalmaticam tenacitatem S. Hieronymi»
(Acta Pontif. Ac. Marianae Internat, fasc. 1, pg. 29).

Der VII. Band (427 Seiten) ist dem Priestertum Mariens gewidmet. Fast
alle 15 Autoren, die über das Priestertum Marias schreiben, anerkennen die
Problematik des Themas und die Gefahr, daß der Titel «Virgo Sacerdos»
mißverstanden werden kann. Darum kann man auch in diesem Band alle
Schattierungen und Nuancen des Ja und Nein antreffen: Maria ist nicht
Priesterin; sie besitzt nur das allgemeine, aber keinesfalls das
hierarchischsakramentale Priestertum. Marias Priestertum steht nach den einen unter,
nach den andern über dem hierarchischen Priestertum, von welchem es sich
wesentlich unterscheidet. Maria steht als Priesterin unmittelbar hinter
Christus über dem Priestertum der Engel und über dem allgemeinen und
hierarchischen Priestertum. Zu guter Letzt müssen alle Verfasser das Verbot
des S. Offiziums stehen lassen: der Titel « Virgo Sacerdos», die Darstellung
Mariens in priesterlichen Gewändern und jede Verehrung Marias als
Priesterin soll unterbleiben.

Die Parallele Maria-Kirche ist äußerst fruchtbar. Einen besonderen
Aspekt hievon bietet Band IX unter dem Titel: Maria et propagatio ac
consolidatio Ecclesiae (283 Seiten). Man braucht nur anstelle des historischen
Christus den mystischen Christus zu setzen, und man erkennt, daß Maria
auch für die Kirche das ist, was sie für Christus einst war: Alma Socia. Sie
ist es «ab intra in quantum est prima cellula, omnium redemptorum primo-
genita, cum omnibus redemptis intima solidaritate connexa, una cum illis
communis redemptionis indigens, communisque passionis socia; ab extra in
quantum arcet a membris Ecclesiae omnia mala, quae corporis soliditatem
dissolvere vel profectum impedire conantur» (S. v). Dem ersten Gesichtspunkt

sind die Abhandlungen von Seite 1-152 gewidmet: Maria und die
Leiden der Kirche, Maria und Pfingsten, Maria und das wissenschaftliche
Leben der Kirche, Maria und die Häresien. Der restliche Teil des Bandes
tut dar, wie Maria für die Kirche Alma socia ab extra war und ist als Schützerin

gegen den Manichäismus, die verschiedenen Schismen, gegen den atheistischen

Existenzialismus und den dialektischen Materialismus.
Es ist verständlich, daß auf dem Kongreß in Lourdes die Erscheinungen

Mariens zur Sprache kommen mußten, und zwar in ihren Beziehungen zum



Besprechungen 527

kirchlichen Lehramt und zur offiziellen Offenbarung Gottes. Diesem Thema
ist der XII. Band gewidmet: Apparitiones Marianae earumque momentum
in Ecclesia (377 Seiten). Die Erscheinungen Mariens gelten als Privatoffenbarung,

die zwischen der biblischen Offenbarung und den Profantatsachen
steht. Sie werden zum «factum dogmaticum» und können Objekt des

Magisterium infallibile Ecclesiae werden, weil ihr Inhalt oder ihre Botschaft
religiösen Charakter hat und insofern mit der revelatio publica konfrontiert
werden muß (S. 1-19). Lourdes fand z. B. eine positive, nicht bloß negative
Approbation, und zwar nicht nur durch Bischöfe, sondern durch das
Magisterium ordinarium der Päpste (S. 162-174), sodaß Roy (S. 11-56) die Ansicht
vertritt, die Tatsache der Erscheinungen in Lourdes sei fide ecclesiastica zu
bejahen, während Marienerscheinungen, die bis jetzt nur bischöfliche
Bestätigungen fanden, fide humana akzeptiert werden müßten, wie z. B. Beau-
raing (S. 57-76; 281-296) Banneux (S. 233-280) und Guadalupe in Mexiko
(S. 113-161). Nachdem das Sonnenwunder von Fatima (S. 189-232) kritisch
beleuchtet wurde, folgt noch je eine Abhandlung über die Phänomenologie
der Erscheinungen (S. 307-335) und ihre psychologische Möglichkeit (S. 337-
361).

Band XIV (183 Seiten) ist dem Marienkult gewidmet. Die einleitende
Abhandlung von Philips (S. 1-23) ist grundlegend, und es wäre nur zu
wünschen, daß diese Grundsätze auch von allen Sektionen der Academia Mariana
Internationalis beherzigt würden. Marienverehrung muß christozentrisch
bleiben, so daß der Kult der Hyperdulie letzten Endes ein relativer Kult ist,
insofern er stets auf Christus bezogen bleibt. Marienkult ist auch ekklesiologisch
zu sehen, weil er vom ganzen Corpus Christi mysticum ausgeht. Spezielle
Behandlung findet der Marienkult der römischen und byzantinischen Liturgie
und die Marienfrömmigkeit des russischen Volkes. Auch die Auswirkungen
der Marienerscheinungen auf die Frömmigkeit werden untersucht.

Acta Pontificiae Academiae Marianae Internationalis, vel ad Academiam
quoque pertinentia. Fase. I. 110 Seiten. Pontif. Acad. Mar. Internat. Romae
1961.

Die «Acta» bringen «pretiosa documenta», die als Grundlage für eine
fruchtbare Arbeit anzusehen sind. An erster Stelle steht das Motu proprio
Johannes XXIII. vom 8. Dezember 1958, durch das die Academia zur
«Pontificia» Academia erhoben wurde. Dann folgen die Statuten, deren
Approbation und verschiedene Briefe, die Aufschluß geben über Ernennungen
und Bestätigungen.

Wertvoll sind die Ansprachen des Kardinal-Protektors Ottaviani (S. 58-
65) und des Erzbischofs Parente (S. 28-57). Nur zwei Sätze seien zitiert:
«Inde igitur quod ad Redemptionem Maria cooperata est, appellationis
Corredemptricis exurgit rationabilitas, utique nullis obnoxiae aequivocationi-
bus: quamquam interdum «piis» quibusdam «auribus» ea displicet. Si iure
meritoque porro Maria Corredemptvix vocatur, aequo, sin potiori, iure
Mediatrix est appellanda» (S. 43). «Studium videlicet tribuendi Beatissimae
Virgini plus aequo et plus vero, contrarium Studium excitare potest eorum
qui aut adimunt aut inclinantur ad adimendum vel minuendum id quod
magnum, singulare, mirabile inest Mariae» (S. 59).



528 Besprechungen

Sehr leicht kann es geschehen, daß Theologen der Diasporaländer, die
inbezug auf den Marienkult und die Mariologie etwas Zurückhaltung üben,
des Minimalismus oder gar des theologischen Defaitismus beschuldigt
werden. Das kann daher kommen, daß sich die Mariologen der rein
katholischen Länder die konkrete psychologische Situation in Ländern mit
verschiedenen christlichen Konfessionen nicht vorstellen können und praktisch
kaum erleben, daß das ökumenische Gespräch nicht nur einen theologischen,
sondern auch einen psychologischen Aspekt hat, dem Rechnung zu tragen ein
Gebot der Diskretion und der Klugheit ist. Niemand will Wesentliches
preisgeben, ganz im Gegenteil : man bemüht sich,Wesentliches vom Unwesentlichen
zu scheiden. Was aber ist wesentlich in der Mariologie und im Marienkult,
was ist überhaupt wesentlich in der Kirche und am Christentum? Das ist
die Frage, an der sich die Geister scheiden. Thomas Kreider OSB

De Mariologia et Oecumenismo: - Pontificia Academia Mariana
Internationalis. - Romae 1962. 593 S.

Niemandem blieb verborgen, daß im Zusammenhang mit dem zweiten
vatikanischen Konzil, dessen Hauptthema die Kirche ist, die Mariologie
etwas in den Hintergrund trat. Diese Feststellung mag der Grund sein, weshalb

die Pontif. Acad. Mar. Internat, einen Spezialband von nahezu 600 Seiten
mit obigem Titel herausgab. Inzwischen hat man mit Genugtuung vernommen,

daß das Konzilsschema über Maria auf ausdrücklichen Wunsch der
Konzilsväter dort belassen wurde, wo es hingehört, nämlich innerhalb der
Ekklesiologie.

Der neue Band bespricht Themen, die zum großen Teil aus früheren
Veröffentlichungen der Akademie schon bekannt sind, wenn die Bearbeiter
auch andere sind : Maria in der Bibel, bei den Vätern und im Lehramt der
Kirche. Neu sind die Darlegungen über Maria bei den Reformatoren und bei
heute lebenden protestantischen Theologen. Die Abhandlung von Roschini :

Beatissima Virgo Maria et essentia Christianismi iuxta Sacr. Scripturam
(S. 133-143), scheint auf die oben aufgeworfene Frage: was ist wesentlich an
Christentum und Kirche, Antwort zu geben. Anhand von bekannten
Bibeltexten beweist der Verfasser, daß Maria als Mutter Christi und als geistige
Mutter des «Christus totalis» wesenhaft zu Christus und zum Christentum
gehört. Kein Katholik, und wahrscheinlich nicht einmal ein Protestant, wird
der These widersprechen, daß es ohne die göttliche Mutterschaft Mariens
weder einen Christus noch ein Christentum gäbe. Darüber streitet ja auch
niemand, sondern darum, ob z. B. ein Corredemptrix-Dogma wie es Parente
versteht und wünscht, ob die paraliturgischen Formen und alles, was man
da und dort zur Verherrlichung Mariens tun zu müssen glaubt, auch schon
zum Wesen des Christentums und der Kirche gehören? Ich denke, daß
Roschini in Beantwortung auch dieser Frage seinen kritischen Geist
bewahren und bewähren wird.

Kein Katholik wird des weitern bezweifeln, daß wir den Schutz und die
Fürbitte Mariens für die Wiedervereinigung der getrennten Christen mit
größtem Vertrauen anrufen müssen und dürfen. Damit ist aber noch nicht



Besprechungen 529

gesagt, daß man im ökumenischen Gespräch die Mariologie und die
Marienverehrung zum allerersten und vordringlichsten Kriterium machen muß.

Das Thema des nächsten internationalen Mariologenkongresses wird
sein: Maria in der HL Schrift. Der für 1962 geplante Kongreß mußte wegen
des Konzils verschoben werden. Das kann von Nutzen sein. Denn die
Wegweisungen von Johannes XXIII., daß den Glaubenswahrheiten im Hinblick
auf die Wiedervereinigung der getrennten Brüder eine ökumenische Formulierung

gegeben werden soll, dürfte auch auf das Konzilsschema über Maria
Anwendung finden, wodurch dem geplanten Kongreß der gesunde Mittelweg
gewiesen würde. Th. Kreider OSB

D. Martin Luthers Werke: Kritische Gesamtausgabe. 55. Band (teilweise).
Erste Abteilung, erster Teil: Erste Lieferung 119 S. Zweite Abteilung, erster
Teil: Erste Lieferung 124 S. (Neuedition der 1. Psalmen-Vorlesung. Text der
Scholien zu Psalm 1-15 mit Apparat.) -Verlag Hermann Böhlaus Nachfolger,
Weimar 1963 (br. 19.60 DM)

Die im Jahre 1883 begonnene kritische Gesamtausgabe der Werke Martin
Luthers, die sog. «Weimarer Ausgabe », bedarf keiner Empfehlung mehr.
Namhafte Gelehrte haben seitdem in unermüdlicher, aufopferungsvoller
Kleinarbeit Hervorragendes geleistet. Als 1885/86 Luthers 1. Psalmenvorlesung

(1513/15) in der Weimarer Ausgabe (3. und 4. Band) herauskam, war
das für die damalige Zeit eine mehr als erstaunliche Leistung, zumal der
Editor G. Kalwerau die beiden Bände auf Grund der schwer zu entziffernden
Wolfenbüttler Glossenhandschrift, dazu noch ohne die anderen frühen
Vorlesungen Luthers und ihre Theologie zu kennen, in verhältnismäßig kurzer
Zeit vorgelegt hat. Nachdem dann die Manuskripte der anderen frühen
Vorlesungen aufgefunden waren, J. Ficker für sie bei der Herausgabe des

Römerbriefkollegs eine neue, vervollkommnete Editionstechnik entwickelt
hatte und die Bedeutung der ersten exegetischen Werke für die Analyse von
Luthers Theologie klar erkannt war, wollte man auch für die 1.

Psalmenvorlesung eine bessere Ausgabe schaffen, die schon vor dem letzten Weltkrieg

in Angriff genommen werden sollte, dann aber wieder aufgeschoben
werden mußte. Auf Grund von Vorarbeiten K. A. Meißingers, E. Vogelsangs
und H. Wendorf (der zum Glück noch vor der Vernichtung durch Bomben
die Dresdener Scholienhandschrift beschrieben hatte), ist dann diese
Neuausgabe der 1. Psalmenvorlesung entstanden. Allein schon die Namen der
Mitarbeiter (G. Pfeiffer, H. Volz, A. Hamel, G. Ebeling, F. Hahn, L. Fendt,
J. Heckel, U. Pflugk) und des Hauptredaktors R. Schwarz garantieren
Qualität und exakte wissenschaftliche Arbeit, so daß sich das Niveau der
neuen Edition der 1. Psalmenvorlesung mit den bisherigen Bänden in jeder
Weise messen kann. Die Ausgabe dieser Luther-Schrift ist um so wichtiger,
als man seit Jahren gerade immer mehr auf die Anfänge der lutherischen
Theologie zurückzugehen bemüht ist, unter denen diese Psalmenvorlesung
chronologisch an erster Stelle steht. Darum wird diese Ausgabe evangelischen
und katholischen Theologen sowie allen Historikern sehr willkommen sein.

G. Gieraths OP

35



530 Besprechungen

Mouroux, Jean: Le Mystère du temps, approche théologique. (Théologie,
Etudes. Publiées sous la direction de la Faculté de Théologie 5, de Lyon-
Fourvière, 50.) - Aubier, Editions Montaigne, Paris 1962. 292 p.

«(Ce travail) est animé d'une seule pensée qui s'est avérée de plus en plus
profonde et féconde au long de la recherche : la présence fondatrice et rédemptrice

de l'éternité dans le temps; l'impossibilité pour l'homme qui respire déjà
au delà du temps de s'enfermer dans le temps, comme de «sauter par dessus
le temps», - avant même de devenir des hommes ils veulent déjà être semblables
à Dieu ; la nécessité absolue pour l'homme de rencontrer dans le temps l'éternité

en Jésus-Christ, Sauveur temporel et éternel» (p. 12).
Ainsi en réfléchissant après tant d'autres sur le mystère du temps,

Monsieur Mouroux retrouve-t-il l'un après l'autre et présente-t-il de façon
très suggestive tous les thèmes d'une théologie du salut. Cela nous vaut un
très beau livre, à la fois très classique par son contenu et très original dans sa
démarche, où les vérités essentielles concernant la destinée de l'homme sont
retrouvées au cours d'une réflexion très pénétrante sur les conditions concrètes

de l'existence humaine considérées à la lumière de la foi et de l'expérience.
L'ouvrage comporte trois parties. La première, Dieu et le temps, montre

comment le temps naît de l'éternité et comment il est une donnée fondamentale
de la condition humaine. La deuxième, le Christ et le temps est le cœur du

travail: elle veut montrer comment le Christ est l'événement historique
absolu, comment il fait entrer l'éternité dans le temps pour le salut de l'humanité.

La troisième enfin, l'Eglise et le temps, prolonge la seconde, l'Eglise
n'étant pas autre chose, selon le mot fameux de Bossuet, «que Jésus-Christ
répandu et communiqué»: il s'agit dans cette partie de la temporalité de

l'Eglise pérégrinale et de la temporalité personnelle du chrétien au sein de la
temporalité ecclésiale ; avec aussi une étude pénétrante de la temporalité de
l'expérience mystique.

On ne saurait résumer un ouvrage, qui se présente plus comme une
recherche, une «approche» que comme un exposé didactique, - encore que la
pensée de l'Auteur soit très ferme et visiblement très réfléchie sur chacune
des questions théologiques qu'il aborde au cours de sa réflexion. On notera en
particulier les vues très riches sur la «conscience temporalisante» de l'homme,
qui lui permettent de retrouver, de façon très personnelle et très concrète, le
problème de l'orientation qu'il appartient à l'homme de donner à sa destinée,
et de la possibilité qu'il détient de faire dévier cette destinée en l'enfermant
dans le temporel (ch. III). Il faut signaler aussi le précieux apport de l'Auteur
au problème si difficile et si débattu de la conscience du Christ et de la rencontre

en elle de l'éternité et de la temporalité (ch. Y). La troisième partie enfin
contient de suggestives notations sur le déploiement dans le temps de l'unique
acte rédempteur grâce aux sacrements et à la liturgie.

Le souci de l'Auteur est de mettre en valeur la signification des réalités
religieuses plus qu'à en rechercher l'explication. Là est la fécondité de sa
méthode, mais aussi sa limite. Car cette recherche de la signification suppose
des explications, mais latentes souvent, insuffisamment critiquées, et parfois
même imparfaitement cohérentes. Comment peut-on dire par exemple que,
«la création temporelle est le premier acte de l'histoire du salut en Jésus-



Besprechungen 531

Christ» (p. 57), sans soulever le problème que pose l'introduction du péché,
sans lequel il n'y aurait pas de salut et donc d'histoire du salut, dans l'œuvre
créatrice? Il est impossible de traiter un si grave problème par prétention,
mais impossible aussi de ne pas le traiter quand on parle de la place du Christ
dans le plan divin. De même on peut douter que la distinction du naturel et
du surnaturel soit suffisamment assurée dès lors qu'on reconnaît l'implication
mutuelle des deux ordres, et qu'on observe qu'il n'y a qu'un ordre dans l'univers,

ordre surnaturel de par l'intention divine qui la réalise (n. 70, p. 58). Il
est certain que, le surnaturel étant donné, la finalité naturelle est subordonnée
à la surnaturelle : il y a un seul ordre dans l'univers, qui est surnaturel. C'est
une mauvaise problématique que d'envisager concrètement l'hypothèse de
la nature pure. Mais, pour que la distinction du naturel et du surnaturel, à
l'intérieur de cet ordre unique existant, ne soit pas vaine, il faut trouver la
distinction dans le rapport même de l'une à l'autre des deux finalités : car elle
ne peut se trouver en Dieu même directement, le principe de toute distinction
dans les choses divines se prenant nécessairement de la créature. Si donc le
naturel est ordonné au surnaturel, ce ne saurait être de la même manière que
les fins naturelles successives sont ordonnées entre elles et toutes à la dernière :

il faut reconnaître que c'est par exhaussement de leur nature que les êtres au-
delà de leur finalité naturelle sont ordonnés à la fin surnaturelle, et non par
la simple actualisation de leurs virtualités natives. Bref on ne saurait se passer
de la notion de puissance obédientielle.

Ces quelques remarques ne veulent aucunement contester la validité
d'une méthode qui a l'avantage de rendre beaucoup plus vivantes et proches
de l'expérience les vérités théologiques, lesquelles ne sont pas faites pour la
seule intelligence, mais pour toute l'âme, et dont la multiplicité ne doit jamais
nous faire oublier qu'elles sont par tout elles-mêmes ordonnées à l'unique
Vérité qui doit nous être livrée dans la vision. Elles tendent seulement à

montrer qu'elle ne saurait se substituer à la méthode spéculative, dont elle
dépend au contraire étroitement, car c'est en étant vraies que ces vérités sont
source de vie. De cela d'ailleurs l'auteur de ce beau livre nous donne la
démonstration en manifestant tout au long de sa réflexion un sens si averti de
la rectitude théologique. J.-H. Nicolas OP

Le Mystère chrétien: (Collection). - Desclée, Tournai.
Congar, Y.: La Foi et la Théologie. (Théol. dogmatique 1) 1962. xvi-

281p. - Genuyt, F. M.: Le Mystère de Dieu. (Théol. dogmatique 2) 1963.
xvi-149 p. - Guelluy, R.: La Création. (Théol. dogmatique 4) 1963. xxi-
164 p. — Chopin, C.: Le Verbe incarné et rédempteur. (Théol. dogmatique 8)
1963. xiv-196 p. - Baumgartner, Ch.: La Grâce du Christ. (Théol. dogmatique
10) 1963. xii-340 p. - Baciocchi de, J.: L'Eucharistie. (Théol. sacramentaire 3)
1964. xvi-124 p.

Voici qu'a commencé de paraître une nouvelle collection dont l'ensemble
représentera un cours complet de théologie sous le titre général: «Le Mystère
chrétien», chez Desclée et Cle à Tournai. Neuf volumes en ont paru jusqu'à
présent, contenant respectivement la théologie fondamentale, les traités de



532 Besprechungen

Dieu, de la création, du Verbe incarné et rédempteur, de la grâce, du mariage,
de l'eucharistie et, en théologie morale, la vie familiale, la conscience morale
du chrétien. Chacun de ces ouvrages, tout en suivant un ordre personnel à
chaque auteur et qui cherche à faire entrer de façon vivante dans la profondeur

du sujet, s'astreint à préciser les divers points de doctrine en des thèses,
énoncées en français et en latin, destinées à fixer l'attention et à aider la
mémoire. On obtient ainsi un ouvrage qui répond à la nécessité d'un manuel
d'enseignement sans laisser d'être d'une lecture intéressante et instructive,
même pour ceux qui ne sont pas ou ne sont plus étudiants.

Plus que d'autres le Père Congar, qui s'est chargé de la théologie
fondamentale semble avoir eu du mal à enserrer sa pensée si souple et son immense
érudition dans ce cadre étroit. L'érudition se manifeste comme d'ordinaire
par une grande richesse de références et d'indications bibliographiques, qui
font de son livre un guide précieux pour une étude plus approfondie. Quant à

la pensée, la nécessité, où était l'A. de l'enserrer dans des définitions et des
formules précises dévoile combien fortement elle est structurée. Le livre, qui
est une introduction générale aux études théologiques, se compose de trois
parties: La connaissance de foi, Introduction à la théologie, Brève histoire de la
théologie. Rien ne saurait mieux marquer la connexion vitale de la théologie
à la foi, que cette distribution, où il apparaît que toutes les études théologiques,

si variées soient-elles, si étendues et en apparence dispersées, n'ont
d'autre sens que de faire pénétrer l'esprit humain dans la vérité révélée, reçue
de Dieu, tenue par la foi.

La première partie contient un précis remarquable de netteté, de complé-
tude et de pénétration de la notion et du fait de la révélation, du rôle et de la
nature de la foi, des notions de dogme, de formules dogmatiques, d'évolution
du dogme. La deuxième partie, intitulée Introduction à la théologie, reprend,
en les allégeant et en les simplifiant, mais sans en laisser perdre la substance,
les exposés plus vastes et plus approfondis de l'article Théologie du D. T. C.

- La troisième partie enfin permettra à l'étudiant de se rendre compte de la
continuité du labeur théologique à travers les âges, et aussi des formes qu'il
prend à notre époque. Dans sa concision et sa sécheresse ce résumé d'histoire
de la théologie suppose une information d'une étendue impressionnante et
parfaitement dominée.

Ce petit traité de théologie fondamentale est un très précieux apport à

l'œuvre de formation intellectuelle des futurs prêtres. Il réalise du premier
coup à la perfection les intentions de la collection.

Au Père Genuyt, professeur au Studium dominicain d'Evreux, a été
confié dans la même collection le traité dit de Dieu un (saint Thomas disait :

«de Dieu en ce qui concerne l'unité de son essence»: Sum. theol. 1,27 prol.).
Nous avons là encore un excellent exposé, qui joint à beaucoup de clarté une
belle rigueur métaphysique et une vraie profondeur. J'ai écrit le mot
«métaphysique»: il faudrait presque le reprendre, et en tout cas il faut souligner
que ce traité, en intention expresse et en fait est théologique, la métaphysique

y jouant très consciemment un rôle d'instrument, d'ailleurs remarquablement

possédé et manié. Les quelques objections qu'on pourrait présenter
ici ou là, en ce qui concerne en particulier la «connaissance implicite» de Dieu



Besprechungen 533

n'infirment pas ce jugement d'ensemble et la discussion de fond qu'elles
appelleraient dépasserait les limites de cette recension. La démarche rationelle

est baignée dans la lumière de l'Ecriture et pas un instant on ne doute
que le Dieu à l'affirmation et à la connaissance duquel on est conduit si fermement

soit le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de Jacob. Au delà même des
arguments scripturaires et traditionnels une certaine vibration de la phrase fait
pressentir une expérience et en donne le goût.

Ce livre est très propre à fournir à l'étudiant les bases ontologiques dont
la théologie ne peut pas se passer. Il peut apporter aussi une bienfaisante
lumière et une assurance intellectuelle à beaucoup de chrétiens cultivés, en
des questions qui les préoccupent souvent.

Une remarque concernant le titre choisi : ne vaudrait-il pas mieux réserver

au secret de la vie trinitaire, que nous ne connaissons que par révélation,
le vocable de «mystère de Dieu » Il est vrai, comme le souligne fortement l'A.
que l'Etre divin nous demeure mystérieux à l'instant même où nous sommes
conduits et contraints à l'affirmer, et c'est cela que le titre choisi met en
relief. Mais cela en Dieu à quoi la démarche rationnelle ne peut absolument
pas nous conduire comment le désigner si le mot «mystère» a déjà été employé
pour ce qui est naturellement connaissable

Le traité de la création, composé par M. Guelluy, professeur au Grand
Séminaire de Tournai, n'a pas attendu pour paraître le traité de la Trinité,
qui le précède normalement et qu'il suppose. Traditionnel à la fois et très
ouvert aux problèmes modernes de l'évolution et de l'homme, soucieux lui
aussi de proposer une théologie réellement inspirée par la Parole de Dieu et

par l'expérience de la pensée et de la vie chrétienne dans l'Eglise, et non une
métaphysique ou une psychologie, ce traité à son tour contribuera heureusement

à la formation théologique des futurs prêtres et aussi à l'information
des laïcs. Les problèmes soulevés cependant sont si nombreux et si vastes, -
la matière même l'imposait - que la brièveté et la rapidité de l'exposé paraissent

vraiment excessives : l'intervention du maître pour expliquer ces résumés
se révélera sans doute indispensable.

En traitant de l'homme à la lumière du Christ M. Guelluy a répondu à
une requête très habituelle des étudiants en théologie, et corrigé ce que l'ordre
et la méthode de la Somme théologique ont de plus déconcertant pour les esprits
modernes. On ne peut que l'en féliciter, la distribution faite par Le Mystère
chrétien des divers traités théologiques en livres différents, confiés à divers
auteurs, rendant presque insupportable cette manière de parler de l'homme
sans le référer expressément au Christ. Par contre pouvait-on parler des
problèmes se rapportant à la situation concrète de l'homme, le travail, la famille,
sans déborder à l'excès le cadre de ce traité et surtout sans priver les
réflexions, nécessairement très rapides, que ces problèmes provoquent de leurs
vraies perspectives

Notons que de bonnes pages, précises et mesurées sont consacrées aussi

aux anges, et que leur place dans une vision chrétienne de l'univers est bien
marquée.

Avec Le Verbe incarné et rédempteur de Monsieur Chopin, c'est le traité
de l'Incarnation que la collection nous offre. On ne saurait trop approuver le



534 Besprechungen

parti qui a été pris par les organisateurs et rigoureusement suivi par l'A. de
lier en un seul traité la théologie de l'Incarnation et celle de la Rédemption.
L'inconvénient pourtant est manifeste à la lecture de l'ouvrage : la matière
était décidément trop vaste et on a été réduit à une présentation tellement
résumée que les problèmes sont plutôt soulevés, parfois évoqués, que résolus,
même par mode d'ébauche. N'aurait-on pas pu, sans renoncer à l'excellent
parti qui a été heureusement choisi, donner à l'A., pour son traité de
l'Incarnation rédemptrice, l'espace d'un volume double

Avec la sagesse qui caractérise l'ensemble de la collection, l'A. a voulu
s'en tenir en christologie aux thèses classiques, traditionnelles, présentant
les questions disputées avec les arguments des uns et des autres, montrant
les grandes tendances théologiques selon lesquelles se divise la christologie,
ne cherchant pas à imposer une solution au lecteur, même quand on voit de

quel côté il penche lui-même.
Ce serait pour le recenseur manquer lui-même à cette sagesse que d'entrer

en ces discussions. Remarquons seulement au sujet de la finalité de
l'Incarnation une certaine contradiction, que la nécessité de faire court a
sans doute empêché de lever : comment concilier ces deux assertions, proposées

l'une et l'autre comme certaines, que «le Fils de Dieu s'est incarné pour
le salut du genre humain», et que «le Christ Rédempteur est fin de tout
l'univers dans l'ordre d'intention comme dans l'ordre d'exécution»? Cette
seconde assertion étant expliquée ainsi: «Le Christ est fin de l'univers en ce
sens que toutes les autres œuvres de Dieu sont voulues en vue de l'Incarnation»

(p. 42), et de façon plus précise: «le message exprimé dans les livres
saints nous invite à envisager la création dans sa relation avec l'œuvre du
salut dont le Christ est le centre» (p. 43) : le péché pourtant n'était pas nécessaire,

et peut-on concevoir la rédemption, sans cette intervention de la pure
volonté humaine dans l'œuvre créatrice, qu'est le péché

Ce n'est pas que l'A. esquive le redoutable problème de l'expiation des

péchés humains, et d'abord du péché collectif de l'humanité, par la mort du
Christ. Il faut lui savoir gré au contraire d'avoir fortement marqué la valeur
satisfactoire et expiatoire de la mort du Christ, en même temps d'ailleurs que
sa valeur latreutique, et que le rôle essentiel de la résurrection et de la glorification

de Jésus pour constituer, avec la Passion et la mort, l'unique mystère
sauveur (cependant nous ferions quelques réserves sur la manière d'expliquer
ce rôle).

Si beaucoup de problèmes se posent encore, qui ne cesseront pas de se

poser, au sujet du stupéfiant mystère d'amour qu'est l'Incarnation rédemptrice,

il y a, révélées par la Parole de Dieu et enseignées par l'Eglise, des
données de base qui ne peuvent être mises en discussion et à partir desquelles
seulement on peut valablement discuter. La valeur de cette initiation consiste
en ce qu'elle établit fermement ces données et qu'elle situe par rapport à elles
les discussions.

Le titre même que le R. P. Baumgartner S. J. a donné au traité de la
grâce qui lui était confié : La Grâce du Christ, indique les perspectives christo-
logiques et ecclésiales dans lesquelles il a voulu se placer. Par là il est obvié à

une des critiques les plus fréquentes et les plus graves faites aujourd'hui



Besprechungen 535

contre l'ordre de la Somme théologique, à savoir que la grâce est étudiée avant
qu'il ait été traité de l'Incarnation et, en apparence du moins, presque
indépendamment du Christ. Sur ce parti de saint Thomas, ses raisons, ses

avantages, ses inconvénients, le R. P. B. a d'ailleurs des notations justes et nuancées

(pp. 102-104). En tous cas il était certainement bon et nécessaire, eu
égard aux buts de la collection, le public auquel elle s'adresse, ses conditions
de réalisation, de ne pas, dans ce traité de la grâce, suivre ce parti.

La place faite dans l'ouvrage à saint Thomas (un chapitre est consacré
à sa doctrine de la grâce) et surtout à son inspiration est considérable. La
première partie est un très remarquable résumé de l'histoire de la doctrine de

la grâce, impressionnant d'érudition parfaitement dominée, et de clarté. Si

l'interprétation de la doctrine de saint Thomas appelle ici ou là quelque
réserve, elle est pourtant dans l'ensemble présentée avec justesse et avec ses

nuances, avec ses indéterminations aussi, par rapport du moins aux problèmes
qui se poseront après lui.

La deuxième partie aussi est remarquable. Selon l'esprit de la collection
la doctrine de la grâce y est exposée en ses principales articulations, sans
vaines polémiques, sans excessives subtilités, mais non sans rigueur ni
profondeur. Peut-être pourrait-on remarquer que la notion de «cause quasi-
formelle», union de Dieu comme forme, mais sans aucune information
(pp. 170-172) qui est la solution que retient l'A. pour le difficile problème de
la grâce incréée en ses diverses implications, reste verbale: du moins au degré
d'explication qu'elle reçoit ici. Il nous semble toujours que c'est par la voie
de l'information de la faculté par l'objet, et non d'une union ontologique
particulière, aussitôt niée dès lors que très sagement l'idée d'information est
repoussée, qu'on peut sortir de cette difficulté, et cela sans aucunement sacrifier

le réalisme de la tradition grecque. Mais ce n'est pas le lieu d'en discuter.
Ce traité de la grâce apportera aux étudiants et aux lecteurs désireux de

connaître la doctrine catholique un immense profit. Disons en terminant
combien il est heureux qu'on puisse écrire aujourd'hui un livre à la fois si
serein et si rigoureux sur un sujet qui, à une époque pas si lointaine, suscitait
de si âpres et vaines polémiques

Au R. P. J. de Baciocchi S. M., bien connu pour ses travaux antérieurs
sur le même sujet, a été confié le traité de l'Eucharistie. Les buts et le style
de la collection l'ont naturellement amené à faire ressortir ce que sa pensée
doit à la théologie traditionnelle plutôt que ce qu'elle a montré de plus personnel

et de parfois hardi dans ses études précédentes. Il est aisé cependant de
reconnaître dans ce traité d'allure classique la même ligne de recherche.

Selon la méthode adoptée par les autres auteurs, une première partie est
consacrée aux «Données positives et historiques». On y trouve un bon résumé
des sources et de l'histoire du dogme eucharistique. On y note cependant un
peu trop des préoccupations extra-historiques et extra-exégétiques qui
infléchissent curieusement l'interprétation de certains textes ou de certains ensembles

dans le sens des positions les plus personnelles de l'A. Ainsi p. 32, cette
conclusion, que ne laisse pas prévoir l'analyse du texte, de la présentation de

l'anaphore de Sérapion: «En somme pain et vin sont offerts à Dieu et consommés

par les fidèles en tant qu'ils sont «ressemblance» (en réalité «signes» au



536 Besprechungen

sens fort d'après le contexte) du corps et du sang du Christ». (Cette expression

: «signe au sens fort», «au sens le plus fort du terme», se retrouve plusieurs
fois; mais n'y a-t-il pas là quelque verbalisme? La langue connaît-elle un
sens fort du terme «signe» qui exprimerait que le signe devient réellement le
signifié? cf. p. 34.)

L'exposé doctrinal qui occupe la deuxième partie de l'ouvrage commence
par l'étude de l'Eucharistie comme sacrifice, l'étude de la présence réelle
étant placée après et en dépendance de celle-là. L'A. tient beaucoup à cette
disposition, où éclate cette idée qui lui est chère que l'Eucharistie est d'abord
une action, le sacrement lui-même n'existant qu'en fonction de cette action.
Cela est vrai sans doute, mais ne va pas sans quelque ambiguïté que l'ordre
suivi accentue plutôt qu'il ne la lève. L'artifice est manifeste à cette articulation

où l'A. essaie d'établir la présence réelle à partir de la nature sacrificielle

de l'Eucharistie, par un raisonnement dont le moins qu'on puisse dire
est qu'il faut admettre déjà la présence réelle pour lui reconnaître quelque
valeur (pp. 81-82). L'ambiguïté consiste dans le raisonnement sous-jacent à

toute la recherche de l'A. dans le domaine de l'Eucharistie, à savoir que ce qui
nous est donné par le Christ comme son corps ne peut être que son corps.
Raisonnement irréfutable en théologie catholique, c'est-à-dire pour qui croit
en Jésus-Christ, Homme-Dieu, Sauveur, Seigneur, mais qui n'aboutit pas à un
autre résultat que d'imposer le fait à expliquer : puisque Jésus nous donne ce

pain en nous disant que c'est son corps, le pain est devenu son corps. Reste
au théologien à expliquer ce devenir et la présence ainsi établie. Or il semble

que pour le R. P. de B. ce raisonnement soit par lui-même une explication:
Jésus nous donne ce pain comme étant son corps, il est le Seigneur tout
puissant, donc c'est son corps, il n'y a pas à chercher plus loin! Ce pourrait
être la négation même de l'affert d'intelligence de la foi qu'est la théologie,
mais cela aussi pourrait induire en erreur en laissant penser qu'il s'agit d'un
changement purement intentionnel, n'affectant pas la réalité ontologique du
pain. Bien entendu les affirmations répétées de l'A. excluent que cette erreur
lui soit imputée: mais on s'étonne alors qu'il ne s'aperçoive pas que sur ce

point essentiel sa recherche théologique tourne court.
Nous n'avons rendu compte ici que des traités ressortissant de la théologie

dogmatique. Ceux qui ont paru jusqu'ici, et dont plusieurs contiennent
les traités les plus importants, font bien augurer de l'ensemble de la collection,
et du manuel en latin qui ultérieurement la condensera à l'usage des
séminaires. On ne peut que se réjouir de l'inspiration thomiste qui a été suivie,
tant pour l'organisation générale de la collection que pour la rédaction de

chaque traité, sans préjudice des orientations propres à chaque auteur et des
nécessaires ouvertures aux problématiques modernes. Tous ceux qui veulent
s'initier sérieusement à la théologie trouveront dans cette collection un
excellent instrument de travail. J.-H. Nicolas OP



Besprechungen 537

Nicolas, Marie Joseph, OP: L'Eucharistie. (Encycl. Je sais-je crois). -
Arthème Fayard, Paris 1959. 119 p.

Le fascicule présent est sans doute un des meilleurs de cette collection.
L'auteur a le don de prendre position d'une façon très nette dans certaines
questions discutées sans entrer dans la discussion. Malgré la brièveté du fascicule

il réussit à nous livrer une étude fort approfondie sur ce mystère central
de la vie chrétienne.

La première partie nous présente en deux chapitres la foi de l'Eglise en
l'Eucharistie. L'auteur insiste avec justesse sur le fait qu'il faut considérer
les récits de l'Ecriture comme faisant partie d'une tradition vivante et
liturgique de l'Eglise, sans qu'il faille pour cela nier leur caractère historique. On
se réjouit de trouver en ces quelques pages un précis exemplaire de théologie
biblique, qui non seulement se réfère aux textes qu'établit l'exégèse, mais
porte aussi le jugement du théologien sur les mêmes textes. Le chapitre
deuxième a pour titre: La doctrine de l'Eglise. Les témoins principaux de

l'Eglise ancienne sont cités brièvement. Certains, peut-être, trouveront trop
sommaire ce rappel de la doctrine des Pères. Mais, d'une part, un volume
spécial de la collection est consacré à l'histoire de la Messe (fasc. 109) ; d'autre
part s'il est vrai qu'on pourrait poursuivre les citations, tous ceux qui ont lu
de pareils ouvrages concéderont que la multiplication de citations n'apporte
pas toujours un enrichissement qualitatif de la matière. L'auteur montre
ensuite l'acheminement de la foi vers des formules dogmatiques plus précises,
qui aboutit aux définitions du Concile de Trente. Ce que l'auteur dit sur l'utilisation

des concepts philosophiques et des systèmes métaphysiques dans la
définition de la foi est judicieux et modéré (p. 29).

La deuxième partie, qui concerne la Théologie de l'Eucharistie, est la
plus importante et aussi la plus étendue. Le premier chapitre donne la clef de

la doctrine eucharistique en situant dans l'Economie du salut l'ordre
sacramentel en montrant comment la notion du sacrement se réalise dans l'Eucharistie.

Le second chapitre étudie l'Eucharistie comme présence, montre la
connexion avec la transsubstantiation, impliquée comme changement ontologique

dans les paroles de la consécration, explique le mode propre d'existence
du Christ dans l'Eucharistie. Le chapitre III montre que l'Eucharistie, tout
en étant un sacrement, a dans le même ordre sacramentel le caractère d'un
rite sacrificiel. A partir de la notion générale de sacrifice, on montre comment
elle se réalise dans le Sacrifice de la Croix et dans le sacrifice eucharistique.
L'auteur insiste surtout sur la relation intime de ces deux sacrifices, voire sur
leur identité. Une section spéciale explique aussi ce que le Sacrifice de la messe

ajoute au Sacrifice de la Croix. Le chapitre IV enumère les divers effets de

l'Eucharistie. Ceux-ci sont groupés sous trois chefs : le développement de la
vie de grâce, l'union au Christ, l'édification du Corps Mystique. Nous regrettons

que l'effet de l'Eucharistie sur le corps, sa relation avec la résurrection
ne soit pas mentionné plus explicitement. Le même chapitre expose aussi les

dispositions requises pour la réception de l'Eucharistie. La dernière section
de ce chapitre montre que la distinction entre Eucharistie-sacrement et
Eucharistie-sacrifice, tout en étant légitime et même nécessaire, ne doit pas
faire oublier que ces deux notions ne sont que deux aspects du même mystère



538 Besprechungen

et que la communion est essentiellement un achèvement du sacrifice du
Christ, achèvement d'ordre sacramentel, puisque la consommation définitive
ne se fera que dans l'Eternité.

La troisième partie contient des réflexions sur la pratique eucharistique
de l'Eglise. Le culte de la présence eucharistique, la participation des fidèles
à la messe, la communion fréquente font l'objet de trois chapitres. C'est là,
dans l'appréciation des courants de pensées d'aujourd'hui, que se manifeste
le mieux le jugement théologique très sûr et très souple de l'auteur. Tout en
reconnaissant la légitimité et le bien fondé de certaines tendances eucharistiques

de nos jours, l'auteur montre aussi leurs limites et les dangers qui
résultent d'une conception trop unilatérale. Une conclusion sur l'Eucharistie
dans l'économie chrétienne clôt ce bel exposé théologique.

Nous ne pouvons que féliciter l'auteur de ce résumé clair et suggestif de
la doctrine classique de S. Thomas. En lisant ces pages on découvre à l'œuvre
un vrai théologien, un théologien tout au service de la «fides quaerens intel-
lectum». Le savoir théologique à la façon de S. Thomas ne consiste pas dans
la recherche érudite des textes soit patristiques soit conciliaires - tout cela
est utile et même nécessaire - ni dans la reconstitution historique de l'évolution

de la pensée des théologiens - encore que ceci aide aussi puissamment le
théologien à ramasser et à déterminer le donné de la foi - mais dans le travail
de l'esprit au contact de la foi, dans l'effort de l'intelligence, qui cherche par
ses propres moyens à mieux comprendre et à contempler dans une synthèse
unique et cohérente la vérité révélée par Dieu pour le salut des hommes.

Remarquable est l'exposé du sacrifice de la messe. L'auteur voit l'essence
de ce sacrifice sacramentel dans la double consécration, qui représente l'effusion

de sang opérée sur la croix. Ainsi le sacrifice de la messe est essentiellement

relatif au sacrifice de la croix qu'il applique. Peut-être aurait-on aimé,
qu'on insiste davantage sur l'acte d'oblation du prêtre, qui permet seul au
Christ, tout en étant dans son état glorifié, de poser une action proprement
sacrificielle. Peut-être aussi à force d'accentuer l'identité des deux sacrifices,
a-t-on peine à voir en quoi ils se distinguent formellement. L'Eucharistie,
comme tous les mystères de la foi, a ceci de déroutant pour notre esprit que,
dès qu'on met l'accent sur l'un de ses éléments, les autres paraissent un peu
rejetés dans l'ombre. Bien que le but de la collection présente ne soit pas la
recherche scientifique, mais plutôt la vulgarisation, on désirerait des citations
plus précises des textes allégués (p. 26, 27, 42, 89).

Nous croyons que ce fascicule, en raison de sa densité et de sa profondeur
théologique, ne sera pas utile uniquement aux laïcs désireux d'acquérir des

renseignements plus précis sur leur foi, mais aussi à des étudiants de théologie,
qui dans une matière trop détaillée et méticuleusement documentée, risquent
de perdre quelquefois de vue ce qui est essentiel. Thomas Mehrle OP

Plassmann, O.: Das Almosen bei Johannes Chrysostomus. - Aschendorff,
Münster i. W. 1961. 100 S. (kart. 5.80 DM)

Die Pflicht zum Almosengeben spielt in den sehr stark auf das
praktische Leben ausgerichteten Predigten des Johannes Chrysostomus eine

Hauptrolle. Die vorliegende Arbeit darf aber noch nicht als umfassende



Besprechungen 539

systematische Studie zu diesem Problemkreis gewertet werden. Der Autor
erklärt im Vorwort selber ausdrücklich, daß er nur eine Materialsammlung
zum Thema beabsichtige, um späteren gründlichen Arbeiten den Boden zu
ebnen. So fehlt es denn nicht an einer ausgesuchten Dezimaleinteilung zur
Einreihung eines Materials von über 1200 einschlägigen Stellen aus der Migne-
ausgabe. Chrysostomustexte, die erst in neuerer Zeit ediert wurden, sind
nicht berücksichtigt. Der Autor unterläßt es auch, alle Parallelstellen
anzuführen (Chrysostomus wiederholt sich oft), sodaß spätere Bearbeiter nicht
die Sicherheit haben, alle zu berücksichtigenden Texte vorzufinden. - Gegen
Schluß der Arbeit merkt der Verfasser einige Stellen aus dem Neuen Testament

an und ebenso einzelne Texte aus einer Reihe von Kirchenvätern, die
zum gleichen Thema gehören. Abschließend nennt der Autor drei Leitideen,
durch die sich Chrysostomus von den populärphilosophischen Anschauungen
über die Armut abhebt : 1. die Habsucht spielt eine zentrale Rolle in der Ethik ;

2. die Tugend des Almosens bezieht sich auf die eigene Person; 3. als
Empfänger des Almosens tritt Gott statt des Armen ein. G. Holzherr OSB

Platzeck, Erhard-Wolfram, OFM: Raimund Lull. Sein Leben - Seine
Werke. Die Grundlagen seines Denkens (Prinzipienlehre). Band I u. II. -
Verlag Schwann, Düsseldorf 1964.

Seit Keichers 1908 und 1909 erschienenen Arbeiten, die auch heute noch
sehr lesenswert sind, ist in deutscher Sprache kein größeres Werk über R. Lull
mehr erschienen. Inzwischen ist allerdings von Stegmüller das Raimund-
Lullus-Institut der Theologischen Fakultät in Freiburg i: Br. ins Leben
gerufen worden mit dem Ziel einer neuen Gesamtedition der Werke Lulls.
Außerdem sind in verschiedenen Zeitschriften Aufsätze über Lull erschienen,
vor allem von dem Verfasser des jetzt zur Besprechung vorliegenden Werkes.
So hat sich der Verfasser schon zum Voraus als der Mann legitimiert, der uns
ein neues, auf den überaus zahlreich vorhandenen Quellen fußendes Gesamtbild

von Lull und seinem Werk geben kann.
Der erste Band enthält eine kurze kritische Einführung in Leben und

Werk dieses «Einsiedlers» auf philosophischem Gebiet. Wo immer Anlaß
bestand, wurden die Daten des Lebens wie der einzelnen Werke neu geprüft
und soweit wie möglich zu gesicherten Ergebnissen geführt. Je mehr P. vom
Äußeren zum Inneren Lulls vorzudringen sucht, um so mehr wird die
Darstellung zu einer echten 'laudatio'. Lull ersteht vor dem Geiste des Lesers
immer mehr als ein von feuriger Gottesliebe begeisterter Mensch, als «ein

enzyklopädischer Kopf und stets auf letzte, zusammenschließende Einheiten
bedacht; bald bildhaft konkret, bald äußerst abstrakt; voll von Analogien
und Gleichnissen und dann wieder definitionsklar und scharf; ausgesprochener

Lehrer und missionarischer Pioniergeist zugleich; sprachlich gewandt,
ja gesprächig in einer Unzahl von Büchern und doch wie verhalten und tief
in der religiösen Zwiesprache mit Gott; kämpferisch, disputierfreudig aus
stärkstem Selbstbewußtsein und doch wieder demütig im Räume der Kirche ;

Wanderer weiter Wege und doch im Grund heimatgebunden; vieler
Enttäuschungen reich und dennoch ungebrochen hoffensfroh bis zum letzten
Atemzuge » (ix).



540 Besprechungen

Das zweite Buch des ersten Bandes bringt die Einführung in die
Prinzipienlehre, welches die Grundlage seiner ganzen Philosophie ist. Obwohl
Autodidakt steht Lull selbstverständlich, um mit einem bekannten
mittelalterlichen Bild zu sprechen, auf den Schultern seiner Vorgänger. Der
Verfasser geht mit kritischem Sinn den verschiedenen Quellen nach. Von besonderer

Bedeutung ist dabei die Beziehung Lulls zur arabischen Philosophie
und Theologie (man vgl. z. B. den Abschnitt, welcher der Beziehung Lulls zum
Sepher Jezirah gewidmet ist). Lull erlernte selber die arabische Sprache und
setzte seinen ganzen Einfluß ein, damit von den verschiedenen Orden Missionare

in der arabischen Sprache herangebildet werden. Er dringt so tief in
arabische Philosophie und Theologie ein, daß er nicht bloß öffentliche
Disputationen mit mohammedanischen Theologen und Philosophen wagen kann;
er nimmt mit seiner Lehre geistesgeschichtlich eine gewisse Mittelstellung ein
zwischen Orient und Okzident.

Behutsam, Schritt für Schritt, aber auch mit der wünschenswerten
Deutlichkeit und Sicherheit führt der Verfasser in die eigenartige Denkweise
Lulls ein: Kernsätze werden in deutscher Übersetzung (für einzelne Worte
wird manchesmal das lateinische ursprüngliche in Klammern beigesetzt)
geboten, daran anschließend die Erklärung durch Lull selbst und dann eine

Interpretation durch den Verfasser. Der Ansatz ist gewiß ein theologischer;
aber Lull will zeigen, wie diese Prinzipien für die gesamte Wissenschaft
gelten. Mit der Erfindung der 'ars magna' weiten sich diese Prinzipien aus;
sie scheiden sich in absolute und relative. Durch die «Kombinatorik», welche
er erfunden, gelingt in vielfacher Weise, so meint er es wenigstens, dem Leser
das Durchschreiten einer Beweiskette zu erleichtern und das Gedächtnis zu
entlasten. - Lull ist noch mehr ein Meister der Zeichen-Symbole: Kreis,
Dreieck, Viereck, Treppe, Leiter, Baum, Wiese usw. besonders Zahlen. Das
alles sollte dazu dienen, die Wissenschaft möglichst sicher aufzubauen (wer
erinnert sich dabei nicht an das «more geometrico» späterer Zeit!) und sie

auch leicht zu erlernen und im Dienste der Mission gegenüber den
Mohammedanern zu gebrauchen. Nie will Lull im rein Formalen steckenbleiben;
immer wieder weist er auf die analogia entis hin. Er ist Logiker, dies aber
durchaus im Sinne der damaligen Zeit; er ist aber ebenso Metaphysiker;
er gibt eine Grundlegung der Bedeutungs- und Wertlehre; seinem ganzen
Ansatz wie auch seinem Ziele nach ist er Theologe, ja Mystiker. Darauf
verweist P. immer wieder. - Der Verfasser berücksichtigt nur die Quellen; von
welchem Einfluß die Philosophie Lulls auf spätere Zeiten gewesen ist (vgl.
den sog. Lullismus), bezieht er in seine Darstellung nicht ein.

Der zweite Band bringt in seinem ersten Teil die verschiedenen Werke-
Kataloge mit jeweils genügend kritischen Anmerkungen. Der zweite Teil
des zweiten Bandes enthält die wissenschaftlichen Anmerkungen zum ersten
Band ; sie sind erfreulicherweise sehr reichlich ausgefallen. Dem schließt sich
im dritten Teil eine Bibliographie an, die zwar keine Vollständigkeit für sich
in Anspruch nimmt, aber doch 30 Seiten umfaßt Im Anhang zu der
zahlenmäßigen Erfassung der Werke Lulls (es sind nach dem heutigen Stand uns
erhaltener Schriften 256!) folgt noch eine tabellarische Übersicht über die

Hauptwerke Lulls und der angewandten Siglen. Den Schluß krönt ein aus-



Besprechungen 541

gezeichnetes Gesamtregister, das für den Gebrauch dieses großen bedeutsamen

Werkes von unersetzlichem Werte ist.
Wer möchte angesichts dieser viele Jahre umfassenden Arbeit (welche

Mühe lag nicht allein schon in der nicht einfachen Lektüre dieser großen
Zahl von Schriften in eine Kritik einzelner kleiner Punkte eintreten Gewiß
kann man über manche Übersetzung oder manchen modernen Ausdruck
geteilter Meinung sein, vielleicht auch über manchen Quellenhinweis. Die
Deutung und Wertung des Lullschen Systems (der Verfasser verfehlt es nicht,
immer auch wieder kritische Bemerkungen anzufügen) mag in manchen
Punkten nicht immer auf Zustimmung stoßen; das hängt auch von dem
Standpunkt des einzelnen Lesers ab. Das eine aber darf gewiß als Endurteil
festgehalten werden: das große Werk des Verfassers gibt eine wirklich sehr
gute Einführung in das Schaffen Lulls mit wirklich neuen Akzenten und
Durchblicken, wie wir dies bisher noch in keiner Geschichte der mittelalterlichen

Philosophie lesen können. Dafür darf der Verfasser des Dankes der
wissenschaftlichen Welt gewiß sein. Hufnagel

Seybold, Michael: Sozialtheologische Aspekte der Sünde bei Augustinus.
(Studien zur Geschichte der Moraltheologie, hrsg. v. M. Müller, 11. Band.) -
Fr. Pustet, Regensburg 1963. 301 S. (kart. 28 DM)

Der Verfasser ist Schüler von Prof. Tromp SJ von der Gregoriana. Er
trug sich zuerst mit dem Gedanken, eine Dissertation über die sozialen
Dimensionen der Sünde bei den neuern theologischen Schriftstellern zu schreiben.

Weil dieses Thema von anderer Seite gleichzeitig behandelt wurde, griff
der Verfasser auf dasselbe Problem bei Augustinus zurück. Denn die heutige
theologische Rückbesinnung auf die traditionelle Ekklesiologie setzt gemeinhin

bei Augustinus an. - Der Verfasser arbeitet methodisch sauber und
analysiert die Texte sehr sorgfältig. Er zeigt zuerst, daß Augustinus die Hyposta-
sierung des Bösen durch die Manichäer entschieden ablehnt. Die individuelle
Freiheit ist für ihn eine Voraussetzung, ohne die wirkliche Schuld nicht möglich

ist. Der Kirchenlehrer von Hippo betrachtet die Sünde aber immer als
sozial bedeutsames Geschehen. Eine zwischenmenschliche Schuldverflechtung

ist schon in dem unauslotbaren Geheimnis der Erbsünde gegeben.
Augustinus nimmt darüber hinaus an, daß auch persönliche Sünden vererbt
werden und dies auf Grund seiner These von der sündenvermittelnden Funktion

der Konkupiszenz. Die Verstrickung in die Sünde übersteigt nach Augustinus

sogar die Menschenwelt, weil der Sünder auch dem Satan verfallen
ist. Dieser bildet gleichsam die Spitze der Gemeinschaft der Sünder (corpus
diaboli), die als solche gemeinschaftlich im Gegensatz zur civitas Dei steht.
Sünden in der Kirche beeinträchtigen die Heilsfunktionen der Kirche, wenn
sie auch - ähnlich wie Häresien - in der Zeit des Wachsens und Reifens der
Kirche nicht fehlen können. — Der Verfasser behandelt das ganze Thema
immer in der weiteren Perspektive des Kirchenbegriffes und des Verständnisses

der Heilsgeschichte im allgemeinen, wie sie uns bei Augustinus
begegnen. So bietet die Arbeit auch Anregungen und Ausblicke über den
Problemkreis der Sünde hinaus. G. Holzherr OSB



542 Besprechungen

Sola Brunet, Gabriel: Tractatus Dogmaticus de Eucharistia. (Collectanea
San Paciano, Serie theologica, 7.) Seminario Conciliar de Barcelona, Balmes/
Barcinone 1961. 121 p.

Ce petit traité dogmatique sur l'Eucharistie à l'usage des séminaristes
a tous les avantages mais surtout les inconvénients des manuels scolastiques
usuels. Parmi les avantages il y a la clarté de l'exposé, la netteté des divisions
et de l'organisation, la manière précise de définir et d'argumenter. Les
inconvénients de la méthode sont bien connus: l'emploi continuel des mêmes
formules, l'usage excessif de la structure syllogistique et des distinctions
scolaires deviennent fatigant, engendrent une clarté plus apparente que
réelle et n'aboutissent souvent qu'à une connaissance superficielle. Nous ne
voulons pas rejeter en bloc les manuels scolastiques de théologie, ni contester
l'utilité d'un tel procédé pour les écoles - dans certains pays latins cette
méthode est encore tout à fait à la mode - à condition cependant que le
manuel fasse saisir aux étudiants la problématique théologique actuelle aussi
bien que l'ancienne. Or l'auteur, nous semble-t-il, ne réussit pas à nous ouvrir
quelque horizon sur les problèmes actuels. Il suffit de jeter un coup d'œil sur
la bibliographie : parmi les 20 livres indiqués, on trouve beaucoup de manuels
et très peu de monographies théologiques récentes. L'auteur se délecte avec
les grandeurs du passé - Franzelin, Tongiorgi, Palmieri, Lessius, Yasquez, de
Lugo - sans avoir toujours le soin d'indiquer le lieu exact des références. Par
contre, bien qu'il suit en général la doctrine de S. Thomas, il cite rarement la
Somme ou les autres ouvrages du Docteur. On a souvent l'impression, qu'au
lieu d'étudier la chose en elle-même, il prend position face aux diverses
opinions et sentences. La division du traité n'est pas heureuse non plus : De
reali praesentia, de sacrificio Eucharistiae, de sacramento Eucharistiae.
Ainsi l'aspect sacramentel, qui est pourtant déterminant dans le sacrifice
eucharistique ne trouve son explication qu'à la fin du traité. On rencontre
aussi beaucoup d'inexactitudes et de fautes d'impression. Ainsi Ghir au lieu
de Gihr (p. 41) et plusieures fois Tongiogi au lieu de Tongiorgi (p. 45, 46);
la même chose est désignée de différentes manières — ainsi S. Thomas et Stus
Thomas (p. 54, 56), S. Scriptura et s. Scriptura (p. 100, 107). L'auteur écrit
avec persévérance phisica au lieu de physica, Aegipto au lieu de Aegypto,
bien qu'il emploie le y dans d'autres mots, p. e. mysterium (p. 87).

Quant aux positions prises, elles restent toujours orthodoxes et même
d'inspiration thomiste. En raison de ce fait ce travail est à recommander à

ceux qui se contentent d'une théologie de manuel, et à ceux-là seulement.
Thomas Mehrle OP

Stelzenberger, Johannes: Syneidesis, conscientia, Gewissen. Studie zum
Bedeutungswandel eines moraltheologischen Begriffs (Abhandlungen zur
Moraltheologie, hrsg. v. Toh. Stelzenberger V.) - Schöningh, Paderborn 1963.
203 S. (kart. 18 DM).

Der um die Geschichte der christlichen Moraltheologie verdiente
Moralprofessor von Tübingen, J. Stelzenberger, legt hier eine Arbeit vor, die zum
Ziele hat, die Geschichte eines grundlegenden Begriffes nachzuzeichnen, in-



Besprechungen 543

dem sie dem jeweiligen Inhalt der Bezeichnungen nachspürt und den Wandel
der Bedeutungen aufzeigt. Die Studie beginnt mit einer Übersicht über
Syneidesis und conscientia in der christlich-theologischen Literatur des 2.-7.
Jahrhunderts. Es wird in diesem ersten Teil dargestellt, wie die Patristik sich
an die Antike und die Bibel anschließt und so den beiden Worten einen
reichen und vielfarbigen Inhalt gibt. Diese Darlegungen werden besonders jenen
von Nutzen sein, die biblische und patristische Texte zu übersetzen haben.
Leider sind darin die Paulus-Kommentare von Ambrosiaster und Pelagius
nicht berücksichtigt. Der zweite Teil ist der Theologie des MA gewidmet.
Darin findet die scholastische Unterscheidung von conscientia und synteresis
eine besondere Beachtung. Ein eigener Paragraph behandelt die Formel
contra conscientiam agere, die seit Petrus Abaelardus viel diskutiert worden
ist. Der letzte Teil geht der Geschichte des Begriffes in der Neuzeit nach.
Die Vielschichtigkeit dieser Geschichte war nicht leicht in den Griff zu
bekommen. So fühlt man sich in der Aufzählung der vielen Namen etwas
verloren und gewinnt in der Vielfalt der zitierten Meinungen nur schwer eine
klare Vorstellung von der neuern und neuesten Entwicklung des Begriffes.
Dieser dritte Teil, der weitgehend den Charakter einer Bibliographie
annimmt, ist jedoch, - wie übrigens die beiden ersten Teile auch, - dank dem
vollständigen Personenregister trotzdem gut zugänglich. Auch er wird darum
jedem nützlich sein, der sich darüber Rechenschaft geben will, was christliche

und vom Christentum beeinflußte Denker unter Gewissen verstanden.
B. Studer OSB

Stratmann, Franziscus Maria, OP.: Gaben und Aufgaben. Über die
religiöse Bedeutung der Sieben Gaben des Heiligen Geistes. - Josef Knecht,
Frankfurt a. M. 1962. 272 S. (geb. 12.80 DM)

Das Vatikanische Konzil hat einen neuen Akzent auf die Bedeutung
der Charismen innerhalb der Kirche gelegt. Man darf darunter nicht bloß
außerordentliche Gaben für einige Auserwählte verstehen. Die Gnadengaben
Gottes werden auf alle Gläubigen herabgerufen, damit jeder seiner Sendung
gerecht werde. Die Lehre von den «Sieben Gaben» bringt zum Ausdruck,
daß der Jünger Christi sich nicht mit einem «anständigen», durchschnittlichen

Leben begnügen darf, sondern zu einem Hochziel berufen ist. Zugleich
wird deutlich, daß der Christ diesen Weg nicht aus eigener Kraft geht,
sondern dem gnädigen Gott zuschreibt, was in seinem Leben Gutes zu finden
ist. - Der Verfasser übersetzt die alte Lehre in die heutige Denkweise. Er
hütet sich vor einer Verabsolutierung der Siebenzahl. Er verbindet zwar in
der hergebrachten Weise die «Sieben Gaben» mit den Seligpreisungen,
vermeidet aber eine dürre Schulterminologie. Es kommen aktuelle Fragen zur
Sprache wie Kindlichkeit und Mündigkeit, Vitalität, Weltdistanz und
Transparenz der geschöpflichen Welt, die Bedeutung des affektiven Lebens für die
Spiritualität usw. Das Buch ist weder ein theoretischer Traktat noch eine

praktische Wegleitung, sondern eher eine Frucht der Meditation. Im Sinne
der Heiligen Schrift versteht es aber die Gnadengaben Gottes als Aufgaben
für den Menschen. Wer schlichte Weisheit, nicht überfeinerte Künstlichkeit
sucht, mag zu diesem Buche greifen. G. Holzherr OSB



544 Besprechungen

Studia moralia I. (Academia Alfonsiana, Institutum theologiae moralis.)-
Verlag Ancora, Roma 1963. 450 S.

Das römische Institut für Moral- und Pastoraltheologie, das von Re-
demptoristen geleitet wird, legt hier den ersten Band einer Reihe vor, die
den Mitarbeitern des Instituts für Untersuchungen aus ihrem Fachgebiet
Raum bieten soll.

Diese erste Publikation ist der Grundlagenforschung gewidmet. B. Hdring
arbeitet zunächst jene Leitideen heraus, die heute einer bibel- und zeitnahen
Moral und Pastoral zugrundeliegen sollten; seine Ansichten sind durch die
bekannten Hauptwerke Härings bereits weithin bekannt. F. X. Murphy
beschäftigt sich mit der Moraltheologie der christlichen Frühzeit. Er
unterstreicht die wesentliche Kontinuität zwischen neutestamentlicher und
altchristlicher Sittenlehre, zeigt aber auch, mit welchen neuen Fragenkomplexen
sich die ersten christlichen Autoren konfrontiert sahen. Besonders wird die
Bedeutung der Anthropologie des Irenäus gewürdigt, für den jeder Mensch
nach dem Bilde Christi geschaffen ist. L. Vereecke skizziert die historischen
und geographischen Konturen der Moraltheologie auf ihrem Wege zur
Verselbständigung als eigenes theologisches Fachgebiet. A. Hortelano plädiert
lebhaft für eine Theologie der Wirtschaft. Eine gewisse Eigengesetzlichkeit
der Wirtschaft sei anzuerkennen; soweit sie aber den ordo hominis ad Deum
tangiere, müsse sie auch als Thema der Theologie betrachtet werden.
Interessant ist der mutige Versuch von Th. Fornoville, die Ethik des Existentialismus

zu würdigen. Er zeigt, daß die existentielle Betrachtungsweise vom
individuellen sittlichen Wert zum Allgemeingültigen hin fortschreiten und
für das Transzendente offen bleiben kann. A. Humbert untersucht das johan-
neische Wort vom «Halten der Gebote»: der Apostel meint nicht ein
Buchstaben-, sondern ein Lebensgesetz, nämlich letztlich den uns aus Gott durch
Christus zuströmenden Dynamismus des Geistes oder der göttlichen Liebe.
J. Endres entwirft das Bild der christlichen Klugheit, wie es die Scholastik
erarbeitet hatte; er betont die Bedeutung dieses Traktates für die Beurteilung

des konkreten Gewissensurteils. O. Capone analysiert sehr eingehend
den allmählichen Wandel der Auffassungen des hl. Alfons über probabilitas
und conscientia im Zeitraum von 1748 bis 1763: trotz der kasuistischen
Methode und bei aller Vorsicht in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung
gelangt der Heilige über eine auf dem Mutterboden des Nominalismus und
des Legalismus gewachsene Prinzipienreiterei hinaus und wahrt sich den
Blick für die Werte der Person, ihrer Freiheit und ihres persönlichen
Gottverhältnisses. Sean O'Riordan bemüht sich, die Stellung der Psychologie in
der katholischen Theologie zu umschreiben. Ihre Integration ist unerläßlich,

aber eine vielschichtige Aufgabe. A. Regan schließt mit einer Theologie
der Verkündigung des Gotteswortes. - Man darf die Veröffentlichung dieser
durchwegs gründlichen Studien begrüßen. - Die Latinität der Summarien
vor den verschiedensprachigen Artikeln könnte noch gepflegter sein.

G. Holzherr OSB



Besprechungen 545

Testimonial Schriften der altchristlichen Zeit. In Verbindung mit
Theodor Klauser herausgegeben von Eduard Stommel und Alfred Stuiber. -
Patmos-Verlag, Düsseldorf.

1. Bd. Aurelius Augustinus: Enchiridion de fide spe et caritate.
Handbüchlein über Glaube Hoffnung und Liebe. Text und Übersetzung mit
Einleitung und Kommentar hrsg. von Joseph Barbel. 1960. 255 S. (19.80 DM)

2. Bd. Novatianus: De trinitate. Über den dreifaltigen Gott. Text und
Übersetzung mit Einleitung und Kommentar hrsg. von Hans Weyer. 1962.
219 S. (19.80 DM)

3. Bd. rPHTOPIOY TOT ©EOAOrOY: AOrOI ©EOAOriKOI.
Gregor von Nazianz: Die fünf theologischen Reden. Text und Übersetzung
mit Einleitung und Kommentar hrsg. von Joseph Barbel. 1963.301 S. (36 DM)

Mit dieser Sammlung erscheint im Patmos-Verlag eine Reihe patristi-
scher Texte, die von allen Freunden der altchristlichen Schriftsteller mit
Interesse aufgenommen werden wird. Der Verlag empfiehlt die handlichen
und gut lesbaren Bände mit folgenden Worten: «... Diese Sammlung will
Texte der altchristlichen Zeit bis zum Ausgang der Antike dem heutigen
Verständnis erschließen, und zwar in einer eindringlicheren Art, als dies bisher

in den meisten deutschen Kirchenväterübersetzungen üblich war: Sie
bietet den Originaltext und gibt der Übersetzung einen fortlaufenden
Kommentar bei. Urtext, Übersetzung und Kommentar werden so angeordnet, daß
alles Zusammengehörige gut überschaubar zusammensteht und lästiges
Blättern erspart wird. Die einzelnen Schriften werden in ihrem ungekürzten
Text geboten; Auswahlausgaben sind nicht vorgesehen».

Damit ist das Wesentliche über die Serie ausgesagt. Zu ergänzen ist
noch, daß jedem Band eine tüchtige Einleitung über Leben und Arbeiten
des Autors beigegeben ist und die verschiedenen Fragen über Entstehung,
Inhalt, Textüberlieferung des betreffenden Werkes kurz und prägnant
besprochen werden. Die Hinweise auf das wichtigste neuere Schrifttum geben
Anleitung und Möglichkeit, sich noch eingehender mit der Arbeit zu befassen.
Der Urtext ist, wenn möglich, aus zuverlässigen, bestehenden Ausgaben
genommen, allfällige Textverschiedenheiten sind in einem kleinen Apparat
an Ort und Stelle notiert. Je nach Notwendigkeit ergänzen entsprechende
Exkurse im Anhang den laufenden Kommentar, um Sinn und Bedeutung
der schwierigen Stellen besonders in theologischer und literargeschichtlicher
Hinsicht darzulegen. Verschiedene Register über Personen, Sachen, Schriftstellen

und wichtige Ausdrücke im Urtext vervollständigen die Bändchen.
1. Die vortreffliche Reihe beginnt mit einem dogmatischen Alterswerk

des hl. Augustinus, mit der Erklärung des Glaubenssymbols, das den Titel:
Handbüchlein über Glaube, Hoffnung und Liebe, trägt, weil die letzten
Kapitel von diesen Tugenden handeln. Es wurde etwa um 421 verfaßt. Der
Herausgeber P. Dr. Joseph Barbel ist Dogmatiker und Dogmenhistoriker am
Studienkolleg der Redemptoristen für die Norddeutsche Provinz in Hennef/
Sieg. Unter den Einleitungsfragen darf die längere Inhaltsangabe besonders
erwähnt werden, die einen raschen und doch eingehenden Überblick über
das Werk ermöglicht. Der lateinische Text ist der Augustinusausgabe der

36



546 Besprechungen

Mauriner entnommen und die Übersetzung eine eigene Arbeit des Herausgebers.

Bei aller Treue an den Urtext liest sie sich leicht und fließend. Der
Kommentar ist gut verständlich, nicht überladen. Mit den ziemlich reichen
Exkursen im Anhang über echt augustinische Begriffe wie: das Böse,
Erbsünde, Notwendigkeit der Gnade, Menschwerdung, Dreifaltigkeit, Erlösung,
Ehe, Yorherbestimmung u. a., ergeben sie einen trefflichen Einblick in das

theologische Denken des Bischofs von Hippo. Dabei versteht es der Herausgeber,

den Unterschied zwischen dem Gemeingut der katholischen Lehre und
den eigenen Anschauungen Augustins deutlich hervorzuheben. Mit einem
vollständigen Werkverzeichnis des Bischofs und einem Sachregister über den
Inhalt der Anmerkungen schließt der Band. Er dürfte sich besonders dazu
eignen, an einem einzelnen Werk darzulegen, wie sich Augustinus in die Tiefen
der christlichen Glaubenslehren eingearbeitet hat.

2. Novatianus schreibt als erster Theologe in Rom in lateinischer
Sprache. Noch bevor er wegen seines Rigorismus in der Frage der «Lapsi»
von der Kirche ausgeschlossen wurde, verfaßte er gegen die verschiedenen
falschen Lehrmeinungen in der Frage : Einheit Gottes und Gottheit Christi,
das vorliegende Werk. Schon seit der Mitte des 2. Jahrhunderts waren
verschiedene Lösungsversuche in Umlauf gesetzt worden, die der einzigartigen
Stellung des Erlösers nicht gerecht wurden. In apologetischem Ton und in
häufiger Verwendung der hl. Schrift wendet sich deshalb Novatian gegen alle
diese Irrlehren, legt dar, daß Gott der Vater, der Schöpfer der Welt, der
einzige Gott ist, daß Christus der Sohn des Schöpfers ist, wahrer Mensch
(gegen die Doketen) und wahrer Gott (gegen die Adoptianer), vom Vater
verschieden (gegen die Modalisten) und spricht am Schluß vom Heiligen
Geist und der Einheit Gottes. Freilich darf man nicht mit der Präzision der
Theologie nach den Auseinandersetzungen mit Arius an diese Darlegungen
herangehen. Sie sind ja mehr ein Versuch der Klärung.

Im übrigen zeigt dieser 2. Band, der die erste deutsche Übersetzung
bietet, die Vorzüge des ersten. Er führt in klarer Weise in die verschiedenen
Fragen über Entstehung, Textüberlieferung, Sprache und Stil ein. Die
Erläuterungen im Kommentar verraten eine gute Kenntnis der Zeit und der
bisherigen Tradition und weisen oft auf die bevorstehenden Auseinandersetzungen

über das Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit hin. Register der
Schriftstellen, theologisch wichtiger lateinischer Wörter und der Namen und
Sachen beschließen den Band.

3. Der Herausgeber des 3. Bandes ist wieder Joseph Barbel. Er geht auch
in diesem in gleicher Art vor wie im ersten. Eine längere Lebensbeschreibung
und ein Hinweis auf das literarische Werk Gregors von Nazianz (S. 5-24)
lassen uns das Leben dieses etwas unentschiedenen und musisch veranlagten
Mannes näher verstehen. Der Überblick über die Ausgaben der Werke zeigt,
daß Gregor in der theologischen Tradition nicht geringe Bedeutung zukommt.
Seinen Ruhm als Theologe begründen die 5 «Theologischen Reden», die der
Bischof in Konstantinopel hielt. In seiner Stellungnahme hauptsächlich
gegen die Eunomianer und Mazedonianer legt er eingehend die Konsubstan-
zialität des Sohnes und des Heiligen Geistes mit Gott dem Vater dar.



Besprechungen 547

Der griechische Text ist wieder der der Mauriner in der Fassung bei
Migne. Während es schon französische und englische Übersetzungen gibt,
bietet hier Barbel die erste deutsche Version. Ein kleiner textkritischer
Apparat weist auf Varianten hin, und ein Kommentar, der große Belesenheit
verrät, gibt mit mehreren Exkursen im Anhang ein eindringliches Bild über
das Ringen des 4. Jahrhunderts, das Geheimnis der Trinität nach Möglichkeit

in klaren Begriffen auszudrücken. Entsprechende Register erhöhen die
Brauchbarkeit des ansprechenden Bandes. D. Löpfe OSB

Vaticanum secundum. Band I : Die erste Konzilsperiode. In Zusammenarbeit

mit Werner Becker und Josef Gülden herausgegeben von Otfried
Müller. - St. Benno-Verlag GmbH, Leipzig 1963. 471 S.

Das II. Vatikanische Konzil hat am 21. November 1964 seine dritte
Sitzungsperiode beendet und soll mit der im September 1965 beginnenden
Session zum Abschluß gebracht werden. Manche Dekrete sind inzwischen
fixiert worden, andere, z. T. «heiße Eisen», sind für die letzte Sitzung
zurückgestellt. So sehr wohl auch das Erreichte im Vordergrund steht und das noch
zu Erreichende mit großem Interesse erwartet wird - ein Blick rückwärts
auf die Anfänge des Konzils und die erste Sitzungsperiode hat nicht nur
dokumentarischen Wert, sondern ebenso aktuelle Bedeutung; bildet doch
das ganze Konzil eine Einheit und sind doch die endgültigen Formulierungen
nur aus ihrer Genesis, aus den Entwürfen und teilweise heftigen Diskussionen
zu verstehen. Hierin liegt wohl die erste Bedeutung dieses Bandes, daß die
Anfänge der 21. allgemeinen Kirchenversammlung noch einmal klar gesehen
werden. Nicht weniger wichtig ist ein Zweites, das hier zum Ausdruck kommt,
nämlich die großen Schwierigkeiten zu bedenken, mit denen das Konzil
zunächst zu kämpfen hatte.

Der vorliegende Sammelband, in dem bekannte Theologen als
Mitarbeiter zeichnen, bringt zuerst Gedanken zur Theologie des Konzils (Kap. I),
schildert dann die Situation unmittelbar vor Eröffnung des II. Vatikanums
(Kap. II), umreißt den Verlauf der ersten Sitzungsperiode (Kap. III),
berichtet über die behandelten Schemata (Kap. IV) und schließt mit einem
Rückblick und Ausblick (Kap. V). Es könnte nach einer Wertung aussehen,
wollte man den einen oder anderen Verfasser mit seinem Beitrag besonders
hervorheben, aber man muß schon sagen, daß alle Artikel - was bei einem
solchen Sammelband nicht immer und ohne weiteres der Fall ist - gut
durchgearbeitet, klar disponiert, theologisch fest fundiert und sehr instruktiv
geschrieben sind. Ebenso wird deutlich herausgestellt, wie schwer der Anfang
war: man betrat Neuland, keiner der Väter hatte Konzilserfahrung; im
Rahmen der Vorbereitungen war es innerhalb der einzelnen Kommissionen
zu Überschneidungen gekommen, so daß man erst einmal durch die Fülle
des Materials, oft von mehreren Kommissionen behandelt, durchfinden
mußte; der Geschäftsgang war noch nicht erprobt; mancher Bischof, der
sich bisher mit den alltäglichen Aufgaben seines Hirtenamtes befaßte und
sich in der Lehre auf den Katechismus und auf Textbücher stützte, die noch
den Geist der Gegenreformation atmen, wurde gewahr, daß sich die Kirche



548 Besprechungen

vor weit größere Probleme gestellt sieht, für die Provinzialismus und
geistiger Isolatismus nicht ausreichen. Nachdem sich inzwischen die Konturen
des Konzils abgezeichnet haben, gewinnt gerade diese erste Session an
Interesse und Gewicht. Denn schon damals standen manche der Punkte zur
Debatte, die inzwischen geklärt sind, andere stehen noch aus (z. B. das
Schema über die Offenbarung, anfangs «De fontibus revelationis» benannt,
bereits in der ersten Sitzungsperiode «Von der Offenbarung Gottes» bezeichnet;

man will also bewußt die Mehrzahl vermeiden). Die Konstitution über
die Liturgie wurde schon in der ersten Session mit überwältigender Mehrheit
angenommen, trat am 14. Februar 1964 in Kraft, wurde ergänzt durch die
«Instruktion zur ordnungsgemäßen Durchführung der Konstitution über die
heilige Liturgie» (26. September 1964), die seit dem 7. März 1965 Geltung hat.
Abgeschlossen und verabschiedet sind auch die Schemata über die sozialen
Kommunikationsmittel, über die Kirche, über die Ostkirchen, über den
Ökumenismus. Vergleicht man die Ergebnisse mit den ersten Vorschlägen
und Verhandlungen — und dazu eignet sich der Band hervorragend -, dann
sieht man, daß doch noch viele Diskussionen, Präzisierungen und
Nuancierungen notwendig waren. Man muß sich nur einmal die Mühe machen,
die fertigen Dekrete neben die erste Fassung zu legen. Es ist natürlich jetzt
noch verfrüht, ein abschließendes Gesamturteil über das II. Vatikanum zu
geben. Aber zu diesem abschließenden Urteil gehört eine genaue Kenntnis
jeder einzelnen Session mit den jeweiligen Vorbereitungen. Für die erste
Session wird der in diesem stattlichen Band gegebene Überblick unter der
zahlreichen schon erschienenen und gewiß auch noch folgenden
Konzilsliteratur zweifellos mit an führender Stelle stehen. G. Gieraths OP

de Vaux, Roland, OP: Les sacrifices de l'Ancien Testament. (Les cahiers
de la Revue Biblique, 1.) - Gabalda, Paris 1964. Ill p.

Le directeur de l'Ecole Biblique de Jérusalem ouvre, par ce cahier, une
nouvelle série dont il nous fait bien augurer. Il s'agit ici du texte français de

quatre conférences données à l'University College de Cardiff en 1961 pour les
Elizabeth James Lectures. Leur objet est d'étudier les origines, l'histoire et
la signification religieuse des différents types de sacrifices prescrits par les
lois de l'Ancien Testament ou pratiqués par les Israélites. Elles développent
et, dans certains cas, nuancent ou prolongent des conclusions qui avaient
été proposées dans les «Institutions de l'Ancien Testament», 1958-1960, mais

que le genre de l'ouvrage n'avait pas permis de justifier suffisamment. Notons
enfin que le texte anglais des mêmes conférences paraît en même temps dans
la série de l'University of Wales Press.

La première est consacrée au sacrifice pascal. Tout en reconnaissant que
la Pâque de Josias est la plus ancienne mention incontestable de ce sacrifice
dans les livres historiques, V. démontre par l'analyse du rituel et par les parallèles

que fournissent les sacrifices arabes que la Pâque est originellement un
sacrifice de pasteurs nomades ou semi-nomades, offert pour le bien du troupeau

au printemps, lorsque les chèvres et brebis mettent bas et qu'on va
partir pour les pâturages d'été. Ce rite préexistant aurait servi ensuite à



Besprechungen 549

commémorer l'intervention libératrice de Yahvé faisant sortir son peuple
d'Egypte. Par contre, la fête agricole des Azymes n'aurait été observée
qu'après l'entrée du peuple en Canaan. Comportant un pèlerinage au
sanctuaire, elle aurait éclipsé la Pâque, fête familiale, de l'époque des Juges à
celle de Josias. Ce serait la réforme de Josias, en ordonnant l'immolation au
Temple de la victime pascale, qui aurait scellé l'union des deux fêtes de
printemps. Comme Y. le signale en note, J. B. Segal a publié l'an dernier à
Londres, sous le titre «The Hebrew Passover from the Earliest Times to
A. D. 70» une étude qui contredit toutes ces conclusions. C'est dire que la
problématique est encore fluante en ce domaine.

La deuxième conférence traite de Vholocauste et du sacrifice de communion.

Leur origine n'est à chercher ni en Mésopotamie ni en Arabie. Par contre
on les trouve attestés à Carthage, à Râs Shamra et en Grèce. Ces rites seraient
donc l'héritage d'une civilisation répandue dans le bassin de la Méditerranée
orientale avant l'installation des Hellènes et des Cananéens. En prenant
possession de la Terre Sainte, les Israélites les auraient empruntés aux Cananéens

avec les offrandes végétales qui y étaient jointes. Cependant le sacrifice
de communion a perdu en Israël son caractère de repas partagé avec la divinité

et un rite d'effusion du sang sur l'autel a été introduit. L'holocauste,
exceptionnel dans les temps anciens, est devenu le sacrifice régulier du Temple
et la fréquence des sacrifices de communion a diminué. Cette évolution semble
due principalement à la centralisation du culte et à la fréquence accrue des
sacrifices publics, supplantant les sacrifices individuels ou familiaux.

La troisième conférence prend position sur le problème des sacrifices
humains en Israël. Les sacrifices à Moloch constituent la meilleure attestation

de tels sacrifices, étant entendu qu'il s'agit d'une pratique illégitime qui
a sévi à Jérusalem de la fin du VIIIe au début du VIe siècle sous l'influence
des cultes cananéens. Ces sacrifices, identiques aux sacrifices molk de l'Afrique
du Nord, sont en effet en Israël un emprunt tardif fait aux Phéniciens. A une
époque plus ancienne, l'holocauste de la fille de Jephté est un acte
exceptionnel et ni le sacrifice d'Abraham ni la loi sur les premiers-nés ne peuvent
servir à prouver que le rachat des premiers-nés soit un adoucissement d'une
coutume ancienne qui aurait imposé de les sacrifier. Si le sacrifice humain n'a
pénétré que tardivement en Arabie, les cultes cananéens connaissaient vers
le début du premier millénaire des sacrifices humains pour assurer la fertilité.
En conclusion, le sacrifice humain ne semble pas caractériser les religions
dites «primitives». Il est attesté le plus clairement dans des milieux relativement

évolués et prospères au point de vue matériel mais moralement
décadents.

La quatrième conférence aborde les questions que posent les sacrifices

pour le péché et de réparation. Bien que les textes législatifs traitant de ces
sacrifices expiatoires soient de rédaction tardive, il faut leur reconnaître une
origine préexilique puisqu'ils sont mentionnés par la loi de sainteté qui représente

les usages du temple de Jérusalem à la fin de la monarchie. D'ailleurs
Ezéchiel en parle sans les présenter comme des nouveautés. Il est impossible
de distinguer clairement ces deux types de sacrifices, car les derniers rédacteurs

du Lévitique ne savaient déjà plus au juste ce qui les spécifiait. Il



550 Besprechungen

semble difficile de voir en ces sacrifices des emprunts faits aux rituels des

peuples voisins. Mieux vaut admettre que ce sont des formes dérivées du
rituel israélite qui ont pris plus d'importance lorsque, sous l'effet des grandes
calamités nationales, s'est développé en Israël un sens plus affiné des exigences

de Yahvé et de la gravité du péché.
Tout au long de cette étude, V. s'oppose fermement à l'idée d'un transfert

des péchés de l'offrant sur la victime sacrifiée. Il estime qu'un transfert
de péché rendrait la victime impropre au sacrifice, comme c'est le cas pour le
bouc émissaire. Même opposition à l'idée d'une substitution de la vie de la
victime à celle de l'offrant. Je crois en effet que la révélation a purifié le rite
sacrificiel des interprétations magico-superstitieuses au sein desquelles il a

pris consistance. Mais, si l'on admet que l'unique sacrifice capable d'expier
est celui de la Croix, ne faut-il pas accorder à certaines «conceptions primitives»

sur le transfert de la faute et la substitution de la vie une valeur prophétique

Il eût été certes superstitieux d'estimer que les catégories du transfert
et de la substitution pouvaient jouer à propos des bestiaux du Temple. Cependant

les gestes sacrificiels orientaient la dévotion du peuple vers l'attente
d'une autre victime en laquelle pourraient s'accomplir les mystérieux archétypes

de l'expiation qu'on ne peut qualifier de superstitieux que lorsqu'ils
essaient de s'appliquer à une victime autre que l'Agneau de Dieu.

D. Barthélémy OP

Vericel, Maurice: Cyrill von Jerusalem. Übersetzung der griechischen
Vätertexte v. Hans Kluge — (Die Kirchenväter. Ihr Leben und Zeugnis 3.)
Übertragung aus dem Französ. v. Elisabeth Klein. - Schwaben-Verlag,
Stuttgart 1963. 119 S. (geb. 7.50 DM)

In der Reihe «Die Kirchenväter, ihr Leben und Zeugnis», die, wie ihre
französische Vorlage, die Welt der Kirchenväter weitern Kreisen erschließen
möchte, ist ein drittes Bändchen erschienen, das dem heiligen Cyrill, Bischof
von Jerusalem, gewidmet ist. Es ist wiederum zweigeteilt. In einer Einteilung
von etwa dreißig Seiten wird uns die Persönlichkeit und die Umwelt des

Heiligen vorgestellt. Wir erhalten dabei ein gutes Bild seiner Zeit, auch wenn
zu sagen ist, daß die Einleitung vielleicht zu hoch in die Geschichte zurückgreift

und Vergleiche mit andern Kirchen anstellt, die zum Teil zu weit
hergeholt sind. Auch wird man selbst von einer bewußt einfach gehaltenen
Einführung erwarten dürfen, daß sie bei umstrittenen Fragen etwas nuanciert.

Ich denke da in erster Linie an die Frage der Echtheit der sog. mysta-
gogischen Katechesen sowie die Datierung der Pilgerfahrt der Aetheria, die
ohne weiteres in die Zeit Cyrills verlegt wird (S. 35). Der zweite Teil bringt
eine gute Auswahl von Texten, die einige der wichtigsten christlichen
Wahrheiten, das Credo und die Initiationssakramente betreffen. Die schwierigem
Stellen sind durch kurze Anmerkungen erläutert. Die deutsche Übersetzung
ist genau und liest sich leicht. B. Studer OSB



Besprechungen 551

Vicaire, M.-H., OP : Geschichte des heiligen Dominikus. Band II :

Inmitten der Kirche. Aus dem Französischen übertragen von Joséphine
Enenkel - Herder, Freiburg-Basel-Wien 1963. 406 S., (geb. in Leinen 38 DM).

Dieser II. Band der heute führenden Dominikusbiographie, der
erfreulicherweise schon bald nach der Übersetzung des I. Bandes (vgl. diese
Zeitschrift 9 (1962) 347 f.) vorgelegt wurde, schildert ausführlich das Zustandekommen

des Ordens, die Bestätigung durch den Papst, seine Regel und seine
weltweite Tätigkeit. Dabei hat es der Verfasser meisterhaft verstanden,
diesen neuen Ordenstyp in das Gesamt der damaligen Zeit und des damaligen
Milieus hineinzustellen. Auf diese Weise wird der religiöse, kulturelle und
gesellschaftliche Hintergrund sichtbar, auf dem der Orden entstand und von
dem her er seine überzeitliche Idee schöpfte. Damit ist zugleich gesagt, daß
dieser II. Band nicht nur für den Dominikanerorden und die Ordensgeschichte
von Interesse ist, er gewinnt auch größte Bedeutung für die ganze
Kirchengeschichte.

Es ist behauptet worden, daß die Konstitutionen des Ordens, die Jordan
von Sachsen 1228 zusammengestellt hat, die Ansichten des heiligen Dominikus

nicht genau widerspiegeln würden. Wer das Werk von Vicaire liest,
gewinnt die sichere Überzeugung, daß zwischen der Idee des Stifters und den
ersten Konstitutionen kein wesentlicher Unterschied besteht, ganz
abgesehen davon, daß in den wenigen Jahren zwischen dem Tod des heiligen
Dominikus (1221) und 1228 keine Änderung und Verschiebung der
Grundkonzeption möglich gewesen ist, ohne daß diese unwidersprochen geblieben
wäre.

Was Wissenschaftlichkeit, exakte Quellenverarbeitung und Art der
Darstellung angeht, steht dieser II. Band dem I. in keiner Weise nach. Man
ist immer wieder von neuem erstaunt über die Gründlichkeit, mit der das
Tatsachenmaterial aufgespürt, verarbeitet und interpretiert wird. Auch in
diesem Band wird das Gesamtbild durch vier Anhänge und umfangreiche
Anmerkungen vertieft. Die beiden Bände orientieren zuverlässig und gut über
Leben und Werk des heiligen Dominikus. G. Gieraths OP

Vitalini, Sandro: La Nozione d'Accoglienza nel Nuovo Testamento.
(Studia Friburgensia Nuova Serie, 35.) — Edizioni universitarie, Friburgo
Svizz. 1963. x-109 p. (12 Fr.)

Es ist nicht leicht, den Titel dieser Freiburgerstudie in einem einzigen
deutschen Wort vollwertig wiederzugeben. Es geht hier um eine
Untersuchung der hauptsächlich mit ,lambanein' und ,dechesthai' im Zusammenhang

stehenden Termini und inhaltlich ähnlicher Aussagen. Vielleicht könnten

wir das Thema umschreiben mit «Offensein, Aufnahmebereitschaft,
Empfänglichkeit» für das Heilswirken Gottes im NT. In dieser bibeltheologischen

Arbeit, die im wesentlichen drei Kapitel einer umfangreicheren und
vermutlich etwas durchsichtiger konzipierten Dissertation (La Notion
d'Accueil dans le Nouveau Testament) enthält, wird genau und gründlich
zu Werk gegangen, was die äußerst zahlreichen biblischen Belegstellen aus
der ganzen Heiligen Schrift und die in den Anmerkungen aufscheinende,



552 Besprechungen

vielfältig benützte Literatur beweisen. Nach einer kurzen Begründung der
Themawahl und einiger methodischer Überlegungen folgt ein erstes Kapitel
(S. 5-23), das sich mit dem Themenkreis «Annahme des Reiches Gottes»
befaßt. Wenn Papst Paul VI. zu Beginn seines Rundschreibens 'Ecclesiam
suam' « die Gelehrigkeit und Aufmerksamkeit gegenüber dem Wort des
göttlichen Meisters» betont, so gibt das zentrale, zweite Hauptkapitel über
L'Accoglienza alla Parola (S. 24-65) gleichsam eine tiefe Begründung dieser
eminent wichtigen christlichen Grundhaltung. Von der Annahme oder
Ablehnung dieses Wortes, das im letzten eine Entscheidung für oder wider das
personifizierte göttliche Wort selber ist (cf. Jo 1, 1 ; Act 8, 5 ; Ape 19, 13 etc.),
hängt es ab, ob der Mensch sich dem Licht oder der Finsternis erschließt
(L'Accoglienza alia Luce: S. 66-84), denn «das Wort war das wahre Licht,
das jedem Menschen, da es in die Welt kommt, leuchtet. Doch allen (und
nur denen), die es aufgenommen, verlieh es, daß sie Kinder Gottes wurden»
(Jo 1, 9. 12). Im Schlußkapitel (S. 85-109) versucht der Autor eine Synthese
des mit diesen Termini zusammenhängenden reichhaltigen Gedankengutes
zu geben, wobei gerade auch die nur summarisch gestreiften Themen der
Aufnahmebereitschaft gegenüber den Aposteln und den Glaubensbrüdern
und des Offenseins gegenüber Jesus selber und seinem Heiligen Geist (cf. S. 4)
hineinführen in eine (wohl wegen der Kürzung leider etwas unübersichtliche)
Fülle, die es neu bestätigt, daß, wo immer man dem Wort Gottes genauer
nachgeht, es «voll Leben und Kraft und schärfer als ein zweischneidiges
Schwert ist» (Hb 4, 12) und das den Menschen immer wieder in den von Gott
in Liebe eröffneten Dialog hineinbeziehen will.

Einige kritische Bemerkungen : Nur ungern verzichtet man auf das
Literaturverzeichnis und vor allem auf den Index der wichtigeren exegetisierten
Stellen und der griechischen Termini. Ferner wären wohl folgende kleine
Schönheitsfehler auszumerzen: S. 5, 11 conferito - S. 27 n. 3 SKRINJAR -
S. 29, 17 accolta; S. 48, 13 theou 6; S. 54 n. 8 come precetto... tradizioni;
S. 59, 18-20 fratelli... non «... il Figlio; S. 61 n. 1 infatti; S. 62 n. 4 Gv 1, 72;
S. 63, 6 hier fehlt wohl das Aleph zur Wurzel mn S. 92, 21, 22 i figli. E com«
7'ospitalità dei giudei; S. 97, 11 spegn«re; S. 100 n. 1 infatti.

B. Egli OSB

Wiederkehr, Dietrich, OFM Cap.: Die Theologie der Berufung in den
Paulusbriefen. (Studia Friburgensia NF 36.) - Universitätsverlag, Freiburg
Schw. 1963. xvi-292 S. (26 Fr.)

Wie der Titel dieser Freiburger Studie anzeigt, untersucht darin der
Autor den bibeltheologisch gewichtigen, vor allem in den Paulusbriefen
bedeutsamen Begriff der Berufung, und dies mit klarer Methode, gründlicher
Schriftinterpretation und wohl durchdachter theologischer Auswertung. Die
Bibliographie, auch die neueste, ist reichlich und besonnen verarbeitet. Kurz
zum Inhalt der Studie: vier einleitende Kapitel weisen in knappen Linien
das ev. für Paulus in Frage kommende Quellgebiet seiner Berufungsterminologie

auf, nämlich die profan griechische Literatur, das AT, das Schrifttum
von Qumran und die Synoptiker samt Apg. Schon in diesen Vorbemerkungen



Besprechungen 553

(S. 1-31) fällt die sorgfältige, solide Analyse der Schrifttexte (z. B. Mt 22,2-10 ;

Lk 14, 15-24 S. 23-25) auf, die im folgenden 5. Hauptkapitel auf alle Paulusstellen

angewandt wird. Neben der aufschlußreichen Statistik über den
Sprachgebrauch des paulinischen Berufungsbegriffes (S. 34) macht der Autor
den Leser mit den methodischen Grundsätzen für die vielen (es sind deren 28)
zu behandelnden Paulustexten vertraut (S. 35/36) : streng objektiv, ohne
jegliche vorausgehende inhaltliche Einordnung werden alle Berufungstexte
rein chronologisch gemäß der Abfassungszeit der Briefe analysiert und zwar
folgendermaßen: «Der zunächst übersetzte und nötigenfalls textkritisch
bereinigte Text soll vom Zusammenhang her ausgelegt werden» (S. 35). Die
Einzelbegrifie werden nach der Art von Kittels Theologischem Wörterbuch
mittels Rückgriff auf Profanliteratur, AT und NT geklärt. Mit der jeweiligen
Zusammenfassung der Ergebnisse am Schluß eines jeden analysierten Textes
wird bereits die Grundlage für den zweiten synthetischen Teil der Arbeit
geschaffen. In dieser gründlichen, ausführlichen - gelegentlich etwas zu
langatmigen - Analyse aller paulinischen Berufungstexte (S. 36-240) ist wohl
das Hauptverdienst des Verfassers zu sehen. Ein inhaltliches Eingehen auf
die einzelnen Stellen ist im Rahmen einer Rezension unmöglich, sagt doch
der Autor selber (S. 241) : «Eine Durchsicht der Stellen läßt erkennen, daß
dabei fast alle wichtigen Themen und Schlüsselbegriffe der paulinischen
Theologie berührt werden» (cf. S. 289-292: griechisches Wortverzeichnis und
Sachregister). Daß die dargebotene Synthese sich mehr auf
genetisch-heilsgeschichtlichem Weg ergibt, wird besonders den Bibeltheologen freuen, ohne
deswegen die scholastische Terminologie ganz zu vernachlässigen (cf. S. 241

n. 2; S. 251 n. 2). Einige Untertitel dieses synthetischen Teiles (S. 241-275)
mögen als Hinweis auf den bibeltheologischen Reichtum des Berufungsbegriffes

genügen: die Initiative Gottes (des Vaters Jesu Christi), die Stellung
Christi im Berufungsgeschehen, der Geist in der Berufung, Motive Gottes
bei und in der Berufung, Vorbereitung der Berufung von Gott her, Ausgangspunkt

und Herkunft der Berufenen, konkrete Vermittlung und Verwirklichung

der Berufung, die Annahme der Berufung beim Menschen, Nah- und
Fernziel der Berufung mit dem Ausblick auf die eschatologische Vollendung
etc. Mit einer kurzen Antwort (S. 275-281) auf die Fragen nach der Herkunft
und Entwicklung der paulinischen Berufungstheologie zeichnet das Schlußwort

trefflich in seinen negativen und positiven Auswirkungen die Bedeutung
dieses Terminus und vor allem der dahinter stehenden Realität für ein
vertieftes Verständnis des personalen Heilshandelns Gottes mit jedem Christen,
das dann u. a. für die Wortverkündigung des Evangeliums und für einen
volleren Kirchenbegriff nicht ohne Einfluß sein wird.

Hier sei - ohne im geringsten die dieser Studie gebührende Anerkennung
einzuschränken — auf folgende Schönheitsfehler hingewiesen :

S. 9 n. 3 Herntrich - S. 13 Z. 11 das Priestertum - S. 19, 9 vermutlich
7QM 16,1 - S. 24 n. 3 BZ/NF 4 (1960) - S. 23, 12 Adiaphoron? - S. 51, 14
1 Thess 4, 8 - S. 52. Ob die Übersetzung von 1 Thess 5, 24 «... euer Leib und
eure Seele...», in der also die Trichotomie ganz untergeht, durch die nota auf
S. 55 wohl genügend gerechtfertigt ist? - S. 55, 9 holo-Aleron - S. 55, 10

Apg3, 76 - S. 64 n. 1 Als Adverb... ftezieht es... - S. 65 zu 2 Thess 2, 13



554 Besprechungen

genauer: «für euch> danksagen - S. 66, 13 Die Verse 2, 13-3, 5 - S. 71 n. 5

ThWBII. 705-723 (723-47?) - S. 78, 10 Gall, 3? - S. 82, 5 Gal 1, 17. 18

etwas freizügige «Übersetzung» - S. 95 n. 1 Ob diese Deißmann-Zitation
wohl ad rem ist? Nach der Tübinger Ausgabe 1923 käme dafür wohl eher
S. 275 n. 12 und 13 in Frage. - S. 98, 28 Gal 5, 22 - S. 109, 3 mqr' qds -
S. 150, 21 nich? «rfüllt - S. 155, 20 1 Kor 8, 9? vielleicht 8, 3 - S. 163, 24
Rom 1,5? wohl 5, 1 - S. 165, 20 Bund - S. 185, 4 Langmut, die er zur... -
S. 231, 7 1 Joh 4, 2. 3 - S. 231, 12 Mt. 10, 32 - S. 232 n. 1 In vv. 13 bis 13 -
S. 236 Ist es wirklich nötig, auf einer halben Seite fünfmal Phil 1, 20 und
viermal 1 Pt 4, 16 zu zitieren? — S. 289 brabeion S. 197.

B. Egli OSB


	Besprechungen

