
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 4

Artikel: Etre, valeur et participation dans la philosophie de Louis Lavelle

Autor: Philippe, M.-D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M.-D. Philippe OP

Etre, valeur et participation dans la philosophie
de Louis Lavelle

A propos de trois études sur la philosophie lavellienne 1

L'ouvrage de Jean Ecole, La métaphysique de l'être dans la philosophie
de Louis Lavelle, fait partie d'un ensemble : l'étude de l'être dans la philosophie

française contemporaine, où l'A. voudrait montrer comment Lavelle,
M. Blondel et J. P. Sartre reviennent, chacun à sa manière, à une certaine
métaphysique de l'être. En ce qui concerne Lavelle, malgré le caractère
moraliste de ses écrits, il est facile de saisir ses aspirations métaphysiques.
Car c'est en quelque sorte toute sa philosophie qui, non seulement repose
sur la métaphysique de l'être, mais encore s'épanouit dans la lumière de
celle-ci, au point de ne faire qu'un avec elle (cf. p. 16). Lavelle a eu l'intention

très nette de sauvegarder, en face d'une poussée scientifique toujours
plus forte et efficace, tendant à tout absorber, une vraie philosophie de
l'homme impliquant une psychologie, une métaphysique et une morale.

La philosophie, pour Lavelle, est d'abord psychologique parce qu'elle
est «la science de la conscience»; elle est en même temps métaphysique, puis-
qu'en prenant «conscience de lui-même, le moi se saisit dans son rapport
avec l'Absolu » (p. 19). Le point de départ de la philosophie ne peut être que
l'expérience de la participation. On ne peut résoudre le lien qui existe entre
notre moi et l'Absolu sans considérer les autres consciences qui participent
elles aussi à l'Activité absolue. Il faut donc aussi élucider les rapports de
conscience qui existent entre elles : voilà comment la philosophie est à la fois
psychologie, métaphysique et morale, et en même temps une vue d'ensemble
de l'univers.

L'A. montre comment l'expérience de l'être, c'est-à-dire de moi-même
«qui m'enracine dans l'absolu» — «découvrir l'être» c'est «prendre conscience
de mon être propre» (p. 43) -, est le point de départ de la métaphysique. Par
le fait même la métaphysique ne fait que développer cette conscience
fondamentale et première.

1 Jean Ecole, La métaphysique de l'être dans la philosophie de Louis Lavelle,
Louvain, B. Nauwelaerts 1957. - W. Piersol, La valeur dans la philosophie de Louis
Lavelle, Thèse pour le doctorat d'université présentée à la Faculté des lettres de

Lyon, E. Vitte 1959. - Bechara Sargi, La participation à l'être dans la philosophie
de Louis Lavelle, Bibliothèque des archives de philosophie, Beauchesne 1957.



504 Etre, valeur et participation dans la philosophie de Louis Lavelle

Successivement, l'A. analyse: la primauté, l'universalité et l'univocité
de l'être (ch. II) ; la nature et le problème de l'être (ch. III) ; l'idée de l'être
et l'argument ontologique (ch. IV) ; le problème de la création et de la participation

(ch. V). Puis viennent cinq chapitres sur les divers aspects de la
participation: la participation et les rapports de l'être et du possible (ch. VI); la
participation et les rapports de l'essence et de l'existence (ch. VII) ; la
participation et l'être de médiation du temps (ch. VIII) ; la participation et les

rapports de l'immanence et de la transcendance (le panthéisme) (ch. IX) ; la
participation et les rapports de l'être et du mal (ch. X). Enfin, en conclusion,
un chapitre intitulé «l'être des choses» précise la réalité du monde d'après
Lavelle. L'A. note la difficulté de répondre par «oui» ou «non»; en réalité la
solution de ce problème doit se comprendre en fonction de la «pièce maîtresse
de toute sa métaphysique». «C'est parce que l'être est un que la participation
peut assurer le pont entre l'Etre pur et les différentes formes de sa présence »

(p. 235). Malgré cela, l'ambiguïté demeure.
Enfin, dans un dernier chapitre intitulé Réflexions critiques et complémentaires,

l'A. souligne les difficultés de la métaphysique lavellienne. Sa lutte
contre le phénoménisme l'a amené à une conception trop univoque de l'être :

«l'univocité joue chez lui un rôle tellement prépondérant qu'elle ne fait pas
toujours une place suffisante à l'analogie» (p. 242). Lavelle évite difficilement
un certain monisme.

D'autre part, l'A souligne aussi une certaine survivance de l'idéalisme
dans la pensée deLavelle: son exclusivité de la subjectivité (p. 243 sq.), ce qui
fait comprendre «l'appel constant à la seule expérience interne pour constituer

la métaphysique de l'être » (p. 244). Tout se ramène en définitive à « l'Etre
absolu» et à «l'être du moi». Le seul centre de référence auquel on puisse se

reporter, c'est le moi; tout, en définitive, est considéré en fonction du moi.
On voit l'intérêt de cette étude, menée avec beaucoup d'intelligence et

de finesse, avec une grande sympathie pour la doctrine qu'elle expose sans

pourtant perdre le souci d'objectivité ni le sens critique. Elle montre
admirablement la grandeur et la limite de la philosophie de Lavelle, son effort
pour sortir de l'idéalisme subjectiviste, et son impuissance à s'en dégager
totalement.

*

Si Jean Ecole, dans son exposé, insiste surtout sur l'intuition
fondamentale de Lavelle, cela ne doit pas nous faire oublier cet autre aspect de sa
doctrine, la hiérarchie des valeurs particulières. C'est proprement ce problème
de la valeur dans la philosophie de Lavelle que W. Piersol a voulu traiter.

Dans une première partie, la Psychologie de la Valeur, l'A. expose les

analyses de Lavelle sur le sentiment, le vouloir, le désir, l'acte de
préférence, le jugement de valeur. Dans une seconde partie, les Caractères de la
Valeur, l'A. précise comment la valeur est à la fois une et multiple; elle
implique des degrés non pas en elle-même puisqu'elle est indivisible, mais en
nous-mêmes, dans notre acte d'adhésion aux valeurs qui se présentent selon
une «échelle hiérarchique». Une troisième partie traite de l'Incarnation de la
Valeur, qui se fait parallèlement à la spiritualisation de la conscience. Celle-ci



Etre, valeur et participation dans la philosophie de Louis Lavelle 505

est le «laboratoire des possibles»; aussi l'A. traite-t-il alors du possible, du
temps, de la liberté, conditions de l'incarnation de la valeur. Enfin, dans
une dernière partie, la Métaphysique de la Valeur, W. Piersol montre que
psychologie et métaphysique ne font qu'un chez Lavelle, car celui-ci
revient au moi dans son fondement qui est l'esprit en acte ou la valeur. Ceci

permet de préciser les liens entre l'ontologie et l'axiologie, dont le point
suprême se situe là où le moi s'insère dans l'être, c'est-à-dire l'intimité
spirituelle. Et l'A. peut conclure: la thèse lavellienne de la valeur est comme
l'épanouissement de ses deux intuitions de base: 1. Nous n'avons accès à
l'intériorité de l'être que par l'intériorité du moi. 2. L'ordre qui existe dans
les choses est l'ordre même qui existe dans la pensée. Car d'une part la
philosophie lavellienne des valeurs est l'achèvement de sa philosophie du sujet,
et d'autre part l'architecture des valeurs n'est autre chose qu'une formulation
définitive de sa découverte foncière: «La pensée peut effectivement suivre
les articulations du réel matériel et du réel spirituel» (p. 165).

Mais si la philosophie de la valeur est une philosophie du sujet, elle est
aussi une philosophie de l'ordre, car, pour Lavelle, la valeur, c'est le monde
assumé et non point renié. «Elle est la signification intime du monde. Il
dépend de nous de la lui donner» (voir Traité des Valeurs, I, p. 740, cité
par l'A. p. 172).

*

Si les deux pôles de la philosophie de Lavelle sont bien l'être et la
valeur, il reste à voir le lien entre ces deux aspects extrêmes, lien que l'on
peut découvrir en considérant ce qu'est la participation. Le livre de Bechara
Sargi nous présente une excellente étude de La Participation à l'être dans la
philosophie de Louis Lavelle.

L'A. commence par rappeler que l'expérience de la participation est
bien, pour Lavelle, l'expérience pure, le fait primitif auquel toute sa
philosophie ne cessera de revenir: «L'expérience de participation, le fait initial
duquel toute la philosophie lavellienne prend son essor, saisit sur le vif la
conscience en tant qu'acte personnel» (p. 11). «C'est parce que Lavelle veut
que toute sa philosophie soit une vision, dans l'Absolu, de tout le réel, qu'il
est amené à considérer tout le réel sous l'angle de la participation» (p. 13).

Puis, dans une première partie, l'A. étudie La source de la participation.
Le premier aspect révélé dans l'analyse du fait primitif: «l'Etre est», voilà
la source de toute participation, voilà le terme premier et absolu. L'A. précise
alors que, pour Lavelle, l'Etre est bien l'Absolu, car l'être ne provient pas
du néant, ni du possible. Quant à l'intelligence elle-même, elle est fille de

l'être, et le moi et le bien sont intérieurs à l'être. L'être est tout, l'être est
l'acte. «L'Acte Pur Transcendant est l'Esprit Pur. Il se donne en participation
sans rien perdre de son indépendance et de sa totalité» (p. 73).

Dans une seconde partie, l'A. étudie la participation. Il précise d'abord
ce qu'elle est: «La participation se trouve à mi-chemin entre un acte qui la
transcende à l'intérieur dans son opération, et un acte qui la transcende dans
le monde, car le monde n'est que le témoignage de la présence de l'Acte, et
c'est à la participation de trouver l'Acte à travers le multiple» (p. 101). Puis



506 Etre, valeur et participation dans la philosophie de Louis Lavelle

l'A. précise ce qu'est «le participant», et il note: «La philosophie lavellienne
aspire moins à élaborer une théorie de la Participation, qu'à donner une
solution totale à l'existence du Participant» (p. 104). C'est toute l'étude du
Moi qu'il faut alors élaborer: son apparition, son pouvoir-être, son existence
et son essence, sa liberté et sa nature, son incarnation et son intériorité
divisée. Le Moi se perçoit au sein de l'Absolu, et «c'est cette perception qui
renferme tout le secret de la participation. Celle-ci est, en effet, la conversion
de ce lien de fait que j'ai avec l'Absolu, en un lien de choix libre par lequel je
cherche sans repos à réduire l'intervalle qui me sépare de lui. Dans ce choix,
s'accuse la présence des différentes fonctions du Moi...» (p. 130). De fait ces

fonctions sont trois: volonté, intelligence et amour. «Chacune me transporte
en dehors de moi-même, mais elle doit me faire rentrer en moi-même»
(p. 138). L'Amour seul fait l'unité.

Après la Participation et le Participant, il faut considérer l'Intervalle :

le Monde et le Temps, moyens de participation. «L'intervalle matériel est le

monde, l'intervalle idéal est le temps. Le premier sépare mon acte participant
de l'Acte Absolu; le second sépare mon existence de mon essence» (p. 140).

Enfin, en conclusion, l'A., dans une ultime réflexion, essaie de dégager
les trois ordres du Réel de l'ontologie lavellienne : Etre, Existence et Donnée.
«L'Etre est l'Auto-Affirmation Absolue, l'Existence est l'auto-affirmation
participante; la Donnée est simplement l'objet d'une affirmation, n'ayant en
elle-même aucun pouvoir de s'affirmer» (p. 155). Ou si l'on préfère: «L'Etre
est l'Intimité Pure, l'Existence est l'Intimité Participante et la Donnée est

pure extériorité. Ces trois ordres... sont unis entre eux par la Présence à

chacun d'eux de l'Etre Pur, qui est lui, le principe transcendant de leur être»

(p. 155). Et puisque l'Etre est identique à l'Acte, les trois ordres peuvent
s'exprimer de cette manière ultime: Acte Pur, Acte Participant (union de

passivité et d'activité), «et la Donnée, laquelle est une pure passivité» (id.).
L'A. précise alors ce qui sépare cette vision ontologique de celle de la

Scolastique. «... Lavelle ne distingue pas entre l'Acte principe d'être, et l'Acte
principe d'agir, car il identifie l'Acte qui donne l'être au sujet existant avec
l'Acte principe de l'agir en tant qu'il agit» (p. 156). Et c'est là où l'A. voit la
plus grande faiblesse de la philosophie de Lavelle, car il ne peut vraiment
distinguer ce qui me sépare de l'Acte Pur et de la Donnée. Par le fait même,
sa philosophie ne peut répondre à la question: «Qu'est-ce qui, dans l'être fini,
fait que cet être est fini?» (p. 157). Se demandant: pourquoi Lavelle est-il
resté dans cette indétermination, pourquoi sa philosophie n'est-elle pas allée

plus loin dans l'analyse? l'A. souligne: Lavelle n'a pas pu reconnaître la
distinction entre la substance et les accidents. Pour lui la substance serait
«un 'en-soi' sans intimité et sans apparence». «Lavelle entendait par sa
philosophie donner le coup de grâce à ce déchirement du Réel qui ne peut avoir
d'autres conséquences que l'agnosticisme et le positivisme. Pour lui, la
distinction dans les êtres entre substance et accident, n'est que la projection
sur le Réel de notre manière de penser» (p. 158).

Il semble bien que, dans cette étude extrêmement intéressante, l'A. ait
saisi à la fois la grande beauté de la philosophie lavellienne et son manque
d'analyse et de pénétration.


	Etre, valeur et participation dans la philosophie de Louis Lavelle

