Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 4

Artikel: Le theme de la vision de Dieu chez S. Justin, Clément d'Alexandrie et
S. Gregoire de Nysse

Autor: Baert, Edward

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760406

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EpwarDp BAERT OP

Le th¢me de la vision de Dieu
chez S. Justin, Clément d’Alexandrie
et S. Gregoire de Nysse

1,

Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

Platonicien avant de devenir chrétien, Justin sera porté par son
évolution personnelle & considérer sous la lumiére de la doctrine chré-
tienne le théme de la vision de Dieu si cher aux Platoniciens du II€ siécle.
Il y a toutefois ce fait étonnant que le théme est complétement absent
des deux Apologies, tandis qu’il est franchement abordé dans le Dialogue
avec Tryphon.

Dans les Apologies a coté d’expressions a résonance biblique, comme
par exemple «les corps seront revétus d’incorruptibilité»?!, comp.,
I Cor., 15, 53, Justin emploie toute une gamme de formules qui dérivent
du milieu hellénistique. Ainsi parle-t-il de ceux qui seront jugés dignes
de la société de Dieu (xal cuvovsiog xataliwbivar) 2. Ce terme rappelle
les descriptions du Phédon au sujet du bonheur des bienheureux qui
entrent en commerce avec les dieux: «Les dieux se rendent sensibles a
eux, xal tolxvTag ouvovctug yiyvesOour adtols mpog wdtole 3. Il se
trouve aussi dans le Corpus Hermeticum XII, 19 : «Le plus immortel de
tous est I'homme parce qu’il est capable... d’entrer en union avec Dieu
(xot 7 0@ cuvoustasTindg)» *. Autre formule dans la 28 Apol., 1, 2:
«Ceux qui ont vécu selon le Christ seront avec Dieu en apatheia (&v

11 Apol,, 19, 4 (éd. et trad. L. Pautigny, Paris 1904).

%1 Apol., 10, 3.

3 Phédon 111 b. Comp. Phédon 81 a: « &g dAnOd¢g Tdv Aotmwdy ypdvov peta
Oeddv Sudyovoanr.

* Corp. Herm., éd. Nock-Festugiére, Paris 1945, t. I, 181.



440 Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

amalelo cuyyevhoesOon 16 0e®)». Les termes de ouyylyvopar et d’apa-
theia relevent également du milieu grec. «Quel plaisir n’aura-t-on pas a
faire société avec Orphée (*Opopel cuyyevésbat)», dit Socrate au moment
ou il va mourir ®*. Méme emploi de ce verbe chez Philon : «Celui qui habite
dans le corps ne peut avoir de rapports avec Dieu» (0@ ouyyevésOar)» ¢,
chez Aelius Aristide et Stobée . D’autre part, la théorie de I'apatheia
divine était un lieu commun de la théologie grecque de 1'époque: les
bienheureux vont participer a cette apatheia ®.

Venons-en au Dialogue avec Tryphon. Dans les premiers chapitres
du Dialogue, Justin nous décrit 'itinéraire par lequel il s’est approché
progressivement de la vérité. Par amour de la philosophie il se fia d’abord
a un philosophe stoicien qui jugea inutile la science de Dieu, ensuite a
un aristotélicien préoccupé surtout de son salaire, puis a un pythagori-
cien qui le congédie parce qu’il ignore la musique, 'astronomie et la
géométrie °. Enfin un platonicien initie Justin a I'intelligence des réalités
incorporelles et a la contemplation des idées. Cette philosophie enthou-
siasme Justin. «L’intelligence des choses incorporelles me captivait au
plus haut point; la contemplation des idées donnait des ailes & mon esprit
() Oewploe Tév i8edv dvemtépov pov Ty @pévnowy)» % L’esprit «ailéy
rappelle la phrase bien connue de Platon que seule la pensée du philo-
sophe est «ailée». Cette expression du Phedre 249 ¢ avait d’ailleurs fait
fortune 1. Elle cadre trés bien avec tout le systéme platonicien ol la
philosophie est congue comme une discipline qui doit permettre a I’ame
la migration de ce lieu d’ici-bas vers le «lieu intelligible» *2. Le motif
annonce ce rapt de 'esprit «d’ici-bas vers la-haut s’évader au plus vite» 2.

5 Apol,, 41 a.

6 Philon, Leg. All., III 42.

7 Aelius Aristide XXVIII 116 et L 52 (éd. Keil, Berlin 1898). Stobée Exc. I 1:
«1d &idtoy @ dAvyoxpoviey ouyyevéshat Sboxokov» (éd. Festugiére, Corp. Herm.,
t. I1I; p- 2).

8 Voir M. PourLeNz, Die Stoa, Gottingen 1948, t. I, p. 444 sv.

9 Dial. 2, 4-5 (éd. Archambault, Paris 1909, t. I, p. 10). Comp. Tertullien,
De anima 31, 4: «... Pythagoran... Italiae maluerit quietem geometriae et astrolo-
giae et musicae devotus».

10 Dial., 2, 6 (Archam. I, 12). Phédre 249 c: « pévn mrepobrat 7 Tob Qtho-
cécpou Stavoran; 255 ¢; 249 d. Sur ce théme, voir A. d’ALEs, Les ailes de 1’dme.
E.T.L;; X (1933); pp.63-72.

11 Cf. K. KeErENYI, dans Berliner philol. Wochenschrift, 1925, p. 283 sv.,
P. CourceLLE, Quelques symboles funéraires du néoplatonisme latin, R.E.A.,
46 (1944), pp. 66-73.

12 Pol. VI 508 c; comp. VII 517 b.

13 Théét. 176a.



Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin 441

Les platoniciens du temps interprétaient dans un sens nettement reli-
gieux la doctrine platonicienne de la contemplation du Bien et du Vrai.
Justin en témoigne quand il déclare que ces entretiens faisaient naitre
en lui l'espoir de voir Dieu, «car tel est le but de la philosophie de
Platon» **. Méme témoignage chez le moyen-platonicien Albinos: «Si
I'on examine avec soin ses ouvrages on s'apercoit qu’il plagait le bien de
I’homme dans la science et dans la contemplation du premier bien que
I'on peut appeler aussi Dieu ou premiére Intelligence» *5. C’est tout &
fait I'idée de Justin, philosophe platonicien: la philosophie a pour tiche
de s’interroger sur le divin 6. Justin s’était fort épris de cette doctrine.
«Je fus méme assez sot pour espérer que j'allais immédiatement voir
Dieu» 7. Le rapprochement fait par M. Courcelle avec S. Augustin est
bien frappant. «Sed tunc lectis Platonicorum illis libris... Tam enim
coeperam velle videre sapiens... In quos (libros) me propterea, prius-
quam scripturas tuas considerarem, credo voluisti incurrere, ut inprime-
retur memoriae meae, quomodo eis affectus essem et, cum postea in
libris tuis mansuefactus essem... discernerem atque distinguerem quid
interesset inter praesumptionem et confessionem...» *%. Tous les deux ont
la prétention de se croire aptes a la vision de Dieu.

Justin rencontre alors un vieillard inconnu qui lui demande d’expli-
quer sa philosophie. Il voudrait notamment savoir si «connaitre Dieu et
I’homme est la méme chose que savoir la musique, ’astrologie et I’arith-
métique ou quelque chose de semblable? *» La question semble avoir
pour but d’attirer I'attention sur la distinction qu’il y a entre deux
types différents de science: d’'une part, les sciences acquises par 1'étude
ou par un autre genre de travail, d’autre part, les sciences qui s’appuient
sur une intuition, sur une vue. Cette distinction améne spontanément la
question: «Comment les philosophes peuvent-ils dire la vérité sur Dieu,
ils n’en possédent pas la science, puisqu’ils ne ’ont ni vu ni entendu? 2°»
Ceci constitue une belle introduction a la réponse de Justin qui, en bon
platonicien, n’hésite pas a répondre par une theése devenue classique dans

14 Dial., 2, 6 (Archam. I, 12).

15 ALBiNos, Epitomé (= Didaskalos) 27, 1: «Zrifieto &v T} émothpyp xol
Bzwpla Tob TpdTOL dyabol» (éd. et trad. P. Louis, Paris 1945).

16 Dial., 1, 3-4 (Archam. I, 4-6).

17. Dial., 2, 6 (Archam. I, 12).

13 P. CourceLLE, Antécédents autobiographiques des Confessions de S. Augus-
tin, Revue de Phil. 31 (1957), Paris, p. 27, p. 39, note 58.

19 Dial., 3, 6 (Archam. I, 18).

20 Dial., 3, 7 (Archam. I, 18).

29



442 Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

la tradition platonicienne: ils ne peuvent voir le divin avec les yeux car
le divin n’est pas visible par les yeux mais compréhensible par le #nodis.
« AN odx Eotw 89O0ahpois, v 8¢y, alrolc, mdtep, Gpatoy TO Oelov
¢ T A THa, dANG pove v@ xatahnmToy, g ¢not IMAdrawv, xal
éyo melBopat adr@y 2L

Le P. Festugiére a montré comment pour Platon I'idée méme de con-
templation inclut un organe approprié, un ceil spirituel 22. Et en élar-
gissant sa recherche au Moyen-platonisme il constate que, dans toute la
tradition platonicienne, le vobg est la faculté suprarationnelle qui per-
met de voir et de toucher le divin, bien que le terme soit ambigu, puis-
qu’il peut désigner a la fois 'organe normal de la connaissance des
noéta et 'organe d’intuition mystique . En tant que faculté d’intuition
le voU¢ entre en contact avec ce noéfon singulier qui échappe aux prises
de l'intellect.

Cette réponse de Justin, au moins d’apres 1'état actuel du texte, pro-
voque la question suivante du vieillard: «La force de notre nods est-elle
donc d’une telle nature et sigrande, ou bien ne percevait-il pas1’étre par les
sens? Ou bien, le nosis de 'homme verra-t-il jamais Dieu sans étre revétu
de I'Esprit Saint? ("EoTwv 0dv, ¢moi, 76 v& Muév totadty Tig %ol Tocadt
Sovaprg, %) un 16 v 8 alobioewg Erafev; "H tov Oedv dvOpdimov vols
8letar ToTE un dyley TvedpaTt xexoo wyuévog)» 2. Il y aurait donc une tri-
ple question: d’abord, comment est-il possible au no#s de voir Dieu?
Puis, ’étre (divin) ne peut-il étre percu par les sens? Enfin, ne faut-il pas
dire que seul le nodis humain orné de I’esprit saint pourra voir Dieu? La
deuxiéme question n’est pas vraisemblable. Justin qui a évidemment

2l Dial., 3, 7 (Archam. I, 18).

22 A. J. FEstuGIERE, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris
1936, p. 105 sv.

23 A. J. FESTUGIERE, La révélation d’Hermes Trismégiste, T. IV, Paris 1954,
pp. 131-132, 138 sv.

2+ Dial., 4,1 (Archam. I, 18-20). Le texte dans son état actuel est dfi a une
modification apportée par M. Otto. Dans son édition du Corpus Apologetarum il
remarque en note: «Vulgo legitur & um wdytov, quod Marano suadente in % w7 tdytov
mutavi» et il explique ainsi cette question du vieillard: «Respicitur notum illud:
Quicquid animo cernimus, id omne oritur a sensibus» (J. C. T. OrTo, S. Justini
Opera, Corp. Apol., I, P.'1, Jéna 1847, p. 17, note 1), mais dans la troisiéme édition
(Jéna 1877) Otto écrit: «AB et omnes edd. & pi) tdytov quod in % ph) t6 6y mutavin
(cb., p. 17, note 1). G. Archambault suit cette correction tandis que le P. Hamman,
dans sa traduction semble préférer la lecon des éd. antérieurs puisqu’il traduit: «La
force de notre esprit, dit-il, est-elle donc d’une telle nature et si grande, qu’elle le
rende aussi prompt a connaitre que les sens?» (S. Justin, coll. Ichthys, t. 3, Paris
1958).



Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin 443

composé la discussion connait beaucoup mieux le platonisme et sa dis-
tinction radicale du monde corporel et du monde spirituel a laquelle
correspond une distinction aussi nette entre les organes de connaissance.
C’est une des raisons pourquoi M. Schmid a proposé la correction sui-
vante: «&sTv odv, gnol, TG v Nudv Toredty Tig %ol TooulTy Sbvaplg
(6c0’) & ph 7oy &v & alohnoewe Enafer; «Est-ce que la puissance de
notre noits est telle et si grande qu’il comprend ce qu’il a été impossible
(de comprendre) par la connaissance sensible? 2°» En d’autres termes le
volg est-il tellement supérieur a la connaissance sensible? Ne lui faut-il
pas encore le secours de I’Esprit Saint? Le vieillard ne posséde nullement
la stireté et la confiance du platonicien. Sa question est en effet une objec-
tion. Il manifeste suffisamment ses propres idées: seul le vob¢ humain qui
a recu 'Esprit Saint verra Dieu. La vision de Dieu est réservée au temps
futur . Remarquons en effet que le vieillard emploie le futur dans la
deuxiéme partie de sa question et le présent dans la premiére partie.
Le cinquiéme chapitre du Dialogue donnera d’ailleurs des explications
supplémentaires sur le wéte de cette vision ?7.

Dans sa réponse Justin fait appel a 'autorité de son maitre. «Platon,
répliquai-je, dit que I'ceil du nosis qui nous est donné a cette fin est telle,
que, par sa pureté, nous pouvons voir cet étre qui est la cause de tous les
noéta qui n’a ni couleur, ni forme, ni grandeur, ni rien de ce que 'ceil du
corps voit, mais, comme il (Platon) le dit, c’est un étre toujours identique
a lui-méme (selon le texte corrigé par Schmid), au-dessus de toute
essence, indicible et inexprimable, mais le seul beau et bon, se communi-
quant soudainement aux ames de bonne nature en vertu de la parenté et
d'un désir de le voir» 28.

Justin se réclame de Platon, il est donc indiqué de rechercher le texte
original chez Platon. La plupart des éditeurs et traducteurs renvoient au
Phédon 65e-66a pour la premiére partie de la citation, a la Rép. VI 509b
pour la seconde partie ?°. En vérifiant ces références on voit qu’il ne

2> Pour la justification de la correction apportée par W. Schmid, voir son
article Frithe Apologetik und Platonismus, dans Ermeneia, Festschrift O. Regen-
bogen, Heidelberg 1952, pp. 163-182.

% Pour ce probléme, voir J. A. FiscHER, Studien zum Todesgedanken in
der alten Kirche, Miinchen 1954, pp. 226 sv., not. pp. 240-242.

27 Dial., 5, 3 (Archam. I, 30).

% Dial., 4, 1 (Archam. I, 20).

2% J.C.T. OrTo, Corp. Apol., Jéna 1847, t. I, P. 1, p. 17, note 3. Les éditeurs
et traducteurs subséquents qui citent les mémes références semblent dépendre de
lui: G. ARCHAMBAULT, éd. et trad., p. 20; A. HAMMAN, trad., p. 127, note 1.



444

Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

s’agit nullement de citations littérales. Ces deux textes donnent 1'un et
I'autre une formule dont nous retrouvons un écho chez Justin. Monsieur
W. Schmid proposait récemment de considérer le texte du Dialogue IV 1
comme une imitation abrégée du Banquet 210e-212. La formule est
prudente mais ne convainc pas *°. Justin a fort probablement utilisé des
anthologies 3!. Les deux formules dont nous parlions tout a I’heure sont
d’ailleurs fort répandues chez les Platoniciens du deuxiéme siécle. Limi-
tons-nous d’abord a une comparaison entre le texte de Justin et les
passages de Platon qui expriment les mémes idées en des termes pres-
que identiques. Puis le commentaire du texte apportera d’autres réfé-
rences a la littérature du Moyen-platonisme. Cette méthode nous permet-
tra de constater encore une fois ce que des philologues tels que Theiler
et Waszink ont déja dénoncé, a savoir combien est étroite la base pro-
prement platonicienne des platoniciens a I’époque impériale. «C’est un
choix de passages dans un trés petit nombre de dialogues qui ont fait
autoritéy 32,

Textes platoniciens

N T Yuyijc 8¢ (Rép. VII 519b)

Texte du Dialogue IV 1 33

adTO Totobrov elvat 7O Tob vol Sppoa xal
mpdg Tolto Npiyv dedbobot, d¢ Sdvachor
xaBopdiv adTo Exeivo o Oy elhixpivel adTEH
éxetvew, & TV vonTdv amdvtey Eotly

ellixpivég (Banquet 211e)

attiov, od ypdua Exov, od oyfjua, od péye-
Oog, 0082 o083ty &v opOadpwdg BArémer
A& T Oy Tolit’ adTé (Schmid propose:

GAN &(e)l By tolt’ adté) gnot, By éméxeva
mdorng odelag, obre pnTovy, olite dyopeuTdy,
A& pbvov xahdy xal ayabbv, EEalpvng
Tolg €0 meQuxviong Puyaic Eyywodpevov
S o ouyyeveg xal Epwta Tob idécbat.

7 Yop dYpORaTOS TE Xal doyNUdTLo-
Tog ... ovota (Phédre 247c), &vev
oxnuatos (Parmén. 137d)

et dv (Phédon 79d) té del vt (Rép.
X 6l1le) éméxewva thHg ovolag (Rép.
VI 509b) gntov yap oddapde Eotiv
(Lettre VII 341c) &aipvng (Lettre
VII 341c; Banquet 210e) é&v ¥
uyi yevépevoy (Lettre VII 341d)

30 W. ScHMID, a.c., p. 175.

31 Sur l’existence de ces anthologies, voir A. J. FEsTUGIERE, La révélation
d’Hermés Trismégiste IV, p. 92 sv.; id., Arnobiana, dans Vig. Christ., VI (1952),
p- 209 sv. On a déja remarqué que les philosophes du Moyen-platonisme citent
Platon d’aprés des floriléges, cf. HoBEIN, De Maximo Tyrio quaest. select., p. 40 sv.

32 W. THEILER, Gott und die Seele im kaiserzeitlichen Denken, Entretiens de
la fond. Hardt, t. 3, Genéve 1955, p. 175. J. H. WASzINK, ib., p. 148. De son coté
le P. E. des Places remarque qu’un corpus platonicien de la patristique serait
moins immense qu’il ne parait d’abord s’il se réduisait aux citations littérales,
cf. Les citations de Platon chez les Péres, dans Studia Patristica, T. U. 64, Berlin
1957, pp. 340-341.

33 Dans son Histoire du dogme de la Trinité le P. Lebreton propose une inter-



Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin 445

L’expression «!’ceil du no#is» se rencontre également dans le Corpus
Hermeticum X 4 et XT1II 14, 17. Platon a le premier employé la métaphore
«I’ceil de I'Ame» (Bppa the Yuyiic). «Les yeux de I’dme vulgaire ne sont pas
de force a maintenir leur regard fixé sur le divin» 3. C’est I'organe par
lequel I’Etre est visible. «Le présent discours fait voir que toute ame a en
elle cette faculté d’apprendre et un organe a cet usage, et que, comme
un ceil qu'on ne pourrait tourner de l'obscurité vers la lumiére qu’en
tournant en méme temps tout le corps, cet organe doit étre détourné avec
I’dme tout entiére des choses périssables, jusqu'a ce qu’il devienne
capable de supporter la vue de 'étre et de la partie la plus brillante de
I’étre, et cela nous I'appelons le Bien, n’est-ce pas? *3» L'objet de la con-
templation platonicienne, c’est aussi le Beau pur «sans mélange et qui,
au lieu d’un beau infecté par des chairs humaines, par des couleurs...» *°.
Il est le seul Beau. «Tout le reste n’est beau que par participation a cette

prétation qui ne concorde pas tout a fait avec I'argumentation de Justin. Aprés
avoir cité Dial., 4,1 (Archam. I, 20) il constate que le vieillard repousse de toutes ses
forces cette thése. Justin fait, dit-il, dans ses premiers chapitres du Dialogue la
critique des théses platoniciennes. Mais par apres le P. Lebreton estime que Justin
a pour but d’établir la distinction entre la connaissance abstraite de Dieu et la
connaissance réclamée par notre vie religieuse, ou comme il le dit encore, la
différence du Dieu congu au Dieu réel: «I1 nous faut connaitre Dieu... comme
on connait une personne vivante... les efforts de notre a&me ne peuvent nous soulever
jusque-la, ... le probléme semble insoluble, mais Dieu I’a tranché par la révélation»
(0.c., t. 2, Paris 1928, p. 413). Toutefois la révélation extérieure ne suffit pas,
poursuit le P. Lebreton, il nous faut encore l'illumination intérieure de 1'ame,
et il cite Dial., IV, 1 (Archam. I, 18-19). En fait il s’agit dans ce texte du rdle
de I’Esprit Saint dans la vision et non pas de son rdle dans l'acceptation de la
révélation.

Cette interprétation a influencé M. SpANNEUT, Le Stoicisme des Péres de
I’Eglise, Paris 1957, p. 272, note 13. Il est étonnant que M. SPANNEUT, sous le
titre «la connaissance par le noiis», écrive: « Faut-il nommer Justin? On trouve chez
lui quelques traces de terminologie technique. On sait qu’il croit a la connaissance
naturelle de Dieu» (O. c., p. 206). Ces derniéres paroles sont une allusion au Dial.
4, 7: «Mais que les ames puissent comprendre que Dieu existe... j’en suis d’accord,
dit-il.»

3t Sophiste 254 a. Cf. Théét. 164 a; Rép. VI 490 b; VII 533 d. Comp. Symp.
219 a.: «i) T Suavolag 8Yugy; Rép.VII 519 b: «les plaisirs tournent la vue de I'dme
vers le bas». Dans la littérature hellénistique la formule est devenue classique.
Voir pour Philon, Index Leisegang dans 1’éd. Cohn-Wendland, vol. 7-8 s. v. A. J.
FestuGIiERE, La rév. de Hermés Trismégiste, II, p. 543. R. Bultmann a montré
que la formule s’annonce déja avant Platon dans certaines formes poétiques (Zur
Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum, Philologus 97, 1948, p. 1 sv.).

35 Rép. VI 518 c.

36 Banquet 211 e odtd 70 xohOv i8eiv eithuxpivég, comp. Phédon 66a-67b
sur cet objet pur qui est sans mélange.



446 Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

Beauté-lay 7. Ce Bien constitue pour Platon I'Idée supréme: «La cause
de tout ce qu’il y a de bien et de beau» 8. Les Platoniciens du deuxiéme
siecle n'hésitent pas de l'identifier avec la divinité supréme: «6 mp@Tog
Ococ ... ayabbv ... mavtog dyabol altioc dvy 3°, comparez la formule de
Celse: «ayafog Oeogn ° et ce passage du Corpus Hermeticum: « % odoto
700 feob ... 1O xahbv T ... %ol Homep ok pndg od Sdvaton Tov Oedy
i09ctly, oltwg 00de TO xaAdv %l 16 ayeOév» 41 Quoi qu’il en soit de cette
identification chez Platon lui-méme, il n'y a aucun doute qu’il considére
la bonté comme un attribut du divin 2,

Pour les philosophes du Moyen-platonisme la doctrine platonicienne
est exprimée dans un passage du Phédre dont I'influence a été considé-
rable: «La réalité qui réellement est, sans couleur, sans figure, intangible
(M yop dypodpatds TE ®ol AoYNLATIGTOG XAl Avaghg odata Evtwg olow),
celle qui ne peut étre contemplée que par le pilote de ’dme, par le noiis
(buyiic xuBepvhty wove Oesoty vid)» +2.

«Le divin est invisible pour les yeux, inexprimable pour la parole,
intangible par le corps, inconnu par l'ouie, mais visible seulement par
la partie de ’ame qui est la plus belle, et la plus pure et la plus intel-
lectuelle, et la plus légeére, et la plus noble, en raison de la similitude
(8 dporbtnTa), et «audible» & cause de la parenté (Sua cuyyéveiow)y, dé-
clare Maxime de Tyr #. «Dieu est ineffable et saisissable seulement par
le nodis (v& Anwtog)» affirme Albinos 3. On se rappelle I'affirmation de
Justin: «t0 Oelov... pévey vé xatadnmrévy *6. Celse reprend la phrase

37 Cf. Banquet 211 b: «ta 82 &M\ Twdvto ®ohd Exetvov petéyovran.

3 Rép. VI 517.

3 Albinos, Epit.,, X 3.

40 C. Celse IV 14.

# Corp. Herm. VI 4 (éd. Festugiére, t. I, p. 75).

#2 Un bref état de la question dans V. GoLpscHMIDT, La religion de Platon,
Paris 1949, pp. 61-62. Le P. Festugiére a tiché de montrer que pour Platon il y a
au sommet des Idées un principe qu’il nomme tantdt le Beau, tantét le Bien,
tantét 1'Un, tantdt I'objet de son effort, qui est soustrait a la connaissance ration-
nelle mais susceptible d’une connaissance mystique. Voir son Contemplation et vie
contemplative selon Platon, Paris 1936, p. 219 sv., 228-231; La révélation d’Hermes
Trismégiste IV, pp. 78-89. C’est en tout cas 'image qu’en avait le Moyen-plato-
nisme.

43 Pheédre 247 c.

# Maxime de Tyr XI 9 (éd. Hobein, Leipzig 1910), XVII 9 (éd. Diibner,
Paris 1842).

4 Albinos, Epit., X 4.

* Dial., 3, 7.



Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin 447

platonicienne: «odota Evteg odse YuyTc xuBepviTy v& pove Oeatn»*7. 11
est «sans couleur, sans forme», d’ou I'impossibilité de se représenter
Dieu. La formule a été en vogue: Maxime de Tyr, éd. Hobein XI 9; éd.
Diib. XVII 9; Albinos X 1; C. Celse VI 64; Corpus Hermeticum XIIT 6;
Stobée Exc. I 2 48, VI 19: «Ah quelle est la beauté, mon enfant, de ce qui
n’a ni forme, ni couleur, ni corps! Mais peut-il y avoir rien de beau,
Pére, sans forme, couleur et corps? Oui, Dieu seul, mon enfant, ou
plutét I’Etre qui est plus grand que Dieu quant au nom.» Plus tard Plotin
aussi reprend cette formule: Enn. I 6, 9.

Seul le nodis sait atteindre ce Dieu qui n’est ni ’objet d’une expérience
sensible, ni méme d’'une intellection qui permet de le circonscrire. «Donc
a lui n’appartient aucun nom; il n'y en a ni définition, ni science ni
opinion... Il n’est donc personne qui le nomme, qui 'exprime... **» Il
est 'Innommable (&xatovépactog), I'Incompréhensible (dxatarnnzog),
I'Ineffable (&ppyrog), etc. Ce théme est un lieu commun de la littérature
du deuxieéme siécle °. Le «nemini effabilisy du platonicien Apulée se
retrouve aussi bien dans les Hermetica 3!, que dans les écrits gnostiques.
Les Valentiniens congoivent leur Pére comme invisible, insaisissable,
incompréhensible 2. Ce Principe qui est «au-dela de l'essence» >3 est
soustrait a la connaissance rationnelle. «(Dieu) étant au-dela de toutes
choses (mavtwv &méxewva @v)... saisissable par une certaine puissance
ineffable (&pp7tey Twi Suvdper vontdc)y, dira Celse 34,

Mais ce noiis séjourne dans un corps. Il faudra toute une ascese par
laquelle I'ame apprend a s’évader du corps et & s’approcher du «lieu
supra-céleste» 3%, «Si vous regardez avec le nods en fermant les sens, et

#7 C. Celse VI 19.

“ Corp. Herm. t. III. p. 39.

% Parménide 142 a. Comp. Plotin, Enn. V 4,1: «o0 p1 Aéyog wndt miotipmn>.

>0 Le P. Festugiére a fort bien démontré comment cette idée de la transcen-
dance de Dieu remonte a Platon (cf. R. H. Tr. IV, p. 92 sv.). Comp. Cicéron, De
natura deorum I 30: «Platonis... qui in Timeao patrem huius mundi nominari neget
posse». Sur 'influence de Timée 28 ¢, voir C. ANDRESEN, Justin und der mittlere
Platonismus, Z.N.W., 44 (1952-53), p. 167, note 39; id., Logos und Nomos, Berlin
1955, p. 133, note 61.

> Corp. Herm. I 31; X 5; etc. Voir aussi Festugi¢re, Rév. H. Trism., IV,
pp. 70-77 et 303-304.

2 Cf. le répertoire fourni par le P. SAGNARD, La gnose valentinienne et le
témoignage de S. Irénée, Paris 1947, pp. 331-333.

3 Rép. VI 509 b.

3 C. Celse VII 45.

35 Phedre 247 c.



448 Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

si vous éveillez les yeux de I'ame en les détournant de la chair, ainsi
seulement vous verrez Dieu» *. Cette katharsis se fait progressivement
mais au terme de cet effort il y a la révélation soudaine dans une vision
passagere. «C’est quand on a longtemps fréquenté ces problémes, quand
on a vécu avec eux que la vérité jaillit soudainement dans I’dme, com-
me la lumiére jaillit de 1'étincelle» 7. C’est une expérience soudaine:
« EEarpvmon %8

Si le nodis est apte a contempler le divin, c’est a cause de sa nature: il
est apparenté au divin. «Il faut considérer quels objets elle (I’dme)
atteint, quels commerces elle recherche en vertu de sa parenté avec ce
qui est divin, immortel et éternel» *. Ici joue le principe 16 &uotov
T 6pole: la connaissance n’est possible qu’en vertu de la parenté du
connaissant et du connu ¢°: «3wet 0 cuyysvéc» disait Justin en bon
platonicien. En d’autres termes, une doctrine bien définie de I’ame est
a la base de la conception platonicienne de la contemplation. Si ’dme
est immortelle et divine par nature — étre divin et immortel étant la
méme chose — elle peut se hausser par elle-méme jusqu’a cette vision de
Dieu, a condition qu’elle se tienne détachée du corps. La suite de la
discussion devra donc porter sur cette doctrine de 'ame et montrer les
faiblesses quelle implique.

«Quelle est notre parenté avec le divin? L’ame est-elle divine et
immortelle? et une partie de cette intelligence souveraine? De méme
que celui-ci voit Dieu, notre intelligence est-elle ainsi capable de saisir
le divin et pouvons-nous étre heureux deés a présent? (Huiv €puxtov 76
Nuetépw v& curhafeiy 0 Oelov xal Todvrebbey %37 eddarpovety) 1. A ces
questions du vieillard le platonicien donne une réponse affirmative. Le
terme «nodis royal» est platonicien: «Il y a dans la nature de Zeus une
ame royale et un noiis royal» 2. Les platoniciens se rangent a cette idée 3.

3 C. Celse VII 36.

57 Platon, Lettre VII 341 d. C’est la récompense de 1’éros phronéseos: Phédon
81 a. Comp. Maxime de Tyr. XI 9 (éd. Hobein), XVII 9 (éd. Ditbner) et Justin,
Dial. 4, 1 (Archam. I 20).

58 Banquet 210 e. Plotin reprendra ce motif: Enn. V 3,17; VI 7,36.

% Rép. X 611 e.

%0 Voir FesTuGIERE, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris
1936, p. 130.

61 Dial., 4, 2 (Archam. 1 20).

2 Philebe 30 d; comp. Phédon 97 b sv.

63 Atticos, Fragments, éd. Baudry, Paris 1931, p. 24, 29 sv. Cette ame a évi-
demment une prééminence sur notre ame, comme le corps du monde sur le notre



Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin 449

Justin introduit ici le concept d’eudaimonie dans la littérature chrétienne:
voir Dieu, c’est connaitre la béatitude. Aussi dans le Moyen-platonisme
la béatitude était mise en relation avec la contemplation du divin.
«L’homme qui posséde la science dont nous venons de parler (c’est-
a-dire, la connaissance de la premiére cause) est le plus fortuné et le plus
heureux», déclare Albinos dans son Epitome ¢*. De son co6té, Atticos
dira: «Le point culminant des conceptions de Platon, c’est la question
de 'essence spirituelle et éternelle des idées: c’est 1a tout 'effort, la lutte
supréme en faveur de I’ame. Celui qui réussit a 'embrasser et a 'atteindre
a le bonheur parfait; celui qui reste en arriére et ne peut la contempler
n’a absolument aucune part a la félicité» .

La conversation se poursuit par la question de savoir s’il est possible
a toutes les ames d’accéder a cette vision. Le platonicien attire alors
I’attention sur une condition: «Ceux seulement qui vivent selon le droit,
purifiés par la justice et toutes les autres vertus (verront Dieu)» ¢¢. La
purification par les vertus est la condition préalable de la contemplation.
Platon a fort insisté sur cette katharsis, car «la xafxpbtng del’objet exige
dans le sujet un état analogue» ¢’. Sur la valeur purificative de la justice:
Théététe 176b; Rép. II 358b; Albinos, Epit. 16 ¢8,

Toutefois notre platonicien fait rebondir la discussion en réaffir-
mant que 'homme verra Dieu «parce qu’il a de quoi connaitre Dieu
(xol St T6 Exewv & voel oy Oebv)» . Comp. Rép. VII 518 c: «toute dme
a ... un organe a cet usage» 7°, et Maxime de Tyr: «mais la vue désire
la couleur et l'ouie ce que I'on peut entendre, ainsi le #nois regarde

qu’il nourrit et sustente. Cf. Cicéron, De natura deorum IIT 27: «unde animum
arripuerimus si nullus fuerit in mundo». Sur cette relation entre I’ame du monde et ce
Notis royal, voir R. WitT, Albinus and the history of Middle Platonism, Cambridge
1937. Quant a I'application du titre Baotiebg au Nods, voir K. PRAECHTER, Grund-
ri3 der Geschichte der Philosophie, Leipzig 1926 (12¢¢éd.), t. I, p. 521.

64 Albinos, Epit. 27, 5.

65 Atticos, Fragments (éd. Baudry), p. 31, v. 16-19.

6 Dial., 4, 3 (Archam. I 22).

67 FeEsTUGIERE, Contemplation et vie contemplative selon Platon, p. 127. Sur
la notion platonicienne de la katharsis, ib., pp. 123-156.

68 Albinos, Epit., 28, 2. Albinos apporte au Phédon 82 ab une retouche qui
gauchit le sens de ce passage. Platon parle des plus heureux dans le groupe des
ames impures, Albinos déclare que ceux qui ont pratiqué la justice recevront la
meilleure place.

6 Dial., 4, 3 (Archam. I 22))

0 Banquet 212 a: ¢... 'homme qui contemple au moyen de ce qu’il faut
l'objet dont nous parlons...».



450 Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

I'Intelligible et entend les choses intelligibles» 7t. C’est la réapparition
de sa thése fondamentale: de droit, I'ame peut s’élever par elle-méme
jusqu’a la vision de Dieu a condition de pratiquer une asceése qui purifie
I'ceil de I'ame.

Cette thése, remarque le vieillard, se heurte a une difficulté. Les
ames des animaux qui sont identiques aux nétres — le vieillard semble
poser cette idée comme un corollaire de la théorie de la métempsychose —
ne voient pas Dieu. Faut-il en conclure que ces animaux faillissent a la
justice? «Non pas, car leur corps, de par sa nature, les en empéche» 72,
Réponse décevante aux yeux du vieillard. «Sache bien, reprit-il, qu’ils
pourraient a plus juste titre décrier notre corps a nous. Mais laissons ce
point... Réponds-moi sur ceci: Est-ce lorsque ’ame est encore dans le
corps qu’elle a la vision de Dieu, ou lorsqu’elle I'a quitté? 73»

«Tant qu’elle est dans une forme humaine, 1'ame, dis-je, peut
acquérir cette vision par le noiis, mais c’est surtout lorsqu’elle est déliée
du corps (&moruvleion Tol cmpatog) et quelle revient A elle-méme (ecdTH
%)’ Exvthy yevopévy), qu’elle atteint ce qu’elle avait toujours désiréy 7+,
C’est exactement la conception platonicienne. Les formules employées
révelent d’ailleurs l'influence platonicienne. «L’ame revenue a elle-
méme», comp. Phédon 65 d: «{ntel 3¢ adty) %o’ ety yiyvesharr. «Une
fois délivrée du corps physique, (I’ame) demeure isolée en elle-méme,
s’appartenant elle-méme a elle-méme dans le monde intelligible» 75. Voir
aussi ce témoignage de Théodoret de Cyr: «Platon dit encore que I'dme
qui s’est isolée en elle-méme adt7) %af’ aveiy 7 Quyn yevopévy) peut
avoir part a la véritable sagesse» 76. «L’ame déliée du corps» rappelle les
expressions de Platon sur la mort: la séparation de I'ame d’avec le
corps, I’ame se débarrasse alors de l’enveloppe du corps 77. Une fois
libérée de sesliens elle atteint I'objet de ses désirs. «Les ames des vrais
philosophes ... aprés leur séparation d’avec les corps contemplent la
plaine de vérité», dit Albinos 78.

"t Maxime de Tyr (éd. Diibner) XVII 9.

2 Dial., 4,4 (Archam. I 22).

3 Dial. 4, 4 (Archam. I 22).

* Dial., 4, 5 (Archam. I, 22-24).

3 Stobée Exc. XIX 1 (éd. Festugiere, C. H. III, p. 82).

76 Théodoret de Cyr, Thérap. VIII 44 (éd. et trad. Canivet, coll. S. C. 57,
Paris 1958).

7 Gorgias 524 b.

8 Albinos, Epit. 27, 3.



Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin 451

La réponse fait une certaine distinction dans I'état de la vision avant
et aprés la mort. C’est du Platon qui a expressément déclaré que notre
désir ne sera jamais comblé tant que 'ame doit résider dans un corps.
«Aussi longtemps que nous aurons notre corps et que notre dme sera
pétrie avec cette chose mauvaise, jamais nous ne posséderons en suffi-
sance 'objet de notre désir» 7°. La contemplation pure n’est réalisable
d’une facon définitive qu’apres la séparation compléte du corps. L’idée
sera souvent reprise. Certains vont méme jusqu’a dire que 'homme, tant
qu’il est dans ce corps, n’arrive pas a la contemplation de Dieu. « Mainte-
nant nous sommes encore trop faibles pour atteindre a cette vue, nous
n’avons pas encore assez de force pour ouvrir les yeux de notre intellect
et contempler la beauté de ce Bien-la, sa beauté impérissable, incom-
préhensible» 2. «Bienheureux en vérité, 6 pére, celui qui a vu Dieu!
Mais il est impossible, mon enfant, tant qu’on est dans le corps d’attein-
dre A ce bonheur. Il faut néanmoins exercer d’abord son dme ici-bas, afin
que, parvenue la-bas ot il lui est permis de voir, elle ne se trompe pas
de route» 8. Se référant a Porphyre qui faisait appel a la sentence de
Platon, saint Augustin dit: «...ad Deum per virtutem intelligentiae
pervenire paucis dicis esse concessum... Uteris enim hoc verbo apertius,
ubi Platonis sententiam sequens nec ipse dubitas in hac vita hominem
nullo modo ad perfectionem sapientiae pervenire...» *2. Augustin tache
ici de faire jouer contre Porphyre I'idée de Platon que nul n’atteint ici-
bas la sagesse parfaite #2. Mais il fait sa critique a partir de la conception
chrétienne et non pas par une exacte exégeése de Platon 2¢. Celui-ci
semble sur ce point tout proche de la thése de Porphyre ainsi qu’il appa-
rait dans le passage de Rép. V 476 bc: «Mais ceux qui sont capables de
s’élever jusqu’au beau en soi et de le contempler dans son essence (6pév
%20’ 0b70) ne sont-ils pas rares? — Certes si.»

79 Phédon 66 b; comp. Phédre 249 b.

8 Corp. Herm. X 5.

81 Stobée, frag. VI 18 (éd. Festugiére, C. H. III, p. 14).

Voir J. Bipez, Vie de Porphyre, Gand 1913, Porphyrii De regressu animae
10, p. 37* (= Augustin, De civ. Dei X 29, t. I p. 448, 6, éd. Dombart). Le texte
poursuit: «<secundum intellectum tamen viventibus omne quod deest providentia dei
et gratia post hanc vitam posse compleri». En note Bidez renvoie au Phédon 66 sv.

8 Cf. le texte du Phédon 66 b que nous venons de citer.

8 L’on sait qu’Augustin a subi une évolution au sujet de la «possessio beati-
tudinis». «Il m’y déplait ... d’avoir dit que dansle temps de cette vie, la vie heureuse
habite la seule ame du sage, dans quelque état que se trouve son corps. En réalité, la
parfaite connaissance de Dieu, c’est-a-dire, la plus grande a laquelle ’homme puisse
arriver, est espérée par I'apbtre dans la vie a venir, car c’est 12 qu’il faut placer la
seule vie heureuse» (Retract. I 2). Comp. Retract. I 14, 2.

[e2]
o



452 Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

Le vieillard passe alors a une réfutation de la théorie de la vision
en supprimant ’argument de 'anamnése. «Est-ce qu’elle (I'dme) s’en
souvient, lorsqu’elle retourne dans un homme?» La suite de la discussion
rend manifeste que ce retour doit étre compris comme une réincarnation.
La réponse de Justin (philosophe platonicien) est négative: «Je crois
que non, dis-je» %.

Les Péres vont développer 4 satiété 'argument que personne n’a
le moindre souvenir de son existence antérieure. «Plato scilicet solus...
idearum et oblitus et recordatus est», dit Tertullien d'une fagon ironique 6.
«0O miseram oblivionem nostrum omnium qui nescimus qui ante fueri-
mus» 87. Par la réfutation de la doctrine de ’anamneése ils ont en vue
principalement la doctrine de la préexistence. «Pour nous faire admettre
cette doctrine, et que I’ame tout d’abord passait sa vie au ciel avec Dieu
dans le commerce des idées, et que c’est de la-haut qu’elle a été trans-
férée ici-bas... Platon a élaboré un nouvel argument, a savoir qu'appren-
dre est se ressouvenir: en effet, lorsqu’elles viennent de la-haut ici-bas,
les ames commencent par oublier les objets de leur contemplation anté-
rieure, puis, instruites par les objets visibles, elles s’en souviennenty 5.
Justin ne s’intéresse guére a cette théorie de la préexistence mais il
insiste sur les effets de cette «inconscience» pour la doctrine de la rétri-
bution.

«Quel profit ont donc celles (les ames) qui ont vu, et qu’est-ce que
celui qui a vu a de plus que celui qui n’a pas vu, s’il ne s’en souvient pas,
j’entends s’il ne se souvient de cela méme d’avoir vu?» — «Je ne sais que
dire, repartis-je» 8. En effet, lorsque toute mémoire a disparu il n’y a

85 Dial., 4, 5 (Archam. I 24).

8 Tertullien, De anima 24, 11. comp. 31, 6.

87 Lactance, Div. instit., 3, 18, 16. Voir aussi Augustin, De Trinitate XII
15, 24. Arnobe, Adv. Nationes II 16-29. Une traduction des principaux passages
d’Arnobe chez A. J. FEsTUGIlERE, La doctrine des «viri novi» sur l'origine et le sort
des Ames d’aprés Arnobe 11, 11-66, dans Mémorial Lagrange, Paris 1940, pp. 97-132,
notamment pp. 106-110. A l'affirmation: le corps empéche les dmes de se rappeler
ce qu’elles ont su depuis toujours, Arnobe répond s’il en était ainsi «elles devraient
plutdt oublier la vie qu’elles ont menées ici-bas, enfermées dans des corps, que leur
vie préempirique, alors qu’elles logeaient au dehors et n’étaient pas encore unies
aux hommes» (Adv. Nat., IT 28). Or les 4mes gardent la mémoire, tenace et fidele,
de choses que bien auparavant (quatre-vingt ans peut-étre ou méme davantage)
elles ont faites ou subies, dites ou entendues.

8 Tertullien, De anima 23, 6. Sur 'opposition de Tertullien a la doctrine pla-
tonicienne de I’ame, voir A. J. FESTUGIERE, La composition et I'esprit du De anima
de Tertullien, R.S.P.T., 33 (1949), pp. 129-161.

8 Dial., 4, 5-6 (Archam. I 24).



Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin 453

vraiment plus de punition ni de récompense valables. «Et les ames jugées
indignes de cette vision, que leur arrive-t-il, dit-il?» «Elles sont enchai-
nées dans un corps de béte et c’est 1a leur chatiment» °°. Sur cette réincar-
nation de I’dme dans des corps d’animaux pour ceux qui ont mené une
vie dans le mal: Gorgias 523 c¢; Phédon 81 ¢ — 82 ab; Phedre 248 ¢ —
249 c . L’idée revient chez les philosophes du Moyen-platonisme:
Albinos, Epit., 25, 6; Celse, C. Celse VIII 53; Asclépius 12; Corp. Herm.
X 8 92, Toutefois cette réincarnation ne remplit nullement son réle, car la
méme difficulté se présente de nouveau: «(les &mes) savent donc que c’est
pour cette raison qu’elles sont dans de tels corps et qu’elles ont péché?»
— «Je ne pense pas» — «... Je dirais alors qu’elles ne sont pas punies si
elles ne comprennent pas la punition». —«Non, en effety 2.

Pour saisir toute la force de cette difficulté il faut se rendre compte
du role considérable que joue le motif de la rétribution chez Platon. Des
affirmations trés nettes échelonnées a travers son ceuvre en témoignent a
suffisance. « Pour ma part, Calliclés, j’'ajoute foi & ces récits (c’est-a-dire
les mythes eschatologiques) et je m’applique a faire en sorte de présenter
au juge une ame aussi saine que possible» 4. Dans une telle perspective
la démonstration rationnelle de 'immortalité signifie au fond une justi-
fication de la conviction fondamentale que I’ame va subir un sort selon le
mode de vie qu’elle a mené lors de son séjour ici-bas. « Du moment ot il
est manifeste que I’ame n’est point mortelle, alors il n’existe pour elle
aucune autre échappatoire 4 ses maux, aucune autre sauvegarde, sinon
de se rendre et la meilleure possible et la plus sage» °5. Comp. Atticos:
«Tout I'édifice des principes moraux repose, en effet, sur I'immortalité

% Dial., 4, 6 (Archam. I 24).

°1 Cf. P. FRUTIGER, Les Mythes de Platon, Paris 1930, pp. 67-76, 125-144.
On pourra évidemment discuter les vues particuliéres de ’auteur sur la relation entre
le mythe et la raison.

92 Koré Kosmou 39 (= Stobée, Exc. 23) (éd. Nock-Festugiére, Corp. Herm. IV,
p- 12): «Quand vous aurez quitté le lien périssable de la chair, de nouveau, sans
larmes, vous saluerez le ciel votre patrie; mais si vous vous rendez capables de
commettre de plus grandes fautes, loin d’obtenir la fin qui vous convient une fois
sorties des corps... mais désormais vous ne cesserez d’errer d'un corps d’animal dans
un autre».

9 Dial., 4, 6-7 (Archam. I 24).

9* Gorgias 526 d, comp. Rép. X 608 d sv.; 614 a sv.

95 Phédon 107 cd. Comp. le témoignage de Cicéron sur l'attitude de Platon
au sujet de I'immortalité de 'ame: « Les arguments qu’il apporte sont si nombreux
qu’on voit bien qu’il voulait inspirer aux autres une conviction qu’il avait siirement
lui-méme» (Tusculanes I 49).



454 Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin

de I’ame» °¢. Dire que ’ame est mortelle, c’est prétendre que le méchant
tire un bénéfice de sa méchanceté: «&opatov v 7y Tolc xaxolc
amobavolor » °7. Sur ce point notre vieillard partage la conception des
Platoniciens. «Je (le vieillard) ne dis cependant pas que toutes les
ames meurent: ce serait vraiment une bonne fortune pour tous les mé-
chants &pp.oov yap v dg dAn0é¢ Tolg naxolc)» %

Or, constate le vieillard, il y a une opposition manifeste entre leur
doctrine de la rétribution et leur théorie de 'ame (théorie de la préexis-
tence, de la métempsychose, etc.): l'inconscience de 1'état antérieur
implique que l'on ne peut parler ni de récompense, ni de punition.
Au vieillard donc de conclure: «Les dmes ne volent pas Dieu; elles ne
changent pas davantage de corps. Sinon elles sauraient qu’elles sont ainsi
punies et elles craindraient de pécher encore, méme par hasard» *°. En
concluant le vieillard ajoute un autre argument qui doit renforcer sa
position. Méme si ces ames avaient la conscience de leur €tat antérieur, il
y aurait une difficulté. Cette connaissance expérimentale de leur punition
les priverait en quelque sorte d'une entiére liberté de choix. Cette nou-
velle vie n’aurait pas pleine valeur d’épreuve. Ainsi le vieillard écarte a
nouveau la conception platonicienne de la vision et cela en rapport avec
la réfutation de leur doctrine de la métempsychose. Ce fait n’a rien
d’étonnant vu la connexion intime entre leur doctrine de 1'ame et celle
de la vision.

Pour les platoniciens la vision constitue un moment dans I’histoire
de 'dme. «L’ame étant apparentée au divin, descendue de 13, elle se hate

9 Atticos, Fragments 15, 9, 3 (éd. Baudry, p. 25, v. 9-11). Pour la défense de
ce dogme une émulation s’est instituée entre les partisans de Platon, dit-il, «car
c’est, il est vrai, presque a lui seul, le résumé de toute la philosophie du grand
homme» (ib., p. 25, v. 8-9).

7 Phédon 107 c.

8 Dial., 5, 3 (Archam. I 30). Comp. 1 Apol., 18 et 20. Les Péres sont obligés
de chercher une voie moyenne entre deux conceptions de ’ame qui sont I'une et
I'autre incompatible avec la foi. D’une part la conception des platoniciens: 'ame
posséde les mémes caractéres que Dieu. Cette conception se présente au moins a
partir d’Albinos (cf. FestuGiERE, Rév. H. Tris. I1I, p. 23, p. 28 sv.) «Ipse denique
animus qui immortalis a vobis et deus esse narratur» (ARNOBE, Adv. Nat., IT 7).
Arnobe leur oppose leur Platon qui tout en soutenant I'immortalité de I’Ame a déclaré
que les Ames sont jetées dans des fleuves de feu, et Arnobe poursuit: «Quis autem
hominum non videt, quod sit immortale... nullum posse dolorem admittere, quod
autem sentiat dolorem, immortalitatem habere non posse?» (ib., II 14). D’autre
partil y a la conception de ceux qui, au dire d’Origeéne, «croient qu’aprés avoir quitté
cette vie, ’Ame est privée de sensibilité et reste dans le tombeau, dans le corps»
(Entretien avec Héraclide X 19-21, éd. Scherer, Le Caire 1949 p. 144).

% Dial., 4, 7 (Archam. I 26).



Le théme de la vision de Dieu chez S. Justin 455

de nouveau en haut, vers ce qui lui est apparenté » 1°°. Grace a sa parenté
naturelle avec le divin elle s’élance dans la direction de ce qui est divin 1.
Cette remontée de I'ame vers Dieu se fait a travers la mort: c’est le
retour a son lieu d’origine, au moins pour 1'ame qui n’a pas contracté
des souillures par suite de son contact avec le corps. Si cette ame se tient
complétement a I’écart de son corps elle peut déja le quitter momentané-
ment, en vision contemplative, anticipant ainsi la vision dont elle
jouira aprés sa mort. Justin ne peut partager cette doctrine: «L’ame
étant immortelle, ils n’ont pas besoin de Dieu» 1°2. C’est la raison pro-
fonde de son opposition a la théorie platonicienne. Pour Justin, ’homme
ne peut voir Dieu sans le secours de 1’Esprit Saint. Il prélude ainsi a la
critique des Péres qui vont sévérement critiquer les prétentions des
Platoniciens: «qui se putant ad contemplandum deum et inhaerendum
deo virtute propria posse purgari» 103,

Dans la littérature patristique le théme de la vision a été traité
pour la premiére fois en lui-méme par S. Justin. Il s’y trouve en relation
avec la philosophie du Moyen-platonisme. Celle-ci est fortement teintée
de religiosité et comme telle donne une grande importance a la vision de
Dieu. Justin a trés bien vu que le fondement de leur théorie de la vision
est leur doctrine de ’ame. A I'encontre de cette position Justin affirme
que I'immortalité de I’ame est une grace accordée par Dieu, de méme que

la vision n’est possible qu’en vertu de I’Esprit Saint et cela dans I'autre
vie.

100 MENANDRE, De encomiis 414, 16 (éd. Spengel Leipzig 1894). Comp. Cicéron
Tusc. I 72:«Ad illos a quibus essent profecti reditum facile patere»; Somnum Scip. 13
«hinc profecti huc revertuntur». Pour l'influence platonicienne sur le Songe de
Scipion, voir P. BovancEk, Etude sur le Songe de Scipion, Bordeaux 1936. Voir aussi
la critique acerbe adressée par Tertullien a ’adresse de Platon: «Doleo bona fide
Platonem omnium haereticorum condimentarium factum. Illius enim est et in
Phaedone, quod animae hinc euntes sint illuc, et inde huc» (De anima 23, 5). Il n’y
a aucun doute que ce schéma: descente du ciel — remontée la-haut a fortement
influencé la pensée philosophique et gnostique (cf. FEsTUGIERE, La rév. Herm.
Trism., t. III, La doctrine de I’ame, passim).

101 Timée 99 ad. L’idée revient souvent chez Platon: Phédon 79 d; Rép. VI
490 b; X 611 e.

102 Dial., 1, 5 (Archam. I 6).

103 S. Augustin, De Trin. IV 15, 20 (PL 42, 901). Arnobe remarque que les
«novi viri» raillent les chrétiens parce qu’ils mettent leur confiance en Dieu: « Aude-
tis ridere nos quod patrem rerum ac dominum veneramur et colimus quodque illi
dedamus et permittamus spes nostras» (Adv. Nat., IT 13). M. P. Courcelle a montré
que cette polémique contre les «viri novi» se dirige pratiquement contre le De
regressu animae de Porphyre (cf. Les Sages de Porphyre et les «viri novi» d’Arnobe,
R.E.L., 31, 1953, pp: 257-271).



II.

Le theme de la vision de Dieu
dans la gnose valentienne
et chez Clément d’Alexandrie

Quand il est question de la vision de Dieu chez Clément d’Alexandrie
on pense généralement a l'influence de la philosophie hellénistique et on
laisse de c6té I'influence de la gnose valentinienne . Pourtant les Valen-
tiniens sont les premiers qui font appel aux textes du Nouveau Testa-
ment qui mentionnent la vision de Dieu: Mt., 5, 8 et 18, 10. Nous verrons
d’abord comment le théme de la vision se présente dans la gnose valen-
tinienne et puis nous chercherons a retrouver dans les textes méme de
Clément l'influence de cette gnose.

Le gnosticisme valentinien

La premiére allusion a Mt., 5, 8 se présente dans un fragment de
Valentin: le cceur impur n’est sanctifié que par la visite du seul Pére
qui est bon, alors «il resplendit de lumiére. Celui qui posséde un tel cceur
est béatifié parce qu’il verra Dieu» 2.

Dans le systéme de son disciple Marc le Mage Mt., 18, 10 «leurs
anges (de ces petits) aux cieux voient sans cesse la face de mon Pére qui
est aux cieux» présente un intérét spécial. Selon Marc les anges des gnos-

1 Cf. p. e. s. v. Contemplation dans Dict. de Spir. t. II, Paris 1953, col. 1767.
J. Wyrzes, The Twofold Way. Platonic Influences in the Work of Clement of
Alexandria, Vig. Christ., XI (1957), pp. 226-245; XIV (1960), pp. 129-153: ¢As ... we
are of the opinion that with gnosis there is question of Platonic influence» (Ib.
p. 130).

2 Fragment conservé par Clément d’Alexandrie, Strom. IT 114, 3-6. Pour les
fragments de Valentin, voir F. SAGNARD, La gnose valentinienne et le témoignage
de S. Irénée, Paris 1947, pp. 121-126. Peut-étre peut-on invoquer également ce
témoignage indirect de Tertullien: «Porro facies Dei spectatur in simplicitate
quaerendi, ut docet ipsa Sophia, non quidem Valentini, sed Salomonis» (Adv. Val.
I1,2). Quant a l'usage de Mt. 5,8 et 18,10 avant la gnose valentinienne voir H. Kos-



Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne 457

tiques se trouvent au plérome et y contemplent la face du Pére 3. On
comprend l'intérét de cette affirmation si I'on songe aux spéculations
des Valentiniens sur les rapports des anges avec les «pneumatiques»: «la
semence pneumatique» est une portion d’ange. Cette méme substance
doit au terme retrouver son unité: ces anges sont leurs conjoints auxquels
ils seront unis un jour *. En s’adressant a une disciple Marc dira: «Je
veux que tu participes a ma grace, car le Pére de toutes choses voit sans
cesse ton Ange devant sa face» . Le Marcosien a au plérdome son ange
auquel il sera uni aprés sa montée vers le pléréme. Ainsi lit-on dans une
formule rituelle tenant lieu de mot de passe: «Toi (Sophie) que les Gran-
deurs (les Anges) qui contemplent sans cesse la Face du Pere prennent
pour guide... afin de tirer en haut leurs formes... ces formes qui sont
nous-mémes» et la formule finit par cette remarque: quand la Meére
(Sophie) entend ces paroles, «elle les (sc. les Marcosiens) tire a elle, les
introduit dans la chambre nuptiale et les rend a leurs époux» °.

Selon Théodote, au contraire, les anges de la semence supérieure ne
se trouvent plus au plérome 7. L’entrée au plérdme est réservée pour la
fin des temps. Seulement a la «consommation finale» les «spirituels»
s'unissent aux anges: ¢... les éléments pneumatiques... en méme temps
que la Mére emmene son Epoux, emmeénent eux aussi comme époux leurs

ter, Synoptische Uberlieferung bei den Apostolischen Vitern, T. U. 65, Berlin 1957.
Koster donne pour Mt. 5, 8 et 18, 10 les références suivantes: PAsTor HERMAS,
Sim. IX 31, 2 et Sim. V 6, 2. Il se voit toutefois obligé d’ajouter que ces deux pas-
sages ont plus d’accointance avec d’autres passages qu’avec ceux de Matthieu. Dans
le premier cas il s’agit d'un macarisme tandis que Sim.V 6, 2 témoigne de 'idée de
I’ange gardien. Le motif de la vision ne se présente dans aucun des deux passages.

3 S. Irénée, Adv. Haer. I 14, 1. Le méme texte se retrouve chez Hipp., Elen-
chos VI 42, 8 et Epiphane, Pan. haer. 34, 4, 7 comp. 34, 3, 7.

* Cette union de la syzygie est un leit-motiv de leur spéculation. Tout un
ensemble d’images doivent exprimer cette unité. Ainsi 'image de la chambre
nuptiale indiquant le pléréme (cf. Adv. Haer. I 13, 6; Extraits de Théod., 64; 65, 1;
68; 79). A I'éon présent Héracléon oppose «1’éon futur dans les noces» (fr. 38). Sur
cette doctrine de la syzygie, voir F. Sagnard, o. c., pp. 348-355.

5 Adv. Haer. I 13, 3. «6 wat7p T®Y 6Awv» réminiscence de ’appellation plato-
nicienne « watépa Tol8z Tol mwavrdg» (Tim. 28 ¢) qui était trés répandue (cf. par
exemple LEBRETON, Histoire du dogme de la Trinité, t. II, Paris 1928, p. 417).

¢ Adv. Haer. I 13, 6. Selon M. Miller il a échappé a S. Irénée que l'entrée
au plérome ne se fait qu’a la fin du monde (Beitrige zum Verstdndnis der val.
Gnosis, dans Nachr. Gott. Ges. Wiss. Phil. hist. Klasse, 1920, pp. 179-242). L’auteur
se référe en particulier aux Extr. Théod. 63 sv. L’objection suppose au point de
départ qu’il y a une identité parfaite entre les idées des divers auteurs gnostiques.
Rien n’y oblige.

7 Extr. Théod. 64 (trad. SAGNARD, coll. Sources chrét. 23, Paris 1948).

30



458 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

anges, ils entrent dans la chambre nuptiale a l'intérieur de la Limite et
s’en vont vers la vue du Pére, devenus éons intelligents, pour les noces
intellectuelles et éternelles de la syzygie» 8. Avant la fin du monde, les
gnostiques sont rassemblés dans 1'Ogdoade au fur et & mesure de la mort
de leur corps °. Dans le systéme de Théodote il y a une distinction trés
nette entre 'Ogdoade et le pléréme, tandis que Marc identifie I'Ogdoade
et le plérome 1°. Mais tous les gnostiques s’accordent pour affirmer que
seule «la semence pneumatique» entre au plérome *'. Par conséquent la
vision du Peére est réservée au seul gnostique. Les psychiques pourront
bien se sauver «par la foi et les ceuvres» ' et jouir d’'un certain bonheur
dans I'Intermédiaire **, mais les hyliques sont perdus par nature 4,

Une autre raison qui explique 1'usage de Mt., 18, 10 est leurs spécu-
lations sur le terme «les petits». On sait par S. Irénée que les gnostiques
s’appliquaient la parole de Mt., 11, 25 et Luc 10, 21 sur la révélation aux
tout petits *°. Les découvertes de Nag-Hammadi fournissent de précieux
éclaircissements sur cette assimilation des gnostiques aux petits. «Apres
tous ces gens-1a vinrent, & leur tour, les petits enfants, ceux a qui appar-
tient la gnose du Pére. Apres avoir été affermis, ils apprirent (a contem-
pler) les aspects de la face du Pere». Peut-étre y a-t-il ici une certaine
influence de leur exégeése de Mt., 18, 10. Eux qui possédent la gnose sont
les petits enfants. Et le texte poursuit par une allusion a 1 Cor., 13, 12:
«Ils connurent, ils furent connus» *°. Cette méme identification se re-
trouve dans 1’Evangile selon Thomas: «Marie dit a Jésus: Tes disciples
ressemblent & qui? Il dit: Ils ressemblent a des petits enfants qui se
sont installés dans un champ qui n’est pas a eux» *’.

Dans cet Evangile de Thomas, dont Mgr Cerfaux a démontré les
affinités avec les gnostiques valentiniens, se présente également le motif
de la vision 8. «Jésus a dit: Si vous ne jelinez pas du monde, vous ne

8 Extr. Théod. 35, 1 sv.

9 Extr. Théod. 63, 1. Comp. Ptolémée, Adv. Haer. 16, 1. ‘

10 Adv. Haer. I 16, 2. Sur sa démonstration de I’équivalence de 1’ogdoade et du
pléréme, voir F. SAGNARD, o. c., p. 383.

11 Cf, Extr. Théod. 34, 2; 64, 2-65.

12 Adv. Haer. 16, 2.

13 Adv.Haer.17,1;17,5. Extr. Théod. 56, 3. Héracléon, fr. 40.

14 Adv. Haer. 16, 2;17,5.

15 Cf. Adv. Haer. I 20, 3; III 15, 2. Extr. Théod. 86, 3: «Ce sont la «les petits
enfants qui se reposent déja au lit» (Luc 11, 7).

16 Evangelium veritatis, éd. Malinine, Puech, Quispel, Ziirich 1956, p. 19, 27-30.

17 Evangile selon Thomas, éd. Guillaumont, et autres, Paris 1959, logion 21
(comp. logion 37).



et chez Clément d’Alexandrie 459

trouverez pas le royaume. Si vous ne célébrez pas le sabbat comme sab-
bat, vous ne verrez pas le Pére» **. Comparez Papyr. Oxyrhynch. I 1, 2:
« gav pn ynotedontar TOV xbopov, od pi ebdpntor Thy Bactielay ol 6T,
xal €av ) coPPattonte 10 odPBatov, odx dYecle 16 mpa» . On notera
I’équivalence: trouver le royaume, c’est voir le Pére. Mgr Cerfaux inter-
préte le passage de cette facon: le jetine au monde est 1'ascese, le repos
sabbatique la contemplation #. Il ne donne toutefois aucun argument en
faveur de cette interprétation. On peut interpréter autrement en disant
que la condition pour trouver le royaume est répétée: jetine au monde et
observance du sabbat, sabbatizein, c’est-a-dire abstention des actions
mauvaises ( = jetiner au monde). Comp. Lettre de Ptolémeée a Flora 5, 12:
«(Le Sauveur demande) d’observer le sabbat, car il veut que nous nous
reposions a 1'égard des ceuvres mauvaises» 2.

Autre indice de leur intérét pour la vision de Dieu: I'étymologie du
nom d’Israél. «Israél représente par allégorie le pneumatique, celui qui
verra Dieu (6 o¢bpevog tov Ocdv)» 2. Pour Philon, Israél signifie 6pdv
Ocov 2¢. La différence s’explique. Philon en expliquant le mot Israél a
devant I'esprit les grandes figures de I’Ancien Testament auxquelles Dieu
est apparu, les Valentiniens ont emprunté le théme de la vision au texte
évangélique ou cette vision est énoncée au futur. D’ol la modification
apportée a I’étymologie qui remonte a Philon.

La présence du motif de la vision est d’autant plus remarquable que
les Valentiniens soulignent fortement la transcendance et 1l'invisibilité
du Pére 2°. Selon la gnose ptoléméenne seul le Nots, c’est-a-dire le deuxié-

18 L. CERFAUX, Les paraboles du royaume dans 1’évangile de Thomas, Le
Muséon 70 (1957), pp. 307-327. Sur cet évangile voir aussi H. C. PuecH, Das Thomas-
Evangelium dans Hennecke-Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen,
t. I, Tabingen, 1959, pp. 199-223.

19 Logion 27 (éd. Guillaumont).

20 Apocr. II, p. 19 (éd. Klostermann, Kleine Texte 8, Berlin 1929).

21 L. CERFAUX, a.c.,p. 321.

22 Cette méme interprétation de ’observance sabbatique dans le sens d’une
spiritualisation se présente chez Justin, Dial. 12, 3 (= faire des bonnes ceuvres);
Tertullien, Adv. Jud. 4; Clément d’Alexandrie, Str. IV. 8, 6.

23 Extr. Théod. 56, 5.

# Au dire de S. Jérome Philon est le premier a proposer cette étymologie,
devenue par aprés la plus courante (cf. F. Wurz, Onomastica sacra, T. U. 3. R.
11 B., Leipzig 1914, p. 21 et 89). De praem. 43-44 ou se présente 1’étymologie
philonienne d’Israél est une interprétation de la manifestation de Dieu & Jacob.
Voir aussi De post. Caini 63, Quis rer. div. 78; De mut. nom. 81; etc.

% Cf. F. SAGNARD, 0. c., p. 331 suiv.: Portrait du Pére. On y trouve a suffi-
sance des références.



460 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

me Eon, peut le voir et le comprendre: « Mévog 8¢ 6 Nobg... Ocwpdiv Tov
rotépar 2. Le désir du dernier Eon, «Sagesse», de comprendre le Peére
a provoqué sa chute ?7. S. Irénée ne manquera pas de montrer la contra-
diction de leur systéme. «Ils se prétendent donc eux-mémes parfaits,
parce que en cherchant ils ont trouvé le parfait, quoi qu’ils soient encore
sur terre: mais I’éon (Sophie) qui est dans le pléréme, ... en cherchant le
Pro-Pére, en faisant effort pour entrer dans sa grandeur, ... est tombé,
disent-ils, en passion » 28, Tout cela montre le caractére syncrétiste de la
gnose valentinienne. En tout cas ce sont les Valentiniens qui sont les
premiers qui ont développé a partir des textes évangéliques certaines
spéculations sur la vision du Pére en y joignant I'idée qu’eux-mémes,
unis a leurs anges, jouiront de cette vision.

La vision de Dieu chez Clément d’Alexandrie

On connait la facilité avec laquelle Clément d’Alexandrie emprunte
des idées aux courants de pensée les plus différents. Ceci nous permettra
d’examiner les différentes influences qu’il a subies et tout d’abord celle
de I’exégése gnostique.

La présentation de la vie éternelle comme une union aux anges
amenait les Marcosiens a affectionner Mt., 18, 10. Ce texte est donc un
moyen par excellence pour dépister I'influence gnostique. Or il est signi-
ficatif que des six citations de Mt., 18, 10 dans I’ceuvre de Clément quatre
se trouvent dans les Extraits de Théodote. Plus frappant encore est le
fait que Clément y emploie toujours Mt., 18, 10 en vue de la vision de
Dieu, tandis qu’il n’en est pas ainsi dans les deux autres cas 2°. «Donc,
quand le Seigneur dit: «Ne méprisez pas un seul de ces petits; je vous le
dis en vérité: leurs anges contemplent sans cesse la face du Perey, (il faut
comprendre que) tel est le modeéle, tels seront les élus, aprés qu’ils auront
recu I'avancement parfait: «Bienheureux les coeurs purs, car ils verront
Dieu» ?°. Clément souligne le parallélisme entre le sort des anges, c’est-a-

26 Adv. Haer. I 2, 1. Comp. Tertullien, Adv. Val. VII 5-6.

27 Adv. Haer. I 2, 2; Extr. Théod. 31, 1.

28 Adv. Haer. II 18, 6.

29 Dans Str. V 91, 3 il rapproche Mt., 18, 10 de la Rép. X 620 afin de prouver
que Platon parle aussi des anges qui protégent les petits. Dans Quis div. salv. 31 il
emploie Mt., 18, 10 dans le contexte d’une exhortation a éviter le scandale des

enfants.
30 Extr. Théod. 11, 1.



et chez Clément d’Alexandrie 461

dire, de leurs anges, et celui des petits. En méme temps il donne une
exégese de ce terme «petity, il signifie «I'élu». Les €élus (petits) verront
Dieu tandis que leurs anges jouissent déja de cette vision.

Cette assimilation des petits aux élus apparait d'une maniére encore
plus claire dans les Extraits 23, 4. «Chacun, en effet, connait le Seigneur a
sa maniere, et non pas tous de la méme fagon. «Les anges de ces petits
voient la face de mon Pérevy, c’est-a-dire, ces élus, ceux qui seront dans le
méme héritage et la méme perfection.» L’identification des petits aux
élus s’est déja faite chez les Valentiniens 3!. D’autre part, ils se considérent
comme les élus 32 Ainsi Mt., 18, 10 change de signification: il ne s’agit
plus d'un avertissement aux grands de ne pas mépriser les petits, mais
d’'un argument en faveur de la theése que les élus auront cette connais-
sance parfaite du Peére dont jouissent déja leurs anges 33. Cela implique
qu’'une partie seulement des anges jouissent de la vision et qu’une partie
des fideles (les élus) en jouiront. D’autres textes sont d’ailleurs formels
sur ce point. Seuls les «protoctistes» (les premiers-créés) contemplent la
face du Pere 3. «Mais eux (les protoctistes) ils contemplent continuelle-
ment la face du Pére» 33, «les protoctistes sont danslerepos et s’appliquent
a la seule contemplation de Dieu» *. L’origine de ces protoctistes
remonte, semble-t-il, a une ancienne tradition juive ¥’. Dans certains
apocryphes juifs on parle des «anges de la face» *. On y trouve aussi
I'idée que les anges ordinaires ne peuvent voir Dieu *.

31 Adv. Haer. I 20, 3.

32 Extr. Théod. 1, 2; comp. 2, 1; 39: «les éléments angéliques des élus» (allu-
sion au rapport intrinséque entre les anges et les gnostiques). Clément oppose son
gnostique au simple fidele (I’appelé): « Tous par conséquent ont regu ’appel a titre
égal... mais sont élus ceux qui ont cru davantage» (Extr. Théod. 9, 3). Il reprend la
terminologie gnostique: « .. I’élément élu et I’élément appelé... I'un, le pneumatique,
... autre, le psychique» (Extr. Théod. 58, 1). Pour d’autres références, voir SaA-
GNARD, 0. ., Index, s. v. éxAextdg, ®¥AnTOC.

33 Tel est aussi le sens de Mt., 18, 10 dans les parties des Extraits de Théodote
attribuées a Clément. Clément donne cette interprétation sous I'influence directe des
Valentiniens, cf. Extr. Théod. 11, 1 et 23, 4.

3* Dans les Str. VI 143, 1 Clément parle de sept «protogonoi».

35 Extr. Théod. 10, 6; comp. 12, 1 et 27, 5.

% Fel. Proph. 56, 7:

37 Dans son édition des Extraits de Théodote le P. Sagnard renvoie a Strack-
Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrash, III, p. 581 sv.; 805 sv.
(0. c., p. 77, note 2).

38 Jubilé II 2: Dieu les a créés le premier jour; 11 18; XV 27.

39 Ascension d’Isaie 9, 37. Le passage fait partie d’un morceau datant du
second siecle. Voir O. EissreLpT, Einleitung in das Alte Testament, Tibingen



462 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

Sous l'influence des conceptions gnostiques Clément établit une
correspondance entre la condition des protoctistes et 1'état futur des
élus, c’est-a-dire, des gnostiques #°. Certes Clément ne reprend pas leur
conception de I'union de syzygie selon laquelle les gnostiques (les femelles)
arrivent a une unité personnelle avec les anges (les males). Il a aussi
modifié le concept de gnostique: le gnostique dont il parle n’est pas un
étre élu et sauvé a cause de sa nature pneumatique *!. «La gnose n’est
pas innée aux hommes» *2. La distinction entre les simples croyants et les
gnostiques est une différence de degré, non de nature . Mais il reste
certain que la demeure promise au gnostique n’est pas celle réservée au
simple croyant. Différents textes des Stromates confirment cette these **.
«Pour le gnostique est préparé» ce que 1'ceil n’a point vu, l'oreille point
entendu, et qui n’est point monté dans le cceur de '’hommen» (1 Cor., 2, 9),
a celui qui a simplement cru Il atteste (de donner) le centuple de ce qu’il a
quitté (cf. Mc., 10, 30), on est d’accord qu'une telle promesse tombe sous
la compréhension des hommes» **. Ce texte paulinien (1 Cor., 2,9)
semble avoir joui d'une certaine faveur dans les milieux gnostiques.
Dans I’Evangile de Thomas, récemment découvert, cette promesse est
attribuée a Jésus lui-méme.» Ait Jesus quia: «Dabo vobis id quod oculus
non vidit...» *6. Justin le gnostique emploie 1 Cor., 2, 9 pour désigner
I'objet de la gnose *’. Signalons également l'usage de la formule «les

1956, p. 753. Cette faveur est accordée aux justes. Selon la version éthiopienne
9, 39 ce pouvoir de voir Dieu est donné a I’ange qui accompagne le voyant (Isaie)
(trad. Tisserand, Paris 1909, p. 190).

40 Pour cette identification «élu» = ¢gnostique», cf. Extr. Théod. 9, 1-3.

41 Pour sa conception du gnostique voir aussi Th. CameLoT, Foi et Gnose.
Introduction a I’étude de la connaissance mystique chez Clément d’Alexandrie,
Paris 1945, p. 50 sv.

42 Str. VI 78, 4.

43 Voir CaMELOT, 0. c., p. 138.

4 Str. V40, 1; VI 108, 2; VI 109, 6: leur plus grande peine sera de ne pas étre
avec ceux qui sont glorifiés pour leur justice; VI 141, 3. Ces textes ont été mis en
lumieére par W. BousseT, Judisch-christlicher Schulbetrieb in Alexandrien und
Rom, Gé6ttingen 1915, pp. 241-242 et 249-250, et plus tard par le P. LEBRETON, La
théorie de la connaissance religieuse chez Clément d’Alexandrie, R. S. R. 18 (1928),
pp. 457-488, notamment pp. 482-484. Lui aussi observe que cette distinction se
ressent de I'influence de la gnose, mais il n’a pas fait une étude comparative entre les
textes de Clément et ceux des gnostiques.

45 Str. IV 114, 1.

% Trad. lat. G. GARITTE, Le Muséon 70 (1957), p. 65. Ed. Guillaumont, Paris
1959, logion 17. Ce logion est également attribué a Jésus dans les Acta Petri 39 (10),
éd. L. Vouaux, Paris 1922, p. 456.

47 Hippolyte, Elenchos V 24, 1; comp. V 27, 2.



et chez Clément d’Alexandrie _ 463

biens préparés» dans les Extraits de Théodote 86, 3 *. L’influence
gnostique sur la pensée de Clément est indéniable: de part et d’autreily a
une distinction si nette entre le simple fidele et le gnostique qu’elle se
perpétue méme dans 'autre monde.

L’influence gnostique se fait encore sentir de multiples fagons, bien
qu'habituellement elle soit mélée a d’autres influences. «Les degrés
progressifs de 1'église d’ici-bas: évéques, prétres, diacres, sont a mon
avis une imitation de la gloire angélique et de l'’économie du monde
supérieur, gloire qu’attendent, selon les écritures, ceux qui ont suivi
les traces des Apbtres et vécu conformément a I’évangile dans la perfec-
tion de la justice. Ils seront «élevés dans les nuées» (1 Thess., 4, 17),
comme 1’écrit 'apdtre et deviendront tout d’abord diacres, puis seront
incorporés aux prétres, selon le progres de gloire, car «la gloire différe de la
gloirey (cf. 1 Cor., 15, 41), jusqu’a ce qu’ils aient «grandi a la taille de
I’homme parfait» (Eph., 4, 13). Ceux-la selon David, «se reposeront sur la
montagne sainte de Dieu» (Ps., 14, 1), c’est-a-dire, dans I’église d’en-haut
(T} dvortdte gxxdncta), ol sont rassemblés les philosophes de Dieu, les
véritables Israélites, au cceur pur, en ‘qui il n’est point de dol (cf. Jn.,
1,47; Mt., 5,8), et qui sans s’arréter dans I’hebdomade du repos (&v
£B3opdd dvaradoewc) grice au bien qu’ils ont fait selon la ressemblance
divine (&yafoepyia 3¢ Oclog Eopoidoeng) sont montés jusqu’a I'héritage
de ’'ogdoade, suspendus a 1’époptie trés pure de la contemplation dont on
ne peut se rassasier (dxopéotov Oewplog eihixpivel émonteiq mpocavéyov-
teg). Il y a, dit le Seigneur, d’autres brebis qui ne sont pas de cet enclos
(Jn 10, 16), et qui sont trouvés dignes d'un autre enclos et d'une autre
demeure correspondant a leur foi» *.

Dans la terminologie se révelent différentes influences. Le devenir
semblable 4 Dieu est une réminiscence du théme platonicien de la komozo-
sts theo°. Clément veut probablement évoquer le principe «76 dpotov @
6uole Dewpeivy: «Il faut que nous devenions familiers avec Dieu par la
charité divine, pour que nous puissions contempler le semblable par le
semblabley» 51, L’étymologie du terme Israél = op&v Oeov est empruntée

48 «Ce sont les vierges sages, avec lesquelles les autres, arrivées en retard, ne
sont pas entrées dans les biens préparésy.

49 Str. VI 107, 2-108, 2.

50 Pour ce théme chez Clément, voir H.Merk1, ‘OMOIQZIX OEQ, Fri-
bourg 1952, pp. 45-60.

3*L Str. W 13, 2.



464 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

a Philon %2. Le terme «povy» renvoie a Jn 14, 2: «Il y a beaucoup de
demeures dans la maison du Pére». Les Presbyfer: se servent déja de ce
texte johannique comme argument en faveur de leur théorie sur les
différentes récompenses eschatologiques. «Esse autem distantiam hanc
habitationis eorum qui centum fructificaverunt, et eorum qui sexaginta,
et eorum qui triginta: quorum quidem in coelum assumentur, alii in
paradiso conservabuntur, alii in civitate inhabitabunt: et propter hoc
dixisse Dominum, multas esse apud Patrem mansiones» *3. Clément
connait trés bien cette théorie car il cite ce méme passage dans les Stro-
mates 5% mais cette idée est introduite chez lui dans un contexte de
couleur nettement gnostique. «L’église d’en-haut» rappelle le terme
typiquement gnostique «¥ &ve *Exxdmoler». Or, au dire des gnostiques,
I'église des Spirituels est la réplique de I'église d’en-haut: «& % %ol ad7o
&xxdmotoy elvar Aéyouoty, avritumov T¥g &ve Exwxdnoiug» *°. L'idée
avancée par Clément d’'une correspondance entre ce monde-ci et le monde
supérieur dérive donc ici du milieu gnostique *°. Les termes «’ogdoade» et
«I’hebdomade» suggerent également cette dépendance du milieu gnos-
tique. Leur signification évoque I'une de celles qu’ils ont chez les Valen-
tiniens %7. « L’ hebdomade, déclare le P. Camelot dans un commentaire des
Str., VI 108, 1, c’est le repos apres le travail des six jours, mais I'ogdoade,
c’est l'application aux bonnes ceuvres, c’est ’ascension a travers les
sept cieux» 38, Cette interprétation est inacceptable, puisque 1'ogdoade
est le but et non l'acte lui-méme de 'ascension. Le P. Camelot s’est
laissé séduire par l'interprétation de ces termes donnée dans les Stro-
mates IV 109, 1 5° mais Clément lui-méme nous avertit que ces termes
donnent lieu a diverses interprétations . Ici, 'ogdoade, ou plus exacte-

52 Voir aussi Pédag. I 77, 2: Str. 11 20, 2; e. a.

53 Adv. Haer. IV 36, 2.

5t Str. VI 114.

55 Adv. Haer. I 5, 6.

% Le principe que tout ce qui est en-haut se trouve aussi en-bas est appliqué
dans le judaisme: a la Jérusalem céleste correspond la Jérusalem terrestre. Cf.
J. BoNsIRVEN, Le judaisme palestinien au temps de Jésus-Christ I, Paris 1934,
p. 168.

57 Ces deux termes ont chez les valentiniens des significations diverses. Ce sont
des termes aussi bien personnels que locaux, cf. SAGNARD, La gnose valentinienne,
pp- 174-175.

%8 Th. Cameror, Foi et gnose, p. 103.

% L’hebdomade en référence au sabbat juif, c’est le repos; ’'ogdoade, retour au
travail, c¢’est faire le bien.

60 Str. IV 159, 2. La méme remarque vaut pour l'exégése du P. SAGNARD:
I’hebdomade du repos = purification et abstention du mal (0. c. p. 382) et pour celle



et chez Clément d’Alexandrie 465

ment le bienfait ogdoadique, est le lieu ou se rassemblent les vrais Israé-
lites. Comparez Hippolyte, Elenchos VI 32, 9: «... I'ogdoade qui, disent-ils,
est la Jérusalem céleste» et VI 30, 9: «Celle-ci, disent-ils, ... est la Jéru-
salem céleste dans laquelle Dieu promettait d’introduire les fils d’Israél.»
De son c6té, la mention par Clément de 'autre demeure, adaptée a ceux
qui ne possedent que la foi, invite & comprendre «l’hebdomade du
repos » comme le lieu destiné aux simples fidéles qui auront leur repos
dans ’'hebdomade. L’'expression a d’ailleurs des affinités avec la termi-
nologie gnostique: «L’dme est quelque chose de mortel, car elle est un
certain intermédiaire; elle est Hebdomade et repos, se situant au-
dessous de 'ogdoade ou réside Sophie» °1.

La conception qui domine les Strom., VI 107, 2-108 est celle de la
montée du gnostique a travers I’hebdomade. L’étude du théme de la
montée de 'ame a montré qu’il s’agit soit d’'une ascension de l'ame
pendant cette vie, soit d'une ascension apres la mort °2. La montée de
I’dme pendant cette vie se fait dans la contemplation, I'ame se détachant
alors completement du corps 3, ou dans ’extase, ou dans un songe ¢*. Ce
théme que l'on retrouve partout a aussi pénétré la littérature gnostique .

du P. MoinGT, La gnose de Clément d’Alexandrie dans ses rapports avec la foi et la
philosophie, R.S.R. 37 (1950), pp. 195-251, 398-421, 537-564, not. p. 236 suiv.

o1 Hippolyte, Elenchos VI 32, 8. Dans ses Recherches sur le symbolisme
funéraire des Romains, Paris 1942, F. Cumont prétend que pour S. (?) Clément les
Ames demeurent dans le «septenaire du repos» jusqu’a la fin des temps avant de
monter a la huitiéme sphere, ou les élus obtiennent 1’époptie (o. c., p. 383, note 4).
A 'appui de cette affirmation Cumont cite Str. VI 14 (texte cité supra). On aura pu
constater que ce texte ne meéne nullement a cette conclusion. Les autres textes
allégués sont encore moins probants.

62 Citons un texte du Corpus Hermeticum décrivant cette ascension aprés la
mort: «Mais parle-moi encore de l'ascension telle qu’elle se produit!... Dans la
dissolution du corps matériel tu livres ce corps lui-méme a l’altération ... ’homme
s’élance désormais a travers l’armature des sphéres... et alors... il entre dans la
nature ogdoadique» (C. H. I 24 sv.). Voir aussi Cicéron, Tusculanes I 43.

63 Maxime de Tyr, Philos, éd. Dubner XVII 10 (éd. Hob. XI 10).

6+ L’exemple le plus classique est le Songe de Scipion. Celui-ci apparait dans
un songe a Cicéron et lui sert de guide dans son ascension vers le ciel.

6 W. Bousset observe que le résultat de l’'enquéte sur ce point (notamment
die Kunst, zum Himmel aufzusteigen) chez les gnostiques décoit quelque peu (Die
Hauptprobleme der Gnosis, Gottingen 1907, p. 314). Il renvoie a Hippolyte Elenchos
V 27: «Quand il (I'initié) a prété ce serment, il s’approche du Bien, et il voit des
choses telles que I’ceil n’a pas vu, I'oreille pas entendu, et n’est pas monté au ceeur de
I’homme (cf. 1 Cor., 2, 9) et il boit de I'’eau vivante». Il s’agit d'un passage du Livre
de Baruch, ouvrage de Justin le gnostique. Puis W. Bousset cite les Recogn. 2,6 et y
ajoute: peut-étre que les mystéres obscures dont parle Epiph. 26, 4. 9 et d'une fagon
plus vague Irénée I 31, 2 présentaient en réalité une espéce de réalisation pratique



466 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

On a déja fait allusion aux formules des Marcosiens °°. Au théme de la
montée s’est alors mélé un autre motif, celui de la supériorité du gnos-
tique qui continue sa route jusqu’'a 'ogdoade.

L’emploi du futur (ils seront élevés..., ils se reposeront) semble indi-
quer que Clément traite de I’ascension du gnostique aprés la mort.
Toutefois le probléme de I’ascension deés ici-bas ou apres la mort ne doit
pas étre poussé a fond. On verra que c’est dans la logique de la montée
de ’dme d’amoindrir la distinction entre la condition d’ici-bas et celle
dans I'au-dela ¢7. Parfois il sera nécessaire de se référer au contexte pour
savoir si les descriptions de ’ascension gnostique s’appliquent a la vie
présente ou a l'autre vie. Mais de temps a autre Clément énonce d'une
maniere suffisamment claire la distinction entre 'avancement de I’ame
avant et aprés la mort. «Peut-étre un tel homme a-t-il dés ici-bas saisi
d’avance et arrive-t-il a 1’égalité avec les anges. Aprés donc ce supréme
progrés dans la chair , se transformant toujours en mieux, il se hate vers
la cour paternelle, vers la demeure du Seigneur en passant par la sainte

d’'une montée au ciel. Il est bien €tonnant que W. Bousset n’ait pas été frappé
par les spéculations gnostiques sur les rites de «rédemption» qui semblent impliquer
une telle montée de leur «homme intérieur». «C’est cette rédemption, selon eux,
qui conduit dans la profondeur de I’Abime» (Adv. Haer. I 21, 2; ils congoivent leur
Pére comme un Abime, voir SAGNARD, o. c., index, s. v. Bdfog et Pubdg). «Mais
quelqu’un leur fait don de lui-méme en les imitant et en recevant leur rédemption,
il devient si enflé d’orgueil qu’il s’imagine n’étre plus au ciel ni sur terre, il se figure
étre déja dans le plérOme et avoir embrassé son ange» (Adv. Haer. III 15, 2). Le
ravissement de S. Paul au troisiéme ciel a aussi donné lieu & des spéculations gnos-
tiques (Adv. Haer. 1I 30, 7; trad. dans Sagnard, o. c., p. 283). Pour la conception
de I’ascension aprés la mort voir les textes cités dans notre article. W. Bousset sem-
ble donc avoir minimisé la présence de ce théme chez les gnostiques.

66 T1 faudrait citer tout le passage Adv. Haer. I 13, 6. «Ils font les invocations
déja dites pour qu’ils deviennent insaisissables et invisibles aux Archontes et aux
Puissances, et que leur homme intérieur monte au-dessus des espaces invisibles,
abandonnant le corps a l'univers créé, et I’ame psychique au démiurge» (Adv.
Haer. I 21, 5). Dans le systéme gnostique la chair désigne 1’élément hylique, I'Ame
I’élément psychique (cf. par exemple, Extr. Théod. 1, 2; 2, 1-2).

67 Notons encore qu’'a ce théme général de la montée s’ajoutent d’ordinaire
d’autres motifs. Ainsi le motif de 1'origine céleste des Ames qui retournent dans les
régions variées du ciel (cf. P. Bovancg, La religion astrale de Platon a Cicéron.
R.E.G. 65, 1952, pp. 312-349). Ou encore le motif des &vddpato ou Synuata dont
I’ame fut revétue lors de sa descente et dont elle se dévét dans sa remontée (cf.
F. CumonT, Lux Perpetua, Paris 1949, p. 185 sv.). On trouve une synthése de
1'utilisation a des fins diverses de ’ascension de I’Ame dans FEsTtuGciErE, Révélation
d’Hermeés Trismégiste, t. II, p. 444 suiv.

68 T.e sens du texte semble assez clair: le gnostique atteint déja sur terre
I’égalité avec les anges. Clément ajoute toutefois le peut-étre, il reste encore un
progrés a faire aprés la mort.



et chez Clément d’Alexandrie 467

hebdomade, afin de devenir, pour ainsi dire, une lumiére stable et qui
dure éternellement, absolument et de toute fagon immuable» .

Les gnostiques font déja usage de Luc 20, 36 «ic-ayyehou» 7°. Clé-
ment reprend également I'idée que le gnostique va passer dans la maison
du Pére aprés avoir parcouru la sainte hebdomade. «Sanctam autem
hebdomadam septem stellas, quas dicunt planetas, esse volunt» 7.
Quant a la « xvpuex?» avec le sens = Ogdoade, voir Extraits de Théo-
dote 63, 1: «'H ptv odv 1dv mvevpatix®y avdmavolg &v xvptaxi), &v
Ovy3oddt, % Kuprond) dvopdalerany. Pour «eic mhv matp@oyv adiny» com-
parez Arnobe, Adversus Nationes II 33: «Vos in aulam dominicam
tamquam in propriam sedem rematuros... praesumitis» 72, La prédilec-
tion de Clément pour 'image de la lumiére s’explique facilement. Cette
métaphore joue déja tout un réle dans le Nouveau Testament 3. Elle se
trouve dans la littérature grecque et hellénistique 7*. Les Valentiniens en
usent volontiers. Le gnostique est semence de lumiére. «Etablis dans la
chambre nuptiale la semence de lumiére» 7°. Clément insiste particulie-
rement sur la stabilité de cette lumiére. Le terme «€otgy» avait grand
succes dans toute la littérature de ce temps 7. Le gnostique qui passe par
la sainte hebdomade et arrive dans la demeure paternelle sera, dit Clé-
ment, une lumiére stable, il va participer a la stabilité divine.

% Str. VII 57, 5.

70 Tls transposent l’expression dans leur théorie propre de I'union de syzygie.
«Nous ressusciterons égaux aux anges et restitués aux males, les membres avec les
membres, dans 'unité» (Extr. Théod. 22, 3). Clément ne se laisse pas aller a la fan-
taisie des syzygies gnostiques. Pour sa conception de 1I’égalité avec les anges, voir
W. VO6LKER, Der wahre Gnostiker nach Clemens Alexandrinus, Berlin 1952,
p- 505, 517.

% Adv. Haer. I 30, 9.

2. Arnobe poursuit: «at vero nos istud, rerum sine domino fieri neque speramus
posse, neque ulli hominum tantum potestatis attribui licentiaeque censemus». En
raison de ce texte le P. Festugiére est porté a lire avec Kaibel dans les Oracles
Chaldaiques «matpdg adAdcy au lieu de « tatpds adyagy» (p. 52, éd. Kroll, cf. FEsTU-
GIERE, Rév. Hermés Trismégiste, t. ITII, p. 59 et note 1; et son article, La doctrine
des viri novi sur l'origine et le sort des Ames, d’aprés Arnobe II, 11-66, dans Mémo-
rial Lagrange, Paris 1940, pp. 97-132, notamment pp. 125-126).

73 ¢Dieu est lumiére» (1 Jn 1, 5), «Il habite une lumiére inaccessible» (1 Tim.,
6, 16). Le Christ s’appelle la lumiére (du monde): Jean 8,12;9, 5; 12, 35. Le baptéme
est congu comme une illumination: Eph., 5, 14; Hebr., 6, 4; 10, 32.

7 Cf. R. BuLtMANN, Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum, Philol.
97 (1948), p. 1 suiv.

75 Adv. Haer. I 13, 3. Comp. Extr. Théod. 3, 1; 41, 3. Evangile de Vérité,
éd. Malinine, p. 32, 33-34: «C’est en vous que demeure cette lumiére qui ne cesse
pas», comp. p. 43, 12-13.

76 ¢L’incorporel... (est) immuable en sa propre stabilité (wdto¢ &v Exvtd E6TC)



468 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

Le méme motif de la montée du gnostique se retrouve dans I’allégo-
rie des Extraits de Théodote sur I'entrée du grand-prétre dans le saint
des saints. «Le prétre... abandonne ce corps, la plaque d’or devenue sans
poids, a l'intérieur du second voile, c’est-a-dire, dans le monde intelli-
gible, qui est le second voile de I’ensemble de I'univers, prés de ’autel des
parfums (c’est-a-dire) auprés des anges préposés au service des prieres
montantes. Alors 'ame nue, qui est dans la puissance du conscient et
est devenue comme le corps de cette puissance, pénétre dans le monde
pneumatique. Elle est devenue réellement douée de logos et dans I'état
de grand-prétre, car elle est désormais directement animée, pour ainsi
dire, par le logos... Mais ou y aurait-il encore place pour un redressement
par I'écriture et I'instruction a ’égard de cette ame qui est devenue pure,
alors qu’elle est jugée digne de voir Dieu face a face? Dépassant donc
I'enseignement angélique et le nom enseigné par I'écriture, elle en vient
a la connaissance et a la saisie des réalités, n’étant plus fiancée mais
déja devenue logos et demeurant chez I’époux avec les premiers-appelés
et les protoctistes...» 7.

Clément voit dans 'entrée du grand-prétre dans le saint des saints
une allégorie de la montée de ’ame. Pour cette interprétation allégorique
M. Stdhlin et plus tard le P. Sagnard renvoient a Philon, Leg. All,
IT 56 78. Ils ont d’ailleurs relevé certains détails qui sont communs a ces
deux auteurs. Mais l'exégése valentinienne aimait aussi ce procédé
allégorique pour présenter leurs théses. Dans son interprétation allégo-
rique Clément se rapproche ici nettement de Héracléon, fr. 13, plutdt
que de Philon 7°. Le symbolisme de Philon se meut uniquement dans une
atmosphére platonique, opposition entre doksa et alétheia, entre le
monde sensible et le monde intelligible vers lequel nous devons orienter

... la lumieére archétype» (Corp. Herm. IT 12, éd. Nock-Festugiére I, p. 40 et note 16).
Comp. Corp. Herm. X 14; Asclep. 30. Les simoniens honorent leur dieu «sous le
nom de I’étre stable» (Str. II 52, 2; comp. Hippolyte, Elenchos VI 12, 3). Le premier
Dieu de Numénius est caractérisé par sa stabilité (Fr. 24, éd. Leemans, Brussel
1937).

77 Extr. Théod. 27, 1-5. Sur I'enseignement donné par les anges pendant la
montée vers I’Epoux, voir A. ReEcHEIs, Engel, Tod und Seelenreise, Rome 1958.

78 F. SAGNARD, édition des Extraits de Théodote, p. 115, 220 suiv. notamment
223. Pour STAHLIN, voir les notes dans son édition de Clément dans Griech. christl.
Schriftst. t. 15 et 17.

7 Cette remarque vaut aussi pour le rapprochement fait par le P. MONDESERT
des Str. V 39, 4 avec Leg. All. IT 56 dans Clément d’Alexandrie. Introduction a
I’étude de sa pensée religieuse a partir de ’Ecriture, Paris 1944, p. 180.



et chez Clément d’Alexandrie 469

notre ame *. Pour Philon, le grand-prétre représente le sage qui ne se fie
pas aux sens: «... s'étant dépouillé de la tunique de 1'opinion et de la
représentation, 'ayant laissée a ceux qui aiment les choses extérieures et
estiment la vérité ...il y entrera nu» #*. Pour Clément au contraire, le
grand-prétre figure le gnostique qui pénétre dans le monde pneumatique.
L’idée lui vient de Héracléon qui donne une exégése analogue dans son
commentaire de Jn 2, 14: «Héracléon pense en effet que le temple est le
saint des saints, dans lequel seul le grand-prétre entrait, ou, d’aprés ce
qu’il me semble dire, les pneumatiques iront» 82. D’ailleurs, la termino-
logie aussi bien que les images trahissent I'ambiance gnostique.

Le P. Sagnard a déja noté que la métaphore de I'ame qui est corps est
fort en usage chez les Valentiniens #*. Clément dit qu’il n'y a plus de
place pour le redressement par I'écriture et l'instruction: elle dépasse la
didaskalie angélique et le nom enseigné par 1’écriture. Or nous lisons
dans les Extraits de Théodote: «I1 (Jésus) les (anges) a emmenés en vue du
redressement de la semence» ¢, c’est dire que les anges ont une action
spéciale sur la semence pneumatique pour gérer son redressement.
D’autre part le nom, c’est « la partie invisible de Jésus, 6mep éativ 6 Yidg
6 Movoysvne» ®5. Clément veut donc dire que le gnostique a dépassé le
stade de la connaissance angélique. «N’étant plus fiancée... elle demeure
chez ’Epoux»: Clément s’inspire d'images employées par les gnostiques .
L’expression «elle est déja devenue logos» peut étre rapprochée de I'in-
terprétation de Jean 1, 4 par Héracléon: «En lui (le logos). ... eig todg
avBpwmovg Todg mvevpaTivodey, comme s'il estimait que le Logos et les
pneumatiques sont la méme chose, quoi qu’il ne le dise pas clairement» 7.
Ainsi devient évident la similitude de la formule «devenue logos» avec
cette autre formule «devenue pneumatique». «Devenue tout entiére

80 Comp. Phédon 66 a suiv., texte qui a fait fortune dans la tradition pla-
tonicienne.

81 TLeg. All II 56.

82 Héracléon, fr. 13 (éd. Brooke/Volker). Il est frappant que dans Str. V 39, 4
ol cette méme allégorie du grand-prétre se présente, Clément énonce d’une maniére
fort nette la doctrine des deux demeures, l'une qui reste réservée au gnostique,
l'autre au fidéle ordinaire (cf. infra).

8 Extr. Théod. 51, 2: «I’ame hylique, qui est corps de I'ame divine», comp. 2,
1 et 50.

8 Extr. Théod. 35, 2.

85 Extr. Théod. 26, 1.

% L’image de I'Epoux est aussi employée par Théodote: «la semence ...
formée ... devient fils de I'époux» (Extr. Théod. 79 comp. 64).

87 Héracléon, fr. 2.



470 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

pneumatique elle arrive a ce qui lui est apparenté, elle demeure dans
I’église pneumatique, dans le repos de Dieu (&v mvevpotiny) 7 Exxhnolo
wéver elg Thy dvamowcty tob Oeob)» 8. Le terme «1’église pneumatique,
d’origine gnostique #, est ici synonyme de «repos», terme technique dans
cette littérature °°. Il existe en tout cas une équivalence entre le plérome,
la connaissance directe de Dieu et le repos °'.

L’allégorie du grand-prétre nous reporte aux Stromates V 39, 4-40,
1 °2, «... tandis que ceux-ci (les prétres) ont été lavés par I'eau, sont reve-
tus par la foi seule et n’ont qu’a attendre leur propre demeure, celui-la
discerne les choses spirituelles des sensibles et se hate en dépassant
les autres prétres vers l'entrée du (monde) spirituel, ce n’est plus par
I'eau qu’il est lavé des choses d’ici-bas, comme auparavant lorsqu’il était
purifié lors de son admission dans la tribu lévitique, mais c’est déja
par le logos gnostique. Pur dans son cceur tout entier, ayant trés bien
redressé sa conduite jusqu’au plus haut point, ayant grandement pro-

88 Str. VII 68, 5. Pour eic — acc. au lieu de év, cf. Blass-Debrunner, Gram-
matik des neutestamentlichen Griechisch, Gottingen 1931, § 205.

89 Héracléon, fr. 25 et 37.

% Le terme «repos» présente des significations nombreuses et disparates.
Nous nous limiterons au sens de repos désignant soit 1’état de félicité dans I’au-dela,
soit le lieu de repos (sens local). Pour les différentes significations de ce terme et la
discussion sur son origine, voir A. M. SCHNEIDER, Refrigerium, Freiburg i. Br. 1928.
G. VAN DER LEEUW, Refrigerium, Mnemosyne 3 (1935-36), pp. 125-148. A. PARROT,
Lerefrigerium dans’au-dela, Paris 1947. Signalons aussi les spéculations de 1I’Epitre
aux Hébreux 3, 11; 3, 18; 4, 1 sur la terre promise, lieu de repos. Cf. E. KASEMANN,
Das wandernde Gottesvolk. Eine Untersuchung zum Hebréerbrief, Géttingen 1957,
Pp. 40-45. Pour le repos = «lieu intermédiaire»: Extr. Théod. 63, 1; repos = félicité
compléte et lieu définitif: Evangile de Vérité, p. 40, 32-41, 1; 41, 13-14. Héracléon
parle du repos dans les noces (fr. 12) et d’un repos éternel (fr. 42). Aprés avoir cité
Adv. Haer. 11 44,1; 11 44, 2; 111 15, 2; 111 16, 4 le P. Finé conclut que I'on a I'im-
pression que le terme locus refrigerii désignant I’endroit de repos pour les dmes
apres la mort, a une frappe gnostique (Die Terminologie der Jenseitsvorstellungen
bei Tertullian, Bonn 1958, p. 161). Ceci est hors de doute. Sil’auteur s’exprime d'une
maniére si prudente, c’est probablement parce qu’il n’a pas consulté les ceuvres
gnostiques. En tout cas, il ne donne aucune référence aux écrits des valentiniens.
Remarquons encore que le repos peut également désigner le lieu ol demeuraient
les justes avant leur délivrance par le sauveur ressuscité, Extr. Théod. 18, 1 et 2
(partie attribuée a Clément). D’autres références chez A. STUIBER, Refrigerium
Interim, Bonn 1957.

91 Adv. Haer. III 25, 6: «Mater ipsorum extra plenitudinem, hoc est extra Dei
agnitionem... et Horum eam non permisit introire in Pleroma, non enim recipit eos
Spiritus in refrigeriumy».

92 Nous citons la finale d’un trés long passage qui, en effet, comporte tout le
sixiéme chapitre des Str. V (32, 1-40, 4). Seule la derniére partie nous intéresse de
plus prés. On trouve une traduction de ce chap. 6 dans CL. MoND£SERT, Clément
d’Alexandrie, Paris 1944, pp. 172-181.



et chez Clément d’Alexandrie 471

gressé au dela du prétre, en un mot sanctifié¢ dans sa parole et sa vie, ayant
revétu I'éclat de la gloire, ayant re¢u de I'homme pneumatique et parfait
le mystérieux héritage que 1'ceil n’a point vu, l'oreille point entendu, et
qui n’est point monté jusqu’au cceur de 'homme (1 Cor., 2, 9), devenu
fils et ami, il est déja face a face, rempli de la contemplation qui ne
rassasie pas» 3.

Il y a d’'un c6té la purification par I'eau (le baptéme), la foi seule, la
demeure propre, et de 'autre c6té la pénétration par le logos, la vision
face a face, le monde pneumatique °*. Le gnostique est sous la mouvance
directe du logos. «L’homme pneumatique et parfait» est un terme de
gnose: épithéte que le gnostique s’attribue °5. Clément 'utilise ici pour
désigner le Christ °¢. Celui-ci donne au gnostique 1’héritage: terme préféré
de Clément qui a ses yeux semble bien désigner le couronnement de la
gnose 7. Les termes «frére», «ami» et «fils» expriment 1’amour et la com-
munauté qu’'il y a entre le gnostique et le Christ °%. Ici le contexte dit
expressément que la gnose dépasse dés cette terre la connaissance indi-
recte de Dieu: le gnostique est déja face a face °. L’utilisation du théme
de la montée de I'ame tant pour I’ascension pendant cette vie que pour
celle aprés la mort implique nécessairement un affaiblissement de la
nette distinction entre le monde présent et le monde a venir, telle qu’elle
se présente dans le Nouveau Testament.

L’idée que la gnose elle-méme est une montée est a la base d’'une
page enthousiaste de Clément qui décrit la route de la contemplation

93 On notera ’emploi de 1 Cor., 2 9.

9% Comparez la remarque pertinente du P. Camelot au sujet du baptéme:
«Mais comme tout change au cinquiéme Strom.: le baptéme n’est plus qu'une
lointaine préparation a la gnose, une premiére purification ... ainsi la foi qui tout a
I’heure était don parfait et se suffisait a elle-méme n’est plus maintenant qu'une
connaissance élémentaire, préparatoire a de nouvelles ascensions» (o. c., p. 106).

95 Adv. Haer.15,6;129;e.a.

% Clément emploie le mot «@v#p» tandis que les gnostiques font usage de
«&vBpwmog ».

97 Cf. Str. VII 55: «A la foi on donnera la gnose, a la gnose la charité, a la
charité I'héritagen.

9% Pour ce terme de fils joint a celui d’ami, frére, cohéritier, cf. Str. IT 134, 2;
IV 42,4;V 40,1; VII 68, 1; Extr. Théod. 27, 5; Eclog. Proph. 20, 3; 33, 2.

9 Signalons toutefois qu’il y a chez Clément d’une part 'idée d’une connais-
sance immédiate de Dieu par le gnostique, d’autre part la conception que le gnos-
tique est encore en route vers Dieu. Cela se trouve également dans le Corp. Herm.
¢... S’étant élevés ainsi eux-mémes a une telle hauteur, ils ont vu le Bien, et I'ayant
vu ils ont considéré le séjour d’ici-bas comme un malheur. Alors, ayant méprisé
tous les étres corporels et incorporels, ils font hate vers I’Un-et-Seul» (C. H. IV 5).



472 Le thé¢me de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

gnostique. « Je tais tous le reste, et je glorifie le Seigneur. Mais je veux
parler de ces ames gnostiques qui franchissent par la magnificence de
leur contemplation la politeila de chaque ordre saint selon lequel les
bienheureuses demeures des dieux sont désignées et délimitées; elles
sont comptées comme saintes parmi les saints et transportées des éons
aux éons (6Aag €& 6Awv); elles arrivent dans les lieux meilleurs que les
lieux les meilleurs; elles embrassent la divine contemplation non plus
dans des miroirs ni par des miroirs, mais elles se régalent de la vision in-
épuisable, qui ne cause aucune satiété aux ames qui aiment outre mesure,
la vision la plus manifeste qui soit et absolument sans mélange, elles
cueillent éternellement une joie éternelle dans les siécles interminables,
toutes honorées de demeurer dans I'identité (tautétnTi) de leur supério-
rité, telle est la théoria cataleptique de ceux qui ont le cceur pury 1.

On est de nouveau frappé par ce mélange si caractéristique de traits
scripturaires, sur la connaissance sans miroirs (cf. 1 Cor., 13, 12), sur le
pur de cceur dont la récompense est de voir Dieu (cf. Mt., 5, 8), de traits
hellénistiques, sur la vision sans mélange '°!, sur la hate (cf. Corp. Herm.,
IV5: ils font hate vers I'un-et-seul) 12, et d’expressions gnostiques, les
«touts» 1°3. Tous ces traits d’origine différente ont été combinés en fonc-
tion du théme de l'ascension par la contemplation de 1’ame du gnos-
tique °¢. La vision se présente comme le terme d’une évolution réguliere
sans que la mort constitue une étape de premiére importance. Elle est le
point final de ce progres spirituel que Clément décrit de cette fagon:
«La premiére chose qu’il (le gnostique) demandera est la rémission des
péchés, puis de ne plus pécher, alors de pouvoir faire du bien et de
comprendre toute la création et le gouvernement (qui se fait) selon le
Seigneur, afin que devenu pur de cceur, il soit initié par la connaissance
qui vient par le Fils de Dieu a la contemplation bienheureuse, face a
face (8¢ émyvwoswg g Sk Tod viod 1ol 0ol mpbowmov mpodg Tpdowmov
v poxapiay 0oy punby) 5. En général I'on peut dire que le schéma vie

100 Str. VII 13, 1.

101 Cf. Phédon 66 a: «Celui qui au moyen de la pensée en elle-méme et par elle-
méme et sans mélange (cihixptvel) se mettrait en chasse de la réalité sans mélange ».

102 Comp. Somnum Scipionis 14; Extr. Théod. 78, 2.

103 Appellation des €ons indiquant leur plénitude: Adv. Haer. I 2, 6; Extr.
Theod. 31, 2; 32, 3.

104+ Signalons encore le terme technique de Clément « TauTtétyTly. Le Logos
«&v TadTéTyTLy: Extr. Théod. 8, 1; 8, 2; 8, 3; 19, 1. 2. Voir F. SacgNarD, Edit. des
Extr. Théod., p. 59, n. 5.

105 Str. VI 102, 1-2.



et chez Clément d’Alexandrie 473

présente — vie future est remplacé par un autre: conversion de l'in-
croyance a la foi, conversion de la foi a la gnose, enfin évolution de la
gnose qui s’achevant par la charité unit dés ici-bas le connaissant au
connu comme l’ami a 1’aimé '°¢. Nous reviendrons encore sur le réle que
joue le Fils dans la vision.

Les Stromates VII 56, 3-7 nous offrent un autre exemple de ces
textes si nombreux chez Clément dans lesquels tant d’influences sont a
relever. «Celle-ci (la gnose) conduit vers le but éternel et parfait, ensei-
gnant d’avance le genre de vie que nous aurons avec les dieux (t7v
gcopévny Ay ... pete Oedv Sloartay), selon la volonté de Dieu, libérés de
tout chatiment et punition que nous subissons a cause des fautes comme
une éducation. Apres cette libération la dignité et les honneurs seront
donnés a ceux qui ont regu la perfection, qui en ont fini avec la puri-
fication et la liturgie étrangere, méme si elle est sainte et se fait parmi les
saints. Alors devenus purs de cceur en vertu de leur union au Seigneur
(ot T0 mpooeyEs Tol xuvplov), 'apocatastasis les attend pour une con-
templation éternelle. Et ils sont appelés dieux par attribution, ils auront
a occuper les trones avec les autres dieux (cOvOpovor T@v &AAGy Oedv) qui
sont rangés les premiers apres le Seigneur. La gnose amene rapidement
a la katharsis et est un moyen approprié a la transformation en un état
meilleur et acceptable a Dieuy.

L’idée d’une réunion avec les dieux exprimée par la formule «peta
(té@v) Beddvy est hellénistique *°7. La conception du caractére pédagogique
des peines dérive de Platon 8. L’influence biblique se manifeste par
I'idée que le gnostique est devenu pur de cceur grice a son union au
Christ, et peut-étre aussi par I'image des parfaits qui seront admis a
siéger sur les trones aupres des autres dieux. Cette image qui se rencontre
fréquemment dans I'apocalypse juive (Hénoch 45, 3; 51, 3; etc.) et dans

106 Cf. Str. VII 57, 4. Rappelons-nous ici les textes ol le passage de la foi a la
gnose est pratiquement considéré comme plus important que le passage de l'in-
croyance a la foi. Par contre, dans une autre série de textes foi et gnose ne sont pas
des degrés qui se succeédent I'un a 'autre, mais deux réalités qui sont en relation
constante entre elles.

107 Voir Koré Kosmou 34 (éd. Nock-Festugiére du Corp. Herm., t. IV, Paris
1954, p. 11). Pour d’autres références voir J. DupoNT, L’union avec le Christ
suivant S. Paul, Louvain 1952, p. 22 suiv. et Festugiére, La rév. d’Hermés Trism.,
ITI, p. 139.

108 Gorg. 81; 525 bc; Prot. 324 b; Rép. II1 380 a; IX 501 b; Lois V 728 c. Sur
I'influence de cette conception platonicienne, voir G. ANricH, Clemens und Origines
als Begriinder der Lehre vom Fegfeuer, dans Festschrift H. J. Holtzmann, Tiibin-
gen 1902, pp. 97-120.

31



474 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

le Nouveau Testament (Mt., 19, 28) 1°° se retrouve aussi dans la litté-
rature hellénistique: «Toi qui partages le tréne...» *°. Le théme de la
contemplation éternelle est tributaire de I'idée biblique que les purs de
cceur verront Dieu %, aussi bien que de la conception hellénistique sur la
thea qui constitue le sommet de la connaissance 2, Il est d’ailleurs
frappant que I'aspiration du gnostique se porte plus sur la theoria éter-
nelle que sur le fait qu'il va siéger sur un tréne. Nouveau signe de l'in-
fluence des idées grecques au sujet de la contemplation, achévement de
I'ascension spirituelle 3. L’appellation «dieux» dérive de Platon, ainsi
que Clément l'affirme ailleurs: « Avec raison donc déclare Platon que celui
qui contemple les idées vit comme un dieu parmi les hommes... Il a
affirmé que ce dieu vivant parmi les hommes contemple le dieu invi-
sible...» 1**, Notons encore le changement de perspective de Mt., 5, 8 a
Clément qui se manifeste ici clairement par le fait que chez Matthieu la
vision est récompense de la pureté du cceur, alors que pour Clément c’est
la gnose qui opére la purification. Conception dans laquelle nous perce-
vons 1’écho de la doctrine platonicienne qui considére la philosophie
pareillement dans sa fonction purificatrice 3.

Clément se contente d’ailleurs souvent de juxtaposer des idées tout
a fait divergentes. «S1 quelqu’'un s’imagine tout comprendre par les sens,
il se trouve loin de la vérité; I’apdtre écrit notamment au sujet de la
connaissance de Dieu «nous voyons maintenant comme par un miroir,
alors nous le verrons face a face» (1 Cor., 13, 12); la contemplation de la
vérité est donnée a peu de gens. Platon le dit bien dans I'Epinomis: « Je
déclare qu’il n’est pas possible a tous les hommes, a 'exception d’un petit
nombre, de trouver la félicité et le bonheur, en cette vie, s’entend, mais
il y a le bel espoir d’obtenir aprés la mort tous les biens» (Epinomis
973 c) 1. Ce qui est écrit chez Moise veut dire la méme chose: «Per-

109 On trouvera nombre de références dans Theol. Worterbuch Kittel, 111
s. v. Opbvog. Voir aussi J. Dupont, o. c., pp. 84-87.

110 Anthol. Palant. éd. Waltz (coll. Budé) I 24; cf. Koré¢ Kosmou 17.

a1 Cf. I'allusion a Mt., 5, 8 par la formule «le pur de cceur».

112 Comp. Str. IT 130, 2; VI 61, 2.

113 Te terme naturel de cette ascension est la vision de Dieu.

14 Str. IV 155, 2. Cf. Soph. 216 ab.

115 Sur la valeur purificatrice de la philosophie selon Platon, voir A. FEsTU-
GIERE, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris 1936, p. 129 suiv.

16 Clément a inséré un «macty» entre «dunaton» et «anthropois» accentuant
ainsi 1'idée d’une élite qui seule est capable de voir Dieu. «Il n’est pas possible a
tous les hommes», au lieu de «il n’est pas possible aux hommes». Cf. E. DEs PLACEs,
La tradition indirecte de I’Epinomis, dans Mélanges Desrousseaux, Paris 1937,
Pp. 349-355. Pour ’expression «le bel espoir», cf. Phédon 70 a; 114 d; Rép. VI 496 e.



et chez Clément d’Alexandrie 475

sonne ne verra ma face et vivra» (Ex., 33, 20). Il est évident que personne
ne peut comprendre Dieu en toute clarté (évapy@c) pendant le temps de la
vie. «Les purs de cceur verront Dieun» (Mt., 5, 8) aprés qu’ils sont arrivés
a la derniére perfection» 7,

Le rejet de la connaissance sensible lui suggére 'idée que bien peu
d’hommes arrivent a la contemplation. En référence a cette idée Clément
cite I’Epinomis 973 ¢ a propos du petit nombre de ceux qui trouvent
le bonheur en cette vie. Cette connexion suppose que la contemplation
de la vérité est identique au bonheur. C’est certainement 'idée de Pla-
ton: «... la pensée de toute ame... lorsqu’avec le temps elle a fini par
apercevoir la réalité, elle en éprouve du bien-étre (Ocwpolow A0
tpépetar xol edmabel)» 118, Comparez la méme idée chez Albinos mais
transposée dans un sens nettement religieux: «L’ame qui contemple la
divinité ... est dite éprouver du bien-étre (7 Juy” 87 Ozwpoloo piv o
Octov ... edmabely e Aeyeron)» 1*°. Clément ne semble éprouver aucune
difficulté de juxtaposer I'impossibilité de voir Dieu selon la Bible et I'idée
platonicienne de la contemplation réservée a certains hommes.

Cette juxtaposition de thémes platoniciens et bibliques est un fait
courant chez Clément. Souvent les idées platoniciennes influencent forte-
ment sa compréhension des textes bibliques. «... L’ame du philosophe
fait au plus haut point bon marché du corps et le fuit, tandis qu’elle
cherche d’autre part 4 s’isoler en elle-méme (edth) %0’ bty yiyveaOou)
(cf. Phédon 65 cd). Est-ce que cela ne s’accorde pas avec la parole du
divin apotre: «Malheureux homme que je suis! Qui me délivrera du corps
de cette mort» (Rom., 7, 24)» *2°. Le corps de mort dont parle S. Paul et
qui indique le corps charnel dominé par le péché est repris dans un
contexte ou le corps comme tel est le grand obstacle a la contemplation.
Dans un ouvrage antérieur, le Pédagogue, Clément avait pourtant réagi
contre ceux pour qui le corps nous empéche de voir Dieu. «Maintenant
nous voyons dans un miroir», dit le méme apétre, «mais alors ce sera
face a face» (1 Cor., 13, 12); c’est pourquoi il ajoutait aussi: «mais vous ne
le pouvez pas a présent, car vous étes encore charnels» (1 Cor., 3, 2), ne

17 Str. V 7, 5-7.

118 Phédre 247 d.

119 Albinos, Epitome IT 2.

120 Str. III 18, 1-2. Comp. S. Ambroise, De bono mortis III 11: «Merito ergo
depretiavit (sapiens) et dehonestavit hoc corpus, corpus mortis appelans». Le
rapprochement avec le Phédon 65 c « &tipalet 70 odpa» est fait par P. Hapor,
Platon et Plotin dans S. Ambroise, R.E.L. 34 (1956), p. 212.



476 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

songeant qu’aux choses de la chair... (il ne veut pas dire) parce que nous
sommes encore dans la chair comme le supposent quelques-uns, car avec
elle, ayant la face semblable a celle d’'un ange, nous verrons face a face la
promesse» 2. Mais il est bien connu que 'on doit tenir compte de I'évo-
lution de Clément dans ses ceuvres %2

La vision de Dieu, c’est la nourriture solide dont parle S. Paul dans
1 Cor., 3, 2: «... je n’al pu vous parler comme a des hommes spirituels,
mais... comme a des petits enfants... C’est du lait que je vous donne a
boire, non une nourriture solide». Par lait, on comprend la catéchése,
comme le premier aliment des enfants, la nourriture solide, c’est la
contemplation époptique. Ce sont la chair et le sang du Verbe, c’est-a-
dire, la compréhension de la puissance et de 1’essence divine (toutésTtt
xotadnie g Oelag duvapews xal odolag)... Manger et boire le Verbe
divin, c’est la gnose de I'essence divine» 2. Platon présente déja la con-
templation comme la nourriture de I’dme. «La contemplation des réalités
véritables est pour elle une nourriture bienfaisante (OewpoUoo TaA107
tpégeton)» (Phédre 247 d); «todroig 87 tpépetony **. Plus proche encore
de 'exégese clémentine est la conception philonienne de la manne «ceci
est le pain» (Ex., 16, 15) comme la parole et le logos de Dieu, nourriture
de I'dme *». Clément nous a éclairés sur la signification du terme «la
contemplation époptique», nourriture solide de I'ame. « L’Ecriture... nous
fait doucement penser a nous mettre en quéte de Dieu et a nous efforcer
de le connaitre le plus possible, ce qui est sans doute la plus haute con-
templation, celle de I’époptie, la science véritable, celle qu’aucun raison-

121 Pédagogue I 36, 6.

122 11 y a longtemps déja qu’on a été frappé par la note ésotérique de maints
passages des Stromates, alors qu’elle est absente de ses premiéres ceuvres. Pour
I’histoire et 1’état actuel du probléme des rapports entre les différents ouvrages de
Clément et des différences entre certaines parties des Stromates, voir C. bE Mon-
DESERT dans son introduction a la trad. des Str. I, coll. Sources chr., Paris 1951,
pp. 11-22.

123 Str. V 66, 1-3. Clément emploie la méme allégorie dans le Péd. I 36, 6 avec
cette différence que la nourriture solide y signifie la vision béatifique dans le monde
futur et non la contemplation époptique du gnostique. On constate 1’évolution entre
les deux ceuvres.

12¢ Phédre 246 e.P. Louls, Les métaphores de Platon, Paris 1945, mentionne
surtout la comparaison de l’alimentation a 1’éducation, image d’ailleurs usuelle
(0. c., pp- 99-100). En passant il note aussi la science comme aliment de I'Ame
(p. 57).

125 Cf. Leg. All. IIT 173. Comp. Quis rer. div. her. 79: «Celui-ci (le sage) dirige
ses regards vers 1’éther et vers les orbes célestes, il est instruit a contempler la manne,
e logos divin, désirant la nourriture céleste et incorruptible de I’Amen».



et chez Clément d’Alexandrie 477

nement n’est plus capable d’ébranler (7] apetantwrog Aoy yivopevn)» 126,
Cette définition de la science évoque celle des Stoiciens: «elvat 8¢
EmoTHNY xeTeAYy doQord xel dpeTdrToTov Ve Adyous 127, Le P. Du-
pont qui a examiné la signification du terme xataAnic dans la littérature
stoicienne ainsi que chez Philon arrive a la conclusion que dans le voca-
bulaire philosophique la «compréhension» signifie une connaissance
claire, impliquant évidence et certitude 28. Clément, pour qui le gnosti-
que peut parvenir jusqu’a un état éternel, stable et immuable de contem-
plation (cig € Oewplog &idov %ol avarhotwrov) 12° préfére le terme
xatoeAnig exprimant la stabilité et la fermeté de cette connaissance
époptique *3°.

Ci et 1a réapparaissent dans I’ceuvre de Clément des formules rencon-
trées A I'occasion de notre étude sur Justin. «Se détournant des choses
sensibles, ils contemplent le divin par le nots simple (JtAé ©6 véd T6 Octov
gmomredotey)» ¥t Mais déclare-t-il ailleurs, seul le Sauveur peut donner
cette vue de I'dme 132, «Dieu est inexprimable, mais Il est seulement
connaissable par la puissance qui vient de lui. La recherche est obscure,
mais la grice de la gnose vient de lui par son Fils» 33, La spéculation sur
le r6le du Fils dans la vision se rattache aussi a I'exégese de I’expression
«la face de Dieu», ou encore «la face du Pére», bien qu’il y ait une certaine
évolution sur ce point.

«Jacob donna a cet endroit le nom de face de Dieu car, dit-il, j’ai vu

126 Str. I1 47, 4.

127 Stoic. Vet. Frag. IIT 112 (éd. Arnim, Leipzig 1921-24) = Stobée 1I 7,5;
comp. Stoic. Vet. Frag. II 90.

128 T. DupoNT, Gnosis. La connaissance religieuse dans les Epitres de S. Paul,
Louvain 1949, pp. 504-519. On y trouve de nombreuses références. Voir aussi
Ta. CaMELOT, Foi et gnose, pp. 111-112; 129-130 et W. VOLKER, Der wahre Gno-
stiker nach Clemens Alexandrinus, pp. 312-316.

129 Cf. Str. VI 61, 3; comp. Str. VII 80, 2 sur I'impeccabilité du gnostique.
L’idée se présente également dans les écrits hermétiques. «Quand une dme, bien
qu’incarnée, a su se rendre assez légére pour atteindre a la perception du Bien réel
et de la réelle vérité (&l thy oty 10D dvtwe &yabol xal dinbolc), elle ne peut
jamais glisser vers le contraire» (Stobée, fr. II B 3, éd. FEsTUuGIERE, Corp. Herm.
t. I11, p. 13) (Comp. fr. VII 2-3 et Corp. Herm. X 5-6).

130 11 suffit de parcourir I'index (éd. STAHLIN, Griech. christl. Schriftst. 39),
s. v. gpetantwTog, PERatoc pour voir comment ces termes reviennent a4 chaque
ligne.

13t Str. 'V 67, 3.

132 Str. V 19, 2. Comp. Extr. Théod. 10, 6: «Ce n’est pas de I'eil sensible que
voient (les protoctistes); c’est de I’ceil tel que le donne le Pére, 1’ceil de 'intelligence»
et Extr. Théod. 5, 3. '

53 Bee. 'V'71;:5.



478 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

Dieu face a face» (Gen., 32, 30), la face de Dieu est le logos par qui Dieu
est montré et connu» ***. Clément suit ici1'exégese traditionnelle qui attri-
bue au Verbe les théophanies de I’Ancien Testament '*. Ou bien le
Fils est appelé face parce que «lui, le Verbe, révélateur du caractére
propre du Pére, est devenu porteur de chair par le nombre cinq de ses
sens» 136, Mais Clément connait aussi une médiation du Fils dans la vision
du Pére. Dans ce cas l'interprétation de la face se meut dans une ambiance
plutot gnostique. «Ils (les protoctistes) contemplent continuellement la
face du Peére: la face du Pere, c’est le Fils, par qui est connu le Peére
(mpbowmov 8¢ atpog 6 Yidg, v ob yvopiletar 6 Iatnp)» 137, comparez
avec la formule gnostique: «3¢’ Yiob 6 [Tathp yvraln» 138, Cette interpré-
tation part de la médiation du Fils dans la connaissance du Pere. «Le
Fils, il est le principe (&pyy) de la vision du Pére, étant appelé la face du
Pére» 13°. Ceci est a rapprocher de l'insistance des Valentiniens sur son
rOle dans la révélation du Pére. Il enseigne aux éons que «leur Pére est
incompréhensible, insaisissable, et que personne ne peut le voir ni
I’entendre, si ce n’est a travers le Fils seul» **°, Pour les Valentiniens le
Fils a vis-a-vis du Pléréme une mission d’instruction conforme a celle
qu’il a eu sur terre. Clément parle d’'un enseignement que donne le Fils
aux élus. «Sans doute la face est-elle tantdt aussi le Fils, tantot aussi cette
partie compréhensible du Pére qu’ils contemplent dans ’enseignement
qui leur vient par le Fils. Quant au reste du Pére, il est inconnu (to
npbowmov Eott pev xal 6 Y'iog, ot 8¢ xal Soov xataknmtov Tob [latpog
3 Yiob Sedudaypévor Oewpobor)» 141, Malgré la doctrine différente se
constate une parenté avec les formules gnostiques. «16 xoteAnmwTov
adtob & 37 Yidg éotiv 2, «Filium autem constituunt apprehensibilem
Patris», déclare Tertullien dans son Adv. Valent. 11. «Invisibile etenim
Filii Pater, visibile autem Patris Filiusy 143

134 Péd. I 57, 2.

135 Cf. Justin, Dial. 58, 7; 126, 3. Voir G. AEBY, Les missions divines de
S. Justin a Origéne, Fribourg 1958, p. 120 suiv.

136 Str. V 34, 1.

137 Extr. Théod. 10, 6.

138 Extr. Théod. 7, 1.

139 Extr. Théod. 12, 1. 1l s’agit dans le contexte de la vision des protoctistes.

140 Adv. Haer. I 2, 5.

141 Extr. Théod. 23, 5.

142 Adv. Haer. I 2, 5.

143 Adv. Haer. IV 6, 6. Pour l'interprétation de cette formule chez S. Irénée,
voir A. Houssiau, L’exégeése de Mt. XI, 27 b selon Saint Irénée, dans E.T.L. 26
(1953), pp. 328-354, not. p. 345.



et chez Clément d’Alexandrie 479

L’index de Stdhlin ne donne que deux références pourla 1 Jn 3, 2. 11
renvoie d’abord au Pédagogue ITI 1, 1: «Celui qui connait Dieu, deviendra
semblable & Dieu (Ocdv 3¢ cidor¢ E£oporwbncerar Oed)». La comparaison
avec 1 Jn 3, 2 «8potor adtd ecbpele, &tr oYbpeha adtdv xabhc Eotivy
révele deux différences majeures: eidwg au lieu de 6youele, puis é€o-
potwffoetor au lieu de §potor adtd éoopeba. Le terme eZopolwots évoque
le théme littéraire du devenir semblable a Dieu, théme familier a 1’age
hellénistique. Clément comprend ici I’homoiosis dans un sens plutot
moral, ainsi que le démontre le contexte: «(il deviendra semblable & Dieu)
non pas en portant des robes longues, ... mais en faisant le bien et ayant
aussi peu de besoins que possible, Dieu seul ne manque de rien (= n’a
pas de besoins)» ***. Dans un tel contexte la connaissance prend un sens
pratique et moral. «tig odv 7 éxntyvooig; OeocéBeay 145, Le terme gnose
n’a pas toujours un sens mystique. M. Briuninger a fort heureusement
souligné la différence dans les écrits hermétiques entre la gnose de Dieu
par le moyen des ceuvres et la gnose de Dieu, vue immédiate et don gra-
tuit 1*°. A c6té de cette homoiosis morale Clément parle aussi d'une
homoiosis «physique» qui est réalisé par le baptéme **7, mais dans ce cas
non plus il n’a mis 'homoiosis en relation avec 1 Jn 3, 2. Seulement a
I'occasion de son commentaire des Epitres de S. Jean Clément en vient a
mettre en relation le «devenir semblable» au sens johannique et le motif
antique de I’homoiosis. Malheureusement, le texte ne nous est conservé
que dans une traduction latine « Et necdum claruit quod erimus, hoc est
ad qualem perventuri sumus gloriam.» Si enim manifestatus fuerity, hoc
est si perfecti facti fuerimus, «similes ei erimus» veluti requiescentes
et justificati, mundi in virtute ut «ipsum» vultum eius «videamus,
sicuti est», comprehensibiliter» *8. C’est le seul cas ou il est question de
1]Jn3,2

Clément donne le premier I’exégese, devenue prépondérante dans la
théologie postérieure, de 1 Cor., 13, 13. «vuvi 3¢ pévery (la Bible de Jéru-
salem traduit «bref», ajoutant en note «présentement») demeurent toutes

W Ped, T11 1,1,

145 Protrept. 85, 3. Comp. C.H. IX 4 ¢ebcéfeia 8¢ éotL B0l yvidoigy VI 5;
e. a.; Séneque, Ep. 95, 47. 50: ¢« Deum coluit qui novit... satis coluit quisquis imita-
tus est.» ‘

146 F. BRAUNINGER, Untersuchungen zu den Schriften des Hermes Trisme-
gistos, diss. Berlin 1926, p. 24 suiv.

147 Voir H. Merk1, ‘OMOIQZEIE OEQ, Freiburg i. Schw. 1952, pp. 57-59.

148 Adumbr. in Epist. can. (G.C.S., 17, p. 213).



480 Le théme de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

les trois, mais la plus grande d’entre elles, c’est la charité» **°. Or, pour-
suit Clément, «avec raison. Car la foi disparait quand nous sommes
convaincus par la vue méme, en voyant Dieu, et ’espérance est supprimée
quand on a recu les biens espérés, mais la charité entre au plérome et elle
augmente encore quand elle regoit les biens parfaits» 1%°. Clément com-
prend donc le vuvi 8¢ dans un sens temporel.

La recherche nous améne a la conclusion que Clément ne construit
pas un systéme parfaitement structuré. L’ceuvre se présente comme des
assemblages de textes dont les groupements se font sous I'une ou 'autre
idée dominante. Le texte méme est plein de réminiscences bibliques,
platoniciennes, stoiciennes et gnostiques. Le motif de la vision n’inter-
vient plus seulement dans un chapitre ou une partie déterminée de son
ceuvre, comme c’était le cas chez Justin, mais il est présent a toute
I’'ceuvre. Nous avons examiné les raisons qui ont conduit Clément a lui
donner cette importance. Ces multiples raisons peuvent étre résumées
en un mot: c’est la tendance tant du milieu hellénistique que du milieu
gnostique a toujours valoriser la connaissance. Elle joue tout son réle
chez l'alexandrin Clément. Comme le prouve telle de ses affirmations
paradoxales qu’il choisirait plutét la gnose de Dieu que la vie éternelle a
supposer qu’elles soient séparées 132,

149 Sur ce verset, voir C. SpicQ, Agapé dans le N. T., t. II, Paris 1959, p. 104
sv. Pour l'interprétation qui voit dans 1 Cor., 13, 13 I'affirmation de la permanence
sans limite de la triade foi, espérance, charité, voir M. F. LAcaN, Les trois qui
demeurent, R.S.R. 46 (1958), pp. 321-343.

150 Quis div. salv. 38, 3.

151 Str. IV 136, 5.



III.
La vision béatifique chez S.Grégoire de Nysse

La doctrine de saint Grégoire de Nysse sur la vision béatifique et
la contemplation mystique a été I'objet de plusieurs études. Telles de
ses spéculations qui semblent exclure toute vision de Dieu en furent
I’occasion. Une pareille doctrine ne pouvait manquer d’attirer l'attention
et de provoquer des interprétations divergentes. Il reste intéressant de
prendre comme point de départ la controverse entre F. Diekamp et
H. Koch, car cela permet d’aborder dans le vif, tel qu’il se pose chez
Grégoire de Nysse, le probléme de la vision.

A vrai dire, cette dispute se limite a une question particuliere: 1'ex-
tase est-elle ou non une connaissance immédiate de Dieu? H. Koch
pense que Grégoire accepte une connaissance immédiate de Dieu . Pour
prouver sa thése, il fait un rapprochement avec Philon d’Alexandrie.
Mais s’il est indubitable que certaines expressions de Philon ont exercé
une influence sur Grégoire, il n’en est pas moins vrai que Philon ne lui
a pas fourni les bases philosophiques de sa doctrine. Il faut remarquer
en plus que dans la discussion les termes «connaissance immeédiate» et
«connaissance médiate» ont été pris dans le sens qu’ils ont dans la théo-
logie scolastique: intuition immédiate d’une part, connaissance de Dieu
par ses ceuvres d’autre part.

En examinant la pensée de Grégoire sur l'extase a l'aide d'un tel
schéma, F. Diekamp était arrivé a la conclusion contraire. Grégoire
n’accepte ni pour Moise, ni a fortiori pour un autre étre humain, tant
qu’on est dans ce monde, la vision intuitive de ’essence divine 2. Cette
thése s’appuie en particulier sur un examen du De vita Moisis 399 sv.,
spécialement 401 C et 404 A-C. Grégoire y explique la demande faite
a Dieu par Moise de se montrer a nouveau. «Comment I’homme a qui

1 H. Kocn, Das mystische Schauen beim HI. Gregor von Nyssa, Theol.
Quartalschrift, 1898, pp. 397-420.



482 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

tant de théophanies ont rendu Dieu clairement visible, selon le témoigna-
ge de 1'Ecriture,... comment donc '’homme qui a connu cela, demande-
t-il 2 Dieu de se manifester a lui, comme s’il n’avait pas encore obtenu
ce que nous croyions sur la foi de I’Ecriture qu’il avait trouvé »3?

La solution apportée par Grégoire est que Moise demande cette
fois-ci que Dieu se manifeste «non plus dans la mesure ou lui, Moise,
peut y participer (ody ¢ peréyewy dVvaton), mais comme Il est en lui-
méme». Sa demande audacieuse est «de ne pas jouir de la beauté par
des miroirs et des reflets, mais face & face (16 p3 i xxTOTTPWY TVEY ...
aAhe xate Tpbowmov)y f. La lecture attentive de ce texte permet une

\

constatation importante. Les formules «vision (manifestation) face a
face» et « dans un miroir» n’ont nullement le sens qu’elles avaient chez
saint Paul dans sa premiére lettre aux Corinthiens 13,12. Notons d’ail-
leurs que Grégoire n’emploie pas exactement les formules pauliniennes:
0t" €sbmrpov et mpbowmov Tpdg mpbswmov. Pour Grégoire, la jouissance
de Dieu par des miroirs est la connaissance de Dieu telle que I’'homme
peut y participer, c’est-a-dire, la connaissance de Dieu adaptée a 1a mesure
de 'homme; tandis que la vision face a face signifie dans ce contexte
le dépassement et I’abolition de la différence entre 1’étre limité et Dieu.

2 F. Diexkamp: Die Gotteslehre des Hl. Gregor von Nyssa, Miinster i. W. 1896.
Dans la suite de son exposé M. Diekamp veut montrer qu’au moins Grégoire ne
s’oppose pas a une vision céleste qui ne soit pas une connaissance médiate. Voir la
fin de cet article oll nous revenons sur ce point. Dans son ouvrage, Gregor von Nyssa
als Mystiker, Wiesbaden, 1955, W. Vélker n’a pas remis en ceuvre les textes apportés
par F. Diekamp et ne résout pas les difficultés qu’ils présentent. Dans son étude
comparée de sources il se contente de quelques rapides considérations. Il semble
meéme reprocher a Diekamp de voir en Plotin la source de Grégoire. « Diekamp
glaubte in Plotin den Gewahrsmann Gregors gefunden zu haben» (o.c., p. 210).
«H. Koch schwicht in manchem Diekamps Behauptungen ab, indem er energisch auf
Philo aufmerksam macht» (ib., p. 210, note 4). Lui-méme rapproche trop Grégoire
de Nysse d’Origéne. Nous ne voyons pas comment ce texte d’Origéne «beatiores illi,
qui iam per speculum... neque in substantiis corporalibus, sed facie ad faciem
Deum videbunt sapientiae illuminatione radiati et merae divinitatis capaces per
puritatem cordis effecti» permet de dire que les idées principales de Grégoire se
trouvent déja formulées chez Origéne. «Hier sind bereits alle Hauptmomente von
Gregors Anschauung vorweggenommen: Die Herzensreinheit, die gottliche Erleuch-
tung, die unmittelbare Schau Gottes, die Erkenntnisweise der Engel» (o. c., p. 210).
Ces idées ne touchent pas la doctrine propre a Grégoire. Il est également a noter
que W. Voélker ne mentionne pas Plotin dans son article «Die Mystik Gregors von
Nyssa in ihren geschichtlichen Zusammenhingen», Theol. Zeitschrift 9 (1953),
pp. 338-354.

3 P. G. 44, 399 A. Grégoire de Nysse se référe & Num., 12, 8.

* P.G. 44, 401 D.



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 483

Son interprétation originelle de I'’Exode 33, 20 montre d'une autre
maniere comment Grégoire interpréte la formule «voir Dieu face a facey.
«Tu ne pourras voir mon visage. En effet, nul homme ne verra ma face
sans mourir» (cf. Ex., 33, 20). «En effet, 'Ecriture nous dit cela non en
ce sens que cette vue puisse devenir cause de mort pour ceux qui en joui-
raient. Comment en effet la face de la Vie serait-elle jamais cause de
mort pour ceux qui s’en approchent? Mais I’Etre divin étant vivifiant
par essence, et d’autre part, le caractére distinctif de la nature divine
étant au-dessus de toute détermination, celui qui pense que Dieu est
quelque chose de déterminé (ti Tov ®eov clvat) passe a coté de Celui
qui est I'Etre par essence» >. En d’autres termes, celui qui prétend a
la vision face a face réduit Dieu a sa propre mesure, il veut en faire un
étre limité.

La connaissance de Dieu tel qu’ll est en lui-méme signifie donc pour
Grégoire la possession compleéte de Dieu. C’est pourquoi Moise doit
apprendre que c’est la réellement voir Dieu que de ne jamais trouver de
satiété a ce désir. Moise avait demandé une chose totalement impos-
sible. Il apprend maintenant que le divin est infini et ne peut étre
circonscrit par aucune limite. La connaissance de Dieu est de progresser
sans cesse dans sa connaissance: Dieu est toujours au-dela de ce qu’on
en saisit.

Une question s’impose. Comment Grégoire en est-il venu a com-
prendre la formule «voir Dieu face a face» dans le sens d'une compréhen-
sion totale et compléte de Dieu? F. Diekamp remarque simplement que
I'expression comme telle peut avoir cette signification. Grégoire aurait
voulu éviter toute ambiguité 6. Méme dans les textes qui traitent de la
vision béatifique, et non seulement dans ceux sur l'extase, il n’aurait
pu insister sur la vision face a face a cause des Eunomiens 7. En réalité
F. Diekamp présuppose le caractére ambigu de cette formule. Il en con-
clut que Grégoire ne voulait pas courir le danger de donner I'impression

5 P. G, 44, 404 B.

5 H. Koch donne une explication analogue, Grégoire veut exclure la compré-
hension totale de Dieu (a. c., pp. 409-410). Ceci est hors de doute, mais ni Diekamp
ni Koch n’ont replacé le théme de la vision dans l'ensemble du systéme spéculatif
de Grégoire.

7 On sait qu'Eunomius affirmait que ’homme peut comprendre l’essence di-
vine. S. Basile lui aussi remarque que la compréhension de Dieu dépasse la capacité
de toute créature (cf. Adv. Eunom. I 13-14; P. G. 29, 544 A sv.). Cela n’empéche
nullement S. Basile de parler de la theoria face a face (ib. III 7; P.G. 29, 669 C-D).



484 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

qu’il favorisait la doctrine des hérétiques. Il semble toutefois difficile
d’expliquer une doctrine par le seul désir d’éviter tout malentendu. Sa
pensée est suffisamment structurée en elle-méme pour expliquer I'exclu-
sion de cette formule. La seule solution valable est de trouver dans le
systéme de Grégoire la raison qui I’a amené a interpréter I’expression
«voir Dieu face a face» ainsi que «voir dans un miroir» dans le sens
signalé ci-dessus.

La doctrine qui est a la base de cette interprétation, c’est que voir
égale avoir, = posséder. Grégoire présuppose dans la plupart des textes
cette équivalence de voir = avoir, posséder. Il en parle explicitement
dans son commentaire de la sixiéme béatitude selon saint Matthieu. « Voir
signifie la méme chose qu’avoir selon 1'usage courant du mot dans I’Ecri-
ture» 8 Le psaume 127, 5 et Isaie 26, 10 (tous les deux d’apres les LXX)
sont cités comme preuve. Dans aucun de ces deux cas le verbe voir n’a un
sens technique. Les seuls textes néotestamentaires ol1 £€yewv Oeov (2 Jn 9),
Eyew tov matépa (1 Jn 2, 23) est employé dans le sens de &yvexrévar
(1 Jn 2, 3-4) et de twpaxévar (Jn 14,7) ne sont pas mentionnés®. La
source de l'interprétation de voir = avoir doit étre cherchée ailleurs.
Cette source est pour Grégoire le néoplatonisme.

«Ce que (la partie raisonnable de I’dme) voit, elle le posseéde sans le
posséder; elle le posséde, parce qu’elle le connait (&AL’ Eyet 6 €idz ... EyeL ...
¢ ywooxew)y, déclare Plotin 0. «(Le sujet qui contemple) posséde
(les objets contemplés) deés qu’il contemple (xal Oswpév xal Exwv)r !l
Porphyre de son c6té déclare: «6 yvolg tov Ocov Exer Tov Doy mopdvTan 12
«Deus... quem videre, hoc est quod habere» 13.

8 P.G. 44, 1265 A.

? 1ls apparaissent pourtant chez les Alexandrins. « Qui negat Filium ignorando
eum nec Patrem habet neque cognoscit eum», Clément d’Alexandrie, Adumbra-
tiones in 1 Jn (G.C.S,, 3, 213).

10 Enn. III 6, 2. Nous citons d’apres I’édition et la traduction d’E. BREHIER,
coll. Budé, Paris, 1924-1938.

11 Enn. V 3, 5. Voir aussi Enn. V 8, 10; VI 7, 35; V19, 3.

12 Porph., Ad Gaurum 50, 21. Le texte est cité par W. Theiler, Porphyrius
und Augustin, dans Schriften der Konigsb. Gel. Gesellschaft, 10, 1933-34, H. 1,
p- 46. Sur ce théme voir aussi H. Hansg, Gott haben, Berlin 1939. Hanse n’a pas
étudié Grégoire de Nysse.

13 Augustin, Soliloquia I 1, 3. Comp. De beata vita 34: «Deum habet quisquis
beatus esty», «Hoc est animo Deum habere, id est Deo frui»; De ordine II 20:
«Siquidem Deum habere, iam inter nos pridem in sermone illo quem die natali
tuo iucundissimum habuimus, placuit nihil aliud esse quam deo perfrui».



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 485

Grégoire reprend cet axiome mais il le transpose dans son propre
systéme: voir Dieu, c’est avoir Dieu, non pas en Le possédant compléete-
ment — ceci est impossible pour un étre créé — mais en participant aux
qualités divines. Participer a la vie divine, c’est avoir en soi I'image de
Dieu et la ressemblance avec Lui. L’homoiosis est % 0zob perovote 1.

«Ce bien qui est au-dessus de toute intelligence appartenait telle-
ment a notre nature que la nature humaine, formée par 1’homoiosis la
plus exacte du prototype, semblait étre autre chose (&g &Aro &xeivo 1o
avBpmdmvov elvat doxelv), tout cela appartenait 4 I’homme, incorruptibi-
lité et félicité et autonomie... En quelques mots le récit de la cosmogonie
fait allusion a tout cela en disant: 'homme a été fait a I'image de
Dieu» 5. Avant le péché appartenait a I'homme ce bien qui transcende
toute intelligence. Grégoire emploie la méme formule pour exprimer la
transcendance de Dieu 6. L’idée que la nature humaine semblait étre
autre chose rappelle la formule plotinienne: quand l’ame ne fut pas
encore liée avec le corps «fpev &xet &vBpwmol &Ahot gvtegy (Enn. VI 4,14).
Grégoire applique l'expression a 1'état paradisiaque. L’incorruptibilité,
la félicité, etc., désignent la vie divine a laquelle participait I’homme
avant la chute 7. Il a été créé a I'image de Dieu (cf. Gen., 1, 26). Par

#* *Oupolwotg et petovsio peuvent étre des synonymes. Voir H. MERKI qui
rapproche « wavtdg yap Evapétouv Blov téhog A Tob Oeob petovola yivetal» (P. G. 44,
968 C) de «téroc Tob xat dpethyv PBlov otiy 7) mpog 16 Oelov Gpolwaoigy (P. G. 44,
1200 C). D’autre part, la notion de ép.olwoig comme indiquant 1’état originel et le
recouvrement de cet état coincide avec celle de gixdyv. H. Merki, ‘QMOIQXIZ
®EQ. Von der platonischen Angleichung an Gott zur Gottesdhnlichkeit bei Gregor
von Nyssa, Fr.i. Schw., 1952, p. 94 sv., 108 sv., 136 sv.

15 P. G. 44, 1225 D-1228 A,

16 P. G. 44, 1268 B.

17 Voir aussi J. DanitLou: Platonisme et théologie mystique, Essai sur la
doctrine spirituelle de Grégoire de Nysse. Paris 1954 (2¢ éd.), pp. 92-103, ou il
démontre longuement que ces notions n’ont pas une signification philosophique.
Voir aussi H. Merki, o. c., p. 96 sv.: «Die dpety ist bei Gregor sicher keine natiirliche
Tugend, sie ist vielmehr eine dnéppoix der gottlichen Heiligkeit, eine Anteilnahme
am gottlichen Leben» (ib., p. 97). On y constate a nouveau l'influence de Plotin
qui, lui aussi, considére les vertus comme «choses divines» qui ne sauraient étre
«@adAe Tl xal OvnTd Tpdypotir. Mais pour Plotin, ’Ame se trouve étre naturelle-
ment d’une nature divine et elle a part, de par sa nature, a ces choses divines. «Si
elle est pure, les biens, la prudence et les autres vertus sont en elle comme sa pro-
priété. Si telle est I’Ame, lorsqu’elle revient en elle-méme, comment n’est-elle pas
d’une nature pareille a celle que nous disons appartenir a tout étre divin et éternel.
Car la prudence et la vertu véritable, étant divines, ne sauraient étre en une chose
vile et mortelle, mais un tel étre doit étre divin, puisqu’il a part aux choses di-
vines, grice a sa parenté et & sa communauté d’essence avec elles» (Enn. IV 7, 10).



486 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

I’apatheia et la pureté, c’est-a-dire par la participation aux qualités
divines, il devient a nouveau semblable a Dieu. S’il retrouve la pureté
de I'image, il y pourra contempler, comme dans un miroir, Dieu lui-
meéme.

Dans son Commentaire sur la sixiéme béatitude selon S. Matthieu,
Grégoire s’en explique clairement. «Le Seigneur n’a pas dit qu’étre bien-
heureux, c’est connaitre quelque chose de Dieu, mais avoir Dieu en soi-
méme. ‘Bienheureux les cceurs purs, car ils verront Dieu’ (Mt., 5, 8). Il
ne me semble pas que Dieu soit offert comme un spectacle (0éapa) placé
devant celui qui a purifié 1’ceil de ’ame, mais ce que le Logos expose a
d’autres d’'une maniére plus claire nous suggeére bien la grandeur de ce
mot, quand Il dit notamment: ‘Le royaume de Dieu est en vous’
(Lc 17, 21), pour nous apprendre que celui qui a purifié son cceur de toute
créature et de toute disposition passionnée, voit dans sa propre beauté
I'image de la nature divine. I1 me semble que le Verbe par le peu qu’ll
disait donnait ce conseil: 6 hommes, autant qu’il y en a dont le désir est
de contempler le vrai Bien, apres que vous avez entendu que la grandeur
divine est au-dessus des cieux et que sa gloire est inexplicable, sa beauté
inexprimable, et sa nature incompréhensible, ne tombez pas dans le
désespoir de ne pouvoir contempler le désiré. Ce qui peut étre compris par
toi, la mesure de la compréhension de Dieu est en toi. Ainsi donc Celui
qui t’a formé a immédiatement ajouté un tel bien a la nature (7] gdoeL
xatovstweavtog). Car Dieu a empreint les imitations des biens de sa
propre nature dans ta constitution comme en modelant une figure d’un
morceau de cire» 2,

Grégoire sait assumer des éléments divers dans sa propre synthése.
Avant lui, Origéne avait donné une interprétation analogue de Luc 17, 21.
Le royaume de Dieu, c’est-a-dire 'image du roi céleste, est en vous.
Cette image n’est plus visible & cause des péchés 1°. L’exégese de S. Atha-
nase se meut dans un méme climat de pensée. «Puisque nous avons en
nous... le roi de I'univers, le Logos du Pére, le royaume de Dieu, nous
pouvons contempler facilement... le roi de I'univers, le Logos du Pére» 2°.

18 P.G. 44,1269 C-1272 A. Une interprétation analogue de Luc 17, 21 dans
De virg. P. G. 46, 372 D (éd. Jaeger VIII, I, 300, 18 sv.).

19 Hom. in Gen., 13, 4 (G. C. S. Orig. 6, 119).

20 Contra Gentes 30 (P.G. 25, 60 C). Voir aussi Contra Gentes 2 (P. G. 25, 8 B):
«Car la pureté de I’ame la rend capable de contempler Dieu en elle-méme comme en
un miroir, selon la parole du Seigneur: «Bienheureux les coeurs purs, car ils verront
Dieu» (Mt., 5, 8).



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 487

Mais cette exégése n’était nullement insérée dans une théorie cohérente
de la connaissance de Dieu, comme c’est le cas chez Grégoire de Nysse.
Une analyse du texte nous laisse voir comment Grégoire s’est inspiré
de la théorie néoplatonicienne.

On aura remarqué qu’il fait une distinction trés nette entre connaitre
quelque chose de quelqu’un et avoir cet objet en soi. La premiére forme
de connaissance est celle ou I'objet est offert comme un spectacle devant
celui qui regarde, tandis que dans la deuxiéme forme de connaissance
I’'on doit voir I'objet en soi-méme. La source de cette théorie semble étre
la distinction plotinienne entre «voir en spectateur», alors que 'objet
est en dehors de nous, et «contempler» ot I'on voit 1'objet en soi-méme.
¢... et d’autres complétement enivrés et remplis de ce nectar, chez qui
la beauté pénetre I’dme entiére, ne sont plus de simples spectateurs;
il n’y a plus alors, extérieurement I'un a 'autre un étre qui voit et un
objet qui est vu: qui a la vue percante voit 1'objet en lui-méme 21.»

Cette intériorisation de la vision n’est chez Plotin qu'un autre
aspect de sa doctrine sur la contemplation comme union avec l'objet
contemplé. Aussi longtemps que le sujet s’oppose a I'objet, il n’y a pas
de vraie contemplation. «Tout ce que 'on regarde comme un objet a
voir, on le voit en dehors de soi (wév 3¢ 6 Tig G Osatov BAéner EEw BAémer).
Mais c’est en soi qu’il faut le transporter; voyons-le comme un avec nous-
mémes; ainsi le possédé d’un dieu, de Phébus ou de quelque Muse,
contemple son dieu en lui-méme, deés qu’il a la force de voir le dieu en
lui (v 976 &v Torotto Tl Osob thy Ocav, el Slvapiy Eyor &v adrd Oedv
BAEmew) » 22,

La ressemblance entre 1'idée de Plotin et celle de Grégoire saute
aux yeux. Ils considérent tous les deux la vision «en spectateur» comme
étant une connaissance imparfaite.

Plotin, Enn. V. 8, 10 Greg. P. G. 44, 1269 C
iy 8¢ & Tig ¢ Osatov PAémer EEw o Ydp wpot Soxel G¢ vrimpbowmoy Ti
PAémet... &v adtd Osdv PAémery. 0o TOV Doy mpoTLBévat ... Evroc Sudy

elvat v Baoctrelay Tol Ocob elimdv... 2

21 Enn. V 8§, 10,

22 Enn. V 8, 10.

23 H. U. v. BALTHASAR a mis sur le méme pied la formule de Grégoire «Dieu
n’est pas montré... comme une sorte de spectacle» et le refus de Dieu de se laisser
voir de face, en s’appuyant sur I'’emploi de dvrimpbécwmrog. «La prophétie faite a
ceux qui ont le cceur pur ne veut pas @g dvrinpbowmoy Tt Béapa Tov Bedv TpoTL-
0évat. (De beat, 44, 1269 C) — nous connaissons déja le refus de Dieu de se laisser



488 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

Cette idée revient constamment dans I'ceuvre de Plotin. «L’objet
qu’il voit (puisqu’il faut bien dire qu’il y a deux choses, un sujet qui voit
et un objet qui est vu; dire que les deux ne font qu’'un serait beaucoup
d’audace), I'objet qu’il voit, donc, il ne le voit pas en ce sens qu'il se
distingue de lui et qu’il se représente un sujet et un objet ... tout a son
objet, il est un avec lui comme s’il avait fait coincider son propre centre
avec le centre universel. Méme ici-bas, lorsqu’ils se rencontrent, ils ne
font qu'un, et ne sont deux que lorsqu’ils se séparent. Et c’est pourquoi
il est sidifficile d’exprimer ce qu’est la contemplation. Comment déclarer
qu’il est, lui, un objet différent de nous-mémes, alors que nous ne le
voyions pas différent, mais uni a nous, lorsque nous le contemplions?» 24
La vision n’est pas une vue a distance ?°, mais une présence ol I'ame et
son objet font un 2. C’est un contact mutuel et sans intermédiaire
entre termes connaturels I'un et I'autre 7.

Quelle que soit I'interprétation que I’on donne de cette union entre
le sujet et I'Un contemplé, elle ne s’accorde pas avec la conception de
Grégoire sur la distinction entre le Créateur et la créature . Grégoire
en est tellement conscient que U. v. Balthasar a pu le noter, toutes les
fois qu’il entreprend un développement de métaphysique fondamentale,
il part de l'irréductible opposition entre Dieu et la créature ?°. Dans le

voir de face p7 dvrinpdowrog yivou! (De vita M. 44, 409 A)». Présence et Pensée,
Etude sur la philosophie religieuse de Grégoire de Nysse. Paris 1942, p. 98. Cette
interprétation ne s’accorde nullement avec l'intention du texte cité. Grégoire ne
fait aucune allusion a un refus de Dieu, mais il insiste au contraire sur la perfection
de la connaissance contemplative ol I'on ne Le voit plus en spectateur.

2 Enn. VI, 9, 10. Comp. Enn. V3,7;V5,7; V8, 11; VI 9, 11: «od Oéape,
GAA& &AAog Tpbmog Tob 18ely, ExoTaoctc xul &mAwets... kol Epeots TPdG &NV .

%5 Comp. Enn V 8, 11.

26 .Cf. Enn. VI 7, 34; V1 9, 3.

27 Cf. Enn. VI 9, 8. Cette présence est pour Plotin une union (cuvoucta:
VIO, 2), un mélange (ovyxepacOijvat: 16, 7; dulyvurto: VI, 9, 11).

28 Les textes des Ennédades au sujet de la contemplation qui est «union»
ont été interprétés de maniéres différentes. Les uns interprétent dans le sens d’une
identification pure et simple entre 'Un et I’Ame (Zeller, Bréhier, et autres). Les
autres comme le P. Arnou pensent ne pouvoir accepter cette interprétation. Arnou
renvoie & des formules réticentes qui semblent exclure telle interprétation: »x«0’
boov SVvatal; G¢ mwépuxey (cf. Le désir de Dieu dans la philosophie de Plotin,
Paris 1921, p. 246, 272-278) et remarque en outre que les termes employés par
Plotin sont des composés de olv, mapd, émi; cuvousia, cuvamtecsbul, Tapovsic,
¢raqy (Dict. de Spir. t. II, 2¢ Partie, Paris 1953, s. v. Contemplation chez les an-
ciens philosophes du monde gréco-romain, col. 1733-34). Voir aussi J. MARECHAL,
Etudes surla psychologie des mystiques, t. II, Bruxelles, 1937, pp, 51-87.

29 H. U. v. BALTHASAR: Présence et Pensée, p. 1.



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 489

texte cité, Grégoire indique cette opposition en disant: «La mesure de
la compréhension de Dieu est en toi», c’est-a-dire, la créature ne peut
sortir de ses propres limites. C’est la raison profonde pour laquelle cette
vision intérieure n’atteint pas Dieu directement, mais seulement I'image
de la beauté divine. En reprenant la conception plotinienne de la con-
templation comme vision «intérieure», Grégoire y élimine 1'idée qu’il y
a alors une présence s1 intime de I’ame au Principe supréme que «alors
il n’y a plus rien entre I’dme et lui» .

A cette vision directe de Dieu impliquant une certaine identifica-
tion entre I’dme et Dieu — «ils ne sont plus deux» 3 — Grégoire oppose
sa théorie de la vision de I'archétype dans le miroir de I'ame pure. C'est
en elle que se trouve 'image de Dieu. A condition de restaurer les traits
de cette image, ’on peut voir Dieu. «Le mal qui s’est épanché autour de
I’empreinte divine a caché le bien sous des voiles honteux, inutile pour
toi. Si donc en retour tu laves par une vie vertueuse la saleté qui s’est
appliquée sur ton cceur, la beauté divine te resplendira. Comme il arrive
au métal qui brille et refléte la clarté quand il est débarrassé par une
pierre de la rouille qui le noircissait auparavant, ainsi I’homme intérieur,
lequel est appelé cceur par le Seigneur, recevra a nouveau la ressemblance
avec 'archétype et sera bon quand il aura gratté la saleté semblable a
la rouille qui a pris consistance a la surface par ’action de la mauvaise
moisissure. Ce qui est semblable au Bien est absolument bon. Qui donc
se regarde lui-méme voit en lui-méme le désiré, ainsi devient bienheu-
reux celui qui est pur de cceur, car en voyant sa propre pureté, il voit en
image 1’archétype. Comme ceux qui voient le soleil en miroir, méme s’ils
ne regardent pas fixement le ciel, ne voient pas moins dans le reflet du
miroir que ceux qui regardent vers le globe méme du soleil, ainsi, dit-il,
vous aussi, si vous étes trop faibles pour l'intelligence de la lumieére, si
vous retournez a la grace de 'image qui vous fut accordée des le début,
vous avez en vous ce que vous cherchez» 32,

I’idée d’une vision dans le miroir de I’dme pure ne se présente pas
chez Plotin 33, La fonction qu’elle remplit chez Grégoire est d’ailleurs

30 Enn. VI 7, 34.

31 Enn. VI 7, 34.

32 P.G. 44, 1272 A-B.

33 Celui-ci utilise la comparaison avec le miroir pour insister sur le fait que
le miroir semble étre plein d’objets et ne contient rien: ainsi se comporte également
la matiere (cf. Enn. III 6, 7). Ce qu’on voit dans un miroir n’est qu’apparence.
Voir N. HugeEpf: La métaphore du miroir dans les épitres de S. Paul aux Corin-
thiens, Neuchétel 1957, pp. 122-125. Elle se présente chez Porphyre: «Il1 (Dieu) se

32



490 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

contraire a 1'idée de Plotin. Cette vision dans I'image s’explique par la
faiblesse de I'homme, c’est-a-dire par la distance qu’il y a entre Dieu et
la créature. Or, chez Plotin ’ame est divine par nature. Donc un retour
a son état originel est une union, une suvovste, ou vision de Dieu. Grégoire
s’'inspire bien de Plotin qui avait décrit la contemplation comme un
retour de I'dme a ce qu’elle était 3*. Ce retour se fait par le détachement
de tout ce qui s’est ajouté 3°. Mais il interprete ces idées dans la perspec-
tive de la création de I’homme selon I'image de Dieu et de la chute des
premiers hommes.

La chute des premiers hommes a obscurci I’'image de Dieu. Le recou-
vrement de la perfection premiére se fait par une purification décrite
comme 'enlévement de la rouille qui s’est formée a la surface. Grégoire
développe ailleurs la méme idée par la comparaison d'un bloc de pierre
qu’il faut ciseler pour en faire une belle statue 3¢, ou encore par 1’exhor-
tation que I’dme doit déposer ce quilui est étranger. « Toute 4me créature
est belle et non pas méprisable, ... mais apres, comme on I’a dit, que I’ordre
du péché s’est introduit dans la vie des hommes... cette divine beauté
de I'’dme, faite selon le modele du prototype, est obscurcie comme un
morceau de métal par la rouille du mal... d’ot 'homme... perdant la
dignité naturelle comme ceux qui sont tombés en glissant dans un bour-
bier souffrent et leur figure enduite de boue, ils deviennent méconnais-
sables pour leurs amis, ainsi celui-1a tombant dans le bourbier du péché
a perdu I'image du Dieu incorruptible qu’il était... Déposer I'élément
étranger (anobeoig 8¢ Tob dAhotptov) consiste dans le retour a ce qui est
naturel a chacun et selon la nature () eig T6 oixetiov £oavTd ol xata OLY
émavodog);il ne peut atteindre cela & moins qu’il ne devienne de nouveau
tel qu’il fut créé au commencement» 3’. On aura remarqué l'insistance
sur la création.

L’image du bourbier est également reprise de Plotin mais celui-ci
I'utilise pour la descente de 1’ame dans le corps 38. «Déposer ce qui est

laisse contempler comme en miroir (xal adtog évonTpilecOut Tépuxey), Lui qu’on ne
voit pas par le corps, ni par I’aAme méme, quand elle est laide et que le vice I’enté-
nébre» et Porphyre poursuit: «Que le nofis s’attache donc a Dieu gvontpilbpevog 7
opotcroet Oeolr. Ad Marcellam 13, éd. A. Nauck, Leipzig 1886.

3% Enn. VI 9, 9.

35 Enn. VI 9, 9.

36 P.G. 44, 544 A sv.

37 P.G. 46, 372 A-C (éd. Jaeger VIII, I, 299-300, 7).

3% Enn. 16, 5: «C’est comme si un homme plongé dans la boue d’un bourbier
ne montrait plus la beauté qu’il possédait, et comme si ’on ne voyait de lui que la



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 491

étrangery, rappelle Enn. I 6, 5: par I’addition d'un élément étranger (tol
aMhotpiov mpoot\le) la laideur est survenue en lui; et Enn. VI 9, 9: «Il
lui faut déposer tout le reste (amoOéclor ta &Aha)». Il faut gratter, re-
trancher, car «toujours ce qui s’est ajouté empéche de connaitre ce a
quoi il s’est ajouté» 3°. Cette purification est le retour a I'é¢tat originel
«8AN& ToUTo yevouévy), & madawy 0. L’dme qui restaure en elle I'état ol
elle fut, en émanant de Dieu, pourra le voir dans la mesure ou il peut
étre objet de contemplation. «xal T7j év adtol duvapet cuyyevel Tj) an’
a0ToD, 8oy obtwg Exy, o¢ elyev, 61e HADev an’ adtol, 937 Sdveson idety
¢ TEpuxev Exelvog Oeatoc elvan » *.

Grégoire a repris ces idées, mais en les christianisant. L’ame doit
retourner a I’état ou elle était lors de sa création. «Faisant de nouveau
retour sur soi (mpog €avtny Tk Enaverolon) et se connaissant a fond
telle qu’elle est de nature, elle voit 'archétype par le moyen de sa propre
beauté comme dans un miroir et dans une image (xai otov &v xaTéTTP®
xol €ixdve S ToU olxeiou xaAhoug mpOg T dpyétumov PBAémouvca)» *2.
Grégoire lie le retour a 1'état originel avec sa théorie de la vision dans
le miroir et dans I'image. Car 'homme a été créé a I'image de Dieu,
c’est-a-dire que Dieu. «a rendu la nature humaine participante de tout
bien» . «Tout ce qui est fait selon I'image est de toute fagon en tout
semblable a I'archétype» #*. Celui qui est pur de cceur a déja recouvré
dans un certain sens sa perfection originelle: il voit Dieu «en imagey.
Remarquons que le terme «image» ne signifie pas une mauvaise reproduc-
tion de la réalité, ni seulement une ressemblance extérieure, mais une
participation a la nature divine. Nous savons d’autre part que voir,

boue dont il est enduit, la laideur est survenue en lui par 'addition d’'un élément
étranger, et s’il doit redevenir beau, c’est un travail pour lui de se laver et de se
nettoyer pour étre ce qu’il était.»

39 Enn. IV 7, 10. Les ressemblances littéraires des textes de Grégoire sur la
purification avec des passages plotiniens ont déja souvent été notées. Cf. Diekamp,
0. c., pp. 83-84 (il se réfere a ce que dit Zeller sur Plotin) ; E. v. IvaNnka, Vom Plato-
nismus zur Theorie der Mystik, dans Scholastik 11 (1936), pp. 163-195; J. DANIE-
LOU, 0. C., pp. 42-43, 211-215; surtout H. MERKI, o. c., pp. 113-118 (comparaison
exacte des textes cités in extenso).

4 Enn. VI 7, 34.

41 Enn. VI 9, 4.

42 P.G. 46, 89 C.

3 P.G. 44, 184 B. Comp. ib. 184 C: «Quelle différence y a-t-il donc entre la
divinité et celui qui est a sa ressemblance? Ceci exactement: 'une est sans création,
I'autre regoit I’existence par une création» (Voir aussi H. MERKI, 0. c., p. 139 sv.;
R. Levs: L’image de Dieu chez Grégoire de Nysse, Bruxelles 1951, p. 25 sv.

“ P. G. 46,41 C.



492 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

c’est selon 'interprétation de Grégoire, participer a ce qui est propre a
Dieu. «yvidoug 8¢ xata 10 eyywpoly €Ty 7 petovstion ¥, Ainsi la ré-
apparition de l'image de Dieu qui est un retour a I’état originel est
aussi une vision de Dieu dans le miroir de 1’ame pure.

Cette conception de Grégoire, ou l'influence néoplatonicienne est
indéniable, a provoqué bien des discussions. E. v. Ivanka, dans son bel
article Vom Platonismus zur Theorie der Mystik y a fait de graves objec-
tions. L’idée, dit-il, selon laquelle la connaissance compléte de Dieu est
donnée en méme temps que le retour de I’dme a sa nature originelle et
authentique se rapproche tellement de la doctrine néoplatonicienne que
sion la pousse & ses conséquences, elle devrait conduire a 1’assimilation
(Gleichsetzung) de 1’ame (purifiée) a la divinité 6. Grégoire aurait senti
ce danger et c’est pourquoi il aurait ajouté au De virg. 46, 372 A-C le
passage suivant: «La similitude avec Dieu n’est pas notre ceuvre, ni une
entreprise de la puissance humaine, mais ceci appartient a la munifi-
cence de Dieu qui simultanément lors de la premiére création a accordé
a la nature humaine la similitude avec Lui» 4. Ce danger n’est pas non
plus écarté, dit v. Ivanka, par une autre correction que Grégoire apporte
ailleurs: le retour a 1’état originel ne se fait qu’avec 'aide de la grace *8.

Remarquons d’abord que Grégoire n’emploie jamais le terme «con-
naissance compléte de Dieu» (die volle Erkenntnis Gottes). Puis v. Ivanka
oublie de noter le changement le plus important que Grégoire a apporté
a la théorie néoplatonicienne et cela dés son ceuvre de jeunesse qu’est le
De virginitate, a savoir la théorie de I'image. Celle-ci est précisément

4 P.G. 46, 176 B. M. Volker a également montré que les deux expressions
«gnose» et «participation» se recoupent. Cf. W. VOLKER, o. c., p. 217 sv. Il suppose
qu’Origéne est a I'origine de cette équivalence. Pour le prouver il renvoie au Comm.
in Joh. XIX, 4 (G.C.S., Orig. IV 303, 2): «71d ywmoxety dvtl Tob dvaxexpiaot
xal Hvéolarr. La référence n’est pas convaincante.

4 E.v.IvaNka, a. c., p. 187.

41 P.G. 46, 372 D (éd. Jaeger VIII, I, p. 300, 8 sv.). H. Merki a montré a juste
titre qu’on a a faire avec une transformation dans un sens chrétien du texte de
Plotin «Epyov adté ... bmep Ay, elvor» (Enn. I6, 5) (o.c., p.118). D’autre part, Merki
semble se rallier a cette objection de M. v. Ivanka en disant: «Natiirlich lehrt
Gregor nicht wie der Neuplatonismus, daB die Seligkeit oder der wiedergewonnene
urspriingliche Zustand im Einswerden mit der Gottheit besteht in dem Sinn, daB
die Individualitat der Seele zugleich mit dem «Ablegen des Fremden» aufhért, aber
der Wortlaut kommt im AuBern dieser Auffassung bedenklich nahe. Nur durch die
SchluBbemerkung wird denn auch der ganze Inhalt christlich umgebogen» (o. c.,
pp. 116-117).

8 P.G. 46, 296 C (éd. Jaeger VIII, I, p. 61, 17 sv.); P.G. 46, 320 C (éd. Jaeger
VIIIL, I, p. 251, 25 sv.).



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 493

une critique de la conception néoplatonicienne, pour laquelle I'ame est
divine par nature. Plotin ’a formulée souvent dans des termes trés
nets: «L’dme est de méme race que la nature divine et éternelle» #°. 11
se comprend alors que I’dme peut trouver Dieu en elle-méme deés qu’elle
retrouve sa nature, car elle est une émanation de la divinité. Pour voir
Dieu, elle doit seulement revenir en elle-méme, c’est-a-dire, se détourner
du monde sensible et du corps. Selon Grégoire, au contraire, ’ame peut
connaitre Dieu en elle-méme, si elle participe aux qualités divines. La
vision est liée & cette participation. La ressemblance qui est petovoio
est le fait de la libéralité divine.

Grégoire a transformé la doctrine néoplatonicienne d'une fagon plus
profonde que ne le dit v. Ivanka. Nous avons d’ailleurs pu constater
que le théme de I'image, assumé dans sa théorie de la vision, exprime
I'idée que I’étre créé est un étre fini dont la finitude met un obstacle a
la compréhension de I'Infini3®. L’on ne peut donc étre d’accord avec
v. Ivanka lorsqu’il affirme que la théorie de Grégoire se rapproche dange-
reusement de 1’idée néoplatonicienne selon laquelle la béatitude consiste
dans I'unité (Einswerden) avec la divinité. La conception de la vision
de Dieu dans I'image de ’ame pure écarte absolument le danger que cette
vision soit congue comme une unité qui semble abolir toute distance et
effacer toute différence, comme c’est le cas chez Plotin. « pévov dpdon
T cuvelval xal v oo T@ &v elvor adTE odx oletal Tw Exewv & Lyret,
&1L 70U voovpévou piy Etepov EoTivy L.

Toutefois une objection peut encore se présenter. Les images em-
ployées par Grégoire ne présupposent-elles pas que la ressemblance divine
est donnée dans I’ame de telle sorte qu’il n’y ait qu’a la retrouver par la
purification? L’ame n’est-elle donc pas divine par nature?

Il n’y a aucun doute que des images comme par exemple celle de
la rouille a gratter et d’autres analogues, telles qu’elles se trouvent dans
leur contexte original, partent de 1'idée que I’dme est par essence quelque
chose de divin. Si on ne le voit pas immédiatement, c’est & cause de la
liaison de I’ame avec le corps. Mais ces images n’ont plus le méme sens
chez Grégoire. Sa théorie de la participation, dont on a vu I'extréme
importance pour notre théme, contredit de la maniére la plus formelle

4 Enn. IV 7, 10. Comp. Enn. IV 8,7; VI, 3.

0 Nous connaissons Dieu dans la mesure ol nous participons aux qualités

divines. En d’autres termes, dans la mesure ol nous sommes images de Dieu. La

régle selon laquelle la mesure de la connaissance de Dieu est en nous, a valeur
absolue.

3t Enn. VI 9, 3. Comp. Enn. IV 7, 35; IV 9, 10.



494 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

la thése néoplatonicienne que I’ame est divine par nature. Le P. Daniélou
a raison de dire que parfois les images platoniciennes voilent la pensée
de Grégoire 2. On constate d’ailleurs que des images qui ne s’identifient
pas du tout: «image perdue» — «image recouverte», voisinent dans le
méme texte. Ainsi dans le De virg. 46, 372 B-C: I’homme a perdu 'image
du Dieu incorruptible, mais la boue surajoutée est lavée par I'eau d'une
vie pure (égale «image recouverte»). Ne poussons pas le sens de la formule
«perdre I'image de la ressemblance divine» comme si Grégoire distin-
guait aussi nettement que nous la nature et la grace, ni celui de I'image
«la rouille a enlever» comme sil’on devait seulement retrouver une réalité
divine cachée en dessous.

Cette doctrine de la vision dans le miroir de ’dme pure exprime
aux yeux de Grégoire 1'idée que 'homme est trop faible pour voir la
lumiere en elle-méme, un étre fini ne peut comprendre 1'Infini, mais s’il
la voit dans un miroir pur, cela ne ’amoindrit pas a sa vue 3.

L’exégese des formules «voir Dieu dans le miroir de I’ame» et «voir
Dieu face a face» contient déja la réponse a la question initiale de savoir
si la vision béatifique est ou n’est pas une vision face a face.

Dans son interprétation de la sixiéme béatitude, 'exposé le plus
complet sur la connaissance dans le miroir de 'dme pure, Grégoire ne
fait aucune allusion a une distinction entre ce mode de connaissance et
celui que I'on aura au ciel. On en conclura peut-étre qu’il n'y a plus de
discontinuité entre la connaissance mystique et la vision béatifique.
Mais, comme 1’a trés bien remarqué le P. Daniélou, «au lieu d’accepter,
comme le font certains auteurs, qu’il y ait continuité de I'un a 1’autre en
ce sens que les graces mystiques sont déja une vision de Dieu, son point
de vue est inverse, et c’est la vie du ciel elle-méme qui ne comporte jamais
cette vision de I’essence divine qui lui parait radicalement inaccessible» 4.

M. Diekamp a déja rassemblé des textes selon lesquels la vision
béatifique est une vision «dans une image et un miroir». Il faut toutefois
noter que Grégoire ne s’exprime jamais d'une fagon absolument nette
sur ce point mais il y a des indications trés significatives. Ainsi dans le

2 J. DaNIfLoU, o. c., p. 218.

53 Tl ressort de 'interprétation des textes, que cette vision doit étre nettement
distinguée de la connaissance de Dieu par le moyen des ceuvres. M. Diekamp, qui
travaille avec les schémas courants, doit nécessairement trop rapprocher ces deux
maniéres de connaitre Dieu.

>* J. DanIfLou, o. c., p. 266.



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 495

De virg., Grégoire passe insensiblement de la vision de Dieu lui-méme,
—I'influence de Mt., 5, 8 est icimanifeste—, a soninterprétation personnelle
sur la vision dans le cceur pur lors de la parousie: « &&rolvrat 8¢ povol
ot xafapol T xapdie, ol Sk Tolro dvtwg poaxdplor xal §vreg xal dvoyo-
Copevor, &t adtol tov Oedv 8dovral ... v xal adrog 1dyg Tov Bedv év
woeOopd 7] nopdie, ot thY EmayyeMay tob Oeol xal cwripog Muév
"Ineolb Xptotobn 3.

Il évite également de citer 1 Cor., 13,12, et s’il y fait allusion, il
remplace le verbe «voir» par un terme plus indéterminé. «(Le défunt) ne
sert plus les signes et 'ombre des étres célestes, mais il regarde I'image
méme des choses, il n’intercéde plus aupres de Dieu dans un miroir et
en énigme, mais face a face» 6. Un autre passage fort significatif se trouve
dans I'oraison funébre de Placilla. Grégoire se demande ce qui dans’autre
vie compensera les malheurs de celle-ci, et il répond: «L’apatheia, la
félicité, la libération de tout mal, la compagnie des anges, la contem-
plation des choses invisibles, la participation de Dieu (OgoU petovsic),
la joie sans fin» 57. Au lieu d’employer la formule «la vision de Dieuy, il
reprend sa propre formule «feol perovsion.

Grégoire a-t-il seulement évité des précisions compromittantes,
comme le dit M. Diekamp qui prétend que nous n’avons pas de certitude
absolue sur la pensée de Grégoire au sujet de la vision béatifique 8.
Mais une telle certitude est seulement nécessaire dans le cas ou l'on
voulait prétendre que Grégoire a rejeté une doctrine affirmée par 1'Ecri-
ture, notamment la vision face a face. Or, ceci n’est pas le cas. Seulement
ses conceptions philosophiques héritées du néoplatonisme, en particulier
I'idée que voir est posséder et que la vraie connaissance est vision inté-
rieure, ont rendu nécessaire la théorie de la vision de Dieu «dans I'image».
Autrement Grégoire aurait di tirer la conclusion que dans la vision nous
serons égaux a Dieu et que cette vision est plutét une unification, un
melange.

Un texte de Grégoire témoigne de facon indirecte qu’il ne voit pas
comment 'on pourrait parler d'une vision face a face dans le cadre de
sa théorie de la connaissance. «Peut-étre (low¢) dans 1’éon futur, quand
tout ce qui est vu aura disparu, selon la parole du Seigneur qui disait:

55

G. 46, 416 A (éd. Jaeger VIII, I, p. 343, 10 sv.).

G. 46, 861 B. Comp. une remarque analogue de M. Diekamp, o. c., p. 109.
G. 46, 889 B.

Diexawmp, o. c., p. 111 sv.

56

B
B
57 P,
F.

58



496 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

‘Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne passeront pas’
(cf. Mt., 24. 35), ... nous ne connaitrons alors plus la nature du Bien
partiellement par le moyen des ceuvres, comme c’est le cas maintenant...
mais d'une toute autre maniére sera comprise la forme de la félicité
incompréhensible» *°. M. Diekamp qui, lui aussi, a attiré l'attention sur
ce texte, en conclut que Grégoire ne s’oppose pas a la doctrine commune
selon laquelle la vision céleste n’est pas une connaissance médiate et
indirecte. Seulement 1'idée d'une telle opposition ne peut surgir que chez
le lecteur qui n’a pas saisi la pensée de Grégoire et aborde les textes avec
des schémas inadaptés. Le texte est toutefois significatif en ce sens que
Grégoire n’'y mentionne pas la connaissance dans le miroir de ’dme. Son
manque de fermeté et une certaine indécision qui se manifestent dans le
mot lowg semblent indiquer 1'idée que notre mode de connaissance sera
tellement différent qu’il est difficile de le décrire.

L’idée que la vision de Dieu est perovsia lui permet de souligner le
fait qu’il ne s’agit nullement d’une contemplation immobile. Celui qui
participe a la vie méme de I'Infini ne peut jamais I'égaler. Il pourra
toujours découvrir de nouvelles richesses. Aussi S. Paul, aprés avoir
entendu les paroles ineffables des mystéres du paradis, n’impose pas de
limite & son désir %, « Je pense qu’il nous enseigne par 1a que ce que 'on
découvre continuellement de cette nature bienheureuse des biens est
grand, mais ce qui est au-dessus est infini par rapport a ce qu’on comprend
a chaque instant, et cela se produit & jamais pour celui qui y participe
(xal TobTO elg TO dimventq yivetal TG petéyovti &v Taoy TR TGOV aldvev
& tdLoTnTL) » oL

Commentant 1 Cor., 2, 9, sur les biens que I'ceil n’a pas vus, Grégoire
développe la méme idée. «Le pur de cceur selon la parole véridique du
Maitre voit Dieu, toujours selon I’analogie de la puissance, il peut com-
prendre pour autant qu’il en est capable par son intelligence. Ce qui est
invisible et insaisissable de la divinité reste au-dela de toute compré-
hension» 62, Grégoire a voulu mettre en relief que voir Dieu ne signifie
pas que Dieu soit a la portée de I’homme. Méme dans la vision, Dieu
lui reste transcendant. « Et c’est 1a réellement voir Dieu que de ne
jamais trouver de satiété a ce désir» .

3 P. G. 44,1009 D-1012 A (éd. Jaeger VI, p. 336, 1 sv.).
60 Grégoire fait allusion a Philipp., 3, 13 et 2 Cor., 12, 4.
61 P. G. 44, 940 D-941 A (éd. Jaeger VI, p. 245, 22 sv.).
62 P. G. 44, 941 A-B (éd. Jaeger VI, p. 246, 5 sv.).

6 P. G. 44, 404 D.



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 497

La parole du Psalmiste: «mais Toi, Tu es élevé pour toujours»
(Ps. 92 (91), 9) lui offre I'occasion de revenir sur ce théme. «Dans toute
I’éternité de 1’éon sans fin celui qui court vers Toi devient toujours plus
grand et plus élevéy 4. L’étre fini ne possédera (posséder, c’est avoir,
connaitre) jamais I'Infini. Dieu reste toujours au-dela de la compréhen-
sion humaine. C’est dans ce sens que I'on doit comprendre la formule de
Grégoire: la vraie vision consiste & voir que Dieu est invisible. «&v t007®
7o 3elv &v 1® w7 idetv» . La formule s’inspire de Philon d’Alexandrie.
Voir par exemple sa formule «xoal ad7d ToUto idelv 81t &ty dbpatogy *C.
L’on ne peut en tirer des conclusions trop importantes, car chez Grégoire

la formule a pris place dans un systéme tout a fait différent de celui de
Philon.

L’analyse des textes nous laisse voir comment Grégoire utilise a
plein les thémes plotiniens. La vision est le retour a 1’état originel. Elle
présuppose la purification, c’est-a-dire le retranchement de tout ce qui
s’est ajouté. La vision elle-méme n’est pas une vue a distance. Grégoire
a retouché ces thémes et il y a introduit sa spéculation sur 'image de
Dieu: 'homme fut créé a son image. Au début Dieu a fait participer
I’ame a sa vie divine, mais 1'image a été perdue ou souillée par le péché.
Celui qui recouvre I'état originel pourra voir dans son dme comme dans
un miroir Dieu lui-méme.

64+ P. G. 44, 941 B (éd. Jaeger VI, p. 246, 18). Grégoire revient souvent sur
cette idée, en particulier dans son Commentaire du Cantique. Le P. Daniélou
s’est longuement étendu sur cette loi de croissance. Voir o. c., pp. 291-307 et son
art. Mystique de la ténébre chez Grégoire de Nysse, dans Dict. de Spir., t. II,
Paris 1953, not. col. 1882-1885.

63 P. G. 44, 377 A.

6 De poster. Caini 15. H. Koch, en méconnaissant toutefois le caractére
propre de Grégoire de Nysse, et aprés lui J. Daniélou, ont mis en vedette les simili-
tudes de quelques formules de Philon et de Grégoire. Cf. H. KocHs, a. c., p. 411 sv.;
J. Danttrou, Vie de Moise, éd. coll. Sources chrétiennes, I bis, Paris 1955, p. 81
et passim.

33



	Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin, Clément d'Alexandrie et S. Gregoire de Nysse

