
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 4

Artikel: Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin, Clément d'Alexandrie et
S. Gregoire de Nysse

Autor: Baert, Edward

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760406

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760406
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edward Baert OP

Le thème de la vision de Dieu
chez S.Justin, Clément d'Alexandrie

et S. Grégoire de Nysse

I.

Le thème de la vision de Dieu chez S.Justin

Platonicien avant de devenir chrétien, Justin sera porté par son
évolution personnelle à considérer sous la lumière de la doctrine
chrétienne le thème de la vision de Dieu si cher aux Platoniciens du IIe siècle.

Il y a toutefois ce fait étonnant que le thème est complètement absent
des deux Apologies, tandis qu'il est franchement abordé dans le Dialogue
avec Tryphon.

Dans les Apologies à côté d'expressions à résonance biblique, comme

par exemple «les corps seront revêtus d'incorruptibilité»1, comp.,
I Cor., 15, 53, Justin emploie toute une gamme de formules qui dérivent
du milieu hellénistique. Ainsi parle-t-il de ceux qui seront jugés dignes
de la société de Dieu (xod auvouafaç xaxa^icoO^vai.) 2. Ce terme rappelle
les descriptions du Phédon au sujet du bonheur des bienheureux qui
entrent en commerce avec les dieux: «Les dieux se rendent sensibles à

eux, xal TOtabraç eruvoucnaç Ytyvscj0ai. aÙTOÏç 7rpoç ocÙtoÔç 3. Il se

trouve aussi dans le Corpus Hermeticum XII, 19 : «Le plus immortel de

tous est l'homme parce qu'il est capable... d'entrer en union avec Dieu
(xocl -rep 0ecù Guvouaiacmxoç)» 4. Autre formule dans la 2e Apol., 1, 2:
«Ceux qui ont vécu selon le Christ seront avec Dieu en apatheia (sv

1 1 Apol., 19, 4 (éd. et trad. L. Pautigny, Paris 1904).
2 1 Apol., 10, 3.
3 Phédon 111 b. Comp. Phédon 81 a: « &>ç àX7)0û<; t6v \ombv xP<ivov psra

0ECOV Stâyouaa».
4 Corp. Herrn., éd. Nock-Festugière, Paris 1945, t. I, 181.



440 Le thème de la vision de Dien chez S. Justin

àroxOsta cruyy£VY)tT£a0ai, Tcj) 0£6))». Les termes de avYyiyvofiai, et d'apa-
theia relèvent également du milieu grec. «Quel plaisir n'aura-t-on pas à

faire société avec Orphée ('Op(p£Ï auyy£vÉCT0ai)», dit Socrate au moment
où il va mourir5. Même emploi de ce verbe chez Philon : «Celui qui habite
dans le corps ne peut avoir de rapports avec Dieu» (0£w cmyycvédOai) » 6,

chez Aelius Aristide et Stobée 7. D'autre part, la théorie de Yapatheia
divine était un lieu commun de la théologie grecque de l'époque : les

bienheureux vont participer à cette apatheia 8.

Venons-en au Dialogue avec Tryphon. Dans les premiers chapitres
du Dialogue, Justin nous décrit l'itinéraire par lequel il s'est approché

progressivement de la vérité. Par amour de la philosophie il se fia d'abord
à un philosophe stoïcien qui jugea inutile la science de Dieu, ensuite à

un aristotélicien préoccupé surtout de son salaire, puis à un pythagoricien

qui le congédie parce qu'il ignore la musique, l'astronomie et la
géométrie 9. Enfin un platonicien initie Justin à l'intelligence des réalités

incorporelles et à la contemplation des idées. Cette philosophie enthousiasme

Justin. «L'intelligence des choses incorporelles me captivait au
plus haut point ; la contemplation des idées donnait des ailes à mon esprit
(rj 0£copia TÔv ISecov dcv£7rrépou jxot. tvjv tppovyjcuv)» 10. L'esprit «ailé»

rappelle la phrase bien connue de Platon que seule la pensée du philosophe

est «ailée». Cette expression du Phèdre 249 c avait d'ailleurs fait
fortune Elle cadre très bien avec tout le système platonicien où la
philosophie est conçue comme une discipline qui doit permettre à l'âme
la migration de ce lieu d'ici-bas vers le «lieu intelligible» 12. Le motif
annonce ce rapt de l'esprit «d'ici-bas vers là-haut s'évader au plus vite» 13.

5 Apol., 41 a.
6 Philon, Leg. All., III 42.
7 Aelius Aristide XXVIII 116 et L 52 (éd. Keil, Berlin 1898). Stobée Exc. I 1 :

«fà àEStov TÖ ôXiyo^povtrp auyyevéaQca SuaxoXov» (éd. Festugière, Corp. Herrn.,
t. Ill, p. 2).

'

8 Voir M. Pohlenz, Die Stoa, Güttingen 1948, t. I, p. 444 sv.
9 Dial. 2, 4-5 (éd. Archambault, Paris 1909, t. I, p. 10). Comp. Tertullien,

De anima 31, 4: «... Pythagoran... Italiae maluerit quietem geometriae et astrolo-
giae et musicae devotus».

10 Dial., 2, 6 (Archam. I, 12). Phèdre 249 c: « frôvT) 7rrepoCToa fj toû <piXo-

aéçou Siàvoia»; 255 c; 249 d. Sur ce thème, voir A. d'ALÈs, Les ailes de l'âme.
E.T.L., X (1933), pp. 63-72.

11 Cf. K. Kerényi, dans Berliner philol. Wochenschrift, 1925, p. 283 sv.,
P. Courcelle, Quelques symboles funéraires du néoplatonisme latin, R.E.A.,
46 (1944), pp. 66-73.

12 Pol. VI 508 c; comp. VII 517 b.
13 Théét. 176a.



Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin 441

Les platoniciens du temps interprétaient dans un sens nettement
religieux la doctrine platonicienne de la contemplation du Bien et du Vrai.
Justin en témoigne quand il déclare que ces entretiens faisaient naître
en lui l'espoir de voir Dieu, «car tel est le but de la philosophie de
Platon»14. Même témoignage chez le moyen-platonicien Albinos: «Si

l'on examine avec soin ses ouvrages on s'aperçoit qu'il plaçait le bien de

l'homme dans la science et dans la contemplation du premier bien que
l'on peut appeler aussi Dieu ou première Intelligence» 15. C'est tout à

fait l'idée de Justin, philosophe platonicien: la philosophie a pour tâche
de s'interroger sur le divin 16. Justin s'était fort épris de cette doctrine.
«Je fus même assez sot pour espérer que j'allais immédiatement voir
Dieu» 17. Le rapprochement fait par M. Courcelle avec S. Augustin est
bien frappant. «Sed tune lectis Platonicorum illis libris... Iam enim

coeperam velle videre sapiens... In quos (libros) me propterea, prius-
quam scripturas tuas considerarem, credo voluisti incurrere, ut inprime-
retur memoriae meae, quomodo eis affectus essem et, cum postea in
libris tuis mansuefactus essem... discernerem atque distinguerem quid
interesset inter praesumptionem et confessionem... » 18. Tous les deux ont
la prétention de se croire aptes à la vision de Dieu.

Justin rencontre alors un vieillard inconnu qui lui demande d'expliquer

sa philosophie. Il voudrait notamment savoir si «connaître Dieu et
l'homme est la même chose que savoir la musique, l'astrologie et
l'arithmétique ou quelque chose de semblable? 19» La question semble avoir

pour but d'attirer l'attention sur la distinction qu'il y a entre deux

types différents de science: d'une part, les sciences acquises par l'étude
ou par un autre genre de travail, d'autre part, les sciences qui s'appuient
sur une intuition, sur une vue. Cette distinction amène spontanément la
question: «Comment les philosophes peuvent-ils dire la vérité sur Dieu,
ils n'en possèdent pas la science, puisqu'ils ne l'ont ni vu ni entendu? 20»

Ceci constitue une belle introduction à la réponse de Justin qui, en bon

platonicien, n'hésite pas à répondre par une thèse devenue classique dans

14 Dial., 2, 6 (Archam. I, 12).
15 Albinos, Epitomè Didaskalos) 27, 1 : « èt£0eto êv ty) èjuavrçfifl xal

0ecopîa TOÖ nparrou ayaOoö» (éd. et trad. P. Louis, Paris 1945).
18 Dial., 1, 3-4 (Archam. I, 4-6).
17< Dial., 2, 6 (Archam. I, 12).
18 P. Courcelle, Antécédents autobiographiques des Confessions de S. Augustin,

Revue de Phil. 31 (1957), Paris, p. 27, p. 39, note 58.
19 Dial., 3, 6 (Archam. I, 18).
20 Dial., 3, 7 (Archam. I, 18).

29



442 Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin

la tradition platonicienne : ils ne peuvent voir le divin avec les yeux car
le divin n'est pas visible par les yeux mais compréhensible par le noûs.

«'AXX' oùx EGTiv ô<p0aX[xotç, tjv 8'syco, ocutoïç, uaTSp, ôpocTOV to 0stov

«ç rà aXXa 'Cßyj., àXXà [xovco vw xaTaXy-TOV, «ç (pTjcrt. IIXaTCOV, xoù

syw 7CEt0o[xai. aÙTW» 2l.

Le P. Festugière a montré comment pour Platon l'idée même de

contemplation inclut un organe approprié, un œil spirituel22. Et en
élargissant sa recherche au Moyen-platonisme il constate que, dans toute la
tradition platonicienne, le voijç est la faculté suprarationnelle qui permet

de voir et de toucher le divin, bien que le terme soit ambigu, puisqu'il

peut désigner à la fois l'organe normal de la connaissance des

noëta et l'organe d'intuition mystique 23. En tant que faculté d'intuition
le vouç entre en contact avec ce noeton singulier qui échappe aux prises
de l'intellect.

Cette réponse de Justin, au moins d'après l'état actuel du texte,
provoque la question suivante du vieillard: «La force de notre noûs est-elle
donc d'une telle nature et si grande, ou bien ne percevait-il pas l'être par les

sens? Ou bien, le noûs de l'homme verra-t-il jamais Dieu sans être revêtu
de l'Esprit Saint? ("Ecttiv o5v, çTjcrt, tm va t][xcüv to(,oc<!>t7) tiç xal ToaaÛT7)

Sûvajxiç, Y] [XT] to ôv 8t' ata0Y)cy£&)ç eXaßsv; ,VH tov 0sgv avOporroo voijç

ötjisTai TOTS [XT) àytcp 7tvsé[xocTi, xexoajxTjjxévoç) »24. Il y aurait donc une triple

question: d'abord, comment est-il possible au noûs de voir Dieu?
Puis, l'être (divin) ne peut-il être perçu par les sens Enfin, ne faut-il pas
dire que seul le noûs humain orné de l'esprit saint pourra voir Dieu La
deuxième question n'est pas vraisemblable. Justin qui a évidemment

21 Dial., 3, 7 (Archam. I, 18).
22 A. J. Festugière, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris

1936, p. 105 sv.
23 A. J. Festugière, La révélation d'Hermès Trismégiste, T. IV, Paris 1954,

pp. 131-132, 138 sv.
24 Dial., 4, 1 (Archam. I, 18-20). Le texte dans son état actuel est dû à une

modification apportée par M. Otto. Dans son édition du Corpus Apologetarum il
remarque en note : « Vulgo legitur 8 fi!) xà/iov, quod Marano suadente in î) (xtj t&jiov
mutavi» et il explique ainsi cette question du vieillard: «Respicitur notum illud:
Quicquid animo cernimus, id omne oritur a sensibus» (J. C. T. Otto, S. Justini
Opera, Corp. Apol., I, P.'l, Jéna 1847, p. 17, note 1), mais dans la troisième édition
(Jéna 1877) Otto écrit: «AB et omnes edd. 8 fir) rà/tov quod in 5) p.!) to ov mutavi»
(cb., p. 17, note 1). G. Archambault suit cette correction tandis que le P. Hamman,
dans sa traduction semble préférer la leçon des éd. antérieurs puisqu'il traduit: «La
force de notre esprit, dit-il, est-elle donc d'une telle nature et si grande, qu'elle le
rende aussi prompt à connaître que les sens?» (S. Justin, coll. Ichthys, t. 3, Paris
1958).



Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin 443

composé la discussion connaît beaucoup mieux le platonisme et sa
distinction radicale du monde corporel et du monde spirituel à laquelle
correspond une distinction aussi nette entre les organes de connaissance.
C'est une des raisons pourquoi M. Schmid a proposé la correction
suivante: «SCTTIV OÛV, Ç7)CTl, TCO VCp 7)[A<UV TOiaÛTI] TIÇ XOCL TOC70OJT7J SÔVOtfjUÇ

(co(70') ô p) tcc^' av Si' al(T0r)C7£Cûç sXaßs»; «Est-ce que la puissance de

notre noûs est telle et si grande qu'il comprend ce qu'il a été impossible
(de comprendre) par la connaissance sensible? 25» En d'autres termes le

vouç est-il tellement supérieur à la connaissance sensible? Ne lui faut-il
pas encore le secours de l'Esprit Saint? Le vieillard ne possède nullement
la sûreté et la confiance du platonicien. Sa question est en effet une objection.

Il manifeste suffisamment ses propres idées: seul le voûç humain qui
a reçu l'Esprit Saint verra Dieu. La vision de Dieu est réservée au temps
futur26. Remarquons en effet que le vieillard emploie le futur dans la
deuxième partie de sa question et le présent dans la première partie.
Le cinquième chapitre du Dialogue donnera d'ailleurs des explications
supplémentaires sur le tots de cette vision 27.

Dans sa réponse Justin fait appel à l'autorité de son maître. «Platon,
répliquai-je, dit que l'œil du noûs qui nous est donné à cette fin est telle,

que, par sa pureté, nous pouvons voir cet être qui est la cause de tous les

noëta qui n'a ni couleur, ni forme, ni grandeur, ni rien de ce que l'œil du

corps voit, mais, comme il (Platon) le dit, c'est un être toujours identique
à lui-même (selon le texte corrigé par Schmid), au-dessus de toute
essence, indicible et inexprimable, mais le seul beau et bon, se communiquant

soudainement aux âmes de bonne nature en vertu de la parenté et
d'un désir de le voir» 28.

Justin se réclame de Platon, il est donc indiqué de rechercher le texte
original chez Platon. La plupart des éditeurs et traducteurs renvoient au
Phédon 65e-66a pour la première partie de la citation, à la Rép. VI 509 b

pour la seconde partie 29. En vérifiant ces références on voit qu'il ne

25 Pour la justification de la correction apportée par W. Schmid, voir son
article Frühe Apologetik und Platonismus, dans Ermeneia, Festschrift O. Regenbogen,

Heidelberg 1952, pp. 163-182.
26 Pour ce problème, voir J. A. Fischer, Studien zum Todesgedanken in

der alten Kirche, München 1954, pp. 226 sv., not. pp. 240-242.
27 Dial., 5, 3 (Archam. I, 30).
28 Dial., 4, 1 (Archam. I, 20).
29 J. C. T. Otto, Corp. Apol., Jena 1847, t. I, P. 1, p. 17, note 3. Les éditeurs

et traducteurs subséquents qui citent les mêmes références semblent dépendre de
lui: G. Archambault, éd. et trad., p. 20; A. Hamman, trad., p. 127, note 1.



444 Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin

s'agit nullement de citations littérales. Ces deux textes donnent l'un et
l'autre une formule dont nous retrouvons un écho chez Justin. Monsieur
W. Schmid proposait récemment de considérer le texte du Dialogue IV 1

comme une imitation abrégée du Banquet 210e-212. La formule est

prudente mais ne convainc pas 30. Justin a fort probablement utilisé des

anthologies 31. Les deux formules dont nous parlions tout à l'heure sont
d'ailleurs fort répandues chez les Platoniciens du deuxième siècle.
Limitons-nous d'abord à une comparaison entre le texte de Justin et les

passages de Platon qui expriment les mêmes idées en des termes presque

identiques. Puis le commentaire du texte apportera d'autres
références à la littérature du Moyen-platonisme. Cette méthode nous permettra

de constater encore une fois ce que des philologues tels que Theiler
et Waszink ont déjà dénoncé, à savoir combien est étroite la base

proprement platonicienne des platoniciens à l'époque impériale. «C'est un
choix de passages dans un très petit nombre de dialogues qui ont fait
autorité» 32.

Texte du Dialogue IV 1 33

aù-rè toioGtov elvca to toü voG oppa xai
Tcpôç toûto f]jxïv 8e86a0ai, <oç 8uvaa0at.

xa0opôcv ccùro sxeïvo to ov eEXtxptvet aÙTÔi

èxslvcp, 8 tgSv votjtgSv à7ràvTtov èarlv
aÏTiov, où xpcöpta ïxov> °û °XWa> °" [rsys-
0oç, où8è oùSèv 6>v èçOaXpèç ßXz7tei

àXXâ Ti ov tout' aÛTo (Schmid propose:

àXX' <x(s)l ovtoGt' aÙTÔ) ov ènéxet,vtx

rroccsTrjç oùalaç, oüts p7)TÙv, outs àyopcuTÔv,
àXXà pôvov xaXèv xai àya06v, attpvrçç

Taïç eù TOçuxutaiç Juxaïç EYYivopevov
8ià TÖ auYYEvèç xai ëpcoTa toü ESsaOat.

Textes platoniciens

f) Tïjç Juxvjç otjjtç (Rép. VII 519 b)

EÎXtxpivéç (Banquet 211e)

7] yàp àxpcvpaToç te xai aoy^paTto-
toç oùcrEa (Phèdre 247c), étveo

axfjpaToç (Parmén. 137 d)
àel ôv (Phédon 79 d) toi àel ovti (Rép.
X 611e) ètcsxeivoc TÎjç oùaEaç (Rép.
VI 509 b) pv)TÔv Y®p oùSapciç ecttEv

(Lettre VII 341 c) èÇaE<pvr;ç (Lettre
VII 341c; Banquet 210 e) év Tfj
ijiuxT) Ysv<i(xsvov (Lettre VII 341 d)

30 W. Schmid, a. c., p. 175.
31 Sur l'existence de ces anthologies, voir A. J. Festugière, La révélation

d'Hermès Trismégiste IV, p. 92 sv. ; id., Arnobiana, dans Vig. Christ., VI (1952),

p. 209 sv. On a déjà remarqué que les philosophes du Moyen-platonisme citent
Platon d'après des florilèges, cf. Hobein, De Maximo Tyrio quaest. select., p. 40 sv.

32 W. Theiler, Gott und die Seele im kaiserzeitlichen Denken, Entretiens de
la fond. Hardt, t. 3, Genève 1955, p. 175. J. H. Waszink, ib., p. 148. De son côté
le P. E. des Places remarque qu'un corpus platonicien de la patristique serait
moins immense qu'il ne paraît d'abord s'il se réduisait aux citations littérales,
cf. Les citations de Platon chez les Pères, dans Studia Patristica, T. U. 64, Berlin
1957, pp. 340-341.

33 Dans son Histoire du dogme de la Trinité le P. Lebreton propose une inter-



Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin 445

L'expression «l'œil du noûs» se rencontre également dans le Corpus
Hermeticum X 4 et XIII14,17. Platon a le premier employé la métaphore
«l'œil de l'âme» (ojtjTOCTÏjç «Les yeux de l'âme vulgaire ne sont pas
de force à maintenir leur regard fixé sur le divin» 34. C'est l'organe par
lequel l'Etre est visible. «Le présent discours fait voir que toute âme a en

elle cette faculté d'apprendre et un organe à cet usage, et que, comme

un œil qu'on ne pourrait tourner de l'obscurité vers la lumière qu'en
tournant en même temps tout le corps, cet organe doit être détourné avec
l'âme tout entière des choses périssables, jusqu'à ce qu'il devienne

capable de supporter la vue de l'être et de la partie la plus brillante de

l'être, et cela nous l'appelons le Bien, n'est-ce pas? 35» L'objet de la
contemplation platonicienne, c'est aussi le Beau pur «sans mélange et qui,
au lieu d'un beau infecté par des chairs humaines, par des couleurs...»36.

Il est le seul Beau. «Tout le reste n'est beau que par participation à cette

prétation qui ne concorde pas tout à fait avec l'argumentation de Justin. Après
avoir cité Dial., 4,1 (Archam. I, 20) il constate que le vieillard repousse de toutes ses

forces cette thèse. Justin fait, dit-il, dans ses premiers chapitres du Dialogue la
critique des thèses platoniciennes. Mais par après le P. Lebreton estime que Justin
a pour but d'établir la distinction entre la connaissance abstraite de Dieu et la
connaissance réclamée par notre vie religieuse, ou comme il le dit encore, la
différence du Dieu conçu au Dieu réel: «Il nous faut connaître Dieu... comme
on connaît une personne vivante... les efforts de notre âme ne peuvent nous soulever
jusque-là, le problème semble insoluble, mais Dieu l'a tranché par la révélation»
(o. c., t. 2, Paris 1928, p. 413). Toutefois la révélation extérieure ne suffit pas,
poursuit le P. Lebreton, il nous faut encore l'illumination intérieure de l'âme,
et il cite Dial., IV, 1 (Archam. I, 18-19). En fait il s'agit dans ce texte du rôle
de l'Esprit Saint dans la vision et non pas de son rôle dans l'acceptation de la
révélation.

Cette interprétation a influencé M. Spanneut, Le Stoïcisme des Pères de

l'Eglise, Paris 1957, p. 272, note 13. Il est étonnant que M. Spanneut, sous le
titre «la connaissance par le noûs», écrive: «Faut-il nommer Justin On trouve chez
lui quelques traces de terminologie technique. On sait qu'il croit à la connaissance
naturelle de Dieu» (O. c., p. 206). Ces dernières paroles sont une allusion au Dial.
4, 7: «Mais que les âmes puissent comprendre que Dieu existe... j'en suis d'accord,
dit-il. »

34 Sophiste 254 a. Cf. Théét. 164 a; Rép. VI 490 b; VII 533 d. Comp. Symp.
219 a. : «fj ttjç Siœvoîaç otjaç»; Rép.VII 519 b: «les plaisirs tournent la vue de l'âme
vers le bas». Dans la littérature hellénistique la formule est devenue classique.
Voir pour Philon, Index Leisegang dans l'éd. Cohn-Wendland, vol. 7-8 s. v. A. J.
Festugière, La rév. de Hermès Trismégiste, II, p. 543. R. Bultmann a montré
que la formule s'annonce déjà avant Platon dans certaines formes poétiques (Zur
Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum, Philologus 97, 1948, p. 1 sv.).

35 Rép. VI 518 c.
36 Banquet 211 e aùxô to xaXöv ISsïv" sîXixpivsç, comp. Phédon 66a-67b

sur cet objet pur qui est sans mélange.



446 Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin

Beauté-là»37. Ce Bien constitue pour Platon l'Idée suprême: «La cause
de tout ce qu'il y a de bien et de beau»38. Les Platoniciens du deuxième
siècle n'hésitent pas de l'identifier avec la divinité suprême: «ô xpcûToç
0soç ày<x0ov TtavTOç ày<x0oî> aï-rioç <ftv » 39, comparez la formule de
Celse: «àyocGoç 0soç» 40 et ce passage du Corpus Hermeticum: « vj oèa'un

tou 0sot> to xaXov scttiv xou co<77tep c«p0a>.p.àç où Sùvaxoci tov 0eov

iSstv, ootmç oùSè to xaXov xal to aya0ov » 41. Quoi qu'il en soit de cette
identification chez Platon lui-même, il n'y a aucun doute qu'il considère
la bonté comme un attribut du divin 42.

Pour les philosophes du Moyen-platonisme la doctrine platonicienne
est exprimée dans un passage du Phèdre dont l'influence a été considérable:

«La réalité qui réellement est, sans couleur, sans figure, intangible
(y) yàp àxpcûjxaTOç te xoù à.ayr\fràTtoToç xal àvaçyjç oùata 6vtcoç oùffa),
celle qui ne peut être contemplée que par le pilote de l'âme, par le nous

('W/W XOßspVTjTT) [XOVCp 0£«TV) V(ô)»43.

«Le divin est invisible pour les yeux, inexprimable pour la parole,
intangible par le corps, inconnu par l'ouïe, mais visible seulement par
la partie de l'âme qui est la plus belle, et la plus pure et la plus
intellectuelle, et la plus légère, et la plus noble, en raison de la similitude
(Si' ô[roiOTy)Ta), et «audible» à cause de la parenté (Sià aoyyévsiav) »,

déclare Maxime de Tyr 44. «Dieu est ineffable et saisissable seulement par
le noûs (v£> lymoç)» affirme Albinos45. On se rappelle l'affirmation de

Justin: «to 0sïov... uovô) vô xaTa/.y-Tov» 46. Celse reprend la phrase

37 Cf. Banquet 211 b: «xà 8è aXXa 7tâvxa xœXà sxsïvou (iexéxovxa».
38 Rép. VI 517.
39 Albinos, Epit., X 3.
40 C. Celse IV 14.
41 Corp. Herrn. VI 4 (éd. Festugière, t. I, p. 75).
42 Un bref état de la question dans V. Goldschmidt, La religion de Platon,

Paris 1949, pp. 61-62. Le P. Festugière a tâché de montrer que pour Platon il y a
au sommet des Idées un principe qu'il nomme tantôt le Beau, tantôt le Bien,
tantôt l'Un, tantôt l'objet de son efïort, qui est soustrait à la connaissance rationnelle

mais susceptible d'une connaissance mystique. Voir son Contemplation et vie
contemplative selon Platon, Paris 1936, p. 219 sv., 228-231 ; La révélation d'Hermès
Trismégiste IV, pp. 78-89. C'est en tout cas l'image qu'en avait le Moyen-platonisme.

43 Phèdre 247 c.
44 Maxime de Tyr XI 9 (éd. Hobein, Leipzig 1910), XVII 9 (éd. Dübner,

Paris 1842).
45 Albinos, Epit., X 4.
46 Dial., 3, 7.



Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin 447

platonicienne: «oùcrta ovtcoç oùgo. xußspvrjTT] vw jiovcp 0socty)»47. Il
est «sans couleur, sans forme», d'où l'impossibilité de se représenter
Dieu. La formule a été en vogue: Maxime de Tyr, éd. Hobein XI 9; éd.

Dtib. XVII 9; Albinos X 1; C. Celse VI 64; Corpus Hermeticum XIII 6;
Stobée Exc. I 2 48, VI 19 : «Ah quelle est la beauté, mon enfant, de ce qui
n'a ni forme, ni couleur, ni corps! Mais peut-il y avoir rien de beau,

Père, sans forme, couleur et corps? Oui, Dieu seul, mon enfant, ou

plutôt l'Etre qui est plus grand que Dieu quant au nom. » Plus tard Plotin
aussi reprend cette formule: Enn. I 6, 9.

Seul le noûs sait atteindre ce Dieu qui n'est ni l'objet d'une expérience
sensible, ni même d'une intellection qui permet de le circonscrire. «Donc
à lui n'appartient aucun nom; il n'y en a ni définition, ni science ni
opinion... Il n'est donc personne qui le nomme, qui l'exprime... 49» Il
est l'Innommable (àxaTOVopacrToç), l'Incompréhensible (àxarà'X7)7tTOç),

l'Ineffable (<3cpp7]TOç), etc. Ce thème est un lieu commun de la littérature
du deuxième siècle 50. Le «nemini effabilis» du platonicien Apulée se

retrouve aussi bien dans les Hermetica 51, que dans les écrits gnostiques.
Les Valentiniens conçoivent leur Père comme invisible, insaisissable,

incompréhensible 52. Ce Principe qui est «au-delà de l'essence» 53 est

soustrait à la connaissance rationnelle. «(Dieu) étant au-delà de toutes
choses (toxvtcùv srcéxeiva wv)... saisissable par une certaine puissance
ineffable (àpprjTM vtvl Suvâpet vovjTOç)», dira Celse 54.

Mais ce noûs séjourne dans un corps. Il faudra toute une ascèse par
laquelle l'âme apprend à s'évader du corps et à s'approcher du «lieu
supra-céleste» 55. «Si vous regardez avec le noûs en fermant les sens, et

47 C. Celse VI 19.
48 Corp. Herrn, t. III. p. 39.
49 Parménide 142 a. Comp. Plotin, Enn. V 4,1 : «o5 p.!) Xôy°Ç pvjSà èmaT^pY)».
50 Le P. Festugière a fort bien démontré comment cette idée de la transcendance

de Dieu remonte à Platon (cf. R. H. Tr. IV, p. 92 sv.). Comp. Cicéron, De
natura deorum I 30 : «Platonis... qui in Timeao patrem huius mundi nominari neget
posse». Sur l'influence de Timée 28 c, voir C. Andresen, Justin und der mittlere
Piatonismus, Z.N.W., 44 (1952-53), p. 167, note 39; id., Logos und Nomos, Berlin
1955, p. 133, note 61.

51 Corp. Herrn. I 31; X 5; etc. Voir aussi Festugière, Rév. H. Trism., IV,
pp. 70-77 et 303-304.

52 Cf. le répertoire fourni par le P. Sagnard, La gnose valentinienne et le
témoignage de S. Irénée, Paris 1947, pp. 331-333.

53 Rép. VI 509 b.
54 C. Celse VII 45.
35 Phèdre 247 c.



448 Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin

si vous éveillez les yeux de l'âme en les détournant de la chair, ainsi
seulement vous verrez Dieu»56. Cette katharsis se fait progressivement
mais au terme de cet effort il y a la révélation soudaine dans une vision
passagère. «C'est quand on a longtemps fréquenté ces problèmes, quand
on a vécu avec eux que la vérité jaillit soudainement dans l'âme, comme

la lumière jaillit de l'étincelle»57. C'est une expérience soudaine:
« èÇaicpvyjç» 58.

Si le noûs est apte à contempler le divin, c'est à cause de sa nature : il
est apparenté au divin. «Il faut considérer quels objets elle (l'âme)
atteint, quels commerces elle recherche en vertu de sa parenté avec ce

qui est divin, immortel et éternel» 59. Ici joue le principe to ojxoiov

T(p ôfjKHCjK la connaissance n'est possible qu'en vertu de la parenté du
connaissant et du connu60: « Si.à to cruYysvèç» disait Justin en bon

platonicien. En d'autres termes, une doctrine bien définie de l'âme est

à la base de la conception platonicienne de la contemplation. Si l'âme
est immortelle et divine par nature - être divin et immortel étant la
même chose - elle peut se hausser par elle-même jusqu'à cette vision de

Dieu, à condition qu'elle se tienne détachée du corps. La suite de la
discussion devra donc porter sur cette doctrine de l'âme et montrer les

faiblesses quelle implique.
«Quelle est notre parenté avec le divin? L'âme est-elle divine et

immortelle? et une partie de cette intelligence souveraine? De même

que celui-ci voit Dieu, notre intelligence est-elle ainsi capable de saisir
le divin et pouvons-nous être heureux dès à présent? ètpixTov Tq>

7)fZ£TepM vû auLXaßstv to 0eïov xal touvtsö0ev tjSvj sùSaqxovstv) 61. A ces

questions du vieillard le platonicien donne une réponse affirmative. Le

terme «noûs royal» est platonicien: «Il y a dans la nature de Zeus une
âme royale et un noûs royal» 62. Les platoniciens se rangent à cette idée 63.

56 C. Celse VII 36.
57 Platon, Lettre VII 341 d. C'est la récompense de l'éros phronèseos : Phédon

81 a. Comp. Maxime de Tyr. XI 9 (éd. Hobein), XVII 9 (éd. Dübner) et Justin,
Dial. 4, 1 (Axcham. I 20).

53 Banquet 210 e. Plotin reprendra ce motif: Enn. V 3,17; VI 7,36.
59 Rép. X 611 e.
60 Voir Festugière, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris

1936, p. 130.
61 Dial., 4, 2 (Archam. I 20).
62 Philèbe 30 d ; comp. Phédon 97 b sv.
63 Atticos, Fragments, éd. Baudry, Paris 1931, p. 24, 29 sv. Cette âme a

évidemment une prééminence sur notre âme, comme le corps du monde sur le nôtre



Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin 449

Justin introduit ici le concept d'eudaimonie dans la littérature chrétienne :

voir Dieu, c'est connaître la béatitude. Aussi dans le Moyen-platonisme
la béatitude était mise en relation avec la contemplation du divin.
«L'homme qui possède la science dont nous venons de parler (c'est-
à-dire, la connaissance de la première cause) est le plus fortuné et le plus
heureux», déclare Albinos dans son Epitomè 64. De son côté, Atticos
dira: «Le point culminant des conceptions de Platon, c'est la question
de l'essence spirituelle et éternelle des idées : c'est là tout l'effort, la lutte
suprême en faveur de l'âme. Celui qui réussit à l'embrasser et à l'atteindre
a le bonheur parfait ; celui qui reste en arrière et ne peut la contempler
n'a absolument aucune part à la félicité» 65.

La conversation se poursuit par la question de savoir s'il est possible
à toutes les âmes d'accéder à cette vision. Le platonicien attire alors

l'attention sur une condition: «Ceux seulement qui vivent selon le droit,
purifiés par la justice et toutes les autres vertus (verront Dieu)» 66. La
purification par les vertus est la condition préalable de la contemplation.
Platon a fort insisté sur cette katharsis, car «la xaOapÔTYjç de l'objet exige
dans le sujet un état analogue»67. Sur la valeur purificative de la justice:
Théétète 176b; Rép. II 358b; Albinos, Epit. 16 6S.

Toutefois notre platonicien fait rebondir la discussion en réaffirmant

que l'homme verra Dieu «parce qu'il a de quoi connaître Dieu

(xal §tà to sxsiv <b vosï tov 0sov)» 69. Comp. Rép. VII 518 c: «toute âme

a un organe à cet usage»70, et Maxime de Tyr: «mais la vue désire

la couleur et l'ouïe ce que l'on peut entendre, ainsi le noûs regarde

qu'il nourrit et sustente. Cf. Cicéron, De natura deorum III 27 : «unde animum
arripuerimus si nullus fuerit in mundo». Sur cette relation entre l'âme du monde et ce
Noûs royal, voir R. Witt, Albinus and the history of Middle Platonism, Cambridge
1937. Quant à l'application du titre ßaculcuc au Noûs, voir K. Praechter, Grundriß

der Geschichte der Philosophie, Leipzig 1926 (12e éd.), 1.1, p. 521.
64 Albinos, Epit. 27, 5.
65 Atticos, Fragments (éd. Baudry), p. 31, v. 16-19.
66 Dial., 4, 3 (Archam. I 22).
67 Festugière, Contemplation et vie contemplative selon Platon, p. 127. Sur

la notion platonicienne de la katharsis, ib., pp. 123-156.
68 Albinos, Epit., 28, 2. Albinos apporte au Phédon 82 ab une retouche qui

gauchit le sens de ce passage. Platon parle des plus heureux dans le groupe des

âmes impures, Albinos déclare que ceux qui ont pratiqué la justice recevront la
meilleure place.

69 Dial., 4, 3 (Archam. I 22.)
70 Banquet 212 a: «... l'homme qui contemple au moyen de ce qu'il faut

l'objet dont nous parlons...».



450 Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin

l'Intelligible et entend les choses intelligibles»71. C'est la réapparition
de sa thèse fondamentale: de droit, l'âme peut s'élever par elle-même

jusqu'à la vision de Dieu à condition de pratiquer une ascèse qui purifie
l'oeil de l'âme.

Cette thèse, remarque le vieillard, se heurte à une difficulté. Les
âmes des animaux qui sont identiques aux nôtres - le vieillard semble

poser cette idée comme un corollaire de la théorie de la métempsychose -
ne voient pas Dieu. Faut-il en conclure que ces animaux faillissent à la
justice? «Non pas, car leur corps, de par sa nature, les en empêche»72.

Réponse décevante aux yeux du vieillard. «Sache bien, reprit-il, qu'ils
pourraient à plus juste titre décrier notre corps à nous. Mais laissons ce

point... Réponds-moi sur ceci: Est-ce lorsque l'âme est encore dans le

corps qu'elle a la vision de Dieu, ou lorsqu'elle l'a quitté? 73»

«Tant qu'elle est dans une forme humaine, l'âme, dis-je, peut
acquérir cette vision par le noûs, mais c'est surtout lorsqu'elle est déliée

du corps (à^oXuOôi'cra tou acofiocToç) et qu'elle revient à elle-même (ocû-ri)

xa0' èaoT7]v ysvopivY]), qu'elle atteint ce qu'elle avait toujours désiré»74.

C'est exactement la conception platonicienne. Les formules employées
révèlent d'ailleurs l'influence platonicienne. «L'âme revenue à elle-

même», comp. Phédon 65 d: «^reï Sè coro] xa0' aôfyjv ylyvscfllai.». «Une
fois délivrée du corps physique, (l'âme) demeure isolée en elle-même,

s'appartenant elle-même à elle-même dans le monde intelligible» 75. Voir
aussi ce témoignage de Théodoret de Cyr: «Platon dit encore que l'âme

qui s'est isolée en elle-même gcuty] xgc0' èavrrçv 7) ^u^y] yevojxévYj) peut
avoir part à la véritable sagesse» 76. «L'âme déliée du corps» rappelle les

expressions de Platon sur la mort: la séparation de l'âme d'avec le

corps, l'âme se débarrasse alors de l'enveloppe du corps ". Une fois
libérée de ses liens elle atteint l'objet de ses désirs. «Les âmes des vrais
philosophes après leur séparation d'avec les corps contemplent la

plaine de vérité », dit Albinos 78.

71 Maxime de Tyr (éd. Dübner) XVII 9.
72 Dial., 4,4 (Archam. I 22).
73 Dial. 4, 4 (Archam. I 22).
74 Dial., 4, 5 (Archam. I, 22-24).
73 Stobée Exc. XIX 1 (éd. Festugière, C. H. Ill, p. 82).
76 Théodoret de Cyr, Thérap. VIII 44 (éd. et trad. Canivet, coll. S. C. 57,

Paris 1958).
77 Gorgias 524 b.
78 Albinos, Epit. 27, 3.



Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin 451

La réponse fait une certaine distinction dans l'état de la vision avant
et après la mort. C'est du Platon qui a expressément déclaré que notre
désir ne sera jamais comblé tant que l'âme doit résider dans un corps.
«Aussi longtemps que nous aurons notre corps et que notre âme sera

pétrie avec cette chose mauvaise, jamais nous ne posséderons en
suffisance l'objet de notre désir» 79. La contemplation pure n'est réalisable
d'une façon définitive qu'après la séparation complète du corps. L'idée
sera souvent reprise. Certains vont même jusqu'à dire que l'homme, tant
qu'il est dans ce corps, n'arrive pas à la contemplation de Dieu. « Maintenant

nous sommes encore trop faibles pour atteindre à cette vue, nous
n'avons pas encore assez de force pour ouvrir les yeux de notre intellect
et contempler la beauté de ce Bien-là, sa beauté impérissable,
incompréhensible» 80. «Bienheureux en vérité, ô père, celui qui a vu Dieu!
Mais il est impossible, mon enfant, tant qu'on est dans le corps d'atteindre

à ce bonheur. Il faut néanmoins exercer d'abord son âme ici-bas, afin

que, parvenue là-bas où il lui est permis de voir, elle ne se trompe pas
de route» 81. Se référant à Porphyre qui faisait appel à la sentence de

Platon, saint Augustin dit: «... ad Deum per virtutem intelligentiae
pervenire paucis dicis esse concessum... Uteris enim hoc verbo apertius,
ubi Platonis sententiam sequens nec ipse dubitas in hac vita hominem
nullo modo ad perfectionem sapientiae pervenire...» 82. Augustin tâche
ici de faire jouer contre Porphyre l'idée de Platon que nul n'atteint ici-
bas la sagesse parfaite 83. Mais il fait sa critique à partir de la conception
chrétienne et non pas par une exacte exégèse de Platon 84. Celui-ci
semble sur ce point tout proche de la thèse de Porphyre ainsi qu'il apparaît

dans le passage de Rép. V 476 bc: «Mais ceux qui sont capables de

s'élever jusqu'au beau en soi et de le contempler dans son essence (ôpôcv

xa0' aÛTo) ne sont-ils pas rares - Certes si. »

19 Phédon 66 b; comp. Phèdre 249 b.
80 Corp. Herrn. X 5.
81 Stobée, frag. VI 18 (éd. Festugière, C. H. Ill, p. 14).
82 Voir J. Bidez, Vie de Porphyre, Gand 1913, Porphyrii De regressu animae

10, p. 37* Augustin, De civ. Dei X 29, t. I p. 448, 6, éd. Dombart). Le texte
poursuit : «secundum intellectum tarnen viventibus omne quod deest Providentia dei
et gratia post hanc vitam posse compleri». En note Bidez renvoie au Phédon 66 sv.

83 Cf. le texte du Phédon 66 b que nous venons de citer.
84 L'on sait qu'Augustin a subi une évolution au sujet de la «possessio beati-

tudinis». «Il m'y déplaît... d'avoir dit que dans le temps de cette vie, la vie heureuse
habite la seule âme du sage, dans quelque état que se trouve son corps. En réalité, la
parfaite connaissance de Dieu, c'est-à-dire, la plus grande à laquelle l'homme puisse
arriver, est espérée par l'apôtre dans la vie à venir, car c'est là qu'il faut placer la
seule vie heureuse» (Retract. I 2). Comp. Retract. I 14, 2.



452 Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin

Le vieillard passe alors à une réfutation de la théorie de la vision

en supprimant l'argument de l'anamnèse. «Est-ce qu'elle (l'âme) s'en

souvient, lorsqu'elle retourne dans un homme » La suite de la discussion

rend manifeste que ce retour doit être compris comme une réincarnation.
La réponse de Justin (philosophe platonicien) est négative: «Je crois

que non, dis-je»85.
Les Pères vont développer à satiété l'argument que personne n'a

le moindre souvenir de son existence antérieure. « Plato scilicet solus...

idearum et oblitus et recordatus est», ditTertullien d'une façon ironique86.
«0 miseram oblivionem nostrum omnium qui nescimus qui ante fueri-

mus» 87. Par la réfutation de la doctrine de l'anamnèse ils ont en vue
principalement la doctrine de la préexistence. «Pour nous faire admettre
cette doctrine, et que l'âme tout d'abord passait sa vie au ciel avec Dieu
dans le commerce des idées, et que c'est de là-haut qu'elle a été transférée

ici-bas... Platon a élaboré un nouvel argument, à savoir qu'apprendre

est se ressouvenir: en effet, lorsqu'elles viennent de là-haut ici-bas,
les âmes commencent par oublier les objets de leur contemplation
antérieure, puis, instruites par les objets visibles, elles s'en souviennent» 8S.

Justin ne s'intéresse guère à cette théorie de la préexistence mais il
insiste sur les effets de cette «inconscience» pour la doctrine de la
rétribution.

«Quel profit ont donc celles (les âmes) qui ont vu, et qu'est-ce que
celui qui a vu a de plus que celui qui n'a pas vu, s'il ne s'en souvient pas,

j'entends s'il ne se souvient de cela même d'avoir vu? » - «Je ne sais que
dire, repartis-je» 89. En effet, lorsque toute mémoire a disparu il n'y a

85 Dial., 4, 5 (Archam. I 24).
86 Tertullien, De anima 24, 11. comp. 31, 6.
87 Lactance, Div. instit., 3, 18, 16. Voir aussi Augustin, De Trinitate XII

15, 24. Arnobe, Adv. Nationes II 16-29. Une traduction des principaux passages
d'Arnobe chez A. J. Festugière, La doctrine des «viri novi» sur l'origine et le sort
des âmes d'après Arnobe II, 11-66, dans Mémorial Lagrange, Paris 1940, pp. 97-132,
notamment pp. 106-110. A l'affirmation: le corps empêche les âmes de se rappeler
ce qu'elles ont su depuis toujours, Arnobe répond s'il en était ainsi «elles devraient
plutôt oublier la vie qu'elles ont menées ici-bas, enfermées dans des corps, que leur
vie préempirique, alors qu'elles logeaient au dehors et n'étaient pas encore unies
aux hommes» (Adv. Nat., II 28). Or les âmes gardent la mémoire, tenace et fidèle,
de choses que bien auparavant (quatre-vingt ans peut-être ou même davantage)
elles ont faites ou subies, dites ou entendues.

88 Tertullien, De anima 23, 6. Sur l'opposition de Tertullien à la doctrine
platonicienne de l'âme, voir A. J. Festugière, La composition et l'esprit du De anima
de Tertullien, R.S.P.T., 33 (1949), pp. 129-161.

89 Dial., 4, 5-6 (Archam. I 24).



Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin 453

vraiment plus de punition ni de récompense valables. «Et les âmes jugées

indignes de cette vision, que leur arrive-t-il, dit-il?» «Elles sont enchaînées

dans un corps de bête et c'est là leur châtiment» 90. Sur cette réincarnation

de l'âme dans des corps d'animaux pour ceux qui ont mené une
vie dans le mal: Gorgias 523 c; Phédon 81 c - 82 ab; Phèdre 248 c -
249 c91. L'idée revient chez les philosophes du Moyen-platonisme :

Albinos, Epit., 25, 6; Celse, C. Celse VIII 53; Asclépius 12; Corp. Herrn.

X 8 92. Toutefois cette réincarnation ne remplit nullement son rôle, car la
même difficulté se présente de nouveau: «(les âmes) savent donc que c'est

pour cette raison qu'elles sont dans de tels corps et qu'elles ont péché?»

- «Je ne pense pas» - «...Je dirais alors qu'elles ne sont pas punies si

elles ne comprennent pas la punition». - «Non, en effet»93.

Pour saisir toute la force de cette difficulté il faut se rendre compte
du rôle considérable que joue le motif de la rétribution chez Platon. Des

affirmations très nettes échelonnées à travers son œuvre en témoignent à

suffisance. «Pour ma part, Calliclès, j'ajoute foi à ces récits (c'est-à-dire
les mythes eschatologiques) et je m'applique à faire en sorte de présenter
au juge une âme aussi saine que possible» 94. Dans une telle perspective
la démonstration rationnelle de l'immortalité signifie au fond une
justification de la conviction fondamentale que l'âme va subir un sort selon le
mode de vie qu'elle a mené lors de son séjour ici-bas. «Du moment où il
est manifeste que l'âme n'est point mortelle, alors il n'existe pour elle

aucune autre échappatoire à ses maux, aucune autre sauvegarde, sinon
de se rendre et la meilleure possible et la plus sage» 95. Comp. Atticos:
«Tout l'édifice des principes moraux repose, en effet, sur l'immortalité

90 Dial., 4, 6 (Archam. I 24).
91 Cf. P. Frutiger, Les Mythes de Platon, Paris 1930, pp. 67-76, 125-144.

On pourra évidemment discuter les vues particulières de l'auteur sur la relation entre
le mythe et la raison.

92 Korè Kosmou 39 Stobée, Exc. 23) (éd. Nock-Festugière, Corp. Herrn. IV,
p. 12): «Quand vous aurez quitté le lien périssable de la chair, de nouveau, sans
larmes, vous saluerez le ciel votre patrie; mais si vous vous rendez capables de

commettre de plus grandes fautes, loin d'obtenir la fin qui vous convient une fois
sorties des corps... mais désormais vous ne cesserez d'errer d'un corps d'animal dans
un autre».

93 Dial., 4, 6-7 (Archam. I 24).
94 Gorgias 526 d, comp. Rép. X 608 d sv. ; 614 a sv.
95 Phédon 107 cd. Comp, le témoignage de Cicéron sur l'attitude de Platon

au sujet de l'immortalité de l'âme: «Les arguments qu'il apporte sont si nombreux
qu'on voit bien qu'il voulait inspirer aux autres une conviction qu'il avait sûrement
lui-même» (Tusculanes I 49).



454 Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin

de l'âme»96. Dire que l'âme est mortelle, c'est prétendre que le méchant
tire un bénéfice de sa méchanceté: «epjtaiov av 9jv toïç xaxoïç
aTtoOavount »97. Sur ce point notre vieillard partage la conception des

Platoniciens. «Je (le vieillard) ne dis cependant pas que toutes les

âmes meurent : ce serait vraiment une bonne fortune pour tous les

méchants !p[xouov yàp ?)v «ç àlvjOôç toîç xaxoïç)» 98.

Or, constate le vieillard, il y a une opposition manifeste entre leur
doctrine de la rétribution et leur théorie de l'âme (théorie de la préexistence,

de la métempsychose, etc.): l'inconscience de l'état antérieur

implique que l'on ne peut parler ni de récompense, ni de punition.
Au vieillard donc de conclure: «Les âmes ne voient pas Dieu; elles ne

changent pas davantage de corps. Sinon elles sauraient qu'elles sont ainsi

punies et elles craindraient de pécher encore, même par hasard» ". En
concluant le vieillard ajoute un autre argument qui doit renforcer sa

position. Même si ces âmes avaient la conscience de leur état antérieur, il
y aurait une difficulté. Cette connaissance expérimentale de leur punition
les priverait en quelque sorte d'une entière liberté de choix. Cette
nouvelle vie n'aurait pas pleine valeur d'épreuve. Ainsi le vieillard écarte à

nouveau la conception platonicienne de la vision et cela en rapport avec
la réfutation de leur doctrine de la métempsychose. Ce fait n'a rien
d'étonnant vu la connexion intime entre leur doctrine de l'âme et celle

de la vision.
Pour les platoniciens la vision constitue un moment dans l'histoire

de l'âme. «L'âme étant apparentée au divin, descendue de là, elle se hâte

96 Atticos, Fragments 15, 9, 3 (éd. Baudry, p. 25, v. 9-11). Pour la défense de

ce dogme une émulation s'est instituée entre les partisans de Platon, dit-il, «car
c'est, il est vrai, presque à lui seul, le résumé de toute la philosophie du grand
homme» (ib., p. 25, v. 8-9).

97 Phédon 107 c.
98 Dial., 5, 3 (Archam. I 30). Comp. 1 Apol., 18 et 20. Les Pères sont obligés

de chercher une voie moyenne entre deux conceptions de l'âme qui sont l'une et
l'autre incompatible avec la foi. D'une part la conception des platoniciens: l'âme
possède les mêmes caractères que Dieu. Cette conception se présente au moins à

partir d'Albinos (cf. Festugière, Rév. H. Tris. Ill, p. 23, p. 28 sv.) «Ipse denique
animus qui immortalis a vobis et deus esse narratur» (Arnobe, Adv. Nat., II 7).
Arnobe leur oppose leur Platon qui tout en soutenant l'immortalité de l'âme a déclaré

que les âmes sont jetées dans des fleuves de feu, et Arnobe poursuit: «Quis autem
hominum non videt, quod sit immortale... nullum posse dolorem admittere, quod
autem sentiat dolorem, immortalitatem habere non posse?» (ib., II 14). D'autre
part il y a la conception de ceux qui, au dire d'Origène, «croient qu'après avoir quitté
cette vie, l'âme est privée de sensibilité et reste dans le tombeau, dans le corps»
(Entretien avec Héraclide X 19-21, éd. Scherer, Le Caire 1949 p. 144).

99 Dial., 4, 7 (Archam. I 26).



Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin 455

de nouveau en haut, vers ce qui lui est apparenté » 10°. Grâce à sa parenté
naturelle avec le divin elle s'élance dans la direction de ce qui est divin 101.

Cette remontée de l'âme vers Dieu se fait à travers la mort: c'est le

retour à son lieu d'origine, au moins pour l'âme qui n'a pas contracté
des souillures par suite de son contact avec le corps. Si cette âme se tient
complètement à l'écart de son corps elle peut déjà le quitter momentanément,

en vision contemplative, anticipant ainsi la vision dont elle

jouira après sa mort. Justin ne peut partager cette doctrine: «L'âme
étant immortelle, ils n'ont pas besoin de Dieu» 102. C'est la raison
profonde de son opposition à la théorie platonicienne. Pour Justin, l'homme
ne peut voir Dieu sans le secours de l'Esprit Saint. Il prélude ainsi à la

critique des Pères qui vont sévèrement critiquer les prétentions des

Platoniciens: «qui se putant ad contemplandum deum et inhaerendum
deo virtute propria posse purgari» 103.

Dans la littérature patristique le thème de la vision a été traité
pour la première fois en lui-même par S. Justin. Il s'y trouve en relation
avec la philosophie du Moyen-platonisme. Celle-ci est fortement teintée
de religiosité et comme telle donne une grande importance à la vision de

Dieu. Justin a très bien vu que le fondement de leur théorie de la vision
est leur doctrine de l'âme. A l'encontre de cette position Justin affirme

que l'immortalité de l'âme est une grâce accordée par Dieu, de même que
la vision n'est possible qu'en vertu de l'Esprit Saint et cela dans l'autre
vie.

100 Ménandre, De encomiis 414, 16 (éd. Spengel Leipzig 1894). Comp. Cicéron
Tusc. I 72 : «Ad illos a quibus essent profecti reditum facile patere»; Somnum Scip. 13

«hinc profecti hue revertuntur». Pour l'influence platonicienne sur le Songe de

Scipion, voir P. Boyancé, Etude sur le Songe de Scipion, Bordeaux 1936. Voir aussi
la critique acerbe adressée par Tertullien à l'adresse de Platon: «Doleo bona fide
Platonem omnium haereticorum condimentarium factum. Illius enim est et in
Phaedone, quod animae hinc euntes sint illuc, et inde hue» (De anima 23, 5). Il n'y
a aucun doute que ce schéma: descente du ciel — remontée là-haut a fortement
influencé la pensée philosophique et gnostique (cf. Festugière, La rév. Herrn.
Trism., t. III, La doctrine de l'âme, passim).

101 Timée 99 ad. L'idée revient souvent chez Platon: Phédon 79 d; Rép. VI
490 b; X 611 e.

102 Dial., 1, 5 (Archam. I 6).
103 S. Augustin, De Trin. IV 15, 20 (PL 42, 901). Arnobe remarque que les

«novi viri» raillent les chrétiens parce qu'ils mettent leur confiance en Dieu: « Aude-
tis ridere nos quod patrem rerum ac dominum veneramur et colimus quodque illi
dedamus et permittamus spes nostras» (Adv. Nat., II 13). M. P. Courcelle a montré
que cette polémique contre les «viri novi» se dirige pratiquement contre le De
regressu animae de Porphyre (cf. Les Sages de Porphyre et les «viri novi» d'Arnobe,
R.E.L., 31, 1953, pp. 257-271).



IL
Le thème de la vision de Dieu

dans la gnose valentienne

et chez Clément d'Alexandrie

Quand il est question de la vision de Dieu chez Clément d'Alexandrie
on pense généralement à l'influence de la philosophie hellénistique et on
laisse de côté l'influence de la gnose valentinienne 1. Pourtant les Valen-
tiniens sont les premiers qui font appel aux textes du Nouveau Testament

qui mentionnent la vision de Dieu: Mt., 5, 8 et 18, 10. Nous verrons
d'abord comment le thème de la vision se présente dans la gnose
valentinienne et puis nous chercherons à retrouver dans les textes même de

Clément l'influence de cette gnose.

Le gnosticisme valentinien

La première allusion à Mt., 5, 8 se présente dans un fragment de

Valentin: le cœur impur n'est sanctifié que par la visite du seul Père

qui est bon, alors «il resplendit de lumière. Celui qui possède un tel cœur
est béatifié parce qu'il verra Dieu» 2.

Dans le système de son disciple Marc le Mage Mt., 18, 10 «leurs

anges (de ces petits) aux deux voient sans cesse la face de mon Père qui
est aux cieux» présente un intérêt spécial. Selon Marc les anges des gnos-

1 Cf. p. e. s. v. Contemplation dans Diet, de Spir. t. II, Paris 1953, col. 1767.
J. Wytzes, The Twofold Way. Platonic Influences in the Work of Clement of
Alexandria, Vig. Christ., XI (1957), pp. 226-245; XIV (1960), pp. 129-153: «As we
are of the opinion that with gnosis there is question of Platonic influence» (lb.
p. 130).

2 Fragment conserve par Clement d'Alexandrie, Strom. II 114, 3-6. Pour les

fragments de Valentin, voir F. Sagnard, La gnose valentinienne et le témoignage
de S. Irénée, Paris 1947, pp. 121-126. Peut-être peut-on invoquer également ce

témoignage indirect de Tertullien: «Porro faciès Dei spectatur in simplicitate
quaerendi, ut docet ipsa Sophia, non quidem Valentini, sed Salomonis» (Adv. Val.
11,2). Quant à l'usage de Mt. 5,8 et 18,10 avant la gnose valentinienne voir H. Kös-



Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne 457

tiques se trouvent au plérôme et y contemplent la face du Père 3. On

comprend l'intérêt de cette affirmation si l'on songe aux spéculations
des Valentiniens sur les rapports des anges avec les «pneumatiques»: «la

semence pneumatique» est une portion d'ange. Cette même substance
doit au terme retrouver son unité: ces anges sont leurs conjoints auxquels
ils seront unis un jour 4. En s'adressant à une disciple Marc dira: «Je

veux que tu participes à ma grâce, car le Père de toutes choses voit sans

cesse ton Ange devant sa face» 5. Le Marcosien a au plérôme son ange
auquel il sera uni après sa montée vers le plérôme. Ainsi lit-on dans une
formule rituelle tenant lieu de mot de passe: «Toi (Sophie) que les Grandeurs

(les Anges) qui contemplent sans cesse la Face du Père prennent
pour guide... afin de tirer en haut leurs formes... ces formes qui sont
nous-mêmes» et la formule finit par cette remarque: quand la Mère

(Sophie) entend ces paroles, «elle les (se. les Marcosiens) tire à elle, les

introduit dans la chambre nuptiale et les rend à leurs époux» 6.

Selon Théodote, au contraire, les anges de la semence supérieure ne
se trouvent plus au plérôme 7. L'entrée au plérôme est réservée pour la
fin des temps. Seulement à la «consommation finale» les «spirituels»
s'unissent aux anges: «... les éléments pneumatiques... en même temps
que la Mère emmène son Epoux, emmènent eux aussi comme époux leurs

ter, Synoptische Überlieferung bei den Apostolischen Vätern, T. U. 65, Berlin 1957.
Köster donne pour Mt. 5, 8 et 18, 10 les références suivantes: Pastor Hermas,
Sim. IX 31, 2 et Sim. V 6, 2. Il se voit toutefois obligé d'ajouter que ces deux
passages ont plus d'accointance avec d'autres passages qu'avec ceux de Matthieu. Dans
le premier cas il s'agit d'un macarisme tandis que Sim. V 6, 2 témoigne de l'idée de
l'ange gardien. Le motif de la vision ne se présente dans aucun des deux passages.

3 S. Irénée, Adv. Haer. I 14, 1. Le même texte se retrouve chez Hipp., Elen-
chos VI 42, 8 et Epiphane, Pan. haer. 34, 4, 7 comp. 34, 3, 7.

4 Cette union de la syzygie est un leit-motiv de leur spéculation. Tout un
ensemble d'images doivent exprimer cette unité. Ainsi l'image de la chambre
nuptiale indiquant le plérôme (cf. Adv. Haer. I 13, 6; Extraits deThéod., 64; 65, 1;
68; 79). A l'éon présent Héracléon oppose «l'éon futur dans les noces» (fr. 38). Sur
cette doctrine de la syzygie, voir F. Sagnard, o.e., pp. 348-355.

5 Adv. Haer. I 13, 3. «o 7toerJ)p tôSv ôXtov» réminiscence de l'appellation
platonicienne « roxTspa xoûSs too toxvtôç » (Tim. 28 c) qui était très répandue (cf. par
exemple Lebreton, Histoire du dogme de la Trinité, t. II, Paris 1928, p. 417).

6 Adv. Haer. I 13, 6. Selon M. Müller il a échappé à S. Irénée que l'entrée
au plérôme ne se fait qu'à la fin du monde (Beiträge zum Verständnis der val.
Gnosis, dans Nachr. Gött. Ges. Wiss. Phil. hist. Klasse, 1920, pp. 179-242). L'auteur
se réfère en particulier aux Extr. Théod. 63 sv. L'objection suppose au point de
départ qu'il y a une identité parfaite entre les idées des divers auteurs gnostiques.
Rien n'y oblige.

7 Extr. Théod. 64 (trad. Sagnard, coll. Sources chrét. 23, Paris 1948).

30



458 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

anges, ils entrent dans la chambre nuptiale à l'intérieur de la Limite et
s'en vont vers la vue du Père, devenus éons intelligents, pour les noces

intellectuelles et éternelles de la syzygie»8. Avant la fin du monde, les

gnostiques sont rassemblés dans l'Ogdoade au fur et à mesure de la mort
de leur corps 9. Dans le système de Théodote il y a une distinction très

nette entre l'Ogdoade et le plérôme, tandis que Marc identifie l'Ogdoade
et le plérôme 10. Mais tous les gnostiques s'accordent pour affirmer que
seule «la semence pneumatique» entre au plérôme ". Par conséquent la
vision du Père est réservée au seul gnostique. Les psychiques pourront
bien se sauver «par la foi et les œuvres» 12 et jouir d'un certain bonheur
dans l'Intermédiaire 13, mais les hyliques sont perdus par nature 14.

Une autre raison qui explique l'usage de Mt., 18, 10 est leurs
spéculations sur le terme «les petits». On sait par S. Irénée que les gnostiques
s'appliquaient la parole de Mt., 11, 25 et Luc 10, 21 sur la révélation aux
tout petits 15. Les découvertes de Nag-Hammadi fournissent de précieux
éclaircissements sur cette assimilation des gnostiques aux petits. «Après
tous ces gens-là vinrent, à leur tour, les petits enfants, ceux à qui appartient

la gnose du Père. Après avoir été affermis, ils apprirent (à contempler)

les aspects de la face du Père». Peut-être y a-t-il ici une certaine
influence de leur exégèse de Mt., 18, 10. Eux qui possèdent la gnose sont
les petits enfants. Et le texte poursuit par une allusion à 1 Cor., 13, 12:
«Us connurent, ils furent connus» 16. Cette même identification se

retrouve dans l'Evangile selon Thomas: «Marie dit à Jésus: Tes disciples
ressemblent à qui? Il dit: Ils ressemblent à des petits enfants qui se

sont installés dans un champ qui n'est pas à eux» 17.

Dans cet Evangile de Thomas, dont Mgr Cerfaux a démontré les

affinités avec les gnostiques valentiniens, se présente également le motif
de la vision 1S. «Jésus a dit: Si vous ne jeûnez pas du monde, vous ne

8 Extr. Théod. 35, 1 sv.
9 Extr. Théod. 63, 1. Comp. Ptolémée, Adv. Haer. I 6, 1.
10 Adv. Haer. 116, 2. Sur sa démonstration de l'équivalence de l'ogdoade et du

plérôme, voir F. Sagnard, o. c., p. 383.
11 Cf. Extr. Théod. 34, 2; 64, 2-65.
12 Adv. Haer. I 6, 2.
13 Adv. Haer. I 7, 1 ; I 7, 5. Extr. Théod. 56, 3. Héracléon, fr. 40.
14 Adv. Haer. I 6, 2; I 7, 5.
15 Cf. Adv. Haer. I 20, 3; III 15, 2. Extr. Théod. 86, 3: «Ce sont là «les petits

enfants qui se reposent déjà au lit» (Luc 11, 7).
16 Evangelium veritatis, éd. Malinine, Puech, Quispel, Zürich 1956, p. 19,27-30.
17 Evangile selon Thomas, éd. Guillaumont, et autres, Paris 1959, logion 21

(comp, logion 37).



et chez Clément d'Alexandrie 459

trouverez pas le royaume. Si vous ne célébrez pas le sabbat comme sabbat,

vous ne verrez pas le Père» 19. Comparez Papyr. Oxyrhynch. I 1, 2:
« èàv fry] VY)aT£t><J7)Tai tov xoujxov, où (D) eup7)Tai, ttjv ßacuXetav too 0ü,

xal èàv p) aaßßaTic77)Te to craßßaTOV, oùx Öij;sa0£ to 7tpä» zo. On notera
l'équivalence: trouver le royaume, c'est voir le Père. Mgr Cerfaux interprète

le passage de cette façon: le jeûne au monde est l'ascèse, le repos
sabbatique la contemplation 21. Il ne donne toutefois aucun argument en

faveur de cette interprétation. On peut interpréter autrement en disant

que la condition pour trouver le royaume est répétée: jeûne au monde et
observance du sabbat, sabbatizein, c'est-à-dire abstention des actions
mauvaises jeûner au monde). Comp. Lettre de Ptolémée à Flora 5, 12:

«(Le Sauveur demande) d'observer le sabbat, car il veut que nous nous

reposions à l'égard des œuvres mauvaises» 22.

Autre indice de leur intérêt pour la vision de Dieu : l'étymologie du

nom d'Israël. «Israël représente par allégorie le pneumatique, celui qui
verra Dieu (ô oicqxevoç tov 0sov)»23. Pour Philon, Israël signifie ôpôv
0sov 24. La différence s'explique. Philon en expliquant le mot Israël a

devant l'esprit les grandes figures de l'Ancien Testament auxquelles Dieu
est apparu, les Valentiniens ont emprunté le thème de la vision au texte
évangélique où cette vision est énoncée au futur. D'où la modification
apportée à l'étymologie qui remonte à Philon.

La présence du motif de la vision est d'autant plus remarquable que
les Valentiniens soulignent fortement la transcendance et l'invisibilité
du Père 25. Selon la gnose ptoléméenne seul le Noûs, c'est-à-dire le deuxiè-

18 L. Cerfaux, Les paraboles du royaume dans l'évangile de Thomas, Le
Muséon 70 (1957), pp. 307-327. Sur cet évangile voir aussi H. C. Puech, Das Thomas-
Evangelium dans Hennecke-Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen,
t. I, Tübingen, 1959, pp. 199-223.

19 Logion 27 (éd. Guillaumont).
20 Apocr. II, p. 19 (éd. Klostermann, Kleine Texte 8, Berlin 1929).
21 L. Cerfaux, a. c., p. 321.
22 Cette même interprétation de l'observance sabbatique dans le sens d'une

spiritualisation se présente chez Justin, Dial. 12, 3 faire des bonnes œuvres):
Tertullien, Adv. Jud. 4; Clément d'Alexandrie, Str. IV. 8, 6.

23 Extr. Théod. 56, 5.
24 Au dire de S. Jérôme Philon est le premier à proposer cette étymologie,

devenue par après la plus courante (cf. F. Wutz, Onomastica sacra, T. U. 3. R.
11 B., Leipzig 1914, p. 21 et 89). De praem. 43-44 où se présente l'étymologie
philonienne d'Israël est une interprétation de la manifestation de Dieu à Jacob.
Voir aussi De post. Caini 63, Quis rer. div. 78; De mut. nom. 81; etc.

25 Cf. F. Sagnard, o. c., p. 331 suiv. : Portrait du Père. On y trouve à
suffisance des références.



460 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

me Eon, peut le voir et le comprendre: «Movoç 8s ô Nouç... Oewpwv tov
TOtTspa» 26. Le désir du dernier Eon, «Sagesse», de comprendre le Père

a provoqué sa chute 27. S. Irénée ne manquera pas de montrer la contradiction

de leur système. «Ils se prétendent donc eux-mêmes parfaits,
parce que en cherchant ils ont trouvé le parfait, quoi qu'ils soient encore

sur terre: mais l'éon (Sophie) qui est dans le plérôme, en cherchant le

Pro-Père, en faisant effort pour entrer dans sa grandeur, est tombé,
disent-ils, en passion »2S. Tout cela montre le caractère syncrétiste de la

gnose valentinienne. En tout cas ce sont les Valentiniens qui sont les

premiers qui ont développé à partir des textes évangéliques certaines

spéculations sur la vision du Père en y joignant l'idée qu'eux-mêmes,
unis à leurs anges, jouiront de cette vision.

La vision de Dieu chez Clément d'Alexandrie

On connaît la facilité avec laquelle Clément d'Alexandrie emprunte
des idées aux courants de pensée les plus différents. Ceci nous permettra
d'examiner les différentes influences qu'il a subies et tout d'abord celle

de l'exégèse gnostique.
La présentation de la vie éternelle comme une union aux anges

amenait les Marcosiens à affectionner Mt., 18,10. Ce texte est donc un

moyen par excellence pour dépister l'influence gnostique. Or il est
significatif que des six citations de Mt., 18, 10 dans l'œuvre de Clément quatre
se trouvent dans les Extraits de Théodote. Plus frappant encore est le

fait que Clément y emploie toujours Mt., 18, 10 en vue de la vision de

Dieu, tandis qu'il n'en est pas ainsi dans les deux autres cas 29. «Donc,

quand le Seigneur dit: «Ne méprisez pas un seul de ces petits; je vous le

dis en vérité: leurs anges contemplent sans cesse la face du Père», (il faut
comprendre que) tel est le modèle, tels seront les élus, après qu'ils auront

reçu l'avancement parfait: «Bienheureux les cœurs purs, car ils verront
Dieu» 30. Clément souligne le parallélisme entre le sort des anges, c'est-à-

26 Adv. Haer. I 2, 1. Comp. Tertullien, Adv. Val. VII 5-6.
27 Adv. Haer. I 2, 2; Extr. Théod. 31, 1.
28 Adv. Haer. II 18, 6.
29 Dans Str. V 91, 3 il rapproche Mt., 18, 10 de la Rép. X 620 afin de prouver

que Platon parle aussi des anges qui protègent les petits. Dans Quis div. salv. 31 il
emploie Mt., 18, 10 dans le contexte d'une exhortation à éviter le scandale des

enfants.
s» Extr. Théod. 11, 1.



et chez Clement d'Alexandrie 461

dire, de leurs anges, et celui des petits. En même temps il donne une
exégèse de ce terme «petit», il signifie «l'élu». Les élus (petits) verront
Dieu tandis que leurs anges jouissent déjà de cette vision.

Cette assimilation des petits aux élus apparaît d'une manière encore

plus claire dans les Extraits 23, 4. «Chacun, en effet, connaît le Seigneur à

sa manière, et non pas tous de la même façon. «Les anges de ces petits
voient la face de mon Père», c'est-à-dire, ces élus, ceux qui seront dans le

même héritage et la même perfection.» L'identification des petits aux
élus s'est déjà faite chez les Valentiniens 31. D'autre part, ils se considèrent

comme les élus 32. Ainsi Mt., 18, 10 change de signification: il ne s'agit
plus d'un avertissement aux grands de ne pas mépriser les petits, mais
d'un argument en faveur de la thèse que les élus auront cette connaissance

parfaite du Père dont jouissent déjà leurs anges 33. Cela implique
qu'une partie seulement des anges jouissent de la vision et qu'une partie
des fidèles (les élus) en jouiront. D'autres textes sont d'ailleurs formels

sur ce point. Seuls les «protoctistes» (les premiers-créés) contemplent la
face du Père34. «Mais eux (les protoctistes) ils contemplent continuellement

la face du Père»35, «les protoctistes sont dans le repos et s'appliquent
à la seule contemplation de Dieu» 36. L'origine de ces protoctistes
remonte, semble-t-il, à une ancienne tradition juive 37. Dans certains

apocryphes juifs on parle des «anges de la face» 3S. On y trouve aussi

l'idée que les anges ordinaires ne peuvent voir Dieu 39.

31 Adv. Haer. I 20, 3.
32 Extr. Théod. 1, 2; comp. 2, 1; 39: «les éléments angéliques des élus» (allusion

au rapport intrinsèque entre les anges et les gnostiques). Clément oppose son
gnostique au simple fidèle (l'appelé) : «Tous par conséquent ont reçu l'appel à titre
égal... mais sont élus ceux qui ont cru davantage» (Extr. Théod. 9, 3). Il reprend la
terminologie gnostique: « l'élément élu et l'élément appelé... l'un, le pneumatique,

l'autre, le psychique» (Extr. Théod. 58, 1). Pour d'autres références, voir Sa-

gnard, o. c., Index, s. v. èxXsxtoç, xXtjtôç.
33 Tel est aussi le sens de Mt., 18, 10 dans les parties des Extraits de Théodote

attribuées à Clément. Clément donne cette interprétation sous l'influence directe des

Valentiniens, cf. Extr. Théod. 11, 1 et 23, 4.
34 Dans les Str. VI 143, 1 Clément parle de sept «protogonoi».
35 Extr. Théod. 10, 6; comp. 12, 1 et 27, 5.
36 Ecl. Proph. 56, 7.
37 Dans son édition des Extraits de Théodote le P. Sagnard renvoie à Strack-

Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrash, III, p. 581 sv. ; 805 sv.
(o. c., p. 77, note 2).

38 Jubilé II 2: Dieu les a créés le premier jour; II 18; XV 27.
39 Ascension d'Isaïe 9, 37. Le passage fait partie d'un morceau datant du

second siècle. Voir O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament, Tübingen



462 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

Sous l'influence des conceptions gnostiques Clément établit une
correspondance entre la condition des protoctistes et l'état futur des

élus, c'est-à-dire, des gnostiques 40. Certes Clément ne reprend pas leur
conception de l'union de syzygie selon laquelle les gnostiques (les femelles)
arrivent à une unité personnelle avec les anges (les mâles). Il a aussi

modifié le concept de gnostique: le gnostique dont il parle n'est pas un
être élu et sauvé à cause de sa nature pneumatique 41. «La gnose n'est

pas innée aux hommes» 42. La distinction entre les simples croyants et les

gnostiques est une différence de degré, non de nature 43. Mais il reste
certain que la demeure promise au gnostique n'est pas celle réservée au

simple croyant. Différents textes des Stromates confirment cette thèse 44.

«Pour le gnostique est préparé» ce que l'oeil n'a point vu, l'oreille point
entendu, et qui n'est point monté dans le cœur de l'homme» (1 Cor., 2, 9),
à celui qui a simplement cru II atteste (de donner) le centuple de ce qu'il a

quitté (cf. Me., 10, 30), on est d'accord qu'une telle promesse tombe sous
la compréhension des hommes»45. Ce texte paulinien (1 Cor., 2, 9)
semble avoir joui d'une certaine faveur dans les milieux gnostiques.
Dans l'Evangile de Thomas, récemment découvert, cette promesse est
attribuée à Jésus lui-même.» Ait Jesus quia: «Dabo vobis id quod oculus

non vidit...»46. Justin le gnostique emploie 1 Cor., 2, 9 pour désigner

l'objet de la gnose Signalons également l'usage de la formule «les

1956, p. 753. Cette faveur est accordée aux justes. Selon la version éthiopienne
9, 39 ce pouvoir de voir Dieu est donné à l'ange qui accompagne le voyant (Isaïe)
(trad. Tisserand, Paris 1909, p. 190).

40 Pour cette identification «élu» «gnostique», cf. Extr. Théod. 9, 1-3.
41 Pour sa conception du gnostique voir aussi Th. Camelot, Foi et Gnose.

Introduction à l'étude de la connaissance mystique chez Clément d'Alexandrie,
Paris 1945, p. 50 sv.

42 Str. VI 78, 4.
43 Voir Camelot, o. c., p. 138.
44 Str. V 40, 1; VI 108, 2; VI 109, 6: leur plus grande peine sera de ne pas être

avec ceux qui sont glorifiés pour leur justice; VI 141, 3. Ces textes ont été mis en
lumière par W. Bousset, Jüdisch-christlicher Schulbetrieb in Alexandrien und
Rom, Göttingen 1915, pp. 241-242 et 249-250, et plus tard par le P. Lebreton, La
théorie de la connaissance religieuse chez Clément d'Alexandrie, R. S. R. 18 (1928),
pp. 457-488, notamment pp. 482-484. Lui aussi observe que cette distinction se

ressent de l'influence de la gnose, mais il n'a pas fait une étude comparative entre les
textes de Clément et ceux des gnostiques.

43 Str. IV 114, 1.
46 Trad. lat. G. Garitte, Le Muséon 70 (1957), p. 65. Ed. Guillaumont, Paris

1959, logion 17. Ce logion est également attribué à Jésus dans les Acta Petri 39 (10),
éd. L. Vouaux, Paris 1922, p. 456.

47 Hippolyte, Elenchos V 24, 1 ; comp. V 27, 2.



et chez Clement d'Alexandrie 463

biens préparés» dans les Extraits de Théodote 86, 3 4S. L'influence
gnostique sur la pensée de Clément est indéniable : de part et d'autre il y a

une distinction si nette entre le simple fidèle et le gnostique qu'elle se

perpétue même dans l'autre monde.

L'influence gnostique se fait encore sentir de multiples façons, bien

qu'habituellement elle soit mêlée à d'autres influences. «Les degrés

progressifs de l'église d'ici-bas: évêques, prêtres, diacres, sont à mon
avis une imitation de la gloire angélique et de l'économie du monde

supérieur, gloire qu'attendent, selon les écritures, ceux qui ont suivi
les traces des Apôtres et vécu conformément à l'évangile dans la perfection

de la justice. Ils seront «élevés dans les nuées» (1 Thess., 4, 17),

comme l'écrit l'apôtre et deviendront tout d'abord diacres, puis seront

incorporés aux prêtres, selon le progrès de gloire, car «la gloire diffère de la
gloire» (cf. 1 Cor., 15, 41), jusqu'à ce qu'ils aient «grandi à la taille de

l'homme parfait» (Eph., 4, 13). Ceux-là selon David, «se reposeront sur la

montagne sainte de Dieu» (Ps., 14,1), c'est-à-dire, dans l'église d'en-haut

(tîj àvcoTKTW sxxX-rçcna), où sont rassemblés les philosophes de Dieu, les

véritables Israélites, au cœur pur, en qui il n'est point de dol (cf. Jn.,
1,47; Mt., 5,8), et qui sans s'arrêter dans l'hebdomade du repos (èv

EßSoptocSt àva.TOxôcr£wç) grâce au bien qu'ils ont fait selon la ressemblance

divine (àyocGospyta Sè Gstaç s^op-otcoascoc;) sont montés jusqu'à l'héritage
de l'ogdoade, suspendus à l'époptie très pure de la contemplation dont on

ne peut se rassasier (àxopéuTOu Gsœptaç stAi.xpt.vsL s7ü07CTSta 7tpo<Tavéxov-

tsç). Il y a, dit le Seigneur, d'autres brebis qui ne sont pas de cet enclos

(Jn 10, 16), et qui sont trouvés dignes d'un autre enclos et d'une autre
demeure correspondant à leur foi» 4g.

Dans la terminologie se révèlent différentes influences. Le devenir
semblable à Dieu est une réminiscence du thème platonicien de la homoio-

sis theo50. Clément veut probablement évoquer le principe «to optotov tm
ôp.otw Gswpstv»: «Il faut que nous devenions familiers avec Dieu par la
charité divine, pour que nous puissions contempler le semblable par le

semblable» ". L'étymologie du terme Israël ôpwv Geov est empruntée

48 «Ce sont les vierges sages, avec lesquelles les autres, arrivées en retard, ne
sont pas entrées dans les biens préparés».

49 Str. VI 107, 2-108, 2.
50 Pour ce thème chez Clément, voir H.Merki, 'OMOIflSIS ©EÇ2, Fri-

bourg 1952, pp. 45-60.
51 Str. V 13, 2.



464 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

à Philon 52. Le terme «[aovy)» renvoie à Jn 14, 2: «Il y a beaucoup de

demeures dans la maison du Père». Les Presbyteri se servent déjà de ce

texte johannique comme argument en faveur de leur théorie sur les

différentes récompenses eschatologiques. «Esse autem distantiam hanc

habitationis eorum qui centum fructificaverunt, et eorum qui sexaginta,
et eorum qui triginta: quorum quidem in coelum assumentur, alii in
paradiso conservabuntur, alii in civitate inhabitabunt : et propter hoc

dixisse Dominum, multas esse apud Patrem mansiones»53. Clément
connaît très bien cette théorie car il cite ce même passage dans les Stro-
mates S4, mais cette idée est introduite chez lui dans un contexte de

couleur nettement gnostique. «L'église d'en-haut» rappelle le terme

typiquement gnostique «y; aveo 'ExxlTjaia». Or, au dire des gnostiques,
l'église des Spirituels est la réplique de l'église d'en-haut: «o 8y) v.y.l auto
sxxXy)mccv eïvai Xéyoucnv, ocvtItutov ty]ç avw 'ExxTajafaç»5S. L'idée
avancée par Clément d'une correspondance entre ce monde-ci et le monde

supérieur dérive donc ici du milieu gnostique 56. Les termes «l'ogdoade» et
«l'hebdomade» suggèrent également cette dépendance du milieu
gnostique. Leur signification évoque l'une de celles qu'ils ont chez les Valen-
tiniens". «L'hebdomade, déclare le P. Camelot dans un commentaire des

Str., VI 108, 1, c'est le repos après le travail des six jours, mais l'ogdoade,
c'est l'application aux bonnes œuvres, c'est l'ascension à travers les

sept deux» 5S. Cette interprétation est inacceptable, puisque l'ogdoade
est le but et non l'acte lui-même de l'ascension. Le P. Camelot s'est
laissé séduire par l'interprétation de ces termes donnée dans les Stro-
mates IV 109, 1 59 mais Clément lui-même nous avertit que ces termes
donnent lieu à diverses interprétations 60. Ici, l'ogdoade, ou plus exacte-

52 Voir aussi Pédag. I 77, 2 ; Str. II 20, 2; e. a.
53 Adv. Haer. IV 36, 2.
54 Str. VI 114.
55 Adv. Haer. I 5, 6.
56 Le principe que tout ce qui est en-haut se trouve aussi en-bas est appliqué

dans le judaïsme: à la Jérusalem céleste correspond la Jérusalem terrestre. Cf.

J. Bonsirven, Le judaïsme palestinien au temps de Jésus-Christ I, Paris 1934,

p. 168.
57 Ces deux termes ont chez les valentiniens des significations diverses. Ce sont

des termes aussi bien personnels que locaux, cf. Sagnard, La gnose valentinienne,
pp. 174-175.

58 Th. Camelot, Foi et gnose, p. 103.
59 L'hebdomade en référence au sabbat juif, c'est le repos; l'ogdoade, retour au

travail, c'est faire le bien.
60 Str. IV 159, 2. La même remarque vaut pour l'exégèse du P. Sagnard:

l'hebdomade du repos purification et abstention du mal (o. c. p. 382) et pour celle



et chez Clément d'Alexandrie 465

ment le bienfait ogdoadique, est le lieu où se rassemblent les vrais Israélites.

Comparez Hippolyte, Elenchos VI 32,9 : «... l'ogdoade qui, disent-ils,
est la Jérusalem céleste» et VI 30, 9: «Celle-ci, disent-ils, est la
Jérusalem céleste dans laquelle Dieu promettait d'introduire les fils d'Israël. »

De son côté, la mention par Clément de l'autre demeure, adaptée à ceux
qui ne possèdent que la foi, invite à comprendre «l'hebdomade du

repos » comme le lieu destiné aux simples fidèles qui auront leur repos
dans l'hebdomade. L'expression a d'ailleurs des affinités avec la
terminologie gnostique: «L'âme est quelque chose de mortel, car elle est un
certain intermédiaire; elle est Hebdomade et repos, se situant au-
dessous de l'ogdoade où réside Sophie» 61.

La conception qui domine les Strom., VI 107, 2-108 est celle de la
montée du gnostique à travers l'hebdomade. L'étude du thème de la
montée de l'âme a montré qu'il s'agit soit d'une ascension de l'âme

pendant cette vie, soit d'une ascension après la mort62. La montée de

l'âme pendant cette vie se fait dans la contemplation, l'âme se détachant
alors complètement du corps 63, ou dans l'extase, ou dans un songe 64. Ce

thème que l'on retrouve partout a aussi pénétré la littérature gnostique 65.

du P. Moingt, La gnose de Clément d'Alexandrie dans ses rapports avec la foi et la
philosophie, R.S.R. 37 (1950), pp. 195-251, 398-421, 537-564, not. p. 236 suiv.

61 Hippolyte, Elenchos VI 32, 8. Dans ses Recherches sur le symbolisme
funéraire des Romains, Paris 1942, F. Cumont prétend que pour S. Clément les
âmes demeurent dans le «septénaire du repos» jusqu'à la fin des temps avant de
monter à la huitième sphère, où les élus obtiennent l'époptie (o. c., p. 383, note 4).
A l'appui de cette affirmation Cumont cite Str. VI 14 (texte cité supra). On aura pu
constater que ce texte ne mène nullement à cette conclusion. Les autres textes
allégués sont encore moins probants.

62 Citons un texte du Corpus Hermeticum décrivant cette ascension après la
mort: «Mais parle-moi encore de l'ascension telle qu'elle se produit!... Dans la
dissolution du corps matériel tu livres ce corps lui-même à l'altération l'homme
s'élance désormais à travers l'armature des sphères... et alors... il entre dans la
nature ogdoadique» (C. H. I 24 sv.). Voir aussi Cicéron, Tusculanes I 43.

63 Maxime de Tyr, Philos, éd. Dübner XVII 10 (éd. Hob. XI 10).
64 L'exemple le plus classique est le Songe de Scipion. Celui-ci apparaît dans

un songe à Cicéron et lui sert de guide dans son ascension vers le ciel.
65 W. Bousset observe que le résultat de l'enquête sur ce point (notamment

die Kunst, zum Himmel aufzusteigen) chez les gnostiques déçoit quelque peu (Die
Hauptprobleme der Gnosis, Göttingen 1907, p. 314). Il renvoie à Hippolyte Elenchos
V 27: «Quand il (l'initié) a prêté ce serment, il s'approche du Bien, et il voit des
choses telles que l'œil n'a pas vu, l'oreille pas entendu, et n'est pas monté au cœur de
l'homme (cf. 1 Cor., 2, 9) et il boit de l'eau vivante». Il s'agit d'un passage du Livre
de Baruch, ouvrage de Justin le gnostique. Puis W. Bousset cite les Recogn. 2, 6 et y
ajoute: peut-être que les mystères obscures dont parle Epiph. 26, 4. 9 et d'une façon
plus vague Irénée I 31, 2 présentaient en réalité une espèce de réalisation pratique



466 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

On a déjà fait allusion aux formules des Marcosiens 66. Au thème de la

montée s'est alors mêlé un autre motif, celui de la supériorité du gnos-
tique qui continue sa route jusqu'à l'ogdoade.

L'emploi du futur (ils seront élevés..., ils se reposeront) semble indiquer

que Clément traite de l'ascension du gnostique après la mort.
Toutefois le problème de l'ascension dès ici-bas ou après la mort ne doit

pas être poussé à fond. On verra que c'est dans la logique de la montée
de l'âme d'amoindrir la distinction entre la condition d'ici-bas et celle

dans l'au-delà 67. Parfois il sera nécessaire de se référer au contexte pour
savoir si les descriptions de l'ascension gnostique s'appliquent à la vie

présente ou à l'autre vie. Mais de temps à autre Clément énonce d'une
manière suffisamment claire la distinction entre l'avancement de l'âme

avant et après la mort. «Peut-être un tel homme a-t-il dès ici-bas saisi

d'avance et arrive-t-il à l'égalité avec les anges. Après donc ce suprême

progrès dans la chair 68, se transformant toujours en mieux, il se hâte vers
la cour paternelle, vers la demeure du Seigneur en passant par la sainte

d'une montée au ciel. Il est bien étonnant que W. Bousset n'ait pas été frappé
par les spéculations gnostiques sur les rites de «rédemption» qui semblent impliquer
une telle montée de leur «homme intérieur». «C'est cette rédemption, selon eux,
qui conduit dans la profondeur de l'Abîme» (Adv. Haer. I 21, 2; ils conçoivent leur
Père comme un Abîme, voir Sagnard, o. c., index, s. v. ß<x0o<; et ßuöoc;). «Mais

quelqu'un leur fait don de lui-même en les imitant et en recevant leur rédemption,
il devient si enflé d'orgueil qu'il s'imagine n'être plus au ciel ni sur terre, il se figure
être déjà dans le plérôme et avoir embrassé son ange» (Adv. Haer. III 15, 2). Le
ravissement de S. Paul au troisième ciel a aussi donné lieu à des spéculations
gnostiques (Adv. Haer. II 30, 7; trad, dans Sagnard, o. c., p. 283). Pour la conception
de l'ascension après la mort voir les textes cités dans notre article. W. Bousset semble

donc avoir minimisé la présence de ce thème chez les gnostiques.
66 II faudrait citer tout le passage Adv. Haer. I 13, 6. «Ils font les invocations

déjà dites pour qu'ils deviennent insaisissables et invisibles aux Archontes et aux
Puissances, et que leur homme intérieur monte au-dessus des espaces invisibles,
abandonnant le corps à l'univers créé, et l'âme psychique au démiurge» (Adv.
Haer. I 21, 5). Dans le système gnostique la chair désigne l'élément hylique, l'âme
l'élément psychique (cf. par exemple, Extr. Xhéod. 1, 2; 2, 1-2).

67 Notons encore qu'à ce thème général de la montée s'ajoutent d'ordinaire
d'autres motifs. Ainsi le motif de l'origine céleste des âmes qui retournent dans les

régions variées du ciel (cf. P. Boyancé, La religion astrale de Platon à Cicéron.
R.E.G. 65, 1952, pp. 312-349). Ou encore le motif des êvSijjzaTi* ou ojr/jfxafa dont
l'âme fut revêtue lors de sa descente et dont elle se dévêt dans sa remontée (cf.
F. Cumont, Lux Perpetua, Paris 1949, p. 185 sv.). On trouve une synthèse de

l'utilisation à des fins diverses de l'ascension de l'âme dans Festugière, Révélation
d'Hermès Trismégiste, t. II, p. 444 suiv.

68 Le sens du texte semble assez clair: le gnostique atteint déjà sur terre
l'égalité avec les anges. Clément ajoute toutefois le peut-être, il reste encore un
progrès à faire après la mort.



et chez Clement d'Alexandrie 467

hebdomade, afin de devenir, pour ainsi dire, une lumière stable et qui
dure éternellement, absolument et de toute façon immuable» 69.

Les gnostiques font déjà usage de Luc 20, 36 «Ig-otyysXot.» 70.

Clément reprend également l'idée que le gnostique va passer dans la maison
du Père après avoir parcouru la sainte hebdomade. «Sanctam autem
hebdomadam Septem Stellas, quas dicunt planetas, esse volunt» ".
Quant à la «xopiaxv)» avec le sens Ogdoade, voir Extraits de Théo-

dote 63, 1 : « 'H psv oûv tôv 7tv£U(xaTi,xwv àvdt7taucjiç èv xuptaxfj, èv

'OySoàSi, Yj Kupiaxt] ovop.àÇeTau>. Pour «eiç tyjv -aTpoiav aî>Xv)v»

comparez Arnobe, Adversus Nationes II 33: «Vos in aulam dominicam

tamquam in propriam sedem rematuros... praesumitis» 72. La prédilection

de Clément pour l'image de la lumière s'explique facilement. Cette

métaphore joue déjà tout un rôle dans le Nouveau Testament73. Elle se

trouve dans la littérature grecque et hellénistique 74. Les Valentiniens en
usent volontiers. Le gnostique est semence de lumière. «Etablis dans la
chambre nuptiale la semence de lumière» 75. Clément insiste particulièrement

sur la stabilité de cette lumière. Le terme «scttcoç» avait grand
succès dans toute la littérature de ce temps 76. Le gnostique qui passe par
la sainte hebdomade et arrive dans la demeure paternelle sera, dit
Clément, une lumière stable, il va participer à la stabilité divine.

69 Str. VII 57, 5.
70 Ils transposent l'expression dans leur théorie propre de l'union de syzygie.

«Nous ressusciterons égaux aux anges et restitués aux mâles, les membres avec les

membres, dans l'unité» (Extr. Théod. 22, 3). Clément ne se laisse pas aller à la
fantaisie des syzygies gnostiques. Pour sa conception de l'égalité avec les anges, voir
W. Völker, Der wahre Gnostiker nach Clemens Alexandrinus, Berlin 1952,

p. 505, 517.
71 Adv. Haer. I 30, 9.
72 Arnobe poursuit : « at vero nos istud, rerum sine domino fieri neque speramus

posse, neque ulli hominum tantum potestatis attribui licentiaeque censemus». En
raison de ce texte le P. Festugière est porté à lire avec Kaibel dans les Oracles
Chaldaïques «TOxrpèç aùXàç» au lieu de «mrrpôç mytkç» (p. 52, éd. Kroll, cf. Festugière,

Rév. Hermès Trismégiste, t. Ill, p. 59 et note 1 ; et son article, La doctrine
des viri novi sur l'origine et le sort des âmes, d'après Arnobe II, 11-66, dans Mémorial

Lagrange, Paris 1940, pp. 97-132, notamment pp. 125-126).
73 «Dieu est lumière» (1 Jn 1, 5), «Il habite une lumière inaccessible» (1 Tim.,

6, 16). Le Christ s'appelle la lumière (du monde) : Jean 8,12; 9, 5; 12, 35. Le baptême
est conçu comme une illumination: Eph., 5, 14; Hebr., 6, 4; 10, 32.

74 Cf. R. Bultmann, Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum, Philol.
97 (1948), p. 1 suiv.

75 Adv. Haer. I 13, 3. Comp. Extr. Théod. 3, 1; 41, 3. Evangile de Vérité,
éd. Malinine, p. 32, 33-34: «C'est en vous que demeure cette lumière qui ne cesse

pas», comp. p. 43, 12-13.
76 «L'incorporel... (est) immuable en sa propre stabilité (aûràç sv èauTqi èoTtîx;)



468 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

Le même motif de la montée du gnostique se retrouve dans l'allégorie

des Extraits de Théodote sur l'entrée du grand-prêtre dans le saint
des saints. «Le prêtre... abandonne ce corps, la plaque d'or devenue sans

poids, à l'intérieur du second voile, c'est-à-dire, dans le monde intelligible,

qui est le second voile de l'ensemble de l'univers, près de l'autel des

parfums (c'est-à-dire) auprès des anges préposés au service des prières
montantes. Alors l'âme nue, qui est dans la puissance du conscient et
est devenue comme le corps de cette puissance, pénètre dans le monde

pneumatique. Elle est devenue réellement douée de logos et dans l'état
de grand-prêtre, car elle est désormais directement animée, pour ainsi

dire, par le logos... Mais où y aurait-il encore place pour un redressement

par l'écriture et l'instruction à l'égard de cette âme qui est devenue pure,
alors qu'elle est jugée digne de voir Dieu face à face? Dépassant donc

l'enseignement angélique et le nom enseigné par l'écriture, elle en vient
à la connaissance et à la saisie des réalités, n'étant plus fiancée mais

déjà devenue logos et demeurant chez l'époux avec les premiers-appelés
et les protoctistes... »

Clément voit dans l'entrée du grand-prêtre dans le saint des saints

une allégorie de la montée de l'âme. Pour cette interprétation allégorique
M. Stählin et plus tard le P. Sagnard renvoient à Philon, Leg. All.,
II 56 7S. Ils ont d'ailleurs relevé certains détails qui sont communs à ces

deux auteurs. Mais l'exégèse valentinienne aimait aussi ce procédé

allégorique pour présenter leurs thèses. Dans son interprétation allégorique

Clément se rapproche ici nettement de Héracléon, fr. 13, plutôt
que de Philon 79. Le symbolisme de Philon se meut uniquement dans une
atmosphère platonique, opposition entre doksa et alètheia, entre le

monde sensible et le monde intelligible vers lequel nous devons orienter

la lumière archétype» (Corp. Herrn. II 12, éd. Nock-Festugière I, p. 40 et note 16).
Comp. Corp. Herrn. X 14; Asclep. 30. Les simoniens honorent leur dieu «sous le
nom de l'être stable» (Str. II 52, 2; comp. Hippolyte, Elenchos VI 12, 3). Le premier
Dieu de Numénius est caractérisé par sa stabilité (Fr. 24, éd. Leemans, Brüssel
1937).

77 Extr. Théod. 27, 1-5. Sur l'enseignement donné par les anges pendant la
montée vers l'Epoux, voir A. Recheis, Engel, Tod und Seelenreise, Rome 1958.

78 F. Sagnard, édition des Extraits de Théodote, p. 115, 220 suiv. notamment
223. Pour Stählin, voir les notes dans son édition de Clément dans Griech. christl.
Schriftst. t. 15 et 17.

79 Cette remarque vaut aussi pour le rapprochement fait par le P. Mondésert
des Str. V 39, 4 avec Leg. All. II 56 dans Clément d'Alexandrie. Introduction à

l'étude de sa pensée religieuse à partir de l'Ecriture, Paris 1944, p. 180.



et chez Clément d'Alexandrie 469

notre âme 80. Pour Philon, le grand-prêtre représente le sage qui ne se fie

pas aux sens: «... s'étant dépouillé de la tunique de l'opinion et de la
représentation, l'ayant laissée à ceux qui aiment les choses extérieures et
estiment la vérité ...il y entrera nu»81. Pour Clément au contraire, le

grand-prêtre figure le gnostique qui pénètre dans le monde pneumatique.
L'idée lui vient de Héracléon qui donne une exégèse analogue dans son
commentaire de Jn 2,14: «Héracléon pense en effet que le temple est le
saint des saints, dans lequel seul le grand-prêtre entrait, où, d'après ce

qu'il me semble dire, les pneumatiques iront» 82. D'ailleurs, la terminologie

aussi bien que les images trahissent l'ambiance gnostique.
Le P. Sagnard a déjà noté que la métaphore de l'âme qui est corps est

fort en usage chez les Valentiniens 83. Clément dit qu'il n'y a plus de

place pour le redressement par l'écriture et l'instruction : elle dépasse la
didaskalie angélique et le nom enseigné par l'écriture. Or nous lisons
dans les Extraits de Théodote: «Il (Jésus) les (anges) a emmenés en vue du
redressement de la semence» 84, c'est dire que les anges ont une action
spéciale sur la semence pneumatique pour gérer son redressement.
D'autre part le nom, c'est « la partie invisible de Jésus, 07rep scttIv ô Ytoç
ô Movovsvrjç» 85. Clément veut donc dire que le gnostique a dépassé le
stade de la connaissance angélique. «N'étant plus fiancée... elle demeure
chez l'Epoux» : Clément s'inspire d'images employées par les gnostiques86.

L'expression «elle est déjà devenue logos» peut être rapprochée de

l'interprétation de Jean 1, 4 par Héracléon: «En lui (le logos). elç xoùç

àvOpcoTOUç toÙç 7tvsop.<xTtxotiç», comme s'il estimait que le Logos et les

pneumatiques sont la même chose, quoi qu'il ne le dise pas clairement»87.
Ainsi devient évident la similitude de la formule «devenue logos» avec
cette autre formule «devenue pneumatique». «Devenue tout entière

*

80 Comp. Phédon 66 a suiv., texte qui a fait fortune dans la tradition
platonicienne.

81 Leg. All. II 56.
82 Héracléon, fr. 13 (éd. Brooke/Völker). Il est frappant que dans Str. V 39, 4

où cette même allégorie du grand-prêtre se présente, Clément énonce d'une manière
fort nette la doctrine des deux demeures, l'une qui reste réservée au gnostique,
l'autre au fidèle ordinaire (cf. infra).

83 Extr. Théod. 51, 2: «l'âme hylique, qui est corps de l'âme divine», comp. 2,
1 et 50.

84 Extr. Théod. 35, 2.
85 Extr. Théod. 26, 1.
86 L'image de l'Epoux est aussi employée par Théodote: «la semence

formée... devient fils de l'époux » (Extr. Théod. 79 comp. 64).
87 Héracléon, fr. 2.



470 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

pneumatique elle arrive à ce qui lui est apparenté, elle demeure dans

l'église pneumatique, dans le repos de Dieu (èv 7n/£U(tocTix9j -rfj sxx/.7]oia

(livei s'tç T7]v àvoc7tauc7i.v Toü 0soü) » 88. Le terme « l'église pneumatique»,
d'origine gnostique 89, est ici synonyme de «repos», terme technique dans

cette littérature 90. Il existe en tout cas une équivalence entre le plérôme,
la connaissance directe de Dieu et le repos 91.

L'allégorie du grand-prêtre nous reporte aux Stromates V 39, 4-40,
192. «... tandis que ceux-ci (les prêtres) ont été lavés par l'eau, sont revêtus

par la foi seule et n'ont qu'à attendre leur propre demeure, celui-là
discerne les choses spirituelles des sensibles et se hâte en dépassant
les autres prêtres vers l'entrée du (monde) spirituel, ce n'est plus par
l'eau qu'il est lavé des choses d'ici-bas, comme auparavant lorsqu'il était
purifié lors de son admission dans la tribu lévitique, mais c'est déjà

par le logos gnostique. Pur dans son coeur tout entier, ayant très bien
redressé sa conduite jusqu'au plus haut point, ayant grandement pro-

88 Str. VII 68, 5. Pour slç — acc. au lieu de âv, cf. Blass-Debrunner, Grammatik

des neutestamentlichen Griechisch, Göttingen 1931, § 205.
89 Héracléon, fr. 25 et 37.
90 Le terme «repos» présente des significations nombreuses et disparates.

Nous nous limiterons au sens de repos désignant soit l'état de félicité dans l'au-delà,
soit le lieu de repos (sens local). Pour les différentes significations de ce terme et la
discussion sur son origine, voir A. M. Schneider, Refrigerium, Freiburg i. Br. 1928.
G. Van der Leeuw, Refrigerium, Mnemosyne 3 (1935-36), pp. 125-148. A. Parrot,
Le refrigerium dans l'au-delà, Paris 1947. Signalons aussi les spéculations de l'Epître
aux Hébreux 3, 11; 3, 18; 4, 1 sur la terre promise, lieu de repos. Cf. E. Käsemann,
Das wandernde Gottesvolk. Eine Untersuchung zum Hebräerbrief, Göttingen 1957,

pp. 40-45. Pour le repos «lieu intermédiaire»: Extr. Théod. 63, 1; repos félicité
complète et lieu définitif: Evangile de Vérité, p. 40, 32-41, 1; 41, 13-14. Héracléon
parle du repos dans les noces (fr. 12) et d'un repos éternel (fr. 42). Après avoir cité
Adv. Haer. II 44,1; II 44, 2; III 15, 2; III 16, 4 le P. Finé conclut que l'on a
l'impression que le terme locus refrigerii désignant l'endroit de repos pour les âmes

après la mort, a une frappe gnostique (Die Terminologie der Jenseitsvorstellungen
bei Tertullian, Bonn 1958, p. 161). Ceci est hors de doute. Si l'auteur s'exprime d'une
manière si prudente, c'est probablement parce qu'il n'a pas consulté les œuvres
gnostiques. En tout cas, il ne donne aucune référence aux écrits des valentiniens.
Remarquons encore que le repos peut également désigner le lieu où demeuraient
les justes avant leur délivrance par le sauveur ressuscité, Extr. Théod. 18, 1 et 2

(partie attribuée à Clément). D'autres références chez A. Stuiber, Refrigerium
Interim, Bonn 1957.

91 Adv. Haer. III 25, 6: «Mater ipsorum extra plenitudinem, hoc est extra Dei
agnitionem... et Horum earn non permisit introire in Pleroma, non enim recipit eos

Spiritus in refrigerium».
92 Nous citons la finale d'un très long passage qui, en effet, comporte tout le

sixième chapitre des Str. V (32, 1-40, 4). Seule la dernière partie nous intéresse de

plus près. On trouve une traduction de ce chap. 6 dans Cl. Mondésert, Clément
d'Alexandrie, Paris 1944, pp. 172-181.



et chez Clément d'Alexandrie 471

gressé au delà du prêtre, en un mot sanctifié dans sa parole et sa vie, ayant
revêtu l'éclat de la gloire, ayant reçu de l'homme pneumatique et parfait
le mystérieux héritage que l'oeil n'a point vu, l'oreille point entendu, et

qui n'est point monté jusqu'au cœur de l'homme (1 Cor., 2, 9), devenu
fils et ami, il est déjà face à face, rempli de la contemplation qui ne
rassasie pas» 93.

Il y a d'un côté la purification par l'eau (le baptême), la foi seule, la
demeure propre, et de l'autre côté la pénétration par le logos, la vision
face à face, le monde pneumatique 94. Le gnostique est sous la mouvance
directe du logos. «L'homme pneumatique et parfait» est un terme de

gnose: épithète que le gnostique s'attribue 95. Clément l'utilise ici pour
désigner le Christ96. Celui-ci donne au gnostique l'héritage : terme préféré
de Clément qui à ses yeux semble bien désigner le couronnement de la

gnose 97. Les termes «frère», «ami» et «fils» expriment l'amour et la
communauté qu'il y a entre le gnostique et le Christ9S. Ici le contexte dit
expressément que la gnose dépasse dès cette terre la connaissance
indirecte de Dieu: le gnostique est déjà face à face ". L'utilisation du thème
de la montée de l'âme tant pour l'ascension pendant cette vie que pour
celle après la mort implique nécessairement un affaiblissement de la
nette distinction entre le monde présent et le monde à venir, telle qu'elle
se présente dans le Nouveau Testament.

L'idée que la gnose elle-même est une montée est à la base d'une

page enthousiaste de Clément qui décrit la route de la contemplation

93 On notera l'emploi de 1 Cor., 2 9.
94 Comparez la remarque pertinente du P. Camelot au sujet du baptême:

«Mais comme tout change au cinquième Strom.: le baptême n'est plus qu'une
lointaine préparation à la gnose, une première purification ainsi la foi qui tout à

l'heure était don parfait et se suffisait à elle-même n'est plus maintenant qu'une
connaissance élémentaire, préparatoire à de nouvelles ascensions» (o. c., p. 106).

95 Adv. Haer. I 5, 6; I 29; e. a.
96 Clément emploie le mot «àvjjp» tandis que les gnostiques font usage de

«âvQpoyTTOÇ ».
97 Cf. Str. VII 55: «A la foi on donnera la gnose, à la gnose la charité, à la

charité l'héritage».
98 Pour ce terme de fils joint à celui d'ami, frère, cohéritier, cf. Str. II 134, 2;

IV 42, 4; V 40, 1; VII 68, 1; Extr. Théod. 27, 5; Eclog. Proph. 20, 3; 33, 2.
99 Signalons toutefois qu'il y a chez Clément d'une part l'idée d'une connaissance

immédiate de Dieu par le gnostique, d'autre part la conception que le gnostique

est encore en route vers Dieu. Cela se trouve également dans le Corp. Herrn.
«... S'étant élevés ainsi eux-mêmes à une telle hauteur, ils ont vu le Bien, et l'ayant
vu ils ont considéré le séjour d'ici-bas comme un malheur. Alors, ayant méprisé
tous les êtres corporels et incorporels, ils font hâte vers l'Un-et-Seul» (C. H. IV 5).



472 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

gnostique. «Je tais tous le reste, et je glorifie le Seigneur. Mais je veux
parler de ces âmes gnostiques qui franchissent par la magnificence de

leur contemplation la politeia de chaque ordre saint selon lequel les

bienheureuses demeures des dieux sont désignées et délimitées; elles

sont comptées comme saintes parmi les saints et transportées des éons

aux éons (oXaç si; ôXwv) ; elles arrivent dans les lieux meilleurs que les

lieux les meilleurs; elles embrassent la divine contemplation non plus
dans des miroirs ni par des miroirs, mais elles se régalent de la vision
inépuisable, qui ne cause aucune satiété aux âmes qui aiment outre mesure,
la vision la plus manifeste qui soit et absolument sans mélange, elles

cueillent éternellement une joie éternelle dans les siècles interminables,
toutes honorées de demeurer dans l'identité (TauTOvrçxi) de leur supériorité,

telle est la théoria cataleptique de ceux qui ont le cœur pur» 10°.

On est de nouveau frappé par ce mélange si caractéristique de traits
scripturaires, sur la connaissance sans miroirs (cf. 1 Cor., 13, 12), sur le

pur de cœur dont la récompense est de voir Dieu (cf. Mt., 5, 8), de traits
hellénistiques, sur la vision sans mélange 101, sur la hâte (cf. Corp. Herrn.,
IV5: ils font hâte vers l'un-et-seul) 102, et d'expressions gnostiques, les

« touts» 103. Tous ces traits d'origine différente ont été combinés en fonction

du thème de l'ascension par la contemplation de l'âme du gnostique

104. La vision se présente comme le terme d'une évolution régulière
sans que la mort constitue une étape de première importance. Elle est le

point final de ce progrès spirituel que Clément décrit de cette façon:
«La première chose qu'il (le gnostique) demandera est la rémission des

péchés, puis de ne plus pécher, alors de pouvoir faire du bien et de

comprendre toute la création et le gouvernement (qui se fait) selon le

Seigneur, afin que devenu pur de cœur, il soit initié par la connaissance

qui vient par le Fils de Dieu à la contemplation bienheureuse, face à

face (8t.' smyMÛascoç tyjç §t,à toü uloü toü 0soü TrpocrcoTOV 7rpoç Tzpoaantov

T7]v [xaxocpfav Géocv p.uY)0îj) 105. En général l'on peut dire que le schéma vie

100 Str. VII 13, 1.
101 Cf. Phédon 66 a : « Celui qui au moyen de la pensée en elle-même et par elle-

même et sans mélange etXixpwet se mettrait en chasse de la réalité sans mélange ».
102 Comp. Somnum Scipionis 14; Extr. Théod. 78, 2.
103 Appellation des éons indiquant leur plénitude: Adv. Haer. I 2, 6; Extr.

Theod. 31, 2; 32, 3.
104 Signalons encore le terme technique de Clément « tocutötyjti». Le Logos

« èv t<xùtôt»)ti » : Extr. Tbéod. 8, 1; 8, 2; 8, 3; 19, 1. 2. Voir F. Sagnard, Edit, des

Extr. Théod., p. 59, n. 5.
105 Str. VI 102, 1-2.



et chez Clément d'Alexandrie 473

présente - vie future est remplacé par un autre: conversion de

l'incroyance à la foi, conversion de la foi à la gnose, enfin évolution de la

gnose qui s'achevant par la charité unit dès ici-bas le connaissant au
connu comme l'ami à l'aimé 106. Nous reviendrons encore sur le rôle que
joue le Fils dans la vision.

Les Stromates VII 56, 3-7 nous offrent un autre exemple de ces

textes si nombreux chez Clément dans lesquels tant d'influences sont à

relever. «Celle-ci (la gnose) conduit vers le but éternel et parfait,
enseignant d'avance le genre de vie que nous aurons avec les dieux (r*)v
ecroftivYjv t,[ivi... [xexà 0ewv Sfaixav), selon la volonté de Dieu, libérés de

tout châtiment et punition que nous subissons à cause des fautes comme
une éducation. Après cette libération la dignité et les honneurs seront
donnés à ceux qui ont reçu la perfection, qui en ont fini avec la
purification et la liturgie étrangère, même si elle est sainte et se fait parmi les

saints. Alors devenus purs de cœur en vertu de leur union au Seigneur
(xocxà to %ç>ocszjkc, tou xupiou), l'apocatastasis les attend pour une
contemplation éternelle. Et ils sont appelés dieux par attribution, ils auront
à occuper les trônes avec les autres dieux (crûv0povoi twv aXXwv 0swv) qui
sont rangés les premiers après le Seigneur. La gnose amène rapidement
à la katharsis et est un moyen approprié à la transformation en un état
meilleur et acceptable à Dieu».

L'idée d'une réunion avec les dieux exprimée par la formule «fxsxà

(twv) Ôswv» est hellénistique 107. La conception du caractère pédagogique
des peines dérive de Platon 108. L'influence biblique se manifeste par
l'idée que le gnostique est devenu pur de cœur grâce à son union au
Christ, et peut-être aussi par l'image des parfaits qui seront admis à

siéger sur les trônes auprès des autres dieux. Cette image qui se rencontre
fréquemment dans l'apocalypse juive (Hénoch 45, 3; 51, 3; etc.) et dans

106 Cf. Str. VII 57, 4. Rappelons-nous ici les textes où le passage de la foi à la
gnose est pratiquement considéré comme plus important que le passage de

l'incroyance à la foi. Par contre, dans une autre série de textes foi et gnose ne sont pas
des degrés qui se succèdent l'un à l'autre, mais deux réalités qui sont en relation
constante entre elles.

107 Voir Korè Kosmou 34 (éd. Nock-Festugière du Corp. Herrn., t. IV, Paris
1954, p. 11). Pour d'autres références voir J. Dupont, L'union avec le Christ
suivant S. Paul, Louvain 1952, p. 22 suiv. et Festugière, La rév. d'Hermès Trism.,
Ill, p. 139.

108 Gorg. 81; 525 bc; Prot. 324 b; Rép. II 380 a; IX 501 b; Lois V 728 c. Sur
l'influence de cette conception platonicienne, voir G. Anrich, Clemens und Origines
als Begründer der Lehre vom Fegfeuer, dans Festschrift H. J. Holtzmann, Tübingen

1902, pp. 97-120.

31



474 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

le Nouveau Testament (Mt., 19, 28) 109 se retrouve aussi dans la
littérature hellénistique: «Toi qui partages le trône...»110. Le thème de la

contemplation éternelle est tributaire de l'idée biblique que les purs de

cœur verront Dieu ni, aussi bien que de la conception hellénistique sur la
thea qui constitue le sommet de la connaissance 112. Il est d'ailleurs

frappant que l'aspiration du gnostique se porte plus sur la theoria
éternelle que sur le fait qu'il va siéger sur un trône. Nouveau signe de

l'influence des idées grecques au sujet de la contemplation, achèvement de

l'ascension spirituelle 113. L'appellation «dieux» dérive de Platon, ainsi

que Clément l'affirme ailleurs : «Avec raison donc déclare Platon que celui

qui contemple les idées vit comme un dieu parmi les hommes... Il a

affirmé que ce dieu vivant parmi les hommes contemple le dieu
invisible...» 11+. Notons encore le changement de perspective de Mt., 5, 8 à

Clément qui se manifeste ici clairement par le fait que chez Matthieu la
vision est récompense de la pureté du cœur, alors que pour Clément c'est
la gnose qui opère la purification. Conception dans laquelle nous percevons

l'écho de la doctrine platonicienne qui considère la philosophie
pareillement dans sa fonction purificatrice 115.

Clément se contente d'ailleurs souvent de juxtaposer des idées tout
à fait divergentes. «Si quelqu'un s'imagine tout comprendre par les sens,

il se trouve loin de la vérité; l'apôtre écrit notamment au sujet de la
connaissance de Dieu «nous voyons maintenant comme par un miroir,
alors nous le verrons face à face» (1 Cor., 13, 12) ; la contemplation de la
vérité est donnée à peu de gens. Platon le dit bien dans l'Epinomis: «Je

déclare qu'il n'est pas possible à tous les hommes, à l'exception d'un petit
nombre, de trouver la félicité et le bonheur, en cette vie, s'entend, mais

il y a le bel espoir d'obtenir après la mort tous les biens» (Epinomis
973 c) 116. Ce qui est écrit chez Moïse veut dire la même chose: «Per-

109 On trouvera nombre de références dans Theol. Wörterbuch Kittel, III
s. v. 0p6voç. Voir aussi J. Dupont, o. c., pp. 84-87.

110 Anthol. Palant. éd. Waltz (coll. Budé) I 24; cf. Korè Kosmou 17.
111 Cf. l'allusion à Mt., 5, 8 par la formule «le pur de cœur».
"2 Comp. Str. II 130, 2; VI 61, 2.
113 Le terme naturel de cette ascension est la vision de Dieu.
i" Str. IV 155, 2. Cf. Soph. 216 ab.
i'5 Sur la valeur purificatrice de la philosophie selon Platon, voir A. Festu-

gière, Contemplation et vie contemplative selon Platon, Paris 1936, p. 129 suiv.
116 Clément a inséré un « nota iv » entre « dunaton » et « anthropois » accentuant

ainsi l'idée d'une élite qui seule est capable de voir Dieu. «Il n'est pas possible à

tous les hommes», au lieu de «il n'est pas possible aux hommes». Cf. E. des Places,
La tradition indirecte de l'Epinomis, dans Mélanges Desrousseaux, Paris 1937,

pp. 349-355. Pour l'expression «le bel espoir», cf. Phédon 70 a; 114 d; Rép. VI 496 e.



et chez Clément d'Alexandrie 475

sonne ne verra ma face et vivra» (Ex., 33, 20). Il est évident que personne
ne peut comprendre Dieu en toute clarté (èvapywç) pendant le temps de la
vie. «Les purs de cœur verront Dieu» (Mt., 5, 8) après qu'ils sont arrivés
à la dernière perfection» 117.

Le rejet de la connaissance sensible lui suggère l'idée que bien peu
d'hommes arrivent à la contemplation. En référence à cette idée Clément
cite l'Epinomis 973 c à propos du petit nombre de ceux qui trouvent
le bonheur en cette vie. Cette connexion suppose que la contemplation
de la vérité est identique au bonheur. C'est certainement l'idée de
Platon: «... la pensée de toute âme... lorsqu'avec le temps elle a fini par
apercevoir la réalité, elle en éprouve du bien-être (Oswpoöaoc T<xXv]09j

TpétpsTou xocl £Ù7ta0£Ï) » 118. Comparez la même idée chez Albinos mais

transposée dans un sens nettement religieux: «L'âme qui contemple la
divinité est dite éprouver du bien-être (tj öscopoüua pèv to
0£Üov £Ù7ta0£Ïv te XéyEToci)» 119. Clément ne semble éprouver aucune
difficulté de juxtaposer l'impossibilité de voir Dieu selon la Bible et l'idée
platonicienne de la contemplation réservée à certains hommes.

Cette juxtaposition de thèmes platoniciens et bibliques est un fait
courant chez Clément. Souvent les idées platoniciennes influencent fortement

sa compréhension des textes bibliques. «... L'âme du philosophe
fait au plus haut point bon marché du corps et le fuit, tandis qu'elle
cherche d'autre part à s'isoler en elle-même (ocott) xa0'aÛT7]V yfyv£o0ai)
(cf. Phédon 65 cd). Est-ce que cela ne s'accorde pas avec la parole du
divin apôtre : «Malheureux homme que je suis Qui me délivrera du corps
de cette mort» (Rom., 7, 24)» 12°. Le corps de mort dont parle S. Paul et

qui indique le corps charnel dominé par le péché est repris dans un
contexte où le corps comme tel est le grand obstacle à la contemplation.
Dans un ouvrage antérieur, le Pédagogue, Clément avait pourtant réagi
contre ceux pour qui le corps nous empêche de voir Dieu. «Maintenant
nous voyons dans un miroir», dit le même apôtre, «mais alors ce sera
face à face» (1 Cor., 13, 12) ; c'est pourquoi il ajoutait aussi : «mais vous ne
le pouvez pas à présent, car vous êtes encore charnels» (1 Cor., 3, 2), ne

117 Str. V 7, 5-7.
118 Phèdre 247 d.
119 Albinos, Epitomè II 2.
120 Str. III 18, 1-2. Comp. S. Ambroise, De bono mortis III 11 : «Merito ergo

depretiavit (sapiens) et dehonestavit hoc corpus, corpus mortis appelans». Le
rapprochement avec le Phédon 65 c « anfragst tù aö(J.a» est fait par P. Hadot,
Platon et Plotin dans S. Ambroise, R.E.L. 34 (1956), p. 212.



476 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

songeant qu'aux choses de la chair... (il ne veut pas dire) parce que nous
sommes encore dans la chair comme le supposent quelques-uns, car avec
elle, ayant la face semblable à celle d'un ange, nous verrons face à face la

promesse» m. Mais il est bien connu que l'on doit tenir compte de
l'évolution de Clément dans ses œuvres 122.

La vision de Dieu, c'est la nourriture solide dont parle S. Paul dans
1 Cor., 3, 2: «... je n'ai pu vous parler comme à des hommes spirituels,
mais... comme à des petits enfants... C'est du lait que je vous donne à

boire, non une nourriture solide». Par lait, on comprend la catéchèse,

comme le premier aliment des enfants, la nourriture solide, c'est la

contemplation époptique. Ce sont la chair et le sang du Verbe, c'est-à-

dire, la compréhension de la puissance et de l'essence divine (tootscfti,
xoctocXt^iç Tvjç 0swcç Suvà[xso)ç xaî oùotocç)... Manger et boire le Verbe

divin, c'est la gnose de l'essence divine» 123. Platon présente déjà la
contemplation comme la nourriture de l'âme. «La contemplation des réalités
véritables est pour elle une nourriture bienfaisante (Oswpoücra T<xX7)0yj

Tpecperai)» (Phèdre 247 d); «toutoiç St] Tpéçerai.» 124. Plus proche encore
de l'exégèse clémentine est la conception philonienne de la manne «ceci

est le pain» (Ex., 16, 15) comme la parole et le logos de Dieu, nourriture
de l'âme 125. Clément nous a éclairés sur la signification du terme «la

contemplation époptique», nourriture solide de l'âme. «L'Ecriture... nous
fait doucement penser à nous mettre en quête de Dieu et à nous efforcer
de le connaître le plus possible, ce qui est sans doute la plus haute
contemplation, celle de l'époptie, la science véritable, celle qu'aucun raison-

121 Pédagogue I 36, 6.
122 II y a longtemps déjà qu'on a été frappé par la note ésotérique de maints

passages des Stromates, alors qu'elle est absente de ses premières œuvres. Pour
l'histoire et l'état actuel du problème des rapports entre les différents ouvrages de
Clément et des différences entre certaines parties des Stromates, voir C. de Mon-
désert dans son introduction à la trad, des Str. I, coll. Sources chr., Paris 1951,

pp. 11-22.
123 Str. V 66, 1-3. Clément emploie la même allégorie dans le Péd. I 36, 6 avec

cette différence que la nourriture solide y signifie la vision béatifique dans le monde
futur et non la contemplation époptique du gnostique. On constate l'évolution entre
les deux œuvres.

124 Phèdre 246 e.P. Louis, Les métaphores de Platon, Paris 1945, mentionne
surtout la comparaison de l'alimentation à l'éducation, image d'ailleurs usuelle
(o. c., pp. 99-100). En passant il note aussi la science comme aliment de l'âme
(p. 57).

125 Cf. Leg. All. III 173. Comp. Quis rer. div. her. 79: «Celui-ci (le sage) dirige
ses regards vers l'éther et vers les orbes célestes, il est instruit à contempler la manne,
e logos divin, désirant la nourriture céleste et incorruptible de l'âme».



et chez Clement d'Alexandrie 477

nement n'est plus capable d'ébranler (vj àftSTaimaTOÇ Loyco yivoftévT]) »126.

Cette définition de la science évoque celle des Stoïciens : « sTvai

STUCTTjv xaTdcXvjijxv œuoa/.rj xai dcjX£Ta7tve)vov ûxo Àôyoo» 127. Le P.

Dupont qui a examiné la signification du terme xaxàX-rçtjiiç dans la littérature
stoïcienne ainsi que chez Philon arrive à la conclusion que dans le
vocabulaire philosophique la «compréhension» signifie une connaissance

claire, impliquant évidence et certitude 128. Clément, pour qui le gnosti-

que peut parvenir jusqu'à un état éternel, stable et immuable de contemplation

(sîç eÇiv 0£Qpiaç àiStov xal àvaXLotwrov) 129 préfère le terme
xaTaXvjijx? exprimant la stabilité et la fermeté de cette connaissance

époptique 13°.

Ci et là réapparaissent dans l'œuvre de Clément des formules rencontrées

à l'occasion de notre étude sur Justin. «Se détournant des choses

sensibles, ils contemplent le divin par le noûs simple (<JuLc>S Tcji v£> to 0eïov

sTO7tTsboi£v)»131. Mais déclare-t-il ailleurs, seul le Sauveur peut donner
cette vue de l'âme 132. «Dieu est inexprimable, mais II est seulement
connaissable par la puissance qui vient de lui. La recherche est obscure,
mais la grâce de la gnose vient de lui par son Fils» 133. La spéculation sur
le rôle du Fils dans la vision se rattache aussi à l'exégèse de l'expression
«la face de Dieu», ou encore «la face du Père», bien qu'il y ait une certaine
évolution sur ce point.

«Jacob donna à cet endroit le nom de face de Dieu car, dit-il, j'ai vu

126 Str. II 47, 4.
127 Stoic. Vet. Frag. III 112 (éd. Arnim, Leipzig 1921-24) Stobée II 7,5;

comp. Stoic. Vet. Frag. II 90.
128 J. Dupont, Gnosis. La connaissance religieuse dans les Epîtres de S. Paul,

Louvain 1949, pp. 504-519. On y trouve de nombreuses références. Voir aussi
Th. Camelot, Foi et gnose, pp. 111-112; 129-130 et W. Völker, Der wahre Gno-
stiker nach Clemens Alexandrinus, pp. 312-316.

129 Cf. Str. VI 61, 3; comp. Str. VII 80, 2 sur l'impeccabilité du gnostique.
L'idée se présente également dans les écrits hermétiques. «Quand une âme, bien
qu'incarnée, a su se rendre assez légère pour atteindre à la perception du Bien réel
et de la réelle vérité (èni ty]v xaT<£Xn)i|xv rau ovtcùç àyaOoû xal àX7]0oCç), elle ne peut
jamais glisser vers le contraire» (Stobée, fr. II B 3, éd. Festugière, Corp. Herrn,
t. Ill, p. 13) (Comp. fr. VII 2-3 et Corp. Herrn. X 5-6).

130 II suffit de parcourir l'index (éd. Stählin, Griech. christl. Schriftst. 39),
s. v. à(X£Tâ7rrtoToç, ßeßaio? pour voir comment ces termes reviennent à chaque
ligne.

131 Str. V 67, 3.
132 Str. V 19, 2. Comp. Extr. Théod. 10, 6: «Ce n'est pas de l'œil sensible que

voient (les protoctistes) ; c'est de l'œil tel que le donne le Père, l'œil de l'intelligence»
et Extr. Théod. 5, 3.

133 Str. V 71, 5.



478 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

Dieu face à face» (Gen., 32, 30), la face de Dieu est le logos par qui Dieu
est montré et connu»134. Clément suit ici l'exégèse traditionnelle qui attribue

au Verbe les théophanies de l'Ancien Testament13S. Ou bien le
Fils est appelé face parce que «lui, le Verbe, révélateur du caractère

propre du Père, est devenu porteur de chair par le nombre cinq de ses

sens» 136. Mais Clément connaît aussi une médiation du Fils dans la vision
du Père. Dans ce cas l'interprétation de la face se meut dans une ambiance

plutôt gnostique. «Ils (les protoctistes) contemplent continuellement la
face du Père: la face du Père, c'est le Fils, par qui est connu le Père

(TcpocrcûTOV Sè IIocTpàç ô Yîoç, Si' où yvcûpiÇsTai ô IIaT7)p)» 137, comparez
avec la formule gnostique : «Si' YioG 6 Har/jp syvojcjGt] »13S. Cette interprétation

part de la médiation du Fils dans la connaissance du Père. «Le

Fils, il est le principe (àp^f)) de la vision du Père, étant appelé la face du
Père» 139. Ceci est à rapprocher de l'insistance des Valentiniens sur son
rôle dans la révélation du Père. Il enseigne aux éons que «leur Père est

incompréhensible, insaisissable, et que personne ne peut le voir ni
l'entendre, si ce n'est à travers le Fils seul» 14°. Pour les Valentiniens le

Fils a vis-à-vis du Plérôme une mission d'instruction conforme à celle

qu'il a eu sur terre. Clément parle d'un enseignement que donne le Fils
aux élus. «Sans doute la face est-elle tantôt aussi le Fils, tantôt aussi cette
partie compréhensible du Père qu'ils contemplent dans l'enseignement
qui leur vient par le Fils. Quant au reste du Père, il est inconnu (to
TcpoucoTOV sort, pèv xal ô Yîoç, sera Sè xai öcrov xaTaX7)7rrôv toö IlaTpoç
Si'Yton SsSiSaypsvoi Oecopoucri)» 141. Malgré la doctrine différente se

constate une parenté avec les formules gnostiques. «to x<XTaXY)7rrov

aùxoo ô Sy) Yîoç ècTTiv 142, «Filium autem constituunt apprehensibilem
Patris», déclare Tertullien dans son Adv. Valent. 11. «Invisibile etenim
Filii Pater, visibile autem Patris Filius» 143.

134 Péd. I 57, 2.
135 Cf. Justin, Dial. 58, 7; 126, 3, Voir G. Aeby, Les missions divines de

S. Justin à Origène, Fribourg 1958, p. 120 suiv.
136 Str. V 34, 1.
137 Extr. Théod. 10, 6.
138 Extr. Théod. 7, 1.
139 Extr. Théod. 12, 1. Il s'agit dans le contexte de la vision des protoctistes.
140 Adv. Haer. I 2, 5.
141 Extr. Théod. 23, 5.
142 Adv. Haer. I 2, 5.
143 Adv. Haer. IV 6, 6. Pour l'interprétation de cette formule chez S. Irénée,

voir A. Houssiau, L'exégèse de Mt. XI, 27 b selon Saint Irénée, dans E.T.L. 26

(1953), pp. 328-354, not. p. 345.



et chez Clément d'Alexandrie 479

L'index de Stählin ne donne que deux références pour la 1 Jn 3, 2. Il
renvoie d'abord au Pédagogue III 1,1 : «Celui qui connaît Dieu, deviendra
semblable à Dieu (0sov Sè slSwç è£o[roicù07)o-STai 0e<p) ». La comparaison
avec 1 Jn 3, 2 «ô[xoioi ccmü> strogsOa, ort, ôt];<5[Ts0a aùxov xahcùç ècruv»

révèle deux différences majeures: s'tSwç au lieu de ôip6frs0oc, puis èÇo-

|Aot,(ö0Y)a£Tai au lieu de ô[j.otoi. ocùxû scrofrsOa. Le terme è^ofrokomç évoque
le thème littéraire du devenir semblable à Dieu, thème familier à l'âge
hellénistique. Clément comprend ici l'homoiosis dans un sens plutôt
moral, ainsi que le démontre le contexte: «(il deviendra semblable à Dieu)
non pas en portant des robes longues, mais en faisant le bien et ayant
aussi peu de besoins que possible, Dieu seul ne manque de rien n'a

pas de besoins)» 144. Dans un tel contexte la connaissance prend un sens

pratique et moral. «tIç o5v t) èmyvMcsrç; OsoasßeMC» 145. Le terme gnose
n'a pas toujours un sens mystique. M. Bräuninger a fort heureusement

souligné la différence dans les écrits hermétiques entre la gnose de Dieu

par le moyen des œuvres et la gnose de Dieu, vue immédiate et don gratuit

146. A côté de cette homoiosis morale Clément parle aussi d'une
homoiosis «physique» qui est réalisé par le baptême 147, mais dans ce cas

non plus il n'a mis l'homoiosis en relation avec 1 Jn 3, 2. Seulement à

l'occasion de son commentaire des Epîtres de S. Jean Clément en vient à

mettre en relation le «devenir semblable» au sens johannique et le motif
antique de l'homoiosis. Malheureusement, le texte ne nous est conservé

que dans une traduction latine «Et necdum claruit quod erimus, hoc est
ad qualem perventuri sumus gloriam.» Si enim manifestatus fuerit», hoc

est si perfecti facti fuerimus, «similes ei erimus» veluti requiescentes
et justificati, mundi in virtute ut « ipsum» vultum eius «videamus,
sicuti est», comprehensibiliter» 148. C'est le seul cas où il est question de
1 Jn 3, 2.

Clément donne le premier l'exégèse, devenue prépondérante dans la
théologie postérieure, de 1 Cor., 13, 13. «vovi, Sè fiivst» (la Bible de
Jérusalem traduit «bref», ajoutant en note «présentement») demeurent toutes

1+4 Péd. III 1,1.
145 Protrept. 85, 3. Comp. C.H. IX 4 « stiasßsia SI êart 0soG yvœaiç» VI 5;

e. a.; Sénèque, Ep. 95, 47. 50: «Deum coluit qui novit... satis coluit quisquis imita-
tus est.»

146 F. Bräuninger, Untersuchungen zu den Schriften des Hermes Trisme-
gistos, diss. Berlin 1926, p. 24 suiv.

147 Voir H. Merki, 'OMOIflS 12 ©EQ, Freiburg i. Schw. 1952, pp. 57-59.
148 Adumbr. in Epist. can. {G.C.S., 17, p. 213).



480 Le thème de la vision de Dieu dans la gnose valentinienne

les trois, mais la plus grande d'entre elles, c'est la charité»149. Or, poursuit

Clément, «avec raison. Car la foi disparaît quand nous sommes
convaincus par la vue même, en voyant Dieu, et l'espérance est supprimée
quand on a reçu les biens espérés, mais la charité entre au plérôme et elle

augmente encore quand elle reçoit les biens parfaits» 15°. Clément
comprend donc le vuvî 8è dans un sens temporel.

La recherche nous amène à la conclusion que Clément ne construit

pas un système parfaitement structuré. L'oeuvre se présente comme des

assemblages de textes dont les groupements se font sous l'une ou l'autre
idée dominante. Le texte même est plein de réminiscences bibliques,
platoniciennes, stoïciennes et gnostiques. Le motif de la vision n'intervient

plus seulement dans un chapitre ou une partie déterminée de son

œuvre, comme c'était le cas chez Justin, mais il est présent à toute
l'œuvre. Nous avons examiné les raisons qui ont conduit Clément à lui
donner cette importance. Ces multiples raisons peuvent être résumées

en un mot : c'est la tendance tant du milieu hellénistique que du milieu
gnostique à toujours valoriser la connaissance. Elle joue tout son rôle
chez l'alexandrin Clément. Comme le prouve telle de ses affirmations
paradoxales qu'il choisirait plutôt la gnose de Dieu que la vie éternelle à

supposer qu'elles soient séparées 1S1.

149 Sur ce verset, voir C. Spicq, Agapè dans le N. T., t. II, Paris 1959, p. 104

sv. Pour l'interprétation qui voit dans 1 Cor., 13, 13 l'affirmation de la permanence
sans limite de la triade foi, espérance, charité, voir M. F. Lacan, Les trois qui
demeurent, R.S.R. 46 (1958), pp. 321-343.

150 Quis div. salv. 38, 3.
151 Str. IV 136, 5.



III.
La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

La doctrine de saint Grégoire de Nysse sur la vision béatifique et
la contemplation mystique a été l'objet de plusieurs études. Telles de

ses spéculations qui semblent exclure toute vision de Dieu en furent
l'occasion. Une pareille doctrine ne pouvait manquer d'attirer l'attention
et de provoquer des interprétations divergentes. Il reste intéressant de

prendre comme point de départ la controverse entre F. Diekamp et
H. Koch, car cela permet d'aborder dans le vif, tel qu'il se pose chez

Grégoire de Nysse, le problème de la vision.
A vrai dire, cette dispute se limite à une question particulière : l'extase

est-elle ou non une connaissance immédiate de Dieu? H. Koch

pense que Grégoire accepte une connaissance immédiate de Dieu 1. Pour

prouver sa thèse, il fait un rapprochement avec Philon d'Alexandrie.
Mais s'il est indubitable que certaines expressions de Philon ont exercé

une influence sur Grégoire, il n'en est pas moins vrai que Philon ne lui
a pas fourni les bases philosophiques de sa doctrine. Il faut remarquer
en plus que dans la discussion les termes «connaissance immédiate» et
«connaissance médiate» ont été pris dans le sens qu'ils ont dans la théologie

scolastique: intuition immédiate d'une part, connaissance de Dieu

par ses œuvres d'autre part.
En examinant la pensée de Grégoire sur l'extase à l'aide d'un tel

schéma, F. Diekamp était arrivé à la conclusion contraire. Grégoire
n'accepte ni pour Moïse, ni a fortiori pour un autre être humain, tant
qu'on est dans ce monde, la vision intuitive de l'essence divine2. Cette
thèse s'appuie en particulier sur un examen du De vita Moisis 399 sv.,
spécialement 401 C et 404 A-C. Grégoire y explique la demande faite
à Dieu par Moïse de se montrer à nouveau. «Comment l'homme à qui

1 H. Koch, Das mystische Schauen beim Hl. Gregor von Nyssa, Theol.
Quartalschrift, 1898, pp. 397-420.



482 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

tant de théophanies ont rendu Dieu clairement visible, selon le témoignage

de l'Ecriture,... comment donc l'homme qui a connu cela, demande-

t-il à Dieu de se manifester à lui, comme s'il n'avait pas encore obtenu

ce que nous croyions sur la foi de l'Ecriture qu'il avait trouvé »3

La solution apportée par Grégoire est que Moïse demande cette
fois-ci que Dieu se manifeste «non plus dans la mesure où lui, Moïse,

peut y participer (où^ wç [asté^siv Stivaxoci), mais comme II est en lui-
même». Sa demande audacieuse est «de ne pas jouir de la beauté par
des miroirs et des reflets, mais face à face (to p) 8ià xavonrrpcov tivôv
àXkà xaxà TpoacoTtov) » 4. La lecture attentive de ce texte permet une
constatation importante. Les formules «vision (manifestation) face à

face» et « dans un miroir» n'ont nullement le sens qu'elles avaient chez

saint Paul dans sa première lettre aux Corinthiens 13,12. Notons d'ailleurs

que Grégoire n'emploie pas exactement les formules pauliniennes :

Si' ècroxTpoo et 7tpo(TCi)xov 7ipoç xpoo-WTOV. Pour Grégoire, la jouissance
de Dieu par des miroirs est la connaissance de Dieu telle que l'homme
peut y participer, c'est-à-dire, la connaissance de Dieu adaptée à la mesure
de l'homme; tandis que la vision face à face signifie dans ce contexte
le dépassement et l'abolition de la différence entre l'être limité et Dieu.

2 F. Diekamp: Die Gotteslehre des Hl. Gregor von Nyssa, Münster i. W. 1896.
Dans la suite de son exposé M. Diekamp veut montrer qu'au moins Grégoire ne
s'oppose pas à une vision céleste qui ne soit pas une connaissance médiate. Voir la
fin de cet article où nous revenons sur ce point. Dans son ouvrage, Gregor von Nyssa
als Mystiker, Wiesbaden, 1955, W. Völker n'a pas remis en œuvre les textes apportés
par F. Diekamp et ne résout pas les difficultés qu'ils présentent. Dans son étude
comparée de sources il se contente de quelques rapides considérations. Il semble
même reprocher à Diekamp de voir en Plotin la source de Grégoire. «Diekamp
glaubte in Plotin den Gewährsmann Gregors gefunden zu haben» (o. c., p. 210).
« H. Koch schwächt in manchem Diekamps Behauptungen ab, indem er energisch auf
Philo aufmerksam macht» (ib., p. 210, note 4). Lui-même rapproche trop Grégoire
de Nysse d'Origène. Nous ne voyons pas comment ce texte d'Origène «beatiores illi,
qui iam per speculum... neque in substantiis corporalibus, sed facie ad faciem
Deum videbunt sapientiae illuminatione radiati et merae divinitatis capaces per
puritatem cordis effecti» permet de dire que les idées principales de Grégoire se
trouvent déjà formulées chez Origène. «Hier sind bereits alle Hauptmomente von
Gregors Anschauung vorweggenommen : Die Herzensreinheit, die göttliche Erleuchtung,

die unmittelbare Schau Gottes, die Erkenntnisweise der Engel» (o. c., p. 210).
Ces idées ne touchent pas la doctrine propre à Grégoire. Il est également à noter
que W. Völker ne mentionne pas Plotin dans son article «Die Mystik Gregors von
Nyssa in ihren geschichtlichen Zusammenhängen», Theol. Zeitschrift 9 (1953),
pp. 338-354.

3 P. G. 44, 399 A. Grégoire de Nysse se réfère à Num., 12, 8.
4 P.G. 44, 401 D.



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 483

Son interprétation originelle de l'Exode 33, 20 montre d'une autre
manière comment Grégoire interprète la formule «voir Dieu face à face».

«Tu ne pourras voir mon visage. En effet, nul homme ne verra ma face

sans mourir» (cf. Ex., 33, 20). «En effet, l'Ecriture nous dit cela non en
ce sens que cette vue puisse devenir cause de mort pour ceux qui en
jouiraient. Comment en effet la face de la Vie serait-elle jamais cause de

mort pour ceux qui s'en approchent? Mais l'Etre divin étant vivifiant
par essence, et d'autre part, le caractère distinctif de la nature divine
étant au-dessus de toute détermination, celui qui pense que Dieu est

quelque chose de déterminé (ti tov 0sov eïvoci) passe à côté de Celui

qui est l'Etre par essence» 5. En d'autres termes, celui qui prétend à

la vision face à face réduit Dieu à sa propre mesure, il veut en faire un
être limité.

La connaissance de Dieu tel qu'il est en lui-même signifie donc pour
Grégoire la possession complète de Dieu. C'est pourquoi Moïse doit
apprendre que c'est là réellement voir Dieu que de ne jamais trouver de

satiété à ce désir. Moïse avait demandé une chose totalement impossible.

Il apprend maintenant que le divin est infini et ne peut être
circonscrit par aucune limite. La connaissance de Dieu est de progresser
sans cesse dans sa connaissance: Dieu est toujours au-delà de ce qu'on
en saisit.

Une question s'impose. Comment Grégoire en est-il venu à

comprendre la formule «voir Dieu face à face» dans le sens d'une compréhension

totale et complète de Dieu? F. Diekamp remarque simplement que
l'expression comme telle peut avoir cette signification. Grégoire aurait
voulu éviter toute ambiguïté 6. Même dans les textes qui traitent de la
vision béatifique, et non seulement dans ceux sur l'extase, il n'aurait
pu insister sur la vision face à face à cause des Eunomiens 1. En réalité
F. Diekamp présuppose le caractère ambigu de cette formule. Il en conclut

que Grégoire ne voulait pas courir le danger de donner l'impression

5 P. G., 44, 404 B.
6 H. Koch donne une explication analogue, Grégoire veut exclure la compréhension

totale de Dieu (a. c., pp. 409-410). Ceci est hors de doute, mais ni Diekamp
ni Koch n'ont replacé le thème de la vision dans l'ensemble du système spéculatif
de Grégoire.

7 On sait qu'Eunomius affirmait que l'homme peut comprendre l'essence
divine. S. Basile lui aussi remarque que la compréhension de Dieu dépasse la capacité
de toute créature (cf. Adv. Eunom. I 13-14; P. G. 29, 544 A sv.). Cela n'empêche
nullement S. Basile de parler de la theoria face à face (ib. III 7 ; P.G. 29, 669 C-D).



484 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

qu'il favorisait la doctrine des hérétiques. Il semble toutefois difficile
d'expliquer une doctrine par le seul désir d'éviter tout malentendu. Sa

pensée est suffisamment structurée en elle-même pour expliquer l'exclusion

de cette formule. La seule solution valable est de trouver dans le

système de Grégoire la raison qui l'a amené à interpréter l'expression
«voir Dieu face à face» ainsi que «voir dans un miroir» dans le sens

signalé ci-dessus.

La doctrine qui est à la base de cette interprétation, c'est que voir
égale avoir, posséder. Grégoire présuppose dans la plupart des textes
cette équivalence de voir avoir, posséder. Il en parle explicitement
dans son commentaire de la sixième béatitude selon saint Matthieu. «Voir

signifie la même chose qu'avoir selon l'usage courant du mot dans l'Ecriture»

8. Le psaume 127, 5 et Isaïe 26, 10 (tous les deux d'après les LXX)
sont cités comme preuve. Dans aucun de ces deux cas le verbe voir n'a un
sens technique. Les seuls textes néotestamentaires où e/sw 0£ov (2 Jn 9),

s/siv tov 7raTÉpa (1 Jn 2, 23) est employé dans le sens de èyvMxévai

(1 Jn 2, 3-4) et de èwpaxévat (Jn 14, 7) ne sont pas mentionnés 9. La
source de l'interprétation de voir avoir doit être cherchée ailleurs.
Cette source est pour Grégoire le néoplatonisme.

«Ce que (la partie raisonnable de l'âme) voit, elle le possède sans le

posséder ; elle le possède, parce qu'elle le connaît (àXX' ô sISe...
t£> yivwcrxEiv) », déclare Plotin 10. «(Le sujet qui contemple) possède

(les objets contemplés) dès qu'il contemple (xoù 0£topwv xoù e^cov) »u.

Porphyre de son côté déclare: «ô yvoùç tov 0eov 'é^ei tov 0eov mxpovTa»12.

«Deus... quem videre, hoc est quod habere» 13.

8 P. G. 44, 1265 A.
9 Ils apparaissent pourtant chez les Alexandrins. « Qui negat Filium ignorando

eum nec Patrem habet neque cognoscit eum», Clément d'Alexandrie, Adumbra-
tiones in 1 Jn (G.C.S., 3, 213).

10 Enn. III 6, 2. Nous citons d'après l'édition et la traduction d'E. Bréhier,
coll. Budé, Paris, 1924-1938.

11 Enn. V 3, 5. Voir aussi Enn. V 8, 10; VI 7, 35; VI 9, 3.
12 Porph., Ad Gaurum 50, 21. Le texte est cité par W. Theiler, Porphyrius

und Augustin, dans Schriften der Königsb. Gel. Gesellschaft, 10, 1933-34, H. 1,

p. 46. Sur ce thème voir aussi H. Hanse, Gott haben, Berlin 1939. Hanse n'a pas
étudié Grégoire de Nysse.

13 Augustin, Soliloquia I 1, 3. Comp. De beata vita 34: «Deum habet quisquis
beatus est», «Hoc est animo Deum habere, id est Deo frui»; De ordine II 20:
«Siquidem Deum habere, iam inter nos pridem in sermone illo quem die natali
tuo iucundissimum habuimus, placuit nihil aliud esse quam deo perfrui».



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 485

Grégoire reprend cet axiome mais il le transpose dans son propre
système : voir Dieu, c'est avoir Dieu, non pas en Le possédant complètement

- ceci est impossible pour un être créé - mais en participant aux
qualités divines. Participer à la vie divine, c'est avoir en soi l'image de

Dieu et la ressemblance avec Lui. L'liomoiosis est v) 0soû jxetouctioc 14.

«Ce bien qui est au-dessus de toute intelligence appartenait
tellement à notre nature que la nature humaine, formée par l'homoiosis la
plus exacte du prototype, semblait être autre chose (wç a>.Xo èxewo to
àvOpdmvov sïvai Soxsw), tout cela appartenait à l'homme, incorruptibilité

et félicité et autonomie... En quelques mots le récit de la cosmogonie
fait allusion à tout cela en disant: l'homme a été fait à l'image de

Dieu» ls. Avant le péché appartenait à l'homme ce bien qui transcende

toute intelligence. Grégoire emploie la même formule pour exprimer la
transcendance de Dieu 16. L'idée que la nature humaine semblait être
autre chose rappelle la formule plotinienne: quand l'âme ne fut pas
encore liée avec le corps «fjpsv èxsï av0pco7coi aXXoi Ôvtsç» (Enn.VI4,14).
Grégoire applique l'expression à l'état paradisiaque. L'incorruptibilité,
la félicité, etc., désignent la vie divine à laquelle participait l'homme
avant la chute 17. Il a été créé à l'image de Dieu (cf. Gen., 1, 26). Par

14 'Ofxolcocriç et p,sTOUcrîa peuvent être des synonymes. Voir H. Merki qui
rapproche «toxvtö? yàp svapérou ßlou TéXoç f) toü 6eo0 [rerouala ylvsTca» (P. G. 44,
968 C) de «téXoç toü xcct' àpeTTjv ßiou èartv f) Tcpèç to 0sïov ôptohùaiç» (P. G. 44,
1200 C). D'autre part, la notion de ôfxoîcoaiç comme indiquant l'état originel et le
recouvrement de cet état coïncide avec celle de etxtov. H. Merki, 'AMOIGSIZ
0EQ. Von der platonischen Angleichung an Gott zur Gottesähnlichkeit bei Gregor
von Nyssa, Fr. i. Schw., 1952, p. 94 sv., 108 sv., 136 sv.

15 P. G. 44, 1225 D-1228 A.
16 P. G. 44, 1268 B.
17 Voir aussi J. Daniélou: Platonisme et théologie mystique, Essai sur la

doctrine spirituelle de Grégoire de Nysse. Paris 1954 (2e éd.), pp. 92-103, où il
démontre longuement que ces notions n'ont pas une signification philosophique.
Voir aussi H. Merki, o. c., p. 96 sv. : «Die àpsT^ ist bei Gregor sicher keine natürliche
Tugend, sie ist vielmehr eine àjréppoia der göttlichen Heiligkeit, eine Anteilnahme
am göttlichen Leben» (ib., p. 97). On y constate à nouveau l'influence de Plotin
qui, lui aussi, considère les vertus comme «choses divines» qui ne sauraient être
«çaùXcp tivî xal 0vi)tcô 7rpâyp,aTt». Mais pour Plotin, l'âme se trouve être naturellement

d'une nature divine et elle a part, de par sa nature, à ces choses divines. « Si
elle est pure, les biens, la prudence et les autres vertus sont en elle comme sa
propriété. Si telle est l'âme, lorsqu'elle revient en elle-même, comment n'est-elle pas
d'une nature pareille à celle que nous disons appartenir à tout être divin et éternel.
Car la prudence et la vertu véritable, étant divines, ne sauraient être en une chose
vile et mortelle, mais un tel être doit être divin, puisqu'il a part aux choses
divines, grâce à sa parenté et à sa communauté d'essence avec elles» (Enn. IV 7, 10).



486 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

l'apatheia et la pureté, c'est-à-dire par la participation aux qualités
divines, il devient à nouveau semblable à Dieu. S'il retrouve la pureté
de l'image, il y pourra contempler, comme dans un miroir, Dieu lui-
même.

Dans son Commentaire sur la sixième béatitude selon S. Matthieu,
Grégoire s'en explique clairement. «Le Seigneur n'a pas dit qu'être
bienheureux, c'est connaître quelque chose de Dieu, mais avoir Dieu en soi-
même. 'Bienheureux les coeurs purs, car ils verront Dieu' (Mt., 5, 8). Il
ne me semble pas que Dieu soit offert comme un spectacle (Bsocpa) placé
devant celui qui a purifié l'œil de l'âme, mais ce que le Logos expose à

d'autres d'une manière plus claire nous suggère bien la grandeur de ce

mot, quand II dit notamment: 'Le royaume de Dieu est en vous'

(Le 17, 21), pour nous apprendre que celui qui a purifié son cœur de toute
créature et de toute disposition passionnée, voit dans sa propre beauté

l'image de la nature divine. Il me semble que le Verbe par le peu qu'il
disait donnait ce conseil: ô hommes, autant qu'il y en a dont le désir est
de contempler le vrai Bien, après que vous avez entendu que la grandeur
divine est au-dessus des cieux et que sa gloire est inexplicable, sa beauté

inexprimable, et sa nature incompréhensible, ne tombez pas dans le

désespoir de ne pouvoir contempler le désiré. Ce qui peut être compris par
toi, la mesure de la compréhension de Dieu est en toi. Ainsi donc Celui

qui t'a formé a immédiatement ajouté un tel bien à la nature (tyj cpéuEt,

xaTouenwcravToç). Car Dieu a empreint les imitations des biens de sa

propre nature dans ta constitution comme en modelant une figure d'un
morceau de cire»18.

Grégoire sait assumer des éléments divers dans sa propre synthèse.
Avant lui, Origène avait donné une interprétation analogue de Luc 17, 21.

Le royaume de Dieu, c'est-à-dire l'image du roi céleste, est en vous.
Cette image n'est plus visible à cause des péchés 19. L'exégèse de S. Atha-
nase se meut dans un même climat de pensée. «Puisque nous avons en

nous... le roi de l'univers, le Logos du Père, le royaume de Dieu, nous

pouvons contempler facilement... le roi de l'univers, le Logos du Père» 20.

18 P. G. 44, 1269 C-1272 A. Une interprétation analogue de Luc 17, 21 dans
De virg. P. G. 46, 372 D (éd. Jaeger VIII,-1, 300, 18 sv.).

19 Horn, in Gen., 13, 4 (G. C. S. Orig. 6, 119).
20 Contra Gentes 30 (P.G. 25, 60 C). Voir aussi Contra Gentes 2 (P. G. 25, 8 B) :

«Car la pureté de l'âme la rend capable de contempler Dieu en elle-même comme en

un miroir, selon la parole du Seigneur : « Bienheureux les cœurs purs, car ils verront
Dieu» (Mt., 5, 8).



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 487

Mais cette exégèse n'était nullement insérée dans une théorie cohérente
de la connaissance de Dieu, comme c'est le cas chez Grégoire de Nysse.
Une analyse du texte nous laisse voir comment Grégoire s'est inspiré
de la théorie néoplatonicienne.

On aura remarqué qu'il fait une distinction très nette entre connaître

quelque chose de quelqu'un et avoir cet objet en soi. La première forme
de connaissance est celle où l'objet est offert comme un spectacle devant
celui qui regarde, tandis que dans la deuxième forme de connaissance

l'on doit voir l'objet en soi-même. La source de cette théorie semble être
la distinction plotinienne entre «voir en spectateur», alors que l'objet
est en dehors de nous, et «contempler» où l'on voit l'objet en soi-même.

«... et d'autres complètement enivrés et remplis de ce nectar, chez qui
la beauté pénètre l'âme entière, ne sont plus de simples spectateurs;
il n'y a plus alors, extérieurement l'un à l'autre un être qui voit et un
objet qui est vu: qui a la vue perçante voit l'objet en lui-même21.»

Cette intériorisation de la vision n'est chez Plotin qu'un autre

aspect de sa doctrine sur la contemplation comme union avec l'objet
contemplé. Aussi longtemps que le sujet s'oppose à l'objet, il n'y a pas
de vraie contemplation. «Tout ce que l'on regarde comme un objet à

voir, on le voit en dehors de soi (tôcv §è ö riç Oscctov ßLsro!. sÇw ßTirai).
Mais c'est en soi qu'il faut le transporter; voyons-le comme un avec nous-
mêmes; ainsi le possédé d'un dieu, de Phébus ou de quelque Muse,

contemple son dieu en lui-même, dès qu'il a la force de voir le dieu en

lui (sv aÛTcjj àv 7toioïto too 0soo ttjv 0sav, ei Sovajxtv 'éyoi Iv aurai 0sov

ßXsraiv) » 22.

La ressemblance entre l'idée de Plotin et celle de Grégoire saute

aux yeux. Us considèrent tous les deux la vision «en spectateur» comme
étant une connaissance imparfaite.

Plotin, Enn. V. 8, 10 Greg. P. G. 44, 1269 C

7ràv Sè 8 tiç cbç Oearöv ßX^rai 8i;e> où yâp fxoi Soxst o>ç avTOTp6ac»7Tov xi
ßXlrai... èv aûrcp 0s6v ßX£raiv. 0éapaxov 0eèv 7rpoxi0évai èvxèç ùpicôv

elvat T7)v ßacuXeEav roü 0eoü s'mtiv...23

21 Enn. V 8, 10,
22 Enn. V 8, 10.
23 H. U. v. Balthasar a mis sur le même pied la formule de Grégoire «Dieu

n'est pas montré... comme une sorte de spectacle» et le refus de Dieu de se laisser
voir de face, en s'appuyant sur l'emploi de àvTt7tp6cro>7toç. «La prophétie faite à

ceux qui ont le cœur pur ne veut pas ùç <xvTi7tp6acû7rov xi 0éapa xôv 0s6v Trpoxi-
0évoci. (De beat, 44, 1269 C) - nous connaissons déjà le refus de Dieu de se laisser



488 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

Cette idée revient constamment dans l'œuvre de Plotin. «L'objet
qu'il voit (puisqu'il faut bien dire qu'il y a deux choses, un sujet qui voit
et un objet qui est vu; dire que les deux ne font qu'un serait beaucoup
d'audace), l'objet qu'il voit, donc, il ne le voit pas en ce sens qu'il se

distingue de lui et qu'il se représente un sujet et un objet tout à son

objet, il est un avec lui comme s'il avait fait coïncider son propre centre

avec le centre universel. Même ici-bas, lorsqu'ils se rencontrent, ils ne

font qu'un, et ne sont deux que lorsqu'ils se séparent. Et c'est pourquoi
il est si difficile d'exprimer ce qu'est la contemplation. Comment déclarer

qu'il est, lui, un objet différent de nous-mêmes, alors que nous ne le

voyions pas différent, mais uni à nous, lorsque nous le contemplions?» 24

La vision n'est pas une vue à distance 25, mais une présence où l'âme et
son objet font un z5. C'est un contact mutuel et sans intermédiaire
entre termes connaturels l'un et l'autre 27.

Quelle que soit l'interprétation que l'on donne de cette union entre
le sujet et l'Un contemplé, elle ne s'accorde pas avec la conception de

Grégoire sur la distinction entre le Créateur et la créature 28. Grégoire
en est tellement conscient que U. v. Balthasar a pu le noter, toutes les

fois qu'il entreprend un développement de métaphysique fondamentale,
il part de l'irréductible opposition entre Dieu et la créature 29. Dans le

voir de face (j.-/) âvTi7tp6a<07roç yîvou! (De vita M. 44, 409 A)». Présence et Pensée,
Etude sur la philosophie religieuse de Grégoire de Nysse. Paris 1942, p. 98. Cette

interprétation ne s'accorde nullement avec l'intention du texte cité. Grégoire ne
fait aucune allusion à un refus de Dieu, mais il insiste au contraire sur la perfection
de la connaissance contemplative où l'on ne Le voit plus en spectateur.

24 Enn. VI, 9, 10. Comp. Enn. V 3, 7; V 5, 7; V 8, 11; VI 9, 11: «où 0éa[xa,
àXXà ôîXXoç -zpinoç, toù îSeïv, excrracnç jcal arcXcoaiç... xca gçeatç 7rpèç <x<p7]v».

25 Comp. Enn V 8, 11.
26 Cf. Enn. VI 7, 34; VI 9, 3.
27 Cf. Enn. VI 9, 8. Cette présence est pour Plotin une union (auvouaîa:

VI 9, 2), un mélange (auyxepaa0îjvai : I 6, 7; sp-tyvuro: VI, 9, 11).
28 Les textes des Ennéades au sujet de la contemplation qui est «union»

ont été interprétés de manières différentes. Les uns interprètent dans le sens d'une
identification pure et simple entre l'Un et l'âme (Zeller, Bréhier, et autres). Les
autres comme le P. Arnou pensent ne pouvoir accepter cette interprétation. Arnou
renvoie à des formules réticentes qui semblent exclure telle interprétation: xaO'
ôaov Sùvarai; (dç jrécpuxsv (cf. Le désir de Dieu dans la philosophie de Plotin,
Paris 1921, p. 246, 272-278) et remarque en outre que les termes employés par
Plotin sont des composés de aùv, raxpâ, èm; auvouaîa, auvobrreaOai, roxpouaîa,
S7raçf) (Diet, de Spir. t. II, 2e Partie, Paris 1953, s. v. Contemplation chez les
anciens philosophes du monde gréco-romain, col. 1733-34). Voir aussi J. Maréchal,
Etudes sur la psychologie des mystiques, t. II, Bruxelles, 1937, pp, 51-87.

29 H. U. v. Balthasar: Présence et Pensée, p. 1.



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 489

texte cité, Grégoire indique cette opposition en disant: «La mesure de

la compréhension de Dieu est en toi», c'est-à-dire, la créature ne peut
sortir de ses propres limites. C'est la raison profonde pour laquelle cette
vision intérieure n'atteint pas Dieu directement, mais seulement l'image
de la beauté divine. En reprenant la conception plotinienne de la
contemplation comme vision «intérieure», Grégoire y élimine l'idée qu'il y
a alors une présence si intime de l'âme au Principe suprême que «alors

il n'y a plus rien entre l'âme et lui» 30.

A cette vision directe de Dieu impliquant une certaine identification

entre l'âme et Dieu - «ils ne sont plus deux»31 - Grégoire oppose
sa théorie de la vision de l'archétype dans le miroir de l'âme pure. C'est

en elle que se trouve l'image de Dieu. A condition de restaurer les traits
de cette image, l'on peut voir Dieu. «Le mal qui s'est épanché autour de

l'empreinte divine a caché le bien sous des voiles honteux, inutile pour
toi. Si donc en retour tu laves par une vie vertueuse la saleté qui s'est

appliquée sur ton cœur, la beauté divine te resplendira. Comme il arrive
au métal qui brille et reflète la clarté quand il est débarrassé par une
pierre de la rouille qui le noircissait auparavant, ainsi l'homme intérieur,
lequel est appelé cœur par le Seigneur, recevra à nouveau la ressemblance

avec l'archétype et sera bon quand il aura gratté la saleté semblable à

la rouille qui a pris consistance à la surface par l'action de la mauvaise
moisissure. Ce qui est semblable au Bien est absolument bon. Qui donc

se regarde lui-même voit en lui-même le désiré, ainsi devient bienheureux

celui qui est pur de cœur, car en voyant sa propre pureté, il voit en

image l'archétype. Comme ceux qui voient le soleil en miroir, même s'ils

ne regardent pas fixement le ciel, ne voient pas moins dans le reflet du
miroir que ceux qui regardent vers le globe même du soleil, ainsi, dit-il,
vous aussi, si vous êtes trop faibles pour l'intelligence de la lumière, si

vous retournez à la grâce de l'image qui vous fut accordée dès le début,
vous avez en vous ce que vous cherchez» 32.

L'idée d'une vision dans le miroir de l'âme pure ne se présente pas
chez Plotin 33. La fonction qu'elle remplit chez Grégoire est d'ailleurs

30 Enn. VI 7, 34.
31 Enn. VI 7, 34.
32 P.G. 44, 1272 A-B.
33 Celui-ci utilise la comparaison avec le miroir pour insister sur le fait que

le miroir semble être plein d'objets et ne contient rien: ainsi se comporte également
la matière (cf. Enn. III 6, 7). Ce qu'on voit dans un miroir n'est qu'apparence.
Voir N. Hugedé: La métaphore du miroir dans les épîtres de S. Paul aux
Corinthiens, Neuchâtel 1957, pp. 122-125. Elle se présente chez Porphyre: «Il (Dieu) se

32



490 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

contraire à l'idée de Plotin. Cette vision dans l'image s'explique par la
faiblesse de l'homme, c'est-à-dire par la distance qu'il y a entre Dieu et
la créature. Or, chez Plotin l'âme est divine par nature. Donc un retour
à son état originel est une union,une auvoucda, ou vision deDieu. Grégoire
s'inspire bien de Plotin qui avait décrit la contemplation comme un
retour de l'âme à ce qu'elle était34. Ce retour se fait par le détachement
de tout ce qui s'est ajouté35. Mais il interprète ces idées dans la perspective

de la création de l'homme selon l'image de Dieu et de la chute des

premiers hommes.

La chute des premiers hommes a obscurci l'image de Dieu. Le
recouvrement de la perfection première se fait par une purification décrite
comme l'enlèvement de la rouille qui s'est formée à la surface. Grégoire
développe ailleurs la même idée par la comparaison d'un bloc de pierre
qu'il faut ciseler pour en faire une belle statue 36, ou encore par l'exhortation

que l'âme doit déposer ce qui lui est étranger. «Toute âme créature
est belle et non pas méprisable,... mais après, comme on l'a dit, que l'ordre
du péché s'est introduit dans la vie des hommes... cette divine beauté
de l'âme, faite selon le modèle du prototype, est obscurcie comme un
morceau de métal par la rouille du mal... d'où l'homme... perdant la
dignité naturelle comme ceux qui sont tombés en glissant dans un bourbier

souffrent et leur figure enduite de boue, ils deviennent méconnaissables

pour leurs amis, ainsi celui-là tombant dans le bourbier du péché

a perdu l'image du Dieu incorruptible qu'il était... Déposer l'élément

étranger (dcTtoGsaiç Se too àXXoTploo) consiste dans le retour à ce qui est

naturel à chacun et selon la nature (y) stç to obcstov sauTCp xal xaxà cpécnv

èroxvoSoç) ; il ne peut atteindre cela à moins qu'il ne devienne de nouveau
tel qu'il fut créé au commencement» 37. On aura remarqué l'insistance
sur la création.

L'image du bourbier est également reprise de Plotin mais celui-ci
l'utilise pour la descente de l'âme dans le corps 38. «Déposer ce qui est

laisse contempler comme en miroir (xai aûrèç svo7rrpl^Ec;0(Xi 7ié<f>uxsv), Lui qu'on ne
voit pas par le corps, ni par l'âme même, quand elle est laide et que le vice l'enté-
nèbre» et Porphyre poursuit: «Que le noûs s'attache donc à Dieu svOTCTpiÇépsvoç T?)

ôptouÔCTEi 0EOÜ». Ad Marcellam 13, éd. A. Nauck, Leipzig 1886.
34 Enn. VI 9, 9.
35 Enn. VI 9, 9.
36 P.G. 44, 544 A sv.
37 P.G. 46, 372 A-C (éd. Jaeger VIII, I, 299-300, 7).
38 Enn. I 6, 5 : « C'est comme si un homme plongé dans la boue d'un bourbier

ne montrait plus la beauté qu'il possédait, et comme si l'on ne voyait de lui que la



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 491

étranger», rappelle Enn. I 6, 5 : par l'addition d'un élément étranger (too
àXXoTplou TTpoa-yj/.Os) la laideur est survenue en lui; et Enn. VI 9, 9: «Il
lui faut déposer tout le reste (àTOÔsaOoa rà aXXa) ». Il faut gratter,
retrancher, car «toujours ce qui s'est ajouté empêche de connaître ce à

quoi il s'est ajouté» 39. Cette purification est le retour à l'état originel
«àXXà TOUTo yevopivT], ô racXau40. L'âme qui restaure en elle l'état où

elle fut, en émanant de Dieu, pourra le voir dans la mesure où il peut
être objet de contemplation, «xal tt) sv ocÙtolç Sovaptsi Guyyzvzï tt} a.rJ

auToo, oxav outwç ë/jj, &>ç eljsv, ore 7)à0sv âr.' atnrou, y)8y) 8ùvacr0ai ISeïv

côç Tcéipuxsv sxstvoç Oeoctoç sLvai. » 41.

Grégoire a repris ces idées, mais en les christianisant. L'âme doit
retourner à l'état où elle était lors de sa création. «Faisant de nouveau
retour sur soi (xpoç saur/jv toxXiv èxavsXOoGffa) et se connaissant à fond
telle qu'elle est de nature, elle voit l'archétype par le moyen de sa propre
beauté comme dans un miroir et dans une image (xal oïov ëv xaTO-Tpw
xal slxovt. Sià too olxslou xàXXouç 7tpoç to àpxsT07cov ßXs7rouc7a) » 42.

Grégoire lie le retour à l'état originel avec sa théorie de la vision dans
le miroir et dans l'image. Car l'homme a été créé à l'image de Dieu,
c'est-à-dire que Dieu- «a rendu la nature humaine participante de tout
bien» 43. «Tout ce qui est fait selon l'image est de toute façon en tout
semblable à l'archétype»4+. Celui qui est pur de cœur a déjà recouvré
dans un certain sens sa perfection originelle: il voit Dieu «en image».
Remarquons que le terme «image» ne signifie pas une mauvaise reproduction

de la réalité, ni seulement une ressemblance extérieure, mais une
participation à la nature divine. Nous savons d'autre part que voir,

boue dont il est enduit, la laideur est survenue en lui par l'addition d'un élément
étranger, et s'il doit redevenir beau, c'est un travail pour lui de se laver et de se

nettoyer pour être ce qu'il était. »

39 Enn. IV 7, 10. Les ressemblances littéraires des textes de Grégoire sur la
purification avec des passages plotiniens ont déjà souvent été notées. Cf. Diekamp,
o. c., pp. 83-84 (il se réfère à ce que dit Zeller sur Plotin) ; E. v. Ivanka, Vom Plato-
nismus zur Theorie der Mystik, dans Scholastik 11 (1936), pp. 163-195; J. Danié-
lou, o.e., pp. 42-43, 211-215; surtout H. Merki, o.e., pp. 113-118 (comparaison
exacte des textes cités in extenso).

40 Enn. VI 7, 34.
41 Enn. VI 9, 4.
42 P.G. 46, 89 C.
43 P.G. 44, 184 B. Comp. ib. 184 C: «Quelle différence y a-t-il donc entre la

divinité et celui qui est à sa ressemblance Ceci exactement : l'une est sans création,
l'autre reçoit l'existence par une création» (Voir aussi H. Merki, o. c., p. 139 sv. ;

R. Leys: L'image de Dieu chez Grégoire de Nysse, Bruxelles 1951, p. 25 sv.
44 P. G. 46, 41 C.



492 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

c'est selon l'interprétation de Grégoire, participer à ce qui est propre à

Dieu. « yvwcnç 8è xaxà to éy/topouv ècmv yj pisTOUota» 45. Ainsi la

réapparition de l'image de Dieu qui est un retour à l'état originel est

aussi une vision de Dieu dans le miroir de l'âme pure.
Cette conception de Grégoire, où l'influence néoplatonicienne est

indéniable, a provoqué bien des discussions. E. v. Ivanka, dans son bel
article Vom Piatonismus zur Theorie der Mystik y a fait de graves objections.

L'idée, dit-il, selon laquelle la connaissance complète de Dieu est

donnée en même temps que le retour de l'âme à sa nature originelle et

authentique se rapproche tellement de la doctrine néoplatonicienne que
si on la pousse à ses conséquences, elle devrait conduire à l'assimilation
(Gleichsetzung) de l'âme (purifiée) à la divinité 46. Grégoire aurait senti

ce danger et c'est pourquoi il aurait ajouté au De virg. 46, 372 A-C le

passage suivant: «La similitude avec Dieu n'est pas notre œuvre, ni une
entreprise de la puissance humaine, mais ceci appartient à la munificence

de Dieu qui simultanément lors de la première création a accordé

à la nature humaine la similitude avec Lui» 47. Ce danger n'est pas non
plus écarté, dit v. Ivanka, par une autre correction que Grégoire apporte
ailleurs : le retour à l'état originel ne se fait qu'avec l'aide de la grâce 4S.

Remarquons d'abord que Grégoire n'emploie jamais le terme
«connaissance complète de Dieu» (die volle Erkenntnis Gottes). Puis v. Ivanka
oublie de noter le changement le plus important que Grégoire a apporté
à la théorie néoplatonicienne et cela dès son œuvre de jeunesse qu'est le

De virginitate, à savoir la théorie de l'image. Celle-ci est précisément

45 P. G. 46, 176 B. M. Völker a également montré que les deux expressions
«gnose» et «participation» se recoupent. Cf. W. Völker, o. c., p. 217 sv. Il suppose
qu'Origène est à l'origine de cette équivalence. Pour le prouver il renvoie au Comm.
in Joh. XIX, 4 (G.C.S., Orig. IV 303, 2): «to yivciaxciv àvrt toû àvaxsxpâcrôai
xal f)vâ>cr0au>. La référence n'est pas convaincante.

45 E. v. Ivanka, a. c., p. 187.
47 P. G. 46, 372 D (éd. Jaeger VIII, I, p. 300, 8 sv.). H. Merki a montré à juste

titre qu'on a à faire avec une transformation dans un sens chrétien du texte de
Plotin «ëpyov aÛTÔS... oirep fjv, eïvoa» (Enn. I 6, 5) (o. c., p. 118). D'autre part, Merki
semble se rallier à cette objection de M. v. Ivanka en disant: «Natürlich lehrt
Gregor nicht wie der Neuplatonismus, daß die Seligkeit oder der wiedergewonnene
ursprüngliche Zustand im Einswerden mit der Gottheit besteht in dem Sinn, daß
die Individualität der Seele zugleich mit dem « Ablegen des Fremden » aufhört, aber
der Wortlaut kommt im Äußern dieser Auffassung bedenklich nahe. Nur durch die
Schlußbemerkung wird denn auch der ganze Inhalt christlich umgebogen» (o. c.,
pp. 116-117).

48 P.G. 46, 296 C (éd. Jaeger VIII, I, p. 61, 17 sv.) ; P.G. 46, 320 C (éd. Jaeger
VIII, I, p. 251, 25 sv.).



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 493

line critique de la conception néoplatonicienne, pour laquelle l'âme est

divine par nature. Plotin l'a formulée souvent dans des termes très

nets: «L'âme est de même race que la nature divine et éternelle»49. Il
se comprend alors que l'âme peut trouver Dieu en elle-même dès qu'elle
retrouve sa nature, car elle est une émanation de la divinité. Pour voir
Dieu, elle doit seulement revenir en elle-même, c'est-à-dire, se détourner
du monde sensible et du corps. Selon Grégoire, au contraire, l'âme peut
connaître Dieu en elle-même, si elle participe aux qualités divines. La
vision est liée à cette participation. La ressemblance qui est peTourna
est le fait de la libéralité divine.

Grégoire a transformé la doctrine néoplatonicienne d'une façon plus
profonde que ne le dit v. Ivanka. Nous avons d'ailleurs pu constater

que le thème de l'image, assumé dans sa théorie de la vision, exprime
l'idée que l'être créé est un être fini dont la finitude met un obstacle à

la compréhension de l'Infini50. L'on ne peut donc être d'accord avec

v. Ivanka lorsqu'il affirme que la théorie de Grégoire se rapproche
dangereusement de l'idée néoplatonicienne selon laquelle la béatitude consiste

dans l'unité (Einswerden) avec la divinité. La conception de la vision
de Dieu dans l'image de l'âme pure écarte absolument le danger que cette
vision soit conçue comme une unité qui semble abolir toute distance et
effacer toute différence, comme c'est le cas chez Plotin. « jjlovov ôpwaoc

tö crovsïvai xal sv oùaa tû sv sîvai ccutcö oùx oÏstoci nut s^stv 8 Çt)tsi,

oto too vooufAsvou [17} Irspov scrav»51.

Toutefois une objection peut encore se présenter. Les images
employées par Grégoire ne présupposent-elles pas que la ressemblance divine
est donnée dans l'âme de telle sorte qu'il n'y ait qu'à la retrouver par la
purification? L'âme n'est-elle donc pas divine par nature?

Il n'y a aucun doute que des images comme par exemple celle de

la rouille à gratter et d'autres analogues, telles qu'elles se trouvent dans

leur contexte original, partent de l'idée que l'âme est par essence quelque
chose de divin. Si on ne le voit pas immédiatement, c'est à cause de la
liaison de l'âme avec le corps. Mais ces images n'ont plus le même sens

chez Grégoire. Sa théorie de la participation, dont on a vu l'extrême
importance pour notre thème, contredit de la manière la plus formelle

49 Enn. IV 7, 10. Comp. Enn. IV 8, 7; V I, 3.
50 Nous connaissons Dieu dans la mesure où nous participons aux qualités

divines. En d'autres termes, dans la mesure où nous sommes images de Dieu. La
règle selon laquelle la mesure de la connaissance de Dieu est en nous, a valeur
absolue.

51 Enn. VI 9, 3. Comp. Enn. IV 7, 35; IV 9, 10.



494 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

la thèse néoplatonicienne que l'âme est divine par nature. Le P. Daniélou

a raison de dire que parfois les images platoniciennes voilent la pensée
de Grégoire52. On constate d'ailleurs que des images qui ne s'identifient

pas du tout: «image perdue» - «image recouverte», voisinent dans le
même texte. Ainsi dans le De virg. 46, 372 B-C : l'homme a perdu l'image
du Dieu incorruptible, mais la boue surajoutée est lavée par l'eau d'une
vie pure (égale «image recouverte»). Ne poussons pas le sens de la formule
«perdre l'image de la ressemblance divine» comme si Grégoire distinguait

aussi nettement que nous la nature et la grâce, ni celui de l'image
«la rouille à enlever» comme si l'on devait seulement retrouver une réalité
divine cachée en dessous.

Cette doctrine de la vision dans le miroir de l'âme pure exprime
aux yeux de Grégoire l'idée que l'homme est trop faible pour voir la
lumière en elle-même, un être fini ne peut comprendre l'Infini, mais s'il
la voit dans un miroir pur, cela ne l'amoindrit pas à sa vue 53.

L'exégèse des formules «voir Dieu dans le miroir de l'âme» et «voir
Dieu face à face» contient déjà la réponse à la question initiale de savoir
si la vision béatifique est ou n'est pas une vision face à face.

Dans son interprétation de la sixième béatitude, l'exposé le plus
complet sur la connaissance dans le miroir de l'âme pure, Grégoire ne
fait aucune allusion à une distinction entre ce mode de connaissance et
celui que l'on aura au ciel. On en conclura peut-être qu'il n'y a plus de

discontinuité entre la connaissance mystique et la vision béatifique.
Mais, comme l'a très bien remarqué le P. Daniélou, «au lieu d'accepter,
comme le font certains auteurs, qu'il y ait continuité de l'un à l'autre en

ce sens que les grâces mystiques sont déjà une vision de Dieu, son point
de vue est inverse, et c'est la vie du ciel elle-même qui ne comporte jamais
cette vision de l'essence divine qui lui paraît radicalement inaccessible» S4.

M. Diekamp a déjà rassemblé des textes selon lesquels la vision
béatifique est une vision «dans une image et un miroir». Il faut toutefois
noter que Grégoire ne s'exprime jamais d'une façon absolument nette
sur ce point mais il y a des indications très significatives. Ainsi dans le

52 J. Daniélou, o. c., p. 218.
53 II ressort de l'interprétation des textes, que cette vision doit être nettement

distinguée de la connaissance de Dieu par le moyen des œuvres. M. Diekamp, qui
travaille avec les schémas courants, doit nécessairement trop rapprocher ces deux
manières de connaître Dieu.

54 J. Daniélou, o. c., p. 266.



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 495

De virg., Grégoire passe insensiblement de la vision de Dieu lui-même,
-l'influence de Mt., 5,8 est ici manifeste-, à son interprétation personnelle

sur la vision dans le cœur pur lors de la parousie : « àÇtoûvToct. Sè fxovoi

ot xa0apol xapSla, ol Sià touto ôvtcvç [taxàpicx xal ovtsç xal ovop,a-
ÇofTSVOl, OTt aÙTol TOV 0EOV ouvrai.... ïva xal CCOTOÇ ÏSfjÇ TOV 0eov èv

xa0apa tî) xapSla, xarà tv)v S7taYYs}aav too 0eou xal CTWTTjpoç rjjröv
'Ivjaoü XpiGToü»55.

Il évite également de citer 1 Cor., 13, 12, et s'il y fait allusion, il
remplace le verbe «voir» par un terme plus indéterminé. «(Le défunt) ne
sert plus les signes et l'ombre des êtres célestes, mais il regarde l'image
même des choses, il n'intercède plus auprès de Dieu dans un miroir et
en énigme, mais face à face»56. Un autre passage fort significatif se trouve
dans l'oraison funèbre de Placilla. Grégoire se demande ce qui dans l'autre
vie compensera les malheurs de celle-ci, et il répond: «L'apatheia, la

félicité, la libération de tout mal, la compagnie des anges, la contemplation

des choses invisibles, la participation de Dieu (0soû (/.STOiicda),

la joie sans fin» 57. Au lieu d'employer la formule «la vision de Dieu», il
reprend sa propre formule «0soO p,STouota».

Grégoire a-t-il seulement évité des précisions compromittantes,
comme le dit M. Diekamp qui prétend que nous n'avons pas de certitude
absolue sur la pensée de Grégoire au sujet de la vision béatifique 58.

Mais une telle certitude est seulement nécessaire dans le cas où l'on
voulait prétendre que Grégoire a rejeté une doctrine affirmée par l'Ecriture,

notamment la vision face à face. Or, ceci n'est pas le cas. Seulement

ses conceptions philosophiques héritées du néoplatonisme, en particulier
l'idée que voir est posséder et que la vraie connaissance est vision
intérieure, ont rendu nécessaire la théorie de la vision de Dieu «dans l'image».
Autrement Grégoire aurait dû tirer la conclusion que dans la vision nous

serons égaux à Dieu et que cette vision est plutôt une unification, un
mélange.

Un texte de Grégoire témoigne de façon indirecte qu'il ne voit pas
comment l'on pourrait parler d'une vision face à face dans le cadre de

sa théorie de la connaissance. «Peut-être (ïcrwç) dans l'éon futur, quand
tout ce qui est vu aura disparu, selon la parole du Seigneur qui disait :

55 P. G. 46, 416 A (éd. Jaeger VIII, I, p. 343, 10 sv.).
56 P. G. 46, 861 B. Comp, une remarque analogue de M. Diekamp, o. c., p. 109.
57 P. G. 46, 889 B.
58 F. Diekamp, o. c., p. 111 sv.



496 La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse

'Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne passeront pas'

(cf. Mt., 24. 35),... nous ne connaîtrons alors plus la nature du Bien

partiellement par le moyen des œuvres, comme c'est le cas maintenant...
mais d'une toute autre manière sera comprise la forme de la félicité
incompréhensible»59. M. Diekamp qui, lui aussi, a attiré l'attention sur
ce texte, en conclut que Grégoire ne s'oppose pas à la doctrine commune
selon laquelle la vision céleste n'est pas une connaissance médiate et
indirecte. Seulement l'idée d'une telle opposition ne peut surgir que chez

le lecteur qui n'a pas saisi la pensée de Grégoire et aborde les textes avec
des schémas inadaptés. Le texte est toutefois significatif en ce sens que
Grégoire n'y mentionne pas la connaissance dans le miroir de l'âme. Son

manque de fermeté et une certaine indécision qui se manifestent dans le

mot ïcrwç semblent indiquer l'idée que notre mode de connaissance sera

tellement différent qu'il est difficile de le décrire.

L'idée que la vision de Dieu est [xetoucjÎoc lui permet de souligner le

fait qu'il ne s'agit nullement d'une contemplation immobile. Celui qui
participe à la vie même de l'Infini ne peut jamais l'égaler. Il pourra
toujours découvrir de nouvelles richesses. Aussi S. Paul, après avoir
entendu les paroles ineffables des mystères du paradis, n'impose pas de

limite à son désir 60. «Je pense qu'il nous enseigne par là que ce que l'on
découvre continuellement de cette nature bienheureuse des biens est

grand, mais ce qui est au-dessus est infini par rapport à ce qu'on comprend
à chaque instant, et cela se produit à jamais pour celui qui y participe
(xal touto elç to SitjvsxÈç ylvsrai tÇ> (jletsxovti sv Tvxaf] Tjj twv aîcovcov

àïSlOTYJTl) »61.

Commentant 1 Cor., 2, 9, sur les biens que l'œil n'a pas vus, Grégoire

développe la même idée. «Le pur de cœur selon la parole véridique du
Maître voit Dieu, toujours selon l'analogie de la puissance, il peut
comprendre pour autant qu'il en est capable par son intelligence. Ce qui est

invisible et insaisissable de la divinité reste au-delà de toute
compréhension»62. Grégoire a voulu mettre en relief que voir Dieu ne signifie

pas que Dieu soit à la portée de l'homme. Même dans la vision, Dieu

lui reste transcendant. « Et c'est là réellement voir Dieu que de ne

jamais trouver de satiété à ce désir»63.

59 P. G. 44, 1009 D-1012 A (éd. Jaeger VI, p. 336, 1 sv.).
60 Grégoire fait allusion à Philipp., 3, 13 et 2 Cor., 12, 4.
61 P. G. 44, 940 D-941 A (éd. Jaeger VI, p. 245, 22 sv.).
62 P. G. 44, 941 A-B (éd. Jaeger VI, p. 246, 5 sv.).
63 P. G. 44, 404 D.



La vision béatifique chez S. Grégoire de Nysse 497

La parole du Psalmiste: «mais Toi, Tu es élevé pour toujours»
(Ps. 92 (91), 9) lui offre l'occasion de revenir sur ce thème. «Dans toute
l'éternité de l'éon sans fin celui qui court vers Toi devient toujours plus
grand et plus élevé» 64. L'être fini ne possédera (posséder, c'est avoir,
connaître) jamais l'Infini. Dieu reste toujours au-delà de la compréhension

humaine. C'est dans ce sens que l'on doit comprendre la formule de

Grégoire: la vraie vision consiste à voir que Dieu est invisible, «èv to^tm
to ISeïv sv tÇ> [ri] îSsïv» 65. La formule s'inspire de Philon d'Alexandrie.
Voir par exemple sa formule «xal auro toüto tSsïv cm ecttiv àôpaTOç»66.

L'on ne peut en tirer des conclusions trop importantes, car chez Grégoire
la formule a pris place dans un système tout à fait différent de celui de

Philon.

L'analyse des textes nous laisse voir comment Grégoire utilise à

plein les thèmes plotiniens. La vision est le retour à l'état originel. Elle
présuppose la purification, c'est-à-dire le retranchement de tout ce qui
s'est ajouté. La vision elle-même n'est pas une vue à distance. Grégoire
a retouché ces thèmes et il y a introduit sa spéculation sur l'image de

Dieu: l'homme fut créé à son image. Au début Dieu a fait participer
l'âme à sa vie divine, mais l'image a été perdue ou souillée par le péché.
Celui qui recouvre l'état originel pourra voir dans son âme comme dans

un miroir Dieu lui-même.

64 P. G. 44, 941 B (éd. Jaeger VI, p. 246, 18). Grégoire revient souvent sur
cette idée, en particulier dans son Commentaire du Cantique. Le P. Daniélou
s'est longuement étendu sur cette loi de croissance. Voir o. c., pp. 291-307 et son
art. Mystique de la ténèbre chez Grégoire de Nysse, dans Diet, de Spir., t. II,
Paris 1953, not. col. 1882-1885.

65 P. G. 44, 377 A.
66 De poster. Caini 15. H. Koch, en méconnaissant toutefois le caractère

propre de Grégoire de Nysse, et après lui J. Daniélou, ont mis en vedette les similitudes

de quelques formules de Philon et de Grégoire. Cf. H. Koch, a. c., p. 411 sv. ;

J. Daniélou, Vie de Moïse, éd. coll. Sources chrétiennes, I bis, Paris 1955, p. 81

et passim.

33


	Le thème de la vision de Dieu chez S. Justin, Clément d'Alexandrie et S. Gregoire de Nysse

