Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 4

Artikel: Der Ubernatirliche Charakter des Berufungserlebnisses des Propheten
Jeremias

Autor: Langkammer, Hugolinus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760405

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HucorLiNus LANGKAMMER OFM

Der tibernatiirliche Charakter
des Berufungserlebnisses
des Propheten Jeremias

Ein Beitrag zu den Evkldrungen der Prophetenekstase

Schon immer widmete man in wissenschaftlichen Kreisen dem
Phanomen der israelitischen Prophetenekstase die groBte Aufmerksam-
keit. Als der EinfluB der Psychologie gegen Ende des vorigen Jahr-
hunderts sich immer mehr ausbreitete, wollte man auch die Propheten-
ekstase mit psychologischen Methoden erkldren. Das ging sogar so weit,
daB man alle anderen Methoden einfach ausschloB. So behauptet z. B.
O. Eissfeldt eindeutig: «The nature and significance of the supernormal
experiences of the prophets is a psychological question» *.

Zu begriiBen ist daher die Ansicht J. Lindbloms, der berechtigter-
weise der psychologischen Methode keine Hauptrolle zuschreibt: «The
distinction between the early prophets and their great successors is in
the first place not a matter of psychology, or external behaviour, or
position, the essential difference consists in the content of their message»?2.
Diese Botschaft erhilt ihre Prigung durch das «Sprechen Jahwes» zu den
Propheten. Das Charakteristische fiir die Vorstellung vom «Sprechen
Jahwes» zu den Propheten ist, daf es in einer « Konzentrationsekstase»
wahrgenommen wird, die eine «Begeisterung» oder «Verziickung» des
Propheten in Gott ist. Das gilt vor allem fiir die Berufungserlebnisse der

! The Prophetic Literature, in H. H. RowLEY, The Old Testament and modern
study, Oxford? 1956, 134.
2 Prophecy in Ancient Israel, Oxford 1962, 217.



Der iibernatiirliche Charakter des Berufungserlebnisses 427

Propheten 3. Doch diese Gotteserfahrungen der Propheten werden,
dahnlich wie bei Eissfeldt, als «supernormal experience» aufgefalit 4, was
der Verfasser auf folgende Weise begriindet: «... an analysis of the contact
of a religious man with his God cannot be carried through by scientific
method. The supernatural mystery of the religious experiences of the
prophets is concealed from us and inaccessible to scientific inquiry» 5.
Aus dieser Begriindung kann man nicht schliefen, daB Lindblom das
iibernatiirliche Element aus der Betrachtung des israelitischen Pro-
phetentums ausgeschaltet hat, sondern nur daBl der Terminus «iiber-
natiirlich» nicht als «wissenschaftlich» gelten kann. '
Vielleicht ist darum eine Uberpriifung der Ansichten Lindbloms
nicht ganz iiberfliissig. In diesem kurzen Aufsatz mdéchte ich mich jedoch
nur auf eine Untersuchung der Berufungsschilderung des Jeremias be-
schrianken und auf zwei Fragen antworten: Fand das Berufungserlebnis
des Propheten in einem «ekstatischen Gesicht» statt, und kann der
Terminus «iibernormal» an Hand der Erérterungen Lindbloms als eine
nahere Bezeichnung fiir dieses Gotteserlebnis des Jeremias gelten?

1. Die Beschreibung der Berufung (Jer 1,4-10)

Jeremias schildert seine Berufung in 1,4-10. Der Bericht ist sehr
sachlich und kurz gehalten. Literarisch ist die Darstellung dem Inhalt
entsprechend in drei Abschnitte gegliedert. VV 4-5 handeln iiber das
Berufungswort Gottes und den Auftrag. VV 6-8 enthalten die Einrede des
Propheten und die Uberwindung seines Widerstandes durch Jahwe.
VV 9-10 sprechen von Gottes Ordinationshandeln.

V 4 «Es erging das Wort Jahwes an mich, sprechend:
V 5 a Ehe ich dich im Mutterleib bildete, habe ich dich erwihlt,
b Bevor du aus dem MutterschoBe kamst, habe ich dich ge-
heiligt,
¢ (Nun) setze ich dich den Vélkern zum Propheten.»

Vergleicht man diese Verse mit der Berufungsbeschreibung des
Amos: «Ich war kein Prophet noch ein Prophetensohn, ein Schafziichter
war ich und ein Sykomorenritzer, doch Jahwe nahm mich von der Herde

3 Vgl. Die Vorstellung vom Sprechen Jahwes zu den Menschen im AT, in ZAW,
75 (1963) 263-288, ndherhin 284.

* Vgl. Prophecy in Ancient Israel ... 47. 105.

5 Vgl. Prophecy in Ancient Israel ... 219.



428 Der uibernatiirliche Charakter des Berufungserlebnisses

weg, und Jahwe sprach zu mir: Gehe, weissage meinem Volke Israel»
(Am 7,14), so fillt auf, daB in Jer 1,5 nicht nur von der eigentlichen Be-
rufung, hier als Einsetzung zum Propheten charakterisiert, sondern
zusitzlich von einer «Erwdhlung» und «Heiligung» die Rede ist. Die
«Erwihlung» scheint ein vorweltlicher Ratschlul Gottes zu sein, die
«Heiligung» geschah vor der Geburt, folgerichtig kann die eigentliche
Einsetzung zum Propheten nur als ein konkreter Gegenwartsakt Jahwes
verstanden werden. Daher iibersetze ich 7'MNJ in V 5 ¢, welcher der
wesentliche in der ganzen Berufungsschilderung ist, mit dem Prisens.

Das Wort R'22 spricht Jahwe aus, und damit entscheidet eigentlich
Jahwe selbst, in welche « Gruppe» von Propheten man Jeremias einreihen
mulb.

Auf eine Erklirung der Wendung «2"27 X722y kann hier nicht ein-
gegangen werden. Es scheint mir jedoch, da3 schon die folgenden Verse
(6-8), in denen die Reaktion des Propheten auf Jahwes Berufungswort
geschildert wird, einen Hinweis geben, wie man die Bezeichnung « Volker-
prophet» verstehen sollte.

V 6 «Und ich sprach,
Ach Herr, mein Jahwe,
Siehe, ich kann nicht sprechen,
Da ich ein Jiingling bin.
V 7 Doch Jahwe sprach zu mir:
Sage nicht, ich bin ein Jiingling,
Zu wem ich dich senden werde, wirst du gehen,
Und wirst sprechen, was ich dir befehle.

V 8 Fiirchte dich nicht vor ihnen,
Denn ich bin bei dir,
Damit ich dich rette — Jahwes Spruch.»

Jeremias erschrak iiber die Worte Jahwes. Hochstwahrscheinlich
tauchte in ihm das BewuBtsein auf, nicht nur zu seinem eigenen Volke,
sondern auch zu den Fremdvolkern gesandt zu werden. Daher sein Ein-
wand, der jedoch nicht ganz ehrlich war. Es stimmte schon, da3 Jeremias
jung und unerfahren war, doch Jahwe mif3t diesen Ausreden keine Be-
deutung zu. Er iibergeht sie einfach und deckt den eigentlichen Grund
der Verzagtheit des Propheten auf: seine dngstliche Natur é. Daher ver-

6 Vgl. St. Sty$, Nadprzyrodzony charakter profetyzmu israelskiego, (Der iiber-
natiirliche Charakter des israelitischen Prophetentums) in Ruch biblijny i litur-
giczny, 12 (1959) 17.



des Propheten Jeremias 429

spricht Jahwe Beistand, der fiir die Ausfithrung der Pline Gottes sehr
notig ist. Auf Grund der dngstlichen Natur des Propheten kann man
dann auch verstehen, daBB Jeremias auch spiter noch seine Propheten-
sendung als einen Zwang auffaBte, sich dagegen strdubte, ja sogar Jahwe
Vorwiirfe machte (Vgl. z. B. Jer 20,7).

V 9 «Dann streckte Jahwe seine Hand aus und beriihrte
meinen Mund,
Und Jahwe sprach zu mir: :
So lege ich meine Worte in deinen Mund.»

Nachdem Jahwe dem Propheten Hilfe und Beistand zugesagt hat,
vollzieht er an dem schon zum Propheten eingesetzten Jeremias (V 5c¢)
eine symbolische Ordination, die daher folgerichtig nicht als ein wesent-
liches Element oder als ein notwendiger SchluBakt der Einsetzung selbst
aufzufassen ist.

V 10 «Siehe, ich setze dich heute
Uber Vélker und Kénigreiche,
Um auszureilen und einzureillen,
Zu vernichten und zu zertriimmern,
Zu bauen und zu pflanzen.»

Diese Worte Jahwes bestimmen nédher die volkerweite Sendung des
Propheten. Jeremias soll jedoch nicht nur als «Drohprophet» auftreten,
sondern auch «bauen und pflanzeny.

2. Fand das Berufungserlebnis in einer Ekstase statt?

a) Kritik an G. Hélschers Ekstasentheorie

Nach der kurzen Untersuchung der Schilderung des Berufungs-
erlebnisses gehen wir zur ersten Frage iiber: Fand die Berufung des
Propheten in einem ekstatischen Zustand statt?

Eine systematische Untersuchung der Ekstase fiihrte als erster am
Anfang des XX. Jahrhunderts G. Hélscher durch 7. Seine Theorie ist
auch in der modernen Prophetenforschung herrschend geworden. Fiir
Hélscher ist das Grunderlebnis aller Prophetie die Ekstase, die folgender-
mabBen aufgefalBt wird: «Es bedarf, wenn der Prophet Mund des Gottes

7 Die Propheten, Leipzig 1914.



430 Der iibernatiirliche Charakter des Berufungserlebnisses

werden soll, einer voélligen Verdnderung des BewuBtseins, eines Unter-
tauchens und Verschwindens des menschlichen Ichs in der fremden
Personlichkeit des Gottes. Zu dieser Verwandlung bedarf es der vollen
Ekstase. ... Erst die vollige Verwandlung des BewulBtseins, die den Pro-
pheten in der Illusion des Gottes untertauchen 148t, verleiht seiner Rede
den gottlichen Charakter» 8.

Vergleicht man diese Hypothese mit der, welche neuere Ausleger auf-
gestellt haben, z. B. A. Schimmel, so sieht man, da3 eigentlich alles das
Gleiche geblieben ist: «Ekstase, das ‘Aullersichsein’, bedeutet psycho-
logisch gesehen einen volligen Mono-Ideismus» ... °.

G. Mensching erkldart ndher, wie man diesen Mono-Ideismus ver-
stehen soll: «Diese im prophetischen Erleben geschehene Verbindung
mit der Gottheit erfahren die Propheten als Erfiilltwerden vom gott-
lichen Geist, wobei die gottliche Wirklichkeit im verschiedenen MafBe von
dem prophetischen Subjekt Besitz ergreifen kann, so daB auf Hohe-
punkten prophetischer ‘Begeisterung’ das gottliche Ich an Stelle des
menschlichen Ich treten kann und der Prophet unmittelbar zum Sprach-
rohr der Gottheit wird, wie es bei den Propheten des AT besonders deut-
lich erkennbar wird. Diese Besitzergreifung durch den géttlichen Geist
kann sowohl unter Mitwirkung des Menschen (Tanz, Musik usw.) als auch
vollig spontan durch Uberwiltigtwerden durch die Gottheit (vgl. Jer
20,7) gescheheny 19,

Es ist nicht schwer zu bemerken, worauf es hier ankommt. Das
Wesentliche der Prophetenekstase ist nach diesen Anschauungen ein
Aufgehen des Propheten in der Gottheit.

Weiterhin ist jedoch zu beachten, dal nach dieser Hypothese der
Prophet unter einem psychischen Zwang steht, daB die Impulse, die zum
Prophetensein zwingen, rein natiirlicher Art sind, die sich unabhdngig
von der Stellungnahme des menschlichen Ich auswirken und das in einer
Form, welche im Gesamtergebnis zum Zustand der BewuBtseinslosigkeit
fithrt und ein Auftreten unbeherrschbarer, wilder Bewegungen als du8ere
Konsequenz mit sich fiihrt.

Was uns vor allem in diesem Zusammenhang interessiert, ist das
formale Verhiltnis zwischen dem gottlichen Ich und dem prophetischen
Ich, so wie es in der Berufungsschilderung des Jeremias erscheint. Hat

8 Vgl. Die Propheten ... 100.
9 RGG, Band II, Tiibingen 31958, 410-412.
10 RGG, Band V, Tiibingen 31961, 609 f{.



des Propheten Jeremias ' 431

Jeremias dieses Verhéltnis als ein Verschmelzen in der Gottheit erfahren ?
Haben das Holscher und seine Epigonen wirklich beweisen kénnen?

Uberpriifen wir nun das Berufungserlebnis des Jeremias vom
psychologischen Standpunkt aus.

Jahwe redet den Propheten an, und das geschieht so, dal3 das Dasein
Jahwes auBerhalb des Daseins des Propheten sichergestellt wird. Der
Prophet war ja fihig, dem ihn ansprechenden Jahwe eine Antwort zu
geben. Damit wird aber gleichzeitig das Dasein des Propheten sicher-
gestellt. Jeremias behielt seine eigene Personlichkeit und seine per-
sonliche Aktivitit. Es handelt sich also im Berufungserlebnis um ein
Gesprach, das zwischen zwei verschiedenen Personen stattfindet.

Die Antwort des Propheten ist ganz logisch und, man kann hinzu-
fiigen, rein menschlich. Die zwei Griinde die Jeremias angibt: Jugend
und Unerfahrenheit (VV 6-8), treffen zwar zu, sind aber nicht die Haupt-
sache. Daher iibergeht sie Jahwe und deckt den eigentlichen Grund auf,
ndmlich die Furcht des Propheten. Ist das nicht ein ausgesprochener
Beweis einer personlichen, freien, ungezwungenen, diskursiven Denkart
des Propheten, fiir welche in einer Verschmelzungsekstase kein Platz
wire? In diesem Nicht-einverstanden-sein mit Jahwes Willen tritt also
die Eigenpersonlichkeit des Propheten sehr stark hervor.

Weiter ist zu bemerken, dal der Spruch Jahwes und die Antwort
des Propheten weder ontisch noch zeitlich in einen Akt zusammenfallen.
Hier handelt es sich um zwei differente Einheiten, die jeweilig ihrem
eigenen Ich zugeschrieben werden. Die Behauptung, daf3 die Propheten
«als Gott selbst» reden !, wird dadurch hinfillig.

Um den Charakter der Verschmelzungsekstase hervorzuheben,
beruft man sich weiter auf den Umstand, daB Jahwe in erster Person
redet.

Doch Jeremias bezeugt mehr als gentigend, daB3 er zwischen Jahwe
und sich selbst zu unterscheiden weill. Das beweisen die vier in Prosa
gefafiten Einleitungsformeln, in denen dreimal von Jahwe ausgesagt
wird, daB «Er» sprach und einmal von Jeremias, daf «Ich» sprach:

1) «Es erging das Wort Jahwes an mich, sprechend»
2) «Und ich sprach» (d. h. Jeremias)

3) «Doch Jahwe sprach zu mir»

4) «Und Jahwe sprach zu mir»;

11 Vgl. Die Propheten ... 25.



432 Der iibernatiirliche Charakter des Berufungserlebnisses

ferner der Ordinationsbericht:
«seine Hand ... meinen Mund»;

schlieBlich das Ordinationsverfahren:
¢ich lege meine Worte ... in deinen Mund.»

Das alles bedeutet, daf nicht nur Jahwe spricht, sondern auch
Jeremias, daB Jahwe handelt und Jeremias empfindet. Die Berufungs-
worte werden in einer direkten Rede wiedergegeben, auf welche Jeremias
als das angesprochene Du in einer direkten Rede antwortet.

Seine Antwort erlaubt uns eine SchluBfolgerung, in was fiir einer
Bewultseinsstufe des Propheten sie stattfand. Jeremias zeigt eine auler-
ordentliche Féhigkeit zu einer persénlichen Stellungnahme dem im
Jahwewort erhaltenen Inhalt gegeniiber, die bezeugt, dafl das Gottes-
erfahren nach allen Regeln eines personlichen Erlebnisses geschah, wobei
der eigene Wille und Verstand nichts an ihrer Normalitdat und Vitalitit
verloren. Der Bericht als spater aufgezeichnetes literarisches Stiick liefert
den weiteren Beweis, dall das Gotteserfahren in einer BewuBtseinsebene
geschah, die es erlaubte, sich an jede Einzelheit zu erinnern. Es handelt
sich weder um eine Verdunklung des Verstandes noch um einen BewuBt-
seinsverlust, wie sie von Holscher als ein wesentliches Element der
Ekstase hervorgehoben werden. Es ist einfach unmdglich, Hélschers
Ekstasentheorie auf das Berufungserlebnis des Jeremias zu iibertragen.
Wir finden weder etwas von einem abnormen Spannungszustand, wih-
rend dessen das normale BewuBtsein des Propheten auBler Funktion
gesetzt worden wire, noch von einem Aufgehen des Propheten in Gott.

Weiterhin kann man im AnschluB an die Ansicht Holschers auf
keinen Fall von einem geistigen, persénlichen Verhiltnis des Jeremias
zu Jahwe reden, weil ja rein psychische Krifte die Ursache seines Pro-
phetentums sind, was jedoch jede aktive Auswirkung der Berufung des
Jeremias im Sinne einer ethischen Verantwortung vor Gott, von dem
er gesandt ist, und vor dem Volk, zu dem er sprechen soll, total aufhebt.

b) Auseinandersetzung mit Lindbloms Ekstasentheorie

Auch Lindblom ist der Ansicht, dal3 Jeremias ein Ektastiker war
und daB seine Berufung in einem ekstatischen Gesicht stattfand 2. Doch
ist sich der Forscher dessen klar geworden, daB die Ubertragung von
Holschers Definition der Prophetenekstase auf die israelitischen Prophe-

12 Vgl. Die Vorstellung vom Sprechen Jahwes ... 284.



des Propheten Jeremias 433

ten zu keinerlei objektivem Ergebnis fithren kann. Daher unterscheidet
Lindblom zwischen einer absorbierenden (Verschmelzungsekstase) und
einer konzentrierenden Ekstase (Konzentrationsekstase) 3. Nur letzte
kann nach Lindblom die Gotteserlebnisse der Propheten einleuchtender
machen. Lindblom sprach sich dariiber in mehreren Aufsitzen und in
seinem Hauptwerk iiber das israelitische Prophetentum aus . Wenn
ich den Forscher richtig verstanden habe, dann scheint die Form der
Ekstase, d. h. die Konzentration, durch die Jahwebotschaft bestimmt zu
sein (vgl. S.426). Die Konzentration selbst scheint andererseits als ein
Festhalten des Propheten an einem fiir ihn klar geprigten Begriffe oder
als ein Empfinden desselben gedeutet zu werden. Die Konzentration be-
deutet eine seelische Exaltation, die Lindblom als den «revelatorischen
Zustand» bezeichnet, dessen Skala sehr ausgedehnt sein kann. Sie reicht
von einer dem normalen Seelenleben sich nihernden «Begeisterung» bis
zur wirklichen «Verziickung», wobei der Prophet als Monotheist den
Begriff, d.h. Gott, als «a clear-cut personality» !> erlebt und nicht als
etwas Allgemeines, in welchem man aufgehen kann.

Die in dieser Form aufgefaf3te Ekstase schien Lindblom zu erlauben,
die Gotteserlebnisse der Propheten mit gewissen ekstatischen Erschei-
nungen der mittelalterlichen Mystik zu vergleichen 6.

Was an Lindbloms Ekstasentheorie viele Ausleger nicht iiberzeugt,
scheint dieser Vergleich zu sein.

Schon A. Heschel hielt dem gegeniiber, daBl das Schauen der Mysti-
ker nur Gott als Objekt hat, wihrend das Revelationsobjekt der Pro-
pheten an Menschliches und Geschichtliches ankniipft 17,

Auch den Einwand G.s von Rad wird man nicht tibergehen kénnen.
Die Mystiker, so wird ausgefiihrt, blieben «mit ihren sublimsten Ereignis-

13 Vgl. Die Vorstellung vom Sprechen Jahwes ... 284.

14 Vgl. Die Religion der Propheten und die Mystik, in ZAW, 57 (1939) 65-74.

Einige Grundfragen der alttestamentlichen Wissenschaft, in Festschrift far
A. Bertholet, (1950) 325-337.

Die Vorstellung vom Sprechen Jahwes zu den Menschen im AT, in ZAW, 75
(1963) 263-288.

Prophecy in Ancient Israel, Oxford 1962.

15 Vgl. die Kritik O. Eissfeldts an Lindbloms Ekstasentheorie: «... This holds
good at least in so far that Old Testament Religion represents God as a clear-cut
personality, and not a neutral Unity and Universality in which one can lose oneself
and be absorbed.» The Prophetic Literature ... 137.

16 Vgl. hauptsdchlich seinen Aufsatz tiber dieses Problem. Die Religion der
Propheten und die Mystik ... 65-73.

17 Vgl. Die Prophetie, Krakéw 1926, 26 f.

28



434 Der iibernatiirliche Charakter des Berufungserlebnisses

sen doch immer noch im Bereich der dogmatischen Wahrheiten ihrer
Zeit, wahrend die Propheten gerade in den Berufungsvisionen iiber das
bisher Geglaubte hinausgefithrt werden» 8.

Versteht man die Visionen der Mystiker wie Heschel und von Rad,
so wird man das Berufungserlebnis des Jeremias wohl kaum eine mysti-
sche Gottesschau nennen koénnen, da hier vor allem die Vision als solche
fehlt. Auch die symbolische Handlung, die Jahwes Hand am Munde
des Propheten vollzieht, 148t kaum vermuten, dal Jeremias Jahwe
gesehen hat. An Hand der Berufungsschilderung kénnen wir nur behaup-
ten, daB der Prophet Jahwe wahrgenommen hat und die Berufung sich
in einem Gesprich vollzog.

Anders wird man das Berufungserlebnis des Isajas beurteilen miissen,
bei dem zwar die Gesprichselemente dominieren, bei dem jedoch mit
einer Gottesschau zu rechnen ist. Diese tritt noch klarer bei Ezechiel
hervor, der die Herrlichkeit des thronenden Jahwe sehen durfte. Die
Frage, ob man die Gottesschau eines Isajas oder Ezechiel als «mystisch»
bezeichnen kann, liegt aullerhalb unseres Themas.

Weiterhin sei nur noch kurz auf eine Schwierigkeit eingegangen,
die P. van Imschoot anfithrt. Nach ihm war die Grundeinstellung der
Propheten und der Mystiker zu dem Gotteserlebnis ganz verschieden.
Die Mystiker sehnten sich nach der Gottesschau. Anders die Propheten.
Sie waren sich ihrer menschlichen Schwichen bewulBt und erlebten eine
heilige Scheu in Jahwes Anwesenheit °.

An dieser Ansicht ist vieles richtig. So wurde sich beispielsweise
Isajas angesichts der hochsten Heiligkeit seiner eigenen Stinden bewuBt,
und auf sein Bekenntnis hin wurde ein Sithnezeremoniell an seinen Lippen
vollzogen. (Is 6,6). Doch andererseits scheint van Imschoot zu tibersehen,
daB auch bei den groBen Mystikern das ersehnte Verziicken in Gott von
den Gefithlen der eigenen Unwiirdigkeit begleitet war 2.

Will man trotz der Einwinde, die Heschel, von Rad und van Im-
schoot bringen, im Berufungserlebnis des Jeremias eine Ahnlichkeit mit
den Gotteserfahrungen der Mystiker erblicken, so mufl man diese auf die
direkte Relation des gottlichen Ich zum menschlichen Du einschrianken,
die sowohl im Gotteserlebnis des Jeremias als auch in den ekstatischen
Gotteserfahrungen der Mystiker vorzufinden ist.

18 Vgl. Theologie des AT, Band II, Miinchen 1962, 74.

19 Vgl. Théologie de I’Ancien Testament, Band I, Paris 1954, 171.

20 Vgl. W. Eicaropt, Die Theologie des AT, Band III, Leipzig 1939, 18 f{.
St. Stys, Naldprzyrodzony charakter profetyzmu izraelskiego ... 14 f.



des Propheten Jeremias 435

Lindbloms Ekstasentheorie konnte mich aus anderen Griinden nicht
ganz iiberzeugen.

Der Forscher, wie wir schon auf S. 433 bemerkten, unterscheidet
zwischen einer Verschmelzungsekstase und einer Konzentrationsekstase.
Er unterscheidet weiter zwischen den «early prophets and their great
successors». Dieser Unterschied ist nach Lindblom mit dem Inhalt der
Jahwebotschaft gegeben. Der Inhalt wiederum wird durch das «Sprechen
Jahwes» zu den Propheten bestimmt, das sich eben in der Konzentra-
tionsekstase vollzieht.

Nun wire zu fragen: kann der Unterschied zwischen einer Ver-
schmelzungs- und Konzentrationsekstase von der Botschaft abhingen,
oder genauer, kann die Konzentration — das Erleben Jahwes als Person —
also die Form der Ekstase, vom Offenbarungsinhalt determiniert werden ?

Dagegen hitte ich folgendes einzuwenden:

1. Der Offenbarungsinhalt wurde im AT auch auf andere Weise
{ibertragen, mit anderen Worten, die Ekstase war fiir eine Ubertragung
der Offenbarung kein zwingender Faktor und kann aus diesem Grunde
nicht als determinierendes Gestaltungselement eines ekstatischen Zu-
standes aufgefaBt werden. Ubrigens lassen sich sehr schwer an Hand der
reich variierten Jahwebotschaften Bestandteile herausheben, die ein
einheitliches Schema bilden wiirden, das dann formbestimmend auf den
ekstatischen Zustand hétte einwirken kénnen. Wire nun immer Jahwe im
Zentrum des ekstatischen Gesichtes, so wiirde eine Losung einfacher
sein. Das aber ist nicht der Fall.

2. Die Jahwebotschaft ist eben das, was in der Ekstase wahrgenom-
men wird, setzt also eigentlich den ekstatischen Zustand voraus und
scheint auch daher nicht als Gestaltungselement der Ekstase selbst in
Frage zu kommen.

3. AuBerdem scheint es mir, dal gegen Lindbloms Ansicht Aus-
sagen der Propheten stehen. Es geniigt, auf Ezechiel zu verweisen, der
seinen ekstatischen Zustand als ein «Anpacken der Hand des Herrn»
(1,3; 3,14. 22; 8,1; 33,22 usw.) charakterisiert. Hier hat der Prophet
selbst die Frage nach der Kausalitdt seines ekstatischen Zustandes ange-
schnitten und eindeutig auf Jahwe als dessen Urheber verwiesen, und
das gilt meiner Meinung nicht nur fiir den ekstatischen Zustand des
Ezechiel. Jahwe also versetzt die Propheten in einen Zustand, in dem sie
Jahwe erleben, seine Botschaft wahrnehmen und als Gotteswort weiter-
geben. Jahwe wird darum als Person erlebt, weil er wirklich Person ist,
nicht nur weil er von den Propheten als Person «gesehen» wird.



436 Der abernatiirliche Charakter des Berufungserlebnisses

Wenn man Jahwe nicht als den Urheber der Ekstase anerkennt,
dann bleibt nur die psychologische Deutung iibrig, daB die Propheten
wegen ihres Monotheismus pridestiniert waren, Jahwe als Person zu
erleben. Dann aber wird letztgiiltig die subjektive Orientierung des
Ekstatikers das entscheidende Kriterium der Form der Ekstase, d. h.
eine Jahwe-Vorstellung bedeutet fiir den Propheten eine Person-Vor-
stellung. Wire der Prophet nicht Monotheist, konnte er Gott nicht als
Person erleben. Man sieht, daB3 hier die Frage, ob Jahwe tatsidchlich,
ontisch, Person ist, nicht gestellt wird. Ob man jedoch durch diese Lésung
dem Bann der Ekstasentheorie Holschers ganz entronnen ist, bleibt
eine Frage.

Auf Grund dieser Schwierigkeiten scheint es mir, dal3 das Wesent-
liche eines ekstatischen Gotteserlebnisses der israelitischen Propheten
das direkte Verhdltnis des gottlichen «Ich» zum prophetischen «Duy ist.
In dieses Verhiltnis wird der Prophet durch Jahwe gesetzt. Er erlebt
Jahwe als Person, weil Jahwe Person ist. In diesem Zustand erfihrt der
Prophet die Jahwebotschaft, die er in der Ekstase oder nach der Losung
der Ekstase als Jahwewort weitergeben kann. Die Jahwebotschaft kénnte
man vielleicht als Zweck der Prophetenekstase bezeichnen. Jahwe, dem
Lenker der Heilsgeschichte Israels, lag daran, sein Wort dem Propheten
in einer direkten Begegnung zu vermitteln. Daher erlebten die Propheten
ihre Botschaft als den von Jahwe direkt herrithrenden Spruch und als
solchen teilten sie ihn mit. Es ist dann nicht zu verwundern, dall die
Propheten mit einer restlosen objektiven Uberzeugung ihre Botschaft
als Jahwes Wort kundgaben (vgl. z. B. Jer 7,1-15; 26,1-19). Diese Uber-
zeugung ging auf die Empfinger {iber. Ja, man wulte einfach, daB3 der
Prophet seine Botschaft direkt von Jahwe erhielt, und sprach ihn darauf
an (Jer 37,17). Die ekstatische Begegnung mit Jahwe hat fiir die Heils-
geschichte Israels eine eigene Bedeutung: Es ging hauptsichlich darum,
daB der Prophet authentisch Jahwes Wort vernahm und so autoritativ
weitergeben konnte. Damit erklédrt sich, daBl die Schau Gottes sehr oft
zuriicktrat oder gar nicht vorhanden war und die Botschaft Gottes, die
sich gemidB ihrer heilsgeschichtlichen Eigenart vorwiegend auf das
Ethische und rein Menschliche des auserwahlten Volkes bezog, im Mittel-
punkt des ekstatischen Erlebnisses stand, obwohl entscheidend dabei
blieb, da3 der Prophet den ihn ansprechenden Jahwe direkt wahrnahm.

Eine so aufgefafite Prophetenekstase konnte man zweckmiBig als
Relationsekstase bezeichnen. Damit wird auf das Wesentliche in ihr ver-
wiesen, ndmlich auf die direkte Beziehung des goéttlichen «Ich» zum



des Propheten Jeremias 437

propheteischen «Du», die von Seiten Jahwes hergestellt wird. Worauf
auch immer die Jahwebotschaft sich erstrecken mag, sie wird jedenfalls
in dieser Relation als direkt von Jahwe kommend erfahren, weil es immer
der «Ich-Jahwe» ist, der sendet, beauftragt, drohen oder ermahnen
146t. Will Jahwe das Volk iiber sein Wesen unterrichten, dann darf der
Prophet auch Jahwe schauen.

Durch unseren Losungsversuch vermeiden wir auch eine andere
Schwierigkeit, die in Lindbloms Ekstasentheorie etwas stérend wirkt.
Fiir Lindblom bedeutet jede Ekstase eine « Entziickung» oder wenigstens
eine «Begeisterung». Das mag fiir einige Gotteserlebnisse der israeliti-
schen Propheten zutreffen, sicher gilt es nicht fiir alle, da die Propheten
nicht immer ihre Begegnung mit Jahwe in einer «Entziickung» oder
«Begeisterung» erfuhren. Klar und aufschluBreich ist in dieser Hinsicht
das Berufungserlebnis des Jeremias. Lindblom will es in einer Ekstase
geschehen sein lassen, doch scheint der Forscher zu iibersehen, daB im
Berufungserlebnis nicht die geringste Spur einer seelischen « Begeisterung»
oder « Verziickung» vorhanden ist. Im Gegenteil. Auch die spateren Worte
des Propheten: «Wenn sich Worte von dir fanden, so verschlang ich sie,
dein Wort war mir zur Wonne und zur Freude meines Herzens» (15,16),
kann man nicht mit dem veridngstigten und hilflosen Zustand des Pro-
pheten, so wie wir ihn aus dem Berufungserlebnis kennen, auf eine Stufe
stellen und daher nicht auf die Berufung beziehen. Aus diesem Grunde
scheint es mir, daB Lindblom den ekstatischen Vorgang im Berufungs-
erlebnis des Jeremias nicht ausreichend dargestellt hat.

Wenn man schon den seelischen Spannungszustand des Propheten
an Hand der Berufungsschilderung irgendwie beschreiben will, dann
wird man vielleicht nur von den ganz auf Jahwe gerichteten Fahigkeiten
des Propheten sprechen diirfen.

Fassen wir die Prophetenekstase in dieser Form auf, dann wird man
wohl auch Jeremias auf Grund der Beschreibung der Berufung in die
Reihen der groBen Ekstatiker des AT einreihen kénnen.

«Ubernormal» oder «Ubernatiirlich»?

Kann man nun an Hand der Aussagen Lindbloms das Berufungs-
erlebnis des Jeremias als «iibernormal» bezeichnen?

Der Terminus «iibernormal» soll scheinbar alles das umfassen, was
im religiésen Geschehen iiber das normale Seelenleben eines israelitischen
Frommen hinausgeht. Das bezieht sich selbstverstindlich auf die «Ent-



438 Der tibernatiirliche Charakter des Berufungserlebnisses

ziickung» oder «Begeisterung» der Propheten. Doch das Berufungs-
erlebnis des Jeremias war weder «Entziickung» noch «Begeisterung».

War es dann ein gewohnliches Gotteserlebnis eines jeden israeli-
tischen Frommen? Das wird man wohl nicht behaupten diirfen.

Will man es also nicht als ein gewthnliches Gotteserlebnis deuten,
dann miillte man einen solchen Terminus finden, der auch als eine nihere
Bezeichnung fiir die Berufungen anderer Propheten gelten konnte, die
ahnlich wie Jeremias ihre Berufung in einer direkten Begegnung mit
Jahwe erfuhren. Mit anderen Worten, man mii3te einen Ausdruck wihlen,
der sich sowohl auf das Wesentliche als auch auf das Gemeinsame solcher
Berufungen bezieht. So bleibt wohl keine andere Wahl iibrig, als den
Terminus «iibernatiirlich» aufzugreifen, da er die direkte Begegnung des
Propheten mit Jahwe hervorhebt. Das Wesentliche der Prophetenberu-
fung lag sicher nicht in der «Entziickung» oder «Begeisterung», es lag
im direkten Gotteserfahren, in dem der Prophet von Jahwe direkt ange-
sprochen und berufen wurde. Die Begegnung mit Jahwe vollzieht sich
in einer iibernatiirlichen Sphére, da Gott der wesentlich Andere ist, und
kann nur als solcher direkt erlebt werden. Zu einer direkten Gottes-
erfahrung bedarf es darum einer Versetzung in den Bereich, in dem Gott
ist. Spricht nun der Ausdruck «iibernormal», auch wenn er nur als
Gattungsbegriff verstanden wird, das Wesentliche einer solchen Gottes-
erfahrung aus? «Ubernormal» meint einen Gradunterschied. Bei einem
direkten Gotteserlebnis handelt es sich jedoch um ein Ubersteigen des
natiirlichen Bereiches, das Jahwe in dem Propheten wirkt.

Mit einem psychologischen oder tiefenpsychologischen MaBstab
kommen wir nicht an die Propheten heran: der «Patient» ist abwesend ;
die Biographien der Propheten geben keine hinreichende Auskunft; wir
haben auch heute noch nicht die Mentalitdt der Propheten erforschen
konnen usw. Wenn daher beim Berufungserlebnis des Jeremias nichts
«Ubernormales» vorhanden war und wir, was den wissenschaftlichen
Standpunkt anbelangt, fast ausschlieBlich auf die Aussagen des Prophe-
ten angewiesen sind, der, von der Objektivitdt seines Gotteserlebnisses
iiberzeugt war, dann wiite ich nicht, weshalb der Terminus «iiber-
natiirlich» streng wissenschaftlich fiir ein direktes Gotteserlebnis des
Propheten nicht in Betracht kommen sollte.

Charakterisiert dieser Terminus das Berufungserlebnis des Jeremias,
dann kann man im SchluBwort die weitere Frage stellen, ob er nicht auch
fiir ahnliche Erlebnisse anderer Propheten gelten kénne, in denen Jahwe
direkt vom Propheten wahrgenommen wird.



	Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses des Propheten Jeremias

