
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 4

Artikel: Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses des Propheten
Jeremias

Autor: Langkammer, Hugolinus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hugolinus Langkammer OFM

Der übernatürliche Charakter
des Berufungserlebnisses
des Propheten Jeremias

Ein Beitrag zu den Erklärungen der Prophetenekstase

Schon immer widmete man in wissenschaftlichen Kreisen dem
Phänomen der israelitischen Prophetenekstase die größte Aufmerksamkeit.

Als der Einfluß der Psychologie gegen Ende des vorigen
Jahrhunderts sich immer mehr ausbreitete, wollte man auch die Prophetenekstase

mit psychologischen Methoden erklären. Das ging sogar so weit,
daß man alle anderen Methoden einfach ausschloß. So behauptet z. B.
O. Eissfeldt eindeutig: «The nature and significance of the supernormal
experiences of the prophets is a psychological question» 1.

Zu begrüßen ist daher die Ansicht J. Lindbloms, der berechtigterweise

der psychologischen Methode keine Hauptrolle zuschreibt: «The
distinction between the early prophets and their great successors is in
the first place not a matter of psychology, or external behaviour, or
position, the essential difference consists in the content of their message»2.
Diese Botschaft erhält ihre Prägung durch das «Sprechen Jahwes» zu den

Propheten. Das Charakteristische für die Vorstellung vom «Sprechen
Jahwes» zu den Propheten ist, daß es in einer « Konzentrationsekstase»

wahrgenommen wird, die eine «Begeisterung» oder «Verzückung» des

Propheten in Gott ist. Das gilt vor allem für die Berufungserlebnisse der

1 The Prophetic Literature, in H. H. Rowley, The Old Testament and modern
study, Oxford2 1956, 134.

2 Prophecy in Ancient Israel, Oxford 1962, 217.



Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses 427

Propheten3. Doch diese Gotteserfahrungen der Propheten werden,
ähnlich wie bei Eissfeldt, als «supernormal experience» aufgefaßt 4, was
der Verfasser auf folgende Weise begründet : «... an analysis of the contact
of a religious man with his God cannot be carried through by scientific
method. The supernatural mystery of the religious experiences of the
prophets is concealed from us and inaccessible to scientific inquiry» 5.

Aus dieser Begründung kann man nicht schließen, daß Lindblom das

übernatürliche Element aus der Betrachtung des israelitischen Pro-

phetentums ausgeschaltet hat, sondern nur daß der Terminus
«übernatürlich» nicht als «wissenschaftlich» gelten kann.

Vielleicht ist darum eine Überprüfung der Ansichten Lindbloms
nicht ganz überflüssig. In diesem kurzen Aufsatz möchte ich mich jedoch
nur auf eine Untersuchung der Berufungsschilderung des Jeremias
beschränken und auf zwei Fragen antworten: Fand das Berufungserlebnis
des Propheten in einem «ekstatischen Gesicht» statt, und kann der
Terminus «übernormal» an Hand der Erörterungen Lindbloms als eine

nähere Bezeichnung für dieses Gotteserlebnis des Jeremias gelten?

1. Die Beschreibung der Berufung (Jer 1,4-10)

Jeremias schildert seine Berufung in 1,4-10. Der Bericht ist sehr
sachlich und kurz gehalten. Literarisch ist die Darstellung dem Inhalt
entsprechend in drei Abschnitte gegliedert. VV 4-5 handeln über das

Berufungswort Gottes und den Auftrag. VV 6-8 enthalten die Einrede des

Propheten und die Überwindung seines Widerstandes durch Jahwe.
VV 9-10 sprechen von Gottes Ordinationshandeln.

V 4 «Es erging das Wort Jahwes an mich, sprechend:
V 5 a Ehe ich dich im Mutterleib bildete, habe ich dich erwählt,

b Bevor du aus dem Mutterschoße kamst, habe ich dich ge¬

heiligt,
c (Nun) setze ich dich den Völkern zum Propheten. »

Vergleicht man diese Verse mit der Berufungsbeschreibung des

Arnos: «Ich war kein Prophet noch ein Prophetensohn, ein Schafzüchter

war ich und ein Sykomorenritzer, doch Jahwe nahm mich von der Herde

3 Vgl. Die Vorstellung vom Sprechen Jahwes zu den Menschen im AT, in ZAW,
75 (1963) 263-288, näherhin 284.

4 Vgl. Prophecy in Ancient Israel... 47. 105.
5 Vgl. Prophecy in Ancient Israel 219.



428 Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses

weg, und Jahwe sprach zu mir: Gehe, weissage meinem Volke Israel»

(Am 7,14), so fällt auf, daß in Jer 1,5 nicht nur von der eigentlichen
Berufung, hier als Einsetzung zum Propheten charakterisiert, sondern

zusätzlich von einer «Erwählung» und «Heiligung» die Rede ist. Die

«Erwählung» scheint ein vorweltlicher Ratschluß Gottes zu sein, die

«Heiligung» geschah vor der Geburt, folgerichtig kann die eigentliche
Einsetzung zum Propheten nur als ein konkreter Gegenwartsakt Jahwes
verstanden werden. Daher übersetze ich in V 5 c, welcher der
wesentliche in der ganzen Berufungsschilderung ist, mit dem Präsens.

Das Wort N'a: spricht Jahwe aus, und damit entscheidet eigentlich
Jahwe selbst, in welche «Gruppe» von Propheten man Jeremias einreihen
muß.

Auf eine Erklärung der Wendung «O^iO N'a:» kann hier nicht
eingegangen werden. Es scheint mir jedoch, daß schon die folgenden Verse

(6-8), in denen die Reaktion des Propheten auf Jahwes Berufungswort
geschildert wird, einen Hinweis geben, wie man die Bezeichnung
«Völkerprophet» verstehen sollte.

V 6 «Und ich sprach,
Ach Herr, mein Jahwe,
Siehe, ich kann nicht sprechen,
Da ich ein Jüngling bin.

V 7 Doch Jahwe sprach zu mir:
Sage nicht, ich bin ein Jüngling,
Zu wem ich dich senden werde, wirst du gehen,
Und wirst sprechen, was ich dir befehle.

V 8 Fürchte dich nicht vor ihnen,
Denn ich bin bei dir.
Damit ich dich rette - Jahwes Spruch.»

Jeremias erschrak über die Worte Jahwes. Höchstwahrscheinlich
tauchte in ihm das Bewußtsein auf, nicht nur zu seinem eigenen Volke,
sondern auch zu den Fremdvölkern gesandt zu werden. Daher sein
Einwand, der jedoch nicht ganz ehrlich war. Es stimmte schon, daß Jeremias
jung und unerfahren war, doch Jahwe mißt diesen Ausreden keine

Bedeutung zu. Er übergeht sie einfach und deckt den eigentlichen Grund
der Verzagtheit des Propheten auf : seine ängstliche Natur 6. Daher ver-

6 Vgl. St. Styé, Nadprzyrodzony Charakter profetyzmu israelskiego, (Der
übernatürliche Charakter des israelitischen Prophetentums) in Ruch biblijny i litur-
giczny, 12 (1959) 17.



des Propheten Jeremias 429

spricht Jahwe Beistand, der für die Ausführung der Pläne Gottes sehr

nötig ist. Auf Grund der ängstlichen Natur des Propheten kann man
dann auch verstehen, daß Jeremias auch später noch seine Prophetensendung

als einen Zwang auffaßte, sich dagegen sträubte, ja sogar Jahwe
Vorwürfe machte (Vgl. z. B. Jer 20,7).

V 9 «Dann streckte Jahwe seine Hand aus und berührte
meinen Mund,

Und Jahwe sprach zu mir:
So lege ich meine Worte in deinen Mund. »

Nachdem Jahwe dem Propheten Hilfe und Beistand zugesagt hat,
vollzieht er an dem schon zum Propheten eingesetzten Jeremias (V 5c)

eine symbolische Ordination, die daher folgerichtig nicht als ein wesentliches

Element oder als ein notwendiger Schlußakt der Einsetzung selbst
aufzufassen ist.

V 10 «Siehe, ich setze dich heute
Über Völker und Königreiche,
Um auszureißen und einzureißen,
Zu vernichten und zu zertrümmern,
Zu bauen und zu pflanzen. »

Diese Worte Jahwes bestimmen näher die völkerweite Sendung des

Propheten. Jeremias soll jedoch nicht nur als «Drohprophet» auftreten,
sondern auch «bauen und pflanzen».

2. Fand das Berufungserlebnis in einer Ekstase statt?

a) Kritik an G. Hölschers Ekstasentheorie

Nach der kurzen Untersuchung der Schilderung des Berufungserlebnisses

gehen wir zur ersten Frage über: Fand die Berufung des

Propheten in einem ekstatischen Zustand statt?
Eine systematische Untersuchung der Ekstase führte als erster am

Anfang des XX. Jahrhunderts G. Hölscher durch 7. Seine Theorie ist
auch in der modernen Prophetenforschung herrschend geworden. Für
Hölscher ist das Grunderlebnis aller Prophétie die Ekstase, die folgendermaßen

aufgefaßt wird: «Es bedarf, wenn der Prophet Mund des Gottes

7 Die Propheten, Leipzig 1914.



430 Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses

werden soll, einer völligen Veränderung des Bewußtseins, eines

Untertauchens und Verschwindens des menschlichen Ichs in der fremden
Persönlichkeit des Gottes. Zu dieser Verwandlung bedarf es der vollen
Ekstase. Erst die völlige Verwandlung des Bewußtseins, die den

Propheten in der Illusion des Gottes untertauchen läßt, verleiht seiner Rede

den göttlichen Charakter» 8.

Vergleicht man diese Hypothese mit der, welche neuere Ausleger
aufgestellt haben, z. B. A. Schimmel, so sieht man, daß eigentlich alles das

Gleiche geblieben ist: «Ekstase, das 'Außersichsein', bedeutet psychologisch

gesehen einen völligen Mono-Ideismus» ...9.
G. Mensching erklärt näher, wie man diesen Mono-Ideismus

verstehen soll: «Diese im prophetischen Erleben geschehene Verbindung
mit der Gottheit erfahren die Propheten als Erfülltwerden vom
göttlichen Geist, wobei die göttliche Wirklichkeit im verschiedenen Maße von
dem prophetischen Subjekt Besitz ergreifen kann, so daß auf
Höhepunkten prophetischer 'Begeisterung' das göttliche Ich an Stelle des

menschlichen Ich treten kann und der Prophet unmittelbar zum Sprachrohr

der Gottheit wird, wie es bei den Propheten des AT besonders deutlich

erkennbar wird. Diese Besitzergreifung durch den göttlichen Geist

kann sowohl unter Mitwirkung des Menschen (Tanz, Musik usw.) als auch

völlig spontan durch Überwältigtwerden durch die Gottheit (vgl. Jer
20,7) geschehen»10.

Es ist nicht schwer zu bemerken, worauf es hier ankommt. Das

Wesentliche der Prophetenekstase ist nach diesen Anschauungen ein

Aufgehen des Propheten in der Gottheit.
Weiterhin ist jedoch zu beachten, daß nach dieser Hypothese der

Prophet unter einem psychischen Zwang steht, daß die Impulse, die zum

Prophetensein zwingen, rein natürlicher Art sind, die sich unabhängig
von der Stellungnahme des menschlichen Ich auswirken und das in einer

Form, welche im Gesamtergebnis zum Zustand der Bewußtseinslosigkeit
führt und ein Auftreten unbeherrschbarer, wilder Bewegungen als äußere

Konsequenz mit sich führt.
Was uns vor allem in diesem Zusammenhang interessiert, ist das

formale Verhältnis zwischen dem göttlichen Ich und dem prophetischen
Ich, so wie es in der Berufungsschilderung des Jeremias erscheint. Hat

8 Vgl. Die Propheten 100.
9 RGG, Band II, Tübingen 31958, 410-412.

10 RGG, Band V, Tübingen 31961, 609 f.



des Propheten Jeremias 431

Jeremias dieses Verhältnis als ein Verschmelzen in der Gottheit erfahren?
Haben das Hölscher und seine Epigonen wirklich beweisen können

Überprüfen wir nun das Berufungserlebnis des Jeremias vom
psychologischen Standpunkt aus.

Jahwe redet den Propheten an, und das geschieht so, daß das Dasein

Jahwes außerhalb des Daseins des Propheten sichergestellt wird. Der
Prophet war ja fähig, dem ihn ansprechenden Jahwe eine Antwort zu
geben. Damit wird aber gleichzeitig das Dasein des Propheten
sichergestellt. Jeremias behielt seine eigene Persönlichkeit und seine
persönliche Aktivität. Es handelt sich also im Berufungserlebnis um ein

Gespräch, das zwischen zwei verschiedenen Personen stattfindet.
Die Antwort des Propheten ist ganz logisch und, man kann hinzufügen,

rein menschlich. Die zwei Gründe die Jeremias angibt: Jugend
und Unerfahrenheit (VV 6-8), treffen zwar zu, sind aber nicht die Hauptsache.

Daher übergeht sie Jahwe und deckt den eigentlichen Grund auf,
nämlich die Furcht des Propheten. Ist das nicht ein ausgesprochener
Beweis einer persönlichen, freien, ungezwungenen, diskursiven Denkart
des Propheten, für welche in einer Verschmelzungsekstase kein Platz
wäre? In diesem Nicht-einverstanden-sein mit Jahwes Willen tritt also
die Eigenpersönlichkeit des Propheten sehr stark hervor.

Weiter ist zu bemerken, daß der Spruch Jahwes und die Antwort
des Propheten weder ontisch noch zeitlich in einen Akt zusammenfallen.
Hier handelt es sich um zwei différente Einheiten, die jeweilig ihrem
eigenen Ich zugeschrieben werden. Die Behauptung, daß die Propheten
«als Gott selbst» reden u, wird dadurch hinfällig.

Um den Charakter der Verschmelzungsekstase hervorzuheben,
beruft man sich weiter auf den Umstand, daß Jahwe in erster Person
redet.

Doch Jeremias bezeugt mehr als genügend, daß er zwischen Jahwe
und sich selbst zu unterscheiden weiß. Das beweisen die vier in Prosa

gefaßten Einleitungsformeln, in denen dreimal von Jahwe ausgesagt
wird, daß «Er» sprach und einmal von Jeremias, daß «Ich» sprach:

1) «Es erging das Wort Jahwes an mich, sprechend»
2) «Und ich sprach» (d. h. Jeremias)
3) «Doch Jahwe sprach zu mir»
4) «Und Jahwe sprach zu mir»;

11 Vgl. Die Propheten 25.



432 Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses

ferner der Ordinationsbericht :

«seine Hand meinen Mund»;

schließlich das Ordinationsverfahren :

«ich lege meine Worte in deinen Mund.»

Das alles bedeutet, daß nicht nur Jahwe spricht, sondern auch

Jeremias, daß Jahwe handelt und Jeremias empfindet. Die Berufungsworte

werden in einer direkten Rede wiedergegeben, auf welche Jeremias
als das angesprochene Du in einer direkten Rede antwortet.

Seine Antwort erlaubt uns eine Schlußfolgerung, in was für einer
Bewußtseinsstufe des Propheten sie stattfand. Jeremias zeigt eine
außerordentliche Fähigkeit zu einer persönlichen Stellungnahme dem im
Jahwewort erhaltenen Inhalt gegenüber, die bezeugt, daß das
Gotteserfahren nach allen Regeln eines persönlichen Erlebnisses geschah, wobei
der eigene Wille und Verstand nichts an ihrer Normalität und Vitalität
verloren. Der Bericht als später aufgezeichnetes literarisches Stück liefert
den weiteren Beweis, daß das Gotteserfahren in einer Bewußtseinsebene

geschah, die es erlaubte, sich an jede Einzelheit zu erinnern. Es handelt
sich weder um eine Verdunklung des Verstandes noch um einen
Bewußtseinsverlust, wie sie von Hölscher als ein wesentliches Element der

Ekstase hervorgehoben werden. Es ist einfach unmöglich, Hölschers
Ekstasentheorie auf das Berufungserlebnis des Jeremias zu übertragen.
Wir finden weder etwas von einem abnormen Spannungszustand, während

dessen das normale Bewußtsein des Propheten außer Funktion
gesetzt worden wäre, noch von einem Aufgehen des Propheten in Gott.

Weiterhin kann man im Anschluß an die Ansicht Hölschers auf
keinen Fall von einem geistigen, persönlichen Verhältnis des Jeremias
zu Jahwe reden, weil ja rein psychische Kräfte die Ursache seines Pro-
phetentums sind, was jedoch jede aktive Auswirkung der Berufung des

Jeremias im Sinne einer ethischen Verantwortung vor Gott, von dem

er gesandt ist, und vor dem Volk, zu dem er sprechen soll, total aufhebt.

b) Auseinandersetzung mit Lindbloms Ekstasentheorie

Auch Lindblom ist der Ansicht, daß Jeremias ein Ektastiker war
und daß seine Berufung in einem ekstatischen Gesicht stattfand12. Doch
ist sich der Forscher dessen klar geworden, daß die Übertragung von
Hölschers Definition der Prophetenekstase auf die israelitischen Prophe-

12 Vgl. Die Vorstellung vom Sprechen Jahwes 284.



des Propheten Jeremias 433

ten zu keinerlei objektivem Ergebnis führen kann. Daher unterscheidet
Lindblom zwischen einer absorbierenden (Verschmelzungsekstase) und
einer konzentrierenden Ekstase (Konzentrationsekstase) 13. Nur letzte
kann nach Lindblom die Gotteserlebnisse der Propheten einleuchtender
machen. Lindblom sprach sich darüber in mehreren Aufsätzen und in
seinem Hauptwerk über das israelitische Prophetentum aus u. Wenn
ich den Forscher richtig verstanden habe, dann scheint die Form der
Ekstase, d. h. die Konzentration, durch die Jahwebotschaft bestimmt zu
sein (vgl. S. 426). Die Konzentration selbst scheint andererseits als ein
Festhalten des Propheten an einem für ihn klar geprägten Begriffe oder
als ein Empfinden desselben gedeutet zu wenden. Die Konzentration
bedeutet eine seelische Exaltation, die Lindblom als den «revelatorischen
Zustand» bezeichnet, dessen Skala sehr ausgedehnt sein kann. Sie reicht
von einer dem normalen Seelenleben sich nähernden «Begeisterung» bis

zur wirklichen «Verzückung», wobei der Prophet als Monotheist den

Begriff, d.h. Gott, als «a clear-cut personality» 15 erlebt und nicht als

etwas Allgemeines, in welchem man aufgehen kann.
Die in dieser Form aufgefaßte Ekstase schien Lindblom zu erlauben,

die Gotteserlebnisse der Propheten mit gewissen ekstatischen Erscheinungen

der mittelalterlichen Mystik zu vergleichen 16.

Was an Lindbloms Ekstasentheorie viele Ausleger nicht überzeugt,
scheint dieser Vergleich zu sein.

Schon A. Heschel hielt dem gegenüber, daß das Schauen der Mystiker

nur Gott als Objekt hat, während das Revelationsobjekt der
Propheten an Menschliches und Geschichtliches anknüpft17.

Auch den Einwand G.s von Rad wird man nicht übergehen können.
Die Mystiker, so wird ausgeführt, blieben «mit ihren sublimsten Ereignis-

13 Vgl. Die Vorstellung vom Sprechen Jahwes 284.
14 Vgl. Die Religion der Propheten und die Mystik, in ZAW, 57 (1939) 65-74.
Einige Grundfragen der alttestamentlichen Wissenschaft, in Festschrift für

A. Bertholet, (1950) 325-337.
Die Vorstellung vom Sprechen Jahwes zu den Menschen im AT, in ZAW, 75

(1963) 263-288.
Prophecy in Ancient Israel, Oxford 1962.
15 Vgl. die Kritik O. Eissfeldts an Lindbloms Ekstasentheorie: «... This holds

good at least in so far that Old Testament Religion represents God as a clear-cut
personality, and not a neutral Unity and Universality in which one can lose oneself
and be absorbed.» The Prophetic Literature 137.

16 Vgl. hauptsächlich seinen Aufsatz über dieses Problem. Die Religion der
Propheten und die Mystik 65-73.

17 Vgl. Die Prophétie, Krakow 1926, 26 f.

28



434 Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses

sen doch immer noch im Bereich der dogmatischen Wahrheiten ihrer
Zeit, während die Propheten gerade in den Berufungsvisionen über das

bisher Geglaubte hinausgeführt werden»18.

Versteht man die Visionen der Mystiker wie Heschel und von Rad,
so wird man das Berufungserlebnis des Jeremias wohl kaum eine mystische

Gottesschau nennen können, da hier vor allem die Vision als solche

fehlt. Auch die symbolische Handlung, die Jahwes Hand am Munde
des Propheten vollzieht, läßt kaum vermuten, daß Jeremias Jahwe
gesehen hat. An Hand der Berufungsschilderung können wir nur behaupten,

daß der Prophet Jahwe wahrgenommen hat und die Berufung sich
in einem Gespräch vollzog.

Anders wird man das Berufungserlebnis des Isajas beurteilen müssen,
bei dem zwar die Gesprächselemente dominieren, bei dem jedoch mit
einer Gottesschau zu rechnen ist. Diese tritt noch klarer bei Ezechiel
hervor, der die Herrlichkeit des thronenden Jahwe sehen durfte. Die
Frage, ob man die Gottesschau eines Isajas oder Ezechiel als «mystisch»
bezeichnen kann, liegt außerhalb unseres Themas.

Weiterhin sei nur noch kurz auf eine Schwierigkeit eingegangen,
die P. van Imschoot anführt. Nach ihm war die Grundeinstellung der

Propheten und der Mystiker zu dem Gotteserlebnis ganz verschieden.
Die Mystiker sehnten sich nach der Gottesschau. Anders die Propheten.
Sie waren sich ihrer menschlichen Schwächen bewußt und erlebten eine

heilige Scheu in Jahwes Anwesenheit19.
An dieser Ansicht ist vieles richtig. So wurde sich beispielsweise

Isajas angesichts der höchsten Heiligkeit seiner eigenen Sünden bewußt,
und auf sein Bekenntnis hin wurde ein Sühnezeremoniell an seinen Lippen
vollzogen. (Is 6,6). Doch andererseits scheint van Imschoot zu übersehen,
daß auch bei den großen Mystikern das ersehnte Verzücken in Gott von
den Gefühlen der eigenen Unwürdigkeit begleitet war 20.

Will man trotz der Einwände, die Heschel, von Rad und van
Imschoot bringen, im Berufungserlebnis des Jeremias eine Ähnlichkeit mit
den Gotteserfahrungen der Mystiker erblicken, so muß man diese auf die
direkte Relation des göttlichen Ich zum menschlichen Du einschränken,
die sowohl im Gotteserlebnis des Jeremias als auch in den ekstatischen

Gotteserfahrungen der Mystiker vorzufinden ist.

18 Vgl. Theologie des AT, Band II, München 1962, 74.
19 Vgl. Théologie de l'Ancien Testament, Band I, Paris 1954, 171.
20 Vgl. W. Eichrodt, Die Theologie des AT, Band III, Leipzig 1939, 18 f.

St. Styé, Naldprzyrodzony Charakter profetyzmu izraelskiego 14 f.



des Propheten Jeremias 435

Lindbloms Ekstasentheorie konnte mich aus anderen Gründen nicht

ganz überzeugen.
Der Forscher, wie wir schon auf S. 433 bemerkten, unterscheidet

zwischen einer Verschmelzungsekstase und einer Konzentrationsekstase.
Er unterscheidet weiter zwischen den «early prophets and their great
successors». Dieser Unterschied ist nach Lindblom mit dem Inhalt der

Jahwebotschaft gegeben. Der Inhalt wiederum wird durch das «Sprechen

Jahwes» zu den Propheten bestimmt, das sich eben in der
Konzentrationsekstase vollzieht.

Nun wäre zu fragen: kann der Unterschied zwischen einer Ver-
schmelzungs- und Konzentrationsekstase von der Botschaft abhängen,
oder genauer, kann die Konzentration - das Erleben Jahwes als Person -
also die Form der Ekstase, vom Offenbarungsinhalt determiniert werden

Dagegen hätte ich folgendes einzuwenden :

1. Der Offenbarungsinhalt wurde im AT auch auf andere Weise

übertragen, mit anderen Worten, die Ekstase war für eine Übertragung
der Offenbarung kein zwingender Faktor und kann aus diesem Grunde
nicht als determinierendes Gestaltungselement eines ekstatischen Zu-
standes aufgefaßt werden. Übrigens lassen sich sehr schwer an Hand der
reich variierten Jahwebotschaften Bestandteile herausheben, die ein
einheitliches Schema bilden würden, das dann formbestimmend auf den
ekstatischen Zustand hätte einwirken können. Wäre nun immer Jahwe im
Zentrum des ekstatischen Gesichtes, so würde eine Lösung einfacher
sein. Das aber ist nicht der Fall.

2. Die Jahwebotschaft ist eben das, was in der Ekstase wahrgenommen

wird, setzt also eigentlich den ekstatischen Zustand voraus und
scheint auch daher nicht als Gestaltungselement der Ekstase selbst in
Frage zu kommen.

3. Außerdem scheint es mir, daß gegen Lindbloms Ansicht
Aussagen der Propheten stehen. Es genügt, auf Ezechiel zu verweisen, der
seinen ekstatischen Zustand als ein «Anpacken der Hand des Herrn»
(1,3; 3,14. 22; 8,1; 33,22 usw.) charakterisiert. Hier hat der Prophet
selbst die Frage nach der Kausalität seines ekstatischen Zustandes
angeschnitten und eindeutig auf Jahwe als dessen Urheber verwiesen, und
das gilt meiner Meinung nicht nur für den ekstatischen Zustand des

Ezechiel. Jahwe also versetzt die Propheten in einen Zustand, in dem sie

Jahwe erleben, seine Botschaft wahrnehmen und als Gotteswort weitergeben.

Jahwe wird darum als Person erlebt, weil er wirklich Person ist,
nicht nur weil er von den Propheten als Person «gesehen» wird.



436 Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses

Wenn man Jahwe nicht als den Urheber der Ekstase anerkennt,
dann bleibt nur die psychologische Deutung übrig, daß die Propheten
wegen ihres Monotheismus prädestiniert waren, Jahwe als Person zu
erleben. Dann aber wird letztgültig die subjektive Orientierung des

Ekstatikers das entscheidende Kriterium der Form der Ekstase, d. h.

eine Jahwe-Vorstellung bedeutet für den Propheten eine Person-Vorstellung.

Wäre der Prophet nicht Monotheist, könnte er Gott nicht als

Person erleben. Man sieht, daß hier die Frage, ob Jahwe tatsächlich,
ontisch, Person ist, nicht gestellt wird. Ob man jedoch durch diese Lösung
dem Bann der Ekstasentheorie Hölschers ganz entronnen ist, bleibt
eine Frage.

Auf Grund dieser Schwierigkeiten scheint es mir, daß das Wesentliche

eines ekstatischen Gotteserlebnisses der israelitischen Propheten
das direkte Verhältnis des göttlichen «Ich» zum prophetischen «Du» ist.
In dieses Verhältnis wird der Prophet durch Jahwe gesetzt. Er erlebt

Jahwe als Person, weil Jahwe Person ist. In diesem Zustand erfährt der

Prophet die Jahwebotschaft, die er in der Ekstase oder nach der Lösung
der Ekstase als Jahwewort weitergeben kann. Die Jahwebotschaft könnte
man vielleicht als Zweck der Prophetenekstase bezeichnen. Jahwe, dem
Lenker der Heilsgeschichte Israels, lag daran, sein Wort dem Propheten
in einer direkten Begegnung zu vermitteln. Daher erlebten die Propheten
ihre Botschaft als den von Jahwe direkt herrührenden Spruch und als

solchen teilten sie ihn mit. Es ist dann nicht zu verwundern, daß die

Propheten mit einer restlosen objektiven Überzeugung ihre Botschaft
als Jahwes Wort kundgaben (vgl. z. B. Jer 7,1-15; 26,1-19). Diese

Überzeugung ging auf die Empfänger über. Ja, man wußte einfach, daß der

Prophet seine Botschaft direkt von Jahwe erhielt, und sprach ihn darauf

an (Jer 37,17). Die ekstatische Begegnung mit Jahwe hat für die
Heilsgeschichte Israels eine eigene Bedeutung : Es ging hauptsächlich darum,
daß der Prophet authentisch Jahwes Wort vernahm und so autoritativ
weitergeben konnte. Damit erklärt sich, daß die Schau Gottes sehr oft
zurücktrat oder gar nicht vorhanden war und die Botschaft Gottes, die
sich gemäß ihrer heilsgeschichtlichen Eigenart vorwiegend auf das

Ethische und rein Menschliche des auserwählten Volkes bezog, im Mittelpunkt

des ekstatischen Erlebnisses stand, obwohl entscheidend dabei

blieb, daß der Prophet den ihn ansprechenden Jahwe direkt wahrnahm.
Eine so aufgefaßte Prophetenekstase könnte man zweckmäßig als

Relationsekstase bezeichnen. Damit wird auf das Wesentliche in ihr
verwiesen, nämlich auf die direkte Beziehung des göttlichen «Ich» zum



des Propheten Jeremias 437

propheteischen «Du», die von Seiten Jahwes hergestellt wird. Worauf
auch immer die Jahwebotschaft sich erstrecken mag, sie wird jedenfalls
in dieser Relation als direkt von Jahwe kommend erfahren, weil es immer
der «Ich-Jahwe» ist, der sendet, beauftragt, drohen oder ermahnen
läßt. Will Jahwe das Volk über sein Wesen unterrichten, dann darf der

Prophet auch Jahwe schauen.

Durch unseren Lösungsversuch vermeiden wir auch eine andere

Schwierigkeit, die in Lindbloms Ekstasentheorie etwas störend wirkt.
Für Lindblom bedeutet jede Ekstase eine «Entzückung» oder wenigstens
eine «Begeisterung». Das mag für einige Gotteserlebnisse der israelitischen

Propheten zutreffen, sicher gilt es nicht für alle, da die Propheten
nicht immer ihre Begegnung mit Jahwe in einer «Entzückung» oder

«Begeisterung» erfuhren. Klar und aufschlußreich ist in dieser Hinsicht
das Berufungserlebnis des Jeremias. Lindblom will es in einer Ekstase

geschehen sein lassen, doch scheint der Forscher zu übersehen, daß im
Berufungserlebnis nicht die geringsteSpur einer seelischen «Begeisterung»
oder «Verzückung» vorhanden ist. Im Gegenteil. Auch die späteren Worte
des Propheten : «Wenn sich Worte von dir fanden, so verschlang ich sie,

dein Wort war mir zur Wonne und zur Freude meines Herzens» (15,16),
kann man nicht mit dem verängstigten und hilflosen Zustand des

Propheten, so wie wir ihn aus dem Berufungserlebnis kennen, auf eine Stufe
stellen und daher nicht auf die Berufung beziehen. Aus diesem Grunde
scheint es mir, daß Lindblom den ekstatischen Vorgang im Berufungs-
erlebnis des Jeremias nicht ausreichend dargestellt hat.

Wenn man schon den seelischen Spannungszustand des Propheten
an Hand der Berufungsschilderung irgendwie beschreiben will, dann
wird man vielleicht nur von den ganz auf Jahwe gerichteten Fähigkeiten
des Propheten sprechen dürfen.

Fassen wir die Prophetenekstase in dieser Form auf, dann wird man
wohl auch Jeremias auf Grund der Beschreibung der Berufung in die
Reihen der großen Ekstatiker des AT einreihen können.

«Übernormal» oder «Übernatürlich»?

Kann man nun an Hand der Aussagen Lindbloms das Berufungserlebnis

des Jeremias als «übernormal» bezeichnen?

Der Terminus «übernormal» soll scheinbar alles das umfassen, was
im religiösen Geschehen über das normale Seelenleben eines israelitischen
Frommen hinausgeht. Das bezieht sich selbstverständlich auf die «Ent-



438 Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses

zückung» oder «Begeisterung» der Propheten. Doch das Berufungserlebnis

des Jeremias war weder «Entzückung» noch «Begeisterung».
War es dann ein gewöhnliches Gotteserlebnis eines jeden

israelitischen Frommen Das wird man wohl nicht behaupten dürfen.
Will man es also nicht als ein gewöhnliches Gotteserlebnis deuten,

dann müßte man einen solchen Terminus finden, der auch als eine nähere

Bezeichnung für die Berufungen anderer Propheten gelten könnte, die

ähnlich wie Jeremias ihre Berufung in einer direkten Begegnung mit
Jahwe erfuhren. Mit anderenWorten, man müßte einen Ausdruck wählen,
der sich sowohl auf das Wesentliche als auch auf das Gemeinsame solcher

Berufungen bezieht. So bleibt wohl keine andere Wahl übrig, als den
Terminus «übernatürlich» aufzugreifen, da er die direkte Begegnung des

Propheten mit Jahwe hervorhebt. Das Wesentliche der Prophetenberufung

lag sicher nicht in der «Entzückung» oder «Begeisterung», es lag
im direkten Gotteserfahren, in dem der Prophet von Jahwe direkt
angesprochen und berufen wurde. Die Begegnung mit Jahwe vollzieht sich

in einer übernatürlichen Sphäre, da Gott der wesentlich Andere ist, und
kann nur als solcher direkt erlebt werden. Zu einer direkten
Gotteserfahrung bedarf es darum einer Versetzung in den Bereich, in dem Gott
ist. Spricht nun der Ausdruck «übernormal», auch wenn er nur als

Gattungsbegriff verstanden wird, das Wesentliche einer solchen
Gotteserfahrung aus? «Übernormal» meint einen Gradunterschied. Bei einem
direkten Gotteserlebnis handelt es sich jedoch um ein Übersteigen des

natürlichen Bereiches, das Jahwe in dem Propheten wirkt.
Mit einem psychologischen oder tiefenpsychologischen Maßstab

kommen wir nicht an die Propheten heran: der «Patient» ist abwesend;
die Biographien der Propheten geben keine hinreichende Auskunft; wir
haben auch heute noch nicht die Mentalität der Propheten erforschen

können usw. Wenn daher beim Berufungserlebnis des Jeremias nichts
«Übernormales» vorhanden war und wir, was den wissenschaftlichen

Standpunkt anbelangt, fast ausschließlich auf die Aussagen des Propheten

angewiesen sind, der, von der Objektivität seines Gotteserlebnisses

überzeugt war, dann wüßte ich nicht, weshalb der Terminus
«übernatürlich» streng wissenschaftlich für ein direktes Gotteserlebnis des

Propheten nicht in Betracht kommen sollte.
Charakterisiert dieser Terminus das Berufungserlebnis des Jeremias,

dann kann man im Schlußwort die weitere Frage stellen, ob er nicht auch

für ähnliche Erlebnisse anderer Propheten gelten könne, in denen Jahwe
direkt vom Propheten wahrgenommen wird.


	Der übernatürliche Charakter des Berufungserlebnisses des Propheten Jeremias

