
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 4

Artikel: Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung

Autor: Darms, Gion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gion Darms

Zur Begegnung von Naturwissenschaft

und Weltanschauung

Man kann unserem Thema die Aktualität nicht absprechen. In
vielfacher Weise abgewandelt, gelangt es heute immer wieder und immer
mehr auf Studientagungen, in Vorträgen, in Büchern, Zeitschriften und
Zeitungen zur Darstellung. Im vorliegenden Beitrag geht es darum,
einige Gesichtspunkte der ganzen Problematik besonders zu beleuchten
und den Versuch einer wertenden Stellungnahme zu wagen.

1. Gewandelte Situation

In der Antike und im Mittelalter ordnete sich die Naturwissenschaft
im großen und ganzen harmonisch in das Gefüge der Weltanschauung
ein. Mit fortschreitender Entwicklung der modernen Naturwissenschaft
vertiefte sich jedoch der Graben zwischen ihr und den gläubigen
Philosophen und Theologen zusehends. Im 18. und 19. Jahrhundert bis in
das unsrige hinein herrschte weitgehend eine eigentliche
Kampfesstimmung. Die einen erblickten im religiösen Glauben eine Gefahr für
die Entfaltung der Naturwissenschaft. Die anderen sahen in der
Naturwissenschaft eine Beeinträchtigung des Glaubens. Für das damalige
geistige Klima mag der Anspruch Ernst Haeckels irgendwie als symptomatisch

gelten, der unter Berufung auf die Naturwissenschaft den

theistischen Gott entthronen und als «gasförmiges Wirbeltier» hinstellen
wollte.

Es kann sich hier nicht darum handeln, im einzelnen den Gründen

nachzugehen, die zur Bildung von zwei sich feindlich gegenüberstehenden
Lagern geführt haben. Sie liegen zweifellos nicht ausschließlich auf der
einen oder anderen Seite. Für uns ist vor allem die Feststellung bedeut-

26



402 Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung

sam, daß sich die Situation inzwischen sehr stark gewandelt hat : Es ist
in der Gegenwart zwischen den Vertretern der Naturwissenschaft und
den Vertretern der Weltanschauung in ständig wachsendem Maße zum
Dialog gekommen, und das Verlangen nach einer Sicht der Dinge, die

Glauben und Wissen miteinander verbindet, erfaßt immer weitere Kreise.
Dies beweist eine beinahe bis zum Uferlosen angestiegene Literatur, die
sich mit der Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung
befaßt.

In diesem Zusammenhange wird der Name von Pierre Teilhard de

Chardin SJ heute besonders oft genannt. Sein spezielles Anliegen war
es ja, isolierte Bezirke und Betrachtungsweisen, in denen sich der Mensch

bewegt, in einer synthetischen Schau zu vereinigen. Zweifellos sind von
ihm sehr wichtige Impulse für das Gespräch zwischen Naturwissenschaft
und Weltanschauung ausgegangen, was sicher auch jene anerkennen,
die mit seinen Gedanken nicht durchweg einverstanden sind.

2. Das Bedürfnis nach dem Dialog

Worin ist das Bedürfnis nach dem Dialog zwischen Naturwissenschaft

und Weltanschauung verankert? Als Antwort auf diese Frage
lassen sich u. E. sowohl ein sachlicher wie auch ein persönlicher Grund
anführen.

Der sachliche Grund: Die moderne Naturwissenschaft - wir denken
dabei vor allem an die Physik, die als Naturwissenschaft par excellence

gilt -, wie sie durch Kepler, Kopernikus und Galilei ihre Begründung
erfahren und in der Atomphysik ihre Weiterführung gefunden hat,
beruht auf dem Experiment und ist gekleidet in die Sprache der Mathematik.

Ihr Objekt ist das Körperliche, das sie zu messen und in seinen

Gesetzmäßigkeiten, die mathematisch fixiert werden, aufzuzeigen
versucht, soweit diese Gesetzmäßigkeiten überhaupt festlegbar sind.

Dieses Vorgehen hat die Naturwissenschaft zu staunenswerten Erfolgen
und tiefen Einsichten in die Struktur der materiellen Dinge geführt. Das

heißt aber nicht, daß die Naturwissenschaft dadurch das Ganze der

empirischen Welt gleichsam in den Griff bekommen hätte. Ebensowenig
bedeutet es, daß sie darüber alles aussagen würde, was sich aussagen
läßt. Es genügt, beispielsweise an den Begriff des «Schönen» zu erinnern,
der im menschlichen Leben eine so große Rolle spielt, aber in keiner
Weise Gegenstand der naturwissenschaftlichen Betrachtung ist. Die
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse sind in gewissem Sinne nichts



Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung 403

Abgeschlossenes. Und zwar sind sie es insofern nicht, als sie weitere

Fragen offenlassen und offenlassen müssen, weil diese Fragen den

Rahmen der Naturwissenschaft sprengen und daher von ihr weder
gestellt werden noch gestellt werden können. Damit ist aber auch die

Berührung mit dem Gebiete der Philosophie und der Theologie
notwendig gegeben. Ganz auf dieser Linie scheinen uns die Ausführungen
von W. Heitier, Ordinarius für theoretische Physik an der Universität
Zürich, zu liegen, der schreibt, die Zeit sei reif dafür, «daß wir anfangen,
uns der metaphysischen Fragen bewußt zu werden, die hinter den

Naturgesetzen stehen, auch wenn wir sie vorderhand nicht lösen können oder

(als Wissenschaftler) nicht beabsichtigen, sie zu lösen. Damit aber

sollten wir aufhören, als 'Weltbild' jene sinnlose quantitative und
deterministische Maschine darzubieten, die heute als Resultat der
Naturforschung dargestellt wird» 1.

Der persönliche Grund : Der Mensch, der Naturwissenschaft betreibt
oder mit ihr konfrontiert wird, einerseits und der philosophierende oder

gläubige Mensch anderseits sind nicht zwei verschiedene Individuen,
sondern bilden vielmehr eine Personalunion. Ein wacher und regsamer
Geist muß es daher mit Recht als unbefriedigend empfinden, wenn
naturwissenschaftliche Erkenntnis, philosophische Überzeugung und
religiöser Glaube wie die Steine eines Mosaiks ohne innere Beziehung
nebeneinander liegen. Daher erstrebt er in sinnvoller Weise eine synthetische

Schau der verschiedenen Bereiche, in denen er sich bewegt.

3. Die Hauptbedingung für den Dialog

Man ist sich weitgehend darüber einig, daß der Dialog zwischen den
Naturwissenschaftern und den Vertretern der Weltanschauung nicht
nur berechtigt, sondern auch bedeutungsvoll ist. Doch bereitet es - wie
die Erfahrung lehrt -, ordentliche Schwierigkeiten, jene unerläßliche

Bedingung für einen fruchtbaren Dialog zu erfüllen, die darin besteht,
daß jeder daran Beteiligte sich völlig im klaren sein muß über sein

Zuständigkeitsgebiet sowie über dessen Grenzen und Methode. Ebenso
unterlassen es die Diskussionspartner leider nicht selten, genau
anzugeben, in welcher Eigenschaft, in welchem Rahmen und unter welchen

Voraussetzungen sie sich äußern.

1 W. Heitler: Der Mensch und die naturwissenschaftliche Erkenntnis.
3. Aufl. Braunschweig 1964, S. 61, Anm. 1.



404 Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung

Damit ist die große Gefahr gegeben, daß man die Naturwissenschaft
sowohl zu Gunsten wie auch zu Ungunsten von Philosophie und Theologie
überfordert und daß man von ihr Beweise verlangt, die zu führen sie gar
nicht imstande ist. Die Naturwissenschaft bietet wohl wertvolle Ansatzpunkte

und Stützen für die philosophische und theologische Reflexion,
nie aber eigentliche Beweise, denn sie ist eben iVafoirwissenschaft und
somit weder Philosophie noch Theologie. Daher ist beispielsweise der
Versuch, das aristotelisch-thomistische Denken quoad substantiam durch
naturwissenschaftliche Argumente zu «erledigen», zum vornherein zum
Scheitern verurteilt. Der weltbekannte Atomphysiker Werner Heisenberg

bemerkt im Zusammenhang mit den Newtonschen «Prinzipia» sehr

treffend: «Wenn in dieser Weise spezielle Entdeckungen in der
Naturwissenschaft Einfluß gewinnen können auf das Denken ganzer
Jahrhunderte, so äußert sich dieser Einfluß doch nicht darin, daß die

Entdeckungen etwa eine Entscheidung herbeiführten zwischen verschiedenen
widerstreitenden philosophischen Systemen oder daß sie die sichere

Grundlage schüfen für ein neues derartiges System»2.
Weil die religiöse Problematik in keiner Weise in die Zuständigkeit

der Naturwissenschaft und ihrer Methode fällt, können von dieser Seite

keine entscheidenden Urteile über das Reich des Glaubens abgegeben
werden, gleichgültig, ob es sich dabei um günstige oder ungünstige Urteile
handelt. Daher ist es aber auch möglich, das Fehlerhafte und Unschlüssige
solcher Versuche aufzuzeigen. So verfolgt der berühmte Gelehrte Pascual

Jordan, Ordinarius für theoretische Physik an der Universität Hamburg,
in seiner Arbeit «Der Naturwissenschaftler vor der religiösen Frage» die

Absicht, «darzulegen, daß alle Hindernisse, alle Mauern, welche die
ältere Naturwissenschaft auf dem Wege zur Religion aufgerichtet hatte,
heute nicht mehr da sind». Dazu bemerkt der Autor unmittelbar
anschließend: «Aber darauf begrenzt sich die Absicht dieses Buches. Es

hat in keiner Weise die Aufgabe, zu erörtern, was uns erwartet, wenn
wir diesen nunmehr wieder freien Weg tatsächlich gehen» 3. Obwohl wir
im einzelnen verschiedene kritische Einwände anzumelden hätten, scheint

uns das Werk Jordans gerade in der Sauberkeit seiner formal-methodischen

Abgrenzung vorzüglich.

2 W. Heisenberg: Wandlungen in den Grundlagen der Naturwissenschaft.
9. Aufl. Stuttgart 1959, S. 160 f.

3 P.Jordan: Der Naturwissenschaftler vor der religiösen Frage. 2. Aufl.
Oldenburg und Hamburg 1964, S. 357.



Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung 405

Es ist wohl unumgänglich, in diesem Zusammenhang auch Teilhard
de Chardin zu erwähnen. Trotz allem Verständnis für sein zweifellos

berechtigtes Grundanliegen scheint uns sein Werk nicht zuletzt unter
dem formalmethodischen Gesichtspunkt ordentlich fragwürdig. Von
seinem Buche «Der Mensch im Kosmos» sagt uns Teilhard in der

Vorbemerkung, daß es «einzig und allein als naturwissenschaftliche Arbeit»

zu betrachten sei. Hier stehen auch die programmatischen Worte:
«Nichts als das Phänomen. Aber auch das ganze Phänomen» 4. Muß es

da nicht irgendwie erstaunen, in einer derart etikettierten Schrift nicht
nur Gott, sondern auch völlig überrationale Wahrheiten, eigentliche
Glaubenswahrheiten, wie die Menschwerdung Christi, seine Parousie und
den Begriff der Sünde, das biblische mysterium iniquitatis (2 Thess 2,7),
in «naturwissenschaftliche» Kategorien eingefangen zu sehen? Wir
betrachten es als besonderes Verdienst von N. A. Luyten OP, in seiner

Publikation «Teilhard de Chardin. Nouvelles perspectives du Savoir?» 5

die Methode Teilhards einer bestechend klaren Analyse unterzogen zu
haben, die innerhalb der umfangreichen Literatur über diesen Autor und
seine Gedankenwelt einzigartig dasteht.

Unsere Ausführungen sollen selbstverständlich in keiner Weise als

Aufforderung an den Naturwissenschafter verstanden werden, sich von
der philosophisch-theologischen Problematik tunlichst fernzuhalten
nach dem Rezept «Schuster, bleib bei deinem Leisten». Damit wäre ja
ein Dialog unmöglich gemacht und das Bemühen um eine synthetische
Schau der ganzen natürlichen und übernatürlichen Realität im Keim
erstickt. Aber der Naturwissenschafter muß um der gedanklichen Klarheit
willen genau sagen, wann und wo er als reiner Naturwissenschafter

spricht und wann und wo er als philosophierender oder gläubiger Natur-
wissenschafter das Wort ergreift. Die gleiche Regel hat selbstverständlich
mutatis mutandis auch für den Philosophen und Theologen zu gelten.
So und nur so läßt sich die formal und methodisch unstatthafte
Vermengung der Wissensgebiete vermeiden. Eine befriedigende und brauchbare

Synthese wird nämlich nie durch eine solche Vermengung erreicht,
sondern nur dadurch, daß sich die Fachleute mit dem ihnen eigenen
Objekt gemäß den Prinzipien und Methoden ihrer Wissenschaft be-

4 P. Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos. 2. Aufl. München 1959,
S. 1.

5 N. A. Luvten OP: Teilhard de Chardin. Nouvelles perspectives du Savoir?
Fribourg 1965.



406 Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung

schäftigen, indem sie - um die Grenzen ihres Zuständigkeitsbereiches
wissend -, sich stets bemühen, den Blick für das Ganze offenzuhalten
und den Kontakt mit den Vertretern der anderen Wissensbezirke zu
pflegen. Alles, was eine Wissenschaft an Wahrem aussagt, läßt sich in
der Einheit der Wahrheit synthetisieren. Dabei wirft die Wahrheit jeder
Wissenschaft ihr Licht auch auf die übrigen Wissenschaften, ohne daß
diese ihren besonderen Charakter und ihre Selbständigkeit verlieren
müssten.

4. Die Gottesfrage

Die Gottesfrage spielt in der Begegnung von Naturwissenschaft und

Weltanschauung eine besonders wichtige Rolle. Im Rahmen seiner im
Herbst 1965 gehaltenen Antrittsvorlesung «Zum Bildungswert der

Biologie» führte der Zürcher Universitätsprofessor G. Wagner dazu aus 6:

«Fast unweigerlich berührt der Biologieunterricht auf allen Stufen auch

religiöse Fragen. Kein Lehrer der Biologie, auch nicht der atheistische,
sollte ihnen ausweichen. Anderseits darf unter keinen Umständen
versucht werden, etwa aus dem Biologischen, aus der Existenz des Lebendigen

oder des Menschen, einen Gottesbeweis abzuleiten. Hier kann es

sich nur um Diskussionen handeln und Gespräche, um das Studium
verschiedener Standpunkte und Einstellungen, am besten und am
fruchtbarsten in Zusammenarbeit mit dem Philosophie- oder Religionslehrer.

» Es sei hier nicht näher untersucht, inwieweit solche Diskussionen
innerhalb der Profanfächer an sogenannten neutralen Schulen möglich
und nützlich sind. Aber davon abgesehen, ist der Gedanke zweifellos

richtig, daß der Biologe als Biologe und überhaupt der Naturwissenschafter

als Naturwissenschafter über Gott nichts aussagen kann und
nichts aussagen soll. Biologie ist nicht Philosophie oder Theologie, und

Physik ist nicht Metaphysik. Daher sind auch vereinfachende
Redewendungen wie beispielsweise jene von der Naturwissenschaft, die sich

auf dem Wege zu Gott und zur Religion befindet - «Die Naturwissenschaft

auf dem Wege zur Religion» heißt der Titel eines Büchleins von
B. Bavink 7 -, etwas zweideutig und daher mit der nötigen Vorsicht
aufzunehmen.

6 G.Wagner: Zum Bildungswert der Biologie. Neue Zürcher Zeitung,
Nr. 4406 vom 21. 10. 1965 und Nr. 4414 vom 21. 10. 1965.

7 B. Bavink: Die Naturwissenschaft auf dem Wege zur Religion. Basel 1948.



Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung 407

Das Gesagte deckt sich ganz mit der Auffassung, die J. Meurers,
Ordinarius für Astronomie und Physik der Atmosphäre an der
Universität Wien, in seinem Werke «Die Frage nach Gott und die
Naturwissenschaft» darlegt8. Der Autor bemerkt hier sehr treffend, daß Gott
«niemals Gegenstand der Naturwissenschaft sein kann; denn es wird in
der begrifflichen Formulierung Gottes alles das verneint, was das

Charakteristische der naturwissenschaftlichen Gegenstände ist, die
Meßbarkeit, die Teilbarkeit, das Abgrenzen der Teile gegeneinander und
ihre Auswechselbarkeit». Dem fügt der Verfasser gerade anschließend
die Bemerkung hinzu: «Auch wenn Gott nicht wäre, wäre die
Naturwissenschaft nicht in der Lage, dieses zu beweisen» 9. Man würde also

Charakter und Methode der Naturwissenschaft völlig verkennen, wenn
man von ihr einen Aufweis der Existenz Gottes erwartete. Die
Naturwissenschaft wird aber ebensosehr von jenen mißverstanden, die meinen,
in ihrem Namen die Existenz Gottes in Abrede stellen zu können, wie
dies bei Ernst Haeckel und anderen der Fall war.

5. Das Evolutionsproblem

Neben der Gottesfrage nimmt auch das Evolutionsproblem im
Rahmen der Berührungspunkte von Naturwissenschaft und
Weltanschauung eine ganz zentrale Stellung ein. Die Diskussion in dieser
Sache wurde früher oft sehr heftig geführt. Im Laufe der jüngsten
Vergangenheit hat sie sich jedoch immer mehr entschärft. Gleichwohl
erfordert das Evolutionsproblem von den Gesprächspartnern nach wie vor
Klugheit und Vorsicht.

In der philosophischen Systematik von A. Lehmen SJ, die zu
Beginn unseres Jahrhunderts weit verbreitet war, finden wir die folgenden

Thesen «bewiesen»: «Die Nafurtatsachen bieten keinen Anhaltspunkt

für irgendwelche gemeinsame Abstammung aller jetzt bestehenden

Tier- bzw. Pflanzenarten»; ferner: «Für die leibliche Abstammung des

Menschen vom Tiere läßt sich nicht die Spur eines Beweises erbringen» 10.

Der Autor - und solche Stimmen ließen sich ohne Mühe vermehren -,
nimmt offensichtlich eine sehr schwere Beweislast auf seine Schultern.

8 J. Meurers : Die Frage nach Gott und die Naturwissenschaft. Münchenl962.
9 A. a. O. S. 194.
10 A. Lehmen SJ : Lehrbuch der Philosophie, II. 2. Aufl. Freiburg i. Br. 1905,

SS. 279-295.



408 Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung

Billigerweise wird man aber auch zugeben müssen, daß auf naturwissenschaftlicher

Seite im Zusammenhang mit der Entwicklungslehre ebenfalls
oft gefehlt wurde, indem man reine Hypothesen vorschnell zu gesicherten
Thesen oder Wahrheiten stempelte und mit solchen «unwiderlegbaren
wissenschaftlichen Argumenten» gegen die religiöse Weltanschauung
ins Feld zog.

Die Naturwissenschaft hat es im heutigen Gespräch leichter als die

Philosophen und Theologen. Für weite Kreise ist sie - aus Gründen,
denen wir hier nicht nachgehen können -, zur Wissenschaft schlechthin
geworden. Wir erleben es nicht selten, daß die gleichen Leute, die mit
einer geradezu mimosenhaften Skepsis allem begegnen, was irgendwie
philosophisch oder theologisch gefärbt ist, ziemlich kritiklos alles
aufzunehmen bereit sind, was ihnen unter naturwissenschaftlicher Etikette
präsentiert wird. (Das naturwissenschaftliche Kleid seines Werkes war
sicher auch in beträchtlichem Maße mitbestimmend für den Erfolg Teil-
hard de Chardins.) Aufgrund des großen Vertrauenskapitals, das die
Naturwissenschaft besitzt, sollte sie in ihren Urteilen ebenso abwägend
sein, wie man es von den Repräsentanten der Weltanschauung verlangt,
und dies ganz speziell in der Frage der Evolution.

Solche Besonnenheit spricht zweifellos aus den Publikationen des

bekannten Basler Zoologen A. Portmann, der zum Beispiel schreibt :

«Die Evolutionsforschung ist in voller Bewegung; sie ist noch nicht zu

Ergebnissen gelangt, die jenseits aller Diskussion feststehen. Darum
spielen hier in allen Urteilen noch Grundfragen der Auffassung vom
Lebenden mit, die selber außerhalb der wissenschaftlichen Arbeit ihre
letzten Wurzeln haben» u. Diese differenzierten Aussagen nehmen sich
offensichtlich ganz anders aus als die Affenclichés gewisser Natur-
geschichtswerke der Vergangenheit, die für sich in Anspruch nahmen, uns
die Urahnen mit photographischer Treue und wissenschaftlicher Unfehlbarkeit

vor Augen zu führen. Es muß uns auch zu denken geben, wenn
Professor Heitier als naturwissenschaftlicher Fachmann über den Übergang

von der unbelebten zur belebten Materie schreibt: «Auf das
Problem der Entstehung der ersten lebendenZellen - etwa aus nicht-lebender
Materie? - wollen wir gar nicht eingehen. Hierüber ist absolut nichts
bekannt, und nicht einmal eine brauchbare Hypothese existiert» 12. Man

mag die angeführten Worte von A. Portmann und W. Heitier als «mini-

11 A. Poetmann: Biologie und Geist. Freiburg i. Br. 1963, S. 60.
12 A. a. O. S. 46.



Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung 409

malistisch» bezeichnen. Sicher sprechen viele andere weniger
zurückhaltend. Aber man kommt um die Feststellung nicht herum, daß wir in
der Evolutionsfrage noch weit entfernt sind von einem Konsens der
Wissenschafter. Der Gegenstand ist eben viel komplizierter, als es vielen
scheint und wünschbar erscheint.

Gerade auf philosophisch-theologischer Seite tut man sicher gut
daran, den aktuellen Stand der Evolutionsforschung ganz nüchtern zu
betrachten. Die Offenheit gegenüber der Naturwissenschaft ist
anerkennenswert. Ebenso ist es durchaus in Ordnung, daß die christlichen
Philosophen und Theologen den modernen Menschen, der stark
naturwissenschaftlich geprägt ist, ansprechen und nicht abstoßen wollen.
Trotzdem darf und muß man sich fragen, ob manche nicht etwas allzu
schnell bereit sind, sich vor naturwissenschaftlichen Hypothesen zu
beugen, die - was ohne weiteres zugegeben sei -, eine gewisse
Wahrscheinlichkeit für sich beanspruchen können, deswegen aber gleichwohl
noch lange keine sicheren Thesen darstellen. Wir denken hiebei konkret
an die Streitfrage Monogenismus/Polygenismus. Gegenwärtig tritt im
katholischen Lager immer wieder die Tendenz zu Tage, unter dem
Eindruck der Naturwissenschaft den Monogenismus ziemlich unbekümmert
preiszugeben. Pius XII. hat sich im Rundschreiben Humani Generis
bekanntlich zu Gunsten des Monogenismus ausgesprochen und den Poly-
genismus in vorsichtiger Weise abgelehnt mit der Begründung, es sei

in keiner Weise einzusehen, wie sich eine solche Ansicht mit dem vereinbaren

lasse, was die Offenbarungsquellen und die Akten des kirchlichen
Lehramtes über die Erbsünde sagen13. Im gleichen Sinne ließ sich
Paul VI. in der Ansprache vernehmen, die er im Juli 1966 an die
Teilnehmer eines (von der Päpstlichen Universität Gregoriana organisierten)
Symposions über die Erbsündenlehre richtete 14. Nach feierlich definierter
Lehre des Tridentinums stellt die Sünde Adams ein peccatum origine
unum, propagatione transfusum dar 15. Diese Formulierung ist in Bezug
auf ihren dogmatischen Aussagegehalt zweifellos interpretationsfähig und
interpretationsbedürftig. Dessenungeachtet muß sie aber mindestens
sehr ernsthafte Vorbehalte gegenüber dem Polygenismus wecken; denn
«der Monogenismus ist eine Lehre, die mit der ganzen Grundauffassung
der Schrift von der Heilsgeschichte eng zusammenhängt. Er ist nicht

13 Rundschreiben Humani Generis vom 12. 8.1950. AAS 42 (1950) 576.
14 L'Osservatore Romano, Nr. 162 vom 16. Juli 1966.
15 Denzinger 790.



410 Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung

etwas, was bloß durch den einen oder andern kurzen Text gerade noch

am Rand und als bloße Faktizität bezeugt wäre, die genau so gut anders

sein 'könnte' », bemerkt Karl Rahner SJ 16. Die bisher vorgebrachten
theologischen Versuche, den Polygenismus mit der kirchlichen Lehre
über die Erbsünde in Einklang zu bringen, beruhen auf rein hypothetischem

Fundament. Auch wenn einem Flypothesen als dienlich erscheinen,

so sind ihnen gegenüber gleichwohl ein abwägendes Prüfen und eine

kritische Zurückhaltung stets am Platze.
Ist die Streitfrage Monogenismus/Polygenismus letztlich überhaupt

von der Naturwissenschaft her zu entscheiden? Karl Rahner SJ
verneint diese Frage, indem er ausführt: «Ein naturwissenschaftlicher
Beweis für den Polygenismus ist gewiß nicht möglich, weil der genaue
Zeitpunkt der Hominisation nicht festgelegt werden kann, also bei einer

großen Streuung paläontologischer Menschenfunde auf der ganzen Erde

nur noch etwas weiter zurückdatiert werden muß und eine zahlenmäßig
große Menge der Exemplare einer hypothetisch angenommenen nächsten

Tierspezies als Ausgangspunkt der Hominisation keinen Aufschluß
darüber gibt, wie oft sich ein solcher metaphysischer Sprung von dieser

nächsten Tierspezies zum Menschen ereignet hat» 17• Mit Hinweis auf das

geistgewirkte Verhalten des Menschen als entscheidendes und wesentliches

Faktum bei der Untersuchung über einen monogenetischen oder

polygenetischen Ursprung der Menschheit meint Paul Overhage SJ :

«Die Frage ist nämlich, ob der Mensch (im philosophischen Sinne, nicht
nur als säugetierartige, rein anatomische Konstruktion) überhaupt einen

polygenetischen Ursprung haben kann. Eine Antwort auf diese Frage
allein von der Biologie her zu erwarten, hieße ihre Leistungsfähigkeit
überfordern. Sie kann nur von der Philosophie und Theologie gegeben
werden»ls. Das naturwissenschaftliche Argument, wonach die Mensch-

16 K. Rahner: Theologisches zum Monogenismus, Schriften zur Theologie, I.
Einsiedeln 1954, S. 311. - Im Unterschied zu seinen früheren Publikationen hat
K. Rahner den Standpunkt in Bezug auf den Monogenismus jetzt etwas modifiziert.
In seinen Ausführungen beim erwähnten Symposion begründete er die Meinung:
«In praesenti statu et theologiae et scientiarum naturalium non certo potest probari
polygenismum cum doctrina orthodoxa peccati originalis conciliari non posse. Qua-
propter melius agit magisterium, si ab aliqua censura polygenismi abstinet»
(ungedrucktes Manuskript). Tatsächlich hat das kirchliche Lehramt bisher nie die
Unvereinbarkeit des Polygenismus mit der Erbsündenlehre in kategorisch-unwiderruflicher
Weise verkündet.

17 K. Rahner: Artikel «Monogenismus» im LThK X (1962), col. 562.
18 P. Overhage/K. Rahner: Das Problem der Hominisation. Über den

biologischen Ursprung des Menschen. 2. Aufl. Freiburg i. Br. 1961, S. 185.



Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung 411

heit bei einem monogenistischen Ursprung zum Aussterben verurteilt
gewesen wäre, ist nicht zwingend. Die Möglichkeit (nicht Tatsächlichkeit

einer monogenistischen Herkunft läßt sich mit durchaus plausiblen
philosophischen Überlegungen dartun, und zwar ganz besonders dann,

wenn man den Menschen nicht nur als «säugetierartige, rein anatomische
Konstruktion» betrachtet.

Im Rahmen des Evolutionsproblems stellt sich auch die Frage, wie
die menschliche Geistseele entstanden ist. Professor Wagner kommt in
seiner (bereits zitierten) Antrittsvorlesung auf jene Stelle von Humani
Generis zu sprechen, wo Pius XII. betont, wenn eine leibliche Abstammung

des Menschen aus einem tierischen Organismus angenommen
werde, so müsse man gleichwohl, durch den katholischen Glauben

verpflichtet, an der unmittelbaren Erschaffung der menschlichen Geistseele

durch Gott festhalten19. Dazu meint G.Wagner: «Für einen Biologen,
insbesondere, wenn er auch die Resultate der modernen Verhaltenforschung

zu Rate zieht, kann kein Zweifel darüber bestehen, daß auch
menschlicher Geist und menschliche Seele nicht unmittelbar, sondern
durch Evolution aus Anlagen hervorgegangen sind, die als dumpfe
Möglichkeiten im Tierischen vorgebildet sind» 20. Kann der Biologe als

Biologe wirklich etwas aussagen über die Herkunft der menschlichen
Geistseele, in deren Wesen es liegt, die materiell-organischen Strukturen
zu transzendieren Wir müssen es verneinen. Nur der philosophierende
Biologe vermag sich in dieser Weise zu äußern. Wir bringen ihm
Verständnis entgegen, wenngleich wir seine Auffassung nicht teilen können.
Der Abstand zwischen Tier und Mensch ist in gewisser Hinsicht
unendlich : Der Mensch steht allenfalls nicht nur in der Evolution, sondern

er denkt die Evolution, er denkt sich selber, er denkt den Geist! Damit
werden die Proportionen zwischen bloß stofflich-animalischem und
geistigem Bereich gesprengt. Ist dies aber der Fall, so kann die menschliche

Geistseele nicht in potentia materiae, im Gestaltungsvermögen der

Materie, liegen, die sie wesentlich transzendiert. Sie muß folglich
unmittelbar von Gott erschaffen werden. Diese Lehre ist unter dem Namen
«Kreatianismus» bekannt. Wir sehen weder Anlaß noch Möglichkeit,
grundsätzlich von ihr abzurücken. Doch müssen wir den Kreatianismus
von einem oft vorhandenen schiefen Verständnis befreien. Es ist bei
seiner Darstellung häufig von der «Einschaltung» oder auch von der

19 A. a. O. S. 575.
20 A. a. O.



412 Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung

«Eingießung» der Seele durch Gott die Rede, und so stellt man sich gerne
ein organisches Gebilde vor, dem gleichsam «von außen» und beinahe

wie durch einen «künstlichen Eingriff» etwas aufgepfropft wird.
Stattdessen sollte man vielmehr die innere Verbundenheit und Zusammenarbeit

von Erstursache und Zweitursachen bei der Entstehung des rationalen

Lebens sehen. Gott, der alles Entstehen und Werden umgreift und
durchwaltet, bringt nicht außerhalb des Materiell-Organischen und nicht

parallel zu ihm, sondern in ihm eine Wirkung hervor, die es selber völlig
übersteigt. Dabei finden sich im Materiell-Organischen die Anlagen
bereitgestellt, die zur Erschaffung einer Geistseele erforderlich sind. Und zwar
zur Erschaffung einer Geistseele, die gerade für das konkret-individuelle
stoffliche Substrat paßt, zu dessen spezifizierendem Prinzip sie wird. In
einer solchen Sicht läßt sich sowohl das Entstehen eines ersten Menschen

im Evolutionszusammenhang wie auch das Entstehen jeder Einzelseele

gut und zwanglos begreifen.

7. Schluß

Der Dialog zwischen Naturwissenschaft und Weltanschauung muß

getragen sein vom Eros zur Wahrheit. Wahrheit und Liebe sind schöpferisch,

und sie allein sind schöpferisch. Wie aber die schöpferische Tätigkeit

des Menschen begrenzt ist - sie ruft nie etwas völlig Neues ins Dasein,
sondern bringt stets nur an bereits Vorhandenem Veränderungen an -,
so ist es auch sein Erkennen. Es vollzieht sich nach des Apostels Worten
immer nur in «Bruchstücken» (1 Kor 13,12). Dessen werden wir uns auch
bei unserem Dialog mit Vorteil eingedenk sein - nicht als Ausflucht oder

aus Resignation, sondern aus Realismus.


	Zur Begegnung von Naturwissenschaft und Weltanschauung

