Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)
Heft: 2-3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Philosophie — Geschichte

Civitas: Jahrbuch fiir christliche Gesellschaftsordnung. Bd. 1. 1962.
229 S. — Bd. 2. 1963. 232 S. Pesch-Haus, Mannheim.

Die Bidnde des Jahrbuches enthalten zunichst mehrere Abhandlungen
zu grundsitzlichen sozialen Fragen, dann einige kiirzere Berichte und schlie3-
lich Besprechungen. Die Abhandlungen des 1. Bandes werden eingeleitet
durch eine bemerkenswerte Ubersicht iiber die Entwicklung der katholischen
Soziallehre in ihrem Verhiltnis zur Staatslehre, ndherhin zur Politik, verfa3t
von Hans Maier : « Politischer Katholizismus, sozialer Katholizismus, christ-
liche Demokratie» (9-27). M. stellt gut dar, wie die katholische Soziallehre
das Problem der Demokratie stets in die soziale Ordnung zu verlegen ver-
sucht hat. Der Grund sei in der zeitgebundenen Verkniipfung des demo-
kratischen Gedankens mit dem Laizismus oder Rationalismus zu suchen.
Die weitgehende Entideologisierung und Versachlichung des Demokratie-
begriffes, die sich im Westen iiberall dort vollzogen habe, wo nicht ein iiber-
lebter Laizismus die Entwicklung blockierte, habe ein reales und niichternes
Verstdndnis der Demokratie durch die Kirche erst moglich gemacht. M. hebt
hierbei hervor, daB3 es sich nicht etwa nur um ein wissenschaftliches, sondern
um ein eminent praktisches Problem handle. Es scheine an der Zeit fest-
zustellen, daf3 die Aktivitdt der christlichen Demokratie heute nicht mehr
in den engen Rahmen der sozialen Frage gefaBt werden kénne. — Peter Moll
«Katholische Staatslehre und demokratische Ordnung» (28-43) befal3t sich
mit derselben Frage. Er kommt hierbei in lingeren Ausfithrungen auf das
Subsidiaritdtsprinzip und die berufsstindische Ordnung zu sprechen. Er
meint, man diirfe nicht in den spezifischen Prinzipien der Ordnungsfragen
stehen bleiben, sondern miisse die ganze Fiille der Prinzipien fiir die Ord-
nungsfragen des modernen demokratischen Staates fruchtbar machen. —
Alfons Otto Schorb behandelt das Thema: «Padagogische Voraussetzungen
und Aspekte eines deutschen Beitrages zur Entwicklungshilfe» (44-85),
Heinvich Krauss: «Das doppelte Mandat, zur Entwicklung der kolonialen
Mandatsidee» (86-120), Jean-Louis Fyot: «Planungstechnik in Entwicklungs-
lindern» (121-142). — Beachtenswert ist der Beitrag von Manfred Hdttich
«Parlament und Verbande» (143-160). Im Zentrum steht die Frage nach
der Eingliederung der Interessenverbidnde in die Politik. Der Artikel ist (wie



340 Besprechungen

iibrigens jener von H. Maier) gut dokumentiert. H. sieht drei Losungsmog-
lichkeiten: 1. Man hebt den Pluralismus auf, indem man nur die staatliche
Seinsweise der Gesellschaft gelten 148t, was mit der totalitiren Identitdt
von Gesellschaft und Staat gleichzusetzen wéare, 2. man macht den Pluralis-
mus zum konstituierenden Prinzip des Staates, indem man staatliche plurali-
stische Reprasentationsorgane oder sogenannte nichtstaatliche, aber insti-
tutionell und verbindlich an der politischen Entscheidung beteiligte, Partial-
interessen vertretende Einrichtungen schafft (in beiden Fallen werde voraus-
sichtlich die einheitsstiftende Funktion von der pluralistischen iiberspielt
werden), 3. man hélt am Dualismus von staatlich autoritativer und verbands-
maBig freier Organisation der Gesellschaft fest. H. entscheidet sich fiir diese
dritte Losung (entgegen J. Wdssner, Die ordnungspolitische Bedeutung des
Verbandswesens, 1961, der sich mehr im Sinne einer leistungsgemeinschaft-
lichen Ordnung fiir die zweite Losung aussprach). — In seinem Beitrag
«Konsumwandlung als 6konomisches Problem» (161-178) zeigt Werner Mahy,
wie in der industrialisierten Wirtschaft die Finalisierung der Produktion auf
den Konsum umgekehrt wurde in die Orientierung des Konsums auf die
Produktion: «Vor unserem Auge steigt das Bild einer Gesellschaft auf, in
der die Menschen in eine laufende Erneuerung ihrer dauerhaften und halb-
dauerhaften Nutzungsgiiter eingespannt sein miissen, um die Produktions-
fortsetzung, damit Vollbeschaftigung, Hohe des Sozialproduktes (Volksein-
kommen) oder ein schwankungsarmes Wirtschaftswachstum zu gewéhr-
leisten. Aufrechterhaltung und Entwicklung der Produktion wird vorrangig:
der Konsum hat sich so zu verhalten, da3 die Stetigkeit der Produktion
gewahrt bleibt» (175).

Der 2. Band beginnt mit dem Beitrag von Richard Hauser «Naturrecht
in der katholischen Sozialethik heute» (9-30). H. setzt sich mit den ver-
schiedenen katholischen und nicht-katholischen Veroffentlichungen iiber das
Naturrecht auseinander. Er wendet sich hierbei gegen die reine Deduktions-
methode in der Naturrechtslehre und unterstreicht die geschichtliche Situa-
tion, die es gemiB der « Natur der Sache» einzubeziehen gelte. Vor allem liegt
H. daran, den Dualismus zwischen Naturrecht und positivem Recht auf-
zuheben. Der Artikel ist gut dokumentiert und verdient wegen seines aus-
geglichenen Urteils Beachtung. — Alexander Schwan zeigt in seinem Aufsatz
«Karl Barths dialektische Grundlegung der Politik» (31-71) die Unféhigkeit
der Barthschen Theorie fiir eine echte politische Entscheidung. — Jean-Yves
Calvez, «Politik und Wirtschaft in Entwicklungsldndern» (72-83), weist die
enge Verkniipfung zwischen wirtschaftlicher und politischer Entwicklung
auf. — Henri de Farcy, «Die Stabilisierung der Rohstoffpreise» (84-96), be-
spricht die verschiedenen Versuche, welche das Problem der gerechten Ver-
teilung der Rohstoffe auf internationaler Ebene 16sen sollten. Er wendet sich
hierbei naturgemd im besonderen gegen den Geist der Spekulation. — Franz
Coester, « Vermogensverteilung in der sozialen Marktwirtschaft. Moglichkeiten
ihrer Beeinflussung» (97-112), bespricht zundchst die Vermdgensentstehung
im marktwirtschaftlichen Ablauf, insbesondere im Konjunkturaufschwung
und behandelt sodann die Frage nach den konkreten Ansdtzen fiir eine soziale
Eigentumspolitik. Er unterscheidet im letzteren Problem vier Stufen. Auf



Besprechungen 341

der ersten habe der Staat die Aufgabe, soweit es in seiner Macht stehe, den
Wettbewerb zu realisieren und damit alle Markte volkswirtschaftlich funk-
tionsfahig zu machen. Vor allem habe er alle kiinstlich gesetzten Wett-
bewerbsbedingungen in ihrer materiellen Wirkung fiir alle Marktteilnehmer
anzugleichen (bes. in der Steuerpolitik). Auf der zweiten Stufe entspricht
dieser Wettbewerbspolitik eine unverfidlschte Kapitalmarktpolitik. Diese
habe vor allem das langfristige private Sparen und die private Vermogens-
anlage interessant zu machen und abzusichern. Dazu gehdre besonders, daf3
dem kleinen Sparer der Zugang zum Wertpapiersparen erleichtert werde.
Auf der dritten Stufe steht die auf Geldwertstabilisierung gerichtete Kon-
junkturpolitik. Man habe sich an dem Leitbild eines maB3vollen, méglichst
gleichgewichtigen Wachstums der Gesamtwirtschaft zu orientieren. Auf der
vierten Stufe handelt es sich um gezielte eigentumspolitische MaBBnahmen. —
Unter den «Berichten» des 2. Bandes verdient der Beitrag von Karl Josef
Hahn, «Die christliche Demokratie in der internationalen Politik» (141-158),
besondere Erwidhnung. H. bespricht die christlich-demokratischen Parteien
verschiedener europdischer und auller-europdischer Lander. A. F. Utz OP

Goldammer, Kurt: Die Formenwelt des Religiosen. GrundriB3 der syste-
matischen Religionswissenschaft. (Kréners Taschenbuchausgabe, Band 264).
Kroner, Stuttgart 1960. xxx11-528 S. (geb. 15 DM)

Auf den ersten Blick scheint hier eine Typologie oder Phinomenologie
der Religion vorzuliegen, wie es schon manche gibt. Tatsdchlich will Gold-
ammer aber etwas anderes bieten: eine vergleichende Religionssystematik
auf phidnomenologischer Grundlage (S. x11). Darin kniipft er in gewisser
Weise an Nikolaus Cusanus (S. x, x11 {.) und noch stirker an manche Gedan-
ken von Novalis an (S. XvIII-xxXI11 passim, xxxi1f., 25, 26, 104, u. 6.). Im
Zusammenhang mit einer, teilweise kritischen, Wiirdigung der Phidnomeno-
logie der Religion und ihrer hervorragendsten Vertreter, von Chantepie de
la Saussaye bis M. Eliade (S. x1v-xvir, xxvii f.) wird der Unterschied zwi-
schen «Phdnomen» und «Form» herausgearbeitet (S. xvirr-xxi). Gegeniiber
dem Platonismus der Phdnomenologie (S. X1x) liegt hier eine gewisse Riick-
wendung zum aristotelischen Realismus vor (S. xvii £.). «Dal} die religiésen
BewuBtseinszustdnde des Menschen und die von ihnen erzeugten geschicht-
lichen Ausformungen nicht nur ein bestimmtes strukturelles Geprige im
Ganzen des Menschen darstellen, sondern einen metaphysischen Realgrund
[Hervorhebung von mir. J. H.] haben, ist eine Uberzeugung, die sich bei
dieser Arbeit bildet, wenn sie auch nicht wissenschaftlich nachweisbar ist und
nicht Gegenstand einer wissenschaftlichen L.ehre von der religiésen Formen-
welt sein kann. Diese BewuBtseinszustande kénnen wohl fiir sich selbst und
fiir das hinter ihnen Stehende sprechen, kénnen es aber niemals schliissig
demonstrieren. Das wire vielmehr Sache der Theologie und der Religions-
philosophie» (S. xx1). Mit erfrischender Offenheit heil3t es dann auch nachher:
«Uber Religion kann nur ein Mensch sachlich schreiben, der selbst eine hat
und daher ungefihr weill, worum es dabei geht» (S. xxv; vgl. xx111 {. 493 {.).



342 Besprechungen

Nach diesen grundsdtzlichen Ausfithrungen und Abgrenzungen ist klar,
was man zu erwarten hat: weder eine bloe Religionsphdnomenologie noch
eine Religionsgeschichte, sondern eben eine Religionssysiematik, wenigstens
im Grundrif3 (vgl. S. xxvi-xxxir). Diese wird in acht groBen Kapiteln durch-
gefithrt: Religion; der Gegenstand der Religion; das persénliche Erschei-
nungsbild des Religiésen (d. h. Religion im subjektiven Sinne); Gestalten,
Gestaltungen und Formen der Religion (d. h. Menschen und Dinge als Triger
der Religion); heilige Handlung; heilige Gemeinschaft; die Welt vor dem
Heiligen ; das Heilige und der Tod, Religion und Jenseits. Dazu kommt eine
ausgewdahlte Bibliographie, die jeweils den einzelnen Abschnitten zugeordnet
ist (S.495-511) und ein sorgfiltiges Sachregister (S.512-528; leider ist in
diesem die Einleitung, S. xiv-xxxi11, nicht beriicksichtigt, daher wurde sie
im Vorstehenden ausfiihrlicher zitiert).

Die gegebene Ubersicht zeigt, wie iiberaus reich der Inhalt des Buches
ist, und die Literaturkenntnis des Verfassers ist bewundernswert. Natiirlich
wird man, wie immer bei solchen umfassenden Werken, die Durchfiihrung
nicht in allen Einzelheiten befriedigend finden. So wird z. B. in den grund-
sdatzlichen Ausfithrungen iiber die Theorien zum Ursprung des Gottesglaubens
(S. 100-104) eine reservierte Stellung bezogen: «... Historisch-wissenschaftlich
lassen sich alle diese Hypothesen [es handelt sich im Zusammenhang vor
allem um den «Urmonotheismus»] nicht schliissig beweisen, ja kaum wahr-
scheinlich machen, wenngleich sie sich auch nicht eindeutig widerlegen
lassen. ... Andererseits muf3 man auch auf den bloB hypothetischen Wert der
sog. pradeistischen, prdanimistischen und dynamistischen und iiberhaupt
aller anderen positiv evolutionistischen Theorien hinweisen. ...» (S. 102 {.),
aber mit einigem Erstaunen liest man dann gleich nachher: «So erweist sich
doch wohl die Behauptung als richtig, daB3 Gott ein ‘Spétling’ in der Reli-
gionsgeschichte sei (van der Leeuw)» (S. 104). Ebenso muB3 man sich auch
dariiber wundern, wie oft das Pradeistisch-Unpersonliche (S. 50, 62, 65, 67,
68, 236, 278) und das Magische (S. 124, 126, 129, 153 {., 186, 221, 232, 234,
239, 269, 303, 312, 336, 338, 339, 342, 347, 351, 354, 359) nicht als ein altes
oder urspriingliches Element, sondern als die dltere bzw. urspriingliche Form
eines bestimmten Phdnomens hingestellt wird (dabei stammen die Beispiele
sehr oft aus Hochkulturen). Gelegentlich werden wohl wieder Vorbehalte
hinsichtlich der zeitlichen Reihenfolge gemacht (S.111-114, 361 f., 377 {.),
aber das sind Ausnahmen. Ahnlich ist es mit dem starken Akzent, der auf
das Kollektive in den Religionen der Primitiven gelegt wird (S. 12-14, 22,
26, 144), dazu wire zu vergleichen der posthume Aufsatz von R. H. Lowie,
Individuum und Gesellschaft in der Religion der Naturvoélker. Zeitschr. f.
Ethnol. 83 (1958) S. 161-169.

Neben diesen Aussagen von groBBerer Tragweite seien noch einige Details,
zum Teil wohl nur Versehen, angemerkt: S. 74 statt Isidor von Hispalis
besser: Isidor von Sevilla; S. 158 wird der Schamane doch wohl zu summa-
risch als «inspirierter Zauberer» definiert (und S. 194 die israelitische Stifts-
hiitte als «schamanistisches Tempelzelt»). Zum Unterschied zwischen Prophet
und Wahrsager (vgl. S.165) wire beachtenswert A. Guillaume, Prophecy
and Divination Among the Hebrews and Other Semites (London 1938). Zum



Besprechungen 343

Abschnitt {iber das Wunder (S. 220-229) wiare die Besprechung von G. Men-
sching, Das Wunder in Glauben und Aberglauben der Voélker (Leiden 1957)
durch F. Bornemann (Anthropos 53 [1958] S. 642 {.) zu vergleichen. S. 303
werden aus einem ganz speziellen Fall (Verzehren des Gottesbildes in der
aztekischen Religion) allzu weitreichende Folgerungen iiber den «magischen
Realitdtscharakter des Kultbildes» gezogen. Der Kultheros Ryangombe
gehort nicht nach Uganda (S. 347), sondern nach Ruanda bzw. Urundi. In
den Ausfithrungen iiber das personifizierte Bose (S. 444-447) sind die Primi-
tivreligionen zu wenig beriicksichtigt; vgl. dazu Ugo Bianchi, Il dualismo
religioso (Roma 1958) und die Rezension Anthropos 56 (1961) 645-648; auch
U. Bianchi, Le dualisme en histoire des religions. Revue de I’'Histoire des
Religions 159 (1961) 1-46.

Nicht weniger zahlreich als diskutable Einzelheiten sind aber auch die
wertvollen Ausfithrungen und treffenden Bemerkungen, die auch gegen weit-
verbreitete Auffassungen angehen. Hierher gehort z. B. die Kritik an der
Gegeniiberstellung des ethisch-prophetischen und des mystischen Typs der
Religion (S. 117 {.), von Gnaden- und Werkreligion (S. 150), die Warnung
vor dem allzu umfassenden Gebrauch von Termini wie «Sakrament» (S. 344 £.)
und «Kirche» (S. 406 {.), der Hinweis auf das rationale Element, das sich auch
in den Primitivreligionen findet (S. 27), und vieles andere. Die Behauptung,
daB es unter den groBen historischen und institutionellen Religionen Dogmen-
freiheit gdabe, wird kurz und klar als eine « Wohlwollenslegende» charakteri-
siert (S. 247). Uberaus fein und treffend ist der kurze Abschnitt iiber die
Bedeutung der Materie im religiésen Leben (S. 366 {.), &hnlich die Ausfithrun-
gen iiber heilige Sprachen (S. 247-250). Die duBere Gestaltung ist sorgfiltig
und ansprechend, Druckfehler sind selten und kaum je sinnstérend (nur
S. xxv1 in der Uberschrift findet sich ein solcher: Religionsgemeinschaft statt
Religionswissenschaft). Der aufmerksame (gegebenenfalls auch kritische)
Leser wird aus dem Buch reichen Gewinn schépfen. J. HENNINGER SVD

Juritsch, Martin, SAC: Sinn und Geist. Ein Beitrag zur Deutung der
Sinne in der Einheit des Menschen. (Studia Friburgensia. Neue Folge 28.) —
Universitdtsverlag, Freiburg, Schweiz 1961. xx-323 S. (32 Fr.)

Das Anliegen vorliegender Arbeit ist dringend. Die Einheit des Men-
schen soll unter dem Aspekt der Wahrnehmung aufgezeigt werden. Denn
dies wird vom Autor iiberzeugend dargetan: Eine Philosophie der Wahr-
nehmung laBt sich nicht isoliert betreiben. War es schon der Fehler der ex-
perimentellen Psychologie, die Einzelwahrnehmung zu isolieren und sie als
abgeschlossenes, in sich stehendes Gebilde zu messen, so ist es der hiufige
Irrtum der philosophischen Sinnespsychologie, die Wahrnehmung nicht in
den ganzen Menschen einzubeziehen.

In der Auseinandersetzung mit zwei zeitgendssischen Philosophen ge-
lingt es dem Autor, dies aufzuzeigen. Im ersten Teil wird zundchst Max
Schelers triebmotorische Wahrnehmungstheorie dargestellt (S. 13-76). Deren
fruchtbare Anregerschaft wird voll gewiirdigt, aber sie wird auch in ihren
Schwichen erkannt. Scheler vermeidet eine einseitige Intellektualisierung



344 Besprechungen

der Sinne, verwirft auch ihre mechanistische Deutung und wei3 das sinn-
liche Erkennen als lebendiges Geschehen sui generis darzustellen. Fiir ihn ist
es ein «Leibgeschehen», das dem biologischen Verhalten und der optimalen
biologischen Existenzsicherung dient. Aber diese Deutung muf bei all ihren
Vorziigen die menschliche Sinnlichkeit verkiirzen. Deren ausschlieBliche Hin-
ordnung auf den Trieb 148t ihren Bezug zum Geist nicht mehr sehen und
zerbricht in letzter Konsequenz nicht nur das Erkennen, sondern auch die
Einheit des Menschen.

Im zweiten Teil (S. 77-162) analysiert der A. die « Phdnomenologie der
Wahrnehmung» Merleau-Pontys; und es ist keineswegs das geringste Ver-
dienst der Arbeit, dal3 sie sich unseres Wissens im deutschen Sprachraum
zum ersten Mal dieser nicht einfachen Aufgabe unterzieht. In eindringender
Analyse wird die Einsenkung der Wahrnehmung in den lebendigen Subjekt-
Korper und ihre reiche Struktur in der «perzeptiven Synthese» dargetan und
eine ganze Reihe der Deskriptionen Merleau-Pontys begriiBt. Aber der
«Primat der Wahrnehmung» (156), wie ihn Merleau-Ponty verteidigt, wird
abgelehnt. Die humane Sinnlichkeit und die ihr gemdBe Struktur kénnen
nicht durch Verkiirzung des Geistes und dessen restlose Einsenkung in den
Ich-Korper sachgemdl3 dargestellt werden. Vielmehr erhélt die Sinnlichkeit
ihr humanes Statut eben durch ihre Hinordnung auf den Geist und ihre ur-
spriingliche Geistgepragtheit.

Damit steht der A. beim dritten, systematischen Teil seiner Arbeit
(S. 163-316). In umfangreichen Kapiteln wird die biologische Zielhaftigkeit
der Sinnlichkeit, ihre Gerichtetheit auf den Geist, Sinnlichkeit und Geist im
«gelebten» Erkennen und schlieBlich die Entfaltung des geistigen Erfassens
in der Sinnlichkeit dargetan. Dabei kommen die begriindeten Erkenntnisse
von Scheler und Merleau-Ponty durchaus zur Geltung, aber sie werden weiter-
gefiihrt. Trotz des biologischen Aspektes bleibt die menschliche Sinnlichkeit
nicht im rein Vitalen stecken, noch auch besitzt die Wahrnehmung als un-
differenziertes, vorpriadikatives Welterfassen einen Primat, vielmehr ist die
menschliche Sinnlichkeit «fiir den Geist da». Dadurch hebt sie sich «ent-
scheidend von der rein animalischen Form ab» (315). So gelangt eine sach-
gerechte Darstellung zum Primat des Geistes. Da der Geist freilich auch auf
den Sinn angelegt ist und Sinnlichkeit leibhaftig ist, ist diesem Verhdltnis
eine urgegebene «Spannung» eigen, die sogar in Unordnung absinken kann.

Der bewanderte Leser wird bei der Lektiire des Werkes an Karl Rahners
«Geist in Welt» und G. Siewerths Darstellung der Geistdurchwirktheit der
humanen Sinnlichkeit erinnert. Aber der Autor hat doch ein anderes Ziel.
Er betont mit Recht (235), daB3 es in der thomistischen Philosophie nicht
so sehr an einer Metaphysik der Sinnlichkeit, als vielmehr an einer phédno-
menologischen und genetischen Psychologie der Wahrnehmung fehlt. Diesen
leeren Raum will die Arbeit ausfiillen, — und wir gestehen, sie tut es mit viel
Sachkenntnis, die den Leser bereichert entldf3t. H. WIPFLER



Besprechungen 345

von Korvin-Krasinski, Cyril: Mikrokosmos und Makrokosmos in reli-
gionsgeschichtlicher Sicht. — Patmos-Verlag, Diisseldorf 1960. 285 S.

Der Leser, der dieses Buch zur Hand nimmt, wird zunédchst den Eindruck
einer geradezu verwirrenden Vielheit und Vielgestaltigkeit des Inhaltes
haben. Die Beziehung der 6 Kapitel zueinander, von denen die drei ersten
(umfangreicheren) religionsgeschichtlichen, die drei letzten theologischen
Charakters sind, ist aus den Uberschriften nicht ohne weiteres ersichtlich.
Man wird gut daran tun, in der Einleitung (S. 11-29) zunichst die vorweg-
genommene Synthese der einzelnen Kapitel (S. 13-21, mit Umstellungen der
Reihenfolge) und einige grundsidtzliche Aussagen iiber das Ziel des Buches
sorgfaltig zu lesen, z. B.: «Die Themen dieses Bandes ... kreisen alle um die
Probleme des Mikrvo- und des Makvokosmos, letztlich um die Gestalt des
Menschen als einer ,Kleinen Welt’, d.i1. um jenes geheimnisvolle Wesen,
dessen einmalige Bedeutung und Wiirde darin besteht, dal es ... die gesamte
sichtbare und unsichtbare Schépfung in sich zusammenfaf3t. ... Unsere Auf-
gabe war, zundchst klarzumachen, dal der mit dem Namen ‘Mikrokosmos’
bezeichnete eigentliche Fragenkomplex mit einer naiv-anthropomorphen
Weltanschauung wenig zu tun hat ...» (S. 11 {.). «... Der ontische Kontakt mit
jener hoheren, geistigen Welt wird jedoch ebenso subjektiv — in Kontem-
plation und Ergriffenheit — wie objektiv — in Akten des Ergriffen-werdens
durch eine kultische Weihe — vollzogen. ... Der Mensch wird aber erst dadurch
aktuell zu einer ‘Kleinen Welt’, dall er durch eine jenseitige Macht zur kul-
tischen Vertretung der Schopfung vor ihrem Schopfer geweiht und ergriffen
wird ...» (S. 13). «... Eine weitere Aufgabe ... war, in einigen charakteristischen
Beispielen zu zeigen, wie uns die Vorstellung vom Mikrokosmos ebenso an
den Gipfelpunkten universaler Hochkulturen wie im kultischen Weltbilde
einiger der dltesten und unberiihrtesten Volker der Erde mit erstaunlicher
Konsequenz und Monumentalitit der Darstellung begegnet ...» (S.13{.;
vgl. auch S. 153, 183 {.). Als positives Ergebnis theologischer Erorterungen
vor diesem religionsgeschichtlichen Hintergrund betrachtet der Verfasser das
folgende: «Gewisse, fiir uns durch gewohnheitsmafligen Gebrauch meistens
abgeschliffene und zu inhaltslosen Formen gewordene Gebilde philosophischer
Spekulation — wie Idee, Urbild, Vorbild, Norm, Gestalt, Wesenheit, Wirk-
lichkeit, Ur-zeit, Ur-sache — gewinnen an Relief und fruchtbarer Sinnhaftig-
keit, wenn sie vor dem unerwarteten Hintergrund ihrer sehr konkrete Ziige
tragenden kulturgeschichtlichen bzw. mythischen Ahnen erscheinen ...»
(S. 19).

Wenn man nun schon etwas besser orientiert an das Buch herangeht,
so heilt das nicht, daB es eine leichte Lektiire ist (und das liegt nicht immer
nur am Stoff; die Darstellung ist manchmal breit und die Terminologie
schwierig; dieser Sachlage ist sich der Autor durchaus bewuft, siehe S. 19 {.,
153 u. 6.). Eine ausfiihrliche Darlegung des Inhaltes wiirde sehr viel Raum
beanspruchen, und eine eigentliche Endsynthese wird nicht gegeben: «... So-
lange Ethnologie, Religionsgeschichte, Philosophie und Theologie keine
gemeinsame Sprache als Werkzeug gegenseitiger Verstdndigung besitzen,
scheint es uns dringender zu sein, die innerlich zueinander gehorigen For-



346 Besprechungen

schungsgebiete in ihren Ergebnissen aneinanderzuriicken und die sich daraus
ergebenden Horizonte fiir sich selber sprechen zu lassen, als die von vielen
geahnte, aber noch unfertige geistige Synthese ... frithzeitig erzwingen zu
wollen ...» (S. 20). Dementsprechend ist auch die Stellungnahme oft nicht
leicht; sie wiirde ein Spezialwissen auf sehr vielen Teilgebieten verlangen.

Eine ziemlich eingehende Inhaltsangabe des 1. und des 3. Kapitels findet
sich in der Besprechung dieses Buches durch M. Hermanns im Anthropos 56
(1961) S. 648-650; dort wird besonders am 1. Kapitel: « Der Mensch als Mikro-
kosmos in der symbolischen Anthropologie des tibetischen Lamaismus»
(S. 31-54) verschiedentlich Kritik geiibt. Im 2. Kapitel: ¢« Die mikrokosmische
Symbolik des altbabylonischen Tierkreises und die dreiprinzipielle indisch-
tibetische Anatomie» (S. 55-85) werden Argumente fiir einen gemeinsamen
mittelasiatischen Ursprung dieser eigenartigen Mikro- und Makrokosmos-
lehre (siehe bes. S. 81 f.) zusammengestellt, die oft {iberraschend sind; viel-
leicht wird dabei aber Alfred Jeremias, Handbuch der altorientalischen
Geisteskultur (2. Auflage 1929) etwas zu vertrauensvoll benutzt. Besonders
anregend, jedenfalls fiir einen Ethnologen, ist das umfangreiche 3. Kapitel:
«Die rituelle Begehung des Urzeitgeschehens im Kultus der Primitiven»
(S. 87-198) ; hier wird zwar noch etwas zu stark mit dem «agrarisch-mutter-
rechtlichen Kulturkreis» (S. 94-102; vgl. auch den «pflanzerisch-lunaren Kul-
turkreis» S. 25) als fester GroBe gearbeitet, aber es wird doch auch die neuere
ethnologische Literatur ausgiebig benutzt; so in den Ausfiihrungen iiber die
nordamerikanischen Waldindianer (S.134-186) nicht nur P. W. Schmidts
«Ursprung der Gottesidee», ein Werk, das mit Recht als Grundlage und Aus-
gangspunkt genommen wird, sondern auch die in vielem weiterfiihrenden
Arbeiten von Werner Miiller (vgl. dazu die Rezensionen von Martin Gusinde
im Anthropos 50 (1955) 104 {.; 53 (1958) 309-318). Das Ergebnis, das sich,
unabhéngig vom Kulturkreissystem, aus dem Material gewinnen 1a3t, besagt
im wesentlichen (kurze Zusammenfassung S. 18 f.; vgl. S. 106-109, 112-122,
158, 179-184, 192-197 u. 6.): Wiederholung des Urzeitgeschehens in der
Mysterienfeier ist nicht auf Pflanzervolker beschrankt; sie findet sich auch
schon bei Jagervolkern, und zwar steht dort zuerst der Schopfergott mit
seinem wivkursdchlichen Einflu im Vordergrund; in jilingeren jdgerischen
und in pflanzerischen Kulturen sind es Kulturheroen, mythische Urzeit-
wesen mehr wrbildlicher Art (hierher gehdren z. B. die «Dema-Gottheiten»
von Ad. E. Jensen).

Von hier aus werden dann in den theologischen Kapiteln (4. Recapitu-
latio mundi, S.199-231, ankniipfend vor allem an Irendus; 5. Kosmos-
Anthropos-Angelos, S. 232-257, dazu in der Einleitung S. 13 und 20 {.;
6. Kyrios praesens, S. 258-285) manche Linien weitergezogen, z. B. betr. die
Erganzungsbediirftigkeit mancher mehr aristotelisch-wirkursdchlich orien-
tierter Spekulationen iiber die Funktion des Gottmenschen durch eine «plato-
nische» Betrachtungsweise, die der causa formalis und exemplaris gréBere
Aufmerksamkeit schenkt (S. 24, 280-282, u. 6.). Auch fiir die Erfassung de:
Wahrheit vom Corpus Christi mysticum koénnen die Mikro- und Makrokos-
mos-Spekulationen Anregungen geben: «Zwischen ‘personaler Einheit’ und
‘unpersonaler Vielheit’ kann es ja noch mannigfaltige Schattierungen einer



Besprechungen 347

‘quasi-personalen Ganzheit’ geben» (S. 23; vgl. dazu die, oft minimalisierte,
Lehre des hl. Thomas von der Quasi-Personalitit des Corpus mysticum,
S. 284). Es ist daher schon begriindet, wenn am Schlusse des 5. Kapitels
gesagt wird, daB «... die symbolisch-urbildliche Betrachtungsweise mancher
ostlicher Spekulationen uns an analoge Probleme alter, heute aber wieder
aktuell gewordener Theologumena erinnert» (S. 256).

So diskutabel manche einzelne Interpretationen und Auffassungen des
Verfassers sein mogen, und so miihsam man sich durch manche Abschnitte
hindurchliest — die vorstehende Besprechung zeigt doch wohl, da hier zwar
keine definitiven Ergebnisse, aber vielerlei Anregungen zu finden sind. Die
drucktechnische Ausfithrung ist sorgféltig, nur zwei sinnstérende Druckfehler
sind dem Referenten aufgefallen: « Taufversuch» statt « Tauchversuch» (S.175)
und «internationalen» statt «intentionalen» (S. 214). J. HENNINGER SVD

Schoeps, Hans-Joachim: Studien zur unbekannten Religions- und Geistes-
geschichte. — Musterschmidt-Verlag, Gottingen 1963, 355 S. (geb. 36 DM)

Der Sammelband faBt 27 selbstindige Untersuchungen des Verfassers
zusammen, die seit 1950 in verschiedenen wissenschaftlichen Zeitschriften
veroffentlicht worden waren. Der Verfasser nimmt nicht ohne ein gewisses
SelbstbewuBtsein fiir sich in Anspruch, «Neuland zu beackern», und in der
Tat stellen die Beitrdge VorstéBe auf verschiedenen Gebieten dar. Die ein-
zelnen Artikel sind unter die Titel: Qumran, Neues Testament, Klementine,
Judaica und Neuere Geistesgeschichte geordnet. Sicher liegt den Arbeiten
ein umfassendes Wissen aus alter und neuer Zeit zugrunde. Der Stil verrit
den raschen Schreiber. Die vielen Anspielungen, die fiir den Nichtspezialisten
manchmal dunkel bleiben, beweisen eine erstaunliche Belesenheit. Wer aber
in Neuland vordringt, muf} sich hiiten, allzu apodiktische Urteile zu fillen,
wovor der Verfasser da oder dort nicht zuriickschreckt. So wird man Einzel-
heiten wohl kritisch weiterpriifen miissen. Wer aber in den oben erwdhnten
Gebieten iiber den neuesten Stand der Forschung mancher Einzelfragen sich
erkundigen will, findet hier gute Angaben. B. Steiert OSB

Theologie (systematisch, geschichtlich)

Bender, Ludovicus, OP.: Legitimitas et legitimatio prolis. Commentarius
in can. 1114-1117. — Desclée, Roma-Parigi 1963. xvi-234 pag.

Mit dem vorliegenden Werk setzt Bender seine Spezialkommentare des
kirchlichen Eherechts fort. Bereits 1960 erschien im gleichen Verlag das Werk
iiber die Rechtsform der EheschlieBung. Der neue Kommentar beschiftigt
sich mit der Legitimitdt und Legitimation der Nachkommen. Die Klarheit
der Ausfiihrungen wurde schon von dem friiher erschienenen Werk betont,
das gleiche gilt auch fiir diese Abhandlung. Gegenstand der Ausfithrungen
sind die Canones 1114-17 des kirchlichen Gesetzbuches, indirekt auch Canon



348 Besprechungen

1015 § 4, wo der Gesetzgeber den Begriff der Putativehe festsetzt. Das An-
liegen des Verfassers, das er im Vorwort selber umreif3t, ist vielfiltig. Einer-
seits stellt er die Tatsache fest, daB3 die fraglichen Canones oft an Klarheit zu
wiinschen {iibriglassen, eine Tatsache, die auch fiir die spdteren authentischen
Dokumente gilt. Anderseits geht es ihm vor allem auch darum, Zweifel,
Unklarheiten und Kontroversen zu beseitigen. Von diesem Gesichtspunkt aus
leistet Professor Bender vor allem theoretische Arbeit. Dies gilt von den
Kapiteln I-III, in denen der Autor die allgemeinen Prinzipien sowie das
kanonische Recht der Legitimitit und Legitimation der Nachkommen
behandelt. Fiir speziell Interessierte findet sich zu Beginn der Ausfithrungen
eine Bibliographie der Spezialliteratur bis 1962. Bei seinen theoretischen
Bemiihungen vergall der Autor aber keineswegs die Praktiker des Eherechtes.
Der Praxis empfehlen sich besonders die Kapitel VI-VII. Sie handeln von den
Problemen der Beweisfithrung der Legitimitit und Legitimation, von der
Legitimitdt im Zivilrecht, den Folgen der kanonischen Legitimitit und
schlieBlich von den Folgen der zivilrechtlichen Legitimitdt fiir kirchenrecht-
lich illegitime Personen. Der Abschnitt {iber die Frage der Legitimitdt und der
zivilrechtlich erlaubten Ehescheidung — heute eine Tatsache in den meisten
Staaten — wird fiir die Eherechtspraxis besonders wertvoll sein. Fiir Missio-
nare diirften auch die Ausfithrungen iiber Legitimitdt und Polygamie von
Interesse sein.

Natur und Behandlung des Stoffes empfehlen das vorliegende Werk
Professor Benders vor allem den Studenten des Kirchenrechtes sowie den
Kanonisten, die auf theoretischer Basis tiefer in die gestellte Problematik
vordringen wollen. Doch auch dem Praktiker wird seine Benutzung eine
wertvolle Hilfe sein. M. AMRHEIN OP

Beumer, Johannes, SJ: Die miindliche Uberlieferung als Glaubensquelle.
(Handbuch der Dogmengeschichte, hrsg. v. Michael Schmaus, Alois Grill-
meier, SJ, Bd. I: Das Dasein im Glauben, Faszikel 4.) Herder, Freiburg-
Basel-Wien 1962). 138 S.

Scheffczyk, Leo: Schipfung und Vorsehung. (Ebd. Bd. IT: Der trini-
tarische Gott. Die Schépfung. Die Siinde, Faszikel 2a.) Herder, Freiburg 1963.
viI-152 S.

Neunheuser, Burkhard, OSB: Eucharistie' in Mittelalter und Neuzeit
(Ebd. Bd. IV: Sakramentenlehre, Faszikel 4b.) Herder, Freiburg 1963. 69 S.

Es ist besonders erfreulich, daB das neue «Handbuch der Dogmen-
geschichte» nun in verhdltnismdBig kurzer Zeit um diese drei Faszikel
bereichert wurde.

1. Der erste stammt von einem Autor, der in den letzten Jahren eine
ganze Reihe Veroffentlichungen zur Geschichte des Traditionsproblems bei-
gesteuert hat und weiterhin solche publiziert. In Kap. 1 (S. 1-14) umreil3t er
«Die Schriftlehve von der miindlichen Uberlieferung», wobei er hervorhebt,
Jesu Auftrag an seine Apostel sei der miindlicher Verkiindigung gewesen,
die er nicht etwa durch alsbaldige schriftliche Fixierung abgeldst und ver-



Besprechungen 349

driangt wissen wollte. «Es liegen auch keine sicheren Anzeichen dafiir vor,
daB die Hagiographen des NT sich der Inspiration bewuBlt gewesen wiren
oder ihre eigenen Schriften (und die der anderen) als Bestandteil der Heiligen
Schrift ausgegeben hatten» (S. 5). 1 Tim 5, 18 und 2 Petr 3, 16 widersprachen
dem nicht. Kurz werden Terminologie und Organe der Tradition im NT er-
lautert, um alsdann gewisse nach B.s Meinung einseitige Exegesen beider
in der Auseinandersetzung iiber Schrift und miindliche Uberlieferung pole-
misierenden Parteien kritisch auszuleuchten. — Mit der Vdterlehve hat es das
2. Kap. zu tun (S. 15-44). Fiir die dltere Zeit kommt B. zu folgender Er-
klarung: «Wir konnen und miissen die SchluBfolgerung ziehen, daB die
apostolischen Viter und die frithchristlichen Apologeten auch bei der Ver-
wendung dessen, was sie vielleicht im NT vorfanden oder auf jeden Fall
tatsdchlich in ihm enthalten ist, namentlich bei der Verwendung der Herren-
worte, keineswegs den Schriftcharakter hervorheben wollten und die Auto-
ritdt des Verwendeten lediglich der Verkiindigung und nicht der Inspiration
entnahmen. Sie befanden sich, wenn man den Ausdruck recht versteht, noch
in einer ‘schriftlosen Epoche’, und ihr GlaubensbewuBtsein wurde aus der
lebendigen Tradition sozusagen ausschlieBlich gespeist. Diese Feststellung
ist nicht bedeutungslos, wenn die Frage nach dem Umfang der altchristli-
chen Tradition aufgeworfen wird. Die richtige Antwort 1a5t sich wohl aus der
prinzipiellen Einstellung der Vidter herauslesen, die ganz der apostolischen
Verkiindigung verpflichtet waren und noch nicht das Kriterium des Ge-
schriebenen kannten» (S. 17 f). Dieses «Ergebnis» werde durch Zeugnisse aus
jener Zeit und anderweitige Erwdagungen verstarkt. Drei Fragen sind Gegen-
stand besonderer Betrachtung: die Organe der Lehrverkiindigung im nach-
apostolischen Zeitalter, Stellung und Autoritit der hierarchischen Amter,
Nebeneinander von Amt und Geist. Irendus, Tertullian, Klemens, Origenes
und Cyprian erhalten eingehendere Wiirdigung in einem eigenen § (S. 22-33),
da sie als Klassiker der Durchbildung des engeren Traditionsbegriffes «bis zu
einer gewissen Vollendung» angesehen werden kénnen. Eusebius von Cédsarea
folge treu Irendus, aber schon seine Zeitgenossen und die spiteren Viter
zeigen eine «betonte Hochschitzung der Heiligen Schrift». Die Texte «er-
wecken mitunter den Eindruck, als ob fiir eine miindliche Uberlieferung kein
Raum mehr frei bliebe» (S. 35). B. erwdhnt hier speziell Cyrill von Jerusalem.
Doch wiirden die gleichen Viter an andern Stellen «ausnahmslos» auch eine
solche anerkennen, «wenn auch nicht derart hdufig und betont» (ebd.) Frei-
lich betrdfen die Beispiele, die sie fiir rein miindliche Weitergabe von den
Aposteln her bringen, fast ausschlieBlich Dinge aus «den Randgebieten des
kirchlichen Lebens und seiner Liturgie, und es diirfte fiir den Standpunkt
von heute ungemein schwer sein, ihnen Wert und Wiirde einer apostolischen
Glaubensiiberlieferung beizumessen» (S. 38). Das sucht B. aus der Natur der
Sache begreiflich zu machen. Augustinus und Vinzenz von Lerin schenkt
er genauere Aufmerksamkeit. — Im 3. Kap. kommt die Scholastik an die Reihe
(S. 45-73). An hervorragenden Namen haben wir da fiir diesen Gegenstand:
Petrus Venerabilis und Abdlard, Gratian; Bonaventura, Thomas Aq., Hein-
rich v. Gent, Duns Scotus. Auch in der Hochscholastik leide der Traditions-
begriff noch an «Einseitigkeiten und Médngeln». Ein Fortschritt sei gegeniiber



350 Besprechungen

der Vorzeit doch zu verzeichnen: «Nicht allein, dal3 die Beispiele fiir die
Gegenstidnde einer miindlichen Uberlieferung zahlreicher werden, es wird
ihnen auch allmihlich eine kritische Stellungnahme vom theoretisch-prin-
zipiellen Standpunkt aus zuteil, zumal da sie mehr und mehr das eigentliche
Gebiet der Offenbarung und des Glaubens beriihren oder sich doch ihm
nihern. Gegen Ende des 13. Jh. fehlt im Grunde nicht viel anderes als eine
ausgeglichene, einheitlich-geschlossene Darlegung mit der bevorzugten Auf-
gabe, namentlich das gegenseitige Verhdltnis von Schrift und Tradition zu
klaren» (S.62). Aus der Spidtscholastik bekommen Relief: Occam (sic!),
Gerson, Gerhard von Bologna, Heinrich Totting, G. Biel; auch Verfasser
polemischer Traktate gegen «Biblizisten» wie Wyclif, Hus, Gansfort, Wilhelm
von Waterford (f 1397), Thomas Netter Waldensis, Juan de Torquemada,
Stephan Dolanensis.

Das Hauptkapitel gilt dem Konzil von Trient (S. 74-88). Angesichts des
reformatorischen Schriftprinzips wollte dieses seinen Erkldrungen {iber
einzelne angefochtene katholische Glaubenswahrheiten eine grundsitzliche
iiber die sog. Glaubensquellen vorausschicken, die es demgemaf als die
Quellen seiner Theologie und seiner dogmatischen Entscheide betrachtete.
«Allerdings sollte zu Beginn der Verhandlungen nur von der Heiligen Schrift
und deren Kanon die Rede sein, aber recht bald gelangten die Viater zu der
Erkenntnis, daB3 ebenfalls die miindliche Uberlieferung miteinbezogen werden
miisse» (S. 75 f). Die adoptierte Redeweise sprach von «libri sacri» und «tradi-
tiones apostolicae» oder «apostolorumy». B. weist auf die lebhafte Diskussion
um das «pari pietatis affectu» und um die Frage hin, ob diese «Traditionen»
aufgezdhlt werden sollten, mit denen vorwiegend «kirchliche Gebrauche und
Satzungen» gemeint waren (S. 77). Er analysiert sodann das definierte Dekret
und nimmt Stellung zu dessen verschiedenen Auslegungen in unseren Tagen,
als deren Exponent ihm J. R. Geiselmann im einen, H. Lennerz im Gegen-
lager erscheint. Die Verwendung des Plurals «traditiones» besagt nach B.
¢sicher keine Verschiedenheit gegeniiber dem Singular» (S.79). Fiir die
letzte Fassung findet er Vorlagen bei Ambrosius Catharinus. B. gewinnt
aus den Konzilsakten einmal ein etwas anderes Urteil als Geiselmann be-
ziiglich des Sinnes von «partim — partim» im ersten Entwurf. «Warum
schliellich jedoch die Formel fallengelassen worden ist, das entzieht sich
unserer Kenntnis, weil die Konzilsakten dariiber schweigen. Der Grund muf}
indes nicht unbedingt in dem Einspruch des Servitengenerals oder in der
Riicksicht auf die MiBverstédndlichkeit des Ausdrucks gelegen haben, sondern
kénnte eher in dem Bestreben zu suchen sein, den sonst etwas schwerfil-
ligen Text stilistisch zu gldtten ... Der endgiiltige Text verzichtet auch
auf das ‘vel — vel’ ... und setzt dafiir einfach ‘aut’ ... Ferner koénnte der
Zusatz ‘tum ad fidem, tum ad mores pertinentes’ den Wegfall des ‘par-
tim — partim’ mitveranlaBt haben» (S. 84 Text und Anm. 66). Wichtig ist
die Bemerkung: «Damit soll aber nicht gesagt sein, das Tridentinum habe
die ‘traditiones’ dem Inhalte nach ausdriicklich auBerhalb der Schrift an-
gesetzt. Die ganze Frage bleibt vielmehr unberiihrt, schon deswegen, weil
seine Interessen sich auf die von den Reformatoren aufgeworfenen Themen
beschrianken, und diesen ist offenbar gedient, solange der theologische



Besprechungen 351

Beweiswert der erkenntnismifBig ‘sine scripto’ gebotenen ‘traditiones’ fest-
steht, auch ohne dafBl deren innere Beziehung zur Heiligen Schrift (ob sie
dariiber hinausgehen oder einschluBweise darin enthalten sind) determiniert
zu sein braucht» (ebd.) Auch der Zusatz «tum ad fidem, tum ad mores
pertinentes» findet B.s. sorgfiltige Beachtung und Deutung an Hand der
Akten. Die «mores», die das Konzil meint, seien nicht Moralprinzipien, son-
dern als apostolisch betrachtete «disziplindre und rituelle Einzelvorschriften,
die ... miindlich, d. i. ohne ein ausdriickliches Zeugnis der Schrift, der Kirche
iibergeben wurden» (S. 86), so das Gebot der Kindertaufe, der Brauch des
eucharistischen Mischkelches.

Das 5. Kap. (S. 89-125) iiber die nachtridentinische Zeit behandelt die
ausgesprochene Kontroverstheologie des 16. und 17. Jh.s, beginnend schon
vor dem Trienter Konzil mit einer Reihe bekannter Namen, fortgefiihrt
durch Melchior Cano, Bellarmin, Stapleton und andre, sodann die iibrige
Theologie vor dem 19. Jh. B. verweilt bei der Doktrin des Febronius nahe-
stehenden Kanonisten G. C. Neller in seinen erstmals 1746 anonym gedruckten
«Principia Iuris Publici Ecclesiastici Catholicorum ...», der den Gegensatz
zwischen Katholiken und Protestanten in unserer Frage zu iiberbriicken
trachtete, nach B. ohne in der Sache Irriges zu behaupten, doch nicht ohne
Opposition zu erregen. Er fand aber auch Verteidiger, so Terentius Topp
(1789), «ein sonst génzlich unbekannter Theologe» (S. 108). Im Anschlul an
die Forschungen J. R. Geiselmanns erwiahnt B. sodann den EinfluB Fénelons
iiber M. Sailer auf den Traditionsbegriff der Tiibinger Schule und widmet
dem Beitrag dieser letzteren eine detaillierte Zusammenfassung, um dann
noch die Lehre der sog. Rémischen Schule und die Ideen Newmans, M. J.
Scheebens sowie den Standpunkt H. Schells zum Thema zu wiirdigen. — Das
SchluBkapitel (S.126-138) bespricht «die miindliche Uberlieferung in der
Problematik von heuter; erwdhnt werden L. Billot, J. V. Bainvel, A. Deneffe,
J. Ranft, D. van den Eynde. Vom Artikel «Tradition» des DThc (V{. A.
Michel) heiB3t es, er sei «wesentlich nichts anderes als eine gedrangte Wieder-
gabe dessen, was Deneffe, Ranft und van den Eynde erarbeitet haben (nur
einige groBere Liicken sind ausgefiillt)»!? Gnéadiger fallt das Urteil aus iiber
G. H. Tavard, P. Lengsfeld; vorbehaltloses Lob erntet ein Artikel Y. M.-
J. Congars aus dem J. 1959, und J. R. Geiselmann wird gerithmt ob seiner
«Anregungen». B. weist noch hin auf das erfreulich in FluBl gekommene Ge-
spriach mit den Protestanten iiber den Fragenkomplex «Tradition». Die
Lage fiir die Fortfithrung desselben sei giinstig, auch weil man sich von beiden
Seiten nicht mit bloBen Kompromissen abfinden wolle (S. 128). AbschlieBend
mochte B. untersuchen, wieweit von klaren Ergebnissen aus der innerkatho-
lischen wie auch aus der interkonfessionellen Diskussion von frither und von
heute die Rede sein kénne und die vorhandenen angeben, die noch uner-
ledigten Desiderata desgleichen, «soweit das innerhalb einer Dogmenge-
schichte tunlich ist». Er versucht es zunichst fiir den Begriff « Tradition»
als solchen, wobei er den Akzent legt auf deren «miindlichen» Charakter,
wodurch sie, wenn schon nicht jeglicher schriftlichen Fixierung, so doch der
Heiligen Schrift gegeniiberstehe. Bereits bei der Frage, ob der Begriff
«Tradition» in diesem Sinn nur da zur Anwendung kommen solle, wo es sich



352 Besprechungen

zugleich auch um je besondere Objekte handle, also um ein «von dem der
Schrift inhaltlich abgehobenes Objekt» (S. 130), mull er gestehen, dal3 die
Meinungen unter Katholiken selbst auseinandergehen. Seine eigene ware, daf
dies nicht unbedingt nétig ist. «Das Wesen der Tradition scheint voll und
ganz erfiillt, auch wenn sie in ihrem Gegenstand mit dem der Schrift iiberein-
stimmt und nicht dariiber hinausgeht, und sie hat dann ihre Aufgabe aus-
schlieBlich darin, das biblische Gotteswort, dessen Suffizienz erhalten bleibt,
zu erldutern». Weiter stellt sich die Frage, wer die Trager der Tradition
seien, ob der Begriff das autoritire Moment notwendig einschliefe oder nicht.
An sich nicht, sagt B., aber aus der Struktur der Kirche, wie sie von Gott
stamme, folge, daBl ihre Amtstrager auch in vorziiglicher Weise Organe einer
unverfilschten Weitergabe der Tradition sein sollen und dazu den besonderen
Beistand des Heiligen Geistes hdtten. Von dieser Frage habe das Konzil von
Trient aber in den besprochenen Verhandlungen und Entscheidungen abge-
sehen. Hingegen gehe gerade aus ihm deutlich hervor, da8 man bei dem
Gegenstand von Tradition nicht so betont an Lehr- und Glaubensgegen-
stinde denken sollte, wie es meist geschieht. Der gréBere Teil entfalle auf
Fragen der Disziplin der Kirche, Riten und Gebrduche, in denen freilich die
eigentliche Glaubenstradition der Kirche verwirklicht sei und fiir uns greif-
bar werde (S. 132). « Dem steht nicht entgegen, dal3 viele von den im Lauf der
Zeit angefiihrten Beispielen einer Disziplinartradition das Ziel verfehlen, weil
der Beweis des apostolischen Ursprungs schwer zu liefern ist, und daf3 viel-
leicht iiberhaupt nur sehr wenige in Frage kommen.» Nach einem Hinweis
auf die noch verbleibenden Liicken in der Erforschung der Problemgeschichte
nimmt B. Stellung in bezug auf das wechselseitige Verhiltnis von schriftlicher
und ungeschriebener Uberlieferung. Gegen die Theorie von zwei Quellen
unseres Glaubens hat er ernste Bedenken, die einer wesentlichen Suffizienz
der Bibel habe zu wenig positive und hinreichend klare Zeugnisse aus der
patristischen und scholastischen Literatur fiir sich. Eine dritte, vermittelnde,
scheint ihm den Vorzug zu verdienen. «Nach ihr befindet sich jede Glaubens-
wahrheit sowohl in der Bibel als auch in der Uberlieferung, wobei der letzteren
die Aufgabe zufillt, das in der Schrift vorhandene ‘corpus doctrinae’ (um die
Redeweise Scheebens zu gebrauchen) wie ein lebendiger Kommentar zu
erliutern und nur in diesem oder jenem Punkte auch inhaltlich zu ergdnzen»
(S. 134). An «verwandten theologischen Fragen», die auch nach Klarstellung
rufen, werden genannt: Bestimmung des Schriftkanons, Instanz zur allen-
falls nétigen autoritativen Vor- und Auslegung der Tradition selbst, Dogmen-
entwicklung. Auch bei der Tradition gebe es eben eine explizierte und eine
blof implizierte Form der Darbietung der christlichen Offenbarungswahrheit.
Aus den SchluBerkldrungen des Faszikels greifen wir heraus: «Wir konnen
wie Mohler und Scheeben ohne irgend ein Bedenken an der These festhalten,
daB jede Glaubenswahrheit, wenn wir von der Antwort auf die Kanonfrage
absehen wollen, in der Heiligen Schrift einschluBweise vorhanden ist oder
wenigstens auf diese als ihre letzte Grundlage zuriickgeht ... Natiirlich muf3
ebenfalls der in der Dogmatik zu fithrende Schriftbeweis die Norm der
Tradition anerkennen ; daraus ergibt sich, daf3 er nicht schlechthin selbstdndig
sein darf, sondern sich mit dieser zu einer einheitlichen Argumentation zu



Besprechungen 353

verbinden hat, die in der einen schriftlich-miindlichen Uberlieferung ihre
Quelle besitzt» (S. 137).

Dieser Beitrag von B. zum «Schmaus-Grillmeier» erscheint uns durch-
wegs gut gegliickt. Sein relativer Umfang innerhalb des Ganzen spiegelt
vielleicht eher die Note der Aktualitit, die das Handbuch anstrebt, als die
sachliche Bedeutsamkeit der einzelnen Wahrheiten unsres Glaubens im
Vergleich zueinander. Aber um dariiber eine bestimmte Feststellung zu ma-
chen, ist vom Gesamtwerk noch zu wenig erschienen. Dieser Faszikel sto8t
in seinem Inhalt bis in die allerjlingste Gegenwart hinein, fiir ein Geschichts-
werk gewil3 nicht das Gewohnliche, und er greift auch energisch mit seinen
Stellungnahmen ins Systematische iiber, aber wohl eben gleichsam im Sinn
einer « Moral» von der «Geschichte», was auch dem Historiker nicht verwehrt
sein soll. Dies ist bei den beiden noch zu besprechenden Faszikeln, wie wir
sehen werden, nicht minder der Fall, scheint also der Absicht der Heraus-
geber des Handbuches zu entsprechen: der Bearbeiter des historischen
Materials fiir ein Spezialgebiet soll uns auch sein Gesamturteil zum Thema
als solchem vorlegen und etwa die Richtung fruchtbarer Weiterfiihrung
angeben oder es schon hier weiterfiihren, wo er es sich zutraut. Da sind ver-
schiedene Auffassungen iiber den Sinn einer Dogmengeschichte moglich. —
In bezug auf das Trienter Konzilsdekret wurde B. schon gelegentlich vor-
geworfen, er betone zu stark den miindlichen Charakter der gemeinten Uber-
lieferung als Gegensatz zu schriftlicher, wiahrend es dem Konzil wie der
Theologie der Vorzeit wesentlich nicht so sehr auf das Faktum einer Weiter-
gabe ohne Niederschlag in der Heiligen Schrift, ja bei dieser Gelegenheit
iiberhaupt nicht darauf, sondern bei der Auseinandersetzung um das «pari
pietatis affectu» auf den apostolischen und darum fiir bindend erachteten
Ursprung ankomme, und zwar ndherhin fiir gewisse von den Reformatoren
angefochtene Riten und Gebrduche der Kirche. Letzteres ist wohl richtig,
wird aber von B. auch gesagt (vgl. S. 77). Es sei zum Schluf3 darauf hinge-
wiesen, daB3 J. R. Geiselmann gegeniiber der Deutung, die B. auch hier noch
von den Griinden und dem Sinn der Ersetzung von «partim- partim» durch
«et» in Trient verficht, bei seiner Kritik bleibt, ebenso fiir die Beurteilung
der Darlegungen M. Canos und Bellarmins (J. R. Geiselmann, Die Heilige
Schrift und die Tradition, Herder 1962, das B. noch nicht vorlag, S. 113-115;
140-148; 193-195; 274-281; bei Abfassung dieses Buches kennt Geiselmann
seinerseits den besprochenen Faszikel B.s nicht).

2. Scheffczyk beginnt seinen Beitrag iiber Schipfung und Vorsehung mit
Angabe allgemeinen Schrifttums zur Dogmengeschichte, darunter der
bekannteren Handbiicher dieser Disziplin. In einem ersten Kapitel entfaltet
er die Grundlagen christlichen Schépfungsglaubens in der biblischen Offen-
barung des Alten und Neuen Testamentes, dazu in den idltesten christlichen
Bekenntnisformeln und Symbola (S. 1-29). Schon die Uberschriften geben den
Leitgedanken der Darlegung und das Kriterium der Beurteilung bekannt. §1:
«Die Schopfung als Vorgeschichie des Heils im Alten Testament»; § 2 dement-
sprechend: «Die christologische Prigung des Schopfungsglaubens im Neuen
Testament» (Hervorhebung von mir). Sch. hilt sich'fiir das A.T. hauptsichlich
an die Darlegungen bei G. v. Rad und G. Lindskog. Aus den sog. Billigungs-

23



354 Besprechungen

formeln von P nach den einzelnen Tagewerken leuchte «der optimistische
Grundzug» israelitischer Schopfungsauffassung (S. 5). Obenerwidhnte Leit-
idee sehen wir z. B. im Urteil: «Fiir ein vom heilsgeschichtlichen Bundes-
gedanken auf die Schépfung zuriickfragendes Denken ist es nur konsequent,
wenn die grandiose Teleologie in der Darstellung des Schépfungsvorganges
in der Erschaffung des Menschen ausmiindet, der allein in der irdischen Welt
Partner des Bundesgottes sein kann. Da3 die Erzdhlung der Priesterschrift
in der Darstellung der Menschenschopfung ihren Hohepunkt erreicht, wird
schon formal an der feierlichen Selbstaufforderung Gottes erkenntlich (Gn
1, 26), inhaltlich aber in der Bezeichnung des Menschen als Gottes Ebenbild
(Gn 1, 26 ) wie auch in dem besonderen Segen Gottes iiber dieses sein hich-
stes Werk (Gn 1, 28)». Erst die Weisheitsliteratur betrachte «die Schépfung»
nicht mehr vorwiegend in ihrer «soteriologisch-heilsgeschichtlichen», sondern
nunmehr gern «in ihrer Eigenbedeutung» Da komme «eine rationale Welt-
erkenntnis zum Vorschein, die zwar auch die gottliche Transparenz der
geheimnisvollen Weltwirklichkeit nicht leugnet, die aber doch mehr der
kosmologischen Spekulation verpflichtet ist als dem Begreifen der Schépfung
vom Standpunkt der Heilsgeschichte», zumal «Israel hier den griechischen
Kosmosbegriff seinem Denken einverleibt». So sei die «Schépfungsauffassung
... philosophisch objektiviert», wihrend sie frither «heilsgeschichtlich und
aktualistisch» geprdgt war (S. 10). Die Weisheitsliteratur trage freilich auch
zur «Bereicherung des Schopfungsglaubens» etwas bei, indem sie «die LLogos-
spekulation» vorbereite. Erstaunlicherweise zeitige «die soteriologisch-heils-
geschichtliche Ausformung der atl. Schépfungsvorstellung ... das Fehlen
einer dhnlich stark ausgepragten Vorstellung von der gottlichen Vorsehung».
Letztlich hdnge dies mit dem «aktualistischen und jetztzeitlichen» Begriff
der Schopfung zusammen: «der alttestamentliche Mensch» habe namlich
«seine Welt nicht wie der Grieche als einen Kosmos» betrachtet, «sondern als
ein bedrohtes Wesen, das stdndig der errettenden Tat des Schépfers bedurfte»
Weish 12, 7 rede «abstrakt von der Vorsehung» (S. 11).

Das Schopfungsverstindnis des N. T'.s gelangt zu einer neuen wesent-
lichen Ergidnzung der sonst darin weiter geltenden Auffassung des A., indem
«zuerst in der Paulustradition» der Gedanke aufkommt, daB3 «Gott die Welt
in Christus geschaffen hat» (S. 15). Paulus sei da unter anderm von der Stoa
beeinflu3t. Besonders faBt Sch. Kol 1, 16 f ins Auge und deutet die Stelle im
Anschluf3 an M. Meinertz und R. Bultmann. Nach Hinweisen auf Texte des
Hebr. und hernach «der johanneischen Tradition» iiber die Rolle des Logos in
der Schopfung spricht er von solchen Stellen, die dem Logos Christus auch die
universale Erlésung zuschreiben. Mit Cullmann denkt er diesbeziiglich, dal3
fiir das N. T. nicht etwa die Erkenntnis der Schopfungsmittlerschaft Christi
zu der seiner Erlosermittlerschaft fithre, sondern umgekehrt diese Erkenntnis
jene forderte. « Daraus aber ergab sich in Konsequenz, da3 auch die Schépfung
im ntl. Verstindnis den Charakter eines Heilsgeschehens annahm. Die ge-
samte Teleologie des NT sei «Erlosungsteleologie» (S. 19). Zuhin erscheine
diese «zweite Schopfung» im NT «auch unter einem eschatologischen Aspekt»,
da «das Christusereignis ... auf eine eschatologische Vollendung angelegt ist,
der gegeniiber die Sendung und das Kommen des Erlosers erst einen Anfang



Besprechungen 355

bedeutet» (S. 20); die Kontinuitdt zwischen Schépfung, Erlésung und Voll-
endung bleibe gewahrt, auch wenn nach dem NT «der Weg zur endgiiltigen
Vollendung der Schopfung iiber die Katastrophe und den Untergang der
diesseitigen Weltwirklichkeit fiihrt»; denn, was vergehen wird, hat «Saat-
charakter ... fiir den endgiiltigen Aeon» (S. 21). Der Vorsehungsgedanke des
NT stehe seinerseits in dieser Gesamtperspektive; Vorsehung Gottes werde,
ohne daB die begriffliche Formulierung und das Wort pronoia schon begegnen
wiirden, entscheidend als gottliches Handeln in der Geschichte verstanden,
zugunsten der Menschheit als Ganzem sowohl wie jedes Einzelnen (S. 22 f).

Der Rahmen einer Besprechung gestattet keine weitere eigentliche
Zusammenfassung der Darlegungen. Die Uberschriften der einzelnen Para-
graphen hat Sch. durchgidngig so gefal3t, dal in der Formulierung seine Deu-
tung des wesentlichen Ertrages der betreffenden Periode christlicher und
niherhin katholischer Schopfungstheologie sowie die allenfalls hervor-
stechende allgemeine Orientierung derselben im betreffenden Zeitraum klar
zum Ausdruck kommt, ebenso auch gleich seine Bewertung. Nur ein paar
Beispiele: § 5 wird iiberschrieben: «Die kosmologische Fassung der Schop-
fungswahrheit als Antithese zur griechischen Kosmologie bei den Apologe-
ten»; § 6: «Die heilsékonomische Begriindung der Schépfungslehre im Kampf
mit dem Gnostizismus und die Zentralstellung des Irendus»; § 7: «Der Aus-
gleich zwischen griechischem Denken und christlichem Schépfungsbegriff in
der Patristik und die geschichtliche Bedeutung Augustins»; §9: «Das
Schopfungsdenken der Friihscholastik unter dem EinfluB platonisch-
augustinischer Ideen»; § 10: «Die Synthese des Schépfungsdenkens in der
Hochscholastik»; § 13: «Die deistische Verflachung der Schépfungswahrheit
in der Aufkldrung». Dazu bringt die Inhaltsangabe S.v bis vir eine Reihe
ebenso prignanter Zwischentitel fiir kurze Abschnitte des einzelnen §.

Seine denkbar miihevolle Aufgabe hat Sch. im allgemeinen in einer
Weise erfiillt, die Bewunderung verdient, verlangte sie doch, der Weite des
Themas entsprechend, das Studium einer sehr umfangreichen Literatur aus
alter und neuer Zeit. Die eine oder andere Liicke war dabei wohl unver-
meidlich. So ist uns aufgefallen, dal er die Ideenlehre bei dem oder jenem
Autor bis zur Reformationszeit aufmerksam beriicksichtigt, nachher aber
nicht mehr oder nur per transennam, z. B. bei Malebranche, insofern sie ihn
zum Ontologismus fithrt (S. 117). Tatsdchlich jedoch wverschwindet die
Spekulation iiber die vorgeblichen goéttlichen Ideen auf katholischer Seite
durchaus nicht aus den nachreformatorischen theologischen Traktaten.
Suarez und Vazquez z. B., ebenso Johannes von St. Thomas widmen ihr
eingehende sehr scharfsinnige Erdrterungen (Suarez, Disp. met., disp. 25
besonders [nicht disp. 15, wie in seinem Komm. z. S. th. I, lib. 1, cap. 5, 1 der
Vives-Ausg. angegeben ist!]; In I. D. Th., q.15; G. Vazquez, Comm. ad
disp. in Iam, disp. 70; Joh. v. St. Thomas, Cursus theol., tom. 2, disp. 21;
disp. 22, a.1, 15 ff; a.4, n. 13 ff; Ausg. Solesmes 1934. Vgl. noch M. J.
Scheeben, Handb. d. kath. Dogm. I, § 94). — Die Schrifttumsangaben zu
Beginn jedes § bieten eine zuverldssige und reiche Auswahl neuerer Literatur,
nicht bloB aus dem deutschen Sprachraum, ohne sachlich ungerechtfertigte
Vorliebe fiir das neueste, aber gelegentlich bis ins Jahr 1962. Bei § 12 bre-



356 Besprechungen

chen diese Angaben wohl versehentlich ab; denn sie beriicksichtigen fast
nur Luther und Luthertum, obschon die Periode bis zur Aufkldrung reicht.
DaB die Darstellung als solche mit der Behandlung der einschldgigen Erkli-
rungen des Vatik. I abschlieBt, erscheint als verniinftige Beschrinkung im
Rahmen einer Dogmengeschichte, die ja nicht mit einer Geschichte der
Theologie identisch gesetzt werden diirfte. Sinnvoll ist ferner die Verwendung
von Kleindruck im Text fiir Details, die der auf «eiserne Ration» erpichte
Leser sich ersparen mdéchte. — Bei Behandlung der Probleme um Gottes Vor-
sehung kdame auch die Frage des Verhiltnisses zwischen ihr und unserem
Bittgebet in Betracht, wie sie im Lauf der Dogmengeschichte immer wieder
gestellt wurde, ferner die eigene Erdrterung de fato. Die Abschnitte zum
Vorsehungsthema fallen in der Regel aschenbrodlerisch aus.

Leider iibertreibt der Vf. u. E. die Forderung der fiir eine christliche
Schopfungslehre von Rang angeblich unerldBlichen «heilsgeschichtlichen»
Perspektive und frinitarischen Note. Das macht er namlich bei fast jedem der
Autoren, die er behandelt, wie zum Schliissel seiner Gesamtbeurteilung,
so daB fast iiberall schluBBendlich ein diesen Mangel bedauerndes «aber» oder
«allerdings» erscheint. Es hatte geniigt, wenn er diesen angeblichen Mangel
bisheriger Schépfungssystematik am SchluB des Faszikels in einem Riick-
blick ein fiir alle mal bedauert und dabei die nach seinem Urteil rithmlichen
Ausnahmen aus dieser «massa perditionis» namentlich herausgehoben hitte.
Ob mit der Etikette «Heilsgeschichte», «heilsgeschichtlich» als solcher viel
anzufangen ist, diinkt uns sehr fraglich; denn die Haube dieser Pridikate
wird heute iiber ganz verschiedene, vielfach diametral entgegengesetzte
Auffassungen gestiilpt. Systematisch hat Sch. eine heilsgeschichtliche Aus-
richtung der Schoépfungslehre plddiert in seiner Tiibinger Antrittsvorlesung
1959, erschienen in der ThQ 140 (1960), 19-37. Der «Charakter eines plan-
vollen Ganzen» heil3t es da etwa, kénne «der Heilsgeschichte ... nur erhalten
werden, wenn das Erlosungsgeheimnis, das uns erst ‘in der Fiille der Zeit’ (Gal
4, 4) offenbar wurde, schon in dem urspriinglichen Schopfungsratschluf3 auf-
genommen erscheint, und zwar ndherhin in der Weise, dal Gott mit der
Schépfung von vornherein auf die Erlésung zielte. — So allein werden die
Werke Gottes zum Heil der Menschheit als sinnvolle Entwicklung und als
eine Gottes wiirdige Geschichte widerspruchslos erfaBbar und haltbar»
(S. 21). Im Verlauf dieser Rede aber gibt Sch. dem gemeinten «Heil» einen
weiteren Sinn als den, den man gewdéhnlich mit « Erlésung» verbindet, einen,
der nicht notwendig mit einem Siindenfall und mit Siinden der Menschheit
rechnet, sondern nur mit einem Zustand der Unvollkommenheit, der im
Lauf einer «Geschichte» auf eine eschatologische Bestimmung und «Voll-
endung» hin iiberwunden werden soll und wobei der Gottmensch als Zentrum
dieser «Geschichte» ausschlaggebende Bedeutung hat. Auch der letzte Satz
im hiesigen Faszikel S. 55, Anm. 8, iiber Irendus, scheint diese weitere Be-
deutung von «Heil» zu implizieren, ebenso S. 145 das iiber Dieringers Kon-
zeption. Aber auch so bleibt u. E. die Gedankenfiihrung Sch.s. mit Schwie-
rigkeiten belastet, dhnlichen wie sie gegen die Auslegung von Gen 1l und
2 durch K. Barth geltend gemacht wurden (J. -F. Konrad: Abbild und Ziel
der Schopfung, Tiibingen 1962). In seiner Antrittsvorlesung sowohl wie



Besprechungen 397

im Fasz. hdlt Sch. besonders groBe Stiicke auf einen Satz des hl. Irendus,
Adv. haer. 3, 22, 3 (nicht 3, 22, 1!): «Cum enim praeexisteret salvans, oporte-
bat et quod salvaretur fieri, uti non vacuum sit salvans». Schon der von
Irendus damit gemeinte Sinn ist nicht leicht auszumachen (vgl. etwa die
Beurteilung durch E. Scharl: Recapitulatio mundi, 1941, S. 17 f und wie F.
Sagnard in seiner Ausgabe des 3. Buches Adv. haer., Sources chr., 34, Paris
1952, S. 379 iibersetzt). Erst recht bleibt die Beurteilung der innern Richtig-
keit des Satzes offen, wenn er den Sinn hat, den die meisten Erkldarer an-
nehmen. SchlieBlich wiirde dann immer noch gelten, dall «eine Schwalbe
noch nicht den Lenz macht» (zu Irendus und Bibel vgl. etwa L. Cerfaux: Le
Christ dans la théologie de saint Paul, S. 132-135 iiber Paulus und die sog.
«mystische» oder «physische» Erlosungsauffassung, deren Exponent Irendus
sein soll). MiiB3te iibrigens eine betont «biblisch» orientierte «heilsgeschicht-
lich-trinitarisch-christologische» Darstellung der Welterschaffung, die Be-
denken triige, alsbald anthropozentrischer Einengung zu verfallen, nicht zu
ein paar allgemeinen und vagen Sitzen zusammenschrumpfen ? Im Plan dieses
Werkes soll doch erst in einem folgenden Fasz. die Lehrentwicklung iiber
«Urstand und Einheit des Menschengeschlechtes» geboten werden, also sollen
offenbar dort die Fragen um die Entstehung des Menschen innerhalb des
Weltganzen zur Sprache kommen und in einem andern Fasz. die der Angelo-
logie, doch wohl einschlieBlich der Erschaffung dieser Wesen: worauf wiirde
sich somit die verlangte «heilsgeschichtliche» Einordnung des Gegenstandes
des hiesigen Fasz.s. reduzieren?

Ist es nun so, daBl Gottes Offenbarung uns iiber die wahrlich nicht
wenigen Einzelfragen der Weltentstehung und Weltentfaltung vor dem Auf-
treten des Menschen nichts Bestimmtes bieten will, weil es dem Schoépfer
in seiner Offenbarung an die Menschen darauf nicht ankam, sondern auf
«Heilsgeschichte» fiir das Heil eben unseres Geschlechtes, dann wird man
schlicht gestehen, da3 eine christliche Theologie der vormenschlichen Schop-
fung prinzipiell nicht mdéglich ist, indem die zureichenden Grundlagen einer
solchen fehlen, nicht aber eine «heilsgeschichtliche» Darstellung dennoch
postulieren. Ist es indes nicht an dem, warum sollte bereits eine theologische
Lehre von der vormenschlichen Schépfung an die Ungeklartheit und Proble-
matik des Begriffes «Heilsgeschichte» ausgeliefert werden? (dazu s. noch die
zusammenfassenden Erérterungen bei K. G. Steck: Die Idee der Heils-
geschichte, Zollikon 1959). Es ist schade, da3 Sch. diesen seinen Beitrag zur
neuen Dogmengeschichte etwas verunstaltet durch ein UbermaB an Kritiken,
die nicht so sehr von dogmengeschichtlicher Methodik und Blickrichtung
abhdngen als eher von personlicher systematischer. Im Interesse der Klarheit
gegenseitigen Verstehens und der Verstdndlichkeit einer schriftlichen Dar-
legung dieser Fragen fiir den Leser wire u. E. unter anderm schon zu differen-
zieren zwischen einer christologischen Interpretation der Schépfung des Alls
und einer christologisch-heilsgeschichtlichen Interpretation derselben. Beides
braucht sich nicht von vornherein zu decken. Zudem sollte besser unter-
schieden werden zwischen dem Begriff des « Heilsgeschehens» und dem schon
systematischeren der «Heilsgeschichte», der eine konstruktive Einstellung
besagt, einen Gesichtspunkt, der leicht iiberall und in alles, was geschieht,



358 Besprechungen

hineingetragen wird, vermengt mit subjektiven Deutungen der Zusammen-
hédnge. Diese Dinge weiter auszufiihren ist hier nicht der Ort. Auch mit seiner
Forderung einer betont trinitarischen (eigentlich hier binitarischen!) Deutung
des Schopferwirkens Gottes («Gott» und «Logos Gottes») mit latenter Polemik
gegen die Lehre von den sog. Appropriationen, trigt Sch. in eine dogmen-
geschichtliche Arbeit seine eigene systematische Ansicht in u. E. unange-
brachter Weise hinein. Solche Bestrebungen werden leicht in Wirklichkeit
(etwa unter der Etikette der «Riickkehr zu den Vitern») zu einem theologi-
schen Riickschritt statt Fortschritt. Uber eine aktiv verstandene «trinita-
rische» Schopfungslehre wiirde eine Auffassung noch hinausgehen, die etwa
auch in den geschaffenen Dingen «Spuren» und «Abbilder» der Trinitdt als
solcher und ihrer «Personen» oder je besondere Werke einer derselben unter
AusschluB der beiden andern sehen wollte. Hier die «Appropriationeny
durch «Proprietdten» ersetzen zu wollen, iiberschreitet jedenfalls noch krasser
die Aufgabe einer Dogmengeschichte als solcher.

Zu Einzelheiten: wo Sch. vom Subordinatianismus bei Apologeten des
2. Jahrhunderts in ihren Aussagen iiber den Schépferlogos spricht, wire
neben der Beschuldigung «mittelplatonischer Vorstellungen» (S. 38) der Hin-
weis darauf am Platz, daB gewisse Bibeltexte selbst zu solchen Anschauungen
fiilhren oder darin bestdarken konnten, solange keine Schriftdeutung ausge-
bildet war, die als die kirchlich verbindliche, traditionelle erschien. So konnte
es etwa Justin ergehen, wenn er unter anderm Spr 8, 21 ff und Stellen aus Sap
verwertete (2. Apol., 6; Dial., 61 f; 129), nicht minder Athenagoras (Suppl.,
10) und Theophil von Antiochien (Ad Autol., I, 10; II, 18; 22). Oder wenn
Platos Meinung iiber die gestaltlose Materie mit Gen 1 verglichen wurde
(Justin, 1. Apol., 10; 59; 67): haben wir denn nicht heute «exakte Bibel-
forschung», die meint, dhnliches wiederholen zu sollen? Die gleiche allzu
ausschlieBliche Haftbarmachung einer profanen Philosophie fiir das Auf-
kommen irriger Standpunkte finden wir auch sonst, so S. 49, 57, 61 f usw.
fiir die Idee von der sog. Simultanschépfung; man kann nicht sagen, daf3 die
Kirchenviter Philo Alexandrinus einfach fiir einen profanen Philosophen
gehalten haben. Selbst der Arianismus ist nicht etwa bloB der Vorliebe fiir
eine bestimmte Philosophie entsprungen (S.53). Wenn die Hexaemeron-
homilien des hl. Basilius den Eindruck weckten, «der Genesisbericht sei im
wesentlichen eine monotheistische Kosmologie und die biblisch-christliche
Schopfungsauffassung eine Weltentstehungslehre mit religios-ethischer Ab-
zweckung» (S. 57), koénnte zu seiner Entlastung beigefiigt sein, daB Un-
moglichkeit und Verfehltheit des Konkordismus keine Einsicht damaligen
Naturwissens sein konnte; es hdtte noch auf Jahrhunderte Privatoffen-
barung erfordert. Man wiillte gern genauer, was unter der «konsequent
geschichtlichen Auffassung der Schépfung» zu verstehen sei, die Bonaventura
nachgerithmt wird (S. 89, Z. 15) und unter «geschichtlicher Dauer der Tat
Gottes» (S. 93, Z. 8). Eine allgemeine Schopfungslehre, die nicht blo8 in der
Menschwerdung des Sohnes Gottes «die faktische Vollendung des Univer-
sums» bekennt, sondern in der «diese Idee ... das Strukturprinzip», des
Ganzen ist (S. 94), fehlt tatsdchlich noch. Nicht einmal die Weltschépfungs-
lehre bei K. Barth, K. D. III/1 (wo iibrigens auch das Vorwort alle Be-



Besprechungen 359

achtung und Beherzigung verdient) erfiillt eine solche Forderung, erst recht
nicht die Darstellung dieses Gegenstandes in dessen Dogmatik im Grundrif3
(1947), § 8 und 9 oder die Utrechter Vorlesung von 1935, erschienen unter
dem Titel «Credo» (14.-15. Tausend 1946), 4. Vorlesung. Wenn also selbst der
Autor, dessen Konzeption Sch. unverkennbar vor Augen hat, ein solches
Postulat nicht zu befriedigen vermag, kann an der Durchfiihrbarkeit in
sachgerechter Schépfungstheologie gezweifelt werden.

S. 45, Z. 2 f lies: «Non quasi indigens Deus hominis plasmavit Adam, sed
ut haberet ...»; S. 67 lies: J.-M. Hornus: Les recherches récentes ...; S. 80,
Z. 6 lies: Wilhelm von St. Thierry; S. 92, Z. 22 lies: Erhaltung der Dinge
durch Gott; S. 110 ist der Name «Zwingli» wohl versehentlich nicht hervor-
gehoben, wie S.61 «Ambrosius» nicht; S.114, Z.11 lies: verteidigen;
S. 127, Z. 16 f lies: ... und ihn ... absolut ...

3. B. Neunheuser beginnt seine Darstellung iiber die Geschichie des
eucharistischen Dogmas in Mittelalter und Neuzeit mit einem § (S. 1-11), der
den Standpunkt der muttelalterlichen Ostkirche zu den wesentlichen Einzel-
fragen dieses Glaubensgeheimnisses zusammenfassen soll «unter dem Ge-
sichtspunkt des Beitrages, den sie zur dogmengeschichtlichen Entwicklung
der Gesamtkirche hat geben kénnen» (S. 1). Auch in der Trennung von Rom
bewahre die orthodoxe GrofBkirche treu die «eucharistische Doktrin der
Viter», sodal3 das Unionsdekret von Florenz an Eucharistie-Kontroversen
zwischen Ost und West nur die des Ungesduerten zu beriicksichtigen brauche.
Bei Nestorianern und Monophysiten ist eine gewisse Abweichung in der
Deutung der Realgegenwart da, jene denken sie zu generell als Verbindung
des Herrenleibes mit den Gestalten, diese als eine Art Impanation, wobei
auch Unbestimmtheit ihrer theologischen Begriffe mitspielt. — § 2 (S. 11-24)
betrachtet, im Anschlufl besonders an die Forschungen J. R. Geiselmanns,
A. Kolpings, R. Schultes, den Eucharistieglauben der abendldndischen
Kirche im friihen Mittelalter, in dem der 1. und der 2. sog. Abendmahlsstreit
ausgetragen werden und die Transsubstantiationslehre erste Gestalt bekommt.
Die karolingischen Messererklirungen bleiben oft bei sehr anspruchsloser
Paraphrase der Kanontexte. Eingehender verweilt N. bei der kleinen Schrift
De expositione missae des Florus v. Lyon wegen ihres relativ héheren Ge-
haltes an theologischer Substanz, dann bei Amalar v. Metz mit seinem
Nebeneinander von Allegorie und beinah kapharnaitischem Realismus,
darauf bei Paschasius Radbertus und Ratramnus, den beiden Protagonisten
des ersten Abendmahlsstreites. Dieser bringt keinen Ausgleich der Richtun-
gen, so daB3 der Raum offen bleibt fiir den mit dialektischer Virtuositat vor-
getragenen, vom Dynamismus immer klarer zum antirealistischen Symbolis-
mus fortschreitenden Standpunkt des Berengar v. Tours. Die Formel der
Lateransynode von 1059, sagt N. mit L. Hédl (in Scholastik 1962, 370 ff),
war arg ungeschickt, der dialektischen Schédrfe Berengars gelang es leicht,
sie zu entkriften. Erst Lanfrank und Guitmund v. Aversa bringen es zu
standfester Durchdenkung und Formulierung einer rechtgliaubigen Gegen-
auffassung. Sie ¢haben die Grundlagen geschaffen fiir die kommenden grofBen
Sakramentstraktate, in der Lehre von der Substanzverwandlung, in der Ein-
schrinkung der Identitit auf das Wesen ... des Herrenleibes, in der Uber-



360 Besprechungen

nahme der Fachausdriicke signum, sacramentum, res sacramenti» (S. 23).
Anselm v. Laon ergianzt das alles in bedeutsamer Weise durch freilich knappe
Systematisierung. Die Fundamente sind da fiir die weitere Synthese. Friik-
und Hochscholastik (§ 3, S. 24-44) werden sie erbringen, unter anderm der
Lehre von der Substanzverwandlung und ihren Konsequenzen eine zusam-
menhdngende Ausformung verleihen. Dabei befruchten sich gegenseitig
systematische Durchdenkung und neue Gestalten eucharistischer Andacht,
die auf Realidentitit und Dauergegenwart fundiert sind. Die Theologie des
Spdtmittelalters (§ 4, S.44-51) hat trotz des nominalistischen Kritizismus
hier das fiir den Glauben Gewonnene nicht in Frage gezogen noch zerredet,
wie N. ausfithrlich mit E. Iserloh an Wilhelm v. Ockham zeigt, bei dem die
Transsubstantiation das Interesse in Beschlag nimmt, der Opfercharakter
der Eucharistie nur hie und da mehr supponiert wird, als Verstiandnis und
Aufmerksamkeit findet. Diese Einstellung beherrscht im 14. und 15. Jh.
immer weitere Kreise der ziinftigen Theologie, hat auch bedauerliche Folgen
fiir die Predigt des ausgehenden Mittelalters iiber die hl. Messe und fiir die
Volksfrommigkeit, was A. Franz: Die Messe im deutschen Mittelalter, ein-
drucksvoll belegt hat. Der Abschnitt bringt gegen Schlul3 eine gedringte
Darlegung des Angriffes Wiclifs auf die Transsubstantiationslehre und der
hussitischen Forderung des Laienkelches, erwdhnt dann aus den Zeiten un-
mittelbar vor der Reformation zwei Verdffentlichungen zur Theologie des
MeBopiers, die Sacri Canonis Missae expositio des Gabriel Biel und den
Artikel Missa im Vocabulavius theologiae J. Altenstaigs, die beide das «echte
Kerngut» eucharistischen Glaubens der neuen Zeit weiterreichen wollten.

§ 5 spricht (S. 51-62) von den Gegenmeinungen der Reformatoren, ihrer
Zwietracht in der Abendmahlslehre, wo Calvin nach Vermittlung und Aus-
gleich strebt, diesen aber (so urteilt N. mit A. Baudrillart und H. Grass zum
Unterschied von M. Thurian) nicht einmal in seiner eigenen Theorie klar
schaffen kann (S. 54). Die Ablehnung des eigentlichen Opfercharakters der
Messe ist allen Reformatoren gemeinsame Sache. Der gleiche § befa3t sich
mit der katholischen Abwehr einschlieBlich des Konzils von Trient. Schon
1520 hat Th. Murner auf die Einheit des sakramentalen Opfers mit dem
Kreuzesopfer hingewiesen, nach E. Iserloh allerdings ohne «theologische
Bewiltigung»; dies gelinge auch Joh. Eck nicht; von den Vortridentinern
verdiene am ehesten K. Schatzgeyer in dieser Frage Anerkennung, der in
einer deutschen Schrift des J. 1525 die Messe «nicht allein ein Gedichtnis,
sondern auch eine wahrliche Vergegenwirtigung» des Kreuzesopfers nennt.
N. stimmt hier Iserloh noch darin zu, daB erst die «Mysterienlehre» Casels
die Richtung einer wirklich befriedigenden Antwort hédtte angeben kdénnen
(S. 55 f, Anm. 27). Mit N. M. Halmer hebt er den Beitrag Kard. Cajetans zum
Thema MeBopfer in Arbeiten der Jahre 1510, 1525, 1531 hervor. Das Konzil
adoptierte die von Kard. Cervino 1547 vorgeschlagene Ordnung, dergemal
die Fragen iiber die Eucharistie als Sakrament fiir sich und spéter die iiber
den Opferaspekt behandelt werden sollten. Letzteres fand so erst 1562 den
AbschluBl. Dariiber wollte das Konzil keine theologisch vollstindige Lehre
bieten, sondern den traditionell klaren katholischen Standpunkt verbindlich
den einzelnen reformatorischen Bestreitungen entgegenstellen: seine Er-



Besprechungen 361

klarungen betrafen daher Realgegenwart, Transsubstantiation, Anbetungs-
wiirdigkeit, Aufbewahrung, Empfang des Sakramentes, Utraquismus, Opfer-
charakter. Bewul3t meidet dabei das Konzil Parteinahme in innerkirchlichen
theologischen Schulkontroversen, will auch keine «theologischen Weiter-
fiihrungen» bieten (S. 60). N. schlie3t hier mit den Worten: «Seine Lehre ist
vielmehr in kluger Beschrankung auf die wesentlichen Grundlinien des
Dogmas eine klassisch giiltige Darlegung des katholischen Glaubens, um
dessen volles Verstdandnis die Folgezeit zu ringen hatte. Dieses Ringen sollte
sehr mithsam werden; es war durchaus nicht immer erfolgreich. Es ist noch
nicht abgeschlossen, wenn wir auch sagen diirfen, dal wir am Beginn eines
neuen Abschnittes dieses Verstandnisses stehen, der dem Ansatz der dlteren
Theologie und des Konzils selber besser gerecht zu werden verspricht, als
das die unmittelbar folgenden Jahrhunderte der Gegenreformation ver-
mocht haben» (S. 62). — § 6 iiberblickt «nachtridentinische Theologie und
Gegenwarty (S. 62-69). Darin greift N. die schon S. 58 aus J. Betz zitierte
Bemerkung wieder auf (S.63), die in Trient getrennte Behandlung wvon
Sakrament und Opfer habe leider das Interesse an einer dogmatischen
Synthese der beiden Aspekte allzu lange lahmgelegt. Die Reaktion auf den
Hauptangriff der Neuerung habe zundchst eine Reihe teilweise seltsamer und
abwegiger Theorien zur Begriindung des Opfercharakters heraufbeschworen,
so die Destruktions- und ihnen diametral kontrdre Oblationstheorien. Aus
neuer Zeit riithmt N. an Anldufen aus der Sackgasse die von L. Billot, de la
Taille, E. Masure, G. Sartori, A. Vonier und zumal O. Casel; «erhebliche
Unterschiede» wiirden zwar fortdauern, aber ein «Konvergieren» in gemein-
same Richtung sei da, die jeden Gedanken an «Wiederholung» oder Ergin-
zung des einen und einzigen Opferaktes Christi als unzutreffend betrachte,
«Das sakramentale Tun des Priesters, heute am Altar, ist gerade das Mittel,
kraft dessen das eine Opfer, der eine Opferakt Christi, heute neu in unsere
Zeit eintritt, nicht durch eine neue Setzung seiner selbst, auch nicht durch die
Setzung eines neuen, weiteren Aktes Christi, sondern eben vermittels der
sakramentalen Tat des Priesters ... In diesem priesterlichen Tun wirkt sich
aus die eine Tat Christi. Haupthandelnder in jeder Messe ist Christus, und
zwar so, daf3 der hinter dem priesterlichen Tun stehende Akt Christi nume-
risch identisch ist mit dem Akte des Kreuzesopfers» (S. 66, iibernommen aus
N., Opfer Christi und Opfer der Kirche, 1960, S. 145). Diese neue Orientierung
finde iiberraschendes Verstindnis auch im protestantischen Lager. Des
weiteren habe sich die Auffassung Bahn gebrochen, da@3 die «Gestalt» der
eucharistischen Handlung die eines Kultmahles sei (R. Guardini, J. Pascher,
J. A. Jungmann, H. Schiirmann). Zum Schluf8 wird noch eine Lanze einge-
legt fiir eine Synthese der Glaubenslehre von der Eucharistie unter allseitiger
Verwertung des Grundbegriffes der Aktualpridsenz, wie ihn J. Betz (s. Art.
Eucharistie, in LThK, 2. Aufl., VI. Systematik) zu bestimmen sucht.

N.s Faszikel zeichnet sich aus durch seine elegante Beherrschung des
Stoffes, der ihm in langer Arbeit an eucharistischen Fragen vertraut und
liebgeworden ist. Er achtet auf Erwdhnung kleiner, aber bezeichnender
Einzelheiten und auf historische Genauigkeit. Sein Eintreten fiir das Wesent-
liche der Mysterienlehre ist bekannt und kann ihm nicht veriibelt werden,



362 Besprechungen

da es aus innerster Uberzeugung stammt; er scheint aber nun mit den Modi-
fikationen einverstanden, die P. Wegenaer OSB, Heilsgegenwart, Miinster,
1958, an ihr vorgenommen hat.

Zu Literatur fiir § 2 verdiente noch Erwdhnung: R. Falsini, OFM, La
«trasformazione del corpo e del sangue di Cristo», Florenz, 1955; zu § 3 oder
auch § 6 wire franzosischen Lesern des Handbuches niitzlich die Angabe
von: A. M. Roguet, L’Eucharistie, tome I, Paris 1960 (Saint Thomas, Somme
théologique, trad. frang.); drs., La messe. Approches du mystere, Paris 1952
und Ch. Journet, La messe. Présence ... 1957 ; ferner der Art. Eucharistie des
Dictionnaire de Spiritualité, IV, 1553-1648; fiir italienische: A. Piolanti,
L’Eucaristia, Rom 1952, 2. Aufl. 1959; drs., Il mistero eucaristico, Florenz
1955. — S. 9 Anm. 76 lies: L’epiclesi ...; S. 11 Lit. lies: D. Bertetto ...; S. 14
Z.7 v. u. des Textes, lies: ... ist ...; S. 26 Z. 12 v. u. des Textes, lies: Roland
Bandinelli; S. 27 Z.7, lies: quaerenda. C. Zimara SMB

Bultot, Robert: Christianisme et valeurs humaines, A. La doctrine du
mépris du monde, en Occident, de S. Ambroise a Innocent III, t. IV: Le
XTIe siecle, vol. 1: Pierre Damien. — Nauwelaerts, Louvain-Paris 1963. 141 p.
(100 FB)

Mit dem vorliegenden Biandchen beginnt eine Serie von Untersuchungen,
die sich mit dem wichtigen Thema der christlichen Weltverachtung beschif-
tigt. Den Verf. leiten bei einem solchen Unternehmen, das die Haltung der
Christen zur Schépfung und der ihr immanenten Werte von Ambrosius bis
ins 12. Jh. darstellen und auch ihre Hintergriinde durchleuchten mdéchte,
nicht nur historische Interessen. Und das mit Recht! Denn sollte sich er-
geben, dall bedeutende und einfluBreiche Theologen jener Epoche die Kreatur
Gottes mit allem, was sie einschlieBt, unter einem allzu negativen Vor-
zeichen betrachtet hidtten, dann darf man vermuten, daB3 dies nicht ohne
Riickwirkungen auf kiinftige Generationen geblieben ist, ja da sogar man-
ches bis in unsere Tage weitergetragen wurde. Verf. meint — und wer kénnte
ihm das bestreiten? —, daB die Auflehnung des abendldndischen Geistes
gegen das Christentum seit der Renaissance nicht nur durch ein einfaches
MiBverstdndnis seiner Gegner erkldart werden kann, gleichsam als hitten sie
in selbstverschuldeter Unkenntnis ein Phantom fiir die Wirklichkeit gehalten.
Gerechterweise mii3te man fragen, wie ein solches MiBBverstindnis entstand
und welches seine Vorgeschichte ist. Darum ist zu untersuchen, wie die ver-
schiedenen geistlichen Autoren des Mittelalters und Altertums die Natur des
Menschen, ihre Beziehung zur Welt und das Profane beurteilen. Haben sie
sie richtig verstanden und auch respektiert? Und vor allem haben sie immer
den Wert dessen, worauf sie aus iibernatiirlicher Gesinnung verzichteten,
grundsitzlich gewiirdigt? Und fast noch wichtiger: welche Rolle weisen sie
dem Laien zu, der in der von ihnen oft so geschmidhten Welt leben muf3?
Hat menschliche Kultur einen eigenstidndigen Sinn ? Mit solchen Fragen wird
nun Petrus Damiani konfrontiert. Die Antwort darauf gibt prinzipiell bereits
das 1. Kap. unseres Buches, indem P. D. sich zu der Ansicht bekennt, der
Mensch sei nur zu dem Zweck geschaffen, die gefallenen Engel zu vertreten.
Auf den ersten Blick mag das harmlos erscheinen, es schliet aber eine be-



Besprechungen 363

stimmte Anthropologie ein und fillt iiber die menschlichen Beziehungen zur
Welt eine folgenschwere Vorentscheidung, denn fiir den Menschen wird damit
ein engelgleiches Leben gefordert, dessen eigentlicher Sinn die Kontemplation
ist, widhrend die Schépfung, anstatt sein Tatigkeitsfeld zu sein, einen bdsen
Aspekt annimmt. Nur die Seele ist nach Gottes Ebenbild geschaffen, der
Leib wird abgewertet, er ist ein Gefingnis, dem man moglichst rasch ent-
fliechen mufB3. Korperliche Freude ist ein natiirlicher Feind der Tugenden,
eine Frucht unserer Perversion. Das hat seine Konsequenzen fiir den ganzen
Bereich des menschlichen Tuns: das Ideal das «homo spiritualis» ist der
Riickzug von jeder duBeren Beschiftigung, er soll sich frei halten von der
Last des Irdischen, um sich ungeteilt der Beschauung hinzugeben, denn diese
Welt gleicht einer Wiiste, in der wir wie im Exil leben, die Aufgaben, die
man dennoch in ihr zu erfiillen hat, sind meist nur eine Quelle der Siinde.
Die Welt selbst ist «das Bett des Teufels», Ort der Finsternis, ein « Agypten».
Es versteht sich von selbst, dal man in solcher Umgebung kaum das Heil
erlangen kann, «schon ihr Anblick macht einen unrein», als einzige Rettung
erscheint das Kloster. Die Laien, auch wenn es in ihrer Fleischlichkeit ver-
schiedene Grade gibt, leben in einem Zustand, den man eigentlich mit «non
gratia» bezeichnen miifite. Dall menschliche Kultur und Wissenschaft nach
dem Gesagten in sich keinen Sinn haben koénnen, braucht nicht eigens er-
wdhnt zu werden. So vorbereitet wird einen das Kapitel «Ehe und Ge-
schlechtsleben» nicht mehr sonderlich iiberraschen, aber es bietet in seiner
Gedrdngtheit auch dem eingeweihten Leser des Entsetzlichen genug. Man
fragt sich, wie jemand, der die hl. Schrift taglich meditierte, zu derart nega-
tiven Ansichten kommen konnte. Die Erkldarung dafiir sieht der Verf. darin,
daB3 P. D. sie mit den Augen eines hyperspirituellen Neuplatonikers las, der
keinen Sinn fiir ihre realistische Sicht der Welt und des Menschen hatte.
Alles wird einseitig unter klosterlichen Gesichtspunkten gesehen, wo es doch
vielmehr so sein sollte, dal3 das monastische Ideal nur ein Ausschnitt aus dem
umfassenderen christlichen Ganzen ist.

Ein besonderer Vorzug das hier besprochenen Buches liegt in der ge-
schickten Verkniipfung der von P. D. so einseitig ausgewidhlten und inter-
pretierten Bibeltexte mit der Fiille der Schriftaussagen, die uns ein ganz
anderes Bild vom Menschen und seiner Aufgaben in der Welt vermitteln.
Es ist dabei allerdings anzumerken, da3 P. D. als Kind seiner Zeit und Zeuge
einer langen Auslegungstradition nicht fiir alle Fehler haftbar gemacht
werden kann. Dafiir werden die folgenden Bédnde ohne Zweifel die genauen
Belege liefern. — Man darf dem Verf. zu seinem Unternehmen Gliick wiin-
schen; es dient einer « Unterscheidung der Geister». Und das ist, wie gesagt,
nicht nur von historischem Interesse. U. HorsT OP

Denter, Thomas: Die Stellung der Biicher Esdras im Kanon des Alten
Testamentes. (Theol. Dissert. Fribourg.) — Buch- und Kunsthandlung,
Marienstatt 1963. x11-147 S. (15 DM)

Der Verfasser legt hier in einer sehr reich belegten Doktorarbeit die Ge-
schichte des dritten Buches Esdras dar, das in der orientalischen und abend-
landischen Kirche sehr oft zitiert und von einzelnen als kanonisch betrachtet



364 Besprechungen

wurde. Obwohl es nicht in den offiziellen Listen von Florenz und Trient auf-
genommen wurde, deutet der Verfasser an, daf3 eine solche Aufnahme heute
noch mdéglich wire. Der geschichtliche Beitrag ist ohne Zweifel echt und
sehr wertvoll, der VorstoB auf das dogmatische Gebiet, so klug er unter-
nommen wurde, ist als Fragestellung berechtigt, bleibt aber problematisch.

B. SteierT OSB

Diekamp, Franz: Katholische Dogmatik nach den Grundsitzen des
heiligen Thomas. 3. Band. 13. Aufl. hrsh. v. Klaudius Jiissen. — Aschendorfi-
Miinster 1962. 1x-521 S. (geb. 25 DM)

Mit diesem Band, der Sakramente und Letzte Dinge behandelt, ist
Diekamps Dogmatik wieder in neuer Auflage abgeschlossen. Wie bisher, so
hat Prof. Jiissen auch hier dem Werk inhaltlich wie formell den geschétzten,
vom ersten Autor stammenden Charakter bewahrt. Im Vergleich zu der
bereits von Jiissen besorgten 11. und 12. Auflage (1954) erscheinen im Text
wenige Anderungen oder Ergdnzungen, die das Vorwort vermerkt. Dazu
gehort die Kritik an der Meinung, im christlichen Altertum habe da und dort
die «Form» der Taufe aus Fragen und Antworten iiber das trinitarische
Glaubensbekenntnis bestanden (S. 78 £.). Diese Meinung wird aber ungenau
bezeichnet, wenn man in ihr die Annahme einer «formlosen» Taufe sieht. Sie
lockert nur den Standpunkt, der das Sprechen der sakramentalen «Formy»
ausschlieflich auf Worte des Spenders einschrinken zu sollen glaubt und etwa
auch auf strenge Gleichzeitigkeit der Setzung von «Materie» und «Form»
ausgeht. — Eine Ergidnzung S. 165 f. bleibt bei der herkémmlichen Ansicht,
daB3 die eucharistische Gegenwart im Kommunionempfinger solange an-
dauere als die Gestalten, die von Brot und Wein sind. Man wiirde hier eine
nihere Auseinandersetzung mit den Argumenten K. Rahners fiir seine
Meinung erwarten. — Ebenfalls mit Hinweis auf K. Rahner finden wir im
Traktat von den Letzten Dingen S. 449 kurze Ergdnzungen zur Frage einer
Ortung der Jenseitszustidnde.

Gerade der besondere Charakter des «Diekamp-Jiissen» 148t es u. E.
umsomehr bedauern, wenn darin keine Bezugnahme auf Ansichten zu finden
ist, die bei dieser oder jener Frage innerhalb katholischer Theologie auf-
tauchen. So vermissen wir wenigstens einen Hinweis auf neue Deutung der
Einsetzung einer Anzahl Sakramente (K. Rahner, Kirche und Sakramente.
Quaest. disp. Heft 10, 1961, S. 37-67), eine Deutung, die auch fiir die Dar-
stellung im entsprechenden § von Belang wére, z. B. § 61 fiir den Ordo, § 69
fiir die Ehe. — Nicht minder willkommen wére ein Urteil iiber den Diskussions-
beitrag B. Weltes zur eucharistischen Verwandlung und Gegenwart (in
M. Schmaus u. a., Aktuelle Fragen zur Eucharistie, 1960, 190-195), zumal
darin Gedanken aufgegriffen werden, die schon seit einigen Jahren in andern
Sprachgebieten, besonders auf é¢kumenischen Zusammenkiinften, Anklang
finden. — Sicher begrii3t wiirde im Abschnitt iiber den Tod (S. 404 ff) eine
Bezugnahme auf die heute unter protestantischen Theologen beliebte Pole-
mik gegen die «griechische» LLehre vom Fortleben der Seele.

Als Beispiel dafiir, wie geschickt J. mit wenig Worten Verbesserungen
anzubringen weill: S. 483 hiefl es beim Thema Vollkommenheitsgrade der



Besprechungen 365

Anschauung Gottes in der 11./12. Aufl. (1954) nach Zitation von 1 Kor
15, 41 f: «Thomas bemerkt dazu: Claritas autem corporis claritatem indi-
cabit mentis. Ergo quidam aliis clarius videbunt ...» Nun lesen wir: «Zu 1 Kor
15411 ... bemerkt Thomas in Akkommodation des Schriftsinnes: ...» — Die
Literaturnachtriage S. 498-506 geben eine gute Auswahl neuerer Arbeiten;
fiir das Lehrbuch als solches wire es sicher besser, sie Paragraph fiir Para-
graph anfiigen zu koénnen; der Schiiler bekommt sie eher in den Blick. —
An Druckfehlern ist uns aufgefallen: S. 216 Mitte lies: Perrone; S. 498 lies:
Jouassard ... de saint Irénée; S: 499 oben lies: A. Poyer, Nouveaux propos ...,
unten: Corra ...; S. 504 lies: A. Michel, Les mysteres ... C. ZimarA SMB

Feldmann, L. H.: Studies in Judaica: Scholarship on Philo and Josephus
(1937-1962). — Yeshiva University, New York 1963. vi-62 p. (2 §).

Diese Monographie will die erste in einer geplanten Reihe iiber «Studien
zum Torah-Judentum» sein. Zwar wird dieses Gebiet schon von den Zeit-
schriften L’Année Philologique und Biblica bearbeitet; erstere beriicksich-
tigt aber das religidse, letztere das klassische Schrifttum zu wenig. Die neuen
Studies in Judaica wollen zwischen beiden eine Briicke schlagen. Das erste
Heft mit 62 Quartseiten hat sich zum Ziel gesetzt, das gesamte Schrifttum
iiber Philo und Josephus, das zwischen 1937 und 1962 erschienen ist, zu-
sammenzutragen, zu sichten und zu werten. Es handelt sich demnach nicht
um Bibliographie im gewdhnlichen Sinn, sondern um eine selbstandige Studie
zu den Studien zum Judentum. Dem Untertitel entsprechend zerfillt die
Studie in zwei groBe Abschnitte, die beide nach den gleichen Prinzipien auf-
gegliedert sind. Als erstes wird jeweils die Textlage untersucht: Textausgaben
und Ubersetzungen, Manuskripte, Papyri, Florilegien, Fragmente usw., so-
dann den von beiden Autoren benutzten Quellen nachgespiirt: griechische,
jidische, biblische Quellen, Querverbindungen zu den Apokryphen. Dann
folgen systematische Studien iiber Theologie und Religion: Gott, Schopfung
und Zeit, Mystik, Gnostik, Psychologie usw. Da Philo und Josephus weit
iiber ihre Zeit hinauswirkten, wird auch den Einfliissen auf die heidnische,
neutestamentliche, frithchristliche, neuplatonische Literatur nachgegangen.
Dann folgen noch Untersuchungen zu S#il und Sprache, um mit einigen
Desiderata fiir die kommende Forschung abzuschlieBen. — Trotz des Krieges
waren demnach die letzten 25 Jahre sehr fruchtbar, was die Studien zu Philo
und Josephus anbelangt. Eine Unmenge von Publikationen wurde hier erfaf3t,
die zusammen eine ansehnliche Bibliothek ergeben wiirden. Judaist, Bibliker
und Althistoriker werden daher dankbar diesen sichtenden und kritischen
Wegweiser zu Philo und Josephus benutzen. C. ScHEDL

Fries, Heinrich: Aspekte der Kirche. — Schwabenverlag, Stuttgart 1963.
199 S. (geb. 10.50 DM)

Dem hier anzuzeigenden Buch geht es darum, die Ergebnisse und Fragen
der wissenschaftlichen Ekklesiologie einem weiteren Leserkreis zu vermitteln.
Obschon seine einzelnen Teile urspriinglich zu verschiedenen Anlissen ge-
schrieben worden sind, bildet es eine Einheit. Die « Aspekte» fiigen sich so zu



366 Besprechungen

einem Ganzen: die Antwort der Theologie auf die unserer Generation auf-
gegebenen Probleme im Hinblick auf Wesen, Sinn und Aufgaben der Kirche
heute.

Diese Kirche, das ist zunidchst an ihrer Liturgie abzulesen, Mutter der
Gldubigen und darum dem Einzelnen, der nach ihr ausschaut, schon immer
vorgegeben. Sie steht zu ihm deshalb nicht in einem &duBerlich-organisato-
rischen Verhdltnis, es ist vielmehr so, daB3 ohne sie niemand zum Glauben
kommt, weil sie allein auf Grund ihrer apostolischen Herkunft zu den Ur-
spriingen hinabreicht und Kontinuitdt garantiert. Die hl. Schrift ist darum
ihr Buch, das in ihrer Mitte zu lesen ist, nicht der Willkiir des Einzelnen
iiberlassen, sondern nur in der lebendigen Uberlieferung richtig und ver-
bindlich zu deuten. Der Ertrag der modernen Diskussion iiber das Verhiltnis
von Schrift und Tradition wird, wie man es sich anschaulicher nicht wiinschen
konnte, dem Leser vorgelegt: die viva vox evangelii, die lebendige Predigt
des Heils in der hierarchisch verfaBten Kirche, die ihren Gipfel in der Nach-
folge im Petrusamt hat.— Wir halten es im Blick auf das Konzil fiir sehr
wichtig, daB der Verf. stets auf die Moglichkeit, ja Notwendigkeit von Ver-
anderungen und Anpassungen der biblischen Botschaft hinweist, um den
allzu lange vorherrschend gewesenen Eindruck einer statischen Lehre zu
bekdmpfen. In diesem Sinne ist sein Buch von grofem pastoralen Interesse:
der Gestaltwandel der Kirche, der Blick fiir das Wesentliche. Ihre Aufgaben
heute sind keine Modeerscheinungen, sondern ergeben sich aus ihrem Wesen,
insofern sie katholisch ist. So gesehen ist auch die dkumenische Offenheit
keine Taktik, sondern die urspriingliche Weite ihrer Sendung. Einheit,
Dynamik und Pluralitidt sind also auch «notae essentiales».

Besonderer Beachtung wert ist der Abschnitt iiber den ekklesiologischen
Status der evangelischen Kirche in katholischer Sicht. Er gehort u. E. zu den
besten Partien des ganzen Buches und sei den Lesern beider Konfessionen
gleich empfohlen, um ihnen zu zeigen, wieviel vom Besitz der reformato-
rischen Kirche anerkannt wird und wie ernst der katholische Theologe die
Existenz der Spaltung nimmt. Dieser Status ist als eine Teilnahme am Ge-
meinsamen zu verstehen, das bei aller Verschiedenheit doch den gleichen
Ursprung und den gleichen Anspruch hat, so daf3 die Basis fiir ein briiderliches
Gesprach viel grofer ist, als viele annehmen mdéchten. Der Imperativ, der
aus der Existenz der Reformation spricht, ist nicht zu {iberhéren, da sie,
wenn auch einseitig, vieles aus den Anfingen des christlichen Glaubens
bewahrt hat. Die Taufe macht alle, die dieses Sakrament empfangen, zu
Gliedern des Leibes Christi, doch mufB3, damit wirkliche Communio werde,
auch das gemeinsame Bekenntnis hinzukommen. Mit diesen Gedanken ist
eng das Kapitel verwandt iiber das Nebeneinander der Konfessionen in
Deutschland in seinen positiven Auswirkungen auf Theologie und religidses
Leben. Stand frither mehr der negative Aspekt der Reformation im Vorder-
grund, so wird hier gezeigt, wie alle Dinge ihre zwei Seiten haben. Der theo-
logisch weniger bewanderte Leser vernimmt, daB die Wechselbeziehungen
in der Vergangenheit sehr fruchtbar waren, zu einer Zeit, als es ein 6ku-
menisches Gespriach erst in Ansidtzen gab. Gerade die wissenschaftliche
Theologie hat von diesem Dialog profitiert. Da8 dies nicht ohne Folgen fiir



Besprechungen 367

das religiose Leben blieb, versteht sich von selbst. Das Buch schlieBt mit
Erwigungen iiber Kirche und menschheitliche Gesinnung: der Christ lebt
nicht fiir sich, er hat eine Sendung fiir die ganze Welt, auch fiir die Heiden-
volker, nicht indem er Anspruch auf Macht und Einflu8 erhebt, sondern zum
Dienst bereit ist.

Der Verf. nennt sein Werk bescheiden «Aspekte der Kirche», es will
gewiB keine Ekklesiologie sein, die das Ganze in den Blick nehmen méchte,
aber es trifft in allgemeinverstdndlicher Sprache das Wesentliche.

U. Horst OP

Frisque, Jean: Oscar Cullmann. Une Théologie de I'Histoire du Salut.
(Cahier de I’actualité religieuse.) — Casterman 1960. 279 p.

Der grof3te Teil dieses Buches umfaf3t eine duBerst scharfsinnige Analyse
der Exegese Cullmanns. Der Verfasser beweist, da3 der Basler Exeget immer
wieder die Frage der Methode fiir sich selber untersucht und dadurch auch
eine gewisse Evolution durchgemacht hat. Anfangs sieht er sich mit Karl
Barth und Bultmann zur Kritik an den Auffassungen der liberalen Schule
genotigt. Die formgeschichtliche Methode hat gezeigt, daB das Bestreben,
die objektive historische Realitdt zu entdecken, aussichtslos ist. Das Offen-
barungsereignis ist kein Naturgeschehen. Exegese und Theologie miissen das
Metahistorische in der biblischen Geschichte aufdecken und verkiindigen.
Allméhlich zeigt sich aber, dafl man in dieser Reaktion auf die objektivi-
stische Methode ins andere Extrem zu kommen droht. Barth sowohl als
Bultmann kénnen dem Subjektivismus nicht entgehen, meint Cullmann.
Das Wesentliche der Offenbarung liegt nicht auBerhalb der Geschichte, auch
nicht im jeweiligen geschichtlichen Ereignis, sondern im linearen Lauf der
Heilsgeschichte. Weil aber die Heilsgeschichte interpretiert werden muf,
braucht man einen objektiven MafBstab. Cullmann meint diese objektive
regula fidei gefunden zu haben in den ersten kurzgefaB3ten Glaubensbekennt-
nissen, die schon in der apostolischen Zeit entstanden. Frisque zeigt, welche
hohe Bedeutung den Studien Cullmanns iiber die Glaubensbekenntnisse
gerade hinsichtlich seiner exegetischen Methode beigelegt werden miissen.

Im zweiten Teil dieser Arbeit wird die fast riicksichtslose Konsequenz,
mit der Cullmann seine methodischen Prinzipien anwendet, dargelegt. Nur
im dritten Teil kommt Frisque selber zu Worte. Schon in der Einleitung hat
er seine Verwunderung dariiber ausgesprochen, daBl manche katholischen
Theologen so leicht eine groBe Ubereinstimmung ihrer Lehre mit der Cull-
manns annehmen. Er befiirchtet, dal sich unter der Oberfliche tiefe Diver-
genzen verstecken. Die Kritik an Cullmann ist aber nicht so klar wie die
Darlegung seiner Methodik. Dem Basler Exegeten wird eine Art «Positivis-
mus» vorgeworfen. Der Glaube hat seinen Anfang in der Heilsgeschichte,
darin geht Frisque mit Cullmann einig. Cullmann sei aber auch der Meinung,
daB das Glaubensobjekt unloslich in der Geschichte eingeklemmt liegt, so
daB er die Transzendenz aus dem Auge verliert. Wenn wir diese Kritik richtig
verstehen, wiirde das besagen, daB Cullmann doch wieder in die Nidhe der
liberalen Theologieauffassung angelangt sei. Er wire der Ansicht, daB Heils-
geschichte und historische Realitdt identisch sind. Tatsdchlich sagt Cullmann



368 Besprechungen

in seiner Christologie des Neuen Testaments: es gibt nur funktionelle Christo-
logie. So sagt er auch, daB alles blofe Spekulieren iiber die Naturen Christi
ein Unding sei. Es gibt auch Stellen, wo er behauptet, dafl das Neue Testa-
ment keine Auskunft geben kann und will iiber ein Sein Gottes jenseits des
Offenbarungsgeschehens. Frisque hat also einen besonders kritischen Punkt
in Cullmanns Theologie aufgedeckt. Dennoch mufl doch auch festgestellt
werden, dall eine Transzendenz in der Heilsgeschichte, durch welche die
Heilsgeschichte eben Hezilsgeschichte ist, von Cullmann selbstverstdndlich
nicht geleugnet wird. Es scheint uns, dal3 die weiteren Fragen, die nachher
entstehen, so vielumfassend sind, dalB sie nicht nebenbei in einem relativ
kurzen SchluBkapitel abgehandelt werden kénnen, wie Frisque es versucht.
Das Buch ist aber wegen seiner klaren Durchsicht durch Cullmanns theolo-
gische Methodik besonders wertvoll und empfehlenswert. B.A.WiLLEMs OP

Gaechter, Paul: Das Matthdus-Evangelium. — Tyrolia, Innsbruck 1963.
978 S. (geb. 65 Fr.)

Der bekannte Innsbrucker Neutestamentler bietet hier in einem ein-
drucksmdchtigen Band die Zusammenfassung seiner vieljdhrigen Studien
iiber das erste Evangelium.

In der Einleitung, die nicht im exegetischen Sinne technisch, sondern
eher methodisch ist, betont der Verfasser den Eigenwert des Matthdus-
Textes, dessen rhythmische Form und Einteilung besonders hervorgehoben
wird. Sehr personlich und wohl ohne viele Anhdnger steht der Verfasser zur
synoptischen Frage. Schon in seiner Summa Introductionis (1938) verteidigte
er gegeniiber schriftlichen Quellen eine nur miindliche Tradition und hilt an
dieser Auffassung auf Grund des Rhythmus auch hier fest. Allerdings muf3
er dann die griechischen Ubersetzer fiir alles verantwortlich machen, was
er als aus dem Rhythmus gefallen betrachtet. DaB3 eine solche Auffassung
weiterhin problematisch ist und die entsprechenden Korrekturversuche
hypothetisch bleiben, liegt auf der Hand. Ein anderes Bemiihen des Verfassers
geht dahin, den Vergleich mit den anderen Evangelisten aufbauend zu ge-
stalten. Auch will er die Psychologie stark zu Worte kommen lassen, die ohne
Zweifel eine Seite der Erklarung darstellt, aber kaum ohne subjektiven Ein-
schlag einbezogen werden kann. Ein letztes positives Wort gilt der Geschicht-
lichkeit des Evangeliums.

Der Aufbau des Kommentars umfaft, nach Abschnitten geordnet, kurze
einleitende Bemerkungen, den griechischen Text nach Merk, die Eigeniiber-
setzung, kritische und literarische Anmerkungen und endlich, Vers fiir Vers,
die Erklarung des Textes.

Der griechische Text ist in sehr guter Schrift nachgedruckt. Es sind sehr
wenige Druckfehler zu korrigieren. Da der kritische Teil des Kommentars
auf Varianten und Konjekturen zuriickkommt, ist es ohne grof3e Bedeutung,
welcher Text zugrunde liegt. Nach dem, was der Verfasser einleitend {iber die
Ubersetzung des Evangeliums gesagt hat, gestattet er sich manche Frei-
heiten, die wohl nicht allgemeine GutheiBung finden werden.

Die Eigeniibersetzung ist im allgemeinen wortlich, vermeidet aber die
Ubertragung der hebriischen Pleonasmen, so daB ein fliissiger Text entsteht.



Besprechungen 369

Der Kommentar ist sehr reichhaltig und bemiiht sich, den Gehalt der
Texte wirklich dem Leser nahe zu bringen. Die Tendenz, iibernatiirliche Ein-
griffe, wie Trdume und Engelserscheinungen, nur als Darstellungsmittel fiir
natiirliche Kenntnisse abzuwerten, scheint da und dort etwas weit zu gehen.
Die sprachlichen, historischen und literarischen Moglichkeiten werden er-
schopfend ausgewertet, und dann wird zum theologischen Wert vorgestoQen.
Der analytische Geist herrscht vor. Oft und oft ist die Losung, wenn auch
vielfach begriindet, doch etwas eigenartig. Das viele traditionelle Gut wird
dadurch angenehm durchsetzt, auch wenn der priifende Leser seine Vor-
behalte anbringt. Man bemerkt im allgemeinen eine etwas abwehrende Hal-
tung gegen die Eschatologie von Jeremias. Die heutige Tendenz, mehr von
der alten Kirche her die Unterschiede zwischen dem historischen und keryg-
matischen Christus aufzuzeigen, ist weniger stark in den Vordergrund ge-
treten.

Dem Kommentar ist eine Liste der zitierten Literatur in Auswahl an-
gegeben. Es mag auffallen, dal das Evangelium von Lagrange nicht erwdhnt
ist. Ohne Zweifel hitte auch zu Mt 2, 23 die Auffassung erwdhnt werden
diirfen, daB3 die Prophezeiung iliber den Nazorder sich auf Joseph beziehen
koénnte. Das Datum des Abendmahls nach Jaubert, das von Ruckstuhl ver-
teidigt wird, hdtte Erwdahnung finden sollen, wenn auch nur negativ.

Alles in allem aber wird das Werk von Gaechter ein gutes Mittel zum
Studium des ersten Evangeliums bleiben, das sich durch seine Information,
durch seine Fiille und auch seine anregende — wenn hie und da auch zum
Widerspruch — Originalitdt auszeichnet. B. StEIERT OSB

Gallus, Tibor: Die Mutter Jesu im Johannes-Evangelium. Ein bibel-
theologischer Losungsversuch zu Jo 2,4 und 19,25-27. — Verlag Carinthia,
Klagenfurt 1963. 90 S.

Der Autor unternimmt, wie er selbst im Vorworte sagt, den kiithnen
Versuch, die Worte Jesu an seine Mutter, die durch unzdhlige und einander
widersprechende Auslegungen bisher in ein «Kellerloch gestellt» waren, «auf
den Leuchter» zu heben. Er will aber nicht zu den bisherigen, fast unabseh-
baren Losungsversuchen einen grundsatzlich neuen hinzufiigen, sondern eine
schon vorhandene Auslegungsmethode der biblischen Eigenart der zwei jo-
hanneischen Berichte anpassen und sie konsequent weiterfithren. Trotz der
Kiirze des Biichleins ist es dem Autor gelungen, seinen Ldsungsversuch so
klar, logisch, iibersichtlich und eindringlich zu formulieren, daBl man fast
vergiBt, daB es ein Loésungsversuch ist.

Kapitel I versucht, die eucharistische Vorbedeutung des Jo 2,4 festzu-
stellen. Die Stunde, die zur Zeit der Hochzeit zu Kana noch nicht gekommen
ist, werde durch das Weinwunder in einem symbolischen Realismus voraus-
genommen. Kapitel II erhdrtet die messianische Interpretation der Worte
Jesu am Kreuze. Sie zielen auf die iibernatiirliche Mutterschaft Mariens hin.
So werde es verstdndlich, daBB Jesus seine Mutter als «Frau», d. h. als das
Weib des Protoevangeliums anredet. Kapitel IIT kehrt wieder zu Jo 2,4 zu-
riick, diesmal um die mariologische Vorbedeutung des Textes herauszustellen.

24



370 Besprechungen

An dieser miisse man festhalten, wie es auch immer um die eucharistische
Vorbedeutung stehe. Die Bitte Mariens sei als ein Mitwirkenwollen in der
messianischen Tatigkeit ihres Sohnes aufzufassen. Die Antwort Jesu weise
die vorweggenommene Mitwirkung Mariens ab, enthalte aber zugleich auch
eine Zusicherung derselben, wenn einmal die Stunde des Erl6serleidens ge-
kommen sein werde. Kapitel IV widerlegt die Haupteinwinde, die gegen die
mariologische Vorbedeutung von 2,4 angefiihrt werden kdénnen. In diesem
Kapitel kénnen wir nicht nur das gediegene exegetische Wissen, sondern
auch die préizisen, knappen und treffenden systematisch-theologischen Aus-
fithrungen des Autors bewundern. Kapitel V weist auf die mariologische
Eigenart des Johannes-Evangeliums hin. Schon Kapitel II sprach von einer
« mariologischen Einrahmung» des vierten Evangeliums. Hier sieht Gallus
die mariologische Eigenart im Parallelismus zwischen christologischer und
mariologischer Linienfiihrung, in der Auswahl der zwei erwdhnten Texte und
in der Umschreibung des Namen Mariens mit «Mutter Jesu», womit Johannes
Mariens besondere Rolle im Christusgeheimnis, ndmlich jene der Mutter, an-
deuten wolle. Das SchluBwort verweist auf Irendus, der als erster der Kirchen-
vater die Vorwegnahme des Mitwirkens Mariens erkannt hat. Es wird auch
nochmals betont, da3 Johannes das Mitwirken Mariens nicht mit abstrakten
Begriffen, sondern mit konkreten Tatsachen, anschaulichen Bildern und
Symbolen zum Ausdruck gebracht habe.

Dieses vorziigliche und niitzliche Biichlein wird ohne Zweifel die Aner-
kennung aller jener gewinnen, die schon selber um den wahren Sinn der
Worte Jesu an Maria gerungen haben. Damit ist noch nicht gesagt, da3 man
die These des Autors als endgiiltige Losung betrachten miisse. Da Gallus
die einzelnen Texte mit Hilfe einer ganzheitlichen bibel-theologischen Me-
thode deutet — gerade diese ganzheitliche Sicht verdient unser Lob — kann
er zwar jeden Einwand widerlegen, aber nicht die Berechtigung ausschlieBen,
die einzelnen Texte fiir sich genommen zu interpretieren und damit auch die
Moglichkeit, sie anders auszulegen. Allerdings, die Tatsache allein, da@3 die
Interpretation des Autors sich so leicht in den ganzen Gedankengang des
Evangeliums einfiigen und so viele gekiinstelte Losungsversuche vermeiden
1aBt, bildet eine gewisse Prasumption fiir ihre Richtigkeit. Wir glauben aber,
daB Gallus zu weit geht, wenn er sagt: «Einer Schriftauslegung, die eine bib-
lisch so solid begriindete Einsicht mit anderem Bibeltext bekdmpft und die
fiir den biblischen Vollinhalt der Messiasmutterschaft Mariens blind bleibt,
kann nur mit den Worten Jesu entgegengetreten werden: ‘Seid denn auch
ihr noch immer verstdndnislos?’ (Mt 15,16)». Und weiter unten: « Nimmt
jemand die mariologische Vorbedeutung nur deshalb nicht an, weil sie alle
Schwierigkeiten 16st, so wird er in der ‘Finsternis’ bleibender Schwierig-
keiten umsonst nach einem ‘Loésungslicht’ suchen, denn ‘die Finsternis hat
es nicht ergriffen’ (Jo 1,5)» (S. 81-82). Niemand wird eine These nur deshalb
nicht annehmen, weil sie alle Schwierigkeiten zu 16sen imstande ist, aber es
ist gut moglich, daBl jemand eine These ablehnt, weil er sie nicht als er-
wiesen betrachtet, obwohl sie alle Schwierigkeiten zu l6sen scheint. Es stimmt
wohl, dal dem so auffallend symbolvollen Johannes-Evangelium eine symbol-
hafte Vorwegnahme des Kiinftigen — wie der Verf. Jo 2,4 versteht — durch-



Besprechungen 371

aus entsprechen kann, aber der Evangelist gibt uns weder die Versicherung,
daB es in diesem Falle so gemeint sei, noch gibt er uns den Schliissel zu
dieser Deutung. Wird man in dem vorliegenden Fall, wo man eben nur zwei
knappe Texte zur Verfiigung hat, mehr tun kénnen, als nur sinnvolle Hypo-
thesen aufstellen? Gerade der stark symbolhafte Charakter des vierten Evan-
geliums, der uns berechtigt, den Weg symbolhafter Auslegungen zu beschrei-
ten, verbietet uns, den Pluralismus der Deutungen einfach auszuschlieBen.
Dennoch miissen wir dem Autor zu groBem Dank verpflichtet sein, daB er
uns eine so sinnvolle, iiberzeugende, ganzheitliche, vom Realismus des Glau-
bens getragene Interpretation der Worte Jesu an seine Mutter bietet.

Th. MesrLE OP

Hamman, A., OFM.: La Priére. II. Les trois premiers sieécles. (Biblio-
théeque de Théologie.) — Desclée, Tournai 1963. 383 p. (200 FB)

Unter dem Titel «LLa Prieére, Le NT» hat der Verfasser bereits 1959 eine
Studie veroffentlicht, in der er den Ursprung des christlichen Betens zur
Darstellung brachte. Im vorliegenden Bande fiihrt er seine Untersuchungen
bis ins dritte Jahrhundert weiter. Es geht ihm dabei weiterhin darum, den
theologischen Gehalt des Gebetes im umfassenden Sinne herauszuarbeiten.
Beide Binde ergdnzen und vertiefen iibrigens drei Sammlungen von alt-
christlichen Gebeten und Erklarungen zum Vater Unser, die H. ebenfalls in
den letzten Jahren herausgegeben hat.

Nach einer kurzen Einleitung behandelt H. im ersten Kapitel das Beten
der judenchristlichen Kirche (Didache, Oden Salomos, Barnabas-Brief, Hirt
des Hermsas). Er widmet das zweite Kapitel dem Gebet in der Kirche der
Heidenmission (Klemens von Rom, Ignatius von Antiochien, Justin und
Irendus). Weiter verbreitet er sich iiber das Gebet, wie es uns in der Hagio-
graphie des zweiten und dritten Jahrhunderts entgegentritt. Ein besonderes
Augenmerk schenkt er dann dem Gebet in den Apokryphen. Das fiinfte
Kapitel, dessen Schwerpunkt auf der Kirchenordnung Hippolyts liegt, faBt
die wichtigsten Ergebnisse der Liturgieforschung zusammen und hebt die
Hauptideen der frithchristlichen Liturgie heraus. Im letzten Kapitel schlief3-
lich kommen die ersten theologischen Versuche iiber das Gebet zur Dar-
stellung. Neben Tertullian, Cyprian und Klemens von Alexandrien erfidhrt
natiirlich Origenes eine besonders ausfiihrliche und liebevolle Behandlung.
Eine kurze Zusammenfassung der Ergebnisse hebt vor allem hervor, wie
sehr in der alten Kirche das Gebet Ausdruck des Glaubens war, wie damals
persénliches und liturgisches Beten aufeinander abgestimmt waren und wie
das ganze christliche Leben mit dem Beten zusammenhing. Einige Register
(Schriftstellen, Zitationen der altchristl. Literatur, moderne Autoren, grie-
chische Termini und Sachindex) beschlieBen die Arbeit.

Es versteht sich, daB3 eine so weit ausholende Darstellung weitgehend
aus zweiter Hand geschopft ist. Grundlage bildete dabei eine Auswahl von
neuesten Untersuchungen iiber die fraglichen Texte. So kam eine solide und
sehr niitzliche Arbeit zustande, die die wesentlichen Eigenheiten der behan-
delten Dokumente immer gut beriicksichtigt und einen schénen Einblick in
die Geschichte des altchristlichen Betens gewahrt. Da und dort wiinschte



372 Besprechungen

man freilich eine tiefer schiirfende Darstellung. Doch dazu fehlten dem Ver-
fasser die notigen Vorarbeiten (z. B. fiir die Anthropologie des Irendus,
S. 120 ff.). Auch hatte eine vielleicht etwas rasche Abfassung der Arbeit
einige storende Wiederholungen zur Folge, die sich hidtten vermeiden lassen
(vgl. z. B. S. 329, Anm. 1 und Text). B. Stuper OSB

Hanke, Wilhelm, CSSR: Kunst und Geist. Das philosophische und theo-
logische Gedankengut der Schrift «De Diversis Artibus» des Priesters und
Monches Theophilus Rugerus. (Diss. theol.) — Hofbauer-Verlag, Bonn/Rh.
1962. xv1-192 S. (br. 18 DM)

Diese roémische theologische Dissertation ist der Schrift «De Diversis
Artibus» des Theophilus Rugerus (vom Verf. mit guten Griinden in die
Jahre 1060-1090 datiert) gewidmet. Der kunsthistorische Ertrag einer sol-
chen Untersuchung ist hier nicht zu wiirdigen, das mul3 der Fachwelt vor-
behalten bleiben; doch ist ihre philosophisch-theologische Zielsetzung nicht
minder bedeutsam. So gelingt etwa der Nachweis, wie stark seine Kunst-
theorien durch die Lektiire der H1. Schrift, vorab des Alten Testamentes, ba-
einfluBt worden sind. Er deutet sie, im Gegensatz zu vielen zeitgendssischen
Autoren, im Literalsinn, da nur dieser seiner Kunstauffassung entsprach. Bei
seiner Arbeit ist er stark kerygmatisch orientiert, d. h. er mochte die Bibel
dem Betrachter anschaulich machen. Mit groBem Interesse liest man die
Ausfithrungen des Verf. iiber die Gotteslehre und Anthropologie des Th. R.;
sie sind ein guter Kommentar zu den Werken friithmittelalterlicher Kunst.
Bezeichnend fiir ihn und seine Umwelt ist die starke Hervorhebung von
Gott Vater, wiahrend Christus nur gelegentlich genannt wird. Die dritte
trinitarische Person, Gabe des Vaters an uns, erfreut sich einer besonderen
Wertschiatzung. In seiner Kunsttheorie trigt sie zur inneren Uberwindung
der mit dem Bilderstreit aufgegebenen Problematik, wie das unsichtbar Uber-
natiirliche einen sinnenfélligen Ausdruck finden kann und darf, entscheidend
bei. Auch wenn Th. R. nie direkt auf diese Kontroverse anspielt (sie war im
Abendland auch lingst erledigt), so glaubt der Verf. doch, da3 durch folgende
Gedanken zu ihr Stellung genommen wird: Die kultische Kunst ist berech-
tigt, weil Gott durch sie erfreut wird, da er selbst im Wort des Propheten
David zum Schmuck seines Hauses aufruft. Und: durch die Gaben des
Heiligen Geistes ist Gott bei ihrer Ausiibung unmittelbar beteiligt. Die
Is. 11,2-3 genannten Gaben werden allesamt auf den Kiinstler selbst ange-
wandt, wobei bemerkenswert ist, dal sich seine Argumente und Schrift-
zitate in Widerspruch zu den «Libri Carolini» befinden. Es ist also tatsidch-
lich nicht ausgeschlossen, dal durch die Berufung auf den Heiligen Geist der
Bilderfeindlichkeit das Fundament entzogen werden soll. Selbst wenn dies eine
bloBe Vermutung sein sollte, wofiir der groBe zeitliche Abstand spriche,
diirfte doch sicher sein, daB3 der Heilige Geist in Anspruch genommen wird,
um die materielle Darstellung des Ubernatiirlichen zu rechtfertigen; denn
er hat es auch ermdéglicht, daB die biblischen Autoren unter seiner Inspira-
tion befidhigt wurden, dieselben Mysterien in Worte zu fassen. — Gemessen
an den groBen Denkern des folgenden Jahrhunderts ist die theologische
Leistung des Th. R. naturgemaB nicht sehr groB; sie bewegt sich, das zeigen



Besprechungen 373

die vielen Parallelen, auf die dankenswerterweise in jedem Abschnitt ver-
wiesen wird, in den Bahnen der traditionellen monastischen Theologie. Was
seinen Traktat aber dennoch so reizvoll macht, ist der Umstand, daB sich
hier ein Kiinstler in der Theorie iiber seine Arbeit d4ullert, die man sonst nur
an seinen Werken ablesen miiBte.

Der Verf. beschlie3t seine Untersuchung mit der Erdrterung von bio-
graphischen und chronologischen Fragen zur Person seines Autors. Ob es
ihm gelungen ist, die Rétsel der bisherigen Forschung zu lsen, wird die Dis-
kussion zeigen. — Jeder Liebhaber mittelalterlicher Kunst wird an der um-
sichtigen Arbeit seine Freude haben; sie wird nicht wesentlich dadurch ge-
schmailert, daB man sich manchmal eine gréBere sachliche und stilistische
Konzentration gewiinscht hitte. U. HorsTt OP

Heilige Schrift und Maria: Herausgegeben von der deutschen Arbeits-
gemeinschaft fiir Mariologie. — Hans Driewer-Verlag, Essen 1963. 271 S.

Dem ersten Band der mariologischen Studien «Schvift und Tradition» —
Ergebnisse der Aachener Arbeitstagung im Jahre 1960 — schlieBt sich wiirdig
der zweite Band an «Heilige Schrift und Maria», in dem die Vortrige der
7. Tagung vom 21.-24. August 1962 in Goslar zusammengefaf3t sind. Es geht
darin, wie das Vorwort sagt, um Fragen nach Raum, Rolle und Bedeutung
der Bibel fiir den mariologischen Schriftbeweis. Eine kurze Erwdhnung und
Wiirdigung der einzelnen Themen und Referenten wird den besten Einblick
in den Inhalt des an sich sehr weiten Buchtitels geben.

In einem ersten Abschnitt (S. 7-26) befal3t sich der Beuroner Alttesta-
mentler Johannes Schildenberger mit der Rolle des dogmatischen Schrift-
beweises aus dem AT. Er betont darin Eigenart und geschichtliches Wachs-
tum der atl. Offenbarung und weist positiv und doch mit der nétigen Vor-
sicht auf die Funktion des typischen und Vollsinns im Bereich der Dogmatik
hin. — Herman H. Schwedt referiert iiber den Schriftgebrauch in der Mariologie
gallischer und italischer Viter des 5. Jahrhunderts (S. 27-52). Dieser sehr
klar gefaBte patrologische Beitrag zeigt, wie die Mariologie quellenm&@ig
nicht anders begriindet wird als die iibrigen theologischen Fragen dieser
Zeit, und damit sind wir von selber auf die Beziehungen zwischen Viter-
und Schriftbeweis und iiberhaupt auf die damalige Schriftdeutung verwiesen.
Patristische Aussagen wie z. B. die Schrift sei ein Meer, ein abyssus, eine
immensa profunditas (S. 41/42) machen die reiche, ja bisweilen iiberschwing-
liche allegorische Ausdeutung verstdndlicher, weisen aber andererseits fiir
eine gesunde Schriftinterpretation auf die Notwendigkeit einer Riickorien-
tierung an die Kirche hin. — Da Albertus Magnus vor mehr als 700 Jahren
selber in Goslar weilte (cf. seine Schrift: De mineralibus), ist es naheliegend,
sich in einem Referat mit der Schriftverwertung und Erkldrung in der Mario-
logie dieses Meisters zu befassen. 4. Fries (S. 53-79) leuchtet gut hinein in die
prazise Arbeitsweise Alberts, der in seiner innigen Verehrung der Herrlich-
keiten der Mutter Gottes doch immer um die nétige Distanz gegeniiber
Christus besorgt ist. Das damalige, zumindest in der Theorie sehr redliche,
in der Praxis leider behinderte Ringen um eine solide Literalexegese diirfte



374 Besprechungen

nicht jeder Aktualitdt in der heutigen Bibelarbeit entbehren. — Durch klare,
einfache Darlegung zeichnet sich der Beitrag M. D. Kosters OP in seinem
Thema «Das Schriftzeugnis in der Mariologie des Thomas von Aquin» (S. 80-
94) aus. Es handelt sich dabei um das Schriftzeugnis (nicht so sehr: Schrift-
beweis) fiir Maria in Hinordnung auf Christus und in Hinordnung auf die
Menschen. Wenn auch Thomas — so urteilt der Autor am Schlufl — kurz und
klar die Zeugnisse fiir die Mariologie herausgearbeitet hat, so fehlen bei ihm
doch die Belege fiir die Unbefleckte Empfdangnis und die leibliche Aufnahme
Mariens, und zugleich wiren einige Ergidnzungen nach dem Wunsche des
heutigen Exegeten, Dogmatikers und katholischen Okumenikers anzu-
bringen. — Von K. Schwerdt SC]J folgen zwei Referate, die sich mit lehramt-
lichen AuBerungen der Pipste befassen, nimlich 1. « Der Schriftbeweis in den
mariologischen Lehrschreiben der Papste seit Pius IX» (S. 95-141) und 2. «Die
Stellung des Schriftargumentes in den mariologischen Lehrschreiben der
Péapste» (S. 142-148). An den vier Hauptthemen der Mariologie (Unbefleckte
Empfingnis, leibliche Aufnahme, konigliche Wiirde und Gnadenmittler-
schaft Mariens) wird die Methode, der Valor und die Verbindlichkeit der
pédpstlichen Schriftbeweise untersucht. Ein fruchtbares, wenn auch, durch
die heikle Themawahl verstandlich, ein etwas schwieriges Unternehmen, da
vor allem fiir das zweite Referat die noch offene Diskussion iiber Schrift und
Tradition eine fertige Losung verbietet. — Im Beitrag « Die Verwendung der
Heiligen Schrift in der Mariologie bei M. J. Scheeben» (S. 149-165), bearbeitet
von K. Wittkemper MSC, sehen wir, wie Scheebens Dogmatik zutiefst vom
Worte Gottes lebt und folglich dem Schriftbeweis besondere Beachtung und
Sorgfalt geschenkt wird, ohne dal3 deswegen die heutige Theologie nicht da
und dort ihre Bedenken anzumelden hitte. — Interessant und vor allem 6ku-
menisch gesehen sehr wertvoll ist die griindliche Untersuchung M. H. Kdsters
SAC «Die Rolle der Bibel im Marienverstindnis des neueren deutschen Pro-
testantismus» (S. 166-244). Der Umfang verbietet es, genauer auf diesen sehr
lehrreichen Uberblick einzugehen. An drei Grundtypen mit je ca. 10 Ver-
tretern (1. Religions- und formgeschichtliche Skepsis, 2. Konservative Ortho-
doxe, 3. Positive Neubesinnung) wird die Stellung zur HI. Schrift und von
dorther zum Bild Mariens herausgearbeitet. Daf3 dieses Bild recht verschieden
ausschaut, 148t sich leicht denken; es sind alle Varianten von scharfer Pole-
mik bis zu erfreulicher Anndherung an unser Marienbild festzustellen. Vor
allem die Dogmatisierung der Assumptio Mariae hat viele Schriften veran-
laBt. Wie Martin Luther selbst sich zur «Mutter Gottes» (so der Reformator
cf. S. 240 n. 360) stellte, wird kurz auf S. 231 f. beriihrt. Jedenfalls das gut
zusammengefaf3te Ergebnis (S. 242-44) schlieBt wohl etwas niichtern, aber
realistisch mit dem Worte: «grandis nobis restat via». — Nachdem zuhinterst
im Anhang J. A. de Aldama (S. 261-270) kurz den Beweisgang im Lateran-
konzil von 649 zugunsten der virginitas in partu vertieft, schlieBt das Buch
mit reichlichen, auch katholischen, bibliographischen Notizen (S. 245-54) und
auBerdem, was sicher angenehm begriit wird, mit einigen biographischen
Angaben zu den verschiedenen Autoren (S. 254-60).

Einige kleine Schonheitsfehler in dem sehr genau und griindlich gear-
beiteten Werk: S. 30, 4: Eigentlich, so meint Kassian, ist ...; S. 64, 25: wohl



Besprechungen 375

anagogisch, nicht analogisch; S.153, 11: statt einer rein philosophischen
Exegese doch wohl philologisch zu lesen; S. 160, 31: statt haalma ’almah;
S. 161, 3: mnesteutheisa; Z.20: Charitomene; S. 248: Kiinneth, ... Ben.
Monatssch. 26 (1950) 233-246; S. 253: Ebneter, ... Orientierung 20 (1956)
77-80; 85-87; S. 263, 16: eine ziemlich arge Verschreibung im Augustinus-
zitat: ... virginitatem, ... permansisse dum pareret (nicht: post partum).

B. EcL1 OSB

Hodl, Ludwig: Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theo-
logie der Schliisselgewalt. 1. Teil: Die scholastische Literatur und die Theologie
der Schliisselgewalt von ihren Anfingen an bis zur Summa Aurea des Wilhelm
von Auxerre. (Beitrdge zur Geschichte der Philosophie u. Theologie d. Mittel-
alters, Bd. XXXVIII, Heft 4.) — Aschendorff, Miinster 1960. xxvi1-398 S.

H. hat sich an eine groBe Aufgabe gemacht: die literarischen Zeugnisse
der scholastischen Theologie der Schliisselgewalt zu sammeln und zu ordnen,
um von dieser gesicherten Grundlage aus die Problementwicklung darzu-
stellen. Die vorliegende Habilitationsschrift des jetzigen Bonner Dogmatik-
professors bildet den ersten Teil des ersten Bandes. Der zweite Teil wird die
Untersuchung bis Thomas von Aquin weiterfithren. Ein zweiter Band wird
sich mit der Literatur und Theologie der Schliisselgewalt in Auseinander-
setzung zwischen dem Welt- und Ordensklerus um die BuBprivilegien be-
fassen.

Das biblische Bildwort von der Schliisselgewalt (Mt 16,18-19), das die
heutige kanonistische Literatur durch den Begriff der Kirchengewalt ersetzt,
wiahrend es die dogmatische Literatur bestenfalls am Rande erwdhnt, war
fiir die in enger Fiihlung mit der Schrift stehende Scholastik des Mittelalters
der «Ort», iiber Ursprung, Ubertragung, Triger, Funktionen und Geltungs-
bereich der Kirchengewalt zu handeln. Durch den Ubergang von der 6ffent-
lichen zur privatcn BuBle befand sich die frithscholastische Theologie in einer
ernsthaften Aporie. Die Vitersentenzen iiber die Binde- und Losegewalt
konnten nicht mehr einfach von der Exkommunikation und Rekonziliation,
den beiden Konstituenten der offentlichen BufBle, verstanden werden. Die
Zweizahl der Schliissel wird dadurch gewahrt, da3 der eine Schliissel im An-
schluB an Beda auf das Unterscheidungswissen gedeutet wurde (vgl. Lk11,52).
Diese Deutung hat sich gegen eine Reihe von Vernunft-Einwdnden behauptet.
Den Hauptschliissel stellt die Binde- und Losegewalt dar, die im groBen und
ganzen im Lichte von Joh 20,23 als Gewalt der Siindenvergebung verstanden
wird. Hierbei wird eine dreifache Funktion, jedenfalls seit Lombardus, unter-
schieden:

a) die eigentliche Vergebung von Schuld und Strafe. In diesem Punkt
ist die frithscholastische Theologie bekanntlich sehr enttduschend; erkennen
doch die wenigsten Autoren dem Priester eine ministerielle Kausalitiat an der
Vergebung zu. Zu den wenigen, die mittels einer Aufteilungstheorie einen
tatsdchlichen EinfluB des Priesters auf die Siindenvergebung wahren, ge-
horen die Viktoriner, Radulfus Ardens, Priapositinus. Die iiberwiegende Mehr-
zahl gesteht ihm lediglich das Anzeigen der von Gott allein bewirkten Ver-
gebung zu. Das schwer zu erreichende Gleichgewicht zwischen Sakrament



376 Besprechungen

und Reueakt, das im Attritionismus der modernen Zeit durch die Uberbe-
wertung des sakramentalen Zeichens gestért wurde, kam im 12. Jh. wegen
der Uberbetonung der Reue nicht zustande. Die allegorische Exegese mit
ihrer Vernachlissigung des Literalsinnes hat dabei iibel mitgespielt. Hinzu
kam die noch allgemein herrschende Unklarheit iiber Wesen und Wirksam-
keit der Sakramente im allgemeinen und iiber grundlegende Begriffe der
BufBitheologie im besondern.

b) Die Hauptfunktion der Schliisselgewalt bestand in der Auferlegung
der Bufle. In diesem Zusammenhang entstehen auch die ersten Ausfiithrungen
iiber Natur, Grundlage, Bedingungen und Reichweite der Ablaflgewalt, die
schlieBlich mit der fiirbittenden Macht der Kirche in Zusammenhang ge-
bracht wird. In Robert von Courson tritt schon vor 1210 ein strenger Richter
gegen die Milbrauche im AblafBwesen auf, der nicht weniger scharf als
Luther, aber in kirchentreuer Gesinnung Abwehrmafnahmen fordert, die
dann auch vom 4. Laterankonzil getroffen werden.

¢) Die urspriingliche Hauptfunktion der claves, die Exkommunikation,
stellt sich im Verlauf der Friihscholastik mehr und mehr als Funktion der
Jurisdiktion heraus. Bei Wilhelm von Auxerre wird sie als turisdictio conten-
tiosa gesehen. Damit verliert sie den Zusammenhang mit den claves und dem
ordo. Dies bedeutet den Anfang der « Verweltlichung der Kirchengewalty.

Es ist unmoglich, in wenigen Sdtzen die reiche Stoffiille des Werkes
auch nur anzudeuten. Der Autor selber bietet eine gute Zusammenfassung
der Entwicklungslinien der einzelnen Probleme wie auch der Hauptdaten
der wichtigen Begriffsunterscheidungen (376-391).

Die Lehrmeinungen der einzelnen Autoren werden vorsichtig und mit
einem wachen Sinn fiir Nuancen ausgelegt und bewertet. Einzig eine Glosse
im Riickblick scheint uns fragwiirdig zu sein. Um zu erkldren, daB3 eine un-
gerecht verhidngte Exkommunikation dem Betroffenen nicht zum ewigen
Verhdngnis wird, unterschied ein anonymer Autor das forum sacerdotis vom
forum caelestis curiae (Text S. 332, 109-121). Weit iiber die anschlieBend
gegebene Texterklirung hinausgehend, meint H. im Riickblick: «Mit dem
Auseinandertreten der beiden fora verloren die Reue und die Siindenver-
gebung ihren ekklesiologischen Aspekt und die Genugtuung und BufBe ihre
rechtfertigende Kraft» (377). Ist das nicht iibers Ziel geschossen? Und soll
die angefiigte Bemerkung: «Die scholastische BuBtheologie hat sich ver-
gebens bemiiht, diesen Verlust auszugleichen» von der ganzen scholastischen
BufBitheologie gelten? Das werden wir im zweiten Teil erfahren, wenn die
Rede auf Thomas, z. B. 1II 86,6, kommen wird.

In diesem ersten Teil iiberschneidet sich H.s Werk natiirlich weitgehend
mit der ebenfalls wertvollen Monographie von P. Anciaux, La théologie du
Sacrement de Pénitence au XIIes. (Louvain1949), insofern eben die Schliissel-
gewalt ein integrierender Faktor der Bullgewalt ist. Doch erschépft sie sich
nicht in der BuBgewalt, sondern greift iiber sie hinaus. Auch zieht jedes der
beiden Werke nebst der GroBzahl der gemeinsam befragten Autoren seine
eigenen Quellwerke heran. Der Hauptunterschied aber liegt in der Methode.
Anciaux schrieb eine Problemgeschichte, H6dl eine Literaturgeschichte. Und
er schrieb sie als gewiegter Fachmann. Zu jedem Autor wird der Stand der



Besprechungen 377

Forschung vermerkt, und in vielen Fillen gelingt es, dank Flei3, Griindlich-
keit und guter Methode in Fragen der Datierung, des Abhdngigkeitsverhalt-
nisses, der Authentizitdt, der Schulzugehorigkeit neue, gut fundierte Ergeb-
nisse vorzulegen. Am Falle der Summa Sententiarum zeigt sich ganz allge-
mein, wie wichtig die Beachtung der genera litterarum auch in diesen Fragen
ist. Wiirde man aufgrund bloBer Textvergleichung mit Hugos De sacramentis
dem Viktoriner eine gewisse Vaterschaft gegeniiber der Sentenzensumme zu-
sprechen, so erscheint dies v6llig unmoglich aufgrund des thematischen Ver-
gleichs.

Die Schwierigkeit, dal3 das untersuchte Thema weder bei den einzelnen
Autoren, noch innerhalb der gleichen Schule seinen festen Platz hat, ja daB
es oft auf verschiedene Traktate verteilt wird, weill H. stets zu meistern.
Er weill auch, welche Druckausgaben einen Riickgriff auf Hss. erfordern.

Eine ganze Reihe ausgedehnter Texte werden aus Hss., iiber deren Qua-
litdt der Verf. sich vorerst Rechenschaft ablegte, publiziert. Wir gestatten
uns, auf einige Fehler oder Stellen, die einer Verbesserung bedurft hitten,
aufmerksam zu machen. Der Kiirze halber geben wir nach der Seitenzahl
die Zeile des Textes, auch wo H. die Zeilen nicht numerierte, und lassen der
Lesung Hodls unsern Verbesserungsvorschlag, durch: getrennt, folgen.
10,11 imprudentia: impudentia; 11,83 vero: vere; 24,160 concepereat: con-
ceperat; 33 (c. 102, Z. 4 von unten) aque: aqua; 49,33 Produit: Prodivit;
61b, 4 peccator: peccato (od. peccatis); 70a, 11 quidam: quidam dicunt;
111,20 causa: tam; 111,29 opera: opere; 131,5a Deo: adeo; 133,2 est: cum;
146,27 (zu nr. 8) vi: si; 202,20 ipsos: ipso; 248,40 erris: erroris; 284, nota 21
discere: discernere (?); 289,1 peccatorum: peccatorem; ibid. Quia: quia;
300,7 ex: et. Auf S. 258a, 10 ist wohl etwas ausgefallen, oder aber die Bam-
berger Summe weicht im entscheidenden Punkt von Petrus von Poitiers ab.
Obskur bleibt der Text 331, 69-72, der auf ein damals bekanntes Argument
anspielen mag.

Sehr zu schédtzen sind die Inhaltsangaben verschiedenster Hss. und gar
die Mitteilung von ganzen Quaestionenverzeichnissen. Diese betreffen die
Gilbertschule (Clm 18918), Odo von Ourscamp (Clm 2624), die Warschauer
Sentenzen (Warschau Nat. Bibl. O. vell. 1. 16, im 2. Weltkrieg zerstorte Hs.,
erhalten in Photographien Prof. Stegmiillers), den BuBtraktat der Summa
Breves dies hominis (Bamberg Patr. 136), den Einflulbereich Stephan Lang-
tons und des Lombarden (Clm 9546), die Schule des Robert von Courson
(Erlangen Univ. lat. 260).

Wir begliickwiinschen den Verfasser zu dieser Leistung und erwarten
mit Spannung die Fortsetzung. P. KiinzLE OP

van der Horst, Fidelis, OFMCap.: Das Schema iiber die Kirche auf dem
I. Vatikanischen Konzil. (Konfessionskundliche und kontroverstheologische
Studien Bd. VII.) — Verlag Bonifaciusdruckerei, Paderborn 1963. 348 S.

Aus politischen Griinden mufBlte das I. Vatikanische Konzil nach Ver-
abschiedung der Konstitution «Pastor Aeternus», welche den Primat und die
Unfehlbarkeit des Papstes zum Gegenstand hatte, seine Arbeit unterbrechen.



378 Besprechungen

Zu einer Diskussion iiber das Wesen der Kirche, die als notwendige Ergin-
zung gedacht war, kam es nicht mehr, erhalten aber ist der Entwurf zu dieser
Konstitution, das «Schema de Ecclesia». Wenn ihm auch keine dogmatische
Bedeutung zugemessen werden kann, so ist er doch als Zusammenfassung der
ekklesiologischen Ansichten bedeutender Theologen des 19. Jh. interessant,
zumal uns auch die Voten vieler Bischéfe positiver oder negativer Art iiber-
liefert sind. Merkwiirdigerweise ist dieses Schema noch nie systematisch
untersucht worden, so dal3 die Miinchener Dissertation des Verf., die sich
ein solches Ziel stellt, der Beachtung gewil3 sein darf.

Zunichst werden die ekklesiologischen Themen in den verschiedenen
Konzilsgutachten dargestellt, sie sollen zeigen, welche Fragen damals vor
allem an der Kurie als besonders dringlich empfunden wurden. Dabei fillt
auf, einen wie geringen Raum die eigentlichen dogmatischen Probleme ein-
nahmen, es ging meist um das Verhiltnis von Kirche und Staat und die
weltliche Herrschaft des rémischen Bischofs. Die Gutachten verraten die
schwierige Situation der Kirche in einer modernen Welt, aber auch zugleich,
daB3 die Anpassung an die gesellschaftliche Entwicklung noch nicht klar als
Aufgabe erkannt wurde. Das zweite Kapitel gibt interessante Einblicke in
die Vorgeschichte des Schemas und den Anteil der verschiedenen Theologen,
die mit seiner Ausarbeitung betraut waren. Von groBer Aktualitdt hinsicht-
lich der Beratungen des II. Vaticanums ist der Abschnitt «Das Wesen der
Kirche» (S. 65-112), sie wird als mystischer Leib und als eine Gesellschaft
umschrieben. Die Idee vom mystischen Leib nimmt im Schema eine wich-
tige Rolle ein, sie dient zur Begriindung der Sichtbarkeit der Kirche, ihrer
Einheit, Heilsnotwendigkeit und Unverganglichkeit, ist aber nicht sein Haupt-
begriff, dieser ist vielmehr in der Vorstellung der Kirche als einer Gesellschaft
zu sehen. (Die Umschreibung der Kirche als corpus Christi mysticum geht
nach Ansicht des Verf. auf den EinfluB Schraders zuriick, inwieweit die
romischen Jesuitentheologen dabei von Mohler inspiriert waren, muf3 vor-
laufig noch ungeklirt bleiben.) Diese Konzeption fand jedoch nicht die Billi-
gung aller Viter, weil sie als Metapher ungeeignet sei, das Wesen der Kirche
darzustellen. Eine starke Gruppe von deutschsprachigen Vatern wollte mehr
die heilsgeschichtlichen Aspekte betont wissen, wahrend eine beachtliche
Minoritit eine Umschreibung der Kirche als « Reich Gottes» befiirwortete.
Ziehe man, so meint Verf., aus dieser Kritik die Bilanz, so miisse man sagen,
daB3 die Zahl der Gegner des Schemas iiberwog.

Fiir die Methode der vorliegenden Untersuchung sehr bezeichnend sind
die Erorterungen iiber die Kirche als vollkommene und iibernatiirliche Ge-
sellschaft; hier werden nicht nur Texte interpretiert, sondern ihre Ver-
bundenheit mit den zeitgeschichtlichen Strémungen aufgewiesen. Die Her-
kunft der verschiedenen Vorstellungen aus der prot. und kathol. Sozial- und
Staatsphilosophie wird iiberzeugend herausgearbeitet. Dabei ergibt sich, da@
Schraders Entwurf stark polemisch orientiert war, indem er weniger von
theologischen Gesichtspunkten her argumentiert als von der Auseinander-
setzung mit dem protestantischen Staatskirchentum, so daf3 schlieBlich die
juridischen Elemente die Oberhand gewinnen. Die Viter haben denn auch
zumeist hier ihre Kritik angesetzt. Dem Verf. gebiihrt Anerkennung dafiir,



Besprechungen 379

auf die Zeitgebundenheit dieser Konzeptionen so eindringlich hingewiesen
zu haben.

Die Ausfithrungen iiber Sichtbarkeit und Einheit der Kirche zeigen, wie
die Theologen bestrebt waren, den seit der Reformation aufgetretenen Irr-
lehren iiber diesen Gegenstand eine zeitgemadBe Antwort zu geben, die u. a.
auch die anglikanischen Kirchentheorien beriicksichtigte. Von nicht gerin-
gerem Interesse sind die Fragen beziiglich der Heilsnotwendigkeit der Kirche.
Hier hitte ein klares Wort des Konzils viele falsche Vorstellungen beseitigen
konnen, denn die Meinung, bei den Katholiken sei die Verdammung der Hei-
den sichere Lehre, hat unermeflichen Schaden angerichtet. Ob allerdings,
wie Verf. S. 211 meint, dadurch der Abfall weiter Volkskreise, zumal in
Frankreich, hervorgerufen wurde, ist doch fraglich.

Im Hinblick auf die gegenwirtigen Diskussionen liest man die Thesen
des Schemas iiber das kirchliche Amt mit besonderem Interesse. Es zeigt
sich mit aller wiinschenswerten Klarheit, daB ein erheblicher theologischer
Fortschritt stattgefunden hat: die Stellung der Bischéfe und Laien innerhalb
der Kirche wird nicht gewiirdigt, der pédpstliche Primat wird zu selbstindig
behandelt und verliert somit in gewissem Sinn seinen Zusammenhang mit
der Gesamtkirche.

Man spiirt allenthalben, wie die Abkehr von der Polemik und die Hin-
wendung zu den Quellen der Offenbarung der modernen Ekklesiologie einen
guten Dienst erwiesen haben.

Wir sind dem Verf. zu Dank verpflichtet, dal er uns eine systematische
Darstellung des Schemas de Ecclesia geboten hat; durch die zahlreichen Ver-
weise auf die damalige Theologie und ihre Grundlagen entsteht sogar ein
ziemlich umfassendes Bild von der ekklesiologischen Situation jener Jahre.
Man sieht aber auch, daf3 damals der Zeitpunkt fiir eine wirkliche Lehre von
der Kirche noch nicht gekommen war. — Obwohl der Verf. in seiner Arbeit
standig auf die gegenwartige Literatur Bezug nimmt, ist, das sei als Anmer-
kung gesagt, doch nicht ein wirkliches Gesprich im Sinne einer Konfronta-
tion zustandegekommen. U. Horst OP

Jedin, Hubert: Bischifliches Konzil oder Kirchenparlament? Ein Beitrag
zur Ekklesiologie der Konzilien von Konstanz und Basel. (Vortrige der
Aeneas Silvius Stiftung an der Universitdt Basel 11.) — Helbing und Lichten-
hahn, Basel-Stuttgart 1963. 38 S. (kart. 5.50 Fr.)

In seiner griindlichen und klaren Art analysiert H. Jedin den Konzi-
liarismus des Konstanzer und Basler Konzils als eine bestimmte Sicht der
Kirche aus seiner historischen Funktion zur Wiederherstellung der Kirchen-
einheit, um dann seine Bedeutung fiir die Kirchenreform und fiir die Typo-
logie der Konzilien zu skizzieren. Gewdhnlich wird der Konziliarismus nur
rein historisch als eine Episode in der Geschichte der Konzilien gesehen und
behandelt, der damals aus dem Chaos des Schismas geboren (obwohl die
Waurzeln tiefer liegen: vgl. S. 7), dieses iiberwand, aber damit nicht aus der
Welt geschafft war, sondern noch weiter durch die Staatskanzleien des
15. Jahrhunderts geisterte. Jedin st6Bt zu einer neuen und tieferen Sicht vor



380 Besprechungen

und meint, wenn der Konziliarismus in der Konziliengeschichte auch nur
eine Episode war, so brauchte und sollte er dies aber nicht unter ekklesio-
logischem Aspekt sein. Wenn ndmlich — so argumentiert der Verfasser — der
Konziliarismus von seinem zeitgeschichtlichen Einschlag befreit wird, wenn
man die Verzerrungen beseitigt, die durch den kirchlichen Notstand des
Schismas und die immer wieder verschobene Kirchenreform verursacht und
durch sie erkldrbar sind, so bleibt ein Kern {ibrig, der der Besinnung wert sei.
Denn schon die erste Aussage Haec sancta des Konstanzer und Basler
Konzils: «Das Konzil setzt die katholische Kirche gegenwirtig» besagt ja
nichts anderes, als daf3 die Triger des apostolischen Amtes, das Kollegium
der Bischofe mit ihrer Spitze, also Haupt und Glieder des Leibes Christi, auf
ihm versammelt sind. Damit ist eine Frage aufgeworfen, die sicher weitere
Uberlegung und Erforschung verdient, besonders im Hinblick auf das von
Papst Paul VI. geplante Bischofskollegium. G. GieraTHs OP

Klein, Laurentius, OSB: Evangelisch-lutherische Beichte. Lehre und
Praxis. (Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien Band V.
Herausgegeben vom Johann-Adam-Mohler-Institut.) — Bonifacius-Druckerei,
Paderborn 1962. 269 S. (geb. 17.50 DM)

Wenn man diese griindliche und interessante Arbeit, die die dogmen-
geschichtliche Entwicklung der evangelischen Beichtlehre sowie die Ge-
schichte der evangelischen Beichtpraxis in einer Gesamtschau behandelt,
gelesen hat, ist man iiber das Ergebnis verbliifft. Man nimmt ndmlich von
vorneherein ohne weiteres an, wenn von einer Neubesinnung und Neube-
lebung der Beichte im evangelischen Raum die Rede ist, da3 man dabei auf
Luther und die Bekenntnisschriften zuriickgreifen miisse. Nicht nur diese
Ansicht wird revidiert, sondern ebenso die Auffassung, daB man sich etwa
an der 400jahrigen Tradition orientieren koénne, die es gar nicht gibt. Es
wird aufgezeigt, daB nur eine klare und eindeutige Tradition besteht, die seit
Luther nicht unterbrochen wurde: das stdndige Nein zur katholischen
Beichtlehre, meistens fundiert auf MiBverstdndnissen und Fehlinterpretatio-
nen der katholischen Lehre. Auf Grund dieser Tatsachen weist der Verfasser
der evangelischen Theologie von heute die Aufgabe zu, ihre Beichtlehre durch
eine vollige Ausrichtung am Worte Gottes zu sichern, unabhédngig davon, wie
Luther und die folgenden Zeiten die einschldgigen Stellen gedeutet haben.
Als Priifstein miisse bei einer solchen Neuorientierung stets die Christologie
beriicksichtigt werden. Dariiber hinaus wird gesagt, daf3 eine echte Neu-
besinnung nicht ohne Beschiftigung mit der katholischen Lehre und Praxis
zustande kommen koénne, wie man es schon im vorigen Jahrhundert auf
evangelischer Seite erkannt habe. Von katholischer Seite wird eine Ver-
tiefung der Beichte in Verkiindigung und Praxis gefordert. Dem umfang-
reichen Literaturverzeichnis, das eine Fiille von Material iiber die evangeli-
sche Beichte bietet, ist um so mehr Aufmerksamkeit zu schenken, als hier
auch die Arbeiten der jeweils zeitgenossischen katholischen Auffassung
angegeben sind. G. GieraTHs OP



Besprechungen 381

Lagarde, Georges de: La naissance de I’esprit laique au déclin du moyen-
age V: Guillaume d’Ockham: Critique des structures ecclésiales. — Editions
Nauwelaerts-Béatrice-Nauwelaerts, Louvain-Paris 1963. x11-345S. (br.
330 FB)

Der Einflu3, den Ockhams Lehren auf die Folgezeit ausgestrahlt haben,
ist heute mehr als in fritheren Jahrhunderten erkannt worden. Durch inten-
sive Beschiftigung mit seinem Gedankengut ist man von bisherigen Global-
urteilen abgeriickt und zu Einsichten gekommen, die dem objektiven Tat-
bestand der Schriften mehr entsprechen. Auf die Bedeutung der vorliegenden
Studie iiber Ockhams Kritik an den Strukturen der Kirche braucht in unserm
ekklesiologischen Zeitalter nicht hingewiesen zu werden. Der Verfasser
begniigt sich nicht damit, die allgemein bekannten Dinge iiber Ockhams
diesbeziigliche Lehre nochmals, allerdings in systematischer Form, darzu-
legen; er deckt gleichzeitig den zeitgeschichtlichen Hintergrund auf (vor
allem wird immer wieder Ockhams Stellung zu Marsilius von Padua beleuch-
tet) und weist nach, wie die verschiedenen Thesen nicht beziehungslos neben-
einanderstehen, sondern von einer Grundkonzeption getragen sind. Es wiirde
den Rahmen einer Besprechung iiberschreiten, wollte man ausfiihrlich die
Ekklesiologie Ockhams, wie sie der Verfasser kritisch und im Verhiltnis zu
den bereits damals bestehenden Stromungen aufzeigt, auseinanderlegen. Es
seien nur einige der wichtigsten Gedanken angefiihrt.

Das allgemeine Konzil ist nicht unbedingt auf den Episkopat beschrankt,
sondern hochste Vertretung der Gesamtkirche, nach der im Dialog ent-
wickelten Notstandstheorie kénnen auch Laien daran teilnehmen. Sofern
das Konzil die Vertretung der Gesamtkirche darstellt und deren Meinung aus-
driickt, ist es irrtumsfrei. Die Lehrautoritit der Kirche wird eingeschrinkt,
allerdings nicht ausschlieBlich auf die Heilige Schrift; dem wiirde ja die
Irrtumsfreiheit der Gesamtkirche widersprechen. Ockham unterscheidet ver-
schiedene Autorititsgrade, angefangen von der apostolischen Tradition bis
zu den Lehrmeinungen der Theologen. Unbedingte Giiltigkeit kénnen nur die
Heilige Schrift und der Glaube der Gesamtkirche beanspruchen. Das Urteil
der Fachtheologen hat einen besonders hohen Autoritidtsgrad; der einzelne
Christ wird auf seine personliche Gewissensentscheidung auf Grund der
unbedingten Lehrgiiltigkeit von Schrift und Gesamtkirche angesprochen.
Der Papst ist das von Christus bestellte Oberhaupt der Gesamtkirche, besitzt
aber nur eine beschrinkte geistliche Vollgewalt. In den weltlichen Bereich
kann er nur unter bestimmten Voraussetzungen eingreifen. Er hat keine
unfehlbare Lehrautoritdt, kann abgesetzt werden, gegebenenfalls untersteht
er sogar, wenn die geistlichen Instanzen versagen, dem weltlichen Gericht.

Geistlicher und weltlicher Bereich sind sowohl nach Wesen und Ursprung
wie auch funktionell, organisatorisch und final getrennt, stehen aber doch
auch wieder in einem engen Verhédltnis gegenseitiger Subsidiaritdt. Papst und
kirchliche Organe kénnen im Auftrag der weltlichen Gewalt zeitliche Auf-
gaben iibernehmen, diese auch im Notfall, etwa bei Versagen der welt-
lichen Organe, ersetzen bzw. geregelte Verhiltnisse wiederherstellen. Umge-
kehrt bietet sich dem Kaiser als dem weltlichen Haupt der Gldubigen bei
gewissen Anldssen Gelegenheit, in kirchliche Dinge einzugreifen, vor allem



382 Besprechungen

wenn der Glaube in Gefahr ist oder schwere Mingel in der Fiihrung der
Kirche auftreten. Ockhams Erdrterungen iiber die Absetzung des Papstes zei-
gen diese Rolle am deutlichsten. Jedoch hdlt Ockham nicht die Iudex-
ordinarius-Theorie im Sinne des Marsilius von Padua; die Mitwirkung des
weltlichen Herrschers und der Laien bleibt Notstandsrecht. Spiritualer und
temporaler Ordo in ihrer Vielgestalt formen sich als Ganzes in der Kirche und
in der menschlichen Gesellschaft. Die Kirche ist ihm immer die universitas
fidelium. Ohne die hierarchische Organisation abstreiten zu wollen, ist jedoch
bei Ockham beherrschendes Anliegen, das Bild der Kirche primédr als die
allumfassende, irrtumsfreie, von Christus mit allem Erforderlichen wver-
sehene Gesamtheit der Erlosten zur Geltung zu bringen.

Das sind nur, kurz zusammengefal3t, einige der Thesen, die Ockham
vertrat und die vom Verfasser ausfiihrlich und reichlich belegt dargestellt
sind. AbschlieBend werden dann noch Ockhams politisches Programm und
seine Philosophie in ihren Auswirkungen gezeigt.

Die neuen Lehren Ockhams wurden mehrfach verurteilt (1340; 1474
durch Edikt Ludwigs IX., das 1481 widerrufen wurde), haben sich aber
trotzdem in der Theologie der Spatscholastik durchgesetzt und entfaltet. Da
es sich hier um grundlegende Strukturprobleme der Kirche handelt, die
auch heute auf nichtkatholischer Seite noch nicht voéllig iiberwunden sind,
mufl man dieser Studie von Lagarde eine besondere Zeitndhe zusprechen.

G. GieraTHS OP

Lohse, Bernhard: Monchtum und Reformation. Luthers Auseinander-
setzung mit dem Monchsideal des Mittelalters. (Forschungen zur Kirchen-
und Dogmengeschichte Band 12.) — Vandenhoeck und Ruprecht, Gottingen
1963. 379 S. (br. 34 DM)

Es wird heute allgemein anerkannt und zugegeben, daB3 es Luther in
erster Linie nicht um eine Sittenreform innerhalb der damaligen Kirche ging,
sondern dafBl das eigentlichste Anliegen des Wittenberger Reformators
dogmatischer Natur war. Seine Vorstellung von der All- und Alleinwirksam-
keit Gottes, von der ginzlichen Ohnmacht des Menschen zum Guten, die
wiederum mit seiner Vorstellung von der Erbsiinde als einer totalen und in
der boésen Begierlichkeit immer prdsenten Verderbnis des gefallenen Menschen
zusammenhing, hatte ihn sich fliichten lassen zum Vertrauen auf die Zu-
rechnung der Erlésungsgnade Christi als zum einzigen von Gott gewollten
Akt der Religion, d. h. in seiner Fassung des Begriffes: zum Glauben. Was
nun in der Lehre der Kirche, in ihrem Kult, in ihren Frommigkeitsformen
und ihrer Verfassung dieser seiner Vorstellung vom richtigen Verhdltnis des
Menschen zu Gott widersprach, war fiir ihn nicht gottgewollt, sondern durch
das Papsttum in die Kirche eingefiihrt worden. Dazu gehort fiir Luther auch
das Vertrauen auf den Wert guter Werke, besonders auf den Wert der
Ordensgeliibde und damit des Ménchtums iiberhaupt.

Um die Entwicklung von Luthers Stellung zum Moénchtum ins rechte
Licht zu riicken und verstdndlich zu machen, geht der Verfasser — nach einer
Einleitung iiber das asketische und monastische Ideal in der alten Kirche —
aus vom Monchsideal des Mittelalters, wobei (neben anderen) vor allem be-



Besprechungen 383

handelt werden Hieronymus, Augustin, Cassian, Anselm von Canterbury,
Bernhard von Clairvaux, Thomas von Aquin, Johann Paltz, John Wyclif
und Johann HuB. Im II. Hauptteil wird dann Luthers Stellung zum Mo&nch-
tum aufgezeigt an Hand seiner Werke bis zum Jahre 1521. Zu diesem Zeit-
punkt ist seine definitive Stellungnahme ausgesprochen in den beiden Schrif-
ten « Themata de votis» und «De votis monasticis».

Uberblickt man die Entwicklung, die Luther in diesem Punkte durch-
schritten hat, so kommt man zu folgendem Ergebnis: Theologisch endgiiltig
iiberwunden hat Luther das Monchsideal erst 1521, in gewissem Sinne schon
1520, sofern er da bereits einen uniiberwindlichen Gegensatz zwischen den
Geliibden und der christlichen Freiheit sah. Bis 1519 einschlieBlich hat
Luther mehr oder weniger am monastischen Ideal festgehalten. Es war nicht
eigentlich ein Reformmoénchtum, das ihm vorschwebte. Bis 1519 hat Luther
keine ReformmaBnahmen fiir das Ménchtum vorgeschlagen. Neu war viel-
mehr das Verstiandnis des Ménchtums und der Sinn, in dem die Geliibde
legitim geleistet werden kénnen. Das Moénchtum ist demnach die letzte grof3e
Einrichtung der katholischen Kirche, die Luther {iberwunden hat.

Dennoch ist zu beachten, dalBl seit der ersten Psalmenvorlesung die
Hauptlinie seines neuen Verstdndnisses des ménchischen Ideals, namlich die
Verbindung zwischen Taufe und Geliibde, sich gleichsam ohne Unterbrechung
durch alle Wandlungen bis zu der Schrift « De votis monasticis» hindurchzieht.
Im Grunde genommen ist die Basis fiir die endgiiltige Ablehnung des Monch-
tums im Jahre 1521 schon in der ersten Psalmenvorlesung vorhanden. Was
noch fehlt, sind manche Konsequenzen sowie eine schidrfere Durchdringung
verschiedener mit dem Moénchtum verbundener Probleme. Allerdings ist die
Kontinuitdt des Grundgedankens von Luthers Stellung zum Ménchtum das
eigentlich Erstaunliche. Ebenso erstaunlich ist, wie Lohse nachweist, daB
Luther zu keiner Zeit das traditionelle Ménchtum in seinem vollen Umfang
vertreten hat. Wenn sich auch in manchen anderen Punkten bei dem Luther
der Friihzeit noch diese oder jene mittelalterliche Anschauung findet, so ist
doch bemerkenswert, da3 Luther von Anfang an in einem ganz neuen Sinn
von der Schrift her Theologie treibt und sich in Vielem von der Tradition
frei macht.

Das alles ist vom Verfasser mit unzdhligen Details, mit vielen Texten
und in einer guten, objektiven Interpretation auch der katholischen Lehre
vom Moénchtum aufgezeigt. Da Luthers Stellung zum Mdnchtum bisher noch
keine Gesamtdarstellung gefunden hat (eine Ubersicht iiber den Stand der
Forschung wird S. 201-212 geboten), erhdlt diese klar und sicher durch-
gefithrte Studie einen besonderen Wert. Sie bietet zugleich eine dankens-
werte, gediegene Vorarbeit fiir eine Geschichte des monastischen Ideals,
besonders im Mittelalter (I. Hauptteil), die immer noch aussteht. AuBerdem
hat der Verfasser einen wertvollen weiteren Beitrag geliefert zur Erforschung
der Theologie des jungen Luther sowie die heute mehr und mehr sich durch-
setzende These erhdrtet, daB Luthers reformatorischer Durchbruch doch
wohl erst um das Jahr 1519 angesetzt werden muf. G. GieraTHS OP



384 Besprechungen

Marcus, Wolfgang: Der Subordinatianismus als historiologisches Phi-
nomen. Ein Beitrag zu unserer Kenntnis von der Entstehung der altchrist-
lichen ‘Theologie’ und Kultur unter besonderer Beriicksichtigung der
Begriffe Otkonomia und T heologia. — M. Hueber, Miinchen 1963. 183 S. (kart.
18 DM)

In der frithen Dogmengeschichte ist der Frage des Subordinatianismus
ohne Zweifel ein wichtiger Platz einzurdumen. Diese ersten Spekulationen
iiber die Trinitdt haben in neuerer Zeit eine doppelte Beurteilung erfahren.
Eine liberale Deutung sah im Subordinatianismus ein Durchgangsstadium
einer rein natiirlich verstandenen Dogmenentwicklung oder genauer, das
Musterbeispiel der Hellenisierung des Christentums. Im Gegensatz dazu er-
blickte eine konservativ-orthodoxe Deutung in dieser friihchristlichen
Trinititstheologie einen fehlgeschlagenen Versuch, den zwar unversehrt be-
wahrten Glauben an die Dreieinigkeit zu deuten. Diese zweite Erkldrung hat
mit der ersten gemein, daB sie die subordin. Spekulationen im Vergleich zu
den spitern orthodoxen auch als ganz anders betrachtet, da sie diese Anders-
artigkeit ebenfalls auf die Einfliisse des Hellenismus zuriickfiihrt und gleich-
falls behauptet, der Logossohn werde vom Subordinatianismus dem Wesen
nach als depotenzierter Gott aufgefaBt. Anderseits braucht jedoch diese
zweite Deutung auf Grund ihrer Unterscheidung von Lehrtradition und
Spekulation die These von einer Hellenisierung des christlichen Glaubens
nicht anzunehmen. Der Verfasser der vorliegenden Studie will sich nun weder
mit der einen noch mit der andern Erkldrung zufrieden geben. Die Unter-
scheidung von Lehrtradition und Spekulation im besondern entspricht nach
seiner Auffassung nicht den geschichtlichen Gegebenheiten. Der Subordina-
tianismus ist nach ihm vielmehr in seinem Anliegen, seiner Tendenz und
seinem Inhalt nach als orthodox zu beurteilen; denn er lehre «keine Wesens-
sondern eine prozessionale oder 6konomische Subordination des Sohnes und
des Geistes unter den Vater» (S. 35).

Nachdem M. im ersten Teil auf die skizzierte Weise die Frage aufge-
worfen und seine Losung angekiindigt hat, sucht er im zweiten Teil seine
Auffassung in einem ersten Beweisgang zu begriinden. Er stellt dazu, in
Anlehnung an Dempf A., Selbstkritik dev Philosophie, den Subordinatianismus
vorerst in den geistesgeschichtlichen Zusammenhang und gewinnt daraus
als Ergebnis, dal der vorarianische Subordinatianismus nicht als Vorstufe
des Arianismus einzuschitzen sei. Eine Ubersicht iiber die Geschichte der
beiden grundlegenden Begriffe Oikonomia und Theologia soll weiter er-
héirten, dal um die Wende vom dritten zum vierten Jahrhundert ein Wandel
der geistigen Aspekte und des spekulativen Interesses stattfand und darum
die Subordination der vornizdnischen Theologen nicht gleich verstanden
werden darf wie jene der Arianer. In der gleichen Linie weist das dritte
Kapitel nach, daB in der subordinatianischen Spekulation der Begriff Theo-
logia sowie wichtige trinitarische Termini der spdteren Theologie noch
unbestimmt waren und wenig Bedeutung hatten, wihrend der Begriff Oiko-
nomia und der verwandte Begriff Monarchia im Gegensatz zu spéter eigent-
lich als termini technici ersten Ranges in Gebrauch standen. Eine Ubersicht
iiber die wichtigsten von den Subordinatianern gebrauchten Schrifttexte



Besprechungen 385

zeigt ferner, daB3 die Idee der Subordination nicht durch Einfliisse des Hel-
lenismus zu erkldren ist, sondern ein genuin christliches Anliegen darstellt.
Im fiinften Kapitel erscheint, wie der Subordinatianismus sich nicht bloB
gegen den Monarchianismus, sondern auch gegen die Marcioniten stellt, mit
denen er jedoch das heilsgeschichtlich-kosmologische Interesse teilt und sich
damit vom ontologisch-theologisch ausgerichteten Arianismus klar unter-
scheidet. Im weitern wird der direkte Nachweis erbracht, dalB3 «der Arianis-
mus in inhaltlicher und in formaler Beziehung dem (vorarianischen) Sub-
ordinatianismus nicht nur nicht dhnlich, sondern geradezu entgegengesetzt
ist» (S. 112); denn er baue nicht wie dieser auf der analogia entis creati et
increati auf und lege kein Gewicht auf eine enge heilsgeschichtliche Ver-
kniipfung von Gott und Welt. Das letzte Kapitel schlielich unterstreicht,
daB «die nizdnischen und nachnizdnischen Viter den Subordinatianismus in
den wesentlichen Anliegen und in typischen Spekulationen iibernommen und
die subordin. Spekulationen damit und in weiteren Zeugnissen als orthodox
angesprochen haben» (S. 121).

Mit diesen grundsatzlichen Erwagungen ist der Weg fiir die Interpreta-
tion der wichtigsten subordin. Texte bereitet, die im dritten Teil zur Dar-
stellung kommt. Es geht dabei um gegen neunzig Ausschnitte aus Werken
der Apologeten sowie von Irendus, Tertullian, Hippolyt, Klemens, Origenes
und Dionysius von Alexandrien. Immer treten die gleichen Grundlinien auf.
Dazu erweisen sich diese Texte nicht einfach als Zeugnisse des kirchlichen
Glaubens, sondern tragen den Charakter theologischer Aussagen. Anderseits
dringt es sich auf, in den bezeichnend subordin. Gedankengdngen nicht ein-
fach hellenistische Spekulationen zu sehen, sondern sie als Weiterfiihrung
echt christlicher Lehre, der Verbindung des wesenhaft trinitarischen Gottes
und der Schépfung aus dem Nichts zu betrachten. Somit ist ausgeschlossen,
daB die subordin. Spekulationen als Ergebnis einer sukzessiven Hellenisie-
rung der christlichen Botschaft verstanden werden kénnen.

Es braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden, daB3 es M. hoch anzu-
rechnen ist, die duerst komplexe Frage des Subordinatianismus zum Gegen-
stand seiner Untersuchung gemacht zu haben. Dieses Problem verdient es
sicher, eingehend studiert zu werden. Die bisherigen dogmengeschichtlichen
Darstellungen koénnen einen tatsdchlich nicht befriedigen. Wie richtig iibri-
gens die Interpretation der beiden Haupttendenzen ist, die uns der Verfasser
gibt, 146t sich selbst aus neuesten Studien leicht ersehen. Vgl. z. B. die Artikel
iiber die Trinitdt von Kettler F. H., RGG 6 (1962) 1025-1032 und Schmaus M.,
Handbuch theologischer Grundbegriffe 2 (1963) 707 f. Auch die Dogmatik
kann aus der noch wenig entwickelten Dreifaltigkeitslehre des Subordina-
tianismus nur lernen. Zeigt sich doch in diesen Spekulationen, die noch wenig
zwischen der 6konomischen und ontologischen Trinitdt unterscheiden, wie
sehr die trinitarisch aufgebaute Heilsgeschichte ihr Vorbild im ewigen Zu-
einander der gottlichen Personen besitzt. Vgl. dazu Aeby G., Les missions
divines de S. Justin a Origéne (Fribourg 1958), 184 s. SchlieBllich ist das
Studium des Subordinatianismus in der Zeit des dkumenischen Gesprachs
von besonderer Wichtigkeit. Wie ndmlich M. gut hervorhebt, steht der Sub-
ordinatianismus der Ostlichen Trinitdtslehre ndher als der westlichen. So

25



386 Besprechungen

kann die Kenntnis seiner wahren Anliegen helfen, auch jene des heutigen
Ostens besser zu verstehen. — Es darf auch betont werden, da3 M. zur Unter-
suchung des Subordinatianismus einen gangbaren Weg gewihlt hat. Er
bietet eine klare Fragestellung, steckt zuerst die Grenzen der Losung ab und
kommentiert dann die einschldgigen Aussagen der subordin. Theologie. —
Ebenso diirfte selbst die knappe Ubersicht iiber die Arbeit aufgezeigt haben,
daB sich in ihr sehr wertvolle Beobachtungen finden. Es ist sicher richtig,
den Subordinatianismus aus der heilsgeschichtlichen Perspektive seiner Zeit
heraus verstehen zu wollen. Die Begriffsgeschichte von Oikonomia und Theo-
logia bestdtigen diesen Ansatz eindeutig. Auch die Ablehnung der Unter-
scheidung von Lehrtradition und Spekulationen, wie sie oft zu unbedacht
gehandhabt wird, muf3 anerkannt werden. Endlich wirkt der Hinweis auf den
biblischen Ansatz des Subordinatianismus sowie auf die Stellungnahme der
nizdnischen und postnizdnischen Theologen recht iiberzeugend.

Es sollen aber gewisse Bedenken gegen die Art, wie M. zum Teil vor-
gegangen ist, wie auch gegen gewisse Ergebnisse seiner Untersuchung nicht
verschwiegen werden. Wenn eine Arbeit 1963 erscheint, mul3 es auffallen,
daB darin fast keine Literatur zitiert wird, die nach 1954 herausgekommen
ist. Dabei wiren doch Studien zur Verfiigung gestanden, die ins Thema selbst
einschlagen. M. beklagt sich, daB iiber den Begriff der Oikonomia keine
Arbeiten publiziert worden seien. Dabei beriicksichtigt er die These von
Lillge O., Das patristische Wort Oikonomia, seine Geschichte und seine Bedeu-
tung bis auf Ovigenes, Erlangen 1955, nicht (vgl. ThLZ 80 (1955) 239 {.). DaB3
er Braun R., Deus Christianorum (Paris 1962), 158-164, nicht heranziehen
konnte, versteht sich. Er hatte aber wohl Verhoeven T., Studien over Tertul-
lianus’ Adv. Praxean (Amsterdam 1948); Otto St., « Natura» und « Dispositio»
(Miinchen 1960), sowie das oben angefiihrte Werk von G. Aeby beniitzen
kénnen, um nur diese Arbeiten zu nennen. Ebenso hitte er seine Darlegungen
iiber Hypostase und Person nicht allein auf Erdin abstellen diirfen, sondern
es waren auch die Arbeiten von M. Richard, M. Nédoncelle, H. Dérrie und
C. Andresen zu konsultieren gewesen (vgl. dazu Grillmeier A., Person: LThK
8 (1962) 292, und Braun R., Deus Christianorum, 207-242). Die neuern Artikel
von Barbel wiren gleichfalls einzusehen gewesen. — Auf den SS. 69 f. ist von
Termini die Rede, die «in unserer Zeit iiberhaupt noch nicht anzutreffen, bzw.
duBerst selten sind». Die angefiihrten Beispiele sind jedoch nur den Apolo-
geten entlehnt. Die fraglichen Termini kénnen also bereits lange vor dem
Arianismus einen technischen Gebrauch erlangt haben. Es scheint hier eine
Liicke in der Beweisfithrung vorzuliegen. Zum mindesten ist das «in unserer
Zeit», gemeint ist die Zeit des vornizdnischen Subordinatianismus, nicht am
Platze. — Es kann nicht erwartet werden, da3 M. die neueste Literatur iiber
den Arianismus — ich denke besonders an die Aufsdtze von M. Simonetti und
P. Nautin — auch beriicksichtigte, die die Stellung des Arius und seiner An-
hianger bedeutend nuanciert. Aber man muf} sich dennoch die Frage stellen,
ob er sich in der Darstellung des Verhdltnisses zwischen dem vorarianischen
und arianischen Subordinatianismus nicht von einer gewissen Voreinge-
nommenheit leiten lieB. Ist das Denken der Arianer wirklich so viel theolo-
gischer als das der Subordinatianer? Vgl. Liébaert J., Arianismus: LThK



Besprechungen 387

1 (1957) 846, wo betont wird, da3 die arianische Logostheologie von vorn-
herein unter einem kosmologischen Gesichtswinkel gedacht ist. Wenn in der
Tat ein so scharfer Einschnitt in der Geschichte der trinitarischen Spekula-
tionen zu machen ist, scheinen mir die Angaben von M. nicht stichhaltig zu
beweisen, daf3 dies um die Wende vom dritten auf das vierte Jahrhundert
zu geschehen hat.

Mit diesen Aussetzungen soll das Grundanliegen von M. keineswegs in
Frage gestellt werden. Seine Auffassung, daB eine mehr heilsgeschichtlich-
kosmologische Trinitdtslehre nicht nach den Maf3stiben einer spidtern, mehr
ontologisch orientierten Theologie beurteilt werden darf, besteht sicher zu
Recht. Ebenso ist es klar, daf3 bei einer solchen gerechtern Beurteilung der
Subordinatianismus nicht mehr so schlecht wegkommt wie in den bisherigen
Dogmengeschichten. Aber da und dort miillten die Beweisginge des Ver-
fassers solider verankert sein. B. Stuper OSB

Mater et Magistra: lateinisch, deutsch, italienisch. Hrsg. von Johannes
Hirschmann SJ. — Ferdinand Schoéningh, Paderborn 1963. 143 S.

Fiir die wissenschaftliche Arbeit ist der lateinische Text der Enzyklika
unentbehrlich, da er der allein authentische ist. Die deutsche Ubersetzung,
die hier geboten wird, hilt sich an den lateinischen Text und ist im groen
und ganzen iibereinstimmend mit der Ausgabe der Herder-Biicherei 110.
Hirschmann hat iibrigens selbst an jener Ubersetzung mitgearbeitet. Die
Vorgeschichte des Textes der Enzyklika ist, wie Hirschmann sagt, noch
nicht allseitig aufgekldart. Eines aber wissen wir, da3 die lateinische Ausgabe
nicht die urspriingliche war. Allerdings ist auch der italienische Text, wie er
heute vorliegt, nicht einfach als der «Urtext» anzusprechen. Die Vorlagen
der endgiiltigen Fassung waren offenbar vielsprachig. Immerhin aber kommt
der italienischen Fassung eine besondere Bedeutung zu. Sie ist nicht einfach
den sogenannten nicht amtlichen Ubersetzungen ins Franzosische, Engli-
sche, Spanische und Deutsche gleichzustellen. Manche lateinische Ausdriicke
sind nur verstiandlich, wenn man den italienischen Text zu Rate zieht. Der
italienische Text, der hier abgedruckt wird, ist jener, der zugleich mit dem
lateinischen im Osservatore Romano veréffentlicht wurde. Es ist zu hoffen,
daB der griindliche Kenner dieser Enzyklika, ndmlich J. W. Hirschmann,
recht bald eine eingehende Geschichte des Textes vorlegen werde.

A; F. Utz OP

Miele, Michele, O. P.: La Riforma Domenicana a Napoli nel periodo post-
Tridentio (1583-1725). (Institutum Historicum FF. Praedicatorum Romae
ad S. Sabinae: Dissertationes Historicae Fasciculus XVI.) - Istituto storico
Domenicano Santa Sabina, Roma 1963. 406 p. (500 L)

Es wird immer wieder behauptet, daB eine erschépfende Geschichte des
Dominikanerordens noch nicht geschrieben werden kénne, weil noch zu viele
Vorarbeiten geleistet werden miiten. Um so mehr ist es zu begriiBen, daB
mit dieser Studie wieder einmal ein Beitrag geliefert worden ist. Und zwar
umfalBt dieser Beitrag das fiir die gesamte Ordens-, aber auch Kirchen-
geschichte wichtige nachtridentinische Zeitalter, wo es darum ging, mit allen



388 Besprechungen

Mitteln das Werk der Reform in die Tat umzusetzen. Was diese Reform
innerhalb des Ordens, die schon in der Mitte des 15. Jahrhunderts (nach
einem ersten Anlauf durch Raimund von Capua, vor allem weiter- und durch-
gefithrt durch die Ordensmeister B. Texier und M. Auribelli) einsetzte,
eigentlich bezweckte, wird ausfiihrlich geschildert (S. 23-151) und ist durch
die Art der Darstellung, durch die gegebenen Perspektiven und das abge-
wogene Urteil allein schon von groBer Bedeutung. Man griff auf den alten
Gedanken der Observanzkonvente zuriick: in jeder Provinz sollte das eine
oder andere Observanzkloster errichtet werden. Einigen war das noch nicht
genug, sie iibten Selbsthilfe. Auf diese Weise entstanden Observanzkongre-
gationen wie die von S. Maria Sanitatis in Neapel, die 1583 ordensrechtlich
durch den General S. Fabri konstituiert wurde. Die Anfinge waren nicht
leicht, aber dank der Unterstiitzung durch Piapste und Ordensmeister und
von echtem Reformeifer der Mitglieder getragen, war das begonnene Werk
bald von Erfolg begleitet. Ordensgeist und Studien blithten auf. Was diesen
Reformbestrebungen so grofle StoBkraft verlieh, war das bei allem Eifer
gemiBigte Vorgehen. Natiirlich fehlte es auch nicht an Opposition, die sich
der Reform verschloB und der es spiter sogar gelang, die Uberhand zu ge-
winnen, so dal Papst Benedikt XIII. die Kongregation 1725 aufhob. Mensch-
lichkeiten haben hier wie so oft weitgehend mitgespielt. Aber das hindert
nicht, denen Anerkennung zu zollen, die als Pioniere fiir die Reform sich
eingesetzt haben. — Die Studie als Ganzes ist vorbildlich gearbeitet und reiht
sich in Wissenschaftlichkeit und Form den bisherigen Veréffentlichungen
der «Dissertationes Historicae» des historischen Ordensinstituts in Rom
wiirdig an. G. GieratHs OP

Miihlen, Heribert: Der Heilige Geist als Person. (Miinsterische Beitridge
zur Theologie, hrsg. v. H. Volk, Heft 26.) — Aschendorffsche Verlagsbuch-
handlung, Miinster i. W. 1963. 322 S. (geb. 44 DM)

Im Untertitel gibt der Verfasser sein Anliegen und die drei Hauptteile
seines Buches an: ausgehend von der dem Heiligen Geist eigentiimlichen
Funktion in der Trinitdt, kommt der Verfasser iiber die F unktion des Heiligen
Geistes bei der Inkarnation zur Hauptthese: der Heilige Geist hat als gott-
liche Person ein unmittelbares und direktes Verhdltnis zur begnadeten
menschlichen Person (S. 24).

Das vorherrschende Analogat zur Herausstellung der Funktion des
Heiligen Geistes in der Trinitdt ist fiir Miihlen das Verhédltnis: Vater-Mutter-
Kind. Wie das Kind das gemeinsame «Wir» der Liebe und Liebeshingabe
zwischen Vater und Mutter, so ist der Heilige Geist — und das ist der perso-
nale Namen fiir IThn — das gemeinsame «Wir» zwischen Vater und Sohn. Die
spiratio activa ist ein «Wir-Akt» zwischen Vater und Sohn, die spiratio pas-
siva ist der subsistierende Wir-Akt in der Gottheit, der Wir-Akt in Person.
«In dhnlicher Weise wie man sagt, der Sohn sei der subsistierende Erkenntnis-
Akt des Vaters (welcher die Liebe einschlieBt), kann man auch sagen, der
Heilige Geist sei der subsistierende Wir-Akt zwischen Vater und Sohn, sei
das «Wir» in Person bzw. die innertrinitarische Wir-Relation» (S. 157).

In der Christologie nun sieht Miihlen die «unctio Christi» nicht als Wir-



Besprechungen 389

kung der gratia unionis, sondern als Salbung im Heiligen Geiste. So hat der
Heilige Geist schon in Christus, nicht blof3 eine appropriierte, sondern eine
personale Funktion, die aber dennoch nicht hypostatische Union wird
(S.180 ff.). Diese personale Funktion des Heiligen Geistes in Christus kann sich
nun auch auf die Christen, die Glieder Christi und die Kirche ausdehnen: «Es
ist eine Eigentiimlichkeit des Sohnes, eine menschliche Natur personhaft zu
machen. Die Eigentiimlichkeit des Heiligen Geistes dagegen ist es, viele Per-
sonen mit Christus und untereinander zu verbinden» (S. 196). Die zentrale
Frage ist hiebei: wie verhdlt sich der Heilige Geist zur geschaffenen Gnade?
Miihlen ist der Ansicht, daBl die jeweils gesandte gottliche Person mit dem
jeweiligen geschaffenen ter minus ad quem dieser Sendung eine jeweils einzig-
artige Union eingeht (S. 205). Terminus ad quem fiir die Sendung des Sohnes
ist die eine Menschennatur Christi, terminus ad quem fiir die Sendung des
Heiligen Geistes ist die gratia creata (S. 202). In diesen Deduktionen liegt
nun m. E. die eigentliche «Nahtstelle», um vom Heiligen Geist eine inhabi-
tatio propria im begnadeten Menschen aussagen zu koénnen. Das donum
creatum ist ein donum notionale des Heiligen Geistes. «Der Heilige Geist hat
innertrinitarisch keine auctoritas principii einer anderen Person gegeniiber
wie der Vater und der Sohn, er hat aber heils6konomisch eine ihm eigentiim-
liche auctoritas principii dem donum creatum gegeniiber! Indem der Heilige
Geist sich selbst gibt, gibt er zugleich das donum creatumy» (S. 223). Diese
Ansicht ist nur die konsequente Anwendung der Lehre {iber die processiones
und missiones der gottlichen Personen.

Es gibt also eine hypostatische (notionale) Funktion des Heiligen Geistes
nach auBen, ohne daB sie zur hypostatischen Union wird. Wahr und gewahrt
bleibt dabei, daB3 auch die Hervorbringung der geschaffenen Gnade den drei
gottlichen Personen gemeinsam ist in genere causae efficientis. Auch der
Vater und der Sohn iiben also eine ihnen eigene hypostatische Funktion aus
als Wirkursachen (S. 261). Diese, den drei Personen gemeinsame Wirk-
ursdchlichkeit, reicht aber nicht aus, um von einer inhabitatio propria einer
der Personen zu reden. In genere causae formalis ist nur der Sohn mit der
Menschennatur verbunden. Um nun die inhabitatio propria des Heiligen
Geistes herauszustellen, fithrt Miihlen eine neue Kausalitdtsbezeichnung ein:
die causalitas (efficiens) moralis personalis (personale Kausalitdt), die der
personalen Selbstmitteilung des Heiligen Geistes an den zu begnadenden
Menschen mittels der geschaffenen Gnade reserviert bleibt (S. 278). Trotz-
dem wohnen uns auch der Vater und der Sohn ein, entsprechend der den
gottlichen Personen je eigenen personalen Eigentiimlichkeit. Wir haben aber
Anteil an der gottlichen Natur wie sie in der dritten gottlichen Person, dem
«Wir» von Vater und Sohn, gegeben ist.

Die Lésung Miihlens ldauft eigentlich auf die Ansichten Scheebens hin-
aus, ist aber theologisch besser begriindet. Die logisch strenge und systema-
tische Entwicklung Miihlens zwingt fast zur Zustimmung, obwohl, wie mir
scheint, in dem, was ich oben die Nahtstelle nannte, noch eine schwache Stelle
liegt, die aber sicher noch gefestigt werden kann.

Etwas storend in der Gestaltung des Buches ist, da3 die vielen Zitate
im Text selber und nicht in FuBnoten angebracht sind. Th. KrReIDER OSB



390 Besprechungen

Newman, John Henry: Predigten vor Katholiken und Andersgldubigen.
(Ubersetzt von der Newman-Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner vom
Weingarten) Predigten XI. — Schwabenverlag, Stuttgart 1964. 428 S. (24 DM)

Diese «Predigten vor Katholiken und Andersgldubigen» weisen wie das
gesamte Werk Newmans ob ihrer existenziellen Offenheit in die Zukunft, als
ob sie auch fiir unser Jahrhundert geschrieben wurden.

Newman geht es nicht um die Geheimnisse der Natur oder gar um die
Weltritsel. Sein Kosmos ist die Menschenseele; denn aus ihr oder aus der
Stimme des Gewissens geht eine vom materiellen Kosmos unterschiedene,
aber noch groBere Welt hervor, deren dynamische Struktur Gott und die
Seele bilden. Themen wie Heiligkeit, Glaube, Gnade, Menschwerdung und
die Eigenschaften Gottes, die in diesem Band behandelt werden, beschiftigen
Newman insofern, als es die notwendigen, hilfreichen Zwischenglieder sind
in diesem wichtigsten aller schicksalhaften Zusammenhédnge zwischen dem
personlichen Seelenheil und Gott.

Aus jeder Predigt spricht die Kraft einer gelebten Uberzeugung. Sie
spricht «vom Herz zum Herzen». Die meisterhafte Klarheit und Schoénheit
der Sprache verbindet sich mit der Tiefe theologischer Einsicht.

Wegen ihrer Vollstindigkeit und Genauigkeit gilt diese Ubersetzung der
Predigten Newmans mit Recht als die beste. A. EGGENSPIELER

Obrist, Franz: Echtheitsfragen und Deutung der Primatsstelle Mt 16, 18 f.
in der deutschen protestantischen Theologie der letzten dreiBig Jahre. (Neu-
testamentliche Abhandlungen, hrsg. von Max Meinertz, XXI. Band, 3./4.
Heft.) — Verlag Aschendorff, Miinster 1961 xvi1-203 S.

Das Petrusbuch des Basler Exegeten Oscar Cullmann hat den Verfasser
dazu angeregt, die Primatsfrage in der protestantischen Theologie zu unter-
suchen. Das Ergebnis ist die vorliegende Arbeit, die von der theologischen
Fakultdt der Gregoriana als Doktoratsthese angenommen wurde. Damit man
die neue Situation in der protestantischen Ekklesiologie richtig beurteilen
konne, bietet Obrist zunichst einen klaren Uberblick iiber alles, was seit
1930 um die Echtheit im literarkritischen Sinne und um die Geschichtlichkeit
der VerheiBungsworte Mt 16, 18 f. diskutiert wurde. Nach einem kurzen
philologischen Teil untersucht er dann ausfiihrlich die verschiedenen Deu-
tungen der Bilder im Petruswort, vor allem des Felsenbildes. Immer mehr
setzt sich auch in der protestantischen Exegese die Ansicht durch, daB « Fels»
im Matthdus-Logion nicht Stein unter anderen Steinen, sondern, wie Ringger
betont, «bleibend tragender Grund fiir den Bau der Kirche» besagt. In einem
weiteren Kapitel wird gezeigt, daBl die protestantische Exegese heute im
Schliisselbild eine wirkliche Vollmacht fiir das Himmelreich ausgedriickt
sieht. Die Meinungen gehen jedoch auseinander, wenn man bestimmen will,
worin die Vollmacht besteht. Das SchluBlkapitel ist der verheiBenen Vor-
machtstellung des Petrus im Lichte ihrer geschichtlichen Erfiillung gewid-
met. Bekanntlich hat Cullmann hier die Stellung des Jakobus in den Vorder-
grund geriickt. Der Verfasser ist mit Recht der Ansicht, da3 Cullmann den
j udenchristlichen Pseudoclementinen in seiner Beweisfithrung zu viel Wert



Besprechungen 391

beilegt. Auch die Formgeschichte bietet ein Argument gegen die zeitliche
Beschrinkung des Primats. Die Uberlieferung einer Tradition setzt eine
gewisse aktuelle Bedeutung der iiberlieferten Erzédhlung voraus. Deshalb ist
es wahrscheinlich, daB Petrus zu jener Zeit, als das Matthdus-Evangelium
entstand, als der filhrende Mann in der Kirche galt. Die aufschluBreiche
Untersuchung gibt zwischendurch auch manche kritischen Bemerkungen. So
wird die mangelnde Beriicksichtigung von Jo 21, 15-17 in der protestan-
tischen Primatsexegese beanstandet. Das historische Problem des Aufenthalts
Petri in Rom ist aus dieser gut informierten Untersuchung bewult aus-
geklammert. B. A. WiLLems OP

Pfister, Willibald: OP, Das Leben im Geist nach Paulus. Der Geist als
Anfang und Vollendung des christlichen Lebens. (Studia Friburgensia
NF 34.) — Universitdatsverlag, Fribourg Schw. 1963 x1v-91 S. (12 Fr. - DM)

«Gott hat uns einen Geist gegeben, damit wir wissen, was er uns in
Gnaden geschenkt hat. Diesen Gnadenreichtum Gottes im ‘Leben des Geistes’
darzustellen, war Inhalt und Ziel unserer Arbeit» — das sind die Worte, mit
denen der A. seine bibeltheologische Studie abschlieB3t. Dieses Ziel auf relativ
wenig, dafiir aber umso gewichtigeren Seiten vortrefflich erreicht zu haben,
dazu darf man den Verfasser uneingeschrinkt begliickwiinschen. In vier
Kapiteln (Geist und Heiligung — Geist und Leben — Wandel im Geiste — Geist
und Sohnschaft), die sich sachgerecht aus der Untersuchung von selbst in
dieser logischen Verkniipfung ergeben, wird griindliche exegetische Arbeit
geleistet, wobei sich der A. der reichhaltigen, auch der neuesten Literatur
gut zu bedienen versteht, dabei aber doch den Mut hat, in einer sprachlich
einfachen und gedanklich klaren Darlegung (heute durchaus keine Selbstver-
stdndlichkeit) sich persénlich fiir eine prazis gefaite Deutung zu entscheiden
(z.B. 5.11 n.4; S.12 n. 3; S.25 n.1; S. 80 n. 3). Die eingehender analy-
sierten Texte sind 1 Thess 4, 1-8; 1 Kor 6, 11-20; Rém 8, 1-17 und Gal 5, 13-
6, 10. Diese wenigen Aussagen werden jedoch aus dem Gesamt der pauli-
nischen Geisteswelt, ja auf dem Hintergrund der ganzen HI. Schrift erldutert,
wobei besonders die Linien zum AT sorgfiltig und wertvoll gezogen sind
(ua z. B. S. 53/54 oder S. 60/61). Jedenfalls ersteht so vor dem Leser diese
bei Paulus so charakteristische und fiir jeden Christen ontisch und ethisch
grundlegende Idee des « Lebens im Geist», das besonders in seiner Beziehung
zu Christus aufgewiesen wird, in einer feinen Gesamtschau, so daf3 die einstige
Mahnung an die Epheser neu und eindringlicher auch den heutigen Christen
trifft: « Betriibt nicht Gottes Heiligen Geist, mit dem ihr versiegelt worden
seid fiir den Tag der Erlésung» (4, 30).

Zu den im allgemeinen klug gewdhlten und genau wiedergegebenen
Zitationen koénnte noch folgendes beigefiigt werden: Auf S. 53, 18 «Ich bin
der allmichtige Gott...» diirfte wohl Gen 17,1 nicht iiberfliissig sein und
ebenso auf S. 83, 1. 2 R6m 5, 8. Ferner ist auf S. 58, 11. 17 das zweimalige
Hs ein Hinweis auf die Schriften des Hermas? Wenn ja, was fiir ein Werk?

Zu verbessernde Druckfehler: S.47,25 ROm 8, 11: et de — S.53 n. 3
peripateo hebr.: Alk — S. 57 n. 3 fortgerissen, hinge-zogen — S. 59,19 V. 21
(nicht V. 12) - S. 64, 15 Gal §, 25-6, 10 - S. 79, 19 R6m 8, 23. B. EcrL1 OSB



392 Besprechungen

Platzeck, Erhard-Wolfram, OFM.: Das Leben des seligen Raimund Lull
Heilige der ungeteilten Christenheit. Herausgegeben von Walter Nigg und
Wilhelm Schamoni.) — Patmos, Diisseldorf 1964. 180 S.

Die beiden Herausgeber dieser neuen Reihe von Heiligen-Darstellungen
biirgen von vornherein fiir historische Zuverldssigkeit und besondere Bedeu-
tung der einzelnen Beschreibungen fiir unsere Gegenwart. Raimundus Lullus
(kein kanonisierter Heiliger!) hat in P. Platzeck einen Biographen gefunden,
der nicht bloB mit kiihlem, kritischem Verstand allen Spuren seines Lebens
nachgegangen ist, sondern mit liebendem Herzen. Darum ist es ihm gelungen,
diesen in der Geschichte der mittelalterlichen Philosophie wohl bekannten,
aber auch vielfach verkannten groBen Menschen des 13./14. Jahrhunderts
in seiner tiefen Menschlichkeit, aber auch in seiner geistigen Grof3e uns so
recht nahe zu bringen.

Nach einem kurzen Vorwort und einer Einfiihrung in das Leben und
Schaffen Lulls wird zuerst die nach einem miindlichen Bericht niederge-
schriebene «vita coetanea» in guter Ubersetzung geboten. In einem zweiten
Teil werden «ausgewdhlte Texte aus einigen Werken und Zeitdokumenten»
geboten, durch welche die «vita coetanea» erganzt wird. Im Anhang wird der
lateinische Text dieser «vita» zusammen mit vielen historischen Anmer-
kungen und einem Abkiirzungsverzeichnis der wichtigsten Werke Lulls ge-
bracht.

Dem auch duBerlich sehr schén gestalteten Biichlein darf die beste Emp-
fehlung mitgegeben werden. Wir lernen hier Lull kennen als einen ritter-
lichen Menschen, begabten Denker, einen christlichen Philosophen, hell-
wachen Einsiedler auf Europas und Afrikas Wegen, als Anwalt der Moham-
medaner, ja als den groften Mohammedanermissionar des Mittelalters, der
seine Liebe und seinen Missionseifer bis in den (leider nicht ganz geklédrten)
Tod unter Beweis gestellt hat. Um der christlichen Sache willen hat er wie
spater ein Nikolaus von der Fliie seine Familie verlassen, seine Giiter andern
geschenkt und mit all seinem Wissen und seinen erstaunlich vielen Schriften
nur dem unendlichen Gott gedient. A. HUFNAGEL

van de Pol, W. H.: Das Zeugnis der Reformation. Aus dem Nieder-
landischen {iibertragen von Bernhard und Gisela Rosenmoller. — Ludgerus-
Verlag, Hubert Wingen KG, Essen 1963. 291 S. (geb. 20.80 DM)

Bei allen 6kumenischen Gespriachen und Bestrebungen kommt es vor
allem darauf an, den Standpunkt der anderen zu verstehen und nicht eigene
Auffassungen in die Lehren anderer christlicher Gemeinschaften hinein-
zuprojizieren. Der dkumenischen Sache ist in keiner Weise gedient, wenn
man die tiefgehenden Unterschiede umgeht, verwischt oder verschleiert,
die in Theologie, Liturgie und Frommigkeit dem Zwiespalt zugrunde liegen.
Dem richtigen Verstdndnis des reformatorischen Christentums dient dieses
Buch van de Pols, dessen Lebensweg vom Kalvinismus zundchst zur angli-
kanischen und von dort zur katholischen Kirche fithrte und der daher ganz
besonders geeignet ist, die kontroverstheologischen Schwierigkeiten und
Probleme von der Wurzel her aufzugreifen. Absicht des Verfassers ist, den



Besprechungen 393

positiven Gehalt der Reformation so sorgfdltig wie moglich zu interpretieren:
als Zeugnis von der Botschaft Jesu, der Botschaft vom Frieden und der Ver-
sohnung, die Jesus Christus gewirkt hat. Daher werden eine Fiille von Bei-
spielen aus den Bekenntnisschriften, soweit diese heute noch als verbindlich
angesehen werden, aus Kirchenliedern und Agenden angefiihrt. Dieses
«Zeugnis der Reformation» soll in erster Linie nicht theologischen Ausein-
andersetzungen dienen, sondern die Haltung aufzeigen, von der das theolo-
gische Denken und Sprechen geprdgt ist. Es hat keinen Zweck, wie der Ver-
fasser richtig betont (S. 19), gegenseitig verfrithte Bedingungen und Forde-
rungen zu stellen. Der Weg ist noch weit; denn «es ist fiir Katholiken viel
leichter, die reformatorische Theologie zu begreifen, als wirklich zu ver-
stehen, was mit dem Zeugnis der Reformation gemeint ist. Hier vor allem
liegt eine der Hauptursachen fiir die schmerzliche Erfahrung, die katholische
und evangelische Theologen immer wieder machen. Wenn sie ndmlich
glauben, einander theologisch verstanden zu haben und sogar einander
nahergekommen zu sein, haben sie doch aneinander vorbeigeredet und ein-
ander nicht wirklich {iberzeugen, dem andern nicht wahrhaft begegnen
koénnen» (S. 27). Diesem Aneinandervorbeireden moéchte der Verfasser ab-
helfen. Dafiir mull man ihm dankbar sein; denn es ist ihm gelungen, das
«Zeugnis der Reformation» klar, sachlich und durchaus verstdndlich dem
katholischen Christen ndherzubringen. Deutsche Leser werden es bestimmt
begriilen, da3 vor allem der Kalvinismus eingehend behandelt wird, der
sonst im deutschen Schrifttum zuriicktritt. G. GieraTHs OP

Przybylski, Bernard, OP: Gratia Plena. Theologische Studien iiber die
Gottesmutter. — Ksiegarnia $w. Woyciecha, Poznan 1965.

Hinsichtlich der Bestimmungen des 2. Vatikankonzils und der Entwick-
lung der 6kumenischen Bewegung ist das Buch von P. Przybylski eine beson-
ders zeitgemidBe Erscheinung. Der moderne Mensch empfindet namlich mehr
denn je das Bediirfnis, sein Leben auf echten und konkreten Tatsachen auf-
zubauen. Darum bedarf er einer klar dargestellten Wahrheit und will direkt
auf sie zugehen, ohne sich allzu lange bei untergeordneten Gesichtspunkten
und Ansichten aufzuhalten. In der Theologie kommt dieses Bestreben zum
Ausdruck in der sog. Riickkehr zu den Quellen, d. h. zu der Heiligen Schrift
und der Tradition. Diese Wendung hat sich bereits in einer Reihe wertvoller
Werke fruchtsam erwiesen — Werke, in denen moderne Theologen die Myste-
rien Christi und der Kirche in einer weit verstidndlicheren und besseren Weise
als bisher erkldart und ausgelegt haben. Alle gegenwiartigen Darstellungen
weisen ndmlich sehr stark auf den tiefen inneren Zusammenhang dieser
Mysterien untereinander hin in Bezug auf das ganze Erlésungswerk.

Pater Przybylski hat sich die Aufgabe gestellt, zusammen mit einer
Gruppe hervorragender Theologen seines Landes, die Rolle Mariens im Spie-
gel der Quelle unseres Glaubens aufzuzeigen und damit auch auf ihre Be-
stimmung und Rolle in Gottes Erlésungsplan hinzuweisen. Indem ndmlich
unser Vater im Himmel Maria berief, die Mutter Christi zu werden, hat er sie
auf ganz besondere Weise mit der ganzen Christenheit verbunden. Es ist
duBerst wichtig, sich der Stellung und der Rolle der Gottesmutter innerhalb



394 Besprechungen

des Erlosungsplanes bewuBt zu sein, um einen echten und verniinftigen
Marienkult gestalten zu kénnen. Auf diese Weise werden Ubertreibungen ver-
mieden, die auf Andersglaubige abstoend wirken.

Dem Verfasser des Werkes ist es gelungen, dieser Aufgabe gerecht zu
werden. In 17 groBen Abschnitten (das ganze Buch umfaft iiber 600 Seiten
in GroBformat) untersucht er die Geheimnisse Mariens — die alle ihren Ur-
sprung von der goéttlichen Erwdhlung zur Mutter des fleischgewordenen
Wortes herleiten — und priift diese Geheimnisse sowohl mit Hilfe der ein-
zelnen theologischen Fachwissenschaften wie auch vom Gesichtspunkt der
Kunst und Poesie.

Je weiter man in das Werk vordringt, desto deutlicher tritt die Rolle
und Stellung Mariens im goéttlichen Erlosungsplan hervor. Mit der Betrach-
tung ihrer Person als Gottesmutter beginnend, wird der Leser langsam dazu
gefiihrt, sie auch als Mutter der Kirche und der Menschheit zu sehen und
anzuerkennen, was in der letzten Konzilssession des Vatikanum II vom vori-
gen Jahre festgelegt wurde.

Im iibrigen ist das Buch von P. Przybylski ein reichhaltiges Nach-
schlagewerk fiir den Mariologen. Namen- und Sachregister sind wertvolle
Hilfsmittel fiir jeden, der die einzelnen Aspekte und Probleme im Leben
Mariens vertiefen bzw. erforschen will. Zweifelsohne ist das besprochene
Werk ein wertvoller theologischer Beitrag.

Pieszczoch, Ks. Szczepan: Patrologie. — Ksiegarnia $w. Woiciecha,
Poznan 1964. '

Das Werk an sich besteht aus drei Teilen sowie mehreren Beitrdgen in
der Anlage. Der erste Teil bringt auBler der Einleitung einige wichtige dog-
matische Fragen, die mit der Patrologie und der Traditionsproblematik
zusammenhdngen.

Der zusammenfassende « Entwurf iiber die Patrologie» (Teil II) ist haupt-
sachlich zum Gebrauch fiir Studenten der Theologie bearbeitet. Dieser Ab-
schnitt enthélt ndmlich eine Zusammenstellung iiber die wichtigsten Tat-
sachen aus dem Leben der Kirchenviter, iiber ihre Werke, sowie iiber die
bedeutsamsten theologischen Gedanken und Meinungeh, die jeder von ihnen
vertritt. Zum AbschluBl dieses Teiles wird eine Zusammenstellung von theo-
logischen Begriffen und Ideenrichtungen gegeben, die einen Zeitraum vom
frithen Mittelalter bis zur posttridentinischen Epoche umspannt.

Der 3. Teil des Buches besteht im wesentlichen aus einem patristischen
Biographie-Register, das auch den neusten Stellungen auf diesem Bereiche
Rechnung triagt. Dieses Verzeichnis wird zu einem wertvollen Wegweiser,
sogar fiir den mehr fortgeschrittenen Theologen, denn es enthilt neben dies-
beziiglichen katholischen Arbeiten auch die Werke protestantischer, angli-

kanischer und orthodoxer Patrologen. Damit erhdlt das ganze Buch einen
0kumenischen Ausklang.

Szymusiak, J. M., SJ., Gowa, S., SJ: Breviarium Fidei. Ksiegarnia $w.
Woyciecha, Poznan 1964.

Eine Zusammenstellung in polnischer Sprache der dogmatischen Aus-
sagen der katholischen Kirche.



Besprechungen 395

Riedlinger, Helmut: Die Makellosigkeit der Kirche in den lateinischen
Hoheliedkommentaren des Mittelalters. (Beitrdge zur Geschichte der Philo-
sophie und Theologie des Mittelalters, Bd. XXXVIII, Heft 3.) — Aschen-
dorff, Miinster 1958. xxvii-415 S.

Wo findet sich die Kirche, die ohne Flecken oder Runzeln, heilig und
ohne Makel ist (Eph. 5,27) ? Ist es eine Idealkirche oder die wirklich existie-
rende? Ist es die konkrete Kirche, gilt dann das Wort von der Makellosig-
keit von einer mehr oder weniger sichtbaren Elitegruppe oder von der Ge-
samtkirche? Falls von der Gesamtkirche, die ja doch evident befleckt ist,
was ist dann mit der Makellosigkeit gemeint? Etwa die Freiheit von Tod-
siinden? Gehoéren dann die schweren Siinder nicht zur Kirche?

Diese gerade heute wieder diskutierten Fragen haben auch die Theo-
logen des Mittelalters beschaftigt. Ein Ort, an dem dariiber gehandelt wurde,
sind die Hoheliedkommentare (4,7). Nach dem Repertorium Biblicum von
F. Stegmiiller sind aus der Zeit von 700 (Beda) bis 1500 (Dionys d. Kar-
tduser) bis jetzt 203 solcher Kommentare bekannt, sofern man auch die un-
vollstindigen, wenigstens zwei Kapitel fortlaufend erkldrenden Werke mit-
rechnet. Die hervorragende Dissertation Riedlingers, eines Schiilers von
F. Stegmiiller, hat von diesen Kommentaren 88, nebst 5 andern Werken,
darunter das frithmittelhochdeutsche St. Trudperter Hohelied, griindlich
untersucht. 52 Quellen waren nur in Hss. zugédnglich. Daraus wird manches
in Anmerkungen, oft aber auch in langeren Ausziigen im Text wiedergegeben
(Altmannus von St. Florian, Wilhelm von Newbury [unterdessen ediert von
J.C. Gorman S. M. im Spicilegium Friburgense, 6, 1960], Wilhelm wvon
Auvergne, Odo von Cheriton, Wilhelm von Middleton, Anonymus OP des
Cod. Basel B IX 5, Alexander Neckam, Leonard Giffono).

Der erste Teil (11-68) handelt von den Quellen der von den mittelalter-
lichen Hl-Kommentatoren vertretenen Ansichten iiber die Makellosigkeit
der Kirche: HI. Schrift und Viter. Hippolyt von Rom hat den ersten HI-
Kommentar verfaBt. Uber Ambrosius sind einige Fragmente in die mittel-
alterlichen Florilegien eingegangen. Der Bischof von Mailand sieht die Braut-
kirche in den reinen Menschenseelen verwirklicht, am vollkommensten in
der neuen Eva. Damit hat er eine mariologische Erklarung des HI {iiber-
haupt ermoglicht. Thre bestimmenden Grundziige erhilt aber die mittelalter-
liche Hl-Erklirung vom Kommentar des Origenes. Schon der groBe Alexan-
driner fand die Brautkirche konkretisiert in den Vollkommenen, die es seit
Abel immer wieder gegeben hat. Was ihn davor bewahrt, die Siinder der
Kirchengliedschaft verlustig zu erkldren, ist die platonische Unterscheidung
zwischen der dufBlerlich wahrnehmbaren Erscheinung und dem nur geistig
erkennbaren Sein. Somit ist die Identitdt von empirischer und pneumatischer
Kirche gewahrt. Die Braut des HI ist ihm nicht nur Bild des wahren, innern
Seins der Kirche, sondern auch der vollkommenen Einzelseele. Beide Be-
trachtungen verlaufen nicht nur parallel, sondern gehen ineinander iiber und
vereinen sich zu einer Deutung, in der gewdhnlich die Einzelseele im Vorder-
grund steht.

Beda, der erste mittelalterliche HI-Kommentator, fiigt im Anschlul3 an
Augustin diesem Bild «die gottliche Gnade und Vorherbestimmung, die Siin-



396 Besprechungen

digkeit aller, auch der vollkommensten Asketen und die Bedeutung der Sa-
kramente deutlicher ein». Diese Synthese bleibt dann fiir das Kirchenbild
der ndchsten vier Jahrhunderte wegweisend und wird durch die Aufnahme
in die Glossa praktisch kanonisiert. Das 12. Jh. schopft neue Gattungen.
Neben den ekklesiologisch-moralisch orientierten Kommentar tritt der mario-
logische (Rupert von Deutz) und der moralisch-mystische (Bernhard von
Clairvaux). Diese letztere Gattung hat im 13. Jh. nur noch zwei Vertreter,
Thomas von Vercelli und P. J. Olivi, die mariologische wird von Alexander
Neckam und Joh. Halgrinus von Abbeville fortgesetzt. Vorherrschend ist die
ekklesiologisch-moralische Interpretation, der es auf moglichst konkret vor-
stellbare Idealtypen ankommt. Wilhelm von Auvergne iibt die schonungs-
loseste Kritik an den MiBstdnden der Kirche, wahrend Hugo von St. Cher
das Wesentlichste der monastischen HIl-Literatur zusammentrigt und den
Predigern gut verwertbare Texte in die Hand gibt. Im 14. und 15. Jh. werden
die vollstindigen Kommentare immer seltener. Nikolaus von Lyra versucht
eine historische Deutung des HI. Er will aus dessen Versen die einzelnen
Zeiten identifizieren, in welchen die Ecclesia universalis, die beide Testa-
mente umfalt, dem Briautigam gefiel oder milfiel. Sonst bewegen sich alle
Kommentatoren dieser Zeit in den iiberkommenen Bahnen.

Das Werk ist klar aufgebaut. Innerhalb der gréBeren Einteilung in
Jahrhunderte werden die einzelnen Autoren zu Gruppen zusammengefal3t,
die eine der genannten Gattungen vertreten. Jeder Gruppe wird eine allge-
meine Charakteristik vorangestellt. Sie erklart die Blickrichtung der Gruppe
aus der religiésen Situation der Zeit und den besondern Interessen des Mi-
lieus oder der Schule der betreffenden Autoren. Bei jedem Autor werden,
soweit moglich, seine besondere Eigenart, sein personlicher Beitrag, seine
Quellen und in etwa sein Einflul hervorgehoben. Besonders erwdhnt sei,
auch als Beispiel der diese Dissertation auszeichnenden Akribie, die Ermitt-
lung der langen Liste von Origenes-Zitaten in der Glossa ordinaria (p. 126
Anm. 8).

Die moralisch-mystisch und die mariologisch orientierten Kommentare
kommen freilich, wenn {iberhaupt, bloB indirekt auf das Problem der Makel-
losigkeit der Kirche zu sprechen. Bei den mariologischen Deutungen wird
das Viterthema Maria-Ecclesia wieder aufgenommen, Maria als die Verwirk-
lichung des Urbildes der Kirche betont. Die unbefleckte Empfangnis wird,
entsprechend der Theologie der Zeit, von vielen ausdriicklich verneint. Schwer
zu vereinen wéare eine solche Auffassung mit den Aussagen eines Alanus von
Lille oder des St. Trudperter Hoheliedes, aber ein ausdriickliches, bisher un-
bekanntes Zeugnis fiir das Privileg kommt aus den Kommentaren des 12.
und 13. Jh. nicht zutage.

R. verdient fiir die mustergiiltige, umfangreiche Arbeit alles Lob. Dank
dem Repertorium Biblicum von Stegmiiller, das er in einigen Punkten be-
richtigen und ergdnzen kann, bereichert er die Theologiegeschichte durch die
Lebensdaten einer Reihe von Autoren, die durch keine systematischen Werke
bekannt sind. Dadurch werden dem problemgeschichtlichen Studium neue
Moglichkeiten erdffnet. Vor allem aber hat R. mit einem wertvollen Schatz
mittelalterlicher Ekklesiologie bekannt gemacht. Sehr treffend bemerkt der



Besprechungen 397

Autor am SchluB3: «Es wird der mittelalterlichen Theologie zweifellos Un-
recht getan, wenn man einerseits die gesamte Patristik und anderseits nur
systematische Werke des Mittelalters zu einem Vergleich heranzieht, um dann
den Untergang des alten Kirchenbegriffs oder den Riickgang der Lehre vom
mystischen Leib Christi im Mittelalter zu beklagen. Dabei wartet noch ein
gewaltiger Reichtum an spiritueller Ekklesiologie in den Bibelkommentaren
auf seine ErschlieBung. Die moderne Theologie, in der man vergebens nach
einer dhnlich frommen und intensiven Betrachtung der Kirche der Heiligen
sucht, kénnte daraus gewil3 reichsten Nutzen ziehen.» P. KiinzLe OP

Seckler, Max: Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken
bei Thomas von Aquin. — Ko6sel, Miinchen 1964. 268 S.

Was S. in der Einleitung zu diesem echtes Neuland erschliefenden Buch
sagt, diirfte von besonderem Interesse sein: «Urspriinglich war fiir diese
Untersuchung vorgesehen, dem Problem der Heilsgeschichte der neueren
Theologie, insbesondere der protestantischen, nachzugehen. Zu diesem Zweck
wurde die geschichtsphilosophische und -theologische Literatur der Gegen-
wart durchgearbeitet. Diese Vorarbeiten waren umfangreicher, als es Text
und Apparat dieser Untersuchung anzeigen. Ein beildufiger Blick in das
Werk des Aquinaten, der eher dazu dienen sollte, im sog. ‘ungeschichtlichen’
Denken dieses mittelalterlichen Theologen ein Kontrastmittel zum modernen
Geschichtsdenken zu finden, erweckte zunéchst in einigen Details die Auf-
merksamkeit und fithrte dann zu derart iiberraschenden Ergebnissen, daB
der urspriingliche Plan aufgegeben und das Hauptinteresse auf Thomas kon-
zentriert wurde». So liefert denn auch dieses neue Werk des Verf. wie sein
erstes iiber «Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin» einen Be-
weis dafiir, daBl die Darstellung der thomanischen Theologie, wie sie die
Neuscholastik geboten hat, dringend der Ergdnzung bedarf. Darum muf3 S.
im ersten Kapitel zuerst einige Vorfragen iiber Thomas und die Geschichte
klaren. Wie steht das Mittelalter iiberhaupt zum ‘geschichtlichen’ Denken ?
Welches ist die ‘Geschichtsformel’ des Aquinaten? Da Thomas dariiber keine
eigene Abhandlung geschrieben, wird seine Ansicht erhoben u. a. aus der An-
ordnung des Stoffes seiner groBen theologischen Summe: Die Ordnung des
Denkens folgt der Ordnung des Seins; die Heilsordnung strukturiert darum
auch die Theologie. «Das Egre3-RegreB-Schema aber, der Bauplan der theo-
logischen Summe, spiegelt das fundamentalste Gesetz alles Seins wider, das
auch fiir das trinitarische Leben Gottes gilt: Auskehr und vermittelte Riick-
kehr» (46). — Das zweite Kapitel ist der von Thomas angenommenen ‘ge-
schichtlichen’ Bewegung als einer zyklischen gewidmet. Die Problematik, die
mit dem Kreis und der Kreisbewegung gegeben ist, wird durchaus nicht ‘ver-
einfacht’, sondern in ihrer ganzen Schwierigkeit gesehen. Beim Aufsuchen
der geschichtlichen Quellen dieser thomanischen Lehre findet S., daB Thomas
wohl dem Neuplatonismus verpflichtet ist, aber doch auch kritisch dazu
Stellung nimmt. — Die folgenden Kapitel behandeln die positive Geschichts-
theologie des Aquinaten: die Welt ein Abbild des Schopfers, auch oder noch
besser gerade in ihrer Bewegtheit. Aber geht nicht alle Bewegung geradlinig



398 Besprechungen

vorwirts ? Wie soll sich die lineare Bewegung mit der zyklischen verbinden ?
Dies beantwortet S. mit der Ursachenlehre des Thomas. Der zyklischen Be-
wegungen sind es zwei: die ewige und zeitliche. Was aber bedeutet ‘Zeit’?
Sie ist fiir ihn nicht bloB ‘mensura durationis’, sondern immer ‘Heilszeit’;
von hier aus gesehen wird der Sohn zum ‘Urbild von Zeitlichkeit und Zeit’. —
Was begriindet die Geschichte und was ist ihr Sinn? Diese beiden Fragen
sind Gegenstand des 5. Kapitels. Das Ringen des Menschen mit der Stofi-
lichkeit, die soziale Individualitat des Menschen und die in der Zeit sich voll-
ziehende Selbstverwirklichung begriinden die Geschichte. Der Sinn der Ge-
schichte ist wohl zundchst der Mensch, aber der Sinn des Menschen ist nicht
der Mensch selbst, sondern Gott. — «Die Zeit und das Heil» sind das Thema
des 6. Kapitels. Im AnschluB3 an moderne Literatur vor allem werden For-
men des Geschichts- und Wirklichkeitsverstindnisses herausgestellt, im be-
sonderen der sog. archaische, der griechische und der gnostische Typ. Der
christliche Typus aus der Sicht des Thomas, so schlieBt das Kapitel, «ver-
kiindet nicht eine Erlésung von der Geschichte, sondern eine Erlésung zur
Geschichte; sie verkiindet nicht ein Heil jenseits der Geschichte, sondern ein
Heil in der Geschichte» (179). Damit kommt eine durchaus positive Bewer-
tung des zeitlichen Geschehens durch die Theologie zum Durchbruch: das
geschichtliche Geschehen wird zum Trager der Heilsoffenbarung, wird als
«vestigium, imago oder imitatio anerkannt» (182). Diese Geschichtstheologie
ist von Thomas erarbeitet im «Gegenentwurf» gegen die damalige, vor allem
von Joachim von Fiore beherrschte Anschauung. Fiir Thomas ist mit dem
Erscheinen Christi die letzte Geschichtszeit schon erdffnet. Das absolute
Ereignis der Geschichte liegt also in der Vergangenheit. Gewil3 gibt es noch
einen geschichtlichen Fortschritt (drei Stufen, die aber nur der Glaube fest-
stellen kann: status veteris legis, status novae legis und status gloriae). Chri-
stus aber ist und bleibt das zentrale Ereignis. Die Vollendung der Geschichte
ist freilich kein innergeschichtliches Ereignis; auch das im N. B. Gegebene
ist nur ‘figura’ der letzten Vollendung. — Im 8. und letzten Kapitel wird die
thomanische Ekklesiologie dargestellt in einer geistigen Weite und Offenheit,
wie sie in bisherigen Studien héchstens grundgelegt wurde. Der Kirche hat
Thomas keinen eigenen Traktat gewidmet, aber sie doch nicht vergessen. Es
gibt keine eigene Zeit der Kirche, so dall sie eine eigene Darstellung ver-
langte. Die Kirche als congregatio fidelium ist ‘ultima aetas’, als Beginn der
letzten Zeit, die ihre Vollendung jenseits der Geschichte findet. Christus als
der Einheits- und Mittelpunkt der Kirche ist zugleich das ‘universale con-
cretum’. In dieser Formulierung findet S. die Lésung jenes schwierigen Pro-
blems bei Thomas, sofern dieser zundchst im Wesen, d. i. im universale das
Wertvollere gegeniiber dem Individuellen sieht, anderseits aber doch im
Menschen das Individuelle, die Person gegeniiber der ‘species’ das Wert-
vollere ist. Darum ist Sinn der Kirche, die Vollzahl der einzelnen Erwidhlten
herbeizufiihren; die Erlosung aber ist keine Erlosung von der Geschichte,
sondern eine Erldsung der Geschichte zum vollendeten Aufbau des Leibes
Christi.

Vorstehendes kann und will nichts anderes sein als ein schlichter Hin-
weis auf die Fiille der historischen und systematischen Gedanken, die S. in



Besprechungen 399

diesem Buche zur Geschichtstheologie bietet. Das Buch ist iiberaus anregend
und erregend geschrieben: das geschichtstheologische Denken erhdlt daraus
neue, sicherlich sehr wichtige Impulse; die vielfach neue und manchesmal
geradezu kiihn erscheinende Thomas-Interpretation wird ein echtes Thomas-
Studium zweifellos férdern; denn diese Interpretation bleibt nicht in lingst
ausgefahrenen Gleisen stecken, versteigt sich aber nicht in «Spekulationeny,
die einen Satz aus Thomas herauslésen, ihn von «allen Seiten» betrachten
und dann daraus, ohne Riicksicht auf den geschichtlichen Zusammenhang,
die kithnsten Folgerungen ziehen. Natiirlich ist es nicht mdglich, da3 in
einem solchen erstmaligen kurzen Aufri3 der thomanischen Geschichtstheo-
logie alle Gedanken auch in ihrer geschichtlichen Verwurzelung restlos zur
Darstellung kommen (z. B. die geschichtsphilosophischen Gedanken Alkin-
dis). Das wird, so hoffen wir gerne, S. uns sicher ein andermal noch nach-
reichen, vielleicht im Zusammenhang mit einer Diskussion um die heute neu
erwachten ekklesiologischen Probleme. Und eine echte Auseinandersetzung
mit all den vielen wichtigen Fragen dieses Buches wird erst das Neue und
den besonderen Wert dieser ausgezeichneten wissenschaftlichen Arbeit ganz

zur Kenntnis bringen.
Der Verlag gab dem Buch eine entsprechend gute Ausstattung; Druck-
fehler konnten, wie mir scheint, bis auf einen (S. 75) alle vermieden werden.
A. HUFNAGEL

Siegmund, Georg: Sein oder Nichtsein. Die Frage des Selbstmordes. —
Paulinus-Verlag, Trier 1961. 211 S. (geb. 14.80 DM)

Der Verf., der bereits vor Erscheinen dieses Werkes in Theologie und
Glaube 51 (1961) 194-215 eine Kostprobe davon geboten hatte, breitet hier
seine Gedanken sowohl tatsachenmdBig als auch philosophisch weiter aus.
Vor allem bespricht er auBBer Goethe und Camus (davon bereits im erwdahnten
Artikel) weiter Tolstois Neurose, exemplifiziert die lebenszerstérende Macht
des Nihilismus an dem jungen jiidischen Intellektuellen Alfred Seidel, schlieBt
mit Kierkegaard («Die Krankheit zum Tode»). Daneben kommen auBer ge-
schichtlichen Riickblicken und den Thesen der christlichen Ethik Aufschliisse
aus der Statistik und der Psychiatrie. Gegen die landldufige Meinung, da@3
nur «Anormale» im allgemeinen Selbstmord veriiben kénnten, zitiert S. den
bekannten Psychiater Laubenthal, der nur ein Fiinftel der Selbstmérder fiir
geisteskrank hilt. Freilich versteht Laubenthal hier unter Geisteskrank-
heiten nur eigentliche Psychosen (manisch-depressives Irresein, Schizo-
phrenie), und insofern mag er recht haben. Am Ende der interessanten Lek-
tiire kann man sich jedoch der Einsicht nicht verschlieBen, daB3 auch nicht
psychotisch bedingte Selbstt6tung nur mdéglich ist auf der Basis geistiger
Desorientierung. Christlich gesehen heil3t dies, so betont der Verf., daf3 «der
Glaube allein jene Macht ist, welche die Welt mit der Versuchung ihrer
Grenzsituation zu iiberwinden vermag» (S. 125). — Das soziologische Moment
scheint etwas zu kurz zu kommen, wenngleich es in den statistischen Betrach-
tungen eingeschlossen ist. Sicher spielt hierbei die Vereinsamung des Men-
schen in der modernen Massengesellschaft (« Urbanismus») eine entscheidende
Rolle. Als Faustregel 1dBt sich aufstellen: je mehr religidés verankert und je



400 Besprechungen

mehr sozial verbunden, umso weniger Versuchung zum Selbstmord. Auf-
schluBreiche Belege fiir diesen Satz bieten z. B. die Lebensmiidenbetreuungs-
stellen. Nach einer Aufstellung einer solchen Stelle in Berlin fallen 34 9 der
Selbstmordwilligen auf Einsame (der GroBstadt), 25-30 9%, auf ehelich Ge-
scheiterte. Ehe-, Liebes- und Familienkonflikte (also jeweils gestorte oder
zerstorte Sozialgefiige) machen zusammen ungefdhr 60 9, aller Fille aus.
Das gleiche Bild ergibt sich nach der «Evangelischen Welt», s. Neue Ordnung
16 (1962) 240: auf einen verheirateten Selbstmorder kommen zwei ledige,
drei verwitwete, sechs geschiedene; Katholiken haben den geringsten Anteil
vor Protestanten und Atheisten. Fast noch eindringlicher, weil unreflektier-
ter, erscheint das Motiv der gestorten Sozialbeziehungen bei Kinderselbst-
morden und -selbstmordversuchen. — Ein lesenswertes Buch, das nicht wenig
zum Nachdenken, aber auch zum pastoralen Handeln auffordert.

J. F. GRoNER OP

Stelzenberger, Johannes: Syneidesis bei Origenes. Studie zur Geschichte
der Moraltheologie. (Abhandlungen zur Moraltheologie, hrsg. v. Joh. Stelzen-
berger, IV.) — Schoningh, Paderborn 1963. 71 S. (br. 7.80 DM)

Im Zuge der Vorarbeiten zur Geschichte des Gewissensbegriffes, von der
eben die Rede war, hat St. u. a. auch die Stellung des Origenes eingehend
untersucht und ihr eine eigene Studie gewidmet. Er kommt darin zum Er-
gebnis, dafl der Alexandriner sich grundsdtzlich an die syneidesis-Auffas-
sung des heiligen Paulus anschlieBt. Fiir Origenes bedeuten syneidesis und
syneidos (von Philon iibernommen) das Innere oder Herz des Menschen als
Zentralorgan der geistig-religids-sittlichen Funktionen. In der syneidesis sind
der Glaube und die Denkart des Menschen verankert. Hier weil3 sich der
Christ mit Gott versdhnt, hier fiihlt er sich aber auch zu einem entsprechen-
den Leben verpflichtet. Im Herzen erkennt er sich auch als siindiger Mensch.
Es ist indes zu beachten, daf3 bei Origenes, abgesehen von relativ wenigen
Stellen, syneidesis nicht das funktionelle Gewissen bezeichnet. Die Grund-
bedeutung des Wortes liegt vielmehr im «Innern» (S. 56). In diesem Sinne
wird es auch in jenen bedeutenden Texten gebraucht, wo es um Riickbesin-
nung und Selbstreflexion geht. Damit erweist sich auch, dal Origenes im
Gebrauch des Wortes syneidesis in etwa zwischen dem Osten und Westen
steht. Er ist sicher zu den ostlichen Schriftstellern zu rechnen, die unter
syneidesis mehr den objektiven Befund des Innern, die Gesinnung und Ver-
fassung, angeben als das subjektive Gewissenserlebnis. Anderseits hat er
doch oft dem Wort einen moralischen Sinn gegeben, so vor allem im Zu-
sammenhang mit der Riickschau, und auf diese Weise der mehr praktisch
ausgerichteten Theologie des Westens den Weg angebahnt. — Die interes-
sante und klar geschriebene Einzelstudie verdient es sicher, beachtet zu
werden. Vielleicht hétte sie noch gewonnen, wenn in ihr die neuste franzo-
sische Literatur iiber Origenes mehr herangezogen worden wiare. Harl M.,
Origéne et la fonction vévélatrice du Verbe Incarné, Paris 1958, sowie Crouzel H.,
Origéne et la connaissance mystiqgue, Paris 1961, werden nicht einmal erwdhnt.

B. StupER OSB



	Besprechungen

