
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Philosophie - Geschichte

Civitas: Jahrbuch für christliche Gesellschaftsordnung. Bd. 1. 1962.
229 S. - Bd. 2. 1963. 232 S. Pesch-Haus, Mannheim.

Die Bände des Jahrbuches enthalten zunächst mehrere Abhandlungen
zu grundsätzlichen sozialen Fragen, dann einige kürzere Berichte und schließlich

Besprechungen. Die Abhandlungen des 1. Bandes werden eingeleitet
durch eine bemerkenswerte Übersicht über die Entwicklung der katholischen
Soziallehre in ihrem Verhältnis zur Staatslehre, näherhin zur Politik, verfaßt
von Hans Maier: «Politischer Katholizismus, sozialer Katholizismus, christliche

Demokratie» (9-27). M. stellt gut dar, wie die katholische Soziallehre
das Problem der Demokratie stets in die soziale Ordnung zu verlegen
versucht hat. Der Grund sei in der zeitgebundenen Verknüpfung des
demokratischen Gedankens mit dem Laizismus oder Rationalismus zu suchen.
Die weitgehende Entideologisierung und Versachlichung des Demokratiebegriffes,

die sich im Westen überall dort vollzogen habe, wo nicht ein
überlebter Laizismus die Entwicklung blockierte, habe ein reales und nüchternes
Verständnis der Demokratie durch die Kirche erst möglich gemacht. M. hebt
hierbei hervor, daß es sich nicht etwa nur um ein wissenschaftliches, sondern
um ein eminent praktisches Problem handle. Es scheine an der Zeit
festzustellen, daß die Aktivität der christlichen Demokratie heute nicht mehr
in den engen Rahmen der sozialen Frage gefaßt werden könne. - Peter Moll
«Katholische Staatslehre und demokratische Ordnung» (28-43) befaßt sich
mit derselben Frage. Er kommt hierbei in längeren Ausführungen auf das

Subsidiaritätsprinzip und die berufsständische Ordnung zu sprechen. Er
meint, man dürfe nicht in den spezifischen Prinzipien der Ordnungsfragen
stehen bleiben, sondern müsse die ganze Fülle der Prinzipien für die
Ordnungsfragen des modernen demokratischen Staates fruchtbar machen. -
Alfons Otto Schorb behandelt das Thema: «Pädagogische Voraussetzungen
und Aspekte eines deutschen Beitrages zur Entwicklungshilfe» (44-85),
Heinrich Krauss: «Das doppelte Mandat, zur Entwicklung der kolonialen
Mandatsidee» (86-120), Jean-Louis Fyot: «Planungstechnik in Entwicklungsländern»

(121-142). - Beachtenswert ist der Beitrag von Manfred Hättich
«Parlament und Verbände» (143-160). Im Zentrum steht die Frage nach
der Eingliederung der Interessenverbände in die Politik. Der Artikel ist (wie



340 Besprechungen

übrigens jener von H. Maier) gut dokumentiert. H. sieht drei Lösungsmöglichkeiten:

1. Man hebt den Pluralismus auf, indem man nur die staatliche
Seinsweise der Gesellschaft gelten läßt, was mit der totalitären Identität
von Gesellschaft und Staat gleichzusetzen wäre, 2. man macht den Pluralismus

zum konstituierenden Prinzip des Staates, indem man staatliche pluralistische

Repräsentationsorgane oder sogenannte nichtstaatliche, aber
institutionell und verbindlich an der politischen Entscheidung beteiligte, Partial-
interessen vertretende Einrichtungen schafft (in beiden Fällen werde
voraussichtlich die einheitsstiftende Funktion von der pluralistischen überspielt
werden), 3. man hält am Dualismus von staatlich autoritativer und verbandsmäßig

freier Organisation der Gesellschaft fest. H. entscheidet sich für diese

dritte Lösung (entgegen J. Wössner, Die ordnungspolitische Bedeutung des

Verbandswesens, 1961, der sich mehr im Sinne einer leistungsgemeinschaft-
lichen Ordnung für die zweite Lösung aussprach). - In seinem Beitrag
«Konsumwandlung als ökonomisches Problem» (161-178) zeigt Werner Mahr,
wie in der industrialisierten Wirtschaft die Finalisierung der Produktion auf
den Konsum umgekehrt wurde in die Orientierung des Konsums auf die
Produktion: «Vor unserem Auge steigt das Bild einer Gesellschaft auf, in
der die Menschen in eine laufende Erneuerung ihrer dauerhaften und
halbdauerhaften Nutzungsgüter eingespannt sein müssen, um die Produktionsfortsetzung,

damit Vollbeschäftigung, Höhe des Sozialproduktes (Volkseinkommen)

oder ein schwankungsarmes Wirtschaftswachstum zu gewährleisten.

Aufrechterhaltung und Entwicklung der Produktion wird vorrangig:
der Konsum hat sich so zu verhalten, daß die Stetigkeit der Produktion
gewahrt bleibt» (175).

Der 2. Band beginnt mit dem Beitrag von Richard Hauser «Naturrecht
in der katholischen Sozialethik heute» (9-30). H. setzt sich mit den
verschiedenen katholischen und nicht-katholischen Veröffentlichungen über das

Naturrecht auseinander. Er wendet sich hierbei gegen die reine Deduktionsmethode

in der Naturrechtslehre und unterstreicht die geschichtliche Situation,

die es gemäß der «Natur der Sache» einzubeziehen gelte. Vor allem liegt
H. daran, den Dualismus zwischen Naturrecht und positivem Recht
aufzuheben. Der Artikel ist gut dokumentiert und verdient wegen seines

ausgeglichenen Urteils Beachtung. — Alexander Schwan zeigt in seinem Aufsatz
«Karl Barths dialektische Grundlegung der Politik» (31-71) die Unfähigkeit
der Barthschen Theorie für eine echte politische Entscheidung. - Jean-Yves
Calvez, «Politik und Wirtschaft in Entwicklungsländern» (72-83), weist die

enge Verknüpfung zwischen wirtschaftlicher und politischer Entwicklung
auf. - Henri de Farcy, «Die Stabilisierung der Rohstofipreise» (84-96),
bespricht die verschiedenen Versuche, welche das Problem der gerechten
Verteilung der Rohstoffe auf internationaler Ebene lösen sollten. Er wendet sich
hierbei naturgemäß im besonderen gegen den Geist der Spekulation. - Franz
Coester, «VermögensVerteilung in der sozialen Marktwirtschaft. Möglichkeiten
ihrer Beeinflussung» (97-112), bespricht zunächst die Vermögensentstehung
im marktwirtschaftlichen Ablauf, insbesondere im Konjunkturaufschwung
und behandelt sodann die Frage nach den konkreten Ansätzen für eine soziale

Eigentumspolitik. Er unterscheidet im letzteren Problem vier Stufen. Auf



Besprechungen 341

der ersten habe der Staat die Aufgabe, soweit es in seiner Macht stehe, den
Wettbewerb zu realisieren und damit alle Märkte volkswirtschaftlich
funktionsfähig zu machen. Vor allem habe er alle künstlich gesetzten
Wettbewerbsbedingungen in ihrer materiellen Wirkung für alle Marktteilnehmer
anzugleichen (bes. in der Steuerpolitik). Auf der zweiten Stufe entspricht
dieser Wettbewerbspolitik eine unverfälschte Kapitalmarktpolitik. Diese
habe vor allem das langfristige private Sparen und die private Vermögensanlage

interessant zu machen und abzusichern. Dazu gehöre besonders, daß
dem kleinen Sparer der Zugang zum Wertpapiersparen erleichtert werde.
Auf der dritten Stufe steht die auf Geldwertstabilisierung gerichtete
Konjunkturpolitik. Man habe sich an dem Leitbild eines maßvollen, möglichst
gleichgewichtigen Wachstums der Gesamtwirtschaft zu orientieren. Auf der
vierten Stufe handelt es sich um gezielte eigentumspolitische Maßnahmen. -
Unter den «Berichten» des 2. Bandes verdient der Beitrag von Karl Josef
Hahn, «Die christliche Demokratie in der internationalen Politik» (141-158),
besondere Erwähnung. H. bespricht die christlich-demokratischen Parteien
verschiedener europäischer und außer-europäischer Länder. A. F. Utz OP

Goldammer, Kurt: Die Formenwelt des Religiösen. Grundriß der
systematischen Religionswissenschaft. (Kröners Taschenbuchausgabe, Band 264).
Kröner, Stuttgart 1960. xxxn-528 S. (geb. 15 DM)

Auf den ersten Blick scheint hier eine Typologie oder Phänomenologie
der Religion vorzuliegen, wie es schon manche gibt. Tatsächlich will
Goldammer aber etwas anderes bieten: eine vergleichende ReligionsSystematik
auf phänomenologischer Grundlage (S. xn). Darin knüpft er in gewisser
Weise an Nikolaus Cusanus (S. x, xii f.) und noch stärker an manche Gedanken

von Novalis an (S. xvni-xxii passim, xxxi f., 25, 26, 104, u. ö.). Im
Zusammenhang mit einer, teilweise kritischen, Würdigung der Phänomenologie

der Religion und ihrer hervorragendsten Vertreter, von Chantepie de
la Saussaye bis M. Eliade (S. xiv-xvn, xxvni f.) wird der Unterschied
zwischen «Phänomen» und «Form» herausgearbeitet (S. xvin-xxi). Gegenüber
dem Piatonismus der Phänomenologie (S. xix) liegt hier eine gewisse Rück-
wendung zum aristotelischen Realismus vor (S. xvui f.). «Daß die religiösen
Bewußtseinszustände des Menschen und die von ihnen erzeugten geschichtlichen

Ausformungen nicht nur ein bestimmtes strukturelles Gepräge im
Ganzen des Menschen darstellen, sondern einen metaphysischen Realgrund
[Hervorhebung von mir. J. H.] haben, ist eine Überzeugung, die sich bei
dieser Arbeit bildet, wenn sie auch nicht wissenschaftlich nachweisbar ist und
nicht Gegenstand einer wissenschaftlichen Lehre von der religiösen Formenwelt

sein kann. Diese Bewußtseinszustände können wohl für sich selbst und
für das hinter ihnen Stehende sprechen, können es aber niemals schlüssig
demonstrieren. Das wäre vielmehr Sache der Theologie und der
Religionsphilosophie» (S. xxi). Mit erfrischender Offenheit heißt es dann auch nachher:
«Über Religion kann nur ein Mensch sachlich schreiben, der selbst eine hat
und daher ungefähr weiß, worum es dabei geht» (S. xxv; vgl. xxni f. 493 f.).



342 Besprechungen

Nach diesen grundsätzlichen Ausführungen und Abgrenzungen ist klar,
was man zu erwarten hat: weder eine bloße Religionsphänomenologie noch
eine Religionsgeschichte, sondern eben eine 'Religionssystematik, wenigstens
im Grundriß (vgl. S. xxvi-xxxn). Diese wird in acht großen Kapiteln
durchgeführt: Religion; der Gegenstand der Religion; das persönliche
Erscheinungsbild des Religiösen (d. h. Religion im subjektiven Sinne) ; Gestalten,
Gestaltungen und Formen der Religion (d. h. Menschen und Dinge als Träger
der Religion); heilige Handlung; heilige Gemeinschaft; die Welt vor dem
Heiligen; das Heilige und der Tod, Religion und Jenseits. Dazu kommt eine

ausgewählte Bibliographie, die jeweils den einzelnen Abschnitten zugeordnet
ist (S. 495-511) und ein sorgfältiges Sachregister (S. 512-528; leider ist in
diesem die Einleitung, S. xiv-xxxn, nicht berücksichtigt, daher wurde sie

im Vorstehenden ausführlicher zitiert).
Die gegebene Übersicht zeigt, wie überaus reich der Inhalt des Buches

ist, und die Literaturkenntnis des Verfassers ist bewundernswert. Natürlich
wird man, wie immer bei solchen umfassenden Werken, die Durchführung
nicht in allen Einzelheiten befriedigend finden. So wird z. B. in den
grundsätzlichen Ausführungen über die Theorien zum Ursprung des Gottesglaubens
(S. 100-104) eine reservierte Stellung bezogen: «... Historisch-wissenschaftlich
lassen sich alle diese Hypothesen [es handelt sich im Zusammenhang vor
allem um den «Urmonotheismus»] nicht schlüssig beweisen, ja kaum
wahrscheinlich machen, wenngleich sie sich auch nicht eindeutig widerlegen
lassen. Andererseits muß man auch auf den bloß hypothetischen Wert der

sog. prädeistischen, präanimistischen und dynamistischen und überhaupt
aller anderen positiv evolutionistischen Theorien hinweisen. ...» (S. 102 f.),
aber mit einigem Erstaunen liest man dann gleich nachher: «So erweist sich
doch wohl die Behauptung als richtig, daß Gott ein 'Spätling' in der
Religionsgeschichte sei (van der Leeuw)» (S. 104). Ebenso muß man sich auch
darüber wundern, wie oft das Prädeistisch-Unpersönliche (S. 50, 62, 65, 67,
68, 236, 278) und das Magische (S. 124, 126, 129, 153 f., 186, 221, 232, 234,
239, 269, 303, 312, 336, 338, 339, 342, 347, 351, 354, 359) nicht als ein altes
oder ursprüngliches Element, sondern als die ältere bzw. ursprüngliche Form
eines bestimmten Phänomens hingestellt wird (dabei stammen die Beispiele
sehr oft aus Hochkulturen). Gelegentlich werden wohl wieder Vorbehalte
hinsichtlich der zeitlichen Reihenfolge gemacht (S. 111-114, 361 f., 377 f.),
aber das sind Ausnahmen. Ähnlich ist es mit dem starken Akzent, der auf
das Kollektive in den Religionen der Primitiven gelegt wird (S. 12-14, 22,
26, 144), dazu wäre zu vergleichen der posthume Aufsatz von R. H. Lowie,
Individuum und Gesellschaft in der Religion der Naturvölker. Zeitschr. f.
Ethnol. 83 (1958) S. 161-169.

Neben diesen Aussagen von größerer Tragweite seien noch einige Details,
zum Teil wohl nur Versehen, angemerkt: S. 74 statt Isidor von Hispalis
besser: Isidor von Sevilla; S. 158 wird der Schamane doch wohl zu summarisch

als «inspirierter Zauberer» definiert (und S. 194 die israelitische Stiftshütte

als «schamanistisches Tempelzelt»). Zum Unterschied zwischen Prophet
und Wahrsager (vgl. S. 165) wäre beachtenswert A. Guillaume, Prophecy
and Divination Among the Hebrews and Other Semites (London 1938). Zum



Besprechungen 343

Abschnitt über das Wunder (S. 220-229) wäre die Besprechung von G. Men-
sching, Das Wunder in Glauben und Aberglauben der Völker (Leiden 1957)
durch F. Bornemann (Anthropos 53 [1958] S. 642 f.) zu vergleichen. S. 303
werden aus einem ganz speziellen Fall (Verzehren des Gottesbildes in der
aztekischen Religion) allzu weitreichende Folgerungen über den «magischen
Realitätscharakter des Kultbildes» gezogen. Der Kultheros Ryangombe
gehört nicht nach Uganda (S. 347), sondern nach Ruanda bzw. Urundi. In
den Ausführungen über das personifizierte Böse (S. 444-447) sind die
Primitivreligionen zu wenig berücksichtigt; vgl. dazu Ugo Bianchi, II dualismo
religioso (Roma 1958) und die Rezension Anthropos 56 (1961) 645-648 ; auch
U. Bianchi, Le dualisme en histoire des religions. Revue de l'Histoire des

Religions 159 (1961) 1-46.
Nicht weniger zahlreich als diskutable Einzelheiten sind aber auch die

wertvollen Ausführungen und treffenden Bemerkungen, die auch gegen
weitverbreitete Auffassungen angehen. Hierher gehört z. B. die Kritik an der
Gegenüberstellung des ethisch-prophetischen und des mystischen Typs der
Religion (S. 117 f.), von Gnaden- und Werkreligion (S. 150), die Warnung
vor dem allzu umfassenden Gebrauch von Termini wie «Sakrament» (S. 344 f.)
und « Kirche » (S. 406 f.), der Hinweis auf das rationale Element, das sich auch
in den Primitivreligionen findet (S. 27), und vieles andere. Die Behauptung,
daß es unter den großen historischen und institutionellen Religionen Dogmenfreiheit

gäbe, wird kurz und klar als eine «Wohlwollenslegende» charakterisiert

(S. 247). Überaus fein und treffend ist der kurze Abschnitt über die
Bedeutung der Materie im religiösen Leben (S. 366 f.), ähnlich die Ausführungen

über heilige Sprachen (S. 247-250). Die äußere Gestaltung ist sorgfältig
und ansprechend, Druckfehler sind selten und kaum je sinnstörend (nur
S. xxvi in der Überschrift findet sich ein solcher: 'Religionsgemeinschaft statt
ReligionsWissenschaft). Der aufmerksame (gegebenenfalls auch kritische)
Leser wird aus dem Buch reichen Gewinn schöpfen. J. Henninger SVD

Juritsch, Martin, SAC: Sinn und Geist. Ein Beitrag zur Deutung der
Sinne in der Einheit des Menschen. (Studia Friburgensia. Neue Folge 28.) -
Universitätsverlag, Freiburg, Schweiz 1961. xx-323 S. (32 Fr.)

Das Anliegen vorliegender Arbeit ist dringend. Die Einheit des
Menschen soll unter dem Aspekt der Wahrnehmung aufgezeigt werden. Denn
dies wird vom Autor überzeugend dargetan: Eine Philosophie der
Wahrnehmung läßt sich nicht isoliert betreiben. War es schon der Fehler der
experimentellen Psychologie, die Einzelwahrnehmung zu isolieren und sie als
abgeschlossenes, in sich stehendes Gebilde zu messen, so ist es der häufige
Irrtum der philosophischen Sinnespsychologie, die Wahrnehmung nicht in
den ganzen Menschen einzubeziehen.

In der Auseinandersetzung mit zwei zeitgenössischen Philosophen
gelingt es dem Autor, dies aufzuzeigen. Im ersten Teil wird zunächst Max
Schelers triebmotorische Wahrnehmungstheorie dargestellt (S. 13-76). Deren
fruchtbare Anregerschaft wird voll gewürdigt, aber sie wird auch in ihren
Schwächen erkannt. Scheler vermeidet eine einseitige Intellektualisierung



344 Besprechungen

der Sinne, verwirft auch ihre mechanistische Deutung und weiß das sinnliche

Erkennen als lebendiges Geschehen sui generis darzustellen. Für ihn ist
es ein «Leibgeschehen», das dem biologischen Verhalten und der optimalen
biologischen Existenzsicherung dient. Aber diese Deutung muß bei all ihren
Vorzügen die menschliche Sinnlichkeit verkürzen. Deren ausschließliche
Hinordnung auf den Trieb läßt ihren Bezug zum Geist nicht mehr sehen und
zerbricht in letzter Konsequenz nicht nur das Erkennen, sondern auch die
Einheit des Menschen.

Im zweiten Teil (S. 77-162) analysiert der A. die «Phänomenologie der
Wahrnehmung» Merleau-Pontys; und es ist keineswegs das geringste
Verdienst der Arbeit, daß sie sich unseres Wissens im deutschen Sprachraum
zum ersten Mal dieser nicht einfachen Aufgabe unterzieht. In eindringender
Analyse wird die Einsenkung der Wahrnehmung in den lebendigen Subjekt-
Körper und ihre reiche Struktur in der «perzeptiven Synthese» dargetan und
eine ganze Reihe der Deskriptionen Merleau-Pontys begrüßt. Aber der
«Primat der Wahrnehmung» (156), wie ihn Merleau-Ponty verteidigt, wird
abgelehnt. Die humane Sinnlichkeit und die ihr gemäße Struktur können
nicht durch Verkürzung des Geistes und dessen restlose Einsenkung in den

Ich-Körper sachgemäß dargestellt werden. Vielmehr erhält die Sinnlichkeit
ihr humanes Statut eben durch ihre Hinordnung auf den Geist und ihre
ursprüngliche Geistgeprägtheit.

Damit steht der A. beim dritten, systematischen Teil seiner Arbeit
(S. 163-316). In umfangreichen Kapiteln wird die biologische Zielhaftigkeit
der Sinnlichkeit, ihre Gerichtetheit auf den Geist, Sinnlichkeit und Geist im
«gelebten» Erkennen und schließlich die Entfaltung des geistigen Erfassens
in der Sinnlichkeit dargetan. Dabei kommen die begründeten Erkenntnisse
von Scheler und Merleau-Ponty durchaus zur Geltung, aber sie werden
weitergeführt. Trotz des biologischen Aspektes bleibt die menschliche Sinnlichkeit
nicht im rein Vitalen stecken, noch auch besitzt die Wahrnehmung als
undifferenziertes, vorprädikatives Welterfassen einen Primat, vielmehr ist die
menschliche Sinnlichkeit «für den Geist da». Dadurch hebt sie sich
«entscheidend von der rein animalischen Form ab» (315). So gelangt eine
sachgerechte Darstellung zum Primat des Geistes. Da der Geist freilich auch auf
den Sinn angelegt ist und Sinnlichkeit leibhaftig ist, ist diesem Verhältnis
eine urgegebene «Spannung» eigen, die sogar in Unordnung absinken kann.

Der bewanderte Leser wird bei der Lektüre des Werkes an Karl Rahners
«Geist in Welt» und G. Siewerths Darstellung der Geistdurchwirktheit der
humanen Sinnlichkeit erinnert. Aber der Autor hat doch ein anderes Ziel.
Er betont mit Recht (235), daß es in der thomistischen Philosophie nicht
so sehr an einer Metaphysik der Sinnlichkeit, als vielmehr an einer
phänomenologischen und genetischen Psychologie der Wahrnehmung fehlt. Diesen
leeren Raum will die Arbeit ausfüllen, - und wir gestehen, sie tut es mit viel
Sachkenntnis, die den Leser bereichert entläßt. H. Wipfler



Besprechungen 345

von Korvin-Krasinski, Cyril: Mikrokosmos und Makrokosmos in
religionsgeschichtlicher Sicht. - Patmos-Verlag, Düsseldorf 1960. 285 S.

Der Leser, der dieses Buch zur Hand nimmt, wird zunächst den Eindruck
einer geradezu verwirrenden Vielheit und Vielgestaltigkeit des Inhaltes
haben. Die Beziehung der 6 Kapitel zueinander, von denen die drei ersten
(umfangreicheren) religionsgeschichtlichen, die drei letzten theologischen
Charakters sind, ist aus den Überschriften nicht ohne weiteres ersichtlich.
Man wird gut daran tun, in der Einleitung (S. 11-29) zunächst die
vorweggenommene Synthese der einzelnen Kapitel (S. 13-21, mit Umstellungen der
Reihenfolge) und einige grundsätzliche Aussagen über das Ziel des Buches
sorgfältig zu lesen, z. B.: «Die Themen dieses Bandes kreisen alle um die
Probleme des Mikro- und des Makrokosmos, letztlich um die Gestalt des
Menschen als einer .Kleinen Welt', d. i. um jenes geheimnisvolle Wesen,
dessen einmalige Bedeutung und Würde darin besteht, daß es die gesamte
sichtbare und unsichtbare Schöpfung in sich zusammenfaßt. Unsere
Aufgabe war, zunächst klarzumachen, daß der mit dem Namen 'Mikrokosmos'
bezeichnete eigentliche Fragenkomplex mit einer naiv-anthropomorphen
Weltanschauung wenig zu tun hat...» (S. 11 f.). «... Der ontische Kontakt mit
jener höheren, geistigen Welt wird jedoch ebenso subjektiv - in Kontemplation

und Ergriffenheit - wie objektiv - in Akten des Ergriffen-werdens
durch eine kultische Weihe - vollzogen. Der Mensch wird aber erst dadurch
aktuell zu einer 'Kleinen Welt', daß er durch eine jenseitige Macht zur
kultischen Vertretung der Schöpfung vor ihrem Schöpfer geweiht und ergriffen
wird ...» (S. 13). «... Eine weitere Aufgabe war, in einigen charakteristischen
Beispielen zu zeigen, wie uns die Vorstellung vom Mikrokosmos ebenso an
den Gipfelpunkten universaler Hochkulturen wie im kultischen Weltbilde
einiger der ältesten und unberührtesten Völker der Erde mit erstaunlicher
Konsequenz und Monumentalität der Darstellung begegnet ...» (S. 13 f.;
vgl. auch S. 153, 183 f.). Als positives Ergebnis theologischer Erörterungen
vor diesem religionsgeschichtlichen Hintergrund betrachtet der Verfasser das

folgende: «Gewisse, für uns durch gewohnheitsmäßigen Gebrauch meistens
abgeschliffene und zu inhaltslosen Formen gewordene Gebilde philosophischer
Spekulation - wie Idee, Urbild, Vorbild, Norm, Gestalt, Wesenheit,
Wirklichkeit, Ur-zeit, Ur-sache - gewinnen an Relief und fruchtbarer Sinnhaftig-
keit, wenn sie vor dem unerwarteten Hintergrund ihrer sehr konkrete Züge
tragenden kulturgeschichtlichen bzw. mythischen Ahnen erscheinen ...»
(S. 19).

Wenn man nun schon etwas besser orientiert an das Buch herangeht,
so heißt das nicht, daß es eine leichte Lektüre ist (und das liegt nicht immer
nur am Stoff; die Darstellung ist manchmal breit und die Terminologie
schwierig; dieser Sachlage ist sich der Autor durchaus bewußt, siehe S. 19 f.,
153 u. ö.). Eine ausführliche Darlegung des Inhaltes würde sehr viel Raum
beanspruchen, und eine eigentliche Endsynthese wird nicht gegeben: «...
Solange Ethnologie, Religionsgeschichte, Philosophie und Theologie keine
gemeinsame Sprache als Werkzeug gegenseitiger Verständigung besitzen,
scheint es uns dringender zu sein, die innerlich zueinander gehörigen For-



346 Besprechungen

schungsgebiete in ihren Ergebnissen aneinanderzurücken und die sich daraus
ergebenden Horizonte für sich selber sprechen zu lassen, als die von vielen
geahnte, aber noch unfertige geistige Synthese frühzeitig erzwingen zu
wollen ...» (S. 20). Dementsprechend ist auch die Stellungnahme oft nicht
leicht; sie würde ein Spezialwissen auf sehr vielen Teilgebieten verlangen.

Eine ziemlich eingehende Inhaltsangabe des 1. und des 3. Kapitels findet
sich in der Besprechung dieses Buches durch M. Hermanns im Anthropos 56

(1961) S. 648-650; dort wird besonders am 1. Kapitel: «Der Mensch als
Mikrokosmos in der symbolischen Anthropologie des tibetischen Lamaismus»
(S. 31-54) verschiedentlich Kritik geübt. Im 2. Kapitel: «Die mikrokosmische
Symbolik des altbabylonischen Tierkreises und die dreiprinzipielle
indischtibetische Anatomie» (S. 55-85) werden Argumente für einen gemeinsamen
mittelasiatischen Ursprung dieser eigenartigen Mikro- und Makrokosmoslehre

(siehe bes. S. 81 f.) zusammengestellt, die oft überraschend sind ;

vielleicht wird dabei aber Alfred Jeremias, Handbuch der altorientalischen
Geisteskultur (2. Auflage 1929) etwas zu vertrauensvoll benutzt. Besonders
anregend, jedenfalls für einen Ethnologen, ist das umfangreiche 3. Kapitel:
«Die rituelle Begehung des Urzeitgeschehens im Kultus der Primitiven»
(S. 87-198); hier wird zwar noch etwas zu stark mit dem «agrarisch-mutterrechtlichen

Kulturkreis» (S. 94-102; vgl. auch den «pflanzerisch-lunaren
Kulturkreis» S. 25) als fester Größe gearbeitet, aber es wird doch auch die neuere
ethnologische Literatur ausgiebig benutzt; so in den Ausführungen über die
nordamerikanischen Waldindianer (S. 134-186) nicht nur P. W. Schmidts
«Ursprung der Gottesidee», ein Werk, das mit Recht als Grundlage und
Ausgangspunkt genommen wird, sondern auch die in vielem weiterführenden
Arbeiten von Werner Müller (vgl. dazu die Rezensionen von Martin Gusinde
im Anthropos 50 (1955) 104 f.; 53 (1958) 309-318). Das Ergebnis, das sich,
unabhängig vom Kulturkreissystem, aus dem Material gewinnen läßt, besagt
im wesentlichen (kurze Zusammenfassung S. 18 f.; vgl. S. 106-109, 112-122,
158, 179-184, 192-197 u. ö.) : Wiederholung des Urzeitgeschehens in der
Mysterienfeier ist nicht auf Pflanzervölker beschränkt; sie findet sich auch
schon bei Jägervölkern, und zwar steht dort zuerst der Schöpfergott mit
seinem wirkursächlichen Einfluß im Vordergrund; in jüngeren jägerischen
und in pflanzerischen Kulturen sind es Kulturheroen, mythische Urzeitwesen

mehr urbildlicher Art (hierher gehören z. B. die «Dema-Gottheiten»
von Ad. E. Jensen).

Von hier aus werden dann in den theologischen Kapiteln (4. Recapitu-
latio mundi, S. 199-231, anknüpfend vor allem an Irenäus; 5. Kosmos-
Anthropos-Angelos, S. 232-257, dazu in der Einleitung S. 13 und 20 f. ;

6. Kyrios praesens, S. 258-285) manche Linien weitergezogen, z. B. betr. die
Ergänzungsbedürftigkeit mancher mehr aristotelisch-wirkursächlich
orientierter Spekulationen über die Funktion des Gottmenschen durch eine
«platonische» Betrachtungsweise, die der causa formalis und exemplaris größere
Aufmerksamkeit schenkt (S. 24, 280-282, u. ö.). Auch für die Erfassung der
Wahrheit vom Corpus Christi mysticum können die Mikro- und
Makrokosmos-Spekulationen Anregungen geben: «Zwischen 'personaler Einheit' und
'unpersonaler Vielheit' kann es ja noch mannigfaltige Schattierungen einer



Besprechungen 347

'quasi-personalen Ganzheit' geben» (S. 23; vgl. dazu die, oft minimalisierte,
Lehre des hl. Thomas von der Quasi-Personalität des Corpus mysticum,
S. 284). Es ist daher schon begründet, wenn am Schlüsse des 5. Kapitels
gesagt wird, daß «... die symbolisch-urbildliche Betrachtungsweise mancher
östlicher Spekulationen uns an analoge Probleme alter, heute aber wieder
aktuell gewordener Theologumena erinnert» (S. 256).

So diskutabel manche einzelne Interpretationen und Auffassungen des
Verfassers sein mögen, und so mühsam man sich durch manche Abschnitte
hindurchliest - die vorstehende Besprechung zeigt doch wohl, daß hier zwar
keine definitiven Ergebnisse, aber vielerlei Anregungen zu finden sind. Die
drucktechnische Ausführung ist sorgfältig, nur zwei sinnstörende Druckfehler
sind dem Referenten aufgefallen: «Taufversuch» statt «Tauchversuch» (S.175)
und «internationalen» statt «intentionalen» (S. 214). J. Henninger SVD

Schoeps,Hans-Joachim: Studien zur unbekannten Religions- und
Geistesgeschichte. - Musterschmidt-Verlag, Göttingen 1963, 355 S. (geb. 36 DM)

Der Sammelband faßt 27 selbständige Untersuchungen des Verfassers

zusammen, die seit 1950 in verschiedenen wissenschaftlichen Zeitschriften
veröffentlicht worden waren. Der Verfasser nimmt nicht ohne ein gewisses
Selbstbewußtsein für sich in Anspruch, «Neuland zu beackern», und in der
Tat stellen die Beiträge Vorstöße auf verschiedenen Gebieten dar. Die
einzelnen Artikel sind unter die Titel: Qumran, Neues Testament, Klementine,
Judaica und Neuere Geistesgeschichte geordnet. Sicher liegt den Arbeiten
ein umfassendes Wissen aus alter und neuer Zeit zugrunde. Der Stil verrät
den raschen Schreiber. Die vielen Anspielungen, die für den Nichtspezialisten
manchmal dunkel bleiben, beweisen eine erstaunliche Belesenheit. Wer aber
in Neuland vordringt, muß sich hüten, allzu apodiktische Urteile zu fällen,
wovor der Verfasser da oder dort nicht zurückschreckt. So wird man Einzelheiten

wohl kritisch weiterprüfen müssen. Wer aber in den oben erwähnten
Gebieten über den neuesten Stand der Forschung mancher Einzelfragen sich
erkundigen will, findet hier gute Angaben. B. Steiert OSB

Theologie (systematisch, geschichtlich)

Bender, Ludovicus, OP.: Legitimitas et legitimatio prolis. Commentarius
in can. 1114-1117. - Desclée, Roma-Parigi 1963. xvi-234 pag.

Mit dem vorliegenden Werk setzt Bender seine Spezialkommentare des
kirchlichen Eherechts fort. Bereits 1960 erschien im gleichen Verlag das Werk
über die Rechtsform der Eheschließung. Der neue Kommentar beschäftigt
sich mit der Legitimität und Legitimation der Nachkommen. Die Klarheit
der Ausführungen wurde schon von dem früher erschienenen Werk betont,
das gleiche gilt auch für diese Abhandlung. Gegenstand der Ausführungen
sind die Canones 1114-17 des kirchlichen Gesetzbuches, indirekt auch Canon



348 Besprechungen

1015 § 4, wo der Gesetzgeber den Begriff der Putativehe festsetzt. Das
Anliegen des Verfassers, das er im Vorwort selber umreißt, ist vielfältig. Einerseits

stellt er die Tatsache fest, daß die fraglichen Canones oft an Klarheit zu
wünschen übriglassen, eine Tatsache, die auch für die späteren authentischen
Dokumente gilt. Anderseits geht es ihm vor allem auch darum, Zweifel,
Unklarheiten und Kontroversen zu beseitigen. Von diesem Gesichtspunkt aus
leistet Professor Bender vor allem theoretische Arbeit. Dies gilt von den

Kapiteln I-III, in denen der Autor die allgemeinen Prinzipien sowie das
kanonische Recht der Legitimität und Legitimation der Nachkommen
behandelt. Für speziell Interessierte findet sich zu Beginn der Ausführungen
eine Bibliographie der Spezialliteratur bis 1962. Bei seinen theoretischen
Bemühungen vergaß der Autor aber keineswegs die Praktiker des Eherechtes.
Der Praxis empfehlen sich besonders die KapitelVI-VII. Sie handeln von den
Problemen der Beweisführung der Legitimität und Legitimation, von der
Legitimität im Zivilrecht, den Folgen der kanonischen Legitimität und
schließlich von den Folgen der zivilrechtlichen Legitimität für kirchenrechtlich

illegitime Personen. Der Abschnitt über die Frage der Legitimität und der
zivilrechtlich erlaubten Ehescheidung - heute eine Tatsache in den meisten
Staaten - wird für die Eherechtspraxis besonders wertvoll sein. Für Missionare

dürften auch die Ausführungen über Legitimität und Polygamie von
Interesse sein.

Natur und Behandlung des Stoffes empfehlen das vorliegende Werk
Professor Benders vor allem den Studenten des Kirchenrechtes sowie den
Kanonisten, die auf theoretischer Basis tiefer in die gestellte Problematik
vordringen wollen. Doch auch dem Praktiker wird seine Benutzung eine
wertvolle Hilfe sein. M. Amrhein OP

Beumer, Johannes, SJ : Die mündliche Überlieferung als Glaubensquelle.
(Handbuch der Dogmengeschichte, hrsg. v. Michael Schmaus, Alois
Grillmeier, SJ, Bd. I: Das Dasein im Glauben, Faszikel 4.) Herder, Freiburg-
Basel-Wien 1962). 138 S.

SchefFczyk, Leo: Schöpfung und Vorsehung. (Ebd. Bd. II : Der trini-
tarische Gott. Die Schöpfung. Die Sünde, Faszikel 2a.) Herder, Freiburg 1963.

vii-152 S.

Neunheuser, Burkhard, OSB: Eucharistie in Mittelalter und Neuzeit
(Ebd. Bd. IV : Sakramentenlehre, Faszikel 4b.) Herder, Freiburg 1963. 69 S.

Es ist besonders erfreulich, daß das neue «Handbuch der
Dogmengeschichte» nun in verhältnismäßig kurzer Zeit um diese drei Faszikel
bereichert wurde.

1. Der erste stammt von einem Autor, der in den letzten Jahren eine

ganze Reihe Veröffentlichungen zur Geschichte des Traditionsproblems
beigesteuert hat und weiterhin solche publiziert. In Kap. 1 (S. 1-14) umreißt er
«Die Schriftlehre von der mündlichen Überlieferung», wobei er hervorhebt,
Jesu Auftrag an seine Apostel sei der mündlicher Verkündigung gewesen,
die er nicht etwa durch alsbaldige schriftliche Fixierung abgelöst und ver-



Besprechungen 349

drängt wissen wollte. «Es liegen auch keine sicheren Anzeichen dafür vor,
daß die Hagiographen des NT sich der Inspiration bewußt gewesen wären
oder ihre eigenen Schriften (und die der anderen) als Bestandteil der Heiligen
Schrift ausgegeben hätten» (S. 5). 1 Tim 5, 18 und 2 Petr 3, 16 widersprächen
dem nicht. Kurz werden Terminologie und Organe der Tradition im NT
erläutert, um alsdann gewisse nach B.s Meinung einseitige Exegesen beider
in der Auseinandersetzung über Schrift und mündliche Überlieferung
polemisierenden Parteien kritisch auszuleuchten. - Mit der Väterlehre hat es das
2. Kap. zu tun (S. 15-44). Für die ältere Zeit kommt B. zu folgender
Erklärung: «Wir können und müssen die Schlußfolgerung ziehen, daß die
apostolischen Väter und die frühchristlichen Apologeten auch bei der
Verwendung dessen, was sie vielleicht im NT vorfanden oder auf jeden Fall
tatsächlich in ihm enthalten ist, namentlich bei der Verwendung der Herrenworte,

keineswegs den Schriftcharakter hervorheben wollten und die Autorität

des Verwendeten lediglich der Verkündigung und nicht der Inspiration
entnahmen. Sie befanden sich, wenn man den Ausdruck recht versteht, noch
in einer 'schriftlosen Epoche', und ihr Glaubensbewußtsein wurde aus der
lebendigen Tradition sozusagen ausschließlich gespeist. Diese Feststellung
ist nicht bedeutungslos, wenn die Frage nach dem Umfang der altchristli-
chen Tradition aufgeworfen wird. Die richtige Antwort läßt sich wohl aus der
prinzipiellen Einstellung der Väter herauslesen, die ganz der apostolischen
Verkündigung verpflichtet waren und noch nicht das Kriterium des
Geschriebenen kannten» (S. 17 f). Dieses «Ergebnis» werde durch Zeugnisse aus
jener Zeit und anderweitige Erwägungen verstärkt. Drei Fragen sind Gegenstand

besonderer Betrachtung: die Organe der Lehrverkündigung im nach-
apostolischen Zeitalter, Stellung und Autorität der hierarchischen Ämter,
Nebeneinander von Amt und Geist. Irenäus, Tertullian, Klemens, Origenes
und Cyprian erhalten eingehendere Würdigung in einem eigenen § (S. 22-33),
da sie als Klassiker der Durchbildung des engeren Traditionsbegriffes «bis zu
einer gewissen Vollendung» angesehen werden können. Eusebius von Cäsarea

folge treu Irenäus, aber schon seine Zeitgenossen und die späteren Väter
zeigen eine «betonte Hochschätzung der Heiligen Schrift». Die Texte
«erwecken mitunter den Eindruck, als ob für eine mündliche Überlieferung kein
Raum mehr frei bliebe» (S. 35). B. erwähnt hier speziell Cyrill von Jerusalem.
Doch würden die gleichen Väter an andern Stellen «ausnahmslos» auch eine
solche anerkennen, «wenn auch nicht derart häufig und betont» (ebd.) Freilich

beträfen die Beispiele, die sie für rein mündliche Weitergabe von den
Aposteln her bringen, fast ausschließlich Dinge aus «den Randgebieten des
kirchlichen Lebens und seiner Liturgie, und es dürfte für den Standpunkt
von heute ungemein schwer sein, ihnen Wert und Würde einer apostolischen
Glaubensüberlieferung beizumessen» (S. 38). Das sucht B. aus der Natur der
Sache begreiflich zu machen. Augustinus und Vinzenz von Lerin schenkt
er genauere Aufmerksamkeit. - Im 3. Kap. kommt die Scholastik an die Reihe
(S. 45-73). An hervorragenden Namen haben wir da für diesen Gegenstand:
Petrus Venerabilis und Abälard, Gratian; Bonaventura, Thomas Aq., Heinrich

v. Gent, Duns Scotus. Auch in der Hochscholastik leide der Traditionsbegriff

noch an «Einseitigkeiten und Mängeln». Ein Fortschritt sei gegenüber



350 Besprechungen

der Vorzeit doch zu verzeichnen: «Nicht allein, daß die Beispiele für die
Gegenstände einer mündlichen Überlieferung zahlreicher werden, es wird
ihnen auch allmählich eine kritische Stellungnahme vom theoretisch-prinzipiellen

Standpunkt aus zuteil, zumal da sie mehr und mehr das eigentliche
Gebiet der Offenbarung und des Glaubens berühren oder sich doch ihm
nähern. Gegen Ende des 13. Jh. fehlt im Grunde nicht viel anderes als eine
ausgeglichene, einheitlich-geschlossene Darlegung mit der bevorzugten
Aufgabe, namentlich das gegenseitige Verhältnis von Schrift und Tradition zu
klären» (S. 62). Aus der Spätscholastik bekommen Relief: Occam (sic!),
Gerson, Gerhard von Bologna, Heinrich Totting, G. Biel; auch Verfasser
polemischer Traktate gegen «Biblizisten» wie Wyclif, Hus, Gansfort, Wilhelm
von Waterford (j 1397), Thomas Netter Waldensis, Juan de Torquemada,
Stephan Dolanensis.

Das Hauptkapitel gilt dem Konzil von Trient (S. 74-88). Angesichts des
reformatorischen Schriftprinzips wollte dieses seinen Erklärungen über
einzelne angefochtene katholische Glaubenswahrheiten eine grundsätzliche
über die sog. Glaubensquellen vorausschicken, die es demgemäß als die
Quellen seiner Theologie und seiner dogmatischen Entscheide betrachtete.
«Allerdings sollte zu Beginn der Verhandlungen nur von der Heiligen Schrift
und deren Kanon die Rede sein, aber recht bald gelangten die Väter zu der
Erkenntnis, daß ebenfalls die mündliche Überlieferung miteinbezogen werden
müsse» (S. 75 f). Die adoptierte Redeweise sprach von «libri sacri» und «tradi-
tiones apostolicae» oder «apostolorum». B. weist auf die lebhafte Diskussion
um das «pari pietatis affectu» und um die Frage hin, ob diese «Traditionen»
aufgezählt werden sollten, mit denen vorwiegend «kirchliche Gebräuche und
Satzungen» gemeint waren (S. 77). Er analysiert sodann das definierte Dekret
und nimmt Stellung zu dessen verschiedenen Auslegungen in unseren Tagen,
als deren Exponent ihm J. R. Geiselmann im einen, H. Lennerz im Gegenlager

erscheint. Die Verwendung des Plurals «traditiones» besagt nach B.
«sicher keine Verschiedenheit gegenüber dem Singular» (S. 79). Für die
letzte Fassung findet er Vorlagen bei Ambrosius Catharinus. B. gewinnt
aus den Konzilsakten einmal ein etwas anderes Urteil als Geiselmann
bezüglich des Sinnes von «partim - partim» im ersten Entwurf. «Warum
schließlich jedoch die Formel fallengelassen worden ist, das entzieht sich
unserer Kenntnis, weil die Konzilsakten darüber schweigen. Der Grund muß
indes nicht unbedingt in dem Einspruch des Servitengenerals oder in der
Rücksicht auf die Mißverständlichkeit des Ausdrucks gelegen haben, sondern
könnte eher in dem Bestreben zu suchen sein, den sonst etwas schwerfälligen

Text stilistisch zu glätten Der endgültige Text verzichtet auch
auf das 'vel - vel' und setzt dafür einfach 'aut' Ferner könnte der
Zusatz 'tum ad fidem, tum ad mores pertinentes' den Wegfall des
'partim- partim' mitveranlaßt haben» (S. 84 Text und Anm. 66). Wichtig ist
die Bemerkung: «Damit soll aber nicht gesagt sein, das Tridentinum habe
die 'traditiones' dem Inhalte nach ausdrücklich außerhalb der Schrift
angesetzt. Die ganze Frage bleibt vielmehr unberührt, schon deswegen, weil
seine Interessen sich auf die von den Reformatoren aufgeworfenen Themen
beschränken, und diesen ist offenbar gedient, solange der theologische



Besprechungen 351

Beweiswert der erkenntnismäßig 'sine scripto' gebotenen 'traditiones'
feststeht, auch ohne daß deren innere Beziehung zur Heiligen Schrift (ob sie
darüber hinausgehen oder einschlußweise darin enthalten sind) determiniert
zu sein braucht» (ebd.) Auch der Zusatz «tum ad fidem, tum ad mores
pertinentes» findet B.s. sorgfältige Beachtung und Deutung an Hand der
Akten. Die «mores», die das Konzil meint, seien nicht Moralprinzipien,
sondern als apostolisch betrachtete «disziplinare und rituelle Einzelvorschriften,
die mündlich, d. i. ohne ein ausdrückliches Zeugnis der Schrift, der Kirche
übergeben wurden» (S. 86), so das Gebot der Kindertaufe, der Brauch des

eucharistischen Mischkelches.
Das 5. Kap. (S. 89-125) über die nachtridentinische Zeit behandelt die

ausgesprochene Kontroverstheologie des 16. und 17. Jh.s, beginnend schon

vor dem Trienter Konzil mit einer Reihe bekannter Namen, fortgeführt
durch Melchior Cano, Bellarmin, Stapleton und andre, sodann die übrige
Theologie vor dem 19. Jh. B. verweilt bei der Doktrin des Febronius
nahestehenden Kanonisten G. C. Neiler in seinen erstmals 1746 anonym gedruckten
«Principia Iuris Publici Ecclesiastici Catholicorum ...», der den Gegensatz
zwischen Katholiken und Protestanten in unserer Frage zu überbrücken
trachtete, nach B. ohne in der Sache Irriges zu behaupten, doch nicht ohne
Opposition zu erregen. Er fand aber auch Verteidiger, so Terentius Topp
(1789), «ein sonst gänzlich unbekannter Theologe» (S. 108). Im Anschluß an
die Forschungen J. R. Geiselmanns erwähnt B. sodann den Einfluß Fénelons
über M. Sailer auf den Traditionsbegriff der Tübinger Schule und widmet
dem Beitrag dieser letzteren eine detaillierte Zusammenfassung, um dann
noch die Lehre der sog. Römischen Schule und die Ideen Newmans, M. J.
Scheebens sowie den Standpunkt H. Schells zum Thema zu würdigen. - Das
Schlußkapitel (S. 126-138) bespricht «die mündliche Überlieferung in der
Problematik von heute»; erwähnt werden L. Billot, J. V. Bainvel, A. Deneffe,
J. Ranft, D. van den Eynde. Vom Artikel «Tradition» des DThc (Vf. A.
Michel) heißt es, er sei «wesentlich nichts anderes als eine gedrängte Wiedergabe

dessen, was Deneffe, Ranft und van den Eynde erarbeitet haben (nur
einige größere Lücken sind ausgefüllt) » Gnädiger fällt das Urteil aus über
G. H. Tavard, P. Lengsfeld; vorbehaltloses Lob erntet ein Artikel Y. M.-
J. Congars aus dem J. 1959, und J. R. Geiselmann wird gerühmt ob seiner
«Anregungen». B. weist noch hin auf das erfreulich in Fluß gekommene
Gespräch mit den Protestanten über den Fragenkomplex «Tradition». Die
Lage für die Fortführung desselben sei günstig, auch weil man sich von beiden
Seiten nicht mit bloßen Kompromissen abfinden wolle (S. 128). Abschließend
möchte B. untersuchen, wieweit von klaren Ergebnissen aus der innerkatholischen

wie auch aus der interkonfessionellen Diskussion von früher und von
heute die Rede sein könne und die vorhandenen angeben, die noch
unerledigten Desiderata desgleichen, «soweit das innerhalb einer Dogmengeschichte

tunlich ist». Er versucht es zunächst für den Begriff «Tradition»
als solchen, wobei er den Akzent legt auf deren «mündlichen» Charakter,
wodurch sie, wenn schon nicht jeglicher schriftlichen Fixierung, so doch der
Heiligen Schrift gegenüberstehe. Bereits bei der Frage, ob der Begriff
«Tradition» in diesem Sinn nur da zur Anwendung kommen solle, wo es sich



352 Besprechungen

zugleich auch um je besondere Objekte handle, also um ein «von dem der
Schrift inhaltlich abgehobenes Objekt» (S. 130), muß er gestehen, daß die
Meinungen unter Katholiken selbst auseinandergehen. Seine eigene wäre, daß
dies nicht unbedingt nötig ist. «Das Wesen der Tradition scheint voll und
ganz erfüllt, auch wenn sie in ihrem Gegenstand mit dem der Schrift übereinstimmt

und nicht darüber hinausgeht, und sie hat dann ihre Aufgabe
ausschließlich darin, das biblische Gotteswort, dessen Suffizienz erhalten bleibt,
zu erläutern». Weiter stellt sich die Frage, wer die Träger der Tradition
seien, ob der Begriff das autoritäre Moment notwendig einschließe oder nicht.
An sich nicht, sagt B., aber aus der Struktur der Kirche, wie sie von Gott
stamme, folge, daß ihre Amtsträger auch in vorzüglicher Weise Organe einer
unverfälschten Weitergabe der Tradition sein sollen und dazu den besonderen
Beistand des Heiligen Geistes hätten. Von dieser Frage habe das Konzil von
Trient aber in den besprochenen Verhandlungen und Entscheidungen
abgesehen. Hingegen gehe gerade aus ihm deutlich hervor, daß man bei dem
Gegenstand von Tradition nicht so betont an Lehr- und Glaubensgegenstände

denken sollte, wie es meist geschieht. Der größere Teil entfalle auf
Fragen der Disziplin der Kirche, Riten und Gebräuche, in denen freilich die
eigentliche Glaubenstradition der Kirche verwirklicht sei und für uns greifbar

werde (S. 132). «Dem steht nicht entgegen, daß viele von den im Lauf der
Zeit angeführten Beispielen einer Disziplinartradition das Ziel verfehlen, weil
der Beweis des apostolischen Ursprungs schwer zu liefern ist, und daß
vielleicht überhaupt nur sehr wenige in Frage kommen.» Nach einem Hinweis
auf die noch verbleibenden Lücken in der Erforschung der Problemgeschichte
nimmt B. Stellung in bezug auf das wechselseitige Verhältnis von schriftlicher
und ungeschriebener Überlieferung. Gegen die Theorie von zwei Quellen
unseres Glaubens hat er ernste Bedenken, die einer wesentlichen Suffizienz
der Bibel habe zu wenig positive und hinreichend klare Zeugnisse aus der

patristischen und scholastischen Literatur für sich. Eine dritte, vermittelnde,
scheint ihm den Vorzug zu verdienen. «Nach ihr befindet sich jede Glaubenswahrheit

sowohl in der Bibel als auch in der Überlieferung, wobei der letzteren
die Aufgabe zufällt, das in der Schrift vorhandene 'corpus doctrinae' (um die
Redeweise Scheebens zu gebrauchen) wie ein lebendiger Kommentar zu
erläutern und nur in diesem oder jenem Punkte auch inhaltlich zu ergänzen»
(S. 134). An «verwandten theologischen Fragen», die auch nach Klarstellung
rufen, werden genannt: Bestimmung des Schriftkanons, Instanz zur allenfalls

nötigen autoritativen Vor- und Auslegung der Tradition selbst,
Dogmenentwicklung. Auch bei der Tradition gebe es eben eine explizierte und eine
bloß implizierte Form der Darbietung der christlichen Offenbarungswahrheit.
Aus den Schlußerklärungen des Faszikels greifen wir heraus: «Wir können
wie Möhler und Scheeben ohne irgend ein Bedenken an der These festhalten,
daß jede Glaubenswahrheit, wenn wir von der Antwort auf die Kanonfrage
absehen wollen, in der Heiligen Schrift einschlußweise vorhanden ist oder
wenigstens auf diese als ihre letzte Grundlage zurückgeht Natürlich muß
ebenfalls der in der Dogmatik zu führende Schriftbeweis die Norm der
Tradition anerkennen; daraus ergibt sich, daß er nicht schlechthin selbständig
sein darf, sondern sich mit dieser zu einer einheitlichen Argumentation zu



Besprechungen 353

verbinden hat, die in der einen schriftlich-mündlichen Überlieferung ihre
Quelle besitzt» (S. 137).

Dieser Beitrag von B. zum «Schmaus-Grillmeier» erscheint uns durchwegs

gut geglückt. Sein relativer Umfang innerhalb des Ganzen spiegelt
vielleicht eher die Note der Aktualität, die das Handbuch anstrebt, als die
sachliche Bedeutsamkeit der einzelnen Wahrheiten unsres Glaubens im
Vergleich zueinander. Aber um darüber eine bestimmte Feststellung zu
machen, ist vom Gesamtwerk noch zu wenig erschienen. Dieser Faszikel stößt
in seinem Inhalt bis in die allerjüngste Gegenwart hinein, für ein Geschichtswerk

gewiß nicht das Gewöhnliche, und er greift auch energisch mit seinen
Stellungnahmen ins Systematische über, aber wohl eben gleichsam im Sinn
einer «Moral» von der «Geschichte», was auch dem Historiker nicht verwehrt
sein soll. Dies ist bei den beiden noch zu besprechenden Faszikeln, wie wir
sehen werden, nicht minder der Fall, scheint also der Absicht der Herausgeber

des Handbuches zu entsprechen: der Bearbeiter des historischen
Materials für ein Spezialgebiet soll uns auch sein Gesamturteil zum Thema
als solchem vorlegen und etwa die Richtung fruchtbarer Weiterführung
angeben oder es schon hier weiterführen, wo er es sich zutraut. Da sind
verschiedene Auffassungen über den Sinn einer Dogmengeschichte möglich. -
In bezug auf das Trienter Konzilsdekret wurde B. schon gelegentlich
vorgeworfen, er betone zu stark den mündlichen Charakter der gemeinten
Überlieferung als Gegensatz zu schriftlicher, während es dem Konzil wie der
Theologie der Vorzeit wesentlich nicht so sehr auf das Faktum einer Weitergabe

ohne Niederschlag in der Heiligen Schrift, ja bei dieser Gelegenheit
überhaupt nicht darauf, sondern bei der Auseinandersetzung um das «pari
pietatis affectu» auf den apostolischen und darum für bindend erachteten
Ursprung ankomme, und zwar näherhin für gewisse von den Reformatoren
angefochtene Riten und Gebräuche der Kirche. Letzteres ist wohl richtig,
wird aber von B. auch gesagt (vgl. S. 77). Es sei zum Schluß darauf
hingewiesen, daß J. R. Geiselmann gegenüber der Deutung, die B. auch hier noch
von den Gründen und dem Sinn der Ersetzung von «partim- partim» durch
«et» in Trient verficht, bei seiner Kritik bleibt, ebenso für die Beurteilung
der Darlegungen M. Canos und Bellarmins (J. R. Geiselmann, Die Heilige
Schrift und die Tradition, Herder 1962, das B. noch nicht vorlag, S. 113-115;
140-148; 193-195; 274-281; bei Abfassung dieses Buches kennt Geiselmann
seinerseits den besprochenen Faszikel B.s nicht).

2. Scheffczyk beginnt seinen Beitrag über Schöpfung und Vorsehung mit
Angabe allgemeinen Schrifttums zur Dogmengeschichte, darunter der
bekannteren Handbücher dieser Disziplin. In einem ersten Kapitel entfaltet
er die Grundlagen christlichen Schöpfungsglaubens in der biblischen
Offenbarung des Alten und Neuen Testamentes, dazu in den ältesten christlichen
Bekenntnisformeln und Symbola (S. 1-29). Schon die Überschriften geben den
Leitgedanken der Darlegung und das Kriterium der Beurteilung bekannt. § 1 :

«Die Schöpfung als Vorgeschichte des Heils im Alten Testament»; § 2

dementsprechend: «Die christologische Prägung des Schöpfungsglaubens im Neuen
Testament» (Hervorhebung von mir). Sch. hält sich'für das A.T. hauptsächlich
an die Darlegungen bei G. v. Rad und G. Lindskog. Aus den sog. Billigungs-

23



354 Besprechungen

formein von P nach den einzelnen Tagewerken leuchte «der optimistische
Grundzug» israelitischer Schöpfungsauffassung (S. 5). Obenerwähnte Leitidee

sehen wir z. B. im Urteil: «Für ein vom heilsgeschichtlichen
Bundesgedanken auf die Schöpfung zurückfragendes Denken ist es nur konsequent,
wenn die grandiose Teleologie in der Darstellung des Schöpfungsvorganges
in der Erschaffung des Menschen ausmündet, der allein in der irdischen Welt
Partner des Bundesgottes sein kann. Daß die Erzählung der Priesterschrift
in der Darstellung der Menschenschöpfung ihren Höhepunkt erreicht, wird
schon formal an der feierlichen Selbstaufforderung Gottes erkenntlich (Gn
1, 26), inhaltlich aber in der Bezeichnung des Menschen als Gottes Ebenbild
(Gn 1, 26 f) wie auch in dem besonderen Segen Gottes über dieses sein höchstes

Werk (Gn 1, 28) ». Erst die Weisheitsliteratur betrachte «die Schöpfung»
nicht mehr vorwiegend in ihrer «soteriologisch-heilsgeschichtlichen», sondern
nunmehr gern «in ihrer Eigenbedeutung». Da komme «eine rationale
Welterkenntnis zum Vorschein, die zwar auch die göttliche Transparenz der
geheimnisvollen Weltwirklichkeit nicht leugnet, die aber doch mehr der
kosmologischen Spekulation verpflichtet ist als dem Begreifen der Schöpfung
vom Standpunkt der Heilsgeschichte», zumal «Israel hier den griechischen
Kosmosbegriff seinem Denken einverleibt». So sei die «Schöpfungsauffassung

philosophisch objektiviert», während sie früher «heilsgeschichtlich und
aktualistisch» geprägt war (S. 10). Die Weisheitsliteratur trage freilich auch
zur «Bereicherung des Schöpfungsglaubens» etwas bei, indem sie «die
Logosspekulation» vorbereite. Erstaunlicherweise zeitige «die soteriologisch-heils-
geschichtliche Ausformung der atl. Schöpfungsvorstellung das Fehlen
einer ähnlich stark ausgeprägten Vorstellung von der göttlichen Vorsehung».
Letztlich hänge dies mit dem «aktualistischen und jetztzeitlichen» Begriff
der Schöpfung zusammen: «der alttestamentliche Mensch» habe nämlich
«seine Welt nicht wie der Grieche als einen Kosmos» betrachtet, «sondern als
ein bedrohtes Wesen, das ständig der errettenden Tat des Schöpfers bedurfte»
Weish 12, 7 rede «abstrakt von der Vorsehung» (S. 11).

Das Schöpfungsverständnis des N. T.s gelangt zu einer neuen wesentlichen

Ergänzung der sonst darin weiter geltenden Auffassung des A., indem
«zuerst in der Paulustradition» der Gedanke aufkommt, daß «Gott die Welt
in Christus geschaffen hat» (S. 15). Paulus sei da unter anderm von der Stoa
beeinflußt. Besonders faßt Sch. Kol 1, 16 f ins Auge und deutet die Stelle im
Anschluß an M. Meinertz und R. Bultmann. Nach Hinweisen auf Texte des
Hebr. und hernach «der johanneischen Tradition» über die Rolle des Logos in
der Schöpfung spricht er von solchen Stellen, die dem Logos Christus auch die
universale Erlösung zuschreiben. Mit Cullmann denkt er diesbezüglich, daß
für das N. T. nicht etwa die Erkenntnis der Schöpfungsmittlerschaft Christi
zu der seiner Erlösermittlerschaft führe, sondern umgekehrt diese Erkenntnis
jene förderte. «Daraus aber ergab sich in Konsequenz, daß auch die Schöpfung
im ntl. Verständnis den Charakter eines Heilsgeschehens annahm. Die
gesamte Teleologie des NT sei «Erlösungsteleologie» (S. 19). Zuhin erscheine
diese «zweite Schöpfung» im NT «auch unter einem eschatologischen Aspekt»,
da «das Christusereignis auf eine eschatologische Vollendung angelegt ist,
der gegenüber die Sendung und das Kommen des Erlösers erst einen Anfang



Besprechungen 355

bedeutet» (S. 20); die Kontinuität zwischen Schöpfung, Erlösung und
Vollendung bleibe gewahrt, auch wenn nach dem NT «der Weg zur endgültigen
Vollendung der Schöpfung über die Katastrophe und den Untergang der
diesseitigen Weltwirklichkeit führt»; denn, was vergehen wird, hat
«Saatcharakter für den endgültigen Aeon» (S. 21). Der Vorsehungsgedanke des

NT stehe seinerseits in dieser Gesamtperspektive; Vorsehung Gottes werde,
ohne daß die begriffliche Formulierung und das Wort pronoia schon begegnen
würden, entscheidend als göttliches Handeln in der Geschichte verstanden,
zugunsten der Menschheit als Ganzem sowohl wie jedes Einzelnen (S. 22 f).

Der Rahmen einer Besprechung gestattet keine weitere eigentliche
Zusammenfassung der Darlegungen. Die Überschriften der einzelnen
Paragraphen hat Sch. durchgängig so gefaßt, daß in der Formulierung seine Deutung

des wesentlichen Ertrages der betreffenden Periode christlicher und
näherhin katholischer Schöpfungstheologie sowie die allenfalls
hervorstechende allgemeine Orientierung derselben im betreffenden Zeitraum klar
zum Ausdruck kommt, ebenso auch gleich seine Bewertung. Nur ein paar
Beispiele : § 5 wird überschrieben : «Die kosmologische Fassung der
Schöpfungswahrheit als Antithese zur griechischen Kosmologie bei den Apologeten»;

§ 6: «Die heilsökonomische Begründung der Schöpfungslehre im Kampf
mit dem Gnostizismus und die Zentralstellung des Irenäus»; § 7: «Der
Ausgleich zwischen griechischem Denken und christlichem Schöpfungsbegriff in
der Patristik und die geschichtliche Bedeutung Augustins » ; § 9 : «Das

Schöpfungsdenken der Frühscholastik unter dem Einfluß platonisch-
augustinischer Ideen»; §10: «Die Synthese des Schöpfungsdenkens in der
Hochscholastik»; § 13: «Die deistische Verflachung der Schöpfungswahrheit
in der Aufklärung». Dazu bringt die Inhaltsangabe S. v bis vu eine Reihe
ebenso prägnanter Zwischentitel für kurze Abschnitte des einzelnen §.

Seine denkbar mühevolle Aufgabe hat Sch. im allgemeinen in einer
Weise erfüllt, die Bewunderung verdient, verlangte sie doch, der Weite des
Themas entsprechend, das Studium einer sehr umfangreichen Literatur aus
alter und neuer Zeit. Die eine oder andere Lücke war dabei wohl
unvermeidlich. So ist uns aufgefallen, daß er die Ideenlehre bei dem oder jenem
Autor bis zur Reformationszeit aufmerksam berücksichtigt, nachher aber
nicht mehr oder nur per transennam, z. B. bei Malebranche, insofern sie ihn
zum Ontologismus führt (S. 117). Tatsächlich jedoch verschwindet die
Spekulation über die vorgeblichen göttlichen Ideen auf katholischer Seite
durchaus nicht aus den nachreformatorischen theologischen Traktaten.
Suarez und Vazquez z. B., ebenso Johannes von St. Thomas widmen ihr
eingehende sehr scharfsinnige Erörterungen (Suarez, Disp. met., disp. 25
besonders [nicht disp. 15, wie in seinem Komm. z. S. th. I, lib. 1, cap. 5, 1 der
Vivès-Ausg. angegeben ist!]; In I.D. Th., q. 15; G. Vazquez, Comm. ad
disp. in Iam, disp. 70; Joh. v. St. Thomas, Cursus theol., torn. 2, disp. 21;
disp. 22, a. 1, 15 ff; a. 4, n. 13 ff, Ausg. Solesmes 1934. Vgl. noch M. J.
Scheeben, Handb. d. kath. Dogm. I, § 94). - Die Schrifttumsangaben zu
Beginn jedes § bieten eine zuverlässige und reiche Auswahl neuerer Literatur,
nicht bloß aus dem deutschen Sprachraum, ohne sachlich ungerechtfertigte
Vorliebe für das neueste, aber gelegentlich bis ins Jahr 1962. Bei § 12 bre-



356 Besprechungen

chen diese Angaben wohl versehentlich ab; denn sie berücksichtigen fast
nur Luther und Luthertum, obschon die Periode bis zur Aufklärung reicht.
Daß die Darstellung als solche mit der Behandlung der einschlägigen
Erklärungen des Yatik. I abschließt, erscheint als vernünftige Beschränkung im
Rahmen einer Dogmengeschichte, die ja nicht mit einer Geschichte der
Theologie identisch gesetzt werden dürfte. Sinnvoll ist ferner die Verwendung
von Kleindruck im Text für Details, die der auf «eiserne Ration» erpichte
Leser sich ersparen möchte. - Bei Behandlung der Probleme um Gottes
Vorsehung käme auch die Frage des Verhältnisses zwischen ihr und unserem
Bittgebet in Betracht, wie sie im Lauf der Dogmengeschichte immer wieder
gestellt wurde, ferner die eigene Erörterung de fato. Die Abschnitte zum
Vorsehungsthema fallen in der Regel aschenbrödlerisch aus.

Leider übertreibt der Vf. u. E. die Forderung der für eine christliche
Schöpfungslehre von Rang angeblich unerläßlichen «heilsgeschichtlichenD
Perspektive und trinitarischen Note. Das macht er nämlich bei fast jedem der
Autoren, die er behandelt, wie zum Schlüssel seiner Gesamtbeurteilung,
so daß fast überall schlußendlich ein diesen Mangel bedauerndes «aber» oder
«allerdings» erscheint. Es hätte genügt, wenn er diesen angeblichen Mangel
bisheriger Schöpfungssystematik am Schluß des Faszikels in einem Rückblick

ein für alle mal bedauert und dabei die nach seinem Urteil rühmlichen
Ausnahmen aus dieser «massa perditionis» namentlich herausgehoben hätte.
Ob mit der Etikette «Heilsgeschichte», «heilsgeschichtlich» als solcher viel
anzufangen ist, dünkt uns sehr fraglich; denn die Haube dieser Prädikate
wird heute über ganz verschiedene, vielfach diametral entgegengesetzte
Auffassungen gestülpt. Systematisch hat Sch. eine heilsgeschichtliche
Ausrichtung der Schöpfungslehre plädiert in seiner Tübinger Antrittsvorlesung
1959, erschienen in der ThQ 140 (1960), 19-37. Der «Charakter eines
planvollen Ganzen» heißt es da etwa, könne «der Heilsgeschichte nur erhalten
werden, wenn das Erlösungsgeheimnis, das uns erst 'in der Fülle der Zeit' (Gal
4, 4) offenbar wurde, schon in dem ursprünglichen Schöpfungsratschluß
aufgenommen erscheint, und zwar näherhin in der Weise, daß Gott mit der
Schöpfung von vornherein auf die Erlösung zielte. - So allein werden die
Werke Gottes zum Heil der Menschheit als sinnvolle Entwicklung und als
eine Gottes würdige Geschichte widerspruchslos erfaßbar und haltbar»
(S. 21). Im Verlauf dieser Rede aber gibt Sch. dem gemeinten «Heil» einen
weiteren Sinn als den, den man gewöhnlich mit «Erlösung» verbindet, einen,
der nicht notwendig mit einem Sündenfall und mit Sünden der Menschheit
rechnet, sondern nur mit einem Zustand der Unvollkommenheit, der im
Lauf einer «Geschichte» auf eine eschatologische Bestimmung und
«Vollendung» hin überwunden werden soll und wobei der Gottmensch als Zentrum
dieser «Geschichte» ausschlaggebende Bedeutung hat. Auch der letzte Satz
im hiesigen Faszikel S. 55, Anm. 8, über Irenäus, scheint diese weitere
Bedeutung von «Heil» zu implizieren, ebenso S. 145 das über Dieringers
Konzeption. Aber auch so bleibt u. E. die Gedankenführung Sch.s. mit
Schwierigkeiten belastet, ähnlichen wie sie gegen die Auslegung von Gen 1 und
2 durch K. Barth geltend gemacht wurden (J. -F. Konrad: Abbild und Ziel
der Schöpfung, Tübingen 1962). In seiner Antrittsvorlesung sowohl wie



Besprechungen 357

im Fasz. hält Sch. besonders große Stücke auf einen Satz des hl. Irenaus,
Adv. haer. 3, 22, 3 (nicht 3, 22, 1 : «Cum enim praeexisteret salvans, oporte-
bat et quod salvaretur fieri, uti non vacuum sit salvans». Schon der von
Irenaus damit gemeinte Sinn ist nicht leicht auszumachen (vgl. etwa die
Beurteilung durch E. Scharl: Recapitulatio mundi, 1941, S. 17 f und wie F.
Sagnard in seiner Ausgabe des 3. Buches Adv. haer., Sources ehr., 34, Paris
1952, S. 379 übersetzt). Erst recht bleibt die Beurteilung der innern Richtigkeit

des Satzes offen, wenn er den Sinn hat, den die meisten Erklärer
annehmen. Schließlich würde dann immer noch gelten, daß leine Schwalbe
noch nicht den Lenz macht» (zu Irenäus und Bibel vgl. etwa L. Cerfaux: Le
Christ dans la théologie de saint Paul, S. 132-135 über Paulus und die sog.
«mystische» oder «physische» Erlösungsauffassung, deren Exponent Irenäus
sein soll). Müßte übrigens eine betont «biblisch» orientierte «heilsgeschicht-
lich-trinitarisch-christologische» Darstellung der Welterschaffung, die
Bedenken trüge, alsbald anthropozentrischer Einengung zu verfallen, nicht zu
ein paar allgemeinen und vagen Sätzen zusammenschrumpfen Im Plan dieses
Werkes soll doch erst in einem folgenden Fasz. die Lehrentwicklung über
«Urständ und Einheit des Menschengeschlechtes» geboten werden, also sollen
offenbar dort die Fragen um die Entstehung des Menschen innerhalb des

Weltganzen zur Sprache kommen und in einem andern Fasz. die der Angelo-
logie, doch wohl einschließlich der Erschaffung dieser Wesen: worauf würde
sich somit die verlangte «heilsgeschichtliche» Einordnung des Gegenstandes
des hiesigen Fasz.s. reduzieren

Ist es nun so, daß Gottes Offenbarung uns über die wahrlich nicht
wenigen Einzelfragen der PPeftentstehung und HWfentfaltung vor dem
Auftreten des Menschen nichts Bestimmtes bieten will, weil es dem Schöpfer
in seiner Offenbarung an die Menschen darauf nicht ankam, sondern auf
«Heilsgeschichte» für das Heil eben unseres Geschlechtes, dann wird man
schlicht gestehen, daß eine christliche Theologie der vormenschlichen Schöpfung

prinzipiell nicht möglich ist, indem die zureichenden Grundlagen einer
solchen fehlen, nicht aber eine «heilsgeschichtliche» Darstellung dennoch
postulieren. Ist es indes nicht an dem, warum sollte bereits eine theologische
Lehre von der vormenschlichen Schöpfung an die Ungeklärtheit und Problematik

des Begriffes «Heilsgeschichte» ausgeliefert werden? (dazu s. noch die
zusammenfassenden Erörterungen bei K. G. Steck: Die Idee der
Heilsgeschichte, Zollikon 1959). Es ist schade, daß Sch. diesen seinen Beitrag zur
neuen Dogmengeschichte etwas verunstaltet durch ein Übermaß an Kritiken,
die nicht so sehr von dogmengeschichtlicher Methodik und Blickrichtung
abhängen als eher von persönlicher systematischer. Im Interesse der Klarheit
gegenseitigen Yerstehens und der Verständlichkeit einer schriftlichen
Darlegung dieser Fragen für den Leser wäre u. E. unter anderm schon zu differenzieren

zwischen einer christologischen Interpretation der Schöpfung des Alls
und einer christologisch-heilsgeschichtlichen Interpretation derselben. Beides
braucht sich nicht von vornherein zu decken. Zudem sollte besser
unterschieden werden zwischen dem Begriff des «Heilsgeschehens» und dem schon
systematischeren der «Heilsgeschichte», der eine konstruktive Einstellung
besagt, einen Gesichtspunkt, der leicht überall und in alles, was geschieht,



358 Besprechungen

hineingetragen wird, vermengt mit subjektiven Deutungen der Zusammenhänge.

Diese Dinge weiter auszuführen ist hier nicht der Ort. Auch mit seiner
Forderung einer betont trinitarischen (eigentlich hier binitarischen Deutung
des Schöpferwirkens Gottes («Gott» und «Logos Gottes») mit latenter Polemik
gegen die Lehre von den sog. Appropriationen, trägt Sch. in eine
dogmengeschichtliche Arbeit seine eigene systematische Ansicht in u. E.
unangebrachter Weise hinein. Solche Bestrebungen werden leicht in Wirklichkeit
(etwa unter der Etikette der «Rückkehr zu den Vätern») zu einem theologischen

Rückschritt statt Fortschritt. Über eine aktiv verstandene «trinita-
rische» Schöpfungslehre würde eine Auffassung noch hinausgehen, die etwa
auch in den geschaffenen Dingen «Spuren» und «Abbilder» der Trinität als
solcher und ihrer «Personen» oder je besondere Werke einer derselben unter
Ausschluß der beiden andern sehen wollte. Hier die «Appropriationen»
durch «Proprietäten» ersetzen zu wollen, überschreitet jedenfalls noch krasser
die Aufgabe einer Dogmengeschichte als solcher.

Zu Einzelheiten: wo Sch. vom Subordinatianismus bei Apologeten des

2. Jahrhunderts in ihren Aussagen über den Schöpferlogos spricht, wäre
neben der Beschuldigung «mittelplatonischer Vorstellungen» (S. 38) der Hinweis

darauf am Platz, daß gewisse Bibeltexte selbst zu solchen Anschauungen
führen oder darin bestärken konnten, solange keine Schriftdeutung ausgebildet

war, die als die kirchlich verbindliche, traditionelle erschien. So konnte
es etwa Justin ergehen, wenn er unter anderm Spr 8, 21 ff und Stellen aus Sap
verwertete (2. Apol., 6; Dial., 61 f; 129), nicht minder Athenagoras (Suppl.,
10) und Theophil von Antiochien (Ad Autol., I, 10; II, 18; 22). Oder wenn
Piatos Meinung über die gestaltlose Materie mit Gen 1 verglichen wurde
(Justin, 1. Apol., 10; 59; 67): haben wir denn nicht heute «exakte
Bibelforschung», die meint, ähnliches wiederholen zu sollen? Die gleiche allzu
ausschließliche Haftbarmachung einer profanen Philosophie für das
Aufkommen irriger Standpunkte finden wir auch sonst, so S. 49, 57, 61 f usw.
für die Idee von der sog. Simultanschöpfung; man kann nicht sagen, daß die
Kirchenväter Philo Alexandrinus einfach für einen profanen Philosophen
gehalten haben. Selbst der Arianismus ist nicht etwa bloß der Vorliebe für
eine bestimmte Philosophie entsprungen (S. 53). Wenn die Hexaemeron-
homilien des hl. Basilius den Eindruck weckten, «der Genesisbericht sei im
wesentlichen eine monotheistische Kosmologie und die biblisch-christliche
Schöpfungsauffassung eine Weltentstehungslehre mit religiös-ethischer Ab-
zweckung» (S. 57), könnte zu seiner Entlastung beigefügt sein, daß
Unmöglichkeit und Verfehltheit des Konkordismus keine Einsicht damaligen
Naturwissens sein konnte; es hätte noch auf Jahrhunderte Privatoffenbarung

erfordert. Man wüßte gern genauer, was unter der «konsequent
geschichtlichen Auffassung der Schöpfung» zu verstehen sei, die Bonaventura
nachgerühmt wird (S. 89, Z. 15) und unter «geschichtlicher Dauer der Tat
Gottes» (S. 93, Z. 8). Eine allgemeine Schöpfungslehre, die nicht bloß in der
Menschwerdung des Sohnes Gottes «die faktische Vollendung des Universums»

bekennt, sondern in der «diese Idee das Strukturprinzip», des

Ganzen ist (S. 94), fehlt tatsächlich noch. Nicht einmal die Weltschöpfungslehre

bei K. Barth, K. D. III/l (wo übrigens auch das Vorwort alle Be-



Besprechungen 359

achtung und Beherzigung verdient) erfüllt eine solche Forderung, erst recht
nicht die Darstellung dieses Gegenstandes in dessen Dogmatik im Grundriß
(1947), § 8 und 9 oder die Utrechter Vorlesung von 1935, erschienen unter
dem Titel «Credo» (14.-15. Tausend 1946), 4. Vorlesung. Wenn also selbst der
Autor, dessen Konzeption Sch. unverkennbar vor Augen hat, ein solches
Postulat nicht zu befriedigen vermag, kann an der Durchführbarkeit in
sachgerechter Schöpfungstheologie gezweifelt werden.

S. 45, Z. 2 f lies: «Non quasi indigens Deus hominis plasmavit Adam, sed

ut haberet ...»; S. 67 lies: J.-M. Hornus: Les recherches récentes ...; S. 80,
Z. 6 lies: Wilhelm von St. Thierry; S. 92, Z. 22 lies: Erhaltung der Dinge
durch Gott; S. 110 ist der Name «Zwingli» wohl versehentlich nicht
hervorgehoben, wie S. 61 «Ambrosius» nicht; S. 114, Z. 11 lies: verteidigen;
S. 127, Z. 16 f lies: und ihn absolut

3. B. Neunheuser beginnt seine Darstellung über die Geschichte des

eucharistischen Dogmas in Mittelalter und Neuzeit mit einem § (S. 1-11), der
den Standpunkt der mittelalterlichen Ostkirche zu den wesentlichen Einzelfragen

dieses Glaubensgeheimnisses zusammenfassen soll «unter dem
Gesichtspunkt des Beitrages, den sie zur dogmengeschichtlichen Entwicklung
der Gesamtkirche hat geben können» (S. 1). Auch in der Trennung von Rom
bewahre die orthodoxe Großkirche treu die «eucharistische Doktrin der
Väter», sodaß das Unionsdekret von Florenz an Eucharistie-Kontroversen
zwischen Ost und West nur die des Ungesäuerten zu berücksichtigen brauche.
Bei Nestorianern und Monophysiten ist eine gewisse Abweichung in der
Deutung der Realgegenwart da, jene denken sie zu generell als Verbindung
des Herrenleibes mit den Gestalten, diese als eine Art Impanation, wobei
auch Unbestimmtheit ihrer theologischen Begriffe mitspielt. - § 2 (S. 11-24)
betrachtet, im Anschluß besonders an die Forschungen J. R. Geiselmanns,
A. Kolpings, R. Schultes, den Eucharistieglauben der abendländischen
Kirche im frühen Mittelalter, in dem der 1. und der 2. sog. Abendmahlsstreit
ausgetragen werden und die Transsubstantiationslehre erste Gestalt bekommt.
Die karolingischen Messererklärungen bleiben oft bei sehr anspruchsloser
Paraphrase der Kanontexte. Eingehender verweilt N. bei der kleinen Schrift
De expositione missae des Floras v. Lyon wegen ihres relativ höheren
Gehaltes an theologischer Substanz, dann bei Amalar v. Metz mit seinem
Nebeneinander von Allegorie und beinah kapharnaitischem Realismus,
darauf bei Paschasius Radbertus und Ratramnus, den beiden Protagonisten
des ersten Abendmahlsstreites. Dieser bringt keinen Ausgleich der Richtungen,

so daß der Raum offen bleibt für den mit dialektischer Virtuosität
vorgetragenen, vom Dynamismus immer klarer zum antirealistischen Symbolismus

fortschreitenden Standpunkt des Berengar v. Tours. Die Formel der
Lateransynode von 1059, sagt N. mit L. Hödl (in Scholastik 1962, 370 ff),
war arg ungeschickt, der dialektischen Schärfe Berengars gelang es leicht,
sie zu entkräften. Erst Lanfrank und Guitmund v. Aversa bringen es zu
standfester Durchdenkung und Formulierung einer rechtgläubigen
Gegenauffassung. Sie «haben die Grundlagen geschaffen für die kommenden großen
Sakramentstraktate, in der Lehre von der Substanzverwandlung, in der
Einschränkung der Identität auf das Wesen des Herrenleibes, in der Über-



360 Besprechungen

nähme der Fachausdrücke signum, sacramentum, res sacramenti» (S. 23).
Anselm v. Laon ergänzt das alles in bedeutsamer Weise durch freilich knappe
Systematisierung. Die Fundamente sind da für die weitere Synthese. Früh-
und Hochscholastik (§3, S. 24-44) werden sie erbringen, unter anderm der
Lehre von der Substanzverwandlung und ihren Konsequenzen eine
zusammenhängende Ausformung verleihen. Dabei befruchten sich gegenseitig
systematische Durchdenkung und neue Gestalten eucharistischer Andacht,
die auf Realidentität und Dauergegenwart fundiert sind. Die Theologie des

Spätmittelalters § 4, S. 44-51) hat trotz des nominalistischen Kritizismus
hier das für den Glauben Gewonnene nicht in Frage gezogen noch zerredet,
wie N. ausführlich mit E. Iserloh an Wilhelm v. Ockham zeigt, bei dem die
Transsubstantiation das Interesse in Beschlag nimmt, der Opfercharakter
der Eucharistie nur hie und da mehr supponiert wird, als Verständnis und
Aufmerksamkeit findet. Diese Einstellung beherrscht im 14. und 15. Jh.
immer weitere Kreise der zünftigen Theologie, hat auch bedauerliche Folgen
für die Predigt des ausgehenden Mittelalters über die hl. Messe und für die
Volksfrömmigkeit, was A. Franz: Die Messe im deutschen Mittelalter,
eindrucksvoll belegt hat. Der Abschnitt bringt gegen Schluß eine gedrängte
Darlegung des Angriffes Wiclifs auf die Transsubstantiationslehre und der
hussitischen Forderung des Laienkelches, erwähnt dann aus den Zeiten
unmittelbar vor der Reformation zwei Veröffentlichungen zur Theologie des

Meßopfers, die Sacri Canonis Missae expositio des Gabriel Biel und den
Artikel Missa im Vocabularius theologiae J. Altenstaigs, die beide das «echte

Kerngut» eucharistischen Glaubens der neuen Zeit weiterreichen wollten.
§ 5 spricht (S. 51-62) von den Gegenmeinungen der Reformatoren, ihrer

Zwietracht in der Abendmahlslehre, wo Calvin nach Vermittlung und
Ausgleich strebt, diesen aber (so urteilt N. mit A. Baudrillart und H. Grass zum
Unterschied von M. Thurian) nicht einmal in seiner eigenen Theorie klar
schaffen kann (S. 54). Die Ablehnung des eigentlichen Opfercharakters der
Messe ist allen Reformatoren gemeinsame Sache. Der gleiche § befaßt sich
mit der katholischen Abwehr einschließlich des Konzils von Trient. Schon
1520 hat Th. Murner auf die Einheit des sakramentalen Opfers mit dem
Kreuzesopfer hingewiesen, nach E. Iserloh allerdings ohne «theologische
Bewältigung»; dies gelinge auch Joh. Eck nicht; von den Vortridentinern
verdiene am ehesten K. Schatzgeyer in dieser Frage Anerkennung, der in
einer deutschen Schrift des J. 1525 die Messe «nicht allein ein Gedächtnis,
sondern auch eine wahrliche Vergegenwärtigung» des Kreuzesopfers nennt.
N. stimmt hier Iserloh noch darin zu, daß erst die «Mysterienlehre» Casels
die Richtung einer wirklich befriedigenden Antwort hätte angeben können
(S. 55 f, Anm. 27). Mit N. M. Halmer hebt er den Beitrag Kard. Cajetans zum
Thema Meßopfer in Arbeiten der Jahre 1510, 1525, 1531 hervor. Das Konzil
adoptierte die von Kard. Cervino 1547 vorgeschlagene Ordnung, dergemäß
die Fragen über die Eucharistie als Sakrament für sich und später die über
den Opferaspekt behandelt werden sollten. Letzteres fand so erst 1562 den
Abschluß. Darüber wollte das Konzil keine theologisch vollständige Lehre
bieten, sondern den traditionell klaren katholischen Standpunkt verbindlich
den einzelnen reformatorischen Bestreitungen entgegenstellen: seine Er-



Besprechungen 361

klärungen betrafen daher Realgegenwart, Transsubstantiation, Anbetungswürdigkeit,

Aufbewahrung, Empfang des Sakramentes, Utraquismus,
Opfercharakter. Bewußt meidet dabei das Konzil Parteinahme in innerkirchlichen
theologischen Schulkontroversen, will auch keine «theologischen
Weiterführungen» bieten (S. 60). N. schließt hier mit den Worten: «Seine Lehre ist
vielmehr in kluger Beschränkung auf die wesentlichen Grundlinien des

Dogmas eine klassisch gültige Darlegung des katholischen Glaubens, um
dessen volles Verständnis die Folgezeit zu ringen hatte. Dieses Ringen sollte
sehr mühsam werden; es war durchaus nicht immer erfolgreich. Es ist noch
nicht abgeschlossen, wenn wir auch sagen dürfen, daß wir am Beginn eines

neuen Abschnittes dieses Verständnisses stehen, der dem Ansatz der älteren
Theologie und des Konzils selber besser gerecht zu werden verspricht, als
das die unmittelbar folgenden Jahrhunderte der Gegenreformation
vermocht haben» (S. 62). — § 6 überblickt « nachtridentinische Theologie und
Gegenwart» (S. 62-69). Darin greift N. die schon S. 58 aus J. Betz zitierte
Bemerkung wieder auf (S. 63), die in Trient getrennte Behandlung von
Sakrament und Opfer habe leider das Interesse an einer dogmatischen
Synthese der beiden Aspekte allzu lange lahmgelegt. Die Reaktion auf den
Hauptangriff der Neuerung habe zunächst eine Reihe teilweise seltsamer und
abwegiger Theorien zur Begründung des Opfercharakters heraufbeschworen,
so die Destruktions- und ihnen diametral konträre Oblationstheorien. Aus
neuer Zeit rühmt N. an Anläufen aus der Sackgasse die von L. Billot, de la
Taille, E. Masure, G. Sartori, A. Vonier und zumal O. Casel; «erhebliche
Unterschiede» würden zwar fortdauern, aber ein «Konvergieren» in gemeinsame

Richtung sei da, die jeden Gedanken an «Wiederholung» oder Ergänzung

des einen und einzigen Opferaktes Christi als unzutreffend betrachte,
«Das sakramentale Tun des Priesters, heute am Altar, ist gerade das Mittel,
kraft dessen das eine Opfer, der eine Opferakt Christi, heute neu in unsere
Zeit eintritt, nicht durch eine neue Setzung seiner selbst, auch nicht durch die
Setzung eines neuen, weiteren Aktes Christi, sondern eben vermittels der
sakramentalen Tat des Priesters In diesem priesterlichen Tun wirkt sich
aus die eine Tat Christi. Haupthandelnder in jeder Messe ist Christus, und
zwar so, daß der hinter dem priesterlichen Tun stehende Akt Christi numerisch

identisch ist mit dem Akte des Kreuzesopfers» (S. 66, übernommen aus
N., Opfer Christi und Opfer der Kirche, 1960, S. 145). Diese neue Orientierung
finde überraschendes Verständnis auch im protestantischen Lager. Des
weiteren habe sich die Auffassung Bahn gebrochen, daß die «Gestalt» der
eucharistischen Handlung die eines Kultmahles sei (R. Guardini, J. Pascher,
J. A. Jungmann, H. Schürmann). Zum Schluß wird noch eine Lanze eingelegt

für eine Synthese der Glaubenslehre von der Eucharistie unter allseitiger
Verwertung des Grundbegriffes der Aktualpräsenz, wie ihn J. Betz (s. Art.
Eucharistie, in LThK, 2. Aufl., VI. Systematik) zu bestimmen sucht.

N.s Faszikel zeichnet sich aus durch seine elegante Beherrschung des

Stoffes, der ihm in langer Arbeit an eucharistischen Fragen vertraut und
liebgeworden ist. Er achtet auf Erwähnung kleiner, aber bezeichnender
Einzelheiten und auf historische Genauigkeit. Sein Eintreten für das Wesentliche

der Mysterienlehre ist bekannt und kann ihm nicht verübelt werden,



362 Besprechungen

da es aus innerster Uberzeugung stammt; er scheint aber nun mit den
Modifikationen einverstanden, die P. Wegenaer OSB, Heilsgegenwart, Münster,
1958, an ihr vorgenommen hat.

Zu Literatur für § 2 verdiente noch Erwähnung: R. Falsini, OFM, La
«trasformazione del corpo e del sangue di Cristo», Florenz, 1955; zu § 3 oder
auch § 6 wäre französischen Lesern des Handbuches nützlich die Angabe
von : A. M. Roguet, L'Eucharistie, tome I, Paris 1960 (Saint Thomas, Somme
théologique, trad, franç.); drs., La messe. Approches du mystère, Paris 1952

und Ch. Journet, La messe. Présence 1957; ferner der Art. Eucharistie des

Dictionnaire de Spiritualité, IV, 1553-1648; für italienische: A. Piolanti,
L'Eucaristia, Rom 1952, 2. Aufl. 1959; drs., Il mistero eucaristico, Florenz
1955. - S. 9 Anm. 76 lies: L'epiclesi ...; S. 11 Lit. lies: D. Bertetto ...; S. 14
Z. 7 v. u. des Textes, lies: ist ...; S. 26 Z. 12 v. u. des Textes, lies: Roland
Bandinelli; S. 27 Z. 7, lies: quaerenda. C. Zimara SMB

Bultot, Robert : Christianisme et valeurs humaines, A. La doctrine du
mépris du monde, en Occident, de S. Ambroise à Innocent III, t. IV: Le
XIe siècle, vol. 1 : Pierre Damien. - Nauwelaerts, Louvain-Paris 1963. 141 p.
(100 FB)

Mit dem vorliegenden Bändchen beginnt eine Serie von Untersuchungen,
die sich mit dem wichtigen Thema der christlichen Weltverachtung beschäftigt.

Den Verf. leiten bei einem solchen Unternehmen, das die Haltung der
Christen zur Schöpfung und der ihr immanenten Werte von Ambrosius bis
ins 12. Jh. darstellen und auch ihre Hintergründe durchleuchten möchte,
nicht nur historische Interessen. Und das mit Recht! Denn sollte sich
ergeben, daß bedeutende und einflußreiche Theologen jener Epoche die Kreatur
Gottes mit allem, was sie einschließt, unter einem allzu negativen
Vorzeichen betrachtet hätten, dann darf man vermuten, daß dies nicht ohne
Rückwirkungen auf künftige Generationen geblieben ist, ja daß sogar manches

bis in unsere Tage weitergetragen wurde. Verf. meint - und wer könnte
ihm das bestreiten? -, daß die Auflehnung des abendländischen Geistes

gegen das Christentum seit der Renaissance nicht nur durch ein einfaches
Mißverständnis seiner Gegner erklärt werden kann, gleichsam als hätten sie

in selbstverschuldeter Unkenntnis ein Phantom für die Wirklichkeit gehalten.
Gerechterweise müßte man fragen, wie ein solches Mißverständnis entstand
und welches seine Vorgeschichte ist. Darum ist zu untersuchen, wie die
verschiedenen geistlichen Autoren des Mittelalters und Altertums die Natur des

Menschen, ihre Beziehung zur Welt und das Profane beurteilen. Haben sie
sie richtig verstanden und auch respektiert Und vor allem haben sie immer
den Wert dessen, worauf sie aus übernatürlicher Gesinnung verzichteten,
grundsätzlich gewürdigt? Und fast noch wichtiger: welche Rolle weisen sie
dem Laien zu, der in der von ihnen oft so geschmähten Welt leben muß?
Hat menschliche Kultur einen eigenständigen Sinn Mit solchen Fragen wird
nun Petrus Damiani konfrontiert. Die Antwort darauf gibt prinzipiell bereits
das 1. Kap. unseres Buches, indem P. D. sich zu der Ansicht bekennt, der
Mensch sei nur zu dem Zweck geschaffen, die gefallenen Engel zu vertreten.
Auf den ersten Blick mag das harmlos erscheinen, es schließt aber eine be-



Besprechungen 363

stimmte Anthropologie ein und fällt über die menschlichen Beziehungen zur
Welt eine folgenschwere Vorentscheidung, denn für den Menschen wird damit
ein engelgleiches Leben gefordert, dessen eigentlicher Sinn die Kontemplation
ist, während die Schöpfung, anstatt sein Tätigkeitsfeld zu sein, einen bösen
Aspekt annimmt. Nur die Seele ist nach Gottes Ebenbild geschahen, der
Leib wird abgewertet, er ist ein Gefängnis, dem man möglichst rasch
entfliehen muß. Körperliche Freude ist ein natürlicher Feind der Tugenden,
eine Frucht unserer Perversion. Das hat seine Konsequenzen für den ganzen
Bereich des menschlichen Tuns: das Ideal das «homo spiritualis» ist der
Rückzug von jeder äußeren Beschäftigung, er soll sich frei halten von der
Last des Irdischen, um sich ungeteilt der Beschauung hinzugeben, denn diese
Welt gleicht einer Wüste, in der wir wie im Exil leben, die Aufgaben, die
man dennoch in ihr zu erfüllen hat, sind meist nur eine Quelle der Sünde.
Die Welt selbst ist «das Bett des Teufels», Ort der Finsternis, ein «Ägypten».
Es versteht sich von selbst, daß man in solcher Umgebung kaum das Heil
erlangen kann, «schon ihr Anblick macht einen unrein», als einzige Rettung
erscheint das Kloster. Die Laien, auch wenn es in ihrer Fleischlichkeit
verschiedene Grade gibt, leben in einem Zustand, den man eigentlich mit «non
gratia» bezeichnen müßte. Daß menschliche Kultur und Wissenschaft nach
dem Gesagten in sich keinen Sinn haben können, braucht nicht eigens
erwähnt zu werden. So vorbereitet wird einen das Kapitel «Ehe und
Geschlechtsleben» nicht mehr sonderlich überraschen, aber es bietet in seiner
Gedrängtheit auch dem eingeweihten Leser des Entsetzlichen genug. Man
fragt sich, wie jemand, der die hl. Schrift täglich meditierte, zu derart negativen

Ansichten kommen konnte. Die Erklärung dafür sieht der Verf. darin,
daß P. D. sie mit den Augen eines hyperspirituellen Neuplatonikers las, der
keinen Sinn für ihre realistische Sicht der Welt und des Menschen hatte.
Alles wird einseitig unter klösterlichen Gesichtspunkten gesehen, wo es doch
vielmehr so sein sollte, daß das monastische Ideal nur ein Ausschnitt aus dem
umfassenderen christlichen Ganzen ist.

Ein besonderer Vorzug das hier besprochenen Buches liegt in der
geschickten Verknüpfung der von P. D. so einseitig ausgewählten und
interpretierten Bibeltexte mit der Fülle der Schriftaussagen, die uns ein ganz
anderes Bild vom Menschen und seiner Aufgaben in der Welt vermitteln.
Es ist dabei allerdings anzumerken, daß P. D. als Kind seiner Zeit und Zeuge
einer langen Auslegungstradition nicht für alle Fehler haftbar gemacht
werden kann. Dafür werden die folgenden Bände ohne Zweifel die genauen
Belege liefern. - Man darf dem Verf. zu seinem Unternehmen Glück
wünschen; es dient einer «Unterscheidung der Geister». Und das ist, wie gesagt,
nicht nur von historischem Interesse. U. Horst OP

Denter, Thomas: Die Stellung der Bücher Esdras im Kanon des Alten
Testamentes. (Theol. Dissert. Fribourg.) - Buch- und Kunsthandlung,
Marienstatt 1963. xn-147 S. (15 DM)

Der Verfasser legt hier in einer sehr reich belegten Doktorarbeit die
Geschichte des dritten Buches Esdras dar, das in der orientalischen und
abendländischen Kirche sehr oft zitiert und von einzelnen als kanonisch betrachtet



364 Besprechungen

wurde. Obwohl es nicht in den offiziellen Listen von Florenz und Trient
aufgenommen wurde, deutet der Verfasser an, daß eine solche Aufnahme heute
noch möglich wäre. Der geschichtliche Beitrag ist ohne Zweifel echt und
sehr wertvoll, der Vorstoß auf das dogmatische Gebiet, so klug er
unternommen wurde, ist als Fragestellung berechtigt, bleibt aber problematisch.

B. Steiert OSB

Diekamp, Franz: Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des

heiligen Thomas. 3. Band. 13. Aufl. hrsh. v. Klaudius Jüssen. - Aschendorff-
Münster 1962. ix-521 S. (geb. 25 DM)

Mit diesem Band, der Sakramente und Letzte Dinge behandelt, ist
Diekamps Dogmatik wieder in neuer Auflage abgeschlossen. Wie bisher, so
hat Prof. Jüssen auch hier dem Werk inhaltlich wie formell den geschätzten,
vom ersten Autor stammenden Charakter bewahrt. Im Vergleich zu der
bereits von Jüssen besorgten 11. und 12. Auflage (1954) erscheinen im Text
wenige Änderungen oder Ergänzungen, die das Vorwort vermerkt. Dazu
gehört die Kritik an der Meinung, im christlichen Altertum habe da und dort
die «Form» der Taufe aus Fragen und Antworten über das trinitarische
Glaubensbekenntnis bestanden (S. 78 f.). Diese Meinung wird aber ungenau
bezeichnet, wenn man in ihr die Annahme einer «formlosen» Taufe sieht. Sie
lockert nur den Standpunkt, der das Sprechen der sakramentalen «Form»
ausschließlich auf Worte des Spenders einschränken zu sollen glaubt und etwa
auch auf strenge Gleichzeitigkeit der Setzung von «Materie» und «Form»
ausgeht. - Eine Ergänzung S. 165 f. bleibt bei der herkömmlichen Ansicht,
daß die eucharistische Gegenwart im Kommunionempfänger solange
andauere als die Gestalten, die von Brot und Wein sind. Man würde hier eine
nähere Auseinandersetzung mit den Argumenten K. Rahners für seine

Meinung erwarten. - Ebenfalls mit Hinweis auf K. Rahner finden wir im
Traktat von den Letzten Dingen S. 449 kurze Ergänzungen zur Frage einer
Ortung der Jenseitszustände.

Gerade der besondere Charakter des «Diekamp-Jüssen» läßt es u. E.
umsomehr bedauern, wenn darin keine Bezugnahme auf Ansichten zu finden
ist, die bei dieser oder jener Frage innerhalb katholischer Theologie
auftauchen. So vermissen wir wenigstens einen Hinweis auf neue Deutung der
Einsetzung einer Anzahl Sakramente (K. Rahner, Kirche und Sakramente.
Quaest. disp. Heft 10, 1961, S. 37-67), eine Deutung, die auch für die
Darstellung im entsprechenden § von Belang wäre, z. B. § 61 für den Ordo, § 69
für die Ehe. - Nicht minder willkommen wäre ein Urteil über den Diskussionsbeitrag

B. Weltes zur eucharistischen Verwandlung und Gegenwart (in
M. Schmaus u. a., Aktuelle Fragen zur Eucharistie, 1960, 190-195), zumal
darin Gedanken aufgegriffen werden, die schon seit einigen Jahren in andern
Sprachgebieten, besonders auf ökumenischen Zusammenkünften, Anklang
finden. — Sicher begrüßt würde im Abschnitt über den Tod (S. 404 ff) eine
Bezugnahme auf die heute unter protestantischen Theologen beliebte Polemik

gegen die «griechische» Lehre vom Fortleben der Seele.

Als Beispiel dafür, wie geschickt J. mit wenig Worten Verbesserungen
anzubringen weiß : S. 483 hieß es beim Thema Vollkommenheitsgrade der



Besprechungen 365

Anschauung Gottes in der 11./12. Aufl. (1954) nach Zitation von 1 Kor
15, 41f: «Thomas bemerkt dazu: Ciaritas autem corporis claritatem indi-
cabit mentis. Ergo quidam aliis clarius videbunt...» Nun lesen wir: «Zu 1 Kor
15 41 f bemerkt Thomas in Akkommodation des Schriftsinnes: ...» — Die
Literaturnachträge S. 498-506 geben eine gute Auswahl neuerer Arbeiten;
für das Lehrbuch als solches wäre es sicher besser, sie Paragraph für
Paragraph anfügen zu können; der Schüler bekommt sie eher in den Blick. -
An Druckfehlern ist uns aufgefallen: S. 216 Mitte lies: Perrone; S. 498 lies:
Jouassard de saint Irénée; S: 499 oben lies: A. Poyer, Nouveaux propos
unten: Corrà ...; S. 504 lies: A. Michel, Les mystères C. Zimara SMB

Feldmann, L. H.: Studies in Judaica: Scholarship on Philo and Josephus
(1937-1962). - Yeshiva University, New York 1963. vi-62 p. (2 $).

Diese Monographie will die erste in einer geplanten Reihe über « Studien
zum Torah-Judentum» sein. Zwar wird dieses Gebiet schon von den
Zeitschriften L'Année Philologique und Biblica bearbeitet; erstere berücksichtigt

aber das religiöse, letztere das klassische Schrifttum zu wenig. Die neuen
Studies in Judaica wollen zwischen beiden eine Brücke schlagen. Das erste
Heft mit 62 Quartseiten hat sich zum Ziel gesetzt, das gesamte Schrifttum
über Philo und Josephus, das zwischen 1937 und 1962 erschienen ist,
zusammenzutragen, zu sichten und zu werten. Es handelt sich demnach nicht
um Bibliographie im gewöhnlichen Sinn, sondern um eine selbständige Studie
zu den Studien zum Judentum. Dem Untertitel entsprechend zerfällt die
Studie in zwei große Abschnitte, die beide nach den gleichen Prinzipien
aufgegliedert sind. Als erstes wird jeweils die Texttage untersucht: Textausgaben
und Übersetzungen, Manuskripte, Papyri, Florilegien, Fragmente usw.,
sodann den von beiden Autoren benutzten Quellen nachgespürt: griechische,
jüdische, biblische Quellen, Querverbindungen zu den Apokryphen. Dann
folgen systematische Studien über Theologie und Religion: Gott, Schöpfung
und Zeit, Mystik, Gnostik, Psychologie usw. Da Philo und Josephus weit
über ihre Zeit hinauswirkten, wird auch den Einflüssen auf die heidnische,
neutestamentliche, frühchristliche, neuplatonische Literatur nachgegangen.
Dann folgen noch Untersuchungen zu Stil und Sprache, um mit einigen
Desiderata für die kommende Forschung abzuschließen. - Trotz des Krieges
waren demnach die letzten 25 Jahre sehr fruchtbar, was die Studien zu Philo
und Josephus anbelangt. Eine Unmenge von Publikationen wurde hier erfaßt,
die zusammen eine ansehnliche Bibliothek ergeben würden. Judaist, Bibliker
und Althistoriker werden daher dankbar diesen sichtenden und kritischen
Wegweiser zu Philo und Josephus benutzen. C. Schedl

Fries, Heinrich: Aspekte der Kirche. - Schwabenverlag, Stuttgart 1963.
199 S. (geb. 10.50 DM)

Dem hier anzuzeigenden Buch geht es darum, die Ergebnisse und Fragen
der wissenschaftlichen Ekklesiologie einem weiteren Leserkreis zu vermitteln.
Obschon seine einzelnen Teile ursprünglich zu verschiedenen Anlässen
geschrieben worden sind, bildet es eine Einheit. Die «Aspekte» fügen sich so zu



366 Besprechungen

einem Ganzen: die Antwort der Theologie auf die unserer Generation
aufgegebenen Probleme im Hinblick auf Wesen, Sinn und Aufgaben der Kirche
heute.

Diese Kirche, das ist zunächst an ihrer Liturgie abzulesen, Mutter der
Gläubigen und darum dem Einzelnen, der nach ihr ausschaut, schon immer
vorgegeben. Sie steht zu ihm deshalb nicht in einem äußerlich-organisatorischen

Verhältnis, es ist vielmehr so, daß ohne sie niemand zum Glauben
kommt, weil sie allein auf Grund ihrer apostolischen Herkunft zu den
Ursprüngen hinabreicht und Kontinuität garantiert. Die hl. Schrift ist darum
ihr Buch, das in ihrer Mitte zu lesen ist, nicht der Willkür des Einzelnen
überlassen, sondern nur in der lebendigen Überlieferung richtig und
verbindlich zu deuten. Der Ertrag der modernen Diskussion über das Verhältnis
von Schrift und Tradition wird, wie man es sich anschaulicher nicht wünschen
könnte, dem Leser vorgelegt: die viva vox evangelii, die lebendige Predigt
des Heils in der hierarchisch verfaßten Kirche, die ihren Gipfel in der Nachfolge

im Petrusamt hat.- Wir halten es im Blick auf das Konzil für sehr
wichtig, daß der Verf. stets auf die Möglichkeit, ja Notwendigkeit von
Veränderungen und Anpassungen der biblischen Botschaft hinweist, um den
allzu lange vorherrschend gewesenen Eindruck einer statischen Lehre zu
bekämpfen. In diesem Sinne ist sein Buch von großem pastoralen Interesse:
der Gestaltwandel der Kirche, der Blick für das Wesentliche. Ihre Aufgaben
heute sind keine Modeerscheinungen, sondern ergeben sich aus ihrem Wesen,
insofern sie katholisch ist. So gesehen ist auch die ökumenische Offenheit
keine Taktik, sondern die ursprüngliche Weite ihrer Sendung. Einheit,
Dynamik und Pluralität sind also auch «notae essentiales».

Besonderer Beachtung wert ist der Abschnitt über den ekklesiologischen
Status der evangelischen Kirche in katholischer Sicht. Er gehört u. E. zu den
besten Partien des ganzen Buches und sei den Lesern beider Konfessionen
gleich empfohlen, um ihnen zu zeigen, wieviel vom Besitz der reformatorischen

Kirche anerkannt wird und wie ernst der katholische Theologe die
Existenz der Spaltung nimmt. Dieser Status ist als eine Teilnahme am
Gemeinsamen zu verstehen, das bei aller Verschiedenheit doch den gleichen
Ursprung und den gleichen Anspruch hat, so daß die Basis für ein brüderliches
Gespräch viel größer ist, als viele annehmen möchten. Der Imperativ, der
aus der Existenz der Reformation spricht, ist nicht zu überhören, da sie,

wenn auch einseitig, vieles aus den Anfängen des christlichen Glaubens
bewahrt hat. Die Taufe macht alle, die dieses Sakrament empfangen, zu
Gliedern des Leibes Christi, doch muß, damit wirkliche Communio werde,
auch das gemeinsame Bekenntnis hinzukommen. Mit diesen Gedanken ist
eng das Kapitel verwandt über das Nebeneinander der Konfessionen in
Deutschland in seinen positiven Auswirkungen auf Theologie und religiöses
Leben. Stand früher mehr der negative Aspekt der Reformation im Vordergrund,

so wird hier gezeigt, wie alle Dinge ihre zwei Seiten haben. Der
theologisch weniger bewanderte Leser vernimmt, daß die Wechselbeziehungen
in der Vergangenheit sehr fruchtbar waren, zu einer Zeit, als es ein
ökumenisches Gespräch erst in Ansätzen gab. Gerade die wissenschaftliche
Theologie hat von diesem Dialog profitiert. Daß dies nicht ohne Folgen für



Besprechungen 367

das religiöse Leben blieb, versteht sich von selbst. Das Buch schließt mit
Erwägungen über Kirche und menschheitliche Gesinnung: der Christ lebt
nicht für sich, er hat eine Sendung für die ganze Welt, auch für die Heidenvölker,

nicht indem er Anspruch auf Macht und Einfluß erhebt, sondern zum
Dienst bereit ist.

Der Verf. nennt sein Werk bescheiden «Aspekte der Kirche», es will
gewiß keine Ekklesiologie sein, die das Ganze in den Blick nehmen möchte,
aber es trifft in allgemeinverständlicher Sprache das Wesentliche.

U. Horst OP

Frisque, Jean: Oscar Cullmann. Une Théologie de l'Histoire du Salut.
(Cahier de l'actualité religieuse.) - Casterman 1960. 279 p.

Der größte Teil dieses Buches umfaßt eine äußerst scharfsinnige Analyse
der Exegese Cullmanns. Der Verfasser beweist, daß der Basler Exeget immer
wieder die Frage der Methode für sich selber untersucht und dadurch auch
eine gewisse Evolution durchgemacht hat. Anfangs sieht er sich mit Karl
Barth und Bultmann zur Kritik an den Auffassungen der liberalen Schule
genötigt. Die formgeschichtliche Methode hat gezeigt, daß das Bestreben,
die objektive historische Realität zu entdecken, aussichtslos ist. Das
Offenbarungsereignis ist kein Naturgeschehen. Exegese und Theologie müssen das
Metahistorische in der biblischen Geschichte aufdecken und verkündigen.
Allmählich zeigt sich aber, daß man in dieser Reaktion auf die objektivistische

Methode ins andere Extrem zu kommen droht. Barth sowohl als
Bultmann können dem Subjektivismus nicht entgehen, meint Cullmann.
Das Wesentliche der Offenbarung liegt nicht außerhalb der Geschichte, auch
nicht im jeweiligen geschichtlichen Ereignis, sondern im linearen Lauf der
Heilsgeschichte. Weil aber die Heilsgeschichte interpretiert werden muß,
braucht man einen objektiven Maßstab. Cullmann meint diese objektive
régula fidei gefunden zu haben in den ersten kurzgefaßten Glaubensbekenntnissen,

die schon in der apostolischen Zeit entstanden. Frisque zeigt, welche
hohe Bedeutung den Studien Cullmanns über die Glaubensbekenntnisse
gerade hinsichtlich seiner exegetischen Methode beigelegt werden müssen.

Im zweiten Teil dieser Arbeit wird die fast rücksichtslose Konsequenz,
mit der Cullmann seine methodischen Prinzipien anwendet, dargelegt. Nur
im dritten Teil kommt Frisque selber zu Worte. Schon in der Einleitung hat
er seine Verwunderung darüber ausgesprochen, daß manche katholischen
Theologen so leicht eine große Übereinstimmung ihrer Lehre mit der
Cullmanns annehmen. Er befürchtet, daß sich unter der Oberfläche tiefe
Divergenzen verstecken. Die Kritik an Cullmann ist aber nicht so klar wie die
Darlegung seiner Methodik. Dem Basler Exegeten wird eine Art «Positivismus»

vorgeworfen. Der Glaube hat seinen Anfang in der Heilsgeschichte,
darin geht Frisque mit Cullmann einig. Cullmann sei aber auch der Meinung,
daß das Glaubensobjekt unlöslich in der Geschichte eingeklemmt liegt, so
daß er die Transzendenz aus dem Auge verliert. Wenn wir diese Kritik richtig
verstehen, würde das besagen, daß Cullmann doch wieder in die Nähe der
liberalen Theologieauffassung angelangt sei. Er wäre der Ansicht, daß
Heilsgeschichte und historische Realität identisch sind. Tatsächlich sagt Cullmann



368 Besprechungen

in seiner Christologie des Neuen Testaments: es gibt nur funktionelle Christo-
logie. So sagt er auch, daß alles bloße Spekulieren über die Naturen Christi
ein Unding sei. Es gibt auch Stellen, wo er behauptet, daß das Neue Testament

keine Auskunft geben kann und will über ein Sein Gottes jenseits des

Offenbarungsgeschehens. Frisque hat also einen besonders kritischen Punkt
in Cullmanns Theologie aufgedeckt. Dennoch muß doch auch festgestellt
werden, daß eine Transzendenz in der Heilsgeschichte, durch welche die
Heilsgeschichte eben Hei/sgeschichte ist, von Cullmann selbstverständlich
nicht geleugnet wird. Es scheint uns, daß die weiteren Fragen, die nachher
entstehen, so vielumfassend sind, daß sie nicht nebenbei in einem relativ
kurzen Schlußkapitel abgehandelt werden können, wie Frisque es versucht.
Das Buch ist aber wegen seiner klaren Durchsicht durch Cullmanns theologische

Methodik besonders wertvoll und empfehlenswert. B. A. Willems OP

Gaechter, Paul: Das Matthäus-Evangelium. - Tyrolia, Innsbruck 1963.
978 S. (geb. 65 Fr.)

Der bekannte Innsbrucker Neutestamentier bietet hier in einem
eindrucksmächtigen Band die Zusammenfassung seiner vieljährigen Studien
über das erste Evangelium.

In der Einleitung, die nicht im exegetischen Sinne technisch, sondern
eher methodisch ist, betont der Verfasser den Eigenwert des Matthäus-
Textes, dessen rhythmische Form und Einteilung besonders hervorgehoben
wird. Sehr persönlich und wohl ohne viele Anhänger steht der Verfasser zur
synoptischen Frage. Schon in seiner Summa Introductionis (1938) verteidigte
er gegenüber schriftlichen Quellen eine nur mündliche Tradition und hält an
dieser Auffassung auf Grund des Rhythmus auch hier fest. Allerdings muß
er dann die griechischen Übersetzer für alles verantwortlich machen, was
er als aus dem Rhythmus gefallen betrachtet. Daß eine solche Auffassung
weiterhin problematisch ist und die entsprechenden Korrekturversuche
hypothetisch bleiben, liegt auf der Hand. Ein anderes Bemühen des Verfassers
geht dahin, den Vergleich mit den anderen Evangelisten aufbauend zu
gestalten. Auch will er die Psychologie stark zu Worte kommen lassen, die ohne
Zweifel eine Seite der Erklärung darstellt, aber kaum ohne subjektiven
Einschlag einbezogen werden kann. Ein letztes positives Wort gilt der Geschichtlichkeit

des Evangeliums.
Der Aufbau des Kommentars umfaßt, nach Abschnitten geordnet, kurze

einleitende Bemerkungen, den griechischen Text nach Merk, die Eigenübersetzung,

kritische und literarische Anmerkungen und endlich, Vers für Vers,
die Erklärung des Textes.

Der griechische Text ist in sehr guter Schrift nachgedruckt. Es sind sehr
wenige Druckfehler zu korrigieren. Da der kritische Teil des Kommentars
auf Varianten und Konjekturen zurückkommt, ist es ohne große Bedeutung,
welcher Text zugrunde liegt. Nach dem, was der Verfasser einleitend über die
Übersetzung des Evangeliums gesagt hat, gestattet er sich manche
Freiheiten, die wohl nicht allgemeine Gutheißung finden werden.

Die Eigenübersetzung ist im allgemeinen wörtlich, vermeidet aber die
Übertragung der hebräischen Pleonasmen, so daß ein flüssiger Text entsteht.



Besprechungen 369

Der Kommentar ist sehr reichhaltig und bemüht sich, den Gehalt der
Texte wirklich dem Leser nahe zu bringen. Die Tendenz, übernatürliche
Eingriffe, wie Träume und Engelserscheinungen, nur als Darstellungsmittel für
natürliche Kenntnisse abzuwerten, scheint da und dort etwas weit zu gehen.
Die sprachlichen, historischen und literarischen Möglichkeiten werden
erschöpfend ausgewertet, und dann wird zum theologischen Wert vorgestoßen.
Der analytische Geist herrscht vor. Oft und oft ist die Lösung, wenn auch
vielfach begründet, doch etwas eigenartig. Das viele traditionelle Gut wird
dadurch angenehm durchsetzt, auch wenn der prüfende Leser seine
Vorbehalte anbringt. Man bemerkt im allgemeinen eine etwas abwehrende
Haltung gegen die Eschatologie von Jeremias. Die heutige Tendenz, mehr von
der alten Kirche her die Unterschiede zwischen dem historischen und keryg-
matischen Christus aufzuzeigen, ist weniger stark in den Vordergrund
getreten.

Dem Kommentar ist eine Liste der zitierten Literatur in Auswahl
angegeben. Es mag auffallen, daß das Evangelium von Lagrange nicht erwähnt
ist. Ohne Zweifel hätte auch zu Mt 2, 23 die Auffassung erwähnt werden
dürfen, daß die Prophezeiung über den Nazoräer sich auf Joseph beziehen
könnte. Das Datum des Abendmahls nach Jaubert, das von Ruckstuhl
verteidigt wird, hätte Erwähnung finden sollen, wenn auch nur negativ.

Alles in allem aber wird das Werk von Gaechter ein gutes Mittel zum
Studium des ersten Evangeliums bleiben, das sich durch seine Information,
durch seine Fülle und auch seine anregende - wenn hie und da auch zum
Widerspruch - Originalität auszeichnet. B. Steiert OSB

Gallus, Tibor: Die Mutter Jesu im Johannes-Evangelium. Ein
bibeltheologischer Lösungsversuch zu Jo 2,4 und 19,25-27. - Verlag Carinthia,
Klagenfurt 1963. 90 S.

Der Autor unternimmt, wie er selbst im Vorworte sagt, den kühnen
Versuch, die Worte Jesu an seine Mutter, die durch unzählige und einander
widersprechende Auslegungen bisher in ein «Kellerloch gestellt» waren, «auf
den Leuchter» zu heben. Er will aber nicht zu den bisherigen, fast unabsehbaren

Lösungsversuchen einen grundsätzlich neuen hinzufügen, sondern eine
schon vorhandene Auslegungsmethode der biblischen Eigenart der zwei jo-
hanneischen Berichte anpassen und sie konsequent weiterführen. Trotz der
Kürze des Büchleins ist es dem Autor gelungen, seinen Lösungsversuch so
klar, logisch, übersichtlich und eindringlich zu formulieren, daß man fast
vergißt, daß es ein Lösungsversuch ist.

Kapitel I versucht, die eucharistische Vorbedeutung des Jo 2,4
festzustellen. Die Stunde, die zur Zeit der Hochzeit zu Kana noch nicht gekommen
ist, werde durch das Weinwunder in einem symbolischen Realismus
vorausgenommen. Kapitel II erhärtet die messianische Interpretation der Worte
Jesu am Kreuze. Sie zielen auf die übernatürliche Mutterschaft Mariens hin.
So werde es verständlich, daß Jesus seine Mutter als «Frau», d. h. als das
Weib des Protoevangeliums anredet. Kapitel III kehrt wieder zu Jo 2,4
zurück, diesmal um die mariologische Vorbedeutung des Textes herauszustellen.

24



370 Besprechungen

An dieser müsse man festhalten, wie es auch immer um die eucharistische
Vorbedeutung stehe. Die Bitte Mariens sei als ein Mitwirkenwollen in der
messianischen Tätigkeit ihres Sohnes aufzufassen. Die Antwort Jesu weise
die vorweggenommene Mitwirkung Mariens ab, enthalte aber zugleich auch
eine Zusicherung derselben, wenn einmal die Stunde des Erlöserleidens
gekommen sein werde. Kapitel IV widerlegt die Haupteinwände, die gegen die
mariologische Vorbedeutung von 2,4 angeführt werden können. In diesem

Kapitel können wir nicht nur das gediegene exegetische Wissen, sondern
auch die präzisen, knappen und treffenden systematisch-theologischen
Ausführungen des Autors bewundern. Kapitel V weist auf die mariologische
Eigenart des Johannes-Evangeliums hin. Schon Kapitel II sprach von einer
«mariologischen Einrahmung» des vierten Evangeliums. Hier sieht Gallus
die mariologische Eigenart im Parallelismus zwischen christologischer und
mariologischer Linienführung, in der Auswahl der zwei erwähnten Texte und
in der Umschreibung des Namen Mariens mit «Mutter Jesu », womit Johannes
Mariens besondere Rolle im Christusgeheimnis, nämlich jene der Mutter,
andeuten wolle. Das Schlußwort verweist auf Irenaus, der als erster der Kirchenväter

die Vorwegnahme des Mitwirkens Mariens erkannt hat. Es wird auch
nochmals betont, daß Johannes das Mitwirken Mariens nicht mit abstrakten
Begriffen, sondern mit konkreten Tatsachen, anschaulichen Bildern und
Symbolen zum Ausdruck gebracht habe.

Dieses vorzügliche und nützliche Büchlein wird ohne Zweifel die
Anerkennung aller jener gewinnen, die schon selber um den wahren Sinn der
Worte Jesu an Maria gerungen haben. Damit ist noch nicht gesagt, daß man
die These des Autors als endgültige Lösung betrachten müsse. Da Gallus
die einzelnen Texte mit Hilfe einer ganzheitlichen bibel-theologischen
Methode deutet - gerade diese ganzheitliche Sicht verdient unser Lob - kann
er zwar jeden Einwand widerlegen, aber nicht die Berechtigung ausschließen,
die einzelnen Texte für sich genommen zu interpretieren und damit auch die
Möglichkeit, sie anders auszulegen. Allerdings, die Tatsache allein, daß die
Interpretation des Autors sich so leicht in den ganzen Gedankengang des

Evangeliums einfügen und so viele gekünstelte Lösungsversuche vermeiden
läßt, bildet eine gewisse Präsumption für ihre Richtigkeit. Wir glauben aber,
daß Gallus zu weit geht, wenn er sagt: «Einer Schriftauslegung, die eine
biblisch so solid begründete Einsicht mit anderem Bibeltext bekämpft und die
für den biblischen Vollinhalt der Messiasmutterschaft Mariens blind bleibt,
kann nur mit den Worten Jesu entgegengetreten werden: 'Seid denn auch
ihr noch immer verständnislos?' (Mt 15,16)». Und weiter unten: «Nimmt
jemand die mariologische Vorbedeutung nur deshalb nicht an, weil sie alle
Schwierigkeiten löst, so wird er in der 'Finsternis' bleibender Schwierigkeiten

umsonst nach einem 'Lösungslicht' suchen, denn 'die Finsternis hat
es nicht ergriffen' (Jo 1,5)» (S. 81-82). Niemand wird eine These nur deshalb
nicht annehmen, weil sie alle Schwierigkeiten zu lösen imstande ist, aber es

ist gut möglich, daß jemand eine These ablehnt, weil er sie nicht als
erwiesen betrachtet, obwohl sie alle Schwierigkeiten zu lösen scheint. Es stimmt
wohl, daß dem so auffallend symbolvollen Johannes-Evangelium eine symbolhafte

Vorwegnahme des Künftigen — wie der Verf. Jo 2,4 versteht - durch-



Besprechungen 371

aus entsprechen kann, aber der Evangelist gibt uns weder die Versicherung,
daß es in diesem Falle so gemeint sei, noch gibt er uns den Schlüssel zu
dieser Deutung. Wird man in dem vorliegenden Fall, wo man eben nur zwei
knappe Texte zur Verfügung hat, mehr tun können, als nur sinnvolle Hypothesen

aufstellen Gerade der stark symbolhafte Charakter des vierten
Evangeliums, der uns berechtigt, den Weg symbolhafter Auslegungen zu beschreiten,

verbietet uns, den Pluralismus der Deutungen einfach auszuschließen.
Dennoch müssen wir dem Autor zu großem Dank verpflichtet sein, daß er
uns eine so sinnvolle, überzeugende, ganzheitliche, vom Realismus des Glaubens

getragene Interpretation der Worte Jesu an seine Mutter bietet.
Th. Mehrle OP

Hamman, A., OFM.: La Prière. II. Les trois premiers siècles. (Bibliothèque

de Théologie.) - Desclée, Tournai 1963. 383 p. (200 FB)

Unter dem Titel «La Prière, Le NT» hat der Verfasser bereits 1959 eine
Studie veröffentlicht, in der er den Ursprung des christlichen Betens zur
Darstellung brachte. Im vorliegenden Bande führt er seine Untersuchungen
bis ins dritte Jahrhundert weiter. Es geht ihm dabei weiterhin darum, den
theologischen Gehalt des Gebetes im umfassenden Sinne herauszuarbeiten.
Beide Bände ergänzen und vertiefen übrigens drei Sammlungen von
altchristlichen Gebeten und Erklärungen zum Vater Unser, die H. ebenfalls in
den letzten Jahren herausgegeben hat.

Nach einer kurzen Einleitung behandelt H. im ersten Kapitel das Beten
der judenchristlichen Kirche (Didache, Oden Salomos, Barnabas-Brief, Hirt
des Hermas). Er widmet das zweite Kapitel dem Gebet in der Kirche der
Heidenmission (Klemens von Rom, Ignatius von Antiochien, Justin und
Irenaus). Weiter verbreitet er sich über das Gebet, wie es uns in der
Hagiographie des zweiten und dritten Jahrhunderts entgegentritt. Ein besonderes
Augenmerk schenkt er dann dem Gebet in den Apokryphen. Das fünfte
Kapitel, dessen Schwerpunkt auf der Kirchenordnung Hippolyts liegt, faßt
die wichtigsten Ergebnisse der Liturgieforschung zusammen und hebt die
Plauptideen der frühchristlichen Liturgie heraus. Im letzten Kapitel schließlich

kommen die ersten theologischen Versuche über das Gebet zur
Darstellung. Neben Tertullian, Cyprian und Klemens von Alexandrien erfährt
natürlich Origenes eine besonders ausführliche und liebevolle Behandlung.
Eine kurze Zusammenfassung der Ergebnisse hebt vor allem hervor, wie
sehr in der alten Kirche das Gebet Ausdruck des Glaubens war, wie damals
persönliches und liturgisches Beten aufeinander abgestimmt waren und wie
das ganze christliche Leben mit dem Beten zusammenhing. Einige Register
(Schriftstellen, Zitationen der altchristl. Literatur, moderne Autoren,
griechische Termini und Sachindex) beschließen die Arbeit.

Es versteht sich, daß eine so weit ausholende Darstellung weitgehend
aus zweiter Hand geschöpft ist. Grundlage bildete dabei eine Auswahl von
neuesten Untersuchungen über die fraglichen Texte. So kam eine solide und
sehr nützliche Arbeit zustande, die die wesentlichen Eigenheiten der behandelten

Dokumente immer gut berücksichtigt und einen schönen Einblick in
die Geschichte des altchristlichen Betens gewährt. Da und dort wünschte



372 Besprechungen

man freilich eine tiefer schürfende Darstellung. Doch dazu fehlten dem
Verfasser die nötigen Vorarbeiten (z. B. für die Anthropologie des Irenaus,
S. 120 ff.). Auch hatte eine vielleicht etwas rasche Abfassung der Arbeit
einige störende Wiederholungen zur Folge, die sich hätten vermeiden lassen
(vgl. z. B. S. 329, Anm. 1 und Text). B. Studer OSB

Hanke, Wilhelm, CSSR: Kunst und Geist. Das philosophische und
theologische Gedankengut der Schrift «De Diversis Artibus» des Priesters und
Mönches Theophilus Rugerus. (Diss, theol.) - Hofbauer-Verlag, Bonn/Rh.
1962. xvi-192 S. (br. 18 DM)

Diese römische theologische Dissertation ist der Schrift «De Diversis
Artibus» des Theophilus Rugerus (vom Verf. mit guten Gründen in die
Jahre 1060-1090 datiert) gewidmet. Der kunsthistorische Ertrag einer
solchen Untersuchung ist hier nicht zu würdigen, das muß der Fachwelt
vorbehalten bleiben; doch ist ihre philosophisch-theologische Zielsetzung nicht
minder bedeutsam. So gelingt etwa der Nachweis, wie stark seine
Kunsttheorien durch die Lektüre der Hl. Schrift, vorab des Alten Testamentes, ba-
einflußt worden sind. Er deutet sie, im Gegensatz zu vielen zeitgenössischen
Autoren, im Literalsinn, da nur dieser seiner Kunstauffassung entsprach. Bei
seiner Arbeit ist er stark kerygmatisch orientiert, d. h. er möchte die Bibel
dem Betrachter anschaulich machen. Mit großem Interesse liest man die
Ausführungen des Verf. über die Gotteslehre und Anthropologie des Th. R. ;

sie sind ein guter Kommentar zu den Werken frühmittelalterlicher Kunst.
Bezeichnend für ihn und seine Umwelt ist die starke Hervorhebung von
Gott Vater, während Christus nur gelegentlich genannt wird. Die dritte
trinitarische Person, Gabe des Vaters an uns, erfreut sich einer besonderen

Wertschätzung. In seiner Kunsttheorie trägt sie zur inneren Überwindung
der mit dem Bilderstreit aufgegebenen Problematik, wie das unsichtbar
Übernatürliche einen sinnenfälligen Ausdruck finden kann und darf, entscheidend
bei. Auch wenn Th. R. nie direkt auf diese Kontroverse anspielt (sie war im
Abendland auch längst erledigt), so glaubt der Verf. doch, daß durch folgende
Gedanken zu ihr Stellung genommen wird: Die kultische Kunst ist berechtigt,

weil Gott durch sie erfreut wird, da er selbst im Wort des Propheten
David zum Schmuck seines Hauses aufruft. Und: durch die Gaben des

Heiligen Geistes ist Gott bei ihrer Ausübung unmittelbar beteiligt. Die
Is. 11,2-3 genannten Gaben werden allesamt auf den Künstler selbst
angewandt, wobei bemerkenswert ist, daß sich seine Argumente und Schriftzitate

in Widerspruch zu den «Libri Carolini» befinden. Es ist also tatsächlich

nicht ausgeschlossen, daß durch die Berufung auf den Heiligen Geist der
Bilderfeindlichkeit das Fundament entzogen werden soll. Selbst wenn dies eine
bloße Vermutung sein sollte, wofür der große zeitliche Abstand spräche,
dürfte doch sicher sein, daß der Heilige Geist in Anspruch genommen wird,
um die materielle Darstellung des Übernatürlichen zu rechtfertigen; denn

er hat es auch ermöglicht, daß die biblischen Autoren unter seiner Inspiration

befähigt wurden, dieselben Mysterien in Worte zu fassen. — Gemessen

an den großen Denkern des folgenden Jahrhunderts ist die theologische
Leistung des Th. R. naturgemäß nicht sehr groß; sie bewegt sich, das zeigen



Besprechungen 373

die vielen Parallelen, auf die dankenswerterweise in jedem Abschnitt
verwiesen wird, in den Bahnen der traditionellen monastischen Theologie. Was
seinen Traktat aber dennoch so reizvoll macht, ist der Umstand, daß sich
hier ein Künstler in der Theo rie über seine Arbeit äußert, die man sonst nur
an seinen Werken ablesen müßte.

Der Verf. beschließt seine Untersuchung mit der Erörterung von
biographischen und chronologischen Fragen zur Person seines Autors. Ob es

ihm gelungen ist, die Rätsel der bisherigen Forschung zu lösen, wird die
Diskussion zeigen. - Jeder Liebhaber mittelalterlicher Kunst wird an der
umsichtigen Arbeit seine Freude haben; sie wird nicht wesentlich dadurch
geschmälert, daß man sich manchmal eine größere sachliche und stilistische
Konzentration gewünscht hätte. U. Horst OP

Heilige Schrift und Maria: Herausgegeben von der deutschen
Arbeitsgemeinschaft für Mariologie. - Hans Driewer-Verlag, Essen 1963. 271 S.

Dem ersten Band der mariologischen Studien « Schrift und Tradition » -
Ergebnisse der Aachener Arbeitstagung im Jahre 1960 - schließt sich würdig
der zweite Band an «Heilige Schrift und Mariai), in dem die Vorträge der
7. Tagung vom 21.-24. August 1962 in Goslar zusammengefaßt sind. Es geht
darin, wie das Vorwort sagt, um Fragen nach Raum, Rolle und Bedeutung
der Bibel für den mariologischen Schriftbeweis. Eine kurze Erwähnung und
Würdigung der einzelnen Themen und Referenten wird den besten Einblick
in den Inhalt des an sich sehr weiten Buchtitels geben.

In einem ersten Abschnitt (S. 7-26) befaßt sich der Beuroner Alttesta-
mentler Johannes Schildenherger mit der Rolle des dogmatischen
Schriftbeweises aus dem AT. Er betont darin Eigenart und geschichtliches Wachstum

der atl. Offenbarung und weist positiv und doch mit der nötigen
Vorsicht auf die Funktion des typischen und Vollsinns im Bereich der Dogmatik
hin. - Herman H. Schwedt referiert über den Schriftgebrauch in der Mariologie
gallischer und italischer Väter des 5. Jahrhunderts (S. 27-52). Dieser sehr
klar gefaßte patrologische Beitrag zeigt, wie die Mariologie quellenmäßig
nicht anders begründet wird als die übrigen theologischen Fragen dieser
Zeit, und damit sind wir von selber auf die Beziehungen zwischen Väter-
und Schriftbeweis und überhaupt auf die damalige Schriftdeutung verwiesen.
Patristische Aussagen wie z. B. die Schrift sei ein Meer, ein abyssus, eine
immensa profunditas (S. 41/42) machen die reiche, ja bisweilen überschwäng-
liche allegorische Ausdeutung verständlicher, weisen aber andererseits für
eine gesunde Schriftinterpretation auf die Notwendigkeit einer Rückorien-
tierung an die Kirche hin. - Da Albertus Magnus vor mehr als 700 Jahren
selber in Goslar weilte (cf. seine Schrift: De mineralibus), ist es naheliegend,
sich in einem Referat mit der Schriftverwertung und Erklärung in der Mariologie

dieses Meisters zu befassen. A. Fries (S. 53-79) leuchtet gut hinein in die
präzise Arbeitsweise Alberts, der in seiner innigen Verehrung der Herrlichkeiten

der Mutter Gottes doch immer um die nötige Distanz gegenüber
Christus besorgt ist. Das damalige, zumindest in der Theorie sehr redliche,
in der Praxis leider behinderte Ringen um eine solide Literalexegese dürfte



374 Besprechungen

nicht jeder Aktualität in der heutigen Bibelarbeit entbehren. - Durch klare,
einfache Darlegung zeichnet sich der Beitrag M. D. Kosters OP in seinem
Thema «Das Schriftzeugnis in der Mariologie des Thomas von Aquin» (S. 80-

94) aus. Es handelt sich dabei um das Schriftzeugnis (nicht so sehr: Schriftbeweis)

für Maria in Hinordnung auf Christus und in Hinordnung auf die
Menschen. Wenn auch Thomas - so urteilt der Autor am Schluß - kurz und
klar die Zeugnisse für die Mariologie herausgearbeitet hat, so fehlen bei ihm
doch die Belege für die Unbefleckte Empfängnis und die leibliche Aufnahme
Mariens, und zugleich wären einige Ergänzungen nach dem Wunsche des

heutigen Exegeten, Dogmatikers und katholischen Ökumenikers
anzubringen. - Yon K. Schwerdt SCJ folgen zwei Referate, die sich mit lehramtlichen

Äußerungen der Päpste befassen, nämlich 1. «Der Schriftbeweis in den
mariologischen Lehrschreiben der Päpste seit Pius IX» (S. 95-141) und 2. «Die

Stellung des Schriftargumentes in den mariologischen Lehrschreiben der
Päpste» (S. 142-148). An den vier Hauptthemen der Mariologie (Unbefleckte
Empfängnis, leibliche Aufnahme, königliche Würde und Gnadenmittler-
schaft Mariens) wird die Methode, der Valor und die Verbindlichkeit der
päpstlichen Schriftbeweise untersucht. Ein fruchtbares, wenn auch, durch
die heikle Themawahl verständlich, ein etwas schwieriges Unternehmen, da
vor allem für das zweite Referat die noch offene Diskussion über Schrift und
Tradition eine fertige Lösung verbietet. - Im Beitrag «Die Verwendung der
Heiligen Schrift in der Mariologie bei M. J. Scheeben» (S. 149-165), bearbeitet
von K. Wittkemper MSC, sehen wir, wie Scheebens Dogmatik zutiefst vom
Worte Gottes lebt und folglich dem Schriftbeweis besondere Beachtung und
Sorgfalt geschenkt wird, ohne daß deswegen die heutige Theologie nicht da
und dort ihre Bedenken anzumelden hätte. - Interessant und vor allem
ökumenisch gesehen sehr wertvoll ist die gründliche Untersuchung M. H. Kösters
SAC «Die Rolle der Bibel im Marienverständnis des neueren deutschen
Protestantismus » (S. 166-244). Der Umfang verbietet es, genauer auf diesen sehr
lehrreichen Uberblick einzugehen. An drei Grundtypen mit je ca. 10
Vertretern (1. Religions- und formgeschichtliche Skepsis, 2. Konservative Orthodoxe,

3. Positive Neubesinnung) wird die Stellung zur Hl. Schrift und von
dorther zum Bild Mariens herausgearbeitet. Daß dieses Bild recht verschieden
ausschaut, läßt sich leicht denken; es sind alle Varianten von scharfer Polemik

bis zu erfreulicher Annäherung an unser Marienbild festzustellen. Vor
allem die Dogmatisierung der Assumptio Mariae hat viele Schriften veranlaßt.

Wie Martin Luther selbst sich zur «Mutter Gottes» (so der Reformator
cf. S. 240 n. 360) stellte, wird kurz auf S. 231 f. berührt. Jedenfalls das gut
zusammengefaßte Ergebnis (S. 242-44) schließt wohl etwas nüchtern, aber
realistisch mit dem Worte: «grandis nobis restât via». - Nachdem zuhinterst
im Anhang J. A. de Aldama (S. 261-270) kurz den Beweisgang im Laterankonzil

von 649 zugunsten der virginitas in partu vertieft, schließt das Buch
mit reichlichen, auch katholischen, bibliographischen Notizen (S. 245-54) und
außerdem, was sicher angenehm begrüßt wird, mit einigen biographischen
Angaben zu den verschiedenen Autoren (S. 254-60).

Einige kleine Schönheitsfehler in dem sehr genau und gründlich
gearbeiteten Werk: S. 30, 4: Eigentlich, so meint Kassian, ist ...; S. 64, 25: wohl



Besprechungen 375

anagogisch, nicht analogisch; S. 153, 11: statt einer rein philosophischen
Exegese doch wohl philologisch zu lesen; S. 160, 31: statt haalma 'almah;
S. 161, 3: mnesteutheisa; Z. 20: CAaritomene; S. 248: Künneth, Ben.
Monatssch. 26 (1950) 233-246; S. 253: Ebneter, Orientierung 20 (1956)
77-80; 85-87; S. 263, 16: eine ziemlich arge Verschreibung im Augustinuszitat:

virginitatem, permansisse dum pareret \nicht: post partum).
B. Egli OSB

Hödl, Ludwig: Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theologie

der Schlüsselgewalt. 1. Teil: Die scholastische Literatur und die Theologie
der Schlüsselgewalt von ihren Anfängen an bis zur Summa Aurea des Wilhelm
von Auxerre. (Beiträge zur Geschichte der Philosophie u. Theologie d. Mittelalters,

Bd. XXXVIII, Heft 4.) - Aschendorff, Münster 1960. xxvn-398 S.

H. hat sich an eine große Aufgabe gemacht: die literarischen Zeugnisse
der scholastischen Theologie der Schlüsselgewalt zu sammeln und zu ordnen,
um von dieser gesicherten Grundlage aus die Problementwicklung
darzustellen. Die vorhegende Habilitationsschrift des jetzigen Bonner Dogmatik-
professors bildet den ersten Teil des ersten Bandes. Der zweite Teil wird die
Untersuchung bis Thomas von Aquin weiterführen. Ein zweiter Band wird
sich mit der Literatur und Theologie der Schlüsselgewalt in Auseinandersetzung

zwischen dem Welt- und Ordensklerus um die Bußprivilegien
befassen.

Das biblische Bildwort von der Schlüsselgewalt (Mt 16,18-19), das die
heutige kanonistische Literatur durch den Begriff der Kirchengewalt ersetzt,
während es die dogmatische Literatur bestenfalls am Rande erwähnt, war
für die in enger Fühlung mit der Schrift stehende Scholastik des Mittelalters
der «Ort», über Ursprung, Übertragung, Träger, Funktionen und Geltungsbereich

der Kirchengewalt zu handeln. Durch den Übergang von der öffentlichen

zur privaten Buße befand sich die frühscholastische Theologie in einer
ernsthaften Aporie. Die Vätersentenzen über die Binde- und Lösegewalt
konnten nicht mehr einfach von der Exkommunikation und Rekonziliation,
den beiden Konstituenten der öffentlichen Buße, verstanden werden. Die
Zweizahl der Schlüssel wird dadurch gewahrt, daß der eine Schlüssel im
Anschluß an Beda auf das Unterscheidungswissen gedeutet wurde (vgl. Lk 11,52).
Diese Deutung hat sich gegen eine Reihe von Vernunft-Einwänden behauptet.
Den Hauptschlüssel stellt die Binde- und Lösegewalt dar, die im großen und
ganzen im Lichte von Joh 20,23 als Gewalt der Sündenvergebung verstanden
wird. Hierbei wird eine dreifache Funktion, jedenfalls seit Lombardus,
unterschieden :

a) die eigentliche Vergebung von Schuld und Strafe. In diesem Punkt
ist die frühscholastische Theologie bekanntlich sehr enttäuschend; erkennen
doch die wenigsten Autoren dem Priester eine ministerielle Kausalität an der
Vergebung zu. Zu den wenigen, die mittels einer Aufteilungstheorie einen
tatsächlichen Einfluß des Priesters auf die Sündenvergebung wahren,
gehören die Viktoriner, Radulfus Ardens, Präpositinus. Die überwiegende Mehrzahl

gesteht ihm lediglich das Anzeigen der von Gott allein bewirkten
Vergebung zu. Das schwer zu erreichende Gleichgewicht zwischen Sakrament



376 Besprechungen

und Reueakt, das im Attritionismus der modernen Zeit durch die
Überbewertung des sakramentalen Zeichens gestört wurde, kam im 12. Jh. wegen
der Überbetonung der Reue nicht zustande. Die allegorische Exegese mit
ihrer Vernachlässigung des Literalsinnes hat dabei übel mitgespielt. Hinzu
kam die noch allgemein herrschende Unklarheit über Wesen und Wirksamkeit

der Sakramente im allgemeinen und über grundlegende Begriffe der
Bußtheologie im besondern.

b) Die Hauptfunktion der Schlüsselgewalt bestand in der Auferlegung
der Buße. In diesem Zusammenhang entstehen auch die ersten Ausführungen
über Natur, Grundlage, Bedingungen und Reichweite der Ablaßgewalt, die
schließlich mit der fürbittenden Macht der Kirche in Zusammenhang
gebracht wird. In Robert von Courson tritt schon vor 1210 ein strenger Richter
gegen die Mißbräuche im Ablaßwesen auf, der nicht weniger scharf als
Luther, aber in kirchentreuer Gesinnung Abwehrmaßnahmen fordert, die
dann auch vom 4. Laterankonzil getroffen werden.

c) Die ursprüngliche Hauptfunktion der claves, die Exkommunikation,
stellt sich im Verlauf der Frühscholastik mehr und mehr als Funktion der
Jurisdiktion heraus. Bei Wilhelm von Auxerre wird sie als iurisdictio conten-
tiosa gesehen. Damit verliert sie den Zusammenhang mit den claves und dem
ordo. Dies bedeutet den Anfang der «Verweltlichung der Kirchengewalt».

Es ist unmöglich, in wenigen Sätzen die reiche Stoffülle des Werkes
auch nur anzudeuten. Der Autor selber bietet eine gute Zusammenfassung
der Entwicklungslinien der einzelnen Probleme wie auch der Hauptdaten
der wichtigen Begriffsunterscheidungen (376-391).

Die Lehrmeinungen der einzelnen Autoren werden vorsichtig und mit
einem wachen Sinn für Nuancen ausgelegt und bewertet. Einzig eine Glosse
im Rückblick scheint uns fragwürdig zu sein. Um zu erklären, daß eine
ungerecht verhängte Exkommunikation dem Betroffenen nicht zum ewigen
Verhängnis wird, unterschied ein anonymer Autor das forum sacerdotis vom
forum caelestis curiae (Text S. 332, 109-121). Weit über die anschließend
gegebene Texterklärung hinausgehend, meint H. im Rückblick: «Mit dem
Auseinandertreten der beiden fora verloren die Reue und die Sündenvergebung

ihren ekklesiologischen Aspekt und die Genugtuung und Buße ihre
rechtfertigende Kraft» (377). Ist das nicht übers Ziel geschossen? Und soll
die angefügte Bemerkung: «Die scholastische Bußtheologie hat sich
vergebens bemüht, diesen Verlust auszugleichen» von der ganzen scholastischen
Bußtheologie gelten? Das werden wir im zweiten Teil erfahren, wenn die
Rede auf Thomas, z. B. III 86,6, kommen wird.

In diesem ersten Teil überschneidet sich H.s Werk natürlich weitgehend
mit der ebenfalls wertvollen Monographie von P. Anciaux, La théologie du
Sacrement de Pénitence au XIIe s. (Louvain 1949), insofern eben die Schlüsselgewalt

ein integrierender Faktor der Bußgewalt ist. Doch erschöpft sie sich
nicht in der Bußgewalt, sondern greift über sie hinaus. Auch zieht jedes der
beiden Werke nebst der Großzahl der gemeinsam befragten Autoren seine

eigenen Quellwerke heran. Der Hauptunterschied aber liegt in der Methode.
Anciaux schrieb eine Problemgeschichte, Hödl eine Literaturgeschichte. Und
er schrieb sie als gewiegter Fachmann. Zu jedem Autor wird der Stand der



Besprechu ngen 377

Forschung vermerkt, und in vielen Fällen gelingt es, dank Fleiß, Gründlichkeit

und guter Methode in Fragen der Datierung, des Abhängigkeitsverhältnisses,
der Authentizität, der Schulzugehörigkeit neue, gut fundierte Ergebnisse

vorzulegen. Am Falle der Summa Sententiarum zeigt sich ganz
allgemein, wie wichtig die Beachtung der genera litterarum auch in diesen Fragen
ist. Würde man aufgrund bloßer Textvergleichung mit Hugos De sacramentis
dem Yiktoriner eine gewisse Vaterschaft gegenüber der Sentenzensumme
zusprechen, so erscheint dies völlig unmöglich aufgrund des thematischen
Vergleichs.

Die Schwierigkeit, daß das untersuchte Thema weder bei den einzelnen
Autoren, noch innerhalb der gleichen Schule seinen festen Platz hat, ja daß
es oft auf verschiedene Traktate verteilt wird, weiß H. stets zu meistern.
Er weiß auch, welche Druckausgaben einen Rückgriff auf Hss. erfordern.

Eine ganze Reihe ausgedehnter Texte werden aus Hss., über deren Qualität

der Verf. sich vorerst Rechenschaft ablegte, publiziert. Wir gestatten
uns, auf einige Fehler oder Stellen, die einer Verbesserung bedurft hätten,
aufmerksam zu machen. Der Kürze halber geben wir nach der Seitenzahl
die Zeile des Textes, auch wo H. die Zeilen nicht numerierte, und lassen der
Lesung Hödls unsem Verbesserungsvorschlag, durch: getrennt, folgen.
10,11 imprudentia: impudentia; 11,83 vero: vere; 24,160 concepereat: con-
ceperat; 33 (c. 102, Z. 4 von unten) aque: aqua; 49,33 Produit: Prodivit;
61b, 4 peccator: peccato (od. peccatis) ; 70a, 11 quidam: quidam dicunt;
111,20 causa: tarn; 111,29 opera: opere; 131,5a Deo: adeo; 133,2 est: cum;
146,27 (zu nr. 8) vi: si; 202,20 ipsos: ipso; 248,40 erris: erroris; 284, nota 21

discere: discernere ; 289,1 peccatorum: peccatorem; ibid. Quia: quia;
300,7 ex: et. Auf S. 258a, 10 ist wohl etwas ausgefallen, oder aber die
Bamberger Summe weicht im entscheidenden Punkt von Petrus von Poitiers ab.
Obskur bleibt der Text 331, 69-72, der auf ein damals bekanntes Argument
anspielen mag.

Sehr zu schätzen sind die Inhaltsangaben verschiedenster Hss. und gar
die Mitteilung von ganzen Quaestionenverzeichnissen. Diese betreffen die
Gilbertschule (Clm 18918), Odo von Ourscamp (Clm 2624), die Warschauer
Sentenzen (Warschau Nat. Bibl. O. veil. 1. 16, im 2. Weltkrieg zerstörte Hs.,
erhalten in Photographien Prof. Stegmüllers), den Bußtraktat der Summa
Breves dies hominis (Bamberg Patr. 136), den Einflußbereich Stephan Langtons

und des Lombarden (Clm 9546), die Schule des Robert von Courson
(Erlangen Univ. lat. 260).

Wir beglückwünschen den Verfasser zu dieser Leistung und erwarten
mit Spannung die Fortsetzung. P. Künzle OP

van der Horst, Fidelis, OFMCap.: Das Schema über die Kirche auf dem
I. Vatikanischen Konzil. (Konfessionskundliche und kontroverstheologische
Studien Bd. VII.) - Verlag Bonifaciusdruckerei, Paderborn 1963. 348 S.

Aus politischen Gründen mußte das I. Vatikanische Konzil nach
Verabschiedung der Konstitution «Pastor Aeternus», welche den Primat und die
Unfehlbarkeit des Papstes zum Gegenstand hatte, seine Arbeit unterbrechen.



378 Besprechungen

Zu einer Diskussion über das Wesen der Kirche, die als notwendige Ergänzung

gedacht war, kam es nicht mehr, erhalten aber ist der Entwurf zu dieser
Konstitution, das «Schema de Ecclesia». Wenn ihm auch keine dogmatische
Bedeutung zugemessen werden kann, so ist er doch als Zusammenfassung der
ekklesiologischen Ansichten bedeutender Theologen des 19. Jh. interessant,
zumal uns auch die Voten vieler Bischöfe positiver oder negativer Art
überliefert sind. Merkwürdigerweise ist dieses Schema noch nie systematisch
untersucht worden, so daß die Münchener Dissertation des Verf., die sich
ein solches Ziel stellt, der Beachtung gewiß sein darf.

Zunächst werden die ekklesiologischen Themen in den verschiedenen
Konzilsgutachten dargestellt, sie sollen zeigen, welche Fragen damals vor
allem an der Kurie als besonders dringlich empfunden wurden. Dabei fällt
auf, einen wie geringen Raum die eigentlichen dogmatischen Probleme
einnahmen, es ging meist um das Verhältnis von Kirche und Staat und die
weltliche Herrschaft des römischen Bischofs. Die Gutachten verraten die
schwierige Situation der Kirche in einer modernen Welt, aber auch zugleich,
daß die Anpassung an die gesellschaftliche Entwicklung noch nicht klar als
Aufgabe erkannt wurde. Das zweite Kapitel gibt interessante Einblicke in
die Vorgeschichte des Schemas und den Anteil der verschiedenen Theologen,
die mit seiner Ausarbeitung betraut waren. Von großer Aktualität hinsichtlich

der Beratungen des II. Vaticanums ist der Abschnitt «Das Wesen der
Kirche» (S. 65-112), sie wird als mystischer Leib und als eine Gesellschaft
umschrieben. Die Idee vom mystischen Leib nimmt im Schema eine wichtige

Rolle ein, sie dient zur Begründung der Sichtbarkeit der Kirche, ihrer
Einheit, Heilsnotwendigkeit und Unvergänglichkeit, ist aber nicht sein Hauptbegriff,

dieser ist vielmehr in der Vorstellung der Kirche als einer Gesellschaft
zu sehen. (Die Umschreibung der Kirche als corpus Christi mysticum geht
nach Ansicht des Verf. auf den Einfluß Schräders zurück, inwieweit die
römischen Jesuitentheologen dabei von Möhler inspiriert waren, muß
vorläufig noch ungeklärt bleiben.) Diese Konzeption fand jedoch nicht die Billigung

aller Väter, weil sie als Metapher ungeeignet sei, das Wesen der Kirche
darzustellen. Eine starke Gruppe von deutschsprachigen Vätern wollte mehr
die heilsgeschichtlichen Aspekte betont wissen, während eine beachtliche
Minorität eine Umschreibung der Kirche als «Reich Gottes» befürwortete.
Ziehe man, so meint Verf., aus dieser Kritik die Bilanz, so müsse man sagen,
daß die Zahl der Gegner des Schemas überwog.

Für die Methode der vorliegenden Untersuchung sehr bezeichnend sind
die Erörterungen über die Kirche als vollkommene und übernatürliche
Gesellschaft; hier werden nicht nur Texte interpretiert, sondern ihre
Verbundenheit mit den zeitgeschichtlichen Strömungen aufgewiesen. Die
Herkunft der verschiedenen Vorstellungen aus der prot. und kathol. Sozial- und
Staatsphilosophie wird überzeugend herausgearbeitet. Dabei ergibt sich, daß
Schräders Entwurf stark polemisch orientiert war, indem er weniger von
theologischen Gesichtspunkten her argumentiert als von der Auseinandersetzung

mit dem protestantischen Staatskirchentum, so daß schließlich die
juridischen Elemente die Oberhand gewinnen. Die Väter haben denn auch
zumeist hier ihre Kritik angesetzt. Dem Verf. gebührt Anerkennung dafür,



Besprechungen 379

auf die Zeitgebundenheit dieser Konzeptionen so eindringlich hingewiesen
zu haben.

Die Ausführungen über Sichtbarkeit und Einheit der Kirche zeigen, wie
die Theologen bestrebt waren, den seit der Reformation aufgetretenen
Irrlehren über diesen Gegenstand eine zeitgemäße Antwort zu geben, die u. a.
auch die anglikanischen Kirchentheorien berücksichtigte. Von nicht
geringerem Interesse sind die Fragen bezüglich der Heilsnotwendigkeit der Kirche.
Hier hätte ein klares Wort des Konzils viele falsche Vorstellungen beseitigen
können, denn die Meinung, bei den Katholiken sei die Verdammung der Heiden

sichere Lehre, hat unermeßlichen Schaden angerichtet. Ob allerdings,
wie Verf. S. 211 meint, dadurch der Abfall weiter Volkskreise, zumal in
Frankreich, hervorgerufen wurde, ist doch fraglich.

Im Hinblick auf die gegenwärtigen Diskussionen liest man die Thesen
des Schemas über das kirchliche Amt mit besonderem Interesse. Es zeigt
sich mit aller wünschenswerten Klarheit, daß ein erheblicher theologischer
Fortschritt stattgefunden hat : die Stellung der Bischöfe und Laien innerhalb
der Kirche wird nicht gewürdigt, der päpstliche Primat wird zu selbständig
behandelt und verliert somit in gewissem Sinn seinen Zusammenhang mit
der Gesamtkirche.

Man spürt allenthalben, wie die Abkehr von der Polemik und die
Hinwendung zu den Quellen der Offenbarung der modernen Ekklesiologie einen
guten Dienst erwiesen haben.

Wir sind dem Verf. zu Dank verpflichtet, daß er uns eine systematische
Darstellung des Schemas de Ecclesia geboten hat; durch die zahlreichen
Verweise auf die damalige Theologie und ihre Grundlagen entsteht sogar ein
ziemlich umfassendes Bild von der ekklesiologischen Situation jener Jahre.
Man sieht aber auch, daß damals der Zeitpunkt für eine wirkliche Lehre von
der Kirche noch nicht gekommen war. - Obwohl der Verf. in seiner Arbeit
ständig auf die gegenwärtige Literatur Bezug nimmt, ist, das sei als Anmerkung

gesagt, doch nicht ein wirkliches Gespräch im Sinne einer Konfrontation

zustandegekommen. U. Horst OP

Jedin, Hubert: Bischöfliches Konzil oder Kirchenparlament? Ein Beitrag
zur Ekklesiologie der Konzilien von Konstanz und Basel. (Vorträge der
Aeneas Silvius Stiftung an der Universität Basel II.) - Helbing und Lichtenhains,

Basel-Stuttgart 1963. 38 S. (kart. 5.50 Fr.)

In seiner gründlichen und klaren Art analysiert H. Jedin den Konzi-
liarismus des Konstanzer und Basler Konzils als eine bestimmte Sicht der
Kirche aus seiner historischen Funktion zur Wiederherstellung der Kircheneinheit,

um dann seine Bedeutung für die Kirchenreform und für die Typologie

der Konzilien zu skizzieren. Gewöhnlich wird der Konziliarismus nur
rein historisch als eine Episode in der Geschichte der Konzilien gesehen und
behandelt, der damals aus dem Chaos des Schismas geboren (obwohl die
Wurzeln tiefer liegen: vgl. S. 7), dieses überwand, aber damit nicht aus der
Welt geschafft war, sondern noch weiter durch die Staatskanzleien des
15. Jahrhunderts geisterte. Jedin stößt zu einer neuen und tieferen Sicht vor



380 Besprechungen

und meint, wenn der Konziliarismus in der Konziliengeschichte auch nur
eine Episode war, so brauchte und sollte er dies aber nicht unter ekklesio-
logischem Aspekt sein. Wenn nämlich - so argumentiert der Verfasser — der
Konziliarismus von seinem zeitgeschichtlichen Einschlag befreit wird, wenn
man die Verzerrungen beseitigt, die durch den kirchlichen Notstand des
Schismas und die immer wieder verschobene Kirchenreform verursacht und
durch sie erklärbar sind, so bleibt ein Kern übrig, der der Besinnung wert sei.

Denn schon die erste Aussage Haec sancta des Konstanzer und Basler
Konzils: «Das Konzil setzt die katholische Kirche gegenwärtig» besagt ja
nichts anderes, als daß die Träger des apostolischen Amtes, das Kollegium
der Bischöfe mit ihrer Spitze, also Haupt und Glieder des Leibes Christi, auf
ihm versammelt sind. Damit ist eine Frage aufgeworfen, die sicher weitere
Überlegung und Erforschung verdient, besonders im Hinblick auf das von
Papst Paul VI. geplante Bischofskollegium. G. Gieraths OP

Klein, Laurentius, OSB: Evangelisch-lutherische Beichte. Lehre und
Praxis. (Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien Band V.
Herausgegeben vom Johann-Adam-Möhler-Institut.) - Bonifacius-Druckerei,
Paderborn 1962. 269 S. (geb. 17.50 DM)

Wenn man diese gründliche und interessante Arbeit, die die
dogmengeschichtliche Entwicklung der evangelischen Beichtlehre sowie die
Geschichte der evangelischen Beichtpraxis in einer Gesamtschau behandelt,
gelesen hat, ist man über das Ergebnis verblüfft. Man nimmt nämlich von
vorneherein ohne weiteres an, wenn von einer Neubesinnung und Neubelebung

der Beichte im evangelischen Raum die Rede ist, daß man dabei auf
Luther und die Bekenntnisschriften zurückgreifen müsse. Nicht nur diese
Ansicht wird revidiert, sondern ebenso die Auffassung, daß man sich etwa
an der 400jährigen Tradition orientieren könne, die es gar nicht gibt. Es
wird aufgezeigt, daß nur eine klare und eindeutige Tradition besteht, die seit
Luther nicht unterbrochen wurde: das ständige Nein zur katholischen
Beichtlehre, meistens fundiert auf Mißverständnissen und Fehlinterpretationen

der katholischen Lehre. Auf Grund dieser Tatsachen weist der Verfasser
der evangelischen Theologie von heute die Aufgabe zu, ihre Beichtlehre durch
eine völlige Ausrichtung am Worte Gottes zu sichern, unabhängig davon, wie
Luther und die folgenden Zeiten die einschlägigen Stellen gedeutet haben.
Als Prüfstein müsse bei einer solchen Neuorientierung stets die Christologie
berücksichtigt werden. Darüber hinaus wird gesagt, daß eine echte
Neubesinnung nicht ohne Beschäftigung mit der katholischen Lehre und Praxis
zustande kommen könne, wie man es schon im vorigen Jahrhundert auf
evangelischer Seite erkannt habe. Von katholischer Seite wird eine
Vertiefung der Beichte in Verkündigung und Praxis gefordert. Dem umfangreichen

Literaturverzeichnis, das eine Fülle von Material über die evangelische

Beichte bietet, ist um so mehr Aufmerksamkeit zu schenken, als hier
auch die Arbeiten der jeweils zeitgenössischen katholischen Auffassung
angegeben sind. G. Gieraths OP



Besprechungen 381

Lagarde, Georges de: La naissance de l'esprit laïque au déclin du moyen-
âge V: Guillaume d'Ockham: Critique des structures ecclésiales. - Editions
Nauwelaerts-Béatrice-Nauwelaerts, Louvain-Paris 1963. xn-345 S. (br.
330 FB)

Der Einfluß, den Ockhams Lehren auf die Folgezeit ausgestrahlt haben,
ist heute mehr als in früheren Jahrhunderten erkannt worden. Durch intensive

Beschäftigung mit seinem Gedankengut ist man von bisherigen
Globalurteilen abgerückt und zu Einsichten gekommen, die dem objektiven
Tatbestand der Schriften mehr entsprechen. Auf die Bedeutung der vorliegenden
Studie über Ockhams Kritik an den Strukturen der Kirche braucht in unserm
ekklesiologischen Zeitalter nicht hingewiesen zu werden. Der Verfasser
begnügt sich nicht damit, die allgemein bekannten Dinge über Ockhams
diesbezügliche Lehre nochmals, allerdings in systematischer Form, darzulegen;

er deckt gleichzeitig den zeitgeschichtlichen Hintergrund auf (vor
allem wird immer wieder Ockhams Stellung zu Marsilius von Padua beleuchtet)

und weist nach, wie die verschiedenen Thesen nicht beziehungslos
nebeneinanderstehen, sondern von einer Grundkonzeption getragen sind. Es würde
den Rahmen einer Besprechung überschreiten, wollte man ausführlich die
Ekklesiologie Ockhams, wie sie der Verfasser kritisch und im Verhältnis zu
den bereits damals bestehenden Strömungen aufzeigt, auseinanderlegen. Es
seien nur einige der wichtigsten Gedanken angeführt.

Das allgemeine Konzil ist nicht unbedingt auf den Episkopat beschränkt,
sondern höchste Vertretung der Gesamtkirche, nach der im Dialog
entwickelten Notstandstheorie können auch Laien daran teilnehmen. Sofern
das Konzil die Vertretung der Gesamtkirche darstellt und deren Meinung
ausdrückt, ist es irrtumsfrei. Die Lehrautorität der Kirche wird eingeschränkt,
allerdings nicht ausschließlich auf die Heilige Schrift; dem würde ja die
Irrtumsfreiheit der Gesamtkirche widersprechen. Ockham unterscheidet
verschiedene Autoritätsgrade, angefangen von der apostolischen Tradition bis
zu den Lehrmeinungen der Theologen. Unbedingte Gültigkeit können nur die
Heilige Schrift und der Glaube der Gesamtkirche beanspruchen. Das Urteil
der Fachtheologen hat einen besonders hohen Autoritätsgrad; der einzelne
Christ wird auf seine persönliche Gewissensentscheidung auf Grund der
unbedingten Lehrgültigkeit von Schrift und Gesamtkirche angesprochen.
Der Papst ist das von Christus bestellte Oberhaupt der Gesamtkirche, besitzt
aber nur eine beschränkte geistliche Vollgewalt. In den weltlichen Bereich
kann er nur unter bestimmten Voraussetzungen eingreifen. Er hat keine
unfehlbare Lehrautorität, kann abgesetzt werden, gegebenenfalls untersteht
er sogar, wenn die geistlichen Instanzen versagen, dem weltlichen Gericht.

Geistlicher und weltlicher Bereich sind sowohl nach Wesen und Ursprung
wie auch funktionell, organisatorisch und final getrennt, stehen aber doch
auch wieder in einem engen Verhältnis gegenseitiger Subsidiarität. Papst und
kirchliche Organe können im Auftrag der weltlichen Gewalt zeitliche
Aufgaben übernehmen, diese auch im Notfall, etwa bei Versagen der
weltlichen Organe, ersetzen bzw. geregelte Verhältnisse wiederherstellen. Umgekehrt

bietet sich dem Kaiser als dem weltlichen Haupt der Gläubigen bei
gewissen Anlässen Gelegenheit, in kirchliche Dinge einzugreifen, vor allem



382 Besprechungen

wenn der Glaube in Gefahr ist oder schwere Mängel in der Führung der
Kirche auftreten. Ockhams Erörterungen über die Absetzung des Papstes
zeigen diese Rolle am deutlichsten. Jedoch hält Ockham nicht die Iudex-
ordinarius-Theorie im Sinne des Marsilius von Padua; die Mitwirkung des

weltlichen Herrschers und der Laien bleibt Notstandsrecht. Spiritualer und
temporaler Ordo in ihrer Vielgestalt formen sich als Ganzes in der Kirche und
in der menschlichen Gesellschaft. Die Kirche ist ihm immer die universitas
fidelium. Ohne die hierarchische Organisation abstreiten zu wollen, ist jedoch
bei Ockham beherrschendes Anliegen, das Bild der Kirche primär als die
allumfassende, irrtumsfreie, von Christus mit allem Erforderlichen
versehene Gesamtheit der Erlösten zur Geltung zu bringen.

Das sind nur, kurz zusammengefaßt, einige der Thesen, die Ockham
vertrat und die vom Verfasser ausführlich und reichlich belegt dargestellt
sind. Abschließend werden dann noch Ockhams politisches Programm und
seine Philosophie in ihren Auswirkungen gezeigt.

Die neuen Lehren Ockhams wurden mehrfach verurteilt (1340; 1474
durch Edikt Ludwigs IX., das 1481 widerrufen wurde), haben sich aber
trotzdem in der Theologie der Spätscholastik durchgesetzt und entfaltet. Da
es sich hier um grundlegende Strukturprobleme der Kirche handelt, die
auch heute auf nichtkatholischer Seite noch nicht völlig überwunden sind,
muß man dieser Studie von Lagarde eine besondere Zeitnähe zusprechen.

G. Gieraths OP

Lohse, Bernhard: Mönchtum und Reformation. Luthers Auseinandersetzung

mit dem Mönchsideal des Mittelalters. (Forschungen zur Kirchen-
und Dogmengeschichte Band 12.) - Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen
1963. 379 S. (br. 34 DM)

Es wird heute allgemein anerkannt und zugegeben, daß es Luther in
erster Linie nicht um eine Sittenreform innerhalb der damaligen Kirche ging,
sondern daß das eigentlichste Anliegen des Wittenberger Reformators
dogmatischer Natur war. Seine Vorstellung von der All- und Alleinwirksamkeit

Gottes, von der gänzlichen Ohnmacht des Menschen zum Guten, die
wiederum mit seiner Vorstellung von der Erbsünde als einer totalen und in
der bösen Begierlichkeit immer präsenten Verderbnis des gefallenen Menschen
zusammenhing, hatte ihn sich flüchten lassen zum Vertrauen auf die
Zurechnung der Erlösungsgnade Christi als zum einzigen von Gott gewollten
Akt der Religion, d. h. in seiner Fassung des Begriffes : zum Glauben. Was
nun in der Lehre der Kirche, in ihrem Kult, in ihren Frömmigkeitsformen
und ihrer Verfassung dieser seiner Vorstellung vom richtigen Verhältnis des

Menschen zu Gott widersprach, war für ihn nicht gottgewollt, sondern durch
das Papsttum in die Kirche eingeführt worden. Dazu gehört für Luther auch
das Vertrauen auf den Wert guter Werke, besonders auf den Wert der
Ordensgelübde und damit des Mönchtums überhaupt.

Um die Entwicklung von Luthers Stellung zum Mönchtum ins rechte
Licht zu rücken und verständlich zu machen, geht der Verfasser - nach einer
Einleitung über das asketische und monastische Ideal in der alten Kirche -
aus vom Mönchsideal des Mittelalters, wobei (neben anderen) vor allem be-



Besprechungen 383

handelt werden Hieronymus, Augustin, Cassian, Anselm von Canterbury,
Bernhard von Clairvaux, Thomas von Aquin, Johann Paltz, John Wyclif
und Johann Huß. Im II, Hauptteil wird dann Luthers Stellung zum Mönch-
tum aufgezeigt an Hand seiner Werke bis zum Jahre 1521. Zu diesem
Zeitpunkt ist seine definitive Stellungnahme ausgesprochen in den beiden Schriften

«Themata de votis» und «De votis monasticis».
Überblickt man die Entwicklung, die Luther in diesem Punkte

durchschritten hat, so kommt man zu folgendem Ergebnis : Theologisch endgültig
überwunden hat Luther das Mönchsideal erst 1521, in gewissem Sinne schon
1520, sofern er da bereits einen unüberwindlichen Gegensatz zwischen den
Gelübden und der christlichen Freiheit sah. Bis 1519 einschließlich hat
Luther mehr oder weniger am monastischen Ideal festgehalten. Es war nicht
eigentlich ein Reformmönchtum, das ihm vorschwebte. Bis 1519 hat Luther
keine Reformmaßnahmen für das Mönchtum vorgeschlagen. Neu war
vielmehr das Verständnis des Mönchtums und der Sinn, in dem die Gelübde
legitim geleistet werden können. Das Mönchtum ist demnach die letzte große
Einrichtung der katholischen Kirche, die Luther überwunden hat.

Dennoch ist zu beachten, daß seit der ersten Psalmenvorlesung die
Hauptlinie seines neuen Verständnisses des mönchischen Ideals, nämlich die
Verbindung zwischen Taufe und Gelübde, sich gleichsam ohne Unterbrechung
durch alle Wandlungen bis zu der Schrift «De votis monasticis» hindurchzieht.
Im Grunde genommen ist die Basis für die endgültige Ablehnung des Mönchtums

im Jahre 1521 schon in der ersten Psalmenvorlesung vorhanden. Was
noch fehlt, sind manche Konsequenzen sowie eine schärfere Durchdringung
verschiedener mit dem Mönchtum verbundener Probleme. Allerdings ist die
Kontinuität des Grundgedankens von Luthers Stellung zum Mönchtum das

eigentlich Erstaunliche. Ebenso erstaunlich ist, wie Lohse nachweist, daß
Luther zu keiner Zeit das traditionelle Mönchtum in seinem vollen Umfang
vertreten hat. Wenn sich auch in manchen anderen Punkten bei dem Luther
der Frühzeit noch diese oder jene mittelalterliche Anschauung findet, so ist
doch bemerkenswert, daß Luther von Anfang an in einem ganz neuen Sinn
von der Schrift her Theologie treibt und sich in Vielem von der Tradition
frei macht.

Das alles ist vom Verfasser mit unzähligen Details, mit vielen Texten
und in einer guten, objektiven Interpretation auch der katholischen Lehre
vom Mönchtum aufgezeigt. Da Luthers Stellung zum Mönchtum bisher noch
keine Gesamtdarstellung gefunden hat (eine Übersicht über den Stand der
Forschung wird S. 201-212 geboten), erhält diese klar und sicher
durchgeführte Studie einen besonderen Wert. Sie bietet zugleich eine dankenswerte,

gediegene Vorarbeit für eine Geschichte des monastischen Ideals,
besonders im Mittelalter (I. Hauptteil), die immer noch aussteht. Außerdem
hat der Verfasser einen wertvollen weiteren Beitrag geliefert zur Erforschung
der Theologie des jungen Luther sowie die heute mehr und mehr sich
durchsetzende These erhärtet, daß Luthers reformatorischer Durchbruch doch
wohl erst um das Jahr 1519 angesetzt werden muß. G. Gieraths OP



384 Besprechungen

Marcus, Wolfgang: Der Subordinatianismus als historiologisches
Phänomen. Ein Beitrag zu unserer Kenntnis von der Entstehung der altchristlichen

'Theologie' und Kultur unter besonderer Berücksichtigung der
Begriffe Oikonomia und Theologia. - M. Hueber, München 1963. 183 S. (kart.
18 DM)

In der frühen Dogmengeschichte ist der Frage des Subordinatianismus
ohne Zweifel ein wichtiger Platz einzuräumen. Diese ersten Spekulationen
über die Trinität haben in neuerer Zeit eine doppelte Beurteilung erfahren.
Eine liberale Deutung sah im Subordinatianismus ein Durchgangsstadium
einer rein natürlich verstandenen Dogmenentwicklung oder genauer, das

Musterbeispiel der Hellenisierung des Christentums. Im Gegensatz dazu
erblickte eine konservativ-orthodoxe Deutung in dieser frühchristlichen
Trinitätstheologie einen fehlgeschlagenen Versuch, den zwar unversehrt
bewahrten Glauben an die Dreieinigkeit zu deuten. Diese zweite Erklärung hat
mit der ersten gemein, daß sie die subordin. Spekulationen im Vergleich zu
den spätem orthodoxen auch als ganz anders betrachtet, daß sie diese
Andersartigkeit ebenfalls auf die Einflüsse des Hellenismus zurückführt und gleichfalls

behauptet, der Logossohn werde vom Subordinatianismus dem Wesen
nach als depotenzierter Gott aufgefaßt. Anderseits braucht jedoch diese
zweite Deutung auf Grund ihrer Unterscheidung von Lehrtradition und
Spekulation die These von einer Hellenisierung des christlichen Glaubens
nicht anzunehmen. Der Verfasser der vorliegenden Studie will sich nun weder
mit der einen noch mit der andern Erklärung zufrieden geben. Die
Unterscheidung von Lehrtradition und Spekulation im besondern entspricht nach
seiner Auffassung nicht den geschichtlichen Gegebenheiten. Der Subordinatianismus

ist nach ihm vielmehr in seinem Anliegen, seiner Tendenz und
seinem Inhalt nach als orthodox zu beurteilen; denn er lehre «keine Wesens-
sondern eine prozessionale oder ökonomische Subordination des Sohnes und
des Geistes unter den Vater» (S. 35).

Nachdem M. im ersten Teil auf die skizzierte Weise die Frage
aufgeworfen und seine Lösung angekündigt hat, sucht er im zweiten Teil seine

Auffassung in einem ersten Beweisgang zu begründen. Er stellt dazu, in
Anlehnung an Dempf A., Selbstkritik der Philosophie, den Subordinatianismus
vorerst in den geistesgeschichtlichen Zusammenhang und gewinnt daraus
als Ergebnis, daß der vorarianische Subordinatianismus nicht als Vorstufe
des Arianismus einzuschätzen sei. Eine Übersicht über die Geschichte der
beiden grundlegenden Begriffe Oikonomia und Theologia soll weiter
erhärten, daß um die Wende vom dritten zum vierten Jahrhundert ein Wandel
der geistigen Aspekte und des spekulativen Interesses stattfand und darum
die Subordination der vornizänischen Theologen nicht gleich verstanden
werden darf wie jene der Arianer. In der gleichen Linie weist das dritte
Kapitel nach, daß in der subordinatianischen Spekulation der Begriff Theologia

sowie wichtige trinitarische Termini der späteren Theologie noch
unbestimmt waren und wenig Bedeutung hatten, während der Begriff
Oikonomia und der verwandte Begriff Monarchia im Gegensatz zu später eigentlich

als termini technici ersten Ranges in Gebrauch standen. Eine Übersicht
über die wichtigsten von den Subordinatianern gebrauchten Schrifttexte



Besprechungen 385

zeigt ferner, daß die Idee der Subordination nicht durch Einflüsse des
Hellenismus zu erklären ist, sondern ein genuin christliches Anliegen darstellt.
Im fünften Kapitel erscheint, wie der Subordinatianismus sich nicht bloß
gegen den Monarchianismus, sondern auch gegen die Marcioniten stellt, mit
denen er jedoch das heilsgeschichtlich-kosmologische Interesse teilt und sich
damit vom ontologisch-theologisch ausgerichteten Arianismus klar
unterscheidet. Im weitern wird der direkte Nachweis erbracht, daß «der Arianismus

in inhaltlicher und in formaler Beziehung dem (vorarianischen)
Subordinatianismus nicht nur nicht ähnlich, sondern geradezu entgegengesetzt
ist» (S. 112); denn er baue nicht wie dieser auf der analogia entis creati et
increati auf und lege kein Gewicht auf eine enge heilsgeschichtliche
Verknüpfung von Gott und Welt. Das letzte Kapitel schließlich unterstreicht,
daß «die nizänischen und nachnizänischen Väter den Subordinatianismus in
den wesentlichen Anliegen und in typischen Spekulationen übernommen und
die subordin. Spekulationen damit und in weiteren Zeugnissen als orthodox
angesprochen haben» (S. 121).

Mit diesen grundsätzlichen Erwägungen ist der Weg für die Interpretation
der wichtigsten subordin. Texte bereitet, die im dritten Teil zur

Darstellung kommt. Es geht dabei um gegen neunzig Ausschnitte aus Werken
der Apologeten sowie von Irenäus, Tertullian, Hippolyt, Klemens, Origenes
und Dionysius von Alexandrien. Immer treten die gleichen Grundlinien auf.
Dazu erweisen sich diese Texte nicht einfach als Zeugnisse des kirchlichen
Glaubens, sondern tragen den Charakter theologischer Aussagen. Anderseits
drängt es sich auf, in den bezeichnend subordin. Gedankengängen nicht
einfach hellenistische Spekulationen zu sehen, sondern sie als Weiterführung
echt christlicher Lehre, der Verbindung des wesenhaft trinitarischen Gottes
und der Schöpfung aus dem Nichts zu betrachten. Somit ist ausgeschlossen,
daß die subordin. Spekulationen als Ergebnis einer sukzessiven Hellenisie-
rung der christlichen Botschaft verstanden werden können.

Es braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden, daß es M. hoch
anzurechnen ist, die äußerst komplexe Frage des Subordinatianismus zum Gegenstand

seiner Untersuchung gemacht zu haben. Dieses Problem verdient es

sicher, eingehend studiert zu werden. Die bisherigen dogmengeschichtlichen
Darstellungen können einen tatsächlich nicht befriedigen. Wie richtig übrigens

die Interpretation der beiden Haupttendenzen ist, die uns der Verfasser
gibt, läßt sich selbst aus neuesten Studien leicht ersehen. Vgl. z. B. die Artikel
über die Trinität von Kettler F. H., RGG 6 (1962) 1025-1032 und Schmaus M.,
Handbuch theologischer Grundbegriffe 2 (1963) 707 f. Auch die Dogmatik
kann aus der noch wenig entwickelten Dreifaltigkeitslehre des Subordinatianismus

nur lernen. Zeigt sich doch in diesen Spekulationen, die noch wenig
zwischen der ökonomischen und ontologischen Trinität unterscheiden, wie
sehr die trinitarisch aufgebaute Heilsgeschichte ihr Vorbild im ewigen
Zueinander der göttlichen Personen besitzt. Vgl. dazu Aeby G., Les missions
divines de S. Justin à Origine (Fribourg 1958), 184 s. Schließlich ist das
Studium des Subordinatianismus in der Zeit des ökumenischen Gesprächs
von besonderer Wichtigkeit. Wie nämlich M. gut hervorhebt, steht der
Subordinatianismus der östlichen Trinitätslehre näher als der westlichen. So

25



386 Besprechungen

kann die Kenntnis seiner wahren Anliegen helfen, auch jene des heutigen
Ostens besser zu verstehen. - Es darf auch betont werden, daß M. zur
Untersuchung des Subordinatianismus einen gangbaren Weg gewählt hat. Er
bietet eine klare Fragestellung, steckt zuerst die Grenzen der Lösung ab und
kommentiert dann die einschlägigen Aussagen der subordin. Theologie. -
Ebenso dürfte selbst die knappe Übersicht über die Arbeit aufgezeigt haben,
daß sich in ihr sehr wertvolle Beobachtungen finden. Es ist sicher richtig,
den Subordinatianismus aus der heilsgeschichtlichen Perspektive seiner Zeit
heraus verstehen zu wollen. Die Begriffsgeschichte von Oikonomia und Theo-
logia bestätigen diesen Ansatz eindeutig. Auch die Ablehnung der
Unterscheidung von Lehrtradition und Spekulationen, wie sie oft zu unbedacht
gehandhabt wird, muß anerkannt werden. Endlich wirkt der Hinweis auf den
biblischen Ansatz des Subordinatianismus sowie auf die Stellungnahme der
nizänischen und postnizänischen Theologen recht überzeugend.

Es sollen aber gewisse Bedenken gegen die Art, wie M. zum Teil
vorgegangen ist, wie auch gegen gewisse Ergebnisse seiner Untersuchung nicht
verschwiegen werden. Wenn eine Arbeit 1963 erscheint, muß es auffallen,
daß darin fast keine Literatur zitiert wird, die nach 1954 herausgekommen
ist. Dabei wären doch Studien zur Verfügung gestanden, die ins Thema selbst
einschlagen. M. beklagt sich, daß über den Begriff der Oikonomia keine
Arbeiten publiziert worden seien. Dabei berücksichtigt er die These von
Lillge O., Das patristische Wort Oikonomia, seine Geschichte und seine Bedeutung

bis auf Origenes, Erlangen 1955, nicht (vgl. ThLZ 80 (1955) 239 f.). Daß
er Braun R., Deus Christianorum (Paris 1962), 158-164, nicht heranziehen
konnte, versteht sich. Er hätte aber wohl Verhoeven T., Studien over Tertul-
lianus' Adv. Praxean (Amsterdam 1948) ; Otto St., «Natura» und «Disposition
(München 1960), sowie das oben angeführte Werk von G. Aeby benützen
können, um nur diese Arbeiten zu nennen. Ebenso hätte er seine Darlegungen
über Hypostase und Person nicht allein auf Erdin abstellen dürfen, sondern
es wären auch die Arbeiten von M. Richard, M. Nédoncelle, H. Dörrie und
C. Andresen zu konsultieren gewesen (vgl. dazu Grillmeier A., Person: LThK
8 (1962) 292, und Braun R., Deus Christianorum, 207-242). Die neuern Artikel
von Barbel wären gleichfalls einzusehen gewesen. - Auf den SS. 69 f. ist von
Termini die Rede, die «in unserer Zeit überhaupt noch nicht anzutreffen, bzw.
äußerst selten sind». Die angeführten Beispiele sind jedoch nur den Apologeten

entlehnt. Die fraglichen Termini können also bereits lange vor dem
Arianismus einen technischen Gebrauch erlangt haben. Es scheint hier eine
Lücke in der Beweisführung vorzuliegen. Zum mindesten ist das «in unserer
Zeit», gemeint ist die Zeit des vornizänischen Subordinatianismus, nicht am
Platze. - Es kann nicht erwartet werden, daß M. die neueste Literatur über
den Arianismus - ich denke besonders an die Aufsätze von M. Simonetti und
P. Nautin - auch berücksichtigte, die die Stellung des Arius und seiner
Anhänger bedeutend nuanciert. Aber man muß sich dennoch die Frage stellen,
ob er sich in der Darstellung des Verhältnisses zwischen dem vorarianischen
und arianischen Subordinatianismus nicht von einer gewissen
Voreingenommenheit leiten ließ. Ist das Denken der Arianer wirklich so viel theologischer

als das der Subordinatianer? Vgl. Liébaert J., Arianismus: LThK



Besprechungen 387

1 (1957) 846, wo betont wird, daß die arianische Logostheologie von
vornherein unter einem kosmologischen Gesichtswinkel gedacht ist. Wenn in der
Tat ein so scharfer Einschnitt in der Geschichte der trinitarischen Spekulationen

zu machen ist, scheinen mir die Angaben von M. nicht stichhaltig zu
beweisen, daß dies um die Wende vom dritten auf das vierte Jahrhundert
zu geschehen hat.

Mit diesen Aussetzungen soll das Grundanliegen von M. keineswegs in
Frage gestellt werden. Seine Auffassung, daß eine mehr heilsgeschichtlich-
kosmologische Trinitätslehre nicht nach den Maßstäben einer spätem, mehr
ontologisch orientierten Theologie beurteilt werden darf, besteht sicher zu
Recht. Ebenso ist es klar, daß bei einer solchen gerechtem Beurteilung der
Subordinatianismus nicht mehr so schlecht wegkommt wie in den bisherigen
Dogmengeschichten. Aber da und dort müßten die Beweisgänge des
Verfassers solider verankert sein. B. Studer OSB

Mater et Magistra: lateinisch, deutsch, italienisch. Hrsg. von Johannes
Hirschmann SJ. - Ferdinand Schöningh, Paderborn 1963. 143 S.

Für die wissenschaftliche Arbeit ist der lateinische Text der Enzyklika
unentbehrlich, da er der allein authentische ist. Die deutsche Übersetzung,
die hier geboten wird, hält sich an den lateinischen Text und ist im großen
und ganzen übereinstimmend mit der Ausgabe der Herder-Bücherei 110.
Hirschmann hat übrigens selbst an jener Ubersetzung mitgearbeitet. Die
Vorgeschichte des Textes der Enzyklika ist, wie Hirschmann sagt, noch
nicht allseitig aufgeklärt. Eines aber wissen wir, daß die lateinische Ausgabe
nicht die ursprüngliche war. Allerdings ist auch der italienische Text, wie er
heute vorliegt, nicht einfach als der «Urtext» anzusprechen. Die Vorlagen
der endgültigen Fassung waren offenbar vielsprachig. Immerhin aber kommt
der italienischen Fassung eine besondere Bedeutung zu. Sie ist nicht einfach
den sogenannten nicht amtlichen Übersetzungen ins Französische, Englische,

Spanische und Deutsche gleichzustellen. Manche lateinische Ausdrücke
sind nur verständlich, wenn man den italienischen Text zu Rate zieht. Der
italienische Text, der hier abgedruckt wird, ist jener, der zugleich mit dem
lateinischen im Osservatore Romano veröffentlicht wurde. Es ist zu hoffen,
daß der gründliche Kenner dieser Enzyklika, nämlich J. W. Hirschmann,
recht bald eine eingehende Geschichte des Textes vorlegen werde.

A. F. Utz OP

Miele, Michele, O. P.: La Riforma Domenicana a Napoli nel periodo post-
Tridentio (1583-1725). (Institutum Historicum FF. Praedicatorum Romae
ad S. Sabinae: Dissertationes Historicae Fasciculus XVI.) - Istituto storico
Domenicano Santa Sabina, Roma 1963. 406 p. (500 L)

Es wird immer wieder behauptet, daß eine erschöpfende Geschichte des
Dominikanerordens noch nicht geschrieben werden könne, weil noch zu viele
Vorarbeiten geleistet werden müßten. Um so mehr ist es zu begrüßen, daß
mit dieser Studie wieder einmal ein Beitrag geliefert worden ist. Und zwar
umfaßt dieser Beitrag das für die gesamte Ordens-, aber auch
Kirchengeschichte wichtige nachtridentinische Zeitalter, wo es darum ging, mit allen



388 Besprechungen

Mitteln das Werk der Reform in die Tat umzusetzen. Was diese Reform
innerhalb des Ordens, die schon in der Mitte des 15. Jahrhunderts (nach
einem ersten Anlauf durch Raimund von Capua, vor allem weiter- und
durchgeführt durch die Ordensmeister B. Texier und M. Auribelli) einsetzte,
eigentlich bezweckte, wird ausführlich geschildert (S. 23-151) und ist durch
die Art der Darstellung, durch die gegebenen Perspektiven und das

abgewogene Urteil allein schon von großer Bedeutung. Man griff auf den alten
Gedanken der Observanzkonvente zurück: in jeder Provinz sollte das eine
oder andere Observanzkloster errichtet werden. Einigen war das noch nicht
genug, sie übten Selbsthilfe. Auf diese Weise entstanden Observanzkongre-
gationen wie die von S. Maria Sanitatis in Neapel, die 1583 ordensrechtlich
durch den General S. Fabri konstituiert wurde. Die Anfänge waren nicht
leicht, aber dank der Unterstützung durch Päpste und Ordensmeister und
von echtem Reformeifer der Mitglieder getragen, war das begonnene Werk
bald von Erfolg begleitet. Ordensgeist und Studien blühten auf. Was diesen

Reformbestrebungen so große Stoßkraft verlieh, war das bei allem Eifer
gemäßigte Vorgehen. Natürlich fehlte es auch nicht an Opposition, die sich
der Reform verschloß und der es später sogar gelang, die Überhand zu
gewinnen, so daß Papst Benedikt XIII. die Kongregation 1725 aufhob.
Menschlichkeiten haben hier wie so oft weitgehend mitgespielt. Aber das hindert
nicht, denen Anerkennung zu zollen, die als Pioniere für die Reform sich
eingesetzt haben. - Die Studie als Ganzes ist vorbildlich gearbeitet und reiht
sich in Wissenschaftlichkeit und Form den bisherigen Veröffentlichungen
der «Dissertationes Historicae» des historischen Ordensinstituts in Rom
würdig an. G. Gieraths OP

Mühlen, Heribert: Der Heilige Geist als Person. (Münsterische Beiträge
zur Theologie, hrsg. v. H. Volk, Heft 26.) - Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung,

Münster i. W. 1963. 322 S. (geb. 44 DM)

Im Untertitel gibt der Verfasser sein Anliegen und die drei Hauptteile
seines Buches an: ausgehend von der dem Heiligen Geist eigentümlichen
Funktion in der Trinität, kommt der Verfasser über die F unktion des Heiligen
Geistes bei der Inkarnation zur Hauptthese: der Heilige Geist hat als göttliche

Person ein unmittelbares und direktes Verhältnis zur begnadeten
menschlichen Person (S. 24).

Das vorherrschende Analogat zur Herausstellung der Funktion des

Heiligen Geistes in der Trinität ist für Mühlen das Verhältnis : Vater-Mutter-
Kind. Wie das Kind das gemeinsame «Wir» der Liebe und Liebeshingabe
zwischen Vater und Mutter, so ist der Heilige Geist - und das ist der personale

Namen für Ihn - das gemeinsame «Wir» zwischen Vater und Sohn. Die
spiratio activa ist ein «Wir-Akt» zwischen Vater und Sohn, die spiratio pas-
siva ist der subsistierende Wir-Akt in der Gottheit, der Wir-Akt in Person.
«In ähnlicher Weise wie man sagt, der Sohn sei der subsistierende Erkenntnis-
Akt des Vaters (welcher die Liebe einschließt), kann man auch sagen, der

Heilige Geist sei der subsistierende Wir-Akt zwischen Vater und Sohn, sei
das «Wir» in Person bzw. die innertrinitarische Wir-Relation» (S. 157).

In der Christologie nun sieht Mühlen die «unctio Christi» nicht als Wir-



Besprechungen 389

kung der gratia unionis, sondern als Salbung im Heiligen Geiste. So hat der
Heilige Geist schon in Christus, nicht bloß eine appropriierte, sondern eine

personale Funktion, die aber dennoch nicht hypostatische Union wird
(S. 180 ff.). Diese personale Funktion des Heiligen Geistes in Christus kann sich
nun auch auf die Christen, die Glieder Christi und die Kirche ausdehnen: «Es
ist eine Eigentümlichkeit des Sohnes, eine menschliche Natur personhaft zu
machen. Die Eigentümlichkeit des Heiligen Geistes dagegen ist es, viele
Personen mit Christus und untereinander zu verbinden» (S. 196). Die zentrale
Frage ist hiebei: wie verhält sich der Heilige Geist zur geschaffenen Gnade?
Mühlen ist der Ansicht, daß die jeweils gesandte göttliche Person mit dem
jeweiligen geschaffenen terminus ad quem dieser Sendung eine jeweils einzigartige

Union eingeht (S. 205). Terminus ad quem für die Sendung des Sohnes
ist die eine Menschennatur Christi, terminus ad quem für die Sendung des

Heiligen Geistes ist die gratia creata (S. 202). In diesen Deduktionen liegt
nun m. E. die eigentliche «Nahtstelle», um vom Heiligen Geist eine inhabi-
tatio propria im begnadeten Menschen aussagen zu können. Das donum
creatum ist ein donum notionale des Heiligen Geistes. «Der Heilige Geist hat
innertrinitarisch keine auctoritas principii einer anderen Person gegenüber
wie der Vater und der Sohn, er hat aber heilsökonomisch eine ihm eigentümliche

auctoritas principii dem donum creatum gegenüber Indem der Heilige
Geist sich selbst gibt, gibt er zugleich das donum creatum» (S. 223). Diese
Ansicht ist nur die konsequente Anwendung der Lehre über die processiones
und missiones der göttlichen Personen.

Es gibt also eine hypostatische (notionale) Funktion des Heiligen Geistes
nach außen, ohne daß sie zur hypostatischen Union wird. Wahr und gewahrt
bleibt dabei, daß auch die Hervorbringung der geschaffenen Gnade den drei
göttlichen Personen gemeinsam ist in genere causae efficientis. Auch der
Vater und der Sohn üben also eine ihnen eigene hypostatische Funktion aus
als Wirkursachen (S. 261). Diese, den drei Personen gemeinsame Wirk-
ursächlichkeit, reicht aber nicht aus, um von einer inhabitatio propria einer
der Personen zu reden. In genere causae formalis ist nur der Sohn mit der
Menschennatur verbunden. Um nun die inhabitatio propria des Heiligen
Geistes herauszustellen, führt Mühlen eine neue Kausalitätsbezeichnung ein :

die causalitas (efficiens) moralis personalis (personale Kausalität), die der
personalen Selbstmitteilung des Heiligen Geistes an den zu begnadenden
Menschen mittels der geschaffenen Gnade reserviert bleibt (S. 278). Trotzdem

wohnen uns auch der Vater und der Sohn ein, entsprechend der den
göttlichen Personen je eigenen personalen Eigentümlichkeit. Wir haben aber
Anteil an der göttlichen Natur wie sie in der dritten göttlichen Person, dem
«Wir» von Vater und Sohn, gegeben ist.

Die Lösung Mühlens läuft eigentlich auf die Ansichten Scheebens hinaus,

ist aber theologisch besser begründet. Die logisch strenge und systematische

Entwicklung Mühlens zwingt fast zur Zustimmung, obwohl, wie mir
scheint, in dem, was ich oben die Nahtstelle nannte, noch eine schwache Stelle
liegt, die aber sicher noch gefestigt werden kann.

Etwas störend in der Gestaltung des Buches ist, daß die vielen Zitate
im Text selber und nicht in Fußnoten angebracht sind. Th. Kreider OSB



390 Besprechungen

Newman, John Henry: Predigten vor Katholiken und Andersgläubigen.
(Übersetzt von der Newman-Arbeitsgemeinschaft der Benediktiner vom
Weingarten) Predigten XI. - Schwabenverlag, Stuttgart 1964. 428 S. (24 DM)

Diese «Predigten vor Katholiken und Andersgläubigen» weisen wie das

gesamte Werk Newmans ob ihrer existenziellen Offenheit in die Zukunft, als
ob sie auch für unser Jahrhundert geschrieben wurden.

Newman geht es nicht um die Geheimnisse der Natur oder gar um die
Welträtsel. Sein Kosmos ist die Menschenseele; denn aus ihr oder aus der
Stimme des Gewissens geht eine vom materiellen Kosmos unterschiedene,
aber noch größere Welt hervor, deren dynamische Struktur Gott und die
Seele bilden. Themen wie Heiligkeit, Glaube, Gnade, Menschwerdung und
die Eigenschaften Gottes, die in diesem Band behandelt werden, beschäftigen
Newman insofern, als es die notwendigen, hilfreichen Zwischenglieder sind
in diesem wichtigsten aller schicksalhaften Zusammenhänge zwischen dem
persönlichen Seelenheil und Gott.

Aus jeder Predigt spricht die Kraft einer gelebten Überzeugung. Sie

spricht «vom Herz zum Herzen». Die meisterhafte Klarheit und Schönheit
der Sprache verbindet sich mit der Tiefe theologischer Einsicht.

Wegen ihrer Vollständigkeit und Genauigkeit gilt diese Übersetzung der
Predigten Newmans mit Recht als die beste. A. Eggenspieler

Obrist, Franz: Echtheitsfragen und Deutung der Primatsstelle Mt 16, 18 f.
in der deutschen protestantischen Theologie der letzten dreißig Jahre. (Neu-
testamentliche Abhandlungen, hrsg. von Max Meinertz, XXI. Band, 3./4.
Heft.) - Verlag Aschendorff, Münster 1961 xvi-203 S.

Das Petrusbuch des Basler Exegeten Oscar Cullmann hat den Verfasser
dazu angeregt, die Primatsfrage in der protestantischen Theologie zu
untersuchen. Das Ergebnis ist die vorliegende. Arbeit, die von der theologischen
Fakultät der Gregoriana als Doktoratsthese angenommen wurde. Damit man
die neue Situation in der protestantischen Ekklesiologie richtig beurteilen
könne, bietet Obrist zunächst einen klaren Überblick über alles, was seit
1930 um die Echtheit im literarkritischen Sinne und um die Geschichtlichkeit
der Verheißungsworte Mt 16, 18 f. diskutiert wurde. Nach einem kurzen
philologischen Teil untersucht er dann ausführlich die verschiedenen
Deutungen der Bilder im Petruswort, vor allem des Felsenbildes. Immer mehr
setzt sich auch in der protestantischen Exegese die Ansicht durch, daß « Fels »

im Matthäus-Logion nicht Stein unter anderen Steinen, sondern, wie Ringger
betont, «bleibend tragender Grund für den Bau der Kirche» besagt. In einem
weiteren Kapitel wird gezeigt, daß die protestantische Exegese heute im
Schlüsselbild eine wirkliche Vollmacht für das Himmelreich ausgedrückt
sieht. Die Meinungen gehen jedoch auseinander, wenn man bestimmen will,
worin die Vollmacht besteht. Das Schlußkapitel ist der verheißenen
Vormachtstellung des Petrus im Lichte ihrer geschichtlichen Erfüllung gewidmet.

Bekanntlich hat Cullmann hier die Stellung des Jakobus in den Vordergrund

gerückt. Der Verfasser ist mit Recht der Ansicht, daß Cullmann den
j udenchristlichen Pseudoclementinen in seiner Beweisführung zu viel Wert



Besprechungen 391

beilegt. Auch die Formgeschichte bietet ein Argument gegen die zeitliche
Beschränkung des Primats. Die Überlieferung einer Tradition setzt eine
gewisse aktuelle Bedeutung der überlieferten Erzählung voraus. Deshalb ist
es wahrscheinlich, daß Petrus zu jener Zeit, als das Matthäus-Evangelium
entstand, als der führende Mann in der Kirche galt. Die aufschlußreiche
Untersuchung gibt zwischendurch auch manche kritischen Bemerkungen. So

wird die mangelnde Berücksichtigung von Jo 21, 15-17 in der protestantischen

Primatsexegese beanstandet. Das historische Problem des Aufenthalts
Petri in Rom ist aus dieser gut informierten Untersuchung bewußt
ausgeklammert. B. A. Willems OP

Pfister, Willibald: OP, Das Leben im Geist nach Paulus. Der Geist als

Anfang und Vollendung des christlichen Lebens. (Studia Friburgensia
NF 34.) - Universitätsverlag, Fribourg Schw. 1963 xiv-91 S. (12 Fr. - DM)

«Gott hat uns einen Geist gegeben, damit wir wissen, was er uns in
Gnaden geschenkt hat. Diesen Gnadenreichtum Gottes im 'Leben des Geistes'
darzustellen, war Inhalt und Ziel unserer Arbeit» - das sind die Worte, mit
denen der A. seine bibeltheologische Studie abschließt. Dieses Ziel auf relativ
wenig, dafür aber umso gewichtigeren Seiten vortrefflich erreicht zu haben,
dazu darf man den Verfasser uneingeschränkt beglückwünschen. In vier
Kapiteln (Geist und Heiligung - Geist und Leben - Wandel im Geiste - Geist
und Sohnschaft), die sich sachgerecht aus der Untersuchung von selbst in
dieser logischen Verknüpfung ergeben, wird gründliche exegetische Arbeit
geleistet, wobei sich der A. der reichhaltigen, auch der neuesten Literatur
gut zu bedienen versteht, dabei aber doch den Mut hat, in einer sprachlich
einfachen und gedanklich klaren Darlegung (heute durchaus keine
Selbstverständlichkeit) sich persönlich für eine präzis gefaßte Deutung zu entscheiden
(z. B. S. 11 n. 4; S. 12 n. 3; S. 25 n. 1; S. 80 n. 3). Die eingehender
analysierten Texte sind 1 Thess 4, 1-8; 1 Kor 6, 11-20; Rom 8, 1-17 und Gal 5, 13-
6, 10. Diese wenigen Aussagen werden jedoch aus dem Gesamt der pauli-
nischen Geisteswelt, ja auf dem Hintergrund der ganzen Hl. Schrift erläutert,
wobei besonders die Linien zum AT sorgfältig und wertvoll gezogen sind
(ua z. B. S. 53/54 oder S. 60/61). Jedenfalls ersteht so vor dem Leser diese
bei Paulus so charakteristische und für jeden Christen ontisch und ethisch
grundlegende Idee des « Lebens im Geist », das besonders in seiner Beziehung
zu Christus aufgewiesen wird, in einer feinen Gesamtschau, so daß die einstige
Mahnung an die Epheser neu und eindringlicher auch den heutigen Christen
trifft: «Betrübt nicht Gottes Heiligen Geist, mit dem ihr versiegelt worden
seid für den Tag der Erlösung» (4, 30).

Zu den im allgemeinen klug gewählten und genau wiedergegebenen
Zitationen könnte noch folgendes beigefügt werden: Auf S. 53, 18 «Ich bin
der allmächtige Gott...» dürfte wohl Gen 17,1 nicht überflüssig sein und
ebenso auf S. 83, 1. 2 Rom 5, 8. Ferner ist auf S. 58, 11. 17 das zweimalige
Hs ein Hinweis auf die Schriften des Hermas? Wenn ja, was für ein Werk?

Zu verbessernde Druckfehler : S. 47, 25 Rom 8, 11: ei de - S. 53 n. 3

peripateo hebr. : Alk - S. 57 n. 3 fortgerissen, hinge-sogen - S. 59, 19 V. 21

(nicht V. 12) - S. 64, 15 Gal 5, 25-6, 10 - S. 79, 19 Rom 8, 23. B. Egli OSB



392 Besprechungen

Platzeck, Erhard-Wolfram, OFM.: Das Leben des seligen Raimund Lull
Heilige der ungeteilten Christenheit. Herausgegeben von Walter Nigg und
Wilhelm Schamoni.) - Patmos, Düsseldorf 1964. 180 S.

Die beiden Herausgeber dieser neuen Reihe von Heiligen-Darstellungen
bürgen von vornherein für historische Zuverlässigkeit und besondere Bedeutung

der einzelnen Beschreibungen für unsere Gegenwart. Raimundus Lullus
(kein kanonisierter Heiliger!) hat in P. Platzeck einen Biographen gefunden,
der nicht bloß mit kühlem, kritischem Verstand allen Spuren seines Lebens
nachgegangen ist, sondern mit liebendem Herzen. Darum ist es ihm gelungen,
diesen in der Geschichte der mittelalterlichen Philosophie wohl bekannten,
aber auch vielfach verkannten großen Menschen des 13./14. Jahrhunderts
in seiner tiefen Menschlichkeit, aber auch in seiner geistigen Größe uns so
recht nahe zu bringen.

Nach einem kurzen Vorwort und einer Einführung in das Leben und
Schaffen Lulls wird zuerst die nach einem mündlichen Bericht
niedergeschriebene «vita coetanea» in guter Übersetzung geboten. In einem zweiten
Teil werden «ausgewählte Texte aus einigen Werken und Zeitdokumenten»
geboten, durch welche die «vita coetanea» ergänzt wird. Im Anhang wird der
lateinische Text dieser «vita» zusammen mit vielen historischen Anmerkungen

und einem Abkürzungsverzeichnis der wichtigsten Werke Lulls
gebracht.

Dem auch äußerlich sehr schön gestalteten Büchlein darf die beste
Empfehlung mitgegeben werden. Wir lernen hier Lull kennen als einen ritterlichen

Menschen, begabten Denker, einen christlichen Philosophen,
hellwachen Einsiedler auf Europas und Afrikas Wegen, als Anwalt der
Mohammedaner, ja als den größten Mohammedanermissionar des Mittelalters, der
seine Liebe und seinen Missionseifer bis in den (leider nicht ganz geklärten)
Tod unter Beweis gestellt hat. Um der christlichen Sache willen hat er wie
später ein Nikolaus von der Flüe seine Familie verlassen, seine Güter andern
geschenkt und mit all seinem Wissen und seinen erstaunlich vielen Schriften
nur dem unendlichen Gott gedient. A. Hufnagel

van de Pol, W. H.: Das Zeugnis der Reformation. Aus dem
Niederländischen übertragen von Bernhard und Gisela Rosenmöller. - Ludgerus-
Verlag, Hubert Wingen KG, Essen 1963. 291 S. (geb. 20.80 DM)

Bei allen ökumenischen Gesprächen und Bestrebungen kommt es vor
allem darauf an, den Standpunkt der anderen zu verstehen und nicht eigene
Auffassungen in die Lehren anderer christlicher Gemeinschaften hinein-
zuprojizieren. Der ökumenischen Sache ist in keiner Weise gedient, wenn
man die tiefgehenden Unterschiede umgeht, verwischt oder verschleiert,
die in Theologie, Liturgie und Frömmigkeit dem Zwiespalt zugrunde liegen.
Dem richtigen Verständnis des reformatorischen Christentums dient dieses

Buch van de Pols, dessen Lebensweg vom Kalvinismus zunächst zur
anglikanischen und von dort zur katholischen Kirche führte und der daher ganz
besonders geeignet ist, die kontroverstheologischen Schwierigkeiten und
Probleme von der Wurzel her aufzugreifen. Absicht des Verfassers ist, den



Besprechungen 393

positiven Gehalt der Reformation so sorgfältig wie möglich zu interpretieren:
als Zeugnis von der Botschaft Jesu, der Botschaft vom Frieden und der
Versöhnung, die Jesus Christus gewirkt hat. Daher werden eine Fülle von
Beispielen aus den Bekenntnisschriften, soweit diese heute noch als verbindlich
angesehen werden, aus Kirchenliedern und Agenden angeführt. Dieses
«Zeugnis der Reformation» soll in erster Linie nicht theologischen
Auseinandersetzungen dienen, sondern die Haltung aufzeigen, von der das theologische

Denken und Sprechen geprägt ist. Es hat keinen Zweck, wie der
Verfasser richtig betont (S. 19), gegenseitig verfrühte Bedingungen und
Forderungen zu stellen. Der Weg ist noch weit; denn «es ist für Katholiken viel
leichter, die reformatorische Theologie zu begreifen, als wirklich zu
verstehen, was mit dem Zeugnis der Reformation gemeint ist. Hier vor allem
liegt eine der Hauptursachen für die schmerzliche Erfahrung, die katholische
und evangelische Theologen immer wieder machen. Wenn sie nämlich
glauben, einander theologisch verstanden zu haben und sogar einander
nähergekommen zu sein, haben sie doch aneinander vorbeigeredet und
einander nicht wirklich überzeugen, dem andern nicht wahrhaft begegnen
können» (S. 27). Diesem Aneinandervorbeireden möchte der Verfasser
abhelfen. Dafür muß man ihm dankbar sein; denn es ist ihm gelungen, das
«Zeugnis der Reformation» klar, sachlich und durchaus verständlich dem
katholischen Christen näherzubringen. Deutsche Leser werden es bestimmt
begrüßen, daß vor allem der Kalvinismus eingehend behandelt wird, der
sonst im deutschen Schrifttum zurücktritt. G. Gieraths OP

Przybylski, Bernard, OP: Gratia Plena. Theologische Studien über die
Gottesmutter. - Ksiegarnia éw. Woyciecha, Poznan 1965.

Hinsichtlich der Bestimmungen des 2. Vatikankonzils und der Entwicklung

der ökumenischen Bewegung ist das Buch von P. Przybylski eine besonders

zeitgemäße Erscheinung. Der moderne Mensch empfindet nämlich mehr
denn je das Bedürfnis, sein Leben auf echten und konkreten Tatsachen
aufzubauen. Darum bedarf er einer klar dargestellten Wahrheit und will direkt
auf sie zugehen, ohne sich allzu lange bei untergeordneten Gesichtspunkten
und Ansichten aufzuhalten. In der Theologie kommt dieses Bestreben zum
Ausdruck in der sog. Rückkehr zu den Quellen, d. h. zu der Heiligen Schrift
und der Tradition. Diese Wendung hat sich bereits in einer Reihe wertvoller
Werke fruchtsam erwiesen - Werke, in denen moderne Theologen die Mysterien

Christi und der Kirche in einer weit verständlicheren und besseren Weise
als bisher erklärt und ausgelegt haben. Alle gegenwärtigen Darstellungen
weisen nämlich sehr stark auf den tiefen inneren Zusammenhang dieser
Mysterien untereinander hin in Bezug auf das ganze Erlösungswerk.

Pater Przybylski hat sich die Aufgabe gestellt, zusammen mit einer
Gruppe hervorragender Theologen seines Landes, die Rolle Mariens im Spiegel

der Quelle unseres Glaubens aufzuzeigen und damit auch auf ihre
Bestimmung und Rolle in Gottes Erlösungsplan hinzuweisen. Indem nämlich
unser Vater im Himmel Maria berief, die Mutter Christi zu werden, hat er sie

auf ganz besondere Weise mit der ganzen Christenheit verbunden. Es ist
äußerst wichtig, sich der Stellung und der Rolle der Gottesmutter innerhalb



394 Besprechungen

des Erlösungsplanes bewußt zu sein, um einen echten und vernünftigen
Marienkult gestalten zu können. Auf diese Weise werden Übertreibungen
vermieden, die auf Andersgläubige abstoßend wirken.

Dem Verfasser des Werkes ist es gelungen, dieser Aufgabe gerecht zu
werden. In 17 großen Abschnitten (das ganze Buch umfaßt über 600 Seiten
in Großformat) untersucht er die Geheimnisse Mariens - die alle ihren
Ursprung von der göttlichen Erwählung zur Mutter des fleischgewordenen
Wortes herleiten - und prüft diese Geheimnisse sowohl mit Hilfe der
einzelnen theologischen Fachwissenschaften wie auch vom Gesichtspunkt der
Kunst und Poesie.

Je weiter man in das Werk vordringt, desto deutlicher tritt die Rolle
und Stellung Mariens im göttlichen Erlösungsplan hervor. Mit der Betrachtung

ihrer Person als Gottesmutter beginnend, wird der Leser langsam dazu
geführt, sie auch als Mutter der Kirche und der Menschheit zu sehen und
anzuerkennen, was in der letzten Konzilssession des Vatikanum II vom vorigen

Jahre festgelegt wurde.
Im übrigen ist das Buch von P. Przybylski ein reichhaltiges

Nachschlagewerk für den Mariologen. Namen- und Sachregister sind wertvolle
Hilfsmittel für jeden, der die einzelnen Aspekte und Probleme im Leben
Mariens vertiefen bzw. erforschen will. Zweifelsohne ist das besprochene
Werk ein wertvoller theologischer Beitrag.

Pieszczoch, Ks. Szczepan: Patrologie. - Ksiegarnia éw. Woiciecha,
Poznan 1964.

Das Werk an sich besteht aus drei Teilen sowie mehreren Beiträgen in
der Anlage. Der erste Teil bringt außer der Einleitung einige wichtige
dogmatische Fragen, die mit der Patrologie und der Traditionsproblematik
zusammenhängen.

Der zusammenfassende «Entwurf über die Patrologie» (Teil II) ist
hauptsächlich zum Gebrauch für Studenten der Theologie bearbeitet. Dieser
Abschnitt enthält nämlich eine Zusammenstellung über die wichtigsten
Tatsachen aus dem Leben der Kirchenväter, über ihre Werke, sowie über die
bedeutsamsten theologischen Gedanken und Meinungen, die jeder von ihnen
vertritt. Zum Abschluß dieses Teiles wird eine Zusammenstellung von
theologischen Begriffen und Ideenrichtungen gegeben, die einen Zeitraum vom
frühen Mittelalter bis zur posttridentinischen Epoche umspannt.

Der 3. Teil des Buches besteht im wesentlichen aus einem patristischen
Biographie-Register, das auch den neusten Stellungen auf diesem Bereiche
Rechnung trägt. Dieses Verzeichnis wird zu einem wertvollen Wegweiser,
sogar für den mehr fortgeschrittenen Theologen, denn es enthält neben
diesbezüglichen katholischen Arbeiten auch die Werke protestantischer,
anglikanischer und orthodoxer Patrologen. Damit erhält das ganze Buch einen
ökumenischen Ausklang.

Szymusiak, J. M., SJ., Gowa, S., SJ: Breviarium Fidei. Ksiegarnia sw.
Woyciecha, Poznan 1964.

Eine Zusammenstellung in polnischer Sprache der dogmatischen
Aussagen der katholischen Kirche.



Besprechungen 395

Riedlinger, Helmut: Die Makellosigkeit der Kirche in den lateinischen
Hoheliedkommentaren des Mittelalters. (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters, Bd. XXXVIII, Heft 3.) - Aschen-
dorff, Münster 1958. xxvn-415 S.

Wo findet sich die Kirche, die ohne Flecken oder Runzeln, heilig und
ohne Makel ist (Eph. 5,27) Ist es eine Idealkirche oder die wirklich existierende?

Ist es die konkrete Kirche, gilt dann das Wort von der Makellosigkeit

von einer mehr oder weniger sichtbaren Elitegruppe oder von der
Gesamtkirche? Falls von der Gesamtkirche, die ja doch evident befleckt ist,
was ist dann mit der Makellosigkeit gemeint? Etwa die Freiheit von
Todsünden? Gehören dann die schweren Sünder nicht zur Kirche?

Diese gerade heute wieder diskutierten Fragen haben auch die Theologen

des Mittelalters beschäftigt. Ein Ort, an dem darüber gehandelt wurde,
sind die Hoheliedkommentare (4,7). Nach dem Repertorium Biblicum von
F. Stegmüller sind aus der Zeit von 700 (Beda) bis 1500 (Dionys d.
Kartäuser) bis jetzt 203 solcher Kommentare bekannt, sofern man auch die
unvollständigen, wenigstens zwei Kapitel fortlaufend erklärenden Werke
mitrechnet. Die hervorragende Dissertation Riedlingers, eines Schülers von
F. Stegmüller, hat von diesen Kommentaren 88, nebst 5 andern Werken,
darunter das frühmittelhochdeutsche St. Trudperter Hohelied, gründlich
untersucht. 52 Quellen waren nur in Hss. zugänglich. Daraus wird manches
in Anmerkungen, oft aber auch in längeren Auszügen im Text wiedergegeben
(Altmannus von St. Florian, Wilhelm von Newbury [unterdessen ediert von
J. C. Gorman S. M. im Spicilegium Friburgense, 6, 1960], Wilhelm von
Auvergne, Odo von Cheriton, Wilhelm von Middleton, Anonymus OP des

Cod. Basel B IX 5, Alexander Neckam, Leonard Giffono).
Der erste Teil (11-68) handelt von den Quellen der von den mittelalterlichen

HI-Kommentatoren vertretenen Ansichten über die Makellosigkeit
der Kirche: Hl. Schrift und Väter. Hippolyt von Rom hat den ersten HI-
Kommentar verfaßt. Über Ambrosius sind einige Fragmente in die
mittelalterlichen Florilegien eingegangen. Der Bischof von Mailand sieht die Brautkirche

in den reinen Menschenseelen verwirklicht, am vollkommensten in
der neuen Eva. Damit hat er eine mariologische Erklärung des Hl
überhaupt ermöglicht. Ihre bestimmenden Grundzüge erhält aber die mittelalterliche

HI-Erklärung vom Kommentar des Origenes. Schon der große Alexandriner

fand die Brautkirche konkretisiert in den Vollkommenen, die es seit
Abel immer wieder gegeben hat. Was ihn davor bewahrt, die Sünder der
Kirchengliedschaft verlustig zu erklären, ist die platonische Unterscheidung
zwischen der äußerlich wahrnehmbaren Erscheinung und dem nur geistig
erkennbaren Sein. Somit ist die Identität von empirischer und pneumatischer
Kirche gewahrt. Die Braut des Hl ist ihm nicht nur Bild des wahren, innern
Seins der Kirche, sondern auch der vollkommenen Einzelseele. Beide
Betrachtungen verlaufen nicht nur parallel, sondern gehen ineinander über und
vereinen sich zu einer Deutung, in der gewöhnlich die Einzelseele im Vordergrund

steht.
Beda, der erste mittelalterliche HI-Kommentator, fügt im Anschluß an

Augustin diesem Bild «die göttliche Gnade und Vorherbestimmung, die Sün-



396 Besprechungen

digkeit aller, auch der vollkommensten Asketen und die Bedeutung der
Sakramente deutlicher ein». Diese Synthese bleibt dann für das Kirchenbild
der nächsten vier Jahrhunderte wegweisend und wird durch die Aufnahme
in die Glossa praktisch kanonisiert. Das 12. Jh. schöpft neue Gattungen.
Neben den ekklesiologisch-moralisch orientierten Kommentar tritt der
mariologische (Rupert von Deutz) und der moralisch-mystische (Bernhard von
Clairvaux). Diese letztere Gattung hat im 13. Jh. nur noch zwei Vertreter,
Thomas von Vercelli und P. J. Olivi, die mariologische wird von Alexander
Neckam und Joh. Halgrinus von Abbeville fortgesetzt. Vorherrschend ist die
ekklesiologisch-moralische Interpretation, der es auf möglichst konkret
vorstellbare Idealtypen ankommt. Wilhelm von Auvergne übt die schonungsloseste

Kritik an den Mißständen der Kirche, während Hugo von St. Cher
das Wesentlichste der monastischen HI-Literatur zusammenträgt und den
Predigern gut verwertbare Texte in die Hand gibt. Im 14. und 15. Jh. werden
die vollständigen Kommentare immer seltener. Nikolaus von Lyra versucht
eine historische Deutung des Hl. Er will aus dessen Versen die einzelnen
Zeiten identifizieren, in welchen die Ecclesia universalis, die beide Testamente

umfaßt, dem Bräutigam gefiel oder mißfiel. Sonst bewegen sich alle
Kommentatoren dieser Zeit in den überkommenen Bahnen.

Das Werk ist klar aufgebaut. Innerhalb der größeren Einteilung in
Jahrhunderte werden die einzelnen Autoren zu Gruppen zusammengefaßt,
die eine der genannten Gattungen vertreten. Jeder Gruppe wird eine
allgemeine Charakteristik vorangestellt. Sie erklärt die Blickrichtung der Gruppe
aus der religiösen Situation der Zeit und den besondern Interessen des
Milieus oder der Schule der betreffenden Autoren. Bei jedem Autor werden,
soweit möglich, seine besondere Eigenart, sein persönlicher Beitrag, seine

Quellen und in etwa sein Einfluß hervorgehoben. Besonders erwähnt sei,
auch als Beispiel der diese Dissertation auszeichnenden Akribie, die Ermittlung

der langen Liste von Origenes-Zitaten in der Glossa ordinaria (p. 126
Anm. 8).

Die moralisch-mystisch und die mariologisch orientierten Kommentare
kommen freilich, wenn überhaupt, bloß indirekt auf das Problem der
Makellosigkeit der Kirche zu sprechen. Bei den mariologischen Deutungen wird
das Väterthema Maria-Ecclesia wieder aufgenommen, Maria als die Verwirklichung

des Urbildes der Kirche betont. Die unbefleckte Empfängnis wird,
entsprechend der Theologie der Zeit, von vielen ausdrücklich verneint. Schwer
zu vereinen wäre eine solche Auffassung mit den Aussagen eines Alanus von
Lille oder des St. Trudperter Hoheliedes, aber ein ausdrückliches, bisher
unbekanntes Zeugnis für das Privileg kommt aus den Kommentaren des 12.

und 13. Jh. nicht zutage.
R. verdient für die mustergültige, umfangreiche Arbeit alles Lob. Dank

dem Repertorium Biblicum von Stegmüller, das er in einigen Punkten
berichtigen und ergänzen kann, bereichert er die Theologiegeschichte durch die
Lebensdaten einer Reihe von Autoren, die durch keine systematischen Werke
bekannt sind. Dadurch werden dem problemgeschichtlichen Studium neue
Möglichkeiten eröffnet. Vor allem aber hat R. mit einem wertvollen Schatz
mittelalterlicher Ekklesiologie bekannt gemacht. Sehr treffend bemerkt der



Besprechungen 397

Autor am Schluß: «Es wird der mittelalterlichen Theologie zweifellos
Unrecht getan, wenn man einerseits die gesamte Patristik und anderseits nur
systematische Werke des Mittelalters zu einem Vergleich heranzieht, um dann
den Untergang des alten Kirchenbegriffs oder den Rückgang der Lehre vom
mystischen Leib Christi im Mittelalter zu beklagen. Dabei wartet noch ein
gewaltiger Reichtum an spiritueller Ekklesiologie in den Bibelkommentaren
auf seine Erschließung. Die moderne Theologie, in der man vergebens nach
einer ähnlich frommen und intensiven Betrachtung der Kirche der Heiligen
sucht, könnte daraus gewiß reichsten Nutzen ziehen.» P. Künzle OP

Seckler, Max: Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken
bei Thomas von Aquin. - Kösel, München 1964. 268 S.

Was S. in der Einleitung zu diesem echtes Neuland erschließenden Buch
sagt, dürfte von besonderem Interesse sein: «Ursprünglich war für diese

Untersuchung vorgesehen, dem Problem der Heilsgeschichte der neueren
Theologie, insbesondere der protestantischen, nachzugehen. Zu diesem Zweck
wurde die geschichtsphilosophische und -theologische Literatur der Gegenwart

durchgearbeitet. Diese Vorarbeiten waren umfangreicher, als es Text
und Apparat dieser Untersuchung anzeigen. Ein beiläufiger Blick in das
Werk des Aquinaten, der eher dazu dienen sollte, im sog. 'ungeschichtlichen'
Denken dieses mittelalterlichen Theologen ein Kontrastmittel zum modernen
Geschichtsdenken zu finden, erweckte zunächst in einigen Details die
Aufmerksamkeit und führte dann zu derart überraschenden Ergebnissen, daß
der ursprüngliche Plan aufgegeben und das Hauptinteresse auf Thomas
konzentriert wurde». So liefert denn auch dieses neue Werk des Verf. wie sein
erstes über «Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin» einen
Beweis dafür, daß die Darstellung der thomanischen Theologie, wie sie die
Neuscholastik geboten hat, dringend der Ergänzung bedarf. Darum muß S.

im ersten Kapitel zuerst einige Vorfragen über Thomas und die Geschichte
klären. Wie steht das Mittelalter überhaupt zum 'geschichtlichen' Denken
Welches ist die 'Geschichtsformel' des Aquinaten? Da Thomas darüber keine
eigene Abhandlung geschrieben, wird seine Ansicht erhoben u. a. aus der
Anordnung des Stoffes seiner großen theologischen Summe: Die Ordnung des

Denkens folgt der Ordnung des Seins; die Heilsordnung strukturiert darum
auch die Theologie. «Das Egreß-Regreß-Schema aber, der Bauplan der
theologischen Summe, spiegelt das fundamentalste Gesetz alles Seins wider, das
auch für das trinitarische Leben Gottes gilt : Auskehr und vermittelte Rückkehr»

(46). - Das zweite Kapitel ist der von Thomas angenommenen
'geschichtlichen' Bewegung als einer zyklischen gewidmet. Die Problematik, die
mit dem Kreis und der Kreisbewegung gegeben ist, wird durchaus nicht
'vereinfacht', sondern in ihrer ganzen Schwierigkeit gesehen. Beim Aufsuchen
der geschichtlichen Quellen dieser thomanischen Lehre findet S., daß Thomas
wohl dem Neuplatonismus verpflichtet ist, aber doch auch kritisch dazu
Stellung nimmt. — Die folgenden Kapitel behandeln die positive Geschichtstheologie

des Aquinaten : die Welt ein Abbild des Schöpfers, auch oder noch
besser gerade in ihrer Bewegtheit. Aber geht nicht alle Bewegung geradlinig



398 Besprechungen

vorwärts Wie soll sich die lineare Bewegung mit der zyklischen verbinden
Dies beantwortet S. mit der Ursachenlehre des Thomas. Der zyklischen
Bewegungen sind es zwei: die ewige und zeitliche. Was aber bedeutet 'Zeit'?
Sie ist für ihn nicht bloß 'mensura durationis', sondern immer 'Heilszeit';
von hier aus gesehen wird der Sohn zum 'Urbild von Zeitlichkeit und Zeit'. —

Was begründet die Geschichte und was ist ihr Sinn? Diese beiden Fragen
sind Gegenstand des 5. Kapitels. Das Ringen des Menschen mit der
Stofflichkeit, die soziale Individualität des Menschen und die in der Zeit sich
vollziehende Selbstverwirklichung begründen die Geschichte. Der Sinn der
Geschichte ist wohl zunächst der Mensch, aber der Sinn des Menschen ist nicht
der Mensch selbst, sondern Gott. - «Die Zeit und das Heil» sind das Thema
des 6. Kapitels. Im Anschluß an moderne Literatur vor allem werden Formen

des Geschichts- und Wirklichkeitsverständnisses herausgestellt, im
besonderen der sog. archaische, der griechische und der gnostische Typ. Der
christliche Typus aus der Sicht des Thomas, so schließt das Kapitel,
«verkündet nicht eine Erlösung von der Geschichte, sondern eine Erlösung zur
Geschichte; sie verkündet nicht ein Heil jenseits der Geschichte, sondern ein
Heil in der Geschichte» (179). Damit kommt eine durchaus positive Bewertung

des zeitlichen Geschehens durch die Theologie zum Durchbruch: das
geschichtliche Geschehen wird zum Träger der Heilsoffenbarung, wird als
«vestigium, imago oder imitatio anerkannt» (182). Diese Geschichtstheologie
ist von Thomas erarbeitet im «Gegenentwurf» gegen die damalige, vor allem
von Joachim von Fiore beherrschte Anschauung. Für Thomas ist mit dem
Erscheinen Christi die letzte Geschichtszeit schon eröffnet. Das absolute
Ereignis der Geschichte liegt also in der Vergangenheit. Gewiß gibt es noch
einen geschichtlichen Fortschritt (drei Stufen, die aber nur der Glaube
feststellen kann: status veteris legis, status novae legis und status gloriae). Christus

aber ist und bleibt das zentrale Ereignis. Die Vollendung der Geschichte
ist freilich kein innergeschichtliches Ereignis; auch das im N. B. Gegebene
ist nur 'figura' der letzten Vollendung. - Im 8. und letzten Kapitel wird die
thomanische Ekklesiologie dargestellt in einer geistigen Weite und Offenheit,
wie sie in bisherigen Studien höchstens grundgelegt wurde. Der Kirche hat
Thomas keinen eigenen Traktat gewidmet, aber sie doch nicht vergessen. Es
gibt keine eigene Zeit der Kirche, so daß sie eine eigene Darstellung
verlangte. Die Kirche als congregatio fidelium ist 'ultima aetas', als Beginn der
letzten Zeit, die ihre Vollendung jenseits der Geschichte findet. Christus als
der Einheits- und Mittelpunkt der Kirche ist zugleich das 'universale con-
cretum'. In dieser Formulierung findet S. die Lösung jenes schwierigen
Problems bei Thomas, sofern dieser zunächst im Wesen, d. i. im universale das
Wertvollere gegenüber dem Individuellen sieht, anderseits aber doch im
Menschen das Individuelle, die Person gegenüber der 'species' das
Wertvollere ist. Darum ist Sinn der Kirche, die Vollzahl der einzelnen Erwählten
herbeizuführen; die Erlösung aber ist keine Erlösung von der Geschichte,
sondern eine Erlösung der Geschichte zum vollendeten Aufbau des Leibes
Christi.

Vorstehendes kann und will nichts anderes sein als ein schlichter Hinweis

auf die Fülle der historischen und systematischen Gedanken, die S. in



Besprechungen 399

diesem Buche zur Geschichtstheologie bietet. Das Buch ist überaus anregend
und erregend geschrieben: das geschichtstheologische Denken erhält daraus
neue, sicherlich sehr wichtige Impulse; die vielfach neue und manchesmal
geradezu kühn erscheinende Thomas-Interpretation wird ein echtes Thomas-
Studium zweifellos fördern; denn diese Interpretation bleibt nicht in längst
ausgefahrenen Gleisen stecken, versteigt sich aber nicht in «Spekulationen»,
die einen Satz aus Thomas herauslösen, ihn von «allen Seiten» betrachten
und dann daraus, ohne Rücksicht auf den geschichtlichen Zusammenhang,
die kühnsten Folgerungen ziehen. Natürlich ist es nicht möglich, daß in
einem solchen erstmaligen kurzen Aufriß der thomanischen Geschichtstheologie

alle Gedanken auch in ihrer geschichtlichen Verwurzelung restlos zur
Darstellung kommen (z. B. die geschichtsphilosophischen Gedanken Alkin-
dis). Das wird, so hoffen wir gerne, S. uns sicher ein andermal noch
nachreichen, vielleicht im Zusammenhang mit einer Diskussion um die heute neu
erwachten ekklesiologischen Probleme. Und eine echte Auseinandersetzung
mit all den vielen wichtigen Fragen dieses Buches wird erst das Neue und
den besonderen Wert dieser ausgezeichneten wissenschaftlichen Arbeit ganz
zur Kenntnis bringen.

Der Verlag gab dem Buch eine entsprechend gute Ausstattung; Druckfehler

konnten, wie mir scheint, bis auf einen (S. 75) alle vermieden werden.
A. Hufnagel

Siegmund, Georg: Sein oder Nichtsein. Die Frage des Selbstmordes. -
Paulinus-Verlag, Trier 1961. 211 S. (geb. 14.80 DM)

Der Verf., der bereits vor Erscheinen dieses Werkes in Theologie und
Glaube 51 (1961) 194-215 eine Kostprobe davon geboten hatte, breitet hier
seine Gedanken sowohl tatsachenmäßig als auch philosophisch weiter aus.
Vor allem bespricht er außer Goethe und Camus (davon bereits im erwähnten
Artikel) weiter Tolstois Neurose, exemplifiziert die lebenszerstörende Macht
des Nihilismus an dem jungen jüdischen Intellektuellen Alfred Seidel, schließt
mit Kierkegaard («Die Krankheit zum Tode»). Daneben kommen außer
geschichtlichen Rückblicken und den Thesen der christlichen Ethik Aufschlüsse
aus der Statistik und der Psychiatrie. Gegen die landläufige Meinung, daß

nur «Anormale» im allgemeinen Selbstmord verüben könnten, zitiert S. den
bekannten Psychiater Laubenthal, der nur ein Fünftel der Selbstmörder für
geisteskrank hält. Freilich versteht Laubenthal hier unter Geisteskrankheiten

nur eigentliche Psychosen (manisch-depressives Irresein,
Schizophrenie), und insofern mag er recht haben. Am Ende der interessanten Lektüre

kann man sich jedoch der Einsicht nicht verschließen, daß auch nicht
psychotisch bedingte Selbsttötung nur möglich ist auf der Basis geistiger
Desorientierung. Christlich gesehen heißt dies, so betont der Verf., daß «der
Glaube allein jene Macht ist, welche die Welt mit der Versuchung ihrer
Grenzsituation zu überwinden vermag» (S. 125). - Das soziologische Moment
scheint etwas zu kurz zu kommen, wenngleich es in den statistischen Betrachtungen

eingeschlossen ist. Sicher spielt hierbei die Vereinsamung des
Menschen in der modernen Massengesellschaft («Urbanismus») eine entscheidende
Rolle. Als Faustregel läßt sich aufstellen: je mehr religiös verankert und je



400 Besprechungen

mehr sozial verbunden, umso weniger Versuchung zum Selbstmord.
Aufschlußreiche Belege für diesen Satz bieten z. B. die Lebensmüdenbetreuungs-
stellen. Nach einer Aufstellung einer solchen Stelle in Berlin fallen 34 % der
Selbstmordwilligen auf Einsame (der Großstadt), 25-30 % auf ehelich
Gescheiterte. Ehe-, Liebes- und Familienkonflikte (also jeweils gestörte oder
zerstörte Sozialgefüge) machen zusammen ungefähr 60 % aller Fälle aus.
Das gleiche Bild ergibt sich nach der «Evangelischen Welt», s. Neue Ordnung
16(1962) 240: auf einen verheirateten Selbstmörder kommen zwei ledige,
drei verwitwete, sechs geschiedene; Katholiken haben den geringsten Anteil
vor Protestanten und Atheisten. Fast noch eindringlicher, weil unreflektier-
ter, erscheint das Motiv der gestörten Sozialbeziehungen bei Kinderselbstmorden

und -Selbstmordversuchen. - Ein lesenswertes Buch, das nicht wenig
zum Nachdenken, aber auch zum pastoralen Handeln auffordert.

J. F. Groner OP

Stelzenberger, Johannes: Syneidesis bei Origenes. Studie zur Geschichte
der Moraltheologie. (Abhandlungen zur Moraltheologie, hrsg. v. Joh. Stelzenberger,

IV.) - Schöningh, Paderborn 1963. 71 S. (br. 7.80 DM)

Im Zuge der Vorarbeiten zur Geschichte des Gewissensbegriffes, von der
eben die Rede war, hat St. u. a. auch die Stellung des Origenes eingehend
untersucht und ihr eine eigene Studie gewidmet. Er kommt darin zum
Ergebnis, daß der Alexandriner sich grundsätzlich an die syneidesis-Auffas-
sung des heiligen Paulus anschließt. Für Origenes bedeuten syneidesis und
syneidos (von Philon übernommen) das Innere oder Herz des Menschen als

Zentralorgan der geistig-religiös-sittlichen Funktionen. In der syneidesis sind
der Glaube und die Denkart des Menschen verankert. Hier weiß sich der
Christ mit Gott versöhnt, hier fühlt er sich aber auch zu einem entsprechenden

Leben verpflichtet. Im Herzen erkennt er sich auch als sündiger Mensch.
Es ist indes zu beachten, daß bei Origenes, abgesehen von relativ wenigen
Stellen, syneidesis nicht das funktionelle Gewissen bezeichnet. Die
Grundbedeutung des Wortes liegt vielmehr im «Innern» (S. 56). In diesem Sinne
wird es auch in jenen bedeutenden Texten gebraucht, wo es um Rückbesinnung

und Selbstreflexion geht. Damit erweist sich auch, daß Origenes im
Gebrauch des Wortes syneidesis in etwa zwischen dem Osten und Westen
steht. Er ist sicher zu den östlichen Schriftstellern zu rechnen, die unter
syneidesis mehr den objektiven Befund des Innern, die Gesinnung und
Verfassung, angeben als das subjektive Gewissenserlebnis. Anderseits hat er
doch oft dem Wort einen moralischen Sinn gegeben, so vor allem im
Zusammenhang mit der Rückschau, und auf diese Weise der mehr praktisch
ausgerichteten Theologie des Westens den Weg angebahnt. - Die interessante

und klar geschriebene Einzelstudie verdient es sicher, beachtet zu
werden. Vielleicht hätte sie noch gewonnen, wenn in ihr die neuste französische

Literatur über Origenes mehr herangezogen worden wäre. Harl M.,
Origène et la fonction révélatrice du Verbe Incarné, Paris 1958, sowie Crouzel H.,
Origine et la connaissance mystique, Paris 1961, werden nicht einmal erwähnt.

B. Studer OSB


	Besprechungen

