
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Die Christen vor den asiatischen Religionen

Autor: Friedli, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Richard Friedli op

Die Christen vor den asiatischen Religionen

Zu den mutigsten Aussagen des 21. ökumenischen Konzils gehört sicher
die «Erklärung über die Beziehungen der Kirche zu den nicht-christlichen
Religionen». Keine andere christliche Gemeinschaft hat bisher zu dieser
Frage ein so durchdachtes offizielles Dokument veröffentlicht. Doch damit
ist bloß ein erster Schritt getan auf dem langen Weg, der - wie Kardinal Bea
gesagt hat - «zu einer Menschheit führt, in der sich alle als Söhne des gleichen
Vaters im Himmel wissen und sich auch wirklich als solche benehmen. » Bis
dorthin sind noch viele Zwischenstationen zu erreichen. Der Weg ist ja vom
«Sekretariat für die Nicht-Christen» erst in den großen Linien ausgesteckt
worden.

Bevor das Gespräch ernstlich beginnen kann, muß der Christ im
Offenbarungsgut die Berechtigung dieses Unterfangens verankern.

Eine solche Aufgabe kann im Rahmen dieses Beitrages nicht angegangen
werden. Es scheint uns aber, die zu dieser Frage klassisch gewordenen Texte 1

seien durch Hinweise zu ergänzen, welche die Bibeltheologie herausarbeiten
muß. Nur stichwortartig können diese hier erwähnt werden:
Im Alten Testament zeigen das Thema der beschnittenen Herzen und die
Aussagen über den «Fremdling», daß die Heilsentscheidung sowohl für den Israeliten

als auch für den Nicht-Israeliten in der Innerlichkeit des Menschen fallen
muß: die äußere Beschneidung ist wertlos ohne die innere Beschneidung des
Herzens. Das Neue Testament bestätigt diese Sicht: Nicht die Abstammung
von Abraham ist für das Erreichen des Heiles bestimmend, sondern die innere
«Umkehr» (Metanoia), welche in die «schöne», gute Frucht ausreift. Diese Güte
hängt nicht vom Lippenbekenntnis der Herr-Herr-Schreier ab, auch nicht vom
Predigen und Wunderwirken im Namen Jesu, sondern einzig davon, ob der
Mensch bereit ist, den Willen des himmlischen Vaters zu erfüllen. Hören und
das Gehörte zu realisieren, das ist das Kriterium, worüber am Endgericht

1 Die Reden des Apostels Paulus in Lystra (Apg. 14,16) und in Athen vor dem
Areopag (Apg. 17); die Lobsprüche Jesu auf die syro-phönizische Frau (Mt. 15,21-
28) und auf den Hauptmann von Kapharnaum (Mt. 8,5-13) ; die Ereignisse im Hause
des «frommen und gottesfürchtigen» Kornelius (Apg. 10-11). - Zur Lehre vom
allgemeinen ernstlichen Heilswillen Gottes und der Dynamik der Gnade, welche auch
außerhalb des kirchlich verfaßten Christentums am Werke ist: 1 Tim. 2,4; 4,10;
Jo. 1,9; 3,17; 8,12; 1 Jo. 2,2; Mt. 26, 28; Mk. 10,45; Rom. 1, 17-3,25.



330 Die Christen vor den asiatischen Religionen

abgeurteilt wird : «... dann wird der Sohn des Menschen jedem nach seinem Tun
vergelten» (Mt. 16,27). Die Praxis, das richtige Tun ist allein widerstandsfähig.
Die Orthopraxis - nicht schon die Orthodoxie - führt ins Heil2.

Es war nicht ein Umweg, kurz zu zeigen, wie unsere Suche nach einer
christlichen Schau auf die religiöse nicht-christliche Welt von der Bibel her
berechtigt, ja sogar gefordert ist. Denn unsere Zeit konnte diese Offenbarungsaussagen

bloß vernehmen, weil sie durch die Begegnung mit tief glaubenden
und weit liebenden Menschen aus «heidnischen» Religionen darauf aufmerksam

gemacht wurde. Der Anstoß zu diesem neuen Bewußtsein kam sicher
aus der Begegnung mit den asiatischen Religionen. Sie sind denn auch das

Musterbeispiel, an dem dieser Reifeprozeß nachvollzogen werden kann.

Der geschichtliche Verlauf der Begegnung

Gautama - der Erhabene - trat um 480 vor Christi Geburt in das
Parinirvana ein, in jene Welt, «von der er nicht mehr zurückkehrt». Außer
der kurzen Erwähnung der hinduistischen Anachoreten, die sich seit dem
Feldzug Alexanders des Großen in das Indusgebiet (326-323) in Geographie-
und Geschichtsbüchern findet, gibt es erst bei Klemens von Alexandrien
(ca. 140/150-216/217) genauere Hinweise auf hinduistische und buddhistische
Mönche 3. Klemens berichtet 6 % Jahrhunderte nach Buddhas Tod von einem
«Boutta», der von seinen Anhängern «wegen seiner Heiligkeit wie ein Gott
verehrt» wurde4. Es vergehen weitere 1300 Jahre, bis die Jesuiten der
Chinamission den Buddha in der christlichen Literatur wieder erwähnen.

Die literarischen Zeugnisse sind also sehr spärlich. Trotzdem sind aber die
Beziehungen zum Indusgebiet seit der Zeit des Hellenismus (3. Jh. vor Christus
bis Christi Geburt) sehr rege. Der große Zeuge für die gegenseitige Bereicherung
des Buddhismus und des Abendlandes ist die Gandhara.-~K.unst (2.-5. Jh.). In
diese Epoche fällt auch das Milindapanha, der Bericht über die Gespräche
zwischen Milinda - dem griechischen König Menandros - und dem buddhistischen

Mönch Nagasena.
Mögliche, ja sogar wahrscheinliche, aber schwer kontrollierbare Orte indischer
Beeinflussung des abendländischen geistigen Schaffens finden sich bei Plotin
(205-270), in der Gnosis und im Manichäismus.

2 Zum ganzen Abschnitt: Mt. 7,16-20; 10,32 f.; 12,50; 16,27; 25,12; Lk. 6,26;
8,21; 11,28; 12,47 f.; 13,26 f.

3 Die in diesem Abschnitt angeführten Fakten sind entnommen aus : Henri
de Lubac, La rencontre du Bouddhisme et de l'Occident, coll.: Theologie 24,
Paris 1952, 287 pp.

4 Stromata 1,15; PG 8,780 A; Ausg. O. Stählin, Leipzig 1906: Nr. 71, 6.
S. 46 : «... die der Botschaft des Boutta vertrauen, den sie wegen der Überragendheit
seiner Heiligkeit wie einen Gott verehren.»



Die Christen vor den asiatischen Religionen 331

Ein Kuriosum ist in diesem Austausch das von Johannes Damaszenus
überlieferte «Leben der heiligen Barlaam und Josaphat» (PG 96,859-1240), das
die Legende des Bodhisattva - d. i. Buddha Sakyamuni - und seines Schülers
Bhagavan überliefert. Auf diesem Umweg ist der Buddha in das römische
Martyrologium eingegangen (27. November) 5.

Erst in der Zeit der Entdeckungen - Marco Polo ist auf der Reise von
1271 bis 1295 - gelangen aus dem Osten Berichte von religiösen Tatsachen
und Betätigungen nach Europa, die sogar den Apostolischen Stuhl in Rom
aufhorchen lassen. Der Legat von Papst Benedikt XII. Johannes Marignolli -
berichtet 1353 nach seiner Rückkehr aus Tibet in Rom: «Diese Leute führen
ein heiliges Leben, wenn auch ohne zu glauben» 6.

1498 öffnet Vasco da Gama den Indienweg um Afrika herum. Das bringt
viele Begegnungen mit dem Buddhismus von Ceylon, Siam, Kambodscha,
Japan und China. Franz Xaver (1506-1552) trifft während seinem mehr als
zweijährigen Aufenthalt (Aug. 1549 bis Jan. 1552) mehrere Vertreter der
japanischen Shingon-Shu, eine buddhistische Sekte des Großen Fahrzeuges.
Zur gleichen Zeit diskutiert Cosmas de Torres mit Zen-Mönchen (Sept.-Okt.
1551). Beide sind vom Leben und von der Bildung ihrer Gesprächspartner
beeindruckt.

Cosmas schreibt in seinem Brief vom 20. Oktober 1551 nach Europa: «Ohne
einen ganz besondern Beistand unseres Herrn sind sie nicht zu widerlegen. Das
sind nämlich Männer, die sich langen Betrachtungsübungen widmen, und die
Fragen stellen, auf die nicht einmal ein Thomas von Aquin oder ein Duns Skot
so antworten könnten, daß diese Männer ohne Glauben überzeugt wären.»

Franz Xaver und Cosmas de Torres mahnen auch zur Vorsicht in der
Anpassung der christlichen abendländischen Ausdrucksformen an die
einheimische Denkweise. Doch dieses Ringen um eine ausgeglichene Lösung in
dieser Frage der Einwurzelung der übergeschichtlichen Botschaft Jesu an
die konkrete Geschichtlichkeit asiatischer Geisteshaltung wurde durch die
Entscheidungen imRitenstreit unterbunden. Das verunmöglichte die Anstrengungen

für eine organische Akkulturation. An ihre Stelle trat eine skeptische,
ablehnende Haltung gegen die nicht-christlichen kulturellen und religiösen
Güter, unter der wir heute noch leiden. Was ein Ricci und ein De Nobüi für
ein chinesisches und für ein indisches Christentum erhofften, wird erst heute
wieder spruchreif 7.

Bald aber wird im außerkirchlichen Raum des Abendlandes ein aufnahmebereiteres

Verhältnis zum östlichen Denken ermöglicht. Es wird angebahnt
durch hervorragende und für die Forderungen der Zeit erwachte Philologen

5 Dabei geht die Überlieferungslinie über das Iranische durch die syrische und
griechische Sprache zu den heutigen latinisierten Namen. Vgl. J. Sonet, Le roman
de Barlaam et Josaphat, Louvain/Namur 1949.

6 de Lubac, Rencontre, p. 47.
7 Vgl. J. Beckmanns Artikel «Ritenstreit» in: LThK 8 (1963) 1322-1324;

G. Rosenkranz in: RGG 5 (1961) 1112-1113; F. Bontinck, La lutte autor de la
liturgie chinoise aux XVIIe et XVIIIe siècles, Louvain/Paris 1962.



332 Die Christen vor den asiatischen Religionen

und Philosophen deutscher, französischer und englischer Universitäten. Diese
großen Wegbereiter sind die Brüder Schlegel, ein Eugène Burnouf, ein Friedrich

Schopenhauer, ein Friedrich Hegel und ein Abel Remusat.

Dieser begeisterten Hinbewegung zum Orient8 stand die katholische, vom
Westen geprägte Christenheit umso kritischer und polemischer gegenüber,
als besonders der Buddhismus ständig gegen das «Christentum» ausgespielt
wurde. Das Christentum wird wegen mancher Ähnlichkeit mit dem Buddhismus

(z. B. die kirchliche Struktur, die Bedeutung der Liebe, die Verinner-
lichung der Lehre, das Leben der Gründerfiguren) zu einer bloßen Abart des
Buddhismus degradiert. Als Bindeglied wird dazu die Gemeinschaft der
Essener angesehen.

Es war tendenziös und unhaltbar, Jesus als einen buddhistischen Mönch
und Plagiatoren abzustempeln. Die Antwort der damaligen christlichen
Apologeten war aber auch nicht objektiver und ernster. Pater De Lubac
sagt dazu :

«Mit wenigen, viel zu seltenen Ausnahmen kennt die katholische Literatur bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts über den Buddhismus nur sehr armselige und
übertriebene Äußerungen, die ganz und gar nicht wirksam sein konnten.»

Erst seit der Wende zum 20. Jahrhundert wurde es mit den Richtigstellungen
der französischen, belgischen, deutschen und russischen Buddhologen und
Indologen auch für den christlichen Theologen möglich. Gültigeres auszusagen.

Die ruhige, ausgeglichene Diskussion hat denn auch begonnen.

Die Reaktionen auf diese Begegnung

Neben dem «wissenschaftlichen» und «neutralen» Verhalten zeigt der
geschichtliche Verlauf der Begegnung des Abendlandes mit dem Raum
asiatischer Hochreligionen die viel persönlicheren Reaktionen einerseits der
überzeugten Christen und anderseits vor allem der zum Buddhismus
bekehrten Europäer. Seit den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts
verbreitet sich in Europa die buddhisierende Haltung immer mehr 9. Der Einsatz

dieser am Buddhismus interessierten Kreise wird seit dem 6. Buddhistischen

Konzil, das vom 17. Mai 1954 bis zum 23. Mai 1956 in Rangoon über
2600 Mönche versammelte, tatkräftig durch die missionierenden Mönche aus
den buddhistischen Ländern unterstützt.

8 Bezeichnend ist dafür die Gründung der Theologischen Gesellschaft (1875)
durch Helen Blavtsky und den englischen Offizier Henry Olscott. Noch sprechender
ist der Erfolg der Buddha-Biographie von Edwin Arnold: «The Light of Asia»
(1879).

9 Lubac, Rencontre, p. 259-284. Vgl. auch Max Ladner, Buddhistische
Mission in Europa, in : Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte ZRGG)
(Marburg), 10 (1958) 317-333.



Die Christen vor den asiatischen Religionen 333

Der Haltung der zum Buddhismus bekehrten Menschen steht die vorerst

ablehnende, jetzt aber immer offenere Reaktion der überzeugten Christen

gegenüber.

Das Verhältnis der ersten Missionare zum Überlieferungsgut der chinesischen
und indischen Welt war fast durchgehend ablehnend. Diese Ablehnung wird
noch durch die Kreuzzugs-Stimmung gegenüber dem Islam verstärkt und
versteift. Leider wurde in diesem «türkenfeindlichen» Klima das Rüstzeug für
die theologische Behandlung der Fremdreligionen geplant und erprobt.
Neben den ersten katholischen Missionaren steht auch die protestantische
dialektische Theologie im Lager der Verneiner. Alles Nicht-Christliche ist
abzulehnen. Das Große und Schöne dieser Religionen wird als teuflische
Spiegelfechterei gebrandmarkt10. Diese Verschlossenheit gegenüber den «Religionen
der Welt», zu denen der Glaube des Christentums nicht zu rechnen ist, stößt
aber auch innerhalb der evangelischen Theologie auf einen richtigstellenden
Widerstand.

Damit haben weder die protestantischen noch die katholischen Theologen
das letzte Wort gesprochen. Der bis jetzt beschriebenen Verhaltensweise
stehen die aufnehmenden, sympathischen Antworten gegenüber. Diese finden
sich von manchen frühchristlichen Kirchenvätern bis zu immer zahlreicheren
Theologen der Jetztzeit u.

Die Missionare und Theologen suchen praktisch und theoretisch in zwei
Vorstoßrichtungen :

(1) auf dem Wege der äußeren Angleichung in Kunst, Musik Gesang, Liturgie
und Mönchsleben,

(2) auf dem Wege der theologischen Vertiefung der Geistesgüter, welche aus
diesen Völkern dem Europäer entgegenkommen.

Die beiden belgischen Missionare Johanns 12 und Dandoy versuchen die
theologische Aufarbeitung der so gestellten Fragen in ihrer seit 1920
erscheinenden Zeitschrift «The Light of the East» vorwärtszubringen. Ihr
Anliegen war es, zu zeigen, daß die tiefsten und echtesten Güter und Anliegen
indischer Wesensart und indischer Geistigkeit sich nur dann voll und ganz
selber finden, wenn sie sich ausfalten und aufnehmen lassen durch die christliche

Synthese. Die Aufgabe des Apostels ist es, diese Erfüllung dem indischen
Volk zu ermöglichen. Eine solche Möglichkeit soll aber nicht bloß intellektua-
listisch-theoretisch angekündigt werden, sondern muß im praktischen
Lebensvollzug angeboten werden.

10 Karl Barth, Kirchliche Dogmatik, 1/2 (1938), S. 304-397 (§17: Gottes
Offenbarung als Aufhebung der Religion) und IV/1 (1953), S. 531-573 (§60: Des
Menschen Hochmut und Fall. - 3. Des Menschen Fall).

11 Diese Entwicklungslinie wird im Beitrag von Dr. Auf der Mauer aufgezeigt
(in: Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1966, S. 31-43). Im Rahmen des
Artikels über die asiatischen Religionen sollen nur die für die Begegnung mit
dem asiatischen Denken wichtigen Meilensteine angegeben werden.

12 Sein bekanntes Buch ist: Vers le Christ par le Vedânta, 2 tomes, Louvain
1932-1933.



334 Die Christen vor den asiatischen Religionen

Es bleibt das Verdienst von Abbé Jules Monchanin (1895-1957), das
erkannt zu haben. Er gründet deshalb 1950 sein Ashram «Saccidânanda»,
das der Betrachtung der Heiligen Dreifaltigkeit geweiht ist. Hier wurden
die in der geistlichen Tradition Indiens verwurzelten Formen des Mönchslebens

so weit wie irgend möglich in das Leben christlicher Ordensleute
eingebaut13.

Angezogen von diesem Ideal, ein christlicher indischer «Sanyasin»
(Einsiedler) zu werden, ist im Frühjahr 1958 auch Abt Beda Griffiths mit seinen
Benediktinern nach Kerala aufgebrochen.

Die Anstrengungen der belgischen Jesuitenpatres und die Versuche, das
betrachtende Leben christlicher Mönche in den Formen und Methoden
indischer Spiritualität zu verwirklichen, dauern weiter. Das jüngste Zeugnis
dafür ist die Vereinigung von Nagpur (Weihnachten 1963), wo Christen am
Morgen über Bibeltexte meditieren und am Nachmittag über Ausschnitte
aus den Upanishaden 14.

Das Ziel dieser Gruppe ist von Dom Griffiths so umschrieben: «Es geht nicht
darum, ein neues Evangelium zu predigen. Unser Ziel ist vielmehr, die
verhüllte Gegenwart Christi in einer anderen Religion am Werk zu sehen. Es
geht darum, zu erkennen, daß Christus seit Anbeginn der Welt in jeder Religion

gegenwärtig ist. » Das bedeutet aber auch, «daß die Kirche in jeder Religion
zugegen ist.» Dadurch seien die Grenzen der Kirche ebensoweit wie die der
Menschheit15.

Die theologische Erarbeitung 16

Die Integration in das persönliche geistliche Leben ruft aber einer
wissenschaftlichen Strukturierung. Dazu haben die Arbeiten von Olivier
Lacom.be 17 und von Jacques Maritain 18 innerhalb der christlichen Philo-

13 Jules Monchanin et Swami Abhishikteswarananda, L'ashram du
Saccidânanda, Tournai 1956. Vgl. auch: Informations catholiques internationales
(Paris) ICI), 106 (15 oct. 1956) 30-23.

14 Vgl. ICI 211/212 (août 1964) 11-17. - Im Sinne dieser Einwurzelung des
Christentums in einheimischen orientalischen Boden wären etwa noch zu erwähnen :

für China Pater Lebbe, für die Jörai in Süd-Vietnam Pater Dournes und sein
Buch: «Dieu aime les païens, une mission de l'Eglise sur les plateaux du Sud-Vietnam»

(Coll. Théologie 54, Paris 1963).
15 In: ICI 211/212 (août 1964) 19.
16 Um eine Überschneidung mit den Ausführungen von Prof. Wiederkehr zu

vermeiden (in: Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1966, S. 6-28),
beschränken sich hier die Ausführungen auf die Denker, die sich ausdrücklich mit
dem Osten beschäftigen.

17 Einige Arbeiten von Olivier Lacombe: Un exemple de Mystique naturelle:
l'Inde, in: Etudes Carmélitaines, 23e année, vol. II, oct. 1938, pp. 140-151; «La
mystique naturelle dans l'Inde», in: Revue Thomiste (Toulouse), 51 (1951) 134-
149; «Le Védanta comme méthode des piritualité», ib. 56 (1956) 88-107; «L'élan
spirituel de l'hindouisme», in: Nova et Vetera (Genève), 29 (1964) 28-38.

18 «L'expérience mystique naturelle et le vide», in: Etudes Carmélitaines,
23e année, vol. II, oct. 1938, pp. 116-139.



Die Christen vor den asiatischen Religionen 335

sophie den Weg vorbereitet. So wurde es möglich, auch innerhalb der
Fachtheologie über das aus dem Osten herbeigetragene Material zu reden. Zwei
Männer vor allem übernahmen diese Pionierarbeit: Louis Gardet und Jean
Daniélou. Sie waren es, die das Gespräch über die Fremdreligionen auch
innerhalb der katholischen Theologie - wenn auch noch nicht heimisch, so
doch - möglich machten.

Louis Gardet nähert sich dem christlichen Verständnis der «Religionen
der Welt», wie man jetzt die nicht-christlichen Religionen zu benennen
beginnt, über die Analyse der mystischen Erfahrung. Er untersucht dazu die
parallelen Erscheinungen der Gebetstechniken im hinduistischen Yoga,
islamischen Dhikr, buddhistischen Nembutso, jüdischen Chassidismus und
christlichen Hesychasmus. Ausgehend von der Unterscheidung zwischen
natürlicher und übernatürlicher Mystik (der «expérience du Soi» und der
«expérience de Dieu») versucht er, die Methode für eine vergleichende Mystik
herauszuarbeiten I9.

Als das Gemeinsame der mystischen Bewegungen in den so verschiedenen
Räumen religiöser Erfahrung erwähnt er die Suche nach dem Absoluten und -
als psychologischen und äußerlich feststellbaren Rahmen - die Isolierung, den
Verzicht, die Verinnerlichung und deren psycho-physiologische Wirkungen.
Es geht immer darum, die erfahrbare Beschränktheit der Subjektivität zu
durchbrechen auf das Absolute hin. Dieses kann der Ganz-Andere sein (ein
persönliches Absolutes, welches man in Liebe umfassen darf, und welches sich
in Gnade mitteilt) oder das Ich (dann wären wir im Bereiche der natürlichen
Mystik, wozu immer Indien als typisches Beispiel herbeigezogen wird). Damit
ist aber nicht das empirisch faßbare Ich der Psychologie gemeint (ein «actus
secundus»), sondern dessen ontologischer Grund (also der «actus primus»),
welcher durch sichere und höchste geistige Techniken erfahren wird. Die
Bewegung zum als transzendent erlebten Absoluten des Ganz-Anderen wäre
dann «ek-statisch» (durch die «actus secundi» theologaler Liebe und theologalen
Glaubens), währenddem die Verinnerlichung zum immanent erlebten Selbst
«en-statisch» genannt wird.
Selbstverständlich gibt es hier Überschneidungen. Das bisher am besten
durchdachte Beispiel ist der Bahkti-Yoga, wo sich eine «natürliche Mystik» im
Vokabular der Liebe ausdrückt. Solche Liebesmystik findet sich im Hinduismus
bei einem Ramanuja (1017-1137) oder auch bei Ramakrishna (1836-1886), —

im Raum des Islam aber etwa bei einem Al-Hallaj (858-922) oder bei der
Sängerin mystischer Liehe Rabia Al-Adawiyya (gest. 801). Dazu meint Gardet :

«Si l'expérience du Soi est poursuivie par une âme humble, elle peut coïncider
non encore avec l'expérience surnaturelle de Dieu, mais avec l'état de grâce
surnaturelle» 20.

19 Seine wichtigsten Schriften dazu sind: «Expériences mystiques en terres
non-chrétiennes» (coll.: Sagesse et cultures), Paris 1954; «Thèmes et textes mystiques,

recherche de critères en mystique comparée», Paris 1958. In Zusammenarbeit
mit Pater Anawati veröffentlichte er: «Mystique musulmane, aspects et tendences -
expériences et techniques», Paris 1961.

20 «Thèmes et Textes mystiques», p. 37; vgl. auch: Mystique musulmane,
pp. 95 et 228-231.



336 Die Christen vor den asiatischen Religionen

Mit dieser Unterscheidung zwischen natürlicher und übernatürlicher Mystik
und mit der Herausarbeitung der ausschlaggebenden Kriterien (auf der
einen Seite liebende Hingabe an einen persönlichen Gott, auf der andern
Vertrauen in die Durchschlagkraft einer den Kräften des Menschen zugänglichen

geistlichen Methode) ist ein brauchbares Werkzeug für den Theologen
geschmiedet. Diese Unterscheidung ist aber bei jeder mystischen Betätigung
anzulegen, auch bei der christlichen. Auch der Christ riskiert doch immer
wieder, sich durch gewisse Techniken vor dem Ungewissen des Ganz-Anderen
abzudecken und abzusichern 21. Als methodischer Hinweis muß aber für die
Untersuchung der mystischen Erfahrungen - seien sie nun christlich oder
nicht - festgehalten werden, daß eine hingebende, oblative, offene Haltung
gefunden werden muß, wenn immer eine Beziehung zum Christentum da
sein soll.

Jean Daniélou setzt seine Untersuchung für eine christliche Sicht auf
die Religionsgeschichte nicht in der vergleichenden Mystik an. Er
durchleuchtet den Bereich der Religionen nicht ausdrücklich nach Spuren
geöffneter und oblativer Hinweitung auf einen transzendenten, absoluten,
persönlichen Ganz-Anderen. Er verweist aber auf ein weiteres zutiefst
christliches Element im Gottes- und Religionsverständnis der
Christusgläubigen: es ist die Annahme der Geschichtlichkeit, weil der Gottmensch
selber in die Zeitlichkeit eingebrochen ist22.

Im Glauben an dieses Ereignis, an diese geschichtliche Heilstat Gottes an den
Menschen, liegt die einzige Heilsmöglichkeit. In der Menschwerdung und in der
Auferstehung ist auch an den Christen der Anruf ergangen, diese geschichtliche
Dichte in seiner eigenen Welt zu bejahen. Dieser Glaube an die heilsvermittelnde
Tat Jesu Christi macht alle asketischen Methoden zu etwas Zweitrangigem. In
einer eindrücklichen Gegenüberstellung des einfachen Petrus und des
weitfortgeschrittenen Buddha urteilt Daniélou: «Das Heroentum zeigt, was der
Mensch vermag. Die Heiligkeit zeigt, was Gott vermag. Deshalb gibt es keine
menschliche Disposition, welche die Heiligkeit bedingt. Diese verlangt einzig
den Glauben»23.
Diese Geschichtlichkeit - diese Annahme der Geschichte - unterscheidet die
christliche Offenbarung («révélation historique») von dem Wahrheitsgehalt der

21 Gardet verweist selber auf die Gefahr «natürlicher Mystik» im Christentum.
Er denkt dabei an einzelne Stellen bei Eckhart und Ruysbroeck. Vgl. Anawati-
Gardet, Mystique musulmane, p. 95-96.

22 Vgl.: «Histoire des religions et histoire du salut», in: Essai sur le mystère
de l'histoire, t. I, chap. 8, Paris 1953, pp.105-119; «Le problème théologique des

religions non-chrétiennes», in: Metafisica ed esperienza religiosa (Archivio di Filo-
sofia 1956, n. 1), Roma 1956, pp. 209-233; «Hellénisme, Judaisme, Christianisme,»
in: Réponses aux Questions de Simone Weil, Paris 1964, pp. 17-39.

23 «Histoire des religions et histoire du salut», p. 113. — Das bereits zu Gardets
Versuch Gesagte gilt auch hier: Diese Feststellungen gelten ebensosehr für die
christliche als auch für die nichtchristliche Welt. Denn auch das christliche Mönch-
tum kennt das Methodische, Technische bei der Heiligung. Es setzt diese
Anstrengung meist an den richtigen Platz. Tut das aber nicht auch die Bhakti-Fröm-
migkeit, der Sufismus oder die Amida-Verehrung



Die Christen vor den asiatischen Religionen 337

«Naturreligionen» («révélation cosmique»). In der geschichtlichen Offenbarung
wird das Verhüllte des innergöttlichen Lebens eröffnet, in der kosmischen
Offenbarung aber ist nur gegeben, was dem Menschenverstand zugänglich ist.

Es ist wohl schwer, in dieser Zweiteilung alles von der Religionsgeschichte
und von der Phänomenologie der Religionen herbeigeschaffte Gut
aufzufangen. Die Liturgie und die Mystik, das Gebet und der Mythos der Menschheit,

die wir von den Kulthöhlen bis zum Leben der asiatischen Hochreligionen

verfolgen können, läßt sich doch kaum ausschließlich auf die natürlichen

Kräfte des menschlichen Verstandes und Gemütes reduzieren 24.

Im deutschen Sprachbereich ist dieser Auftrag zu einem christlichen
Verstehen der nicht-christlichen Völker noch nicht so systematisch
angegangen worden, wie es im französischen theologischen Schaffen geschieht.

Die ganze Problematik kam aber auch hier ins Rollen. Es geschah unter
dem Einfluß des Religionsgeschichtlers der protestantischen theologischen
Fakultät von Marburg, Ernst Benz. Er verweist auf die Notwendigkeit dieser
Auseinandersetzung mit den asiatischen Religionen. Seine Artikel schlagen
Ansätze vor, die die Untersuchung weiterbringen (z. B. Hinweise auf mögliche
Interpretationen neu-testamentlicher Stellen).

Wichtige Pionierarbeit verdankt die Theologie der Religionen auch den
vorzüglichen Kennern der asiatischen Geisteswelt : Thomas Ohm aus Münster
in Westfalen und J. Neuner vom De-Nobili-College von Poona in Indien.

Es war aber an Karl Rahner, dieser ganzen Forschung theologische
Fundamente zu geben. Ohne auf die religionsgeschichtlichen Gegebenheiten
in ihrer Vielfalt einzugehen, stellt er grundsätzlich die Weichen für eine
spekulative Vertiefung des ganzen Fragenkomplexes. Damit ist aber erst
ein Anfang, eine prinzipielle Überlegung gegeben. Hier stehenzubleiben wäre
ein aprioristisches Konstruieren, nicht aber jenes Ernst-Nehmen der
geschichtlichen Konkretheit, welches christliches Denken kennzeichnen soll.
Das Einzelstudium der Grundhaltungen asiatischen Weltverstehens muß
deshalb die Thesen von Karl Rahner auf ihre Tragfähigkeit prüfen. Der
Beitrag von Prof. Dr. Wiederkehr wird die Thesen Rahners über die « anonyme
Christenheit» in berufener Weise darlegen (siehe oben Anm. 16).

Ausblick

Der Schlußpunkt der kurz aufgezeigten Begegnung der Christen mit
den asiatischen Religionen ist vorläufig das im Konzil Gesagte. Entscheidend
ist aber vor allem das Nicht-mehr-Gesagte. Von hierher kann weitergebaut
werden.

24 Ernst Benz kritisiert auch in diesem Sinne den Versuch von Daniélou in:
« Ideen zu einer theologischen Sicht der Religionsgeschichte », in : ZRGG 8 (1956)
289-307. - Wenn die Theorie von Jean Daniélou vielleicht für «primitive Religionen»
stimmen mag, so doch wohl kaum für einen Konfuzius, Zoroaster, Buddha oder
Mohammed!

22



338 Die Christen vor den asiatischen Religionen

Die Bereitschaft zum Dialog ist jetzt bei den Christen und bei den
Gläubigen der asiatischen Hochreligionen gegeben. So schreibt Kim-Sam-Ou,
ein buddhistischer Mönch aus Korea in «The Korea Times» vom 16. Oktober
1965 25

:

Der Buddhismus hat ebensosehr zu empfangen als zu geben. In der Vergangenheit

hat er es verstanden, Elemente des Hinduismus und des Taoismus zu
integrieren, ohne dadurch sein eigenes Wesen aufzugeben. Der Buddhismus
hat auch vom Christentum viel zu lernen, - und er wird nicht verfehlen, ein
guter Schüler zu sein. Doch bis jetzt war das Abendland viel mehr geneigt
auszuteilen als zu empfangen. Der Orient nahm zwar die Geschenke an, er
konnte sie aber von einem bitteren Beigeschmack nicht freimachen, da seine
eigenen Gegengaben nicht gut aufgenommen worden sind.

An uns ist es, das zu ändern.

25 Vgl.: ICI 253 (1erdéc. 1965) 31.


	Die Christen vor den asiatischen Religionen

