Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Die Christen vor den asiatischen Religionen
Autor: Friedli, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760402

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ricuarp FrIiEDLI OP

Die Christen vor den asiatischen Religionen

Zu den mutigsten Aussagen des 21. 6kumenischen Konzils gehort sicher
die «Erkldarung iiber die Beziehungen der Kirche zu den nicht-christlichen
Religionen». Keine andere christliche Gemeinschaft hat bisher zu dieser
Frage ein so durchdachtes offizielles Dokument verdffentlicht. Doch damit
ist bloB ein erster Schritt getan auf dem langen Weg, der — wie Kardinal Bea
gesagt hat — «zu einer Menschheit fithrt, in der sich alle als S6hne des gleichen
Vaters im Himmel wissen und sich auch wirklich als solche benehmen.» Bis
dorthin sind noch viele Zwischenstationen zu erreichen. Der Weg ist ja vom
«Sekretariat fiir die Nicht-Christen» erst in den groB8en Linien ausgesteckt
worden.

Bevor das Gesprdch ernstlich beginnen kann, muf3 der Christ im Offen-
barungsgut die Berechtigung dieses Unterfangens verankern.

Eine solche Aufgabe kann im Rahmen dieses Beitrages nicht angegangen
werden. Es scheint uns aber, die zu dieser Frage klassisch gewordenen Texte !
seien durch Hinweise zu ergdnzen, welche die Bibeltheologie herausarbeiten
muf3. Nur stichwortartig kénnen diese hier erwdhnt werden:

Im Alien Testament zeigen das Thema der beschnittenen Herzen und die Aus-
sagen liber den «Fremdling», daf3 die Heilsentscheidung sowohl fiir den Israe-
liten als auch fiir den Nicht-Israeliten in der Innerlichkeit des Menschen fallen
mufl: die duBere Beschneidung ist wertlos ohne die innere Beschneidung des
Herzens. Das Neue Testament bestdatigt diese Sicht: Nicht die Abstammung
von Abraham ist fiir das Erreichen des Heiles bestimmend, sondern die innere
«Umkehr» (Metanoia), welche in die «schéne», gute Frucht ausreift. Diese Giite
héngt nicht vom Lippenbekenntnis der Herr-Herr-Schreier ab, auch nicht vom
Predigen und Wunderwirken im Namen Jesu, sondern einzig davon, ob der
Mensch bereit ist, den Willen des himmlischen Vaters zu erfiillen. Horen und
das Gehorte zu realisieren, das ist das Kriterium, woriiber am Endgericht

! Die Reden des Apostels Paulus in Lystra (Apg. 14,16) und in Athen vor dem
Areopag (Apg. 17); die Lobspriiche Jesu auf die syro-phonizische Frau (Mt. 15,21-
28) und auf den Hauptmann von Kapharnaum (Mt. 8,5-13); die Ereignisse im Hause
des «frommen und gottesfiirchtigen» Kornelius (Apg. 10-11). — Zur Lehre vom all-
gemeinen ernstlichen Heilswillen Gottes und der Dynamik der Gnade, welche auch
aullerhalb des kirchlich verfaBten Christentums am Werke ist: 1 Tim. 2,4; 4,10;
Jo.1,9; 3,17; 8,12; 1 Jo. 2,2; Mt. 26, 28; Mk. 10,45; Rém. 1, 17-3,25.



330 Die Christen vor den asiatischen Religionen

abgeurteilt wird: «... dann wird der Sohn des Menschen jedem nach seinem Tun
vergelten» (Mt. 16,27). Die Praxis, das richtige Tun ist allein widerstandsfdhig.
Die Orthopraxis — nicht schon die Orthodoxie — fiithrt ins Heil 2.

Es war nicht ein Umweg, kurz zu zeigen, wie unsere Suche nach einer
christlichen Schau auf die religiése nicht-christliche Welt von der Bibel her
berechtigt, ja sogar gefordert ist. Denn unsere Zeit konnte diese Offenbarungs-
aussagen blofl vernehmen, weil sie durch die Begegnung mit tief glaubenden
und weit liebenden Menschen aus «heidnischen» Religionen darauf aufmerk-
sam gemacht wurde. Der AnstoB zu diesem neuen Bewulltsein kam sicher
aus der Begegnung mit den asiatischen Religionen. Sie sind denn auch das
Musterbeispiel, an dem dieser Reifeproze8 nachvollzogen werden kann.

Der geschichtliche Verlauf der Begegnung

Gautama — der Erhabene — trat um 480 vor Christi Geburt in das
Parinirvana ein, in jene Welt, «von der er nicht mehr zuriickkehrt». Auller
der kurzen Erwdhnung der hinduistischen Anachoreten, die sich seit dem
Feldzug Alexanders des Grofen in das Indusgebiet (326-323) in Geographie-
und Geschichtsbiichern findet, gibt es erst bei Klemens von Alexandrien
(ca. 140/150-216/217) genauere Hinweise auf hinduistische und buddhistische
Monche 3. Klemens berichtet 6 %% Jahrhunderte nach Buddhas Tod von einem
«Boutta», der von seinen Anhédngern «wegen seiner Heiligkeit wie ein Gott
verehrt» wurde *. Es vergehen weitere 1300 Jahre, bis die Jesuiten der
Chinamission den Buddha in der christlichen Literatur wieder erwdhnen.

Die literarischen Zeugnisse sind also sehr spérlich. Trotzdem sind aber die
Beziehungen zum Indusgebiet seit der Zeit des Hellenismus (3. Jh. vor Christus
bis Christi Geburt) sehr rege. Der groBe Zeuge fiir die gegenseitige Bereicherung
des Buddhismus und des Abendlandes ist die Gandhara-Kunst (2.-5. Jh.). In
diese Epoche fillt auch das Milindapanha, der Bericht tiber die Gespriche
zwischen Milinda — dem griechischen Kénig Menandros — und dem buddhisti-
schen Ménch Nagasena.

Mogliche, ja sogar wahrscheinliche, aber schwer kontrollierbare Orte indischer
Beeinflussung des abendlandischen geistigen Schaffens finden sich bei PLoTiN
(205-270), in der Gnosis und im Manichdismus.

2 Zum ganzen Abschnitt: Mt. 7,16-20; 10,32 {.; 12,50; 16,27; 25,12; Lk. 6,26;
8,21; 11,28; 12,47 f.; 13,26 {.

3 Die in diesem Abschnitt angefithrten Fakten sind entnommen aus: HENRI
DE LuBac, La rencontre du Bouddhisme et de 1’Occident, coll.: Théologie 24,
Paris 1952, 287 pp.

4+ Stromata I,15; PG 8,780 A; Ausg. O. Stdhlin, Leipzig 1906: Nr. 71, 6.
S.46: «... die der Botschaft des Boutta vertrauen, den sie wegen der Uberragendheit
seiner Heiligkeit wie einen Gott verehren.»



Die Christen vor den asiatischen Religionen 331

Ein Kuriosum ist in diesem Austausch das von Jokannes Damaszenus iiber-
lieferte «Leben der heiligen Barlaam und Josaphat» (PG 96,859-1240), das
die Legende des Bodhisattva — d. i. Buddha Sakyamuni — und seines Schiilers
Bhagavan iiberliefert. Auf diesem Umweg ist der Buddha in das romische
Martyrologium eingegangen (27. November) °.

Erst in der Zeit der Entdeckungen — Marco Polo ist auf der Reise von
1271 bis 1295 — gelangen aus dem Osten Berichte von religiésen Tatsachen
und Betdtigungen nach Europa, die sogar den Apostolischen Stuhl in Rom
aufhorchen lassen. Der Legat von Papst Benedikt XII. Johannes Marignolli —
berichtet 1353 nach seiner Riickkehr aus Tibet in Rom: «Diese Leute fithren
ein heiliges Leben, wenn auch ohne zu glauben» °.

1498 6ffnet Vasco da Gama den Indienweg um Afrika herum. Das bringt
viele Begegnungen mit dem Buddhismus von Ceylon, Siam, Kambodscha,
Japan und China. Franz Xaver (1506-1552) trifft wihrend seinem mehr als
zweijdhrigen Aufenthalt (Aug. 1549 bis Jan. 1552) mehrere Vertreter der
japanischen Shingon-Shu, eine buddhistische Sekte des GroBBen Fahrzeuges.
Zur gleichen Zeit diskutiert Cosmas de Torrves mit Zen-Ménchen (Sept.-Okt.

1551). Beide sind vom Leben und von der Bildung ihrer Gesprachspartner
beeindruckt.

Cosmas schreibt in seinem Brief vom 20. Oktober 1551 nach Europa: «Ohne
einen ganz besondern Beistand unseres Herrn sind sie nicht zu widerlegen. Das
sind namlich Méanner, die sich langen Betrachtungsiibungen widmen, und die
Fragen stellen, auf die nicht einmal ein Thomas von Aquin oder ein Duns Skot
so antworten koénnten, dall diese Manner ohne Glauben iberzeugt wiren.»

Franz Xaver und Cosmas de Torres mahnen auch zur Vorsicht in der An-
passung der christlichen abendldndischen Ausdrucksformen an die einhei-
mische Denkweise. Doch dieses Ringen um eine ausgeglichene Losung in
dieser Frage der Einwurzelung der iibergeschichtlichen Botschaft Jesu an
die konkrete Geschichtlichkeit asiatischer Geisteshaltung wurde durch die
Entscheidungen im Rifenstreit unterbunden. Das verunmdéglichte die Anstren-
gungen fiir eine organische Akkulturation. An ihre Stelle trat eine skeptische,
ablehnende Haltung gegen die nicht-christlichen kulturellen und religiésen
Giiter, unter der wir heute noch leiden. Was ein Ricci und ein De Nobili fiir
ein chinesisches und fiir ein indisches Christentum erhofften, wird erst heute
wieder spruchreif 7.

Bald aber wird im auBerkirchlichen Raum des Abendlandes ein aufnahme-
bereiteres Verhdltnis zum 6&stlichen Denken ermdéglicht. Es wird angebahnt
durch hervorragende und fiir die Forderungen der Zeit erwachte Philologen

5 Dabei geht die Uberlieferungslinie iiber das Iranische durch die syrische und
griechische Sprache zu den heutigen latinisierten Namen. Vgl. J. SoNET, Le roman
de Barlaam et Josaphat, Louvain/Namur 1949.

¢ pE LuBac, Rencontre, p. 47.

7 Vgl. J. BEckmaNnNs Artikel «Ritenstreit» in: LThK 8 (1963) 1322-1324;
G. RosENKRANZ in: RGG 5 (1961) 1112-1113; F. BoNTINCK, La lutte autor de la
liturgie chinoise aux XVIIe et XVIIIe siécles, Louvain/Paris 1962.



332 Die Christen vor den asiatischen Religionen

und Philosophen deutscher, franzésischer und englischer Universititen. Diese
groBen Wegbereiter sind die Briider Schlegel, ein Eugéne Burnouf, ein Fried-
rich Schopenhauer, ein Friedrich Hegel und ein Abel Remusat.

Dieser begeisterten Hinbewegung zum Orient ® stand die katholische, vom
Westen geprdgte Christenheit umso kritischer und polemischer gegeniiber,
als besonders der Buddhismus stindig gegen das «Christentum» ausgespielt
wurde. Das Christentum wird wegen mancher Ahnlichkeit mit dem Buddhis-
mus (z. B. die kirchliche Struktur, die Bedeutung der Liebe, die Verinner-
lichung der Lehre, das Leben der Griinderfiguren) zu einer bloBen Abart des
Buddhismus degradiert. Als Bindeglied wird dazu die Gemeinschaft der
Essener angesehen.

Es war tendenzi6s und unhaltbar, Jesus als einen buddhistischen Ménch
und Plagiatoren abzustempeln. Die Antwort der damaligen christlichen
Apologeten war aber auch nicht objektiver und ernster. Pater De Lubac
sagt dazu:

«Mit wenigen, viel zu seltenen Ausnahmen kennt die katholische Literatur bis
zum Ende des 19. Jahrhunderts iiber den Buddhismus nur sehr armselige und
iibertriebene AuBerungen, die ganz und gar nicht wirksam sein konnten.»

Erst seit der Wende zum 20. Jahrhundert wurde es mit den Richtigstellungen
der franzdsischen, belgischen, deutschen und russischen Buddhologen und
Indologen auch fiir den christlichen Theologen moglich, Giiltigeres auszu-
sagen. Die ruhige, ausgeglichene Diskussion hat denn auch begonnen.

Die Reaktionen auf diese Begegnung

Neben dem «wissenschaftlichen» und «neutralen» Verhalten zeigt der
geschichtliche Verlauf der Begegnung des Abendlandes mit dem Raum
asiatischer Hochreligionen die viel persénlicheren Reaktionen einerseits der
iiberzeugten Christen und anderseits vor allem der zum Buddhismus be-
kehrten Européder. Seit den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts ver-
breitet sich in Europa die buddhisierende Haltung immer mehr °. Der Ein-
satz dieser am Buddhismus interessierten Kreise wird seit dem 6. Buddhisti-
schen Konzil, das vom 17. Mai 1954 bis zum 23. Mai 1956 in Rangoon iiber
2600 Monche versammelte, tatkriaftig durch die missionierenden Mdénche aus
den buddhistischen Landern unterstiitzt.

8 Bezeichnend ist dafiir die Grindung der Theologischen Gesellschaft (1875)
durch Helen Blavtsky und den englischen Offizier Henry Olscott. Noch sprechender
ist der Erfolg der Buddha-Biographie von EDWIN ARNOLD: «The Light of Asia»
(1879).

9 LuBac, Rencontre, p.259-284. Vgl. auch Max LADNER, Buddhistische
Mission in Europa, in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte (= ZRGG)
(Marburg), 10 (1958) 317-333.



Die Christen vor den asiatischen Religionen 333

Der Haltung der zum Buddhismus bekehrten Menschen steht die vor-
erst ablehnende, jetzt aber immer offenere Reaktion der iiberzeugten Chri-
sten gegeniiber.

Das Verhiltnis der ersten Missionare zum Uberlieferungsgut der chinesischen
und indischen Welt war fast durchgehend ablehnend. Diese Ablehnung wird
noch durch die Kreuzzugs-Stimmung gegeniiber dem Islam verstirkt und
versteift. Leider wurde in diesem «tiirkenfeindlichen» Klima das Riistzeug fiir
die theologische Behandlung der Fremdreligionen geplant und erprobt.

Neben den ersten katholischen Missionaren steht auch die protestantische
dialektische Theologie im Lager der Verneiner. Alles Nicht-Christliche ist abzu-
lehnen. Das Grofle und Schone dieser Religionen wird als teuflische Spiegel-
fechterei gebrandmarkt 1°. Diese Verschlossenheit gegeniiber den «Religionen
der Welty, zu denen der Glaube des Christentums nicht zu rechnen ist, st683t

aber auch innerhalb der evangelischen Theologie auf einen richtigstellenden
Widerstand.

Damit haben weder die protestantischen noch die katholischen Theologen
das letzte Wort gesprochen. Der bis jetzt beschriebenen Verhaltensweise
stehen die aufnehmenden, sympathischen Antworten gegeniiber. Diese finden
sich von manchen frithchristlichen Kirchenvitern bis zu immer zahlreicheren
Theologen der Jetztzeit ''.

Die Missionare und Theologen suchen praktisch und theoretisch in zwei
VorstoBrichtungen:

(1) auf dem Wege der dulleren Angleichung in Kunst, Musik Gesang, Liturgie
und Monchsleben,

(2) auf dem Wege der theologischen Vertiefung der Geistesgiiter, welche aus
diesen Volkern dem Européder entgegenkommen.

Die beiden belgischen Missionare Johanns'* und Dandoy versuchen die
theologische Aufarbeitung der so gestellten Fragen in ihrer seit 1920 er-
scheinenden Zeitschrift «The Light of the East» vorwértszubringen. Ihr
Anliegen war es, zu zeigen, da3 die tiefsten und echtesten Giiter und Anliegen
indischer Wesensart und indischer Geistigkeit sich nur dann voll und ganz
selber finden, wenn sie sich ausfalten und aufnehmen lassen durch die christ-
liche Synthese. Die Aufgabe des Apostels ist es, diese Erfiillung dem indischen
Volk zu ermdglichen. Eine solche Méglichkeit soll aber nicht bloB intellektua-
listisch-theoretisch angekiindigt werden, sondern muB3 im praktischen
Lebensvollzug angeboten werden.

10 Karr BartH, Kirchliche Dogmatik, 1/2 (1938), S. 304-397 (§ 17: Gottes
Offenbarung als Aufhebung der Religion) und IV/1 (1953), S. 531-573 (§ 60: Des
Menschen Hochmut und Fall. — 3. Des Menschen Fall).

11 Diese Entwicklungslinie wird im Beitrag von Dr. Auf der Mauer aufgezeigt
(in: Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1966, S. 31-43). Im Rahmen des
Artikels @iber die asiatischen Religionen sollen nur die fiir die Begegnung mit
dem asiatischen Denken wichtigen Meilensteine angegeben werden.

12 Sein bekanntes Buch ist: Vers le Christ par le Veddinta, 2 tomes, Louvain
1932-1933.



334 Die Christen vor den asiatischen Religionen

Es bleibt das Verdienst von Abbé Jules Monchanin (1895-1957), das
erkannt zu haben. Er griindet deshalb 1950 sein Ashram «Saccidanandan,
das der Betrachtung der Heiligen Dreifaltigkeit geweiht ist. Hier wurden
die in der geistlichen Tradition Indiens verwurzelten Formen des Mé&nchs-
lebens so weit wie irgend moglich in das Leben christlicher Ordensleute
eingebaut 3.

Angezogen von diesem Ideal, ein christlicher indischer «Sanyasin» (Ein-
siedler) zu werden, ist im Friihjahr 1958 auch Abt Beda Griffiths mit seinen
Benediktinern nach Kerala aufgebrochen.

Die Anstrengungen der belgischen Jesuitenpatres und die Versuche, das
betrachtende Leben christlicher Ménche in den Formen und Methoden
indischer Spiritualitdt zu verwirklichen, dauern weiter. Das jiingste Zeugnis
dafiir ist die Vereinigung von Nagpur (Weihnachten 1963), wo Christen am
Morgen iiber Bibeltexte meditieren und am Nachmittag iiber Ausschnitte
aus den Upanishaden *.

Das Ziel dieser Gruppe ist von Dom Griffiths so umschrieben: «Es geht nicht
darum, ein neues Evangelium zu predigen. Unser Ziel ist vielmehr, die ver-
hiilllte Gegenwart Christi in einer anderen Religion am Werk zu sehen. Es
geht darum, zu erkennen, daB Christus seit Anbeginn der Welt in jeder Reli-
gion gegenwartig ist.» Das bedeutet aber auch, «daB die Kirche in jeder Religion
zugegen ist.» Dadurch seien die Grenzen der Kirche ebensoweit wie die der
Menschheit 15.

Die theologische Erarbeitung *°

Die Integration in das personliche geistliche Leben ruft aber einer
wissenschaftlichen Strukturierung. Dazu haben die Arbeiten von Olivier
Lacombe " und von Jacques Maritain '® innerhalb der christlichen Philo-

13 JuLEs MONCHANIN et SwAMI ABHISHIKTESWARANANDA, L’ashram du
Sacciddnanda, Tournai 1956. Vgl. auch: Informations catholiques internationales
(Paris) (= ICI), 106 (15 oct. 1956) 30-23.

14 Vgl. ICI 211/212 (aoit 1964) 11-17. — Im Sinne dieser Einwurzelung des
Christentums in einheimischen orientalischen Boden wiren etwa noch zu erwdahnen:
fiir China Pater LEBBE, fiir die Jorai in Sid-Vietnam Pater DoURNES und sein
Buch: «Dieu aime les paiens, une mission de 1’Eglise sur les plateaux du Sud-Viet-
nam» (Coll. Théologie 54, Paris 1963).

15 In: ICI 211/212 (aolt 1964) 19.

16 Um eine Uberschneidung mit den Ausfithrungen von Prof. Wiederkehr zu
vermeiden (in: Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1966, S. 6-28), be-
schrinken sich hier die Ausfithrungen auf die Denker, die sich ausdriicklich mit
dem Osten beschéaftigen.

17 Einige Arbeiten von Olivier LAcoMBE: Un exemple de Mystique naturelle:
I'Inde, in: Etudes Carmélitaines, 23e année, vol. II, oct. 1938, pp. 140-151; «La
mystique naturelle dans 1’'Inde», in: Revue Thomiste (Toulouse), 51 (1951) 134-
149; «Le Védanta comme méthode des piritualités, ib. 56 (1956) 88-107; «L’élan
spirituel de I’hindouisme », in: Nova et Vetera (Genéve), 29 (1964) 28-38.

18 (L’expérience mystique naturelle et le vide», in: Etudes Carmélitaines,
23e année, vol. II, oct. 1938, pp. 116-139.



Die Christen vor den asiatischen Religionen 335

sophie den Weg vorbereitet. So wurde es méglich, auch innerhalb der Fach-
theologie iiber das aus dem Osten herbeigetragene Material zu reden. Zwei
Ménner vor allem iibernahmen diese Pionierarbeit: Louis Gardet und Jean
Daniélon. Sie waren es, die das Gesprdch iiber die Fremdreligionen auch
innerhalb der katholischen Theologie — wenn auch noch nicht heimisch, so
doch — moéglich machten.

Louis Gardet ndhert sich dem christlichen Verstindnis der «Religionen
der Welt», wie man jetzt die nicht-christlichen Religionen zu benennen
beginnt, iiber die Analyse dev mystischen Evfahrung. Er untersucht dazu die
parallelen Erscheinungen der Gebetstechniken im hinduistischen Yoga,
islamischen Dhikr, buddhistischen Nembutso, jiidischen Chassidismus und
christlichen Hesychasmus. Ausgehend von der Unterscheidung zwischen
natiirlicher und iibernatiirlicher Mystik (der «expérience du Soi» und der
«expérience de Dieu») versucht er, die Methode fiir eine vergleichende Mystik
herauszuarbeiten '°.

Als das Gemeinsame der mystischen Bewegungen in den so verschiedenen
Réaumen religitser Erfahrung erwdahnt er die Suche nach dem Absoluten und —
als psychologischen und duBerlich feststellbaren Rahmen — die Isolierung, den
Verzicht, die Verinnerlichung und deren psycho-physiologische Wirkungen.
Es geht immer darum, die erfahrbare Beschrinktheit der Subjektivitit zu
durchbrechen auf das Absolute hin. Dieses kann der Ganz-Andere sein (ein per-
sonliches Absolutes, welches man in Liebe umfassen darf, und welches sich
in Gnade mitteilt) oder das Ick (dann wiren wir im Bereiche der natiirlichen
Mystik, wozu immer Indien als typisches Beispiel herbeigezogen wird). Damit
ist aber nicht das empirisch faBbare Ich der Psychologie gemeint (ein «actus
secundus»), sondern dessen ontologischer Grund (also der «actus primusy),
welcher durch sichere und hochste geistige Techniken erfahren wird. Die Be-
wegung zum als transzendent erlebten Absoluten des Ganz-Anderen wire
dann «ek-statisch» (durch die «actus secundi» theologaler Liebe und theologalen
Glaubens), wiahrenddem die Verinnerlichung zum immanent erlebten Selbst
«en-statisch» genannt wird.

Selbstverstindlich gibt es hier Uberschneidungen. Das bisher am besten durch-
dachte Beispiel ist der Bahkti-Yoga, wo sich eine «natiirliche Mystik» im
Vokabular der Liebe ausdriickt. Solche Liebesmystik findet sich im Hinduismus
bei einem Ramanuja (1017-1137) oder auch bei Ramakvishna (1836-1886), —
im Raum des Islam aber etwa bei einem Al-Hallaj (858-922) oder bei der
Sangerin mystischer Liebe Rabia Al-Adawiyya (gest. 801). Dazu meint Gardet:
«Si ’expérience du Soi est poursuivie par une a4me humble, elle peut coincider
non encore avec l'expérience surnaturelle de Dieu, mais avec 1'état de grace
surnaturelle» 20,

19 Seine wichtigsten Schriften dazu sind: «Expériences mystiques en terres
non-chrétiennes» (coll.: Sagesse et cultures), Paris 1954 ; « Thémes et textes mysti-
ques, recherche de critéres en mystique comparée», Paris 1958. In Zusammenarbeit
mit Pater ANAWATI verdffentlichte er: « Mystique musulmane, aspects et tendences —
expériences et techniques», Paris 1961.

20 «Thémes et Textes mystiques», p. 37; vgl. auch: Mystique musulmane,
pPp. 95 et 228-231.



336 Die Christen vor den asiatischen Religionen

Mit dieser Unterscheidung zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher Mystik
und mit der Herausarbeitung der ausschlaggebenden Kriterien (auf der
einen Seite liebende Hingabe an einen personlichen Gott, auf der andern
Vertrauen in die Durchschlagkraft einer den Kriaften des Menschen zugédng-
lichen geistlichen Methode) ist ein brauchbares Werkzeug fiir den Theologen
geschmiedet. Diese Unterscheidung ist aber bei jeder mystischen Betdtigung
anzulegen, auch bei der christlichen. Auch der Christ riskiert doch immer
wieder, sich durch gewisse Techniken vor dem Ungewissen des Ganz-Anderen
abzudecken und abzusichern #'. Als methodischer Hinweis mu@3 aber fiir die
Untersuchung der mystischen Erfahrungen — seien sie nun christlich oder
nicht — festgehalten werden, daf3 eine hingebende, oblative, offene Haltung
gefunden werden mul3, wenn immer eine Beziehung zum Christentum da
sein soll.

Jean Daniélou setzt seine Untersuchung fiir eine christliche Sicht auf
die Religionsgeschichte nicht in der vergleichenden Mystik an. Er durch-
leuchtet den Bereich der Religionen nicht ausdriicklich nach Spuren ge-
Offneter und oblativer Hinweitung auf einen transzendenten, absoluten,
personlichen Ganz-Anderen. Er verweist aber auf ein weiteres zutiefst
christliches Element im Gottes- und Religionsverstindnis der Christus-
glaubigen: es ist die Annahme der Geschichtlichkeit, weil der Gottmensch
selber in die Zeitlichkeit eingebrochen ist 22,

Im Glauben an dieses Ereignis, an diese geschichtliche Heilstat Gottes an den
Menschen, liegt die einzige Heilsmdéglichkeit. In der Menschwerdung und in der
Auferstehung ist auch an den Christen der Anruf ergangen, diese geschichtliche
Dichtein seiner eigenen Welt zu bejahen. Dieser Glaube an die heilsvermittelnde
Tat Jesu Christi macht alle asketischen Methoden zu etwas Zweitrangigem. In
einer eindriicklichen Gegeniiberstellung des einfachen Pefrus und des weit-
fortgeschrittenen Buddha urteilt DaANIELOU: «Das Heroentum zeigt, was der
Mensch vermag. Die Heiligkeit zeigt, was Gott vermag. Deshalb gibt es keine
menschliche Disposition, welche die Heiligkeit bedingt. Diese verlangt einzig
den Glauben» 23,

Diese Geschichtlichkeit — diese Annahme der Geschichte — unterscheidet die
christliche Offenbarung («révélation historique») von dem Wahrheitsgehalt der

21 Gardet verweist selber auf die Gefahr «natiirlicher Mystik» im Christentum.
Er denkt dabei an einzelne Stellen bei Eckhart und Ruysbroeck. Vgl. ANAWATI-
GARDET, Mystique musulmane, p. 95-96.

22 Vgl.: «Histoire des religions et histoire du salut», in: Essai sur le mystére
de l'histoire, t. I, chap. 8, Paris 1953, pp.105-119; «Le probléme théologique des
religions non-chrétiennes», in: Metafisica ed esperienza religiosa (Archivio di Filo-
sofia 1956, n. 1), Roma 1956, pp. 209-233; «Hellénisme, Judaisme, Christianisme,»
in: Réponses aux Questions de Simone Weil, Paris 1964, pp. 17-39.

23 «Histoire des religions et histoire du salut», p. 113. — Das bereits zu Gardets
Versuch Gesagte gilt auch hier: Diese Feststellungen gelten ebensosehr fiir die
christliche als auch fir die nichtchristliche Welt. Denn auch das christliche Ménch-
tum kennt das Methodische, Technische bei der Heiligung. Es setzt diese An-
strengung meist an den richtigen Platz. Tut das aber nicht auch die Bhakti-From-
migkeit, der Sufismus oder die Amida-Verehrung?



Die Christen vor den asiatischen Religionen 337

«Naturreligionen» («révélation cosmique»). In der geschichtlichen Offenbarung
wird das Verhiillte des innergéttlichen Lebens erdffnet, in der kosmischen
Offenbarung aber ist nur gegeben, was dem Menschenverstand zugédnglich ist.

Es ist wohl schwer, in dieser Zweiteilung alles von der Religionsgeschichte
und von der Phidnomenologie der Religionen herbeigeschaffte Gut aufzu-
fangen. Die Liturgie und die Mystik, das Gebet und der Mythos der Mensch-
heit, die wir von den Kulthéhlen bis zum Leben der asiatischen Hochreli-
gionen verfolgen koénnen, 1aBt sich doch kaum ausschlieBlich auf die natiir-
lichen Krifte des menschlichen Verstandes und Gemiites reduzieren *.

Im deutschen Sprachbereich ist dieser Auftrag zu einem -christlichen
Verstehen der nicht-christlichen Volker noch nicht so systematisch ange-
gangen worden, wie es im franzosischen theologischen Schaffen geschieht.

Die ganze Problematik kam aber auch hier ins Rollen. Es geschah unter
dem EinfluB des Religionsgeschichtlers der protestantischen theologischen
Fakultidt von Marburg, Ernst Benz. Er verweist auf die Notwendigkeit dieser
Auseinandersetzung mit den asiatischen Religionen. Seine Artikel schlagen
Ansitze vor, die die Untersuchung weiterbringen (z. B. Hinweise auf mogliche
Interpretationen neu-testamentlicher Stellen).

Wichtige Pionierarbeit verdankt die Theologie der Religionen auch den
vorziiglichen Kennern der asiatischen Geisteswelt: Thomas Ohm aus Miinster
in Westfalen und J. Neuner vom De-Nobili-College von Poona in Indien.

Es war aber an Karl Rahner, dieser ganzen Forschung theologische
Fundamente zu geben. Ohne auf die religionsgeschichtlichen Gegebenheiten
in ihrer Vielfalt einzugehen, stellt er grundsitzlich die Weichen fiir eine
spekulative Vertiefung des ganzen Fragenkomplexes. Damit ist aber erst
ein Anfang, eine prinzipielle Uberlegung gegeben. Hier stehenzubleiben wire
ein aprioristisches Konstruieren, nicht aber jenes Ernst-Nehmen der ge-
schichtlichen Konkretheit, welches christliches Denken kennzeichnen soll.
Das Einzelstudium der Grundhaltungen asiatischen Weltverstehens mull
deshalb die Thesen von Karl Rahner auf ihre Tragfdhigkeit priifen. Der
Beitrag von Prof. Dr. Wiederkehr wird die Thesen Rahners iiber die «anonyme
Christenheit» in berufener Weise darlegen (sieche oben Anm. 16).

Ausblick

Der SchluBpunkt der kurz aufgezeigten Begegnung der Christen mit
den asiatischen Religionen ist vorldufig das im Konzil Gesagte. Entscheidend
ist aber vor allem das Nicht-mehr-Gesagte. Von hierher kann weitergebaut
werden.

2+ Ernst BeEnz kritisiert auch in diesem Sinne den Versuch von Daniélou in:
«Ideen zu einer theologischen Sicht der Religionsgeschichte», in: ZRGG 8 (1956)
289-307. — Wenn die Theorie von Jean Daniélou vielleicht fiir « primitive Religionen»
stimmen mag, so doch wohl kaum fiir einen Konfuzius, Zoroaster, Buddha oder
Mohammed!

29

aa



338 Die Christen vor den asiatischen Religionen

Die Bereitschaft zum Dialog ist jetzt bei den Christen und bei den
Gldaubigen der asiatischen Hochreligionen gegeben. So schreibt Kim-Sam-Ou,
ein buddhistischer Ménch aus Korea in « The Korea Times» vom 16. Oktober
1965 %

Der Buddhismus hat ebensosehr zu empfangen als zu geben. In der Vergangen-
heit hat er es verstanden, Elemente des Hinduismus und des Taoismus zu
integrieren, ohne dadurch sein eigenes Wesen aufzugeben. Der Buddhismus
hat auch vom Christentum viel zu lernen, — und er wird nicht verfehlen, ein
guter Schiiler zu sein. Doch bis jetzt war das Abendland viel mehr geneigt
auszuteilen als zu empfangen. Der Orient nahm zwar die Geschenke an, er
konnte sie aber von einem bitteren Beigeschmack nicht freimachen, da seine
eigenen Gegengaben nicht gut aufgenommen worden sind.

An uns ist es, das zu dndern.

25 Vgl.: ICI 253 (1er déc. 1965) 31.



	Die Christen vor den asiatischen Religionen

