
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen [Fortsetzung]

Autor: Zimara, Coelestin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COELESTIN ZlMAEA SMB

Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen*

il
Darlegung der Ansichten gegen den Limbus

2. Persönliches Votum des Kindes und

sog. Illuminationshypothesen

A. Die Ansicht von M. Lawenge

Seit ihrer Verteidigung im letzten Jahrhundert besonders durch
Heinrich Klee (f 1840) in seinem noch zu erwähnenden Lehrbuch, hat
die Annahme einer selbst dem eben erst empfangenen sterbenden Kind
möglichen Begierdetaufe immer wieder den einen oder anderen
Befürworter gefunden. Die Unwahrscheinlichkeit gewisser damit verbundener

Suppositionen suchte man zu beheben, indem man Eintritt des

Vernunftgebrauches und Erkenntnis der fälligen Entscheidung der Kindesseele

für Gott manchmal nicht rein natürlich erklärt wissen wollte, sondern
auf gleichzeitige Beihilfe einer übernatürlichen, von Gott jedem Sterbenden

geschenkten sog. Illuminationsgnade zurückführte. E. Boudes hat
dem seine Theorie ausdrücklich deshalb vorgezogen, weil die kirchlichen
Behörden bis jetzt keine Verbreitung der Illuminationshypothese für die

Frage sterbender Kinder wünschten 1. Aber schon 1952 tritt eine radikale

und im Ton sehr resolute Variante des Gedankens persönlicher
Entscheidung des Kindes auf den Plan, die von M. Laurenge 2. Ihre Be-

* Vgl. FZPhTh 10 (1963) 385-427; 12 (1965) 53-80.
1 Nouvelle Revue théologique 71 (1949) 597 f.; vgl. FZPhTh 12 (1965) 69.
2 M. Laurenge SM Marist, Generalvikar des Bistums Numea, Neukale-

donien), Esquisse d'une étude sur le sort des enfants morts sans baptême, in L'Année
théologique augustinienne 12 (1952) 145-185.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 275

Sonderheiten sind immerhin so beträchtlich, sie weicht von der gewöhnlichen

These der Illuminationisten in einem wichtigen Punkt durch eine

wenigstens formale Konzession an deren Gegner so sehr ab, daß sie eine

eigene Darstellung verdient, und kann aus chronologischen Gründen
nach unserem Plan, der im allgemeinen den Lauf der Debatte von 1947

weg verfolgen will, vorausgenommen werden.
Das Problem lautet bei L. : Darf ein Katholik an die Möglichkeit

des ewigen Heiles der ohne Taufe verstorbenen Kinder glauben? Er meine
damit den Ausschluß von Sünde wider den Glauben durch Häresie oder
Vermessenheit (témérité) ; vermessen wäre, sagt er, Hinwegsetzung über
eine doctrina communis der Theologen, die jemand leichthin, ohne
hinreichenden Grund, wagen würde. «Glauben» bedeutet ihm hier: wenigstens

für wahrscheinlich halten (S. 145 f.). L. legt den Grund mit der
Lehre vom allgemeinen Heilswillen Gottes. Nach Übereinstimmung der

Theologen sei unter diesem «Heil» das übernatürliche Ziel zu verstehen,
von Gott dem Menschen zum einzigen Endziel gesetzt. «Se sauver» könne
also nichts andres besagen, denn ebendieses Ziel erreichen 3. Einen
unmißverständlichen Nachdruck legt der Autor a limine darauf, daß Gottes
Heilswille für alle Menschen ohne Ausnahme zweifellos ein «wahrer,
aufrichtiger, reeller» Wille sein müsse, deshalb den einschließe, auch den

Kindern die Mittel bereitzustellen, die ihnen die Erreichung des Zieles

wahrhaft ermöglichen. Die ohne Taufe sterbenden Kinder machten zwei

Drittel der Gesamtmenschheit aus, und mit der allmächtigen Weisheit
Gottes vertrage sich nicht, daß er sie faktisch in absoluter physischer
Unmöglichkeit «de se sauver» belasse. Das Argument bliebe gültig, selbst

wenn es um eine einzige Seele ginge. Die andersdenkenden Theologen
wollen zwar den Unterschied zwischen Bereitstellung und Verleihung
der Gnaden, und erst noch den zwischen nur entfernt zureichender und
nächstzureichender Hilfe vorschützen. Bloße Worte, worin niemand im
Ernst die Lösung des Problems sehen kann, wenn nun einmal die
Heilserlangung über das Taufsakrament für zwei Drittel der Menschheit

physisch unmöglich ist 4.

3 Die Wendung «se sauver» hat L. sicher mit Berechnung gewählt, er wiederholt

sie sichtlich gern. Sie paßt vorzüglich für seine These.
4 Dazu rechnet L. die vielen Ungeborenen, die im Kindesalter Sterbenden,

deren Eltern von der Notwendigkeit der Taufe nicht überzeugt sind («... dont les
parents, même après vingt siècles de christianisme, n'ont pas une connaissance
suffisante du Baptême pour croire à sa nécessité ») und alle Kinder vorchristlicher
Zeit. Letztere zählt er hieher mit der Begründung, Tilgung der Erbsünde durch die
jüdische Beschneidung oder ein Natursakrament bleibe unbewiesen. Schon das Dasein



276 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Somit sei die Sachlage diese: die ohne Taufe verstorbenen Kinder
haben vor ihrem Tode nicht die zureichende Hilfe, die zureichende Gnade

zur Erlangung des übernatürlichen Zieles, das Gott für sie wirklich und
aufrichtig will. Zwischen Wirklichkeit und Aufrichtigkeit des Wollens
eines Zieles und Wirklichkeit und Aufrichtigkeit des Einsatzes (mise en

œuvre) von Mitteln, die seine Erlangung mindestens physisch ermöglichen,

besteht notwendige Korrelation. «Daß Gott ein Ziel wolle ohne
die zu dessen Erreichung unentbehrlichen Mittel, widerspricht sich. Der
Schluß scheint uns daher unausweichlich: da Gott wirklich und
aufrichtig das Heil aller Menschen und die zur Ermöglichung desselben

unentbehrlichen Mittel will, muß er notgedrungen (nécessairement) nach
ihrem Tod oder eben im Augenblick des Todes denen, welchen er sie

nicht vorher gegeben hat, die Mittel verleihen, die allein ihr Heil wahrhaft

und wirklich ermöglichen werden» (S. 149 f.)5. Zum Verhältnis
zwischen der Dauer des Diesseitslebens und des «status viae» meint L.,
die Offenbarungslehre kenne tatsächlich weder Übergänge vom Himmel
zur Hölle noch umgekehrt, aber kein Schriftwort sage, wer beim Tod
weder hieher noch dorthin gehöre, bleibe auf immer vom einen wie vom
andern ausgeschlossen. Lohn, Strafe, Gericht könnten schon begriffshalber

nur «adulti» betreffen. Keiner der diesbezüglichen Offenbarungstexte

komme für die Kinder in Betracht, außer man überdehne
mißbräuchlich ihren Sinn 6. Nicht besser stehe es mit den angefügten «arguments

de raison». So gelangt L. zur These, die Seele solcher Kinder habe,

wenn nicht im Augenblick des Todes, so doch hernach («après leur mort,
si ce n'est au moment même de leur mort») die Möglichkeit, frei ihr
letztes Ziel zu wählen, und erhalte dazu eine Hilfe Gottes, die als wahre

übernatürliche Gnade anzusprechen sei.

Welches ist die Lage der Seele, die eben den Leib verließ ohne je
vorher ihre Geisteskräfte betätigt zu haben? Nach angesehenen Autoren
werde selbst die Kindesseele dann geistiger Aktivität fähig. Dann werde

ihr erster Akt jene Stellungnahme zu ihrer Bestimmung und zu Gott
sein, denkt L., die Thomas 1. 2. q. 89, a. 6 sonst als «deliberatio de

seipso» dem Kind bei Erwachen der Vernunft zuschreibt.

eines solchen sog. Natursakraments sei leichtfertige Annahme: wie sollte es trotz
dem supponierten Bestand unter allen Völkern spurlos aus der Geschichte
verschwunden sein? (Ob hier bei L. nicht ein Mißverständnis unterlaufe, wird uns
noch im 3. Teil unserer Arbeit beschäftigen.)

5 Hervorhebung von mir.
6 «Ce n'est donc pas d'en exclure les enfants qui est arbitraire, mais bien de

les y inclure en faisant violence à ces textes» (S. 151).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 277

Unserem Autor kommt die Lehre vom Kinderlimbus ungereimt vor.
Sie behaupte zugleich «viel zu viel und viel zu wenig». Zu wenig, weil
sie ihnen die Möglichkeit der Erhebung in die übernatürliche Ordnung
und der Erlangung ihrer einzigen wahren Endbestimmung abspricht.
Zu viel aber auch: denn diese Kindesseele ist vor dem Tod weder auf
das Gute noch auf das Böse festgelegt, wird sich also nach dem Tod
in freier Wahl für das eine oder das andere zu entscheiden haben,
selbstverständlich mit Gottes Hilfe 7.

Darauf folgt ein Abschnitt mit der Überschrift: Notre essai de

solution (S. 156). Seinen Versuch hat L. eigentlich bereits bekanntgegeben,

doch ohne die näheren Bestimmungen, die er jetzt beifügt.
Nämlich: alle diese Kinder werden zweifelsohne die zureichenden
Hilfen zu rechter Einstellung erhalten, aber für die einen werden es

wirksame sein, für die andern nicht. Letztere wenden sich frei von ihrem
Endziel ab, sind dadurch schwerer Sünde schuldig und gehen verloren
«au plein sens théologique du mot». Die andern hingegen erlangen dank
der Gnade Vergebung der Erbschuld und werden gerettet, wiederum
«au plein sens théologique du mot»8. Wird eingewendet, daß der
übernatürliche Charakter dieser Hilfe nach dem Tod zwar nicht a priori
ausgeschlossen wäre, hänge doch das einzig von Gottes Belieben ab,
daß sie aber faktisch eine bloß natürliche sei, so bleibe er bei der Replik :

einerseits gebt ihr selber zu, daß Gott das Heil aller Menschen einschließlich

der Kinder wirklich will, daß er mithin allen, die er retten will,
Gnaden gewährt, die ihnen das Heil mit Rücksicht auf ihre jeweiligen
Umstände wirklich ermöglichen. Anderseits haben jedoch diese Kinder
vor ihrem Tode keine übernatürlichen Gnaden erhalten, die ihnen das

Heil in ihrer Situation wirklich ermöglicht hätten. Worauf gründet
ihr dann die Behauptung, Gott gebe sie ihnen nicht im Augenblick
ihres Todes (au moment de leur mort) Ihr konzediert, daß Gott
übernatürliche Gnaden in jenem Augenblick verleihen kann, daß die Kinder
sich bestimmt nicht retten können (ne peuvent certainement se sauver),
wenn sie solche nicht in dem Augenblick erhalten : also müßt ihr zugeben,
daß Gott uns implicite geoffenbart hat, er werde in jenem Augenblick
das Notwendige tun, um den Kindern ihr Heil wirklich zu ermöglichen,

7 Hier kritisiert L. Ansichten der Limbusverteidiger über die Art eines
Einflusses Gottes auf die Kindesseele im neuen Zustand. Davon im 3. Teil.

8 Dieses «im vollen theologischen Sinn des Wortes» soll nach dem Gedanken
L.s offenbar besagen, daß hier «Verdammnis» und «Heil» nicht mehr bloß im
weiteren Sinn des Limbus zur Geltung kommen.



278 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

hat er doch seinen aufrichtigen Willen ihrer Errettung geoffenbart9.
Zudem : wie immer man die Willensfestlegung der abgeschiedenen
Seelen deute, ob durch innere oder durch äußere Gründe (und wer nur
letzteres annimmt, müßte überdies zeigen, wieso natürliche
Gotteserkenntnis hinreiche, eine gefallene Natur für immer im Guten zu
festigen), so scheint doch klar, daß ein einziger Augenblick und Akt das

ewige Schicksal der Kinder bestimmen wird, je nachdem die Seele sich

zu Gott oder zum eigenen Ich kehrt (verweist auf Thomas, De malo

q. 16, a. 4).
Der zweite, bedeutend längere Teil des Artikels (S. 157-182) soll

der Abwehr gewisser Einwände dienen. Zuerst solcher aus lehramtlichen

Erklärungen. Will man die Worte des Konzils von Florenz, im Decretum

pro Graecis (Dz 693 bzw. nun 1306) urgieren, wonach abgeschiedene
Seelen im Zustand der Erbsünde «mox in infernum» kommen, so wendet
sie L. als Bumerang gegen die Limbuslehre; ohnehin sage das Konzil
nicht, daß die Erbschuld nie Vergebung finden werde. Gleiches gelte
von den Erklärungen Innozenz III. und Johannes XXII. Definieren
wollte Florenz nach L. nur das Dasein eines Läuterungszustandes und
mögliche sofortige Gottesschau der Auserwählten, alsbaldige Höllenstrafe

der unbußfertigen Todsünder. Die Berufung auf ein für das

I. Vatikanische Konzil vorbereitetes Schema weist er zurück, biete
doch das Tridentinum Beispiele der Kassierung eingebrachter
Definitionsvorschläge und sogar schlußendlicher Entscheidung der Konzilsväter

gegen solche. Seine Ansicht falle ferner nicht unter die Verdikte
wider Cajetan und Schell. Auch von H. Klee will er sich distanzieren:

«Spricht Klee von der des Leibes ledigen Seele, dann sind wir mit ihm
einverstanden; aber wenn diese Erleuchtung die noch leibverbundene
Seele trifft, so postuliert sie ein Wunder, das durch nichts gefordert
erscheint. Freilich: wäre aus der Offenbarung bewiesen, daß die Stellungnahme

der Seele nicht nach dem Tode des Kindes erfolgen kann, so

wären wir eher geneigt, das Wunder anzunehmen als für die Kinder eine

Unmöglichkeit «de se sauver» (S. 159 f.).
Die Berufung der Kritiker auf Joh 3,5 glaubt L. entkräftet mit dem

Hinweis auf den Wortlaut Joh 6,54, der nicht minder absolute Heils-

9 Es fällt auf, daß L. in diesen Zeilen «au moment de leur mort» schreibt,
obschon er eine Schwierigkeit abwehren will, die nach seiner eigenen Fassung
Verleihung übernatürlicher Gnaden «après la mort» bestreitet. Man versteht dieses
Sowohl als auch in etwa, wenn man seine Meinung genau besieht, wie sie hernach
dargelegt ist: mit Ansetzung der entscheidenden Stellungnahme auf den unmeßbaren

allerersten Augenblick leibgetrennter Existenz der Geistseele.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 279

notwendigkeit der Eucharistie aussage. Beide Stellen seien eben «secundum

analogiam fidei» zu interpretieren, da Gott seinen wirklichen und
aufrichtigen Willen, allen Menschen die zureichenden Heilsmittel je
innerhalb ihrer konkreten Lage zu gewähren, nicht minder klar geoffenbart

habe als den, Taufe und Eucharistie mit gleichem Sinn
einzusetzen für die, denen der Empfang nicht unmöglich sei, der Buchstabe
rede sogar von der Kommunion unter beiden Gestalten, eben dieser
Schluß ist aber förmliche Häresie, jedermann gesteht, daß hier die Worte
nach der Natur der Sache auszulegen sind, man soll sie also nicht zu
Vogelscheuchen aufbauschen. Ehrlicher und einfacher als die Konstruktionen

eines Ersatzes durch Sakramentsverlangen wäre das Geständnis,
das Evangelium meine hier nur Erwachsene, die vom Sakrament
persönliche Kenntnis gewinnen können, und zwar so klare, daß
Glaubensweigerung schwere Sünde wäre. Es handle sich doch um Riten, die
Christus im Hinblick auf das Heil der Menschen frei bestimmt hat:
daß er jegliche Heilserlangung unbedingt daran binden wollte, obschon

er wußte, daß die Anwendung für zwei Drittel der Menschheit physisch
unmöglich wäre, sei undenkbar. Der Satz Joh 3,5 ist im Licht der
These vom allgemeinen Heilswillen Gottes zu deuten, nicht umgekehrt,
denn in ordine intentionis kommt der Zweck vor den Mitteln (S. 162).

Die theologiegeschichtlichen Urteile, die L. alsdann einschaltet,
übergehen wir, ebenso ein paar Repliken, die Gesagtes wiederholen. Im
Sinn einer gewissen Anpassung an die Lehre von der Taufe in voto und

um, wie er schreibt, «den alten Formeln ein Weihrauchkörnlein zu
spenden», schlägt er vor, seine Hypothese «baptême de regret» zu nennen.
Die Kritiker würden somit nicht mehr sagen können, er rette ungetaufte
Kinder, die nicht zur Seele der Kirche gehören (S. 166). Selbst die «klassischen»

Theologen räumen ein, besonderes Eingreifen Gottes vermöge
ungetaufte Kinder zum Heil zu führen, doch nur in Ausnahmefällen.
Ihm scheine vielmehr, die Begründung dieses Zugeständnisses, nämlich
die Unerläßlichkeit solcher Hilfe Gottes zur Heilsermöglichung, bringe
notwendig die Anwendung des vermeintlichen Privilegs auf alle Kinder
ohne Ausnahme10. Der Schluß gelte: in der Offenbarung seines
allgemeinen Heilswillens hat Gott indirekt und implizit uns diese seine

Intervention zugunsten jedes ungetauften Kindes geoffenbart. Das

10 L. merkt offenbar nicht oder setzt sich darüber hinweg, daß das Privileg,
von dem die herkömmliche Meinung redet, nicht auf die bereits leibgetrennte
Seele bezogen wird.



280 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

leugnen hieße implizit behaupten, das Heil dieser Kinder übersteige
Gottes «potestas ordinaria» (S. 168). L. betont, wie seine Theorie im
Vergleich zu andern die Vorzugslage der Kinder, deren Heil durch das

Sakrament gesichert wird, wahre und somit den Eifer für die Kindertaufe

nicht beeinträchtige. Auch könne sie den Eltern, die schuldlos ein
Kind ohne Taufe verlieren, Vertrauen auf die göttliche Vorsehung
geben u.

Daß der Tod dem Pilgerstand ein Ende setzt und das ewige Schicksal

dann besiegelt sei, bilde hier keinen gültigen Einwand. Denn diese

Kinder sterben ohne jede eigene Einstellung für oder wider Gott, für
Gut oder Bös, von Festlegung für oder wider durch den Tod als solchen

könne hier also keine Rede sein. Er vertrete auch nicht etwa die These,

allen Menschen gewähre Gott im Augenblick ihres Todes noch höhere

Erleuchtung um ihres Heiles willen, er rede nur von Kindern. Verschiebung
unseres Problems auf ein Versagen der Zweitursachen allein dichte Gott
eine seiner unwürdige Mentalrestriktion an : erhält auch nur ein Mensch
keine zureichende Gnade, so kann Gott uns nicht offenbaren, er habe
das Heil aller Menschen gewollt (S. 173).

Hat aber Pius VI. nicht jede Ablehnung der Limbustheorie
verurteilt? Dies der 4. Einwand, dem sich L. nun stellt. Darauf zunächst:
seine Hypothese streiche den Kinderlimbus nicht schlechthin, sie nehme
ihn praktisch an für den mutmaßlich einen einzigen Augenblick vor der

fälligen Entscheidung des verstorbenen Kindes 12. Sodann : die Zensuren
«falsa, temeraria, in Scholas catholicas iniuriosa» (Dz 1526, nun 2626)

gegen den Satz 26 der Pistoiasynode gelten nicht der Bestreitung des

Limbus an und für sich, sondern der Behauptung, die Limbustheorie
sei pelagianische Häresie. Habe einer hinreichende Gründe zur Leugnung
der Limbustheorie, so treffe ihn der Vorwurf der «Temerität» nicht mehr,
den sich nur einer zuziehe, der eine «doctrina communis» leichthin
bestreite. Was die Theologen zur Annahme des Limbus bewogen habe, sei

die mit Recht, aber spät genug erkannte Unmöglichkeit, die Kinder dem
Höllenfeuer zu überantworten, zugleich die angebliche Unmöglichkeit
für sie, in den Himmel einzugehen, sowohl wegen der Notwendigkeit der

11 «Nous la croyons aussi susceptible - peut-être manquons-nous par là de
modestie -, de tirer une fameuse épine du pied des théologiens qui ont à traiter de
la divine Providence...»

12 Hier übersieht L., daß die Limbustheorie gebunden ist an die Annahme
bloßnatürlicher Faktoren, während er für seinen «Augenblick» übernatürliche
Gnadenhilfe postuliert.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 281

Taufe wie wegen Abschlusses des Pilgerstandes durch den Tod; er habe

gezeigt, daß diese zwei Voraussetzungen falsch seien 13. Damit sei nach
seiner Meinung die Behauptung der Ewigkeit des Limbus Irrtum, aber

er wolle sie nicht einer pelagianischen oder andren Häresie gleichstellen,
historisch habe sie Verdienste, ihr gebühre ein «pie creditur», insofern
sie es ermöglichte, die Kinder endgültig der Hölle zu entreißen. Aber

er füge hinzu: «magis pie negatur», insofern deren Leugnung den Kindern

erlaube, in den Himmel einzugehen 14. Mit Berufung auf den Art.
Limbes im DTC befindet L. : eine eigentliche ausschlaggebende theologische

Tradition über den Limbus und seine Ewigkeit liege nicht vor,
habe doch diese Theorie erst seit dem 13. Jh. die augustinische mehr und
mehr überflügelt, sie aber auch heute noch nicht ganz verdrängt, es fehle

an jener Einmütigkeit unter den Theologen, die eine Verneinung der

Ewigkeit des Limbus der Temerität beschuldigen ließe (S. 179).

Im Folgenden faßt L. noch den Einwand ins Auge, der ihm die
Neuheit seiner These zum Vorwurf mache. Weitere Argumente finden
wir hier nicht. Im Interesse der Sache habe er dem ungefährlichen
Schweigen die klare Sprache und den Versuch vorgezogen, die Frage
einer Lösung näherzubringen. Er denke, seine Ansicht berge geringere

Irrtumsgefahr und seine «Temerität» jedenfalls keine solche Beleidigung
der göttlichen Barmherzigkeit wie andre, die sowohl die allgemeine
Erhebung der Menschheit in die Übernatur wie den allgemeinen Heilswillen

Gottes einschränken. Die «Conclusion» schließt: «Auf die Frage,
die Gegenstand dieser Untersuchung war, antworten wir also mit
Überzeugung: ja, es ist einem Katholiken erlaubt, an die Möglichkeit des ewigen

Heiles der Kinder zu glauben, die ohne Taufe sterben» (S. 182 f.).
Ein Anhang (S. 183-185) möchte zeigen, daß bei der Redaktion der

Bulle Eugens IV. auf dem Konzil von Florenz ein Versehen unterlaufen
wäre, indem auch der Satz über die «qui in solo originali decedunt» unter
ein «diffinimus» subsumiert sei, das weit vorausgeht (Decretum pro
Graecis, Dz 691-693, nun 1300-1306). Der Papst habe aber nicht die

Absicht gehabt, die bloßen Erbsünder in eine Glaubensdefinition einzu-

13 Gesprochen hat er eigentlich nur von deren Unbewiesenheit.
14 Wir geben den Ton L.s wieder. Man vergleiche: «... Dès lors, l'affirmation

de l'éternité des Limbes est fausse à notre avis, mais nous ne l'assimilons nullement
à une hérésie pélagienne ou autre. Elle a eu son utilité historique: pie creditur, en
ce sens qu'elle a permis de sortir les enfants définitivement de l'Enfer; magis pie
negatur, ajoutons-nous, en tant que sa négation permet aux enfants d'arriver au
Ciel». In der selben lässigen Ironie gleitet die Feder fort.



282 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

beschließen, denn an dieser Stelle habe er nachweislich nur übernehmen

lassen, was bereits das Glaubensbekenntnis des Michael Paläologus für
das 2. Konzil von Lyon sagte. Dort aber stand unser Satz in einem
Abschnitt mit «dicit et praedicat», dem andre unter der strengeren Ab-
schlußformel «Haec est vera fides catholica» vorausgingen, denen noch
ein mit «... firmiter credit» eingeleiteter folgte. Also habe das 2.

Lugdunense unterschieden zwischen Glaubenswahrheiten und Lehren, die

es nicht zum Glauben zähle; zu letzteren rechne es die Aussage über das

Schicksal bloßer Erbsünder. Das bestätige ein Vergleich mit der Definition

Benedikts XII. über die Letzten Dinge, angelehnt an den Wortlaut
des Paläologusbekenntnisses, aber mit bedachter Übergehung alles dessen,

was das Los der ungetauften Kinder betrifft. Vermutlich hätten die

Redaktoren der Bulle Laetentur caeli Eugens IV. dem «diffinimus» ihres

langen Satzes einen weiteren Sinn gegeben als den, der Glaubensentscheidungen

anzeigt, sodaß sie darin selbst die Vorschrift, je nach Ritus
Ungesäuertes oder Gesäuertes zu verwenden, einbeziehen konnten. Warum

nimmt sich L. die Mühe solcher Forschungen? Der Schluß zeigt es:

Bellarmin, Petavius, Noris sagten, Lyon und Florenz hätten definiert,
daß ungetaufte Kinder der Hölle verfallen, lehnten darum die Limbus-
theorie ab. L. ging es um den Nachweis, daß keines der beiden Konzilien
darüber eine eigentliche Glaubensdefinition beabsichtigte, wenn schon
das «in infernum» beider eher Bellarmin usw. Recht gebe als den

Limbustheologen.

Urteile über die Ansicht von Laurenge

Es ist uns bewußt, daß wir hier sicher lange nicht alle veröffentlichten

Stellungnahmen erfassen, sondern mehr oder weniger zufällig uns

zugängliche, die aber doch ein gewisses Bild der Reaktion katholischer
Theologie geben können. Wegen der Neuheit der Theorie scheint es uns

angezeigt, auch etwas ausführlicher über deren Aufnahme zu informieren.

Eine erste kritische Stimme begegnet uns gleich in der Zeitschrift,
die dem Artikel Gastrecht gewährt. Ihr Redaktor F. Cayré, A. A., hat
ihm eine eigene Arbeit vorausgeschickt (Une rétractation de Saint Augustin.

Les enfants morts sans baptême) 15, in der er am Schluß auf die

Taufersatztheorien von G. Mulders, E. Boudes und ebendiese zu sprechen

kommt. Er publiziere L.s Abhandlung aus Rücksicht auf das

15 In L'Année théologique augustinienne a. a. O., 131-143.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 283

Imprimatur «hoher Autoritäten» mit allem Vorbehalt, informationshalber

und als Beitrag zur Diskussion unter Theologen. So gesehen sei

sie von reellem Interesse, soviele Probleme werfe sie auf. Bedenken hat
C. vor allem gegen die Hypothese einer Option nach dem Tod. Die neue

Meinung beruhige nicht nur keineswegs inbezug auf das ewige Los un-
getaufter Kinder, sondern verstärke die Besorgnisse um sie, auch scheine

sie der gesamten christlichen Tradition zu widersprechen. Die Diskussion
könne immerhin zeigen, wie großzügig die Kirche die Überprüfung aller

Aspekte einer Fage zulasse, an der das Herz ganz innigen Anteil nehme,
und könne zum besseren Verständnis der wohlbedachten überlieferten

Auffassung, der Frucht langer Reifung, gereichen.
Ch.-V. Hêris OP 16 sieht im Artikel L.s wie ein herausforderndes

«Manifest» an die Theologen. Er räumt dem Gedankengang «une certaine

logique» ein. Aber Boudes könne aus den gleichen Prinzipien ebensogut
seine Theorie von der wirksamen Fürbitte der Kirche folgern, die wenigstens

den Vorteil habe, nicht ins geheimnisvolle Jenseits vordringen zu
wollen. Ein Problem, das erst L. deutlich markiere, müsse von den

Limbusverteidigern besser untersucht werden als bisher : wieso die Seelen

ungetaufter Kinder gleich nach dem Tod einen Beistand Gottes erhalten,
der bloß natürlicher Ordnung angehöre, aber ihren bis dahin
schlummernden, für Gut und Bös neutralen, doch immerhin erbsündig belasteten
Willen unfehlbar auf die gute Entscheidung und Beharrlichkeit in ihr
lenke.

Eine kurze Rezension finden wir in Revue du Clergé Africain 9 (1954)

233, aus der Feder des Redaktors L. Denis SJ. Er hält die Meinung L.s
nicht für vereinbar mit den Traditionsgegebenheiten, trotz der scheinbaren

Wucht der Argumente fehle ihnen mehrfach die innere Gediegenheit.

Faktisch sei es eben so, daß Gott uns über das Los ohne Taufe
verstorbener Kinder nichts geoffenbart hat und daß die Schlüsse aus andern

Offenbarungswahrheiten nicht immer sicher sind. Besser wäre vielleicht,
die Frage schlicht der Barmherzigkeit Gottes anheimzustellen, als Missionare

aber sich weiter der Pflicht zum Einsatz aller Mittel bewußt zu
bleiben, auf daß Kleinkinder in Todesgefahr getauft werden.

Eingehender nimmt W. A. Van Roo SJ 17 Stellung zu den Gedanken
L.s. Dieser scheine keine bessere Verteidigung zu kennen, als daß seine An-

16 Rezensionen in Bulletin Thomiste (Le Saulchoir) VIII (1947-1953), Nr. 2380.
17 In dem schon genannten Aufsatz Infants Dying Without Baptism.... in

Gregorianum 35 (1954) 406-473 (S. 453-456).



284 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

sieht unter keine kirchliche Verurteilung falle. Auch seine Einschränkung
kirchlicher Erklärungen über das Ende des Pilgerstandes (status viae)
auf Erwachsene allein bleibe bei negativer Tragweite, sie bilde keine
solide Grundlage eines theologischen Überbaues. Von gleicher Unzulänglichkeit

sei die Berufung auf Lehren des hl. Thomas inbetreff des ersten
sittlichen Aktes und des anfänglichen Willenszustandes der gefallenen
Menschennatur, gehörten sie doch zu den dunkelsten und fragwürdigsten
Einzelheiten im System des Heiligen, und es mache den Eindruck arger
Ironie, wenn damit erst noch eine der thomasischen Limbustheorie
stracks entgegengesetzte Auffassung gestützt werden solle. Auf solcher
Basis könne man keine sinnvolle Diskussion erwarten. Es stimme nicht,
daß erst der Kampf Augustins gegen die Pelagianer eine Tradition über
die Notwendigkeit der Taufe für das Heil der Kinder geschaffen habe 18.

Wenn ferner L. die Lehren bezüglich Blut- und Begierdetaufe anrufe,
sei zu bemerken, daß diese beide zur Tradition gehören, was man von
einer Einschränkung der These über die Notwendigkeit der Taufe durch
die vom allgemeinen Heilswillen nicht sagen könne. Den «Anhang» bei
L. nennt V. R. «the strangest specimen of method». Genauere Beachtung

des Wortlautes der Dokumente, um die es geht und historische
Information an Hand vorliegender Monographien hätten hier L.
verschiedene Fehlschlüsse erspart, er übersehe auch gänzlich den Text des

florentinischen Jakobitendekrets (Dz 712, nun 1349) 19.

A. Michel widmet L. einige Seiten seines Buches Enfants morts
sans baptême (1954) unter dem Titel: «Hypothèse nouvelle... et ancienne

- Klee redivivus». So neu wie sie sich gebe sei die Theorie nicht, mehr
oder weniger wiederhole sie die von Klee, die ihrerseits Vorfahren schon

im 14. Jh. habe. L. trage aber seine Sache mit einer unbeirrbaren
Selbstsicherheit vor, von erstaunlicher Kühnheit zeuge unter anderm die
Verspottung der schon aus der Patristik stammenden, von besten Theologen
adoptierten Erklärung über eine göttliche voluntas antecedens. Einen
betont tragischen Aspekt will M. darin erblicken, daß die richtige oder
falsche Entscheidung der Kindesseele von L. erst noch an Gottes wirksame

oder nichtwirksame Gnadenhilfe gebunden werde. Die gegen den

18 V. R. verweist auf Belege bei B. Leeming SJ, Is Their Baptism Really
Necessary, in The Clergy Review 39 (1954) 66-85.

19 U. E. hat aber L. diesen Text nicht ganz aus dem Auge gelassen: er kann
antworten, darin sei gesagt, wir hätten kein andres Mittel, diesen Kindern zu helfen
als die Spendung der Taufe, jedoch nicht, es gebe für sie überhaupt keine andre
Heilsmöglichkeit.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 285

Abschluß des «status viae» auch der Kinder bei deren Tod von L.
angeführten Gründe hält M. für Ausgeburten allzu billigen Wunschdenkens

um einer vorgefaßten These willen in Hinwegsetzung über die ganze
christliche Tradition. Diese Theorie rufe stärkeren Vorbehalten als die

übrigen, denn sie stehe in Gegensatz zu sämtlichen einschlägigen
Erklärungen des Lehramtes, wonach die Wassertaufe von relativer nécessitas

medii ist, während sie von einem andern normalen und ordentlichen
Mittel des Heiles für alle Kinder rede (a. a.O., Kap. VII, S. 99-105).

Nur kurz befaßt sich M. B. de Vaux-Saint Cyr OP innerhalb eines

Literaturberichtes zur Frage 20 mit unserer Hypothese. Er sieht bei L.
eine kühne, volle Umkehrung der traditionellen Meinung, das ungetaufte
Kind könne, da einer Begierdetaufe unfähig, nicht in den Himmel
eingehen. Mit «à l'instant même de la mort» könne sich L. nicht helfen,
denn wenn er von der getrennten Seele rede, bedeute das eben, daß der

Tod bereits eingetreten sei. Von der Berufung auf die Ansicht des hl. Thomas

über die alsbaldigen Fähigkeiten der Seelen der Verstorbenen denkt
d. V.-S. C. (wie Van Roo) : diese Ansicht sei keine Glaubenswahrheit und
das komme auf den Versuch hinaus, das Dunkle durch noch Dunkleres

zu klären. Eine wenn auch nur augenblickslange Verlängerung des

Pilgerstandes und daher der Verdienstmöglichkeit über den Tod hinaus sei

mindestens gewagte, dem Glauben wenig konforme Behauptimg.
Seinerseits kommt M.-M. Labourdette OP auf L. zu sprechen innerhalb

eines Literaturberichtes über «Problèmes d'eschatologie» 21. Als

Mindestvoraussetzung gilt ihm, daß die Limbustheorie nicht absurd sei.

L.s Artikel erscheint ihm «etwas lärmig», die These habe gar keine
Stütze in der Tradition, ihr Zentralgedanke stehe vielmehr in Gegensatz

zu dieser. Die Einwände gegen die Limbustheorie bekämen bei L. eine

Schlagkraft, die wesentlich aus der starken Vereinfachung stamme. Cayré
und Michel hätten mit Recht den hauptsächlichen Grund ihrer Unan-
nehmbarkeit unterstrichen: weder Tradition noch Lehramt bieten dem
Satz irgendwelche Stütze, daß ein Großteil der Menschheit erst nach dem

Tod persönlich in einer Art «épreuve angélique» über das eigene Heil
entscheidet. Es würde unerfindlich, wann noch das ordentliche Lehramt
sichere theologische Begründungsquelle sein dürfte, wenn nicht zur
Ablehnung dieser Meinung. Der Artikel verstoße durchs Band gegen die spezi-

20 M. B. de Vaux-Saint Cyr, Enfants morts sans baptême, in Lumière et Vie,
Heft 18 (Nov. 1954) 73-100, S. 91.

21 In Revue Thomiste, Jg. 62, Bd. 54 (1954) 658-675 (S. 666-670).



286 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

fische Argumentationsmethode gesunder Theologie, die nicht eine Geometrie
sei mit einigen Axiomen, aus denen man dann unbeirrbar Folgerungen
um Folgerungen ziehen könnte, auch nicht eine Metaphysik des Heiligen.
Außer dem unbestrittenen allgemeinen Heilswillen Gottes und dem
überfließenden Wert der Erlösung haben wir innerhalb des Offenbarungsgutes

selbst andre Prinzipien vor uns, die näherer Erkenntnis der realen

Verwirklichung jener im faktischen Heilswalten Gottes dienen sollen,
das wir nicht durch unsere menschlich-rationale Ableitung aus angeblicher

Denknotwendigkeit zu begreifen vermögen, es sind Fügungen, die

aus freiem göttlichen Wollen stammen und die für uns eine echte
Geschichte in Gang bringen und entfalten. Diesen Heilsplan, dessen
Ablauf und Einzelheiten vermögen wir nur in beschränktem Maß, mit einem

gewissen bleibenden Risiko der Abirrung zu entziffern, soweit wir nicht
einfach bei dem bleiben, was Gott davon ausdrücklich enthüllt hat. Wir
glauben und bekennen, daß da bei Gott keine Ungerechtigkeit besteht,
daß er wirklich das Heil aller Menschen will, daß er unter Wahrung ihrer
Freiheit eine Welt hätte stiften können, in der alle gerettet werden, daß

aber in der uns bekannten Welt nicht alle es werden, da Jesu Worte
«Weichet von mir...» ihnen gelten. Der Fortschritt in der etwaigen
allmählich deutlicheren Erkenntnis dieses Geheimnisses der Heilsfügungen
durch theologische Reflexion sei langsam reifende «œuvre collective,
œuvre d'Eglise», ohne je erreichte Überwindung jeglichen Dunkels. Die
dabei behilfliche Schriftforschung unterstehe der kirchlichen Deutung,
jedes Zeugnis des Lehramtes ist für die Theologie eine Gegebenheit (un
donné), wenn auch nicht jedes von gleicher Tragweite. «Aber es ist
erstaunlich, daß man so leicht der Tendenz folgt, alles für ungewiß zu
halten, was nicht strikt definiert wurde... Es genügt nicht, daß eine

Aussage nicht als 'de fide divina et catholica' definiert worden sei, um
sie leugnen zu dürfen...» (S. 668). Auch von den Bezeichnungen «opinion

théologique» und «conclusion théologique» habe L. allzu ungenaue
Ansichten. Mit Überraschung stelle man fest, daß er lehramtliche
Erklärungen direkt zur Frage der ungetauften Kinder nur unter «Ohjek-
tionen» bringe, nachdem er eine so stark persönliche These ohne Rücksicht

darauf rein aus ein paar Syllogismen aufgestellt habe. Dieses
Verfahren ließe sich allenfalls verstehen, wenn wir nicht eine neuelaborierte

Lösung vor uns hätten, sondern ein Problem, das als solches neu der

Theologie erwächst. Das treffe aber hier sicher nicht zu. Eine sonderbare

Auslegung sei es auch, hier wie bei Boudes, lehramtliche Texte einfach

von einem «cas chimérique» reden zu lassen, der nie vorkomme. Wenn



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 287

auch die bisherige Stellungnahme des Lehramtes zu unserer Frage noch

nicht letzte klare Bestimmtheit aufweise und den Weg zu neuen
Gedanken nicht versperre, so müßten diese doch die Frage da aufnehmen,

wo sie nun im Licht der ergangenen Verlautbarungen steht. Ferner äußert
Labourdette sein Befremden über die Unverfrorenheit des Wortspiels
«baptême de regret»22.

P. Gumpel SJ 23 mißt in seiner kurzen Zusammenfassung des

Standpunktes von L. der Ansetzung der Kindesentscheidung «nach dem Tod»

keine große Bedeutung bei, man könne das so verstehen, wie P. Glorieux
in der Abhandlung In hora mortis 24 die Sache denke : der erste Augenblick,

in dem die Seele bereits vom Leibe getrennt ist, wäre derselbe wie
der ihrer Trennung, dürfe daher noch zum diesseitigen Leben gerechnet
werden. In der Ergänzung seines «Report» 1955 pflichtet Gumpel jedoch
dem Urteil des noch zu nennenden M. Fernandez Yiménez über L. bei,
wonach die Ansetzung nach dem Tod der Theorie die Zensur der Häresie

zuzöge und die Interpretation, die da von den Dokumenten des Florentiner

Konzils gegeben wird, nicht stimme. «His observations in this
regard are the best criticisms of Laurenge published so far» 25.

P. De Letter SJ würdigt im 3. Teil eines Artikels «The Question of
Limbo»26 L. Anerkennende Worte hat er für dessen Klarheit, Ehrlichkeit,

Überzeugungskraft und für die nichtemotionale, sondern theologische

Argumentation. Leider ruhe sie doch auf schwächerer Basis als

zunächst scheint. Die Ausdeutung des allgemeinen Heilswillens Gottes in
Richtung einer persönlichen Entscheidungsmöglichkeit auch des Kindes
sei nur private Interpretierung einer Offenbarungswahrheit, ohne jede
Stütze von Seiten des kirchlichen Lehramtes. Die angebliche Ausnahmestellung

der Kinder inbezug auf das mit dem Tod eintretende Ende des

Pilgerstandes klinge neu und überraschend; wenn schon, dann würde

22 Die schlecht angebrachte Ironie erscheint noch dreister, wenn L. seine

Hypothese mit der des Daseins eines «Augenblickslimbus» identifiziert. Welche
Großmut

23 Unbaptized Infants: may they be saved? in The Downside Review 72

(1954) 342-458 (S. 367 f.).
24 P. Glorieux, In hora mortis, in Mélanges de science religieuse 6 (1949)

185-216. Glorieux spricht da nicht ausdrücklich von unserem Problem der Kinder.
Wir kommen noch auf diesen Artikel.

25 P. Gumpel, Unbaptized Infants. A Further Report, in The Downside
Review 73 (1955) 317-346 (S. 344).

26 In The Clergy Monthly (Ranchi, India), 18 (1954) 321-334; 361-372; 19

(1955) 3-18, hier zu Laurenge S. 14-16.



288 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

man doch eher denken, sie träfen ihre Entscheidung im Augenblick des

Todes oder des Überganges vom leibverbundenen zum leibgetrennten
Dasein, als erst nach dem Tod. Die supponierte Ausnahme erscheine wie
ein willkürliches «Deus ex machina »-Fündlein, um den Kindern eine
Heilschance zuzuhalten. Die Transposition thomasischer Gedanken über

Anfangsakte des Vernunftgebrauches auf die Lage der abgeschiedenen
Seelen der Kinder mit übernatürlicher Erleuchtung und Gnade sei

ungerechtfertigt. L.s Vorschlag bleibe «hypothetisch und unbewiesen».

Auch M. Fernandez Yiménez geht an eine Nachprüfung der
Argumente L.s. Im «Anhang» habe er den Definitionscharakter der Stelle des

Florentinum leichtfertig aus ungenügender historischer Beschlagenheit
bestritten, wovor ihn G. Hofmann und J. de Torquemada hätten bewahren
können. Daß ein vor Vernunftgebrauch ungetauft verstorbenes Kind
sein Heil nach dem Tod wirken könne, widerspricht nach F. Y. dem

Lehramt im 2. Konzil von Lyon, zu Florenz, ja bereits dem 3. Kanon
des 16. Carthaginense, gerate mit wenigstens einschließlicher Lehre der
Bibel und ausdrücklichen Zeugnissen der Tradition in Konflikt und
scheine so häretisch zu sein (parece... herética). «Diese Zensur geben wir
natürlich von der Doktrin, nicht vom Autor, da er Gründe zu haben

meint, der Zensur zu entschlüpfen» (S. 281). Ferner wirft F. Y. den

Ausführungen L.s vor, wenn auch nicht ausdrücklich, so doch faktisch die

Notwendigkeit des Taufsakramentes auf bloße Notwendigkeit de firae-
cefito herunterzuschrauben, während es mindestens theologisch sicher sei,
daß eine nécessitas medii bestehe. Der Schluß der Untersuchung faßt
zusammen: die Lehre L.s, nach der die in der Erbsünde verstorbenen
Kinder sich durch einen nach dem Tod gesetzten Liebesakt vollkommen
(con todo) retten können, scheint häretisch (parece doctrina herética) und
daher für einen Katholiken unhaltbar zu sein. Offen bleibe aber die

Frage, wer faktisch in der Erbsünde stirbt und ob für Kinder ohne
Möglichkeit der Wassertaufe keinerlei andre Mittel der Taufzuwendung (de

aplicärsele el bautismo) bestehen 21. - Ein andrer spanischer Theologe,
N. Lopez Martinez findet, L. sei wohl der erste katholische Theologe, für
den der sog. Pilgerstand erst mit dem Augenblick beginne, in dem
jemand die erste übernatürliche Gnade erhält. Die Zensur «häretisch»

scheint ihm zu streng, mit Cayré möchte er die hohen Autoritäten achten,

27 M. F. Yiménez, A propösito de una teorla reciente sobre la suerte de los
ninos que mueren sin bautismo, in Revista Espanola de Teologla, 15 (1955) 271-292.
M. F. Y. schreibt immer «Laurence»!



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 289

die ihr Druckerlaubnis gegeben haben, die Meinung sei aber bestimmt
«gratuita, falsa y, a nuestro modo de entender, no conciliable con la
doctrina catôlica» 28. - Ein dritter, D. L. Greenstock, will an ihr ebensosehr

hervorstechende Kühnheit wie «völlige Ignoranz des verdadero
estado de la cuestiôn» in der Annahme konstatieren, daß für Kinder,
die vor Vernunftgebrauch hinscheiden, der Pilgerstand nicht mit dem

Tod aufhöre 29. - J. Capmany glaubt, L.s Theorie «zumindest temerär»

nennen zu sollen. Auf eines ihrer Kernargumente erwidert er: der
übernatürlichen Ordnung gehört das Kind schon dadurch an, daß es als Adamssprosse

der Erbsünde verfallen ist, die nur in solcher Ordnung einen Platz
hat. Verbindung zur Erlösung erlangt es nur durch die Einigung mit
Christus, die nach Lehre der Offenbarung im Erdenleben ihren Anfang
nehmen soll30. - Umfangreicher ist die Beurteilung, die J. M. Sdiz L.
widmet. Zur Tradition stehe die Hypothese in schroffstem Gegensatz,
in Anbetracht ihres gewagten, kompromittierenden Charakters habe sie

kaum Aussicht auf günstige Aufnahme. Zu loben sei, daß L. bei
Besprechung der Einwände aus dem Lehramt nichts unterschlage, positive
Punkte könne er zudem darin buchen, daß er jeden Menschen persönlich

für sein Heil oder Unheil verantwortlich mache und den allgemeinen,
aufrichtigen Heilswillen Gottes aus jeder Vernebelung befreie. Aber trotzdem

er durch Leugnung des Limbus zugleich mit der Meinung aufräume,
für Millionen und Abermillionen Menschen sei das Endziel ein bloß natürliches,

habe sein Vorschlag mehr bedenkliche Aspekte als tragbar (mas
de lo conveniente). M. Fernandez Yiménez biete eine vorzügliche
Widerlegung. L.s Interpretation des Heilswillens Gottes scheine verfehlt, aus der

Konfrontierung mit andern geoffenbarten und definierten Glaubenstatsachen

wie die der Notwendigkeit der Taufe ergebe sich, daß dieser Wille
ein ernster, vorausgehender und bedingter sei, äquivalent gesprochen:

28 N. Löpez Martïnez, El mâs allâ de los ninos. Problemas escatolögicos
de la infancia. Burgos 1955, S. 64 ff.

29 En torno al problema de los ninos que mueren sin bautismo, in Salmanti-
censis 2 (1955) 245-264 (S. 251-253). Die letztzitierten Worte im obigen Text sind
von Greenstock nicht gerade auf L. eingeschränkt, sondern von «los escritos de
muchos modernos» gesagt. Aber die dortigen Ausführungen zeigen zum Überfluß,
daß sie, wenn überhaupt von jemand, von diesem gelten sollen; vgl. auch unter
den von Greenstock wegen der «revelacion divina segun su interpretaciön por el
Magisterio» von vornherein feststehenden Wahrheiten die: «c) solo en esta vida
podemos merecer o desmerecer; y por lo tanto el status viae termina con esta
vida» (S. 255).

30 J. Capmany, La salvacion de los ninos muertos sin bautismo, in Lumen
(Vitoria), Y (1956) 289-316 (S. 300).

19



290 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Gott setzt das von seiner Seite Erforderliche, damit alle sich retten
können, aber ein Grundirrtum der Vertreter der neuen Meinungen sei

ihre Unterstehung, Gott gebe jedem einzelnen Menschen die Heilsmittel
in persönliche Verfügung. Die praktische Auswirkung des göttlichen
Heilswillens könne durch Zweitursachen verhindert werden, auch im
Fall der Kinder, die selber noch keiner moralischen Akte fähig sind.

Dagegen könne man nicht mit Deduktionen opponieren. S. sucht durch
konkrete Beispiele aus dem Verhalten oder den Schicksalen der Mutter
eines noch Ungeborenen zu erläutern, wie der wirkliche Heilswille Gottes
für die Kinder auch mit seiner faktischen Durchkreuzung durch
Zweitursachen, besonders solche, die aus freiem Willen handeln, zusammengehe

31.

Mit Th. Camelot OP 32 hält L. Renwart SJ die Zensur «häretisch»
für voreilig oder überspitzt, betrachtet aber den Artikel L.s als unglücklich,

er bringe leider mit seiner Meinung, die fragliche Option des Kindes
könne allein vor oder nach dem Tod erfolgen statt genau im Augenblick
des Sterbens, die «Illuminationshypothesen» nur in Verruf 33. Ch. Journet
übernimmt das Urteil W. A. van Roos über L., mit der Ergänzung,
unter theologischem Aspekt verkenne die Supposition des Anrechtes
eines erbsündigen Kindes auf Darbietung der übernatürlichen Ordnung
und Gnade die Freiheit des Erlösungsratschlusses Gottes und die absolute

Ungeschuldetheit der Christusgnade. Diese Hypothese lasse zudem die
Konzilien, die das besondere Los der in der Erbsünde sterbenden Kinder
«definiert» haben, ins Leere sprechen 34. Auch seither kennen wir keine

31 J. M. SÂiz, En torno a los ninos que mueren sin bautismo, in Estudios
Eclesiasticos 32 (1958) 21-70 (S. 42-48).

32 In Bulletin Thomiste 9 (1956), Nr. 1681, S. 869.
33 L.Renwart, Le baptême des enfants et les limbes. A propos d'un

document pontifical récent, in Nouvelle Revue théologique 80 (1958) 449-467 (S. 459,
Anm. 57 und S. 461, Anm. 66).

34 Ch. Journet, La volonté divine salvifique sur les petits enfants, Paris 1958,
S. 127 und S. 153 f. Das gilt nach Journet gegen alle «Illuminationstheorien».
Auch in der Folgezeit hat u. W. der Vorschlag L.s, die Entscheidung des unge-
tauften Kindes auf den ersten Augenblick jenseits des Todes anzusetzen, keine
Zustimmung katholischer Theologen geerntet. Noch D. Fernändez CMF, Destino
eterno de los ninos que mueren sin bautismo, in Revista Espanola de Teologia 21

(1961) 3-51. S. 13 distanziert sich davon, wenn er auch, darin in guter Gesellschaft,
wie wir sahen, die Zensur «häretisch» für übertrieben hält. Er meint: «Conviene
tener présente ademâs que una cosa es merecer o desmerecer, y otra remover un
obstdculo, como serfa el pecado original, para que Dios les concediera gratuitamente
la gracia. Veremos que algo de esto admiten Sto. Tomâs y la generalidad de los
teôlogos catôlicos respecto del pecado venial, que se supone no se ha perdonado



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 291

katholische Publikation, die sich die Meinung L.s zu eigen gemacht hätte
aber auch keine, die wesentlich neue Gründe gegen sie vorbrächte.

Lehrreich kann eine kurze Betrachtung des Urteils sein, das Julius
Gross, gewiegter Kenner katholischer Theologie und eifriger Erforscher
unter anderm der Geschichte des Erbsündendogmas, von seinem liberalen
Standpunkt aus der Zeitschrift «Die Pforte» (Esslingen a. N.) abgibt35.
Wie die Limbuslehre, so ist auch die Meinung L.s in den Augen von
J. Gross nur eine verfehlte Ausgeburt des «von Augustinus erfundenen»

Erbsündendogmas, das Theorien zeugt, nach denen Gott «tagtäglich
eine Unmenge von Wundern» wirken sollte. Gross möchte zeigen, wie L.
«formelle Dogmen definierte Lehren» von Lyon und Florenz verletze,
auch dem 3. Kanon des 16. Carthaginense widerspreche, «dessen

Beschlüsse Papst Zosimus zu Glaubenssätzen erhoben hat». Der Gedanke
L.s sei so originell nicht, habe er doch einen Vorläufer an dem schwedischen

evangelischen Autor Knut Henning Gezelius von Scheele in seiner

«Teologisk Symbolik» (1877), von der 1881 eine deutsche Übersetzung
erschien, wovon freilich weder L. noch seine katholischen Kritiker etwas
ahnten 36. Gross will die Folgerungen L.s ad absurdum führen mit diesen

andern: wenn Gott, wie L. meint, es sich selber schuldig ist, allen
Erbsündern ein vollausreichendes Heilsmittel zur Verfügung zu stellen, dann
«fällt nicht bloß das Dogma von der Taufe als dem alleinigen normalen
Heilsmittel, sondern auch der Glaubensartikel von der Notwendigkeit
der Erlösung durch Christus. Was nämlich Gott sich selber schuldig ist,
weil es in seinem Wesen gründet, das kann er weder unterlassen noch an
außer ihm liegende Bedingungen knüpfen, ohne mit sich selbst in Widerspruch

zu geraten, gleichsam sich selber zu zerstören. Die Gewährung
der allen Geschuldeten Heilsgnade kann er demnach nicht von der

Erlösungstat seines menschgewordenen Sohnes abhängig machen. - Die

en esta vida. - Nosotros admitimos la doctrina tradicional de que el destino eterno
del hombre se decide en esta vida, pero no quisiéramos tildar prematuramente de
herejes a quienes intenten otras soluciones».

35 J. Gross, Das ewige Los der ohne Taufe verstorbenen Kinder, in Die
Pforte 7 (1956) 290-301.

36 Was Gross daraus zitiert, ist jedoch nicht einmal «im wesentlichen» die
Hypothese L.s: es sei «nicht vernünftig, einen unmittelbaren Übergang in die
himmlische Herrlichkeit, z. B. in Betreff der kleinen Kinder, sich zu denken,
welche gestorben sind, ohne daß sie die Möglichkeit hatten, eine selbständige Wahl
zu treffen zwischen Gott und dem eigenen Ich, zwischen dem Reiche Gottes und
der Welt» (Teil I, S. 181). Diese Worte würden eher besagen, K. H. G. von Scheele
meine getaufte Kinder, und in diesem Fall hätten sie eher mit der Ansicht von
A. Pacios Lopez zu tun, wie wir sehen werden.



292 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Erlösungslehre wiederum steht in einem so unlöslichen Zusammenhang
mit dem Dogma von der Menschwerdung, mit der gesamten Christologie
sowie mit der Lehre von der Trinität, daß der Fall eines dieser Dogmen
unweigerlich den der andern nach sich ziehen muß Natürlich hat unser
tiefgläubiger Autor diese dogmenstürzenden Konsequenzen nicht
vorhergesehen Aber kein unvoreingenommener Beurteiler wird bestreiten
wollen, daß sie sich logisch aus seiner These ergeben. - Laurenges
Versuch, das Dogma vom allgmeinen Heilswillen Gottes mit demjenigen
von der Erbsünde in Einklang zu bringen, war von vornherein zum
Scheitern verurteilt, da sie sich gegenseitig ausschließen. Eines von
beiden muß weichen, und das kann natürlich nur die Erbschuldlehre
soin» (S. 299f). Damit hat Gross wieder die Plattform für seine

systematischen Angriffe auf jeden Dogmenglauben, die uns an hiesiger Stelle
nicht mehr beschäftigen können. Der Herausgeber der Zeitschrift,
Dr. Kurt Port, hat dem Artikel einen Zusatz beigefügt. Im Zusammenhang

der Beurteilung L.s schreibt er: «Ganz unmöglich endlich ist auch
die Vorstellung, daß die armen Säuglinge vor, bei oder nach ihrem Tod
die Entscheidung für die Ewigkeit treffen sollten, ob sie sich oder Gott
wählen wollten. Wie sollten denn die Säuglinge, die weder von ihrem
Ich noch von Gott noch von Sünde und Sittlichkeit eine Ahnung haben,
da sie psychisch sich erst auf der Stufe eines Tieres befinden, diese

folgenschwere Entscheidung treffen können Von der völligen Unwahr-
scheinlichkeit eines Fortlebens der Seele nach dem Tode und der Existenz
eines Jenseits, eines Himmels und einer Hölle sei dabei noch ebenso

abgesehen wie von der schwerwiegenden Unsittlichkeit der Vergeltungsidee,

die diesen christlichen Dichtungen zugrunde liegt...» (S. 301 f.).
Wieweit hier Gross mitginge, ist nicht zu ersehen.

3. Sog. Illuminationshypothesen
auf Grund einer Psychologie des Todesaugenblickes

A. Theorie von A. Pacios Lopez

M. Laurenge wendet sich ausdrücklich gegen die Meinung, daß jedem
Sterbenden, selbst dem noch ungeborenen Kind, sei es aus natürlichen
Bedingungen sei es mit Hilfe übernatürlicher göttlicher Erleuchtungsgnaden,

die Begierdetaufe möglich wäre. Vermutlich haben aber diese seine

kritischen Bemerkungen weniger Eindruck gemacht als die Wucht seines



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 293

prinzipiellen Angriffes auf die Limbuslehre und die Nähe seiner These

zu der einer Begierdetaufe des sterbenden Kindes, wie schon H. Klee
sie insinuierte und begründen wollte, nämlich eben aus einer allgemeinen
Psychologie des Sterbens beim Menschen, der Trennung von Seele und
Leib. 1954 erscheint der Aufsatz von A. Pacios Lopez MSC, La suerte

de los ninos muertos sin bautismo 37, der allerdings die Arbeit Laurenges
noch nicht zu kennen scheint, sie jedenfalls nicht nennt. Es fällt die
Verwandtschaft in der Betonung des Gedankens auf, daß Gott von jedem
Menschen eine persönliche Entscheidung für sein Heil wolle, die
Verlegung über die Todesgrenze liegt P. L. fern.

Die Heilige Schrift gebe für das Problem drei zu wahrende prinzipielle

Sätze an die Hand: 1. niemand kann sein Heil erlangen ohne

sakramentale Taufe oder wenigstens einschließliche Begierdetaufe
(Joh 3,3). 2. Christus ist für alle und jeden einzelnen Menschen gestorben
(2 Kor 5,15), folglich für alle und jedes der ohne Taufe hingeschiedenen
Kinder. Gott wünscht (desea) die Rettung aller Menschen, folglich aller
Kinder : er wünscht und verlangt danach (quiera), daß alle zur Erkenntnis
der Wahrheit gelangen, folglich daß auch die ohne Taufe sterbenden
Kinder dazu gelangen (1 Tim 2,1-6). 3. In diesem Leben allein können
wir unser Heil wirken oder verwirken (P. L. sagt «merecer o desmerecer»,
verdienen oder mißverdienen, mit Verweis auf Joh 9,4; Pred 11,3). Diese
drei Prinzipien seien im Sinn ihrer Deutung durch die Kirche als authentischer

und unfehlbarer Interpretin der Schrift zu wahren. Die Lösung
unseres Problems hänge von einer Prämisse «de razôn» ab: sterben un-
getaufte Kinder ohne Vernunftgebrauch selbst im letzten Augenblick? Wenn
ja, dann kann das Kind sich nicht retten (salvarse), da es dann erst recht
kein (geistiges) Verlangen haben kann, es stirbt im Zustand der
Erbschuld, der Trennung von Gott und wird für immer in diesem Zustand
bleiben; die von einer Anzahl Theologen seit Bonaventura bis Cajetan
erdachten «Systeme», um dieser Folgerung zu entgehen, verstoßen gegen
das erste Prinzip und scheinen mit den Lehren der Kirche unvereinbar.
Wenn nein, so fällt das Problem in das der ohne Taufe sterbenden
Erwachsenen zurück, in das ausdrücklicher oder mindestens einschließ-
licher Begierdetaufe spätestens im Augenblick des Todes. Hier nennt
P. L. die Hypothese von H. Klee die von philosophischen Schwierigkeiten

abgesehen dem Dogma konformste und die drei obigen Prinzipien
am besten wahrende, er will versuchen, die Einwände erkenntnistheore-

37 In Revista Espanola de Teologia 14 (1954) 41-57.



294 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

tischer, psychologischer Art und von angeblicher Erfahrung her gegen
Vernunftgebrauch der Kinder selbst noch in ihrem letzten Augenblick,
auszuräumen, besonders aber von der Glaubenswahrheit her zu zeigen,
daß dort eine Ausnahme bestehen müsse.

a. Einen natürlichen Grund findet er im geistigen Wesen der Seele;

denn daraus folge, daß sie in einem zeitlichen Zugleich und Ineinander
mehrere Akte setzen könne, wenn sie sich vom Leibe freimache weil er
ihr Dienste und Mitwirkung zu ihren Akten nicht mehr oder von vorneherein

nicht zu leisten vermag. Hier geht es um die Akte vollkommener
Selbsterkenntnis, der Erkenntnis Gottes als Ursache ihres Daseins, der

Entscheidung für Liebe zu Gott oder Ablehnung, der Kenntnis und
gläubigen Bejahung göttlicher Offenbarung, und die Kindesseele kann sie

also, weil sie als rein geistige Akte keiner zeitlichen Abfolge bedürfen,
unter den besagten Umständen alle in einem Nu setzen, obschon sie noch
im Leibe weilt.

Sollte dem nicht so sein, schreibt der Autor, so wäre eine geistige
Betätigung der leibverbundenen Seele ohne Mitwirkung dieses Leibes
dennoch nicht absolut unmöglich, wird es ja für Christus seit seiner
Empfängnis angenommen, für gewisse wunderbare Zustände und Phänomene

mystischer Art bei Heiligen desgleichen. Könnte nicht ein ähnliches
Wunder zugunsten der ohne Taufe verstorbenen Kinder («muertos» sagt
P. L., es ist aber anzunehmen, daß er hier gemäß seinen Gedanken eigentlich

«sterbenden» damit meint) in Betracht kommen? Nicht irgendwelcher
Verdienste des Kindes wegen, aber um des Leidens Christi willen, der

für dieses Kind sein Leben hingab, auf daß es, der Erbschuld entledigt,
das übernatürliche Heil erlange. Wenn nämlich Christus dieses Opfer für
jeden Einzelnen («por cado uno») brachte, iüx jedes der Kinder, die ohne

Taufe sterben, scheint damit schlechterdings unvereinbar, daß es ohne

eigene Schuld des Heiles beraubt werden solle. Dann wäre ja Christi Tod
für dieses Kind wertlos. Die Logik scheint zu fordern daß Gott, wenn er
seines Sohnes um des Heiles dieses Kindes willen nicht schonte, selbst
ein Wunder nicht verweigere, das nötig wäre, um ihm das Heil zu ermöglichen.

Die Theologen nehmen doch an, Gott würde ein Wunder wirken,
wenn ein Erwachsener in seiner konkreten Lage nur so den Gnadenstand

erlangen könnte. Doch gewiß auch nicht wegen natürlicher Verdienste
dieses Menschen, sondern wegen des Leidens Christi. Wieso im einen
Fall Bejahung, im andern Verneinung? Tut nicht auch das Kind «alles,

was in seiner Macht liegt»? «Warum das Wunder so sehr scheuen (por
qué temer tanto el milagro), wo wir doch faktisch alle in einer übernatür-



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 295

liehen Ordnung leben und auch dieses Kind in einer solchen, in der
ordentlicherweise (de modo ordinario) Kräfte und Elemente walten, welche die
Natur (naturaleza) übersteigen? » Die Weltordnung verliere dabei keineswegs

an Stetigkeit, auch wenn das Wunder noch so oft sich wiederholt,
bleibe es doch ein Geschehen zwischen der Seele und Gott (entre el alma
e Dios), ohne Einfluß auf den sonstigen Lauf der Dinge. Zudem ein
Geschehen im letzten Augenblick des Lebens, insofern wie eine momentane

Vorwegnahme jener späteren Ordnung, in der die Seelen dieser Kinder,
nunmehr ohne Verbindung mit dem Leib, ohnehin zur geistigen
Erkenntnis gelangt wären 38 (S. 43-45).

h. P. L. möchte seine Ansicht durch folgende Hinweise stützen. Die
Supposition, die vor Vernunftgebrauch sterbenden Kinder kämen erst
nach dem Tod zur Erkenntnis Gottes, bringe für die ungetauften gewisse

Ungereimtheiten mit sich. Dann steht nämlich das Kind erst im Jenseits

vor einer freien Willensentscheidung für oder gegen Gott. Bei der großen
Anzahl solcher Kinder folge dann natürlich, daß ein Teil die Liebe, ein

andrer Teil den Haß (odio) Gottes wählt, wie es mit den Engeln geschah.
Daß ihr Schicksal dennoch das gleiche wäre, scheint Gottes Gerechtigkeit

anzutasten, wäre sicher gegen die rechte natürliche Ordnung. Soll aber

ihr Los verschieden sein, indem die Gotteshasser einer Art «poena sensus»,
wie einer natürlichen Hölle verfallen, die Liebenden mit einer Art natürlichen

Seligkeit belohnt werden, so heißt das der Sache nach, sie würden
nach dem Tod noch im eigentlichen Sinn verdienen (merécen realmente)
und auf diese Weise über ihr natürliches glückliches oder unseliges Schicksal

entscheiden, was dem aus der Heiligen Schrift abgeleiteten Satz 3

widerspreche. Hätte das Kind vor dem Tod von seiner Freiheit keinen
Gebrauch machen können, so gälte dieses Entweder-Oder, beide aber sind
Irrtum. Ihnen kann wohl allein die Annahme ausweichen, daß die Kinder
vor ihrem Tod eine Gelegenheit des Freiheitsgehrauches haben, durch die
sie ihr Los nicht bloß innerhalb einer natürlichen, sondern der übernatür-

38 So glauben wir hier den nicht ganz klar oder aus Versehen falsch formulierten

Gedanken des Autors deuten zu sollen. Er sagt: «Es mâs: dândose en el
ultimo instante de la vida, no serfa que una anticipaciôn momentanea de un orden
nuevo, ya que el alma del nino, no mas separada, tendrfa conocimiento». Das
folgende scheint auch eher dafür zu sprechen, daß er das erste sagen wollte: nicht
es sei eine Antizipation der Erlangung des Vernunftgebrauches, der später bei
irdischen Lebzeiten eingetreten wäre, sondern Antizipation dieser für die Seele
selbst nach der Limbushypothese alsbald auf die Trennung vom Leibe folgenden
Erlangung, also : no mâs unida (od. coniunta oder ligada al cuerpo)



296 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

lichen Ordnung entscheiden, wie der Erwachsene. - Ein andrer Grund:
es heißt, die Seele könne nach dem Tod ihr Verhältnis zu Gott nicht mehr
ändern (Pred 11,3). Hat aber das Kind vor seinem Tod überhaupt kein
Verhältnis zu Gott gewonnen, war es darin vorderhand indifferent und
würde erst im Jenseits aus solchem Verhältnis der Indifferenz zu
Bejahung oder Ablehnung übergehen, so wäre das doch eine Änderung der

Gesinnung zu Gott. Also neuer Widerspruch zu einer allgemeinen Lehre

(S. 45-47).
Ferner wird gesagt, diese Kinder kämen nach dem Tod zur

Erkenntnis der Offenbarungswahrheit und der übernatürlichen Ordnung,
nach der leiblichen Auferstehung würden sie dem Endgericht wenigstens
beiwohnen. Dann werden sie unter anderm die Geheimnisse der Erlösung
und der Gottheit Christi kennen. Ob sie diese Geheimnisse im Glauben
auf Gottes Offenbarung hin bejahen oder nur aus Vernunftgründen in
einer dem sog. Dämonenglauben ähnlichen Weise, wird von ihrer freien

Stellungnahme abhängen. Für die, die letzteres wählen, scheint nun, daß
sie auch dem Dämonenschicksal verfallen sollten. Die hinwieder, die der

Offenbarung wegen der Autorität Gottes zustimmen, scheinen damit
doch zu echt übernatürlichem Glauben zu gelangen und von da aus auch

zu übernatürlicher Liebe weiterschreiten zu können, entspricht doch die
Beschaffenheit der Liebe derjenigen der Erkenntnis. Haben sie aber
übernatürliches Glauben und Lieben, so wird doch geradezu unverständlich,

daß sie ewig ohne die Gottesschau weiterleben sollten, auf die diese

beiden Tugenden uns ausrichten.
In der gewöhnlichen Auskunft der Limbustheorie erblickt P. L.

einen weiteren dunklen Punkt. Es wird gesagt, der Jenseitszustand der

Limbuskinder bringe ihnen keinerlei Trauer. Das sei nicht einzusehen,

wenn sie wenigstens seit dem Weltgericht, bei dem sie zugegen sind,
Kenntnis von dem haben, was sie entbehren. Ein solches Wissen soll ja
für die Verworfenen den Hauptgrund ihrer Qual bilden. Wieso soll dann
bei den Kindern aus der entsprechenden Kenntnis kein Leiden fließen?
Die «Lösung» mit einem angeblichen natürlichen Glück scheint hier nichts

zu lösen. - Ferner tritt P. L. dafür ein, daß die Worte des Weltgerichtes,
das nur Auserwählte und Verworfene kennt, auch die Kinder umfassen

und daß die Beziehung dieser Worte auf persönliche Sünden der
Verworfenen doch eher insinuiere, sie würden den Kindern auch für persönliche

Sünde gelten. Er sieht folglich darin einen neuen Grund seiner

Annahme, daß sie vor dem Tod eine Gelegenheit zu Erkenntnis und
Freiheitsbetätigung hätten. - Dazu kommt: im Gespräch mit Nikodemus



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 297

erklärt Christus zugleich mit der Betonung der Notwendigkeit der Taufe
und des Glaubens nachdrücklich, jeder gehe wegen positiven persönlichen
Widerstandes gegen das Licht der Wahrheit verloren (Joh 3,17-21). Das
scheine «zweifellos» auch die Kinder einzubegreifen. - Endlich scheine

der Hauptzweck der Verleihung des freien Willens an Geschöpfe seitens

Gottes der zu sein, daß sie seiner Liebe mit Akten freier Zustimmung
und Gegenliebe antworten. Schwerlich könne man supponieren, Gott habe
dem Kind dieses Freiheitsvermögen gegeben, halte ihm aber keine
Gelegenheit seiner Betätigung zu (S. 47-50).

Die Heilige Schrift hat diese Möglichkeit der Kinder nicht geoffenbart,

weil ein solches Schriftzeugnis weder dem Kind noch uns etwas
nützen würde. Dagegen bezeugt sie die Heilsnotwendigkeit des

Taufsakramentes, damit wir alles tun, es dem Kinde zu vermitteln.
c. In einem folgenden Teil geht P. L. zum Studium der Lehre der

Kirche über. Sie hat definiert, sagt er, daß ohne Wasser-, Begierde- oder

Bluttaufe keine Vergebung der Erbsünde eintritt. Aber damit behaupte
sie nicht, daß bestimmte Menschen de facto mit der bloßen Erbsünde
sterben. Sie habe ihrerseits nie die «philosophische» Prämisse bestätigt,
daß die Kinder selbst in der letzten Stunde keinen Vernunftgebrauch
hätten, ihre obige Definition sei erlassen unter der Voraussetzung, die
Prämisse stimme, ohne über deren Wahrheit entscheiden zu wollen. Wenn
einer also annimmt, jedes sterbende Kind habe vor dem Tod eine

Gelegenheit des Vernunft- und Freiheitsgebrauches, verstößt das gegen
kein Dogma. Diese Annahme trägt so, meint P. L., den Definitionen
über die Notwendigkeit der Taufe am besten Rechnung.

«Bekräftigung allgemeiner Art»: nach Ansicht vieler Theologen kann
der Engel eine einmal getroffene Entscheidung nicht widerrufen, da er
sie mit «ganzem Willen» trifft. Das wenden sie auch auf die Entscheidung

des Menschen für oder gegen Gott im letzten Augenblick des

Vernunftgebrauches vor dem Tod an. Jener Akt, bei dem die Verbindung
von Leib und Seele zwar noch bestehe, die Trennung beider aber schon

anhebe, sei ein Akt voller, unbehinderter Freiheit und deshalb schon ebenso

unwiderruflich wie die Willensentscheidung einer bereits getrennten
Seele. Wenn nun der Wille des ohne Taufe verstorbenen Kindes im andern
Leben ebensowenig der Änderung fähig sein soll wie der des Erwachsenen,

muß man annehmen, daß selbst das Kind im letzten
Diesseitsaugenblick nicht bloß die Möglichkeit hatte, seine volle Freiheit zu tätigen,

sondern sie auch getätigt hat (S. 50-53).



298 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

d. P. L. möchte aus dem Gesagten wenigstens im Sinn einer Hypothese,

wie er bemerkt, noch einen Schluß wagen. Nämlich, daß auch das

getaufte Kind durch die Entscheidung des letzten Augenblickes verlorengehen

kann. Denn ob getauft oder nicht, stirbt das Kind als Erwachsener,
d. h. mit Vernunft- und Freiheitsgebrauch. Dieser Folgerung würde nur
entgehen, wer annimmt, schreibt unser Autor, das ungetaufte Kind
erlange den Vernunftgebrauch im Sterben auf übernatürliche Weise, durch
ein Wunder, das Gott allein zu seinen Gunsten und nicht zugunsten dessen

wirken würde, dem die Gnade der Taufe wurde, die ihm das Heil sichert.
Die erste Ansicht jedoch, daß auch das getaufte Kind im Tod vor einer

Entscheidung steht, scheint nach P. L. die zu sein, die der Liebe Gottes

sowohl wie dem Vorteil des Kindes besser entspricht. Der Liebe Gottes

zum Menschen: denn der Liebende gebe sich nur mit freier Gegenliebe
des Geliebten zufrieden. Nun aber gelangt das getaufte Kind im Jenseits
sogleich zur beseligenden Gottesschau, wie die Kirche definiert hat, und
aus dieser Schau fließt notwendige Liebe zu Gott. Seine Willensfreiheit
wird der Selige im Jenseits nur noch untergeordneten Einzelgütern gegenüber

betätigen können. Und doch, meint P. L., ist es evident, daß Gott
dem Menschen Willensfreiheit hauptsächlich dazu verliehen hat, daß er
Akte freier Liebe zu Gott setzen könne. So erscheint es aber unangemessen,

daß Gott dem Kind ein solches Freiheitsvermögen mitgegeben
hätte und daß es sie nie zu dem gebrauchen könnte, was im Urteil Gottes
der Hauptsinn aller Freiheitsverleihung ist, sie würde also als weitgehend
unnütze Gabe vorkommen (tendrfa no pocos visos de libertad inütil).

Dem Kind würde zudem eine seiner größten eigenen Freuden
vorenthalten. Denn es gehört zu den Quellen reichster Freude für die Seligen
ihr Bewußtsein, daß sie die Liebe zu Gott und ihre eigene Seligkeit frei
erkoren haben, wo sie auch die Ablehnung hätten wählen können. Die
Liebe, die aus freien Stücken entspringt, ist auch genußreicher (mäs

delicioso) und intensiver als die aus notwendigem Ursprung. Wie die
einer Mutter zu ihrem Kind viel zarter und inniger ist als die des Kindes

zur Mutter, obschon die natürlichen Motive der Liebe zunächst das

Gegenteil nahelegen würden: die Mutter empfängt ja nichts vom Kind,
das Kind aber alles von der Mutter. Wieso liebt denn nicht das Kind
stärker als die Mutter? Doch wohl weil das Kind seine Kindschaft nicht
frei gewählt hat, die Mutter aber hat frei ihre Mutterschaft gewollt, hat
deshalb größere Freude und Beglückung von ihrer Mutterliebe. Da
bewahrheitet sich Jesu Wort: «Seliger ist es zu geben als zu empfangen.»
In Anwendung auf die getauften Kinder: ihr ewiges Glück wird größer



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 299

sein daraus, daß sie Gott durch die freie Übergabe ihrer Freiheit etwas
schenken konnten als wenn sie nur auf Entgegennahme der Glückseligkeit

beschränkt geblieben wären ohne irgendwelche aktive Beteiligung
an deren Erwerbung durch jene Darbringung. Und gerade weil Gott sie

so sehr liebt, müsse man denken, daß Gott ihnen die Gelegenheit zu
diesem Akt nicht vorenthalten hat, womit dann allerdings unausweichlich

die Möglichkeit der Weigerung gegeben sei. Geht eines verloren, so

gilt dann auch hier, daß es sein Heil verscherzt hat, weil Gott es geliebt
hat. Die Lehre der Kirche biete in diesem Punkt keine größere Schwierigkeit

als für die ohne Taufe verstorbenen Kinder. Die Fassung ist nämlich

gleichwertig, wenn auch im konträren Sinn. Es ist Glaubenswahrheit,

daß ein Kind durch die Taufe eine unmittelbare Disposition zur
Gottesschau erhält, Glaubenswahrheit, daß ein getauftes Kind, welches

ohne Vernunftgebrauch stirbt, oder ohne aktuelle Sünde je begangen zu
haben, sogleich zur himmlischen Seligkeit gelangt. Die Kirche hat aber

nie definiert, daß dieser Fall je zutreffe.
Der Glaubenssinn des christlichen Volkes könne nicht als apodiktischer

Gegenbeweis gelten. Die Kirche verrichtet nie Gebete für die mit
Taufe verstorbenen Kinder: das widerstreite seiner Ansicht nicht, denn

nach ihr folgt aus der Endentscheidung dieser Kinder nur die Alternative
Himmel oder Hölle, als letzter Akt läßt sie keiner Vergebung Raum, als

Akt vollkommener unbehinderter Freiheit ruft sie, wenn böse, der

Verwerfung, wenn gut, so ist sie gut durch und durch, keiner Läuterungsstrafe

aus Mangelhaftigkeit des Willens bedürftig. Aus dem gleichen
Grund gebe es kein Beten für ohne Taufe verstorbene Kinder. Hingegen
betet die Kirche für alle Lebenden, die Kinder nicht ausgeschlossen,

damit sie ihr Heil wirken.
« Indiz)), daß die Kirche nicht an das unbedingte Heil aller getauft

hingeschiedenen Kinder glaube, wäre nach P. L. noch dies : sie nimmt sie

offiziell nie zu Fürbittern bei Gott. Das scheine vorauszusetzen, daß

wir nie Gewißheit haben können, ob sie ihr Heil erreicht haben oder

nicht. Stände das positiv fest, dann wäre ja das so gestorbene Kind ein

Heiliger, «und ein sehr großer Heiliger, denn im Himmel gibt es keinen
kleinen Heiligen...» Freilich solle damit nicht gesagt sein, die Kirche
habe sie heiligzusprechen, denn dies habe dazu ja den Sinn der Erklärung
zu Vorbildern für uns, was bei ihnen nicht in Frage komme. Der Grund
der Nichtanrufung sei also hier wohl kein andrer als für Nichtanrufung
ohne Taufe verstorbener Erwachsener.



300 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Noch wird ein Einwand gewürdigt: welchen Vorteil hat ein Kind von
seiner Taufe, wenn es trotz ihrer sein Heil verlieren und ohne sie es erlangen
kann? Viele und große, sagt P. L., größere als das Taufsakrament einem
Erwachsenen zu vermitteln vermag. Das Kind empfängt durch die Taufe
die Gnade der Gotteskindschaft. Im Augenblick seines Freiheitsgebrauches

gelingt ihm so die Kindesliebe zu Gott leichter als wenn es

erst durch den eigenen Akt dieses Kindesverhältnis erlangen müßte,
der positive Akt ist ihm von vornherein gleichsam konnatural von der

Taufgnade her, während das ungetaufte Kind vorderhand noch jene

Entfremdung zu Gott hat, die die Erbschuld mit sich bringt. Ein Akt
aus entsprechendem Habitus ist schon deshalb leichter als einer ohne

solchen. Bei der Taufe hat das Kind die übernatürlichen Habitus des

Glaubens, der Hoffnung und der Liebe empfangen, wird also leichter,
spontaner zum Akt der Gottesliebe übergehen als das ungetaufte.

Zum Schluß bemerkt unser Autor, die Frage der getauften Kinder
stehe in nur akzidenteller Verbindung mit seiner thematischen Absicht,
Gottes Liebe auszuweisen (justificar el amor divino). Das Wichtige sei

die Feststellung, daß wer immer das Heil verfehlt, dies sein Schicksal
erleidet weil er es so will, und daß Gott das zuläßt, weil er ihn liebt, deshalb
sich nicht mit weniger als freier Gegenliebe zufrieden geben kann, welche
Freiheit die Möglichkeit der Weigerung involviert. Sodaß die Verwerfung,
statt einen Einwand gegen die göttliche Liebe darzustellen, letztlich
diese Liebe bestätigt. Gibt Gott Einzelnen das Heil ohne mit deren Freiheit

zu rechnen, so ist das als Geschenk ein Zeichen der Liebe Gottes zu
ihnen, aber eine größere Liebe scheine es zu sein, wenn Gott sie nicht
rettet ohne die Mitwirkung ihres eigenen freien Wollens (S. 54-57).

Einige Urteile über Pacios Lopez

1. N. Lopez Martinez 39 sieht keine Empfehlung in der Wendigkeit
(desenvoltura), die P. L. an den Tag legt. Sie passe weniger zur Art
richtiger Theologie, um Tradition kümmere sie sich nicht, die lehramtlichen

Verlautbarungen aber wolle P. L. schlecht und recht mit der
eigenen Theorie verbrüdern, mehr im Stil neuer Entdeckungen als der

39 N. Löpez Martïnez, Sobre el destino eterno de los ninos, in Misiones
Extranjeras 4 (1955) 109-121.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 301

Treue zu Vorgegebenheiten. Des Näheren sei die Unterscheidung
zwischen Wirken der Seele auf den Leib und Trennung von ihm
unangebracht. Die Forderung des Enderleuchtungswunders wegen des Todes

Christi für die Kinder falle unter ein «nimium probat, ergo nihil probat»:
das verdienstliche Leiden Christi zu unseren Gunsten habe keine
Veränderung von Naturgesetzen zur notwendigen Folge. Die Behauptung,
alle Autoren würden den Kindern die besagte übernatürliche Erkenntnis
für den Weltgerichtstag zusprechen, stimme nicht. Die Ansicht, daß der
Mensch seine Freiheit erst im letzten Augenblick des diesseitigen Lebens

vollkommen betätige, scheine in der praktischen Ordnung gefährlich,
in der theoretischen unbewiesen. Das Wort Jesu über die zwei Lager
des Endgerichtes müsse in seinem Kontext belassen werden, wonach es

nur die Menschen betreffe, die die Werke der Barmherzigkeit zu üben
imstande waren. Ferner könne man die Meinung, selbst im Griechendekret

des Florentinum hätte das Lehramt eine bloße und irrige Hypothese

an sich philosophischer Natur unterlegt, nämlich daß gewisse
Menschen nur mit der Erbsünde sterben, nicht ohne indirekte Antastung
der kirchlichen Unfehlbarkeit vertreten. Ganz entschieden lehnt dieser

Kritiker den Gedanken ab, alsbald sterbende getaufte Kinder könnten
ihr Heil verscherzen. Das kirchliche Lehramt rede wiederholt und immer
wieder im gegenteiligen Sinn. Wenn die Kirche uns nie ausdrücklich
diese Kinder als Fürsprecher vorstelle, so sei das auch für die große
Mehrzahl der Heiligen, die nichtkanonisierten der Fall. Unannehmbar
erscheine die Meinung, die Taufe bringe den Kindern nur eine größere

Leichtigkeit der rechten Schlußentscheidung und er könne nicht
einsehen, wieso es eine höhere Offenbarung der Liebe Gottes sei, wenn die

Kinder die Möglichkeit der Selbstverdammnis erhalten. Er schließt mit
dem Bedauern, daß «wieder einmal» ein Vorurteil und eine persönliche
Hypothese philosophischen Charakters zur Preisgabe bewährter Lehre
verführt hätten, wenn auch aus «piadoso intento» 40.

2. P. Gumpel SJ hat die Ansicht von P. L. kurz registriert ; er hebt
hervor, daß sie das dem sterbenden Kind zugesprochene Erkennen
«milagroso» nennt und es dennoch bei jedem in der Situation supponiert,
ferner daß sie «by way of a tentative hypothesis» die getauften Kinder

40 N. Lopez Martinez bleibt bei seinem strengen Urteil über die Arbeit von
P. L. wie über die Theorie der Endillumination im allgemeinen auch in seinen als

Monographie erschienenen Vorlesungen «El mâs allâ de los ninos. Problemas escato-
lögicos de la infancia», Burgos 1955, 118 S.; vgl. S. 51-59 und 114.



302 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

miteinbegreift41. Während D. L. Greenstock, ein Verteidiger der Limbus-
lehre, bei seiner Erwähnung des Artikels von P. L. über die
Zusatzmeinung, daß auch das getaufte Kind eventuell verlorengehen könne,
sich ausschweigt, vermutlich weil er die ganze These schon a limine
ablehnt 42, legt P.-Th. Camelot OP den Finger hauptsächlich auf diese

«Konsequenz»: sie zeige «par l'absurde», daß keine Theologie aus einer

Kette von Syllogismen hervorzuzaubern sei, die man an Hypothesen
ohne jede Grundlage in der Überlieferung knüpfe 43. J. Capmany billigt
einerseits den Nachdruck, mit dem P. L. in seiner Argumentation darauf
besteht, Christus sei für jeden einzelnen Menschen gestorben, anderseits

beurteilt er aber dessen «philosophische» Begründung der Notwendigkeit
persönlich vollfreier Entscheidung der Seele im letzten Augenblick des

Pilgerstandes sehr kritisch. Sie sei eine «opinion temeraria», mit doctrinae

communes über Enddinge und Gnade schwerlich vereinbar, versetze die
Menschenseele allzu «platonisch» in die Lage eines Engels, was dogmatisch
und aszetisch gefährliche Konsequenzen habe44. F. Ortiz de Urtaran
äußert sich mit Verweis auf Capmany zur Ansicht des P. L. über die

Endoption der Kinder nicht minder negativ, bei Besprechung einer

späteren Arbeit von ihm, die unsere Frage wieder berührt. Die Dreistigkeit,

mit der P. L. Bedenken aus der Kirchenlehre und dem Glaubenssinn

des christlichen Volkes pariere, könne niemand beruhigen, den

nicht ein aprioristisches Vorurteil blende 45. Nochmals mißbilligt der

gleiche Kritiker die Theorie des P. L. in einem Kommentar zum Monitum

41 Unbaptized Infants. A Further Report, in The Downside Review 73

(1955) 326.
42 In Salmaticensis 2 (1955) 252 (vgl. Anm. 29).
43 In Bulletin Thomiste 9 (1954-1956) 868 f.: «... conclusion assez inattendue

que, s'il en est ainsi, un enfant qui meurt avec le baptême peut aussi bien se damner
(p. 54) Ce qui nous paraît une preuve par l'absurde qu'on ne fait pas de théologie
en construisant des syllogismes à partir d'hypothèses qui n'ont aucun appui dans
la tradition». L. Renwart SJ findet Camelots Tadel übertrieben, denn P. L. bringe
diese seine letzte Folgerung ausdrücklich nur als Hypothese vor, die er ganz dem
Urteil der Kirche unterwerfe. Der Artikel sei in andrer Hinsicht beachtenswert;
die genannte Folgerung könne durch eine passende Unterscheidung vermieden
werden: «in sensu diviso... in sensu composito cum gratia baptismatis, nous sommes

assurés par ailleurs que ces enfants choisiront bien» (NouvRevth. 80 (1958)
462, Anm. 68; S. 465 kommt Renwart darauf zurück und sieht darin ein Präjudiz
gegen die These der Endoption).

44 A. Anm. 30 a. O., S. 297 f.
45 F. Ortiz, Novfsima teorfa acerca de la predestinacion, in Lumen 6 (1957)

235-248 (S. 237 und 247, betrifft: A. Pacios MSC, Teorfa de la predestinacion, in
Crisis, Revista Espanola de Filosoffa 4 (1957) 149-228).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 303

Sancti Officii vom 18. Febr. 1958 bezüglich der Kindertaufe45. J. M. Saiz
übt an P. L. nicht minder strenge Kritik; unter anderm beanstandet er
das Postulat sogar steter Wunder der göttlichen Allmacht um der
ausnahmslosen Erlösung willen und die Zuweisung der Endentscheidung an
die schon leibfreie Seele, sodaß sie nicht mehr eine Entscheidung des

wirklichen konkreten Menschen in seinem diesseitigen Leben wäre. Sâiz

lobt gerade die «logische Konsequenz», mit der P. L. die Möglichkeit der

Heilsgefährdung auch für getaufte Kinder annimmt, jedoch ohne diese

Meinung zu billigen. Der Sache nach denkt er darüber offenbar wie
Camelot auch 47. D. Fernandez CMF hat auch keine Lust, P. L. in allem
beizustimmen : die Art, wie dieser die kirchlichen Erklärungen, die vom
jenseitigen Schicksal bloßer Erbsünder sprechen, interpretiert, kommt
ihm wie eine fadenscheinige Ausflucht vor ; in den Spekulationen inbezug
auf die menschliche Seele wittert er Ungereimtheiten 48.

B. Andere Anhänger der Illuminationstheorie neueren Datums

Hier nennen wir nur solche Befürworter der Theorie, die für sie

gleichsam «in Reinkultur» eintreten, abgesehen von einer Anzahl, die
ihr zwar eine gewisse Sympathie entgegenbringen, aber doch Vorbehalte
anmelden, und von denen, die sie mit andern Auffassungen verkoppeln
möchten 49. Außerdem muß unterschieden werden zwischen Theologen,
die eine besonders wichtige Erleuchtungs- und Entscheidungssituation
für die Sterbenden gerade in den letzten Augenblicken oder präzis im
allerletzten Augenblick annehmen, dabei aber zunächst an Erwachsene

denken oder doch nicht ausdrücklich die Anwendung auch auf sterbende
Kinder und damit auf unser Problem machen50, und denen, die jene Gnade

46 F. Ortiz de Urtaran - A. Ibanez, Sobre el bautismo de los ninos, in
Lumen 7 (1958) 59-67.

47 A. Anm. 31 a. O., S. 51-55; Zusammenfassung in The Theology Digest 7

(1959) 181.
48 A. Anm. 34 a. O., S. 35 und 49.
49 Sie werden unter «vermittelnde Ansichten» ihren Platz finden.
50 Dahin gehört P. Glorieux mit den Artikeln : Endurcissement final et grâces

dernières, in NRth 59 (1932) 865-892 ; In hora mortis, in Mélanges de science
religieuse (Lille) 6 (1949) 185-216. Im ersten steht S. 891 eine Bemerkung, die jedenfalls

so verstanden werden kann, als wolle er sterbende Kinder überhaupt nicht
in seine These von der Endgnade eingeschlossen wissen, und nicht bloß zu ihrem
Heil kein Endwunder postulieren nach der Art dessen, von dem er im unmittelbaren

Kontext zur Erleuchtung sterbender erwachsener NichtChristen (mit Verweis

auf eine Meinung des hl. Thomas) gerade geredet hat. «Nous n'irons pas



304 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

des Todesaugenblickes ex professo für Kinder supponieren. Nur
ausgewählte katholische Verfechter der letzteren Meinung seit 1954 werden hier
noch berücksichtigt, da für die frühere Zeit besonders P. Gumpel SJ,

jusqu'à dire qu'il en pourrait être ainsi même pour les enfants, car il ne faut point
compromettre de bonnes causes par d'imprudentes hypothèses»; freilich schließt
der Kontext mit den Worten: «... une révélation nous transporterait dans le
domaine surnaturel pour lequel on ne peut rien affirmer, si Dieu lui-même n'a rien
certifié». Die Frage wäre also die, zu wissen, ob Glorieux, als er diese Arbeit schrieb,
eine Endoption sterbender Kinder ohne eine an sie ergehende göttliche Offenbarung
überhaupt für möglich gehalten hätte oder nicht. Auch im zweiten Artikel ist Glorieux
der Überzeugung, die Argumente für seine Ansicht von der Endoption biete der
hl. Thomas, von Anfang bis Ende stützt er sich auf Texte der thomasischen Werke,
und weiß sehr wohl, daß Thomas für Kinder, die vor Vernunftgebrauch zum
Sterben kommen, keine Endoption annimmt, die ihnen eine Begierdetaufe ermöglichte.

In einer Anm. S. 196 f. spricht er denn auch von der thomasischen Limbus-
lehre, freilich ohne das Wort «Limbus» zu gebrauchen, nur implizite, aber ohne
irgendwie anzudeuten, daß er selber das «si on le (das ohne Taufe verstorbene
Kind) supposé privé de la vision béatifique» eher ablehnen möchte zugunsten
einer auch dem Kind im Sterben möglichen Begierdetaufe. Die gleiche Zurückhaltung

in unsrer Frage offenbart G. in «Initiation à l'étude du dogme» (1948) S.309f.,
wo er den Beitrag von Ch.-V. Héris a. d. J. 1947 (s. diese Zs. Bd. 12 [1965] 53-58)
«la meilleure des mises au point» nennt. Entsprechende Vorsicht leuchtet aus
seinen kurzen Bemerkungen ebd. S. 364 bei Zusammenfassung der Lehre über die
Letzten Dinge, wo er unsre Ungewißheiten inbezug auf eine «psychologie des âmes
séparées» feststellt; S. 371 auch über die vom Glauben nicht garantierte «Kühnheit»

und logische Fehlerlosigkeit der «thomistischen Angelologie» und ihrer «Psychologie

des reinen Geistes», samt jener der gefallenen Engel (S. 373). S. 378 schreibt
G. über die Bedeutung des letzten Augenblickes: «C'est à cet instant décisif que
peuvent jouer les dernières grâces actuelles, suffisantes, non pas nécessitantes, ni
forcément efficaces». - Der katholische Arzt H. Bon tritt jedenfalls im Buch «La
mort et ses problèmes», P. U. F., 1. Aufl. 1941, 2. Aufl. 1947, die wir benützen,
auch nirgends für Erlangung des Vernunft- und Freiheitsgebrauches jedes Kindes
im Augenblick des Sterbens ein; er redet dort von konstatierten Fällen einer
besonderen Luzidität des Geistes bei erwachsenen Sterbenden im letzten Augenblick
bedeutend nüancierter als mancher Anwalt dieser Meinung unter den Theologen;
vgl. Kap. 3 und 6 des Buches. Er spricht zwar von einem vierjährigen Kind aus
seiner Verwandtschaft, dem im Sterben ein religiöses Erlebnis seherischer Art
zuteil wurde, zitiert aus der Beschreibung des Todes der kleinen Anne de Guigné,
zieht daraus aber keine Folgerungen allgemeiner Art für Kinder (ob er etwa in
früheren Schriften diesbezüglich weniger maßvoll war, entzieht sich unserer Kenntnis).

— Erst recht kann nicht jeder Vertreter einer sog. «vision panoramique des

mourants », wie es deren viele im letzten und diesem Jh. unter Philosophen, Psychologen,

Medizinern gibt, in Bausch und Bogen für die These einer Kinderendoption
angerufen werden, bei Kindern kommt ja eine solche auf einen Augenblick konzentrierte

Schau des vergangenen Lebens gerade nicht in Betracht, abgesehen davon,
daß die Deutungen nach Autoren sehr verschieden sind (darüber s. etwa P. Schoo-
nenberg SJ, Onze aktiviteit in het sterven, in Bijdragen 6 [1943-1945] 127-145;
G. Poulet, Bergson et la vision panoramique des mourants, in Revue de Théologie
et de Philosophie [Lausanne] 10 [1960] 23-41).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 305

A. Michel, N. Lopez Martinez, D. Fernandez u. a. in ihren von uns
angegebenen Schriften eine Reihe Namen verzeichnen. Es ist uns aber nicht
so sehr an Namenslisten gelegen als an der Information des Lesers über
die Gründe, die die einzelnen Hypothesen ins Feld führen und die sich

gewöhnlich bei ihren Vertretern wiederholen, ebenso über die Urteile
ihrer Kritiker.

a. P. Zöttl OSB optiert in einem Aufsatz des J. 1954 51 für die post-
hum veröffentlichte Ansicht des Arztes K.-M. Mayrhofer (nicht «Mayerhof

er») 52, aus dem er einen längeren Passus abdruckt. Der Schluß des

Zitats erklärt: «Unsere Hoffnung lautet im genaueren Ausdrucke so:
Die Seelen der Kinder, welche die sakramentale Taufe nicht empfangen,
können möglicherweise durch die Begierdetaufe in den letzten Momenten

vor ihrem Tode noch gerechtfertigt werden, so daß sie als getaufte Seelen

ins ewige Leben eingehen und daher das katholische Dogma vollkommen
unberührt bleibt». Z. meint nun: «Für die vor dem Vernunftgebrauch
sterbenden Kinder gibt es nur zwei Möglichkeiten : a) Sie kommen auch

im Jenseits nicht zum Gebrauche der Vernunft. Dann ist die Frage nach
ihrem Schicksal, ob natürlich oder übernatürlich selig, ohne eigentlichen
Sinn, b) Sie kommen im Jenseits zum Gebrauche der Vernunft. So wird
ausnahmslos gelehrt. Das sei auch im folgenden immer vorausgesetzt.
Es ist nun von vornherein höchst wahrscheinlich, daß jedes freie,
vernunftbegabte Geschöpf auch einmal von Gott Gelegenheit bekommt,
sich frei für oder gegen ihn zu entscheiden. In der freien Entscheidung
für Gott, in der Unterwerfung unter Gottes Willen ist doch wenigstens
einschlußweise auch das Verlangen nach der heilsnotwendigen Taufe
enthalten, das ist die Begierdetaufe. Es fällt dem Denken schwer
anzunehmen, daß ausgerechnet die ungetauft vor Vernunftgebrauch sterbenden

Kinder wohl zum Gebrauche ihrer geistigen Kräfte kommen, aber
nie Gelegenheit haben, sich frei für oder gegen Gott zu entscheiden. So

betrachtet, ist die Annahme geradezu unwahrscheinlich, die diesen
Kindern die Möglichkeit einer Begierdetaufe abspricht. Ob man diese
Möglichkeit zu den «ordentlichen Heilswegen» rechnet oder «Privilegium
speciale» (außerordentlichen Heilsweg) nennt, ist nicht von großer
Bedeutung. Entscheidend ist, daß diese Kinder einen Weg zum Heile
haben». Dazu argumentiert Z. noch aus der sonst angeblich günstigeren

51 P. Zöttl OSB, Das Los der Kinder, die ohne Taufe sterben, in Theologischpraktische

Quartalschrift (Linz), 102 (1954) 228-234 (S. 231).
52 K.-M. Mayrhofer, Das dreieine Leben in Gott und jeglichem Geschöpfe, I,

Regensburg 1851.

20



306 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Lage der Kinder vorchristlicher Zeit («Eine Lehre, die zu dieser

Konsequenz führt, kann nicht richtig sein»). Ferner: «Von den im Mutterleib

sterbenden Kindern lehrt auch der hl. Thomas, daß sie durch ein
besonderes Gnadenvorrecht (Privileg) die Heiligung erlangen können
(S. th. III q. 68 a. 11 ad 1). Sollte dieses Privileg wirklich nur für die
«infantes inclusi» gelten?» Und schließlich muß «das Dogma vom
allgemeinen Heilswillen» gewahrt werden, den die Synode von Quierzy auf
alle Menschen ohne Ausnahme bezieht (Dz 318, jetzt 623). Wie soll das

sein, daß «quod autem pereunt, pereuntium est meritum» (ebd.), wenn
«die Hälfte der Menschheit ohne eigene Schuld gar keine Möglichkeit
hat, zur seligen Gottschau zu kommen...» Es ist noch zu erwähnen, daß
Z. auf die Meinung von Laurenge hingewiesen, aber die Mayrhofers
vorgezogen hatte, weil dieser die Entscheidung des Kindes nicht erst der

leibgetrennten Seele zuschreibe.

Die gleiche Zeitschrift brachte im folgenden Heft eine Erwiderung
aus der Feder von C. J. Jellouschek OSB 53. Ihm erscheint der Versuch,
«die ungetauften Kinder durch eine freie Entscheidung das ewige Heil
erlangen» zu lassen, unter den verschiedenen als der abwegigste.
«Abgesehen davon, daß diese Kinder vor ihrem Tode nur auf ganz wunderbare

Weise zum Vernunftgebrauch zu kommen vermöchten, um eine
solche Entscheidung treffen und der Begierdetaufe fähig werden zu
können, würden dann wohl alle frühzeitig sterbenden unmündigen Kinder

vor diese Entscheidung für oder wider Gott zu stellen sein, und so

müßten wir nun auch um das Schicksal der getauften Kinder, die ein
früher Tod hinwegrafft, bangen. Verfehlt aber wäre es, wie richtig
bemerkt wird, die Entscheidung erst in das Jenseits zu verlegen.» Zu
Thomas III q. 68 a. 11 ad 1 bemerkt J., das dort «im Hinblick auf eine

besondere Berufung gewährte Privileg der im Mutterschoße Geheiligten
darf man im Sinne des Aquinaten nicht ohne weiteres auf die unge-

tauft sterbenden Kinder ausdehnen». Soweit aus dieser Erwiderung das

uns hier Beschäftigende. Andre inhaltliche Bezugnahmen auf Z. sind
uns nicht bekannt geworden.

b. Für L. Boros SJ ist die Illuminationstheorie in ihrer Anwendung
auf die Kindesseele die eigentliche Lösung der Schwierigkeit, die der Lim-
buslehre aus der Offenbarungswahrheit von dem allgemeinen Heilswillen
Gottes und der Allgemeinheit der Erlösung erwächst. Die Harmonie, die

53 C. J. Jellouschek, Das Los der ohne Taufe sterbenden unmündigen Kinder,

in Theol.-prakt. Qschr. 102 (1954) 309-314.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 307

darin zwischen verschiedenen christlichen Glaubenswahrheiten gewonnen
wird, bestätigt als eigener Grund den Wahrheitsgehalt der allgemeinen
Theorie einer Endentscheidung des Menschen im Tode54. Am besten
unterbreiten wir dem Leser B. s. eigene Worte: die «Hypothese» des

Kinderlimbus vertrage sich schlecht mit so wesentlichen
Glaubensgegebenheiten wie der Erlösung. «Das Erlösungswerk Christi hat nämlich

real-ontologische Auswirkungen. Eine... besteht in einer ganzheitlichen

Hinordnung des konkreten Menschen auf die übernatürliche
Ordnung, und zwar als Vorbedingung, als ontologische Ermöglichung seines

konkret-geistigen Wesens. Wie aber kann man unter dieser Voraussetzung

behaupten, daß ein Menschenwesen, dessen ganzes Sein mit
allen Fasern nach Gott verlangt, die durch eine ewige Trennung von
Gott erzeugte Situation des inneren Zwiespaltes ohne Schmerz ertragen
kann? Die Hölle ist wesentlich eine seinsmäßig erlebte Gottferne. Alle
anderen Qualen der Hölle lassen sich erst aus diesem zentralen Schmerz
verstehen. Die Trennung von Gott bedingt eine bis in das Innere des

Menschenwesens reichende Spaltung und einen ontologischen Feindlich-
keitszustand zu dem auf Christus hindrängenden Universum, in das der
Mensch wesensmäßig eingesenkt ist... Dementsprechend kann man sich
keine ewige Trennung von Gott vorstellen, die nicht aus ihrem Wesensbegriff

heraus alle Qualen der Hölle einschließen würde. Genau das aber
möchte die Limbushypothese vermeiden.» Die Endentscheidungshypothese

löse diese ganze Problematik in Wohlgefallen auf. «Die eigenmächtige

Annahme, es gebe menschliche Wesen, die in ihrem Pilgerzustand
keine Möglichkeit hätten, sich Gott gegenüber zu entscheiden, fällt
dahin. Die ganze Begriffskonstruktion vom Limbus erweist sich als nutzlos.

In der Endentscheidungshypothese würden die ungetauften Kinder
sich ebenso wie alle anderen Menschen in voller Freiheit und Erkenntnis
entscheiden. Sie würden ebenso wie alle anderen Menschen dem Wesens-

dynamismus ihres Geistes und dem Weltgrund entgegengestellt und in
diesem Gegenübergestelltsein auch ihrem Erlöser begegnen (Anmerkung:
Man soll nämlich nicht vergessen, daß die Kinder, die vor dem Gebrauch
ihrer geistigen Fähigkeiten sterben, auch Geister sind und im Tod ebenso

erwachen wie alle anderen Menschen mit ihrer vollen Freiheit und
Erkenntnis). Ihre Entscheidung würde der Struktur nach derjenigen der

54 L. Boros SJ, Sacramentum Mortis. (Ein Versuch über den Sinn des Todes),
in Orientierung 23 (1959) 61-64; 75-79 (der Artikel knüpft an ein Buch vonW. Glea-
son SJ an, das offenbar die These der Endoption vertritt).



308 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Engel sehr nahekommen : ihr Pilgerzustand wäre auch in einem einzigen
Moment konzentriert und ihre Entscheidung würde sich auch gleich zum
ewigen Zustand entfalten. Auf diese Weise käme die Glaubenslehre über
die Allgemeinheit der Erlösung, das heißt über die Allbezogenheit in die

im Tod und in der Auferstehung Christi geschaffene Heilssituation zu
ihrer vollen Auswirkung. Damit scheint die Endentscheidungshypothese
von einem (zweiten) theologischen Gesichtspunkt her an Wahrscheinlichkeit

zu gewinnen». Wir tragen noch zwei Anmerkungen nach, die B.

zu diesen letzten Sätzen anbringt; «Man könnte uns vorwerfen, daß in
dieser Hypothese die Kinder nicht mehr als 'viatores' über ihr Heil
entscheiden. Wir verweisen hier darauf, was wir schon im ersten Teil unseres
Artikels herausgestellt haben: der Tod gehört im Sinne der

Endentscheidungshypothese wesenhaft zum Pilgerstand. Übrigens hindert die

Momenthaftigkeit der Endentscheidungshypothese nicht, den ganzen
Vorgang als Pilgerschaftsentscheidung zu betrachten. Thomas von Aquin
stellt in diesem Sinn die Entscheidung der Engel als Pilgerschaftsentscheidung

dar... (Quodl. IX, 8 ad 2). - Es ist noch zu bemerken, daß

Thomas von Aquin die Erkenntnisquellen des geschöpflichen Geistes

nach der Scheidung vom Körper folgendermaßen beschreibt... (De Ver.

XIX, 1 corp. und vgl. ad 1).» Unter anderm durch «species infusae» und
durch geistige Schau der reingeistigen Geschöpfe (substantiae separatae)
und ihrer Ideen. «Diese (letzten) zwei Arten... wären auch bei den Kindern

anzunehmen, was ihnen erlauben würde, zu einer geistigen Klarsicht

zu kommen.» Weitere Anmerkung zum Ganzen des Vorschlages:
«Wenn man es gut bedenkt, würde man dadurch das in der Limbus-
hypothese Gemeinte nicht einfach aufgeben, sondern es, von seinem

fehlerhaften Ausdruck befreit, bewahren und weiterführen.»
Da B. in seinem Artikel vorerst mit Anknüpfung an Gedanken

moderner «Philosophen» zu einer Analyse des menschlichen Todesgeschehens

der Endentscheidungshypothese «philosophische» Wahrscheinlichkeit

zuspricht55, um dann im zweiten Teil theologische «Bestätigungen»
für sie geltend zu machen, darunter die eben gesehene Möglichkeit
besserer Wahrung der Allgemeinheit der Erlösung, kehrt er die Argumentation

um, die die meisten Vertreter der Illuminationshypothese für un-
getaufte Kinder anwandten. Ihnen war die These von der Endillumina-

55 Auch E. Mersch SJ, La Théologie du Corps mystique, I. Bd., 2. Aull. 1946,
S. 313-322; P. Glorieux a.a.O., K. Rahner SJ, Zur Theologie des Todes [Qq.
disp., 2] u. a. gehen diesen Weg, soweit es sich um Erwachsene handelt.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 309

tion des im Leben bereits zum Vernunftgebrauch gelangten Menschen

reine Prämisse von an sich größerer oder geringerer Sicherheit,
Vorbedingung für die im Vergleich dazu minder wahrscheinliche Illumination
sogar eines sterbenden Säuglings oder Kindes im Mutterschoß. B. nun
glaubt, der These von der Endillumination überhaupt eine besondre

Stütze theologischer Natur geben zu können, weil sie wie keine andere

aus den Schatten der Kinderlimbusannahme herausführe in das Licht
der lückenlosen «Heilssituation» unseres Geschlechtes in Christus. Damit
erübrigt sich eine sorgfältigere Begründung «philosophischer» Art
speziell für die Erreichung des Vernunft- und Freiheitsgebrauches bei dem
bis dahin geistig unentwickelten Kind im letzten Augenblick seines Diesseits

56.

In seinem Buch «Mysterium mortis - Der Mensch in der letzten

Entscheidung» (1962) hat B. diese Gedanken präzisiert. Von den sterbenden
Kindern heißt es da: «Auch sie werden im Tode dem Wesensdynamismus
ihres Geistes und dem Weltgrund gegenübergestellt und in diesem

Gegenübergestelltsein ihrem Erlöser begegnen. Das übernatürliche Licht, das

den menschlichen Geist geheimnisvoll umgibt und ohne das der Mensch,

um nicht in seinem Wesen zerstört zu werden, als konkret-histoiisches
Seiendes nicht gedacht werden kann, wird ihnen im Tod, auch ohne
'besondere Erleuchtung', bewußt. Zugleich werden auch sie in den
Weltgrund eingestiftet, aus dem der ganze Kosmos Gott entgegenharrt, um
in die Herrlichkeit der Gotteskinder hineingenommen zu werden. Streng

genommen können wir einen Geist, der im Tode zur Totalität seiner

Geistigkeit erwacht, nicht mehr als Kind bezeichnen, wenn das Wort
Kind noch einen Sinn haben soll. Ebensowenig, wie wir die auf die Probe

gestellten Engel im ersten Moment ihrer Existenz Kinder nennen. Das

Kind kommt im Tode zum Vollbesitz seiner Geistigkeit, also zu einem

Erwachsensein, das nicht einmal die Erwachsenen während ihres Lebens
erreichen. Daraus würde folgen, daß niemand als Kind stirbt, obwohl
er im Kindesalter uns verläßt... Freilich ist zuzugeben, daß die
vorgetragene Deutung des Schicksals der ungetauften Kinder sich auf keine

lange Tradition berufen kann. Gegen eine theologische Hypothese ist das

aber kein Abweisegrund. Als Abälard seine Limbus-Hypothese vortrug,
konnte er bei der damals vorherrschenden theologischen Auffassung auch
auf keine wesentlich bedeutendere Schultradition zurückgreifen. Ihm
gegenüber haben wir sogar den großen Vorteil, daß wir nach ihm kom-

56 Die Erwiderung auf Einwände wird uns im Folgenden noch beschäftigen.



310 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

men. In der Limbus-Hypothese vollzog sich nämlich der entscheidende

Durchbrach gegen die Verdammungseiferer. Im Grunde genommen wird
von uns die Limbusauffassung nicht einfach außer Kraft gesetzt. Sie

wird vielmehr in der Richtung ihrer ursprünglichen Intuition
weiterentwickelt. Das in ihr Gemeinte wird von seinem fehlerhaften Ausdruck
befreit, bewahrt und weitergeführt.» Eine Anmerkung dieses Buches

kommt auf die bekannte Frage zu sprechen, ob die Ausdehnung der

Endentscheidungshypothese auf das Kind nicht konsequent die Supposition

der Heilsgefährdung selbst des sterbenden getauften Kindes nahelege.

Es genügt folgendes aus der Antwort, die B. gibt : «Die Gnade Gottes

vermag die Entscheidung unfehlbar auf den Weg des Heiles zu richten,
obwohl sie zugleich die Entscheidung vollkommen frei läßt. In scholastischer

Terminologie ausgedrückt lautet unsere Unterscheidung: in sensu

diviso können selbst die in der Taufgnade verstorbenen Kinder sich für
oder gegen Gott entscheiden; in sensu composito [cum gratia baptismatis\
entscheiden sie sich tatsächlich für Gott. Und das ist es auch, was die

allgemeine Überzeugung der Gläubigen betont... Damit haben wir
zugleich eine Begründung für die Taufpflicht: allein die getauften Kinder
können ihre Endentscheidung im Zustand der Gnade vollziehen, das

heißt in einer Seinssituation, in der sie innerlich auf eine Wahl für Gott
abgestimmt sind und in der sie durch den inneren Dynamismus des in
ihnen wohnenden göttlichen Lebens Gott unfehlbar entgegengetrieben
werden» 57.

c. Auch R. Troisfontaines SJ tritt für die Anwendung der
Endentscheidungsthese, die er inbezug auf Erwachsene schon 1946 verfocht58,
bei unserm Problem in die Schranken. 1960 erscheint sein Buch «Je ne

meurs pas...» 59, über das Thema des Todes im Licht des Glaubens. Die
Endoptionstheorie habe den Vorzug, unter anderm unsere Frage zu
lösen. Die «Limbushypothese» sei zwar nicht häretisch, sie sei sogar
«communément admise», bringe aber doch große Schwierigkeiten mit
sich. Sie impliziere den Gedanken eines dritten endgültigen Jenseits-

57 Obiges im Text des Buches S. 121 f.; Anm. S. 192. Auch in späteren Schriften

legt B. diese seine Ansicht vor, z. B. in «Erlöstes Dasein». Theologische
Betrachtungen (1965) 89-97.

58 R. Troisfontaines SJ, La Mort, épreuve de l'amour, condition de la
liberté, in Cahiers Laënnec 1956, Heft 7, 6-21, aufgenommen in den Sammelband
«La Mort» (1948, Collection du Centre d'Etudes Laënnec).

59 Ed. Universitaires, Paris 1960, 251 S.; deutsche Übersetzung: Ich sterbe
nicht..., Freiburg, Herder, 1964, 262 S.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 311

zustandes, den die «sources de la Révélation» nicht kennen; sie tue dem

Satz vom allgemeinen Heilswillen zumal in Anbetracht der großen Zahl
dieser Kinder, «etwa die Hälfte der Menschheit», schwersten Eintrag,
usw. Es sind die Argumente, die man sehr ähnlich bei Laurenge, Pacios

Lopez, Boros findet. Der Schluß lautet: «Alles zusammengenommen:
die Limbushypothese antwortet geistreich auf ein Problem, von dem

man sich fragen kann, ob es nicht falsch gestellt ist: 'Was wird aus

denen, die im Erbsündenzustand sterben?' In der Hypothese der
Endoption würde niemand das ewige Leben im Zustand der Erbschuld
antreten, denn entweder wäre diese Sünde durch den Liebesakt getilgt oder

durch die persönliche Sünde abgelöst» (S. 139-142). Dieses Buch ist zwei

Jahre vor dem von L. Boros erschienen, das, wie wir sahen, die Möglichkeit

einer Endentscheidung gegen Gott seitens des unmündigen Getauften

leugnet. Wir wissen nicht, wie T. sich zu dieser Leugnung und deren

Begründung gestellt hätte, wenn er sie gekannt hätte 60. Es macht den

Anschein, daß er besonders die Erfahrungen, die der Mensch, zum Unterschied

vom Engel, machen kann, als Chancen und Vorteile in Richtung
einer guten Endoption wertet. In einem Abschnitt darüber, Les Anges
et l'homme, erklärt er, im Vergleich zu den reinen Geistern sei jeder
Mensch besser daran, «quelle que soit son histoire». So selbst der, der
hier nie zum Gebrauch seiner höheren Fähigkeiten kam, denn die
organische Behinderung oder der vorschnelle Abbruch des Lebens werde ihm
dann (bei der Endoption) in ihrer Abhängigkeit von der Sünde erscheinen.

Und wer erst im Augenblick der Option zum Vernunftgebrauch kommt,
steht in der Situation, die der der Engel nächstverwandt ist, schon das sei

gar nicht zu verachten (Voilà déjà qui n'est pas si mal!). Und vielleicht
könne man hinzufügen, daß die Erfahrung des Übels, dem sie zum Opfer
fallen (wohl der Tod gemeint, wie vorhin?) sie in eigener Weise belehrt
und zur Abkehr von jedem Übel anregt (S. 147). An andrer Stelle spricht
T., im Kap. über den Tod und Krankheit usw. als Sold der Sünde, von
der Zugehörigkeit zur Kirche als Heilsnotwendigkeit. Eine Anmerkung
sagt vom getauften Kind, es sei durch die Taufe der Kirchengemeinschaft

eingegliedert und hätte, in der Hypothese der Endoption, nur
diese Zugehörigkeit frei zu ratifizieren (S. 192). Auch da kein näheres

Eingehen auf die Frage, ob es diese Ratifizierung verweigern könne,
sogar in sensu composito, wie Pacios Lopez sagen würde.

60 Das Wesentliche derselben konnte ihm allerdings schon aus dem Artikel
von L. Renwart SJ in NRth (oben Anm. 33) bekannt sein, den er S. 141 Anm. 3

nennt. T. scheint nicht darauf eingehen zu wollen (vgl. S. 192, Anm. 58).



312 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

d. Die Zeitschrift «La Vie spirituelle» hat das Heft vom März 1963

dem Thema «Le sens chrétien de la mort» gewidmet. Cl. Geffré OP schreibt
darin über den Tod als Notwendigkeit und als Freiheit und kommt auch
auf die Endoptionsthese 61, die P. Glorieux, E. Mersch, und «auf neuen
philosophischen Grundlagen» A. Winklhofer, R. Troisfontaines und
«surtout» L. Boros zu Vertretern habe. «Man muß von vornherein gestehen,
daß diese These der Endoption nur eine theologische Hypothese ist. Wir
haben keinerlei Erfahrung über den genauen Augenblick des Todes...
man kann nicht einmal viel herausholen aus dem Zeugnis solcher, die
den Schatten des Todes gestreift haben und sagen, sie hätten die
Erfahrung einer Totalisation ihres ganzen vergangenen Lebens in einem

einzigen Augenblick gemacht. Aber man muß zugeben, daß diese Hypothese

gut konvergiert mit den anthropologischen Gegebenheiten über
das Doppelantlitz des menschlichen Todes und den Glaubensgegebenheiten

...» Die gleichen Bemerkungen, wie sie die Spezialisten der
Endoptionsthese seit Jahr und Tag wiederholen. Die Hypothese lasse den

guten Sinn der Versuche moderner Philosophie bejahen, den Tod des

Menschen weniger als bloß äußere Nötigung denn vielmehr als eine
innere Realität zu verstehen, die dem ganzen Ahlauf unserer persönlichen
Geschichte präsent sei. Anderseits ermögliche sie, der Glaubenswahrheit,
daß der Tod unserer «possibilité de choix» eine unausweichliche Grenze

setzt, ihre echte Tragweite (portée) zu geben. Sei sie wahr, so treffe die
These in allen Fällen zu, sei also nicht zu verwechseln mit der
Illuminationstheorie, der Annahme einer besonderen Erleuchtungsgwaife, die

«geschmiedet» wurde, um auf das Problem der ohne Taufe verstorbenen
Kinder zu antworten. Die These der Endoption sei Zielscheibe
verschiedenster Kritiken geworden, nur eine ewig wiederholte und grundlose
Einwendung wolle er beseitigen: daß so ein Vorwand geliefert werde,
die ernste Bedeutung der freien Akte eines ganzen Lebens im Hinblick
auf das Heil zu verringern, als genügte Bekehrung im letzten Augenblick,

um ein langes Leben der Verstocktheit in der Sünde wiedergutzumachen.

Davon sei keine Rede. Die Schlußoption werde zur Frucht
und Manifestation aller unvollkommenen Akte, durch die ein Mensch sich

eine moralische Persönlichkeit geprägt hat; sie «folgen uns nach», der
Tod katalysiert unser ganzes Leben. Damit sei die Hypothese ein Ruf
zur Bekehrung, nicht eine «solution de facilité». Der letzte, vollbewußte
und vollfreie Akt, der des Sterbens, von besonderer Verantwortlichkeit,

61 Cl. Geffré OP, La mort comme nécessité et comme liberté, 1. c. 264-280
(S. 273-277).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 313

Krönung der vorausgegangenen Ausrichtung auf Gott oder Ratifizierung
der Abwendung von ihm, würde in dieser theologischen Deutung der
Intuition heutiger Philosophen wie Heidegger recht geben, daß der Mensch
als «Sein zum Tode» keine indefinite Existenz haben könne, weil das

dem Begriff progressiver Bewußtwerdung, geistigen Fortschreitens,
vitaler Anspannung (tension vitale) widerspräche. So erscheine das

Leben als ein «apprentissage de la mort», indem jeder unserer noch so

unauffälligen freien Wahlakte uns faktisch auf die Gemeinschaft mit
Gott und mit unseren Brüdern ausrichtet oder auf Bruch, Absonderung.
Das wird sich uns in unserer letzten Stunde offenbaren. G. hat die
Schriften von K. Rahner, A. Winklhofer, L. Boros, R. Troisfontaines

genannt, deren Gedanken er so zusammenfaßt. S. 277 bemerkt er, daß

die These neue Perspektiven in der dunklen Frage des Heiles der ohne

Taufe verstorbenen Kinder eröffnen könnte, einer «question toujours
irritante»; L. Boros habe diesen Weg eingeschlagen; er selber wolle
nicht weiter darauf eingehen und stellt nur die Frage, warum man den

Weg nicht sollte gelten lassen 62.

Bevor wir über die Urteile einiger Gegner der Endentscheidungstheorie

im allgemeinen oder in Anwendung auf das Sterben von Kindern
referieren, kann es nützlich sein, gewisse Unterschiede im Denken der

genannten Vertreter eines persönlichen Votums der Kinder
herauszuheben. Laurenge distanziert sich ausdrücklich von der Meinung, allen
Sterbenden werde noch im letzten Augenblick eine besondere

Illuminationsgnade zuteil, das ist mit ein Grund, warum er sich nicht scheut,
die Gelegenheit der Kindesseele zu einer persönlichen Entscheidung
«après la mort» anzusetzen; das für ihn ausschlaggebende Motiv, warum
sie eine solche Gelegenheit haben muß, ist der allgemeine Heilswille
Gottes, der niemand verlorengehen läßt es sei denn aus persönlicher
Schuld. Zöttl folgt Klee und Mayrhofer in der Vermutung, daß die Seele

des Kindes im Sterben natürlicherweise die Fähigkeit zur Entscheidung
für oder wider Gott erlangt und göttliche Gnaden zur rechten
Entscheidung angeboten erhält. So denken auch Troisfontaines und Boros,
letzterer sagt (Mysterium mortis, S. 121) ausdrücklich, sterbende Kinder
bedürften keiner «besonderen Erleuchtung». Geffré will das noch klarer
festgestellt wissen. Pacios Lopez jedoch ist bereit, sogar mit regelmäßigen
Wundern zu rechnen, weil Gott sich nur freigewählte Liebe vom Men-

62 Im Sinn der Endoptionstheorie wenigstens für die Erwachsenen s. auch
V. Boublik, La predestinazione. S. Paolo e S. Agostino, Roma 1961, 205-209.



314 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

sehen wünscht, daher sie auch jedem Menschen ob so oder so ermöglichen

wird; das führt ihn auch zur hypothetischen Konzession,
getaufte unmündige Kinder könnten ihr Heil verwirken. Er scheint auch
die Ablösung der Seele vom Leibe als einen allmählichen, zeitlich
verlaufenden Vorgang zu denken.

Hin und Her um die Endilluminationshypothese

Die Kritiker wiederholen im allgemeinen seit den Stellungnahmen
zur Theorie von H. Klee oder K.-M. Mayrhofer die gleichen
Hauptbedenken und nahehegenden Schwierigkeiten 63. Es gibt solche, die schon

von vorneherein zur Verneinung einer solchen Heilsmöglichkeit für
die Kinder neigen, weil ihnen die Theorie einer natürlichen besonderen

Bewußtseinshelle Sterbender im letzten Augenblick und einer deshalb
besonders günstigen Entscheidungssituation in jenem Augenblick
solider Grundlagen zu entbehren scheint. Zu dieser Richtung gehört
A. Michel, der seit vielen Jahren die These bekämpft. In seinem Buch
Enfants morts sans baptême kehrt mit nur geringfügigen Änderungen
der Fassung eine Kritik wieder, die er schon 1931 in L'Ami du Clergé
dem Hinweis H. Klees auf vergeistigte Züge im Totenantliz entgegenhielt:

Schwacher Beweis, der nichts erklärt; oft konstatiere man das

Gegenteil. Die ganze Hypothese falle übrigens in sich zusammen vor
der Tatsache, daß die Seele bis zum Augenblick des Todes nur die der

Menschennatur gemäße Art des Erkennens besitze, eine abstrakte
Erkenntnis der Wahrheit. Dieser Erkenntnis seien die Kinder unfähig bis
der Vernunftgebrauch sich ausbildet. Direkte Wahrheitserkenntnis
mittels «espèces infuses» beginne für früher aus diesem Leben scheidende

Kinder erst in dem Augenblick, der dem ihres Todes logisch folgt. Klees

Hypothese sei «une pure fantaisie de l'imagination Qu'elle ait pu
séduire d'autres auteurs, même contemporains, cela n'enlève rien de son

improbabilité» 64. Die Skepsis M.s in diesem Punkt wird wohl verständ-

63 Aus dem letzten Jh. vgl. etwa J. H. Oswald, Die dogmatische Lehre von
den heiligen Sakramenten der kath. Kirche, I. Bd., 1. Aufl. 1855, 4. Aufl. 1877,
S. 220-225; P. Schanz, Die Lehre von den heiligen Sakramenten der kath. Kirche
(1893), S. 278; H. Schell, Kath. Dogmatik, III/2, S.473; L. Atzberger,
Fortsetzung des Handbuches der kath. Dogmatik von M. J. Scheeben, IV. Bd., S. 186
und 538 f. ; aus späterer Zeit etwa W. Stockums, Das Los der ohne die Taufe
sterbenden Kinder (1923), S. 102 fi. ; gegen Stockums und für die Hypothese von
H. Klee: P. R. Pies, Die Heilsfrage der Heiden, Aachen 1925, S. 137-176.

64 Questions de science ecclésiastique. Consultations diverses, in L'Ami du



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 315

licher, wenn man sieht, in welcher Reihenfolge er den Abbau der
verschiedenen Arten Tätigkeit beim Sterbenden unter verbleibender
Verbindung von Leib und Seele normalerweise denkt, indem er darin der
aristotelisch-scholastischen Auffassung vom geistleiblichen Wesen des

Menschen und seiner Akte sekundiert. Zuerst hört die intellektuelle
Betätigung auf, hernach die des sensitiven Lebens, in einem dritten
Moment die des organischen. Die Beobachtung des Verlaufes der Agonie
vermittle denn auch diesen Eindruck, und daß er der Realität nicht
entspreche, wäre gerade wissenschaftlich zu beweisen. Ausnahmen, bei
denen die Aktivität des geistigen Bewußtseins bis zum Ende andauert
und das sensitive Empfinden und Wahrnehmen auch ohne Bekundung
nach außen tätig bleibe, könne es geben, die Regel sei es nicht. Die

Erklärung liege im substanziellen Charakter der Verbindung von Seele

und Leib, die als solche bis zum Augenblick des Todes bestehe. Aus ihr
folge, daß unsere Seele ihre geistigen Funktionen nur in lebendiger
Beziehung mit den Akten der sensitiven Kräfte auszuüben vermag. Da
nun die Organe des sensitiven Lebens in der Agonie schwere Schädigungen
erleiden, entspricht es dieser Psychologie, daß zuerst die Phänomene

geistiger Ordnung abbrechen; dann verfallen die des Sinnenlebens einer

Abschwächung und sozusagen natürlicher Einschläferung um bald
ihrerseits aufzuhören, und schließlich erst gehen die des organischen
Lebens den gleichen Weg. M. verweist auf Thomas S. Th. 1,84-85, deren

Einzelangaben ihm der These schon naturgemäßer «Illumination» in der

Agonie ungünstig scheinen. Sie legten vielmehr nahe, daß die Schwächung

der Sinnentätigkeit auch die geistige hemme, verstöre (trouble),
vielleicht sogar ganz aufhebe. M. widerspricht ferner einem Argument
der Gegenthese, wonach die liturgischen Sterbegebete derKirche bezeugen

würden, daß sie «systematisch» dem Sterbenden in der Agonie
verschiedene Akte wachen geistigen Bewußtseins zuschreibe 65.

Clergé 48 (1931) 497-512 (S. 510) ; Enfants morts sans baptême 1954), S. 61 : «Faible
preuve, dirons-nous, et qui n'explique rien. Car souvent on constate le contraire.
D'ailleurs, toute l'hypothèse de Klee croule devant ce fait que l'âme, jusqu'à
l'instant de la mort, n'a que la connaissance propre à la nature humaine, c'est-à-
dire une connaissance abstraite de la vérité. Les enfants en sont d'ailleurs
incapables et leur incapacité subsiste tant que leur âme reste unie au corps. La
connaissance directe de la vérité au moyen d'espèces infuses ne commence pour eux
qu'à l'instant logiquement postérieur à l'instant de la mort. L'hypothèse de Klee
est une pure fantaisie de l'imagination. Schell lui-même en parle avec scepticisme...»

65 L'Ami du Clergé, a. a. O. M. übernimmt das nicht in sein Buch Enfants...,
wohl weil es ja nicht speziell das Problem der Kinder betrifft.



316 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Auf eine spätere Anfrage hin hat M. geantwortet, der Augenblick
der Trennung der Seele vom Leibe folge zweifellos erst beim Schwinden

jeder Art Lebens, also auf das dritte von den obenerwähnten Stadien,
weil die Geistseele das Lebensprinzip im Menschen und mithin dem

Leibe verbunden sei, solange als dieser lebt. Daß während der Agonie
ihre geistige Betätigung aussetze, erscheine nicht widersinnig, sei sie

doch bei dem Kind im Mutterschoß während eines bedeutend längeren
Zeitraumes auf die organische Betätigung beschränkt. Der gemeinte
Unterbruch sei nur vorübergehend, stamme aus einem an sich «anormalen

und akzidentellen» Zustand, auf den für die Seele dann neue

geistige Aktivität mit «konnaturalen eingegossenen Ideen» folge 66.

P. Glorieux glaubte, die Ansicht einer besonderen Bewußtseinsschärfe

und höchster Betätigung der Willensfreiheit im Augenblick des

Sterbens durch den Dr. communis bestätigt zu finden, unter anderm
deshalb, weil nach Thomas «sich trennen» und «getrennt sein» von Leib
und Seele beim Sterben Sache des genau gleichen unmeßbaren Augenblickes

wären. Dann könne man nämlich das engelhaft klare und
vollkommene Erkennen und engelhaft entschiedene Wollen der bereits von
den Fesseln des Leibes gelösten Seele sowohl noch zu ihrem Diesseitsleben

als auch schon zu ihrem Jenseits rechnen 67. M. läßt das nicht
gelten, es widerspreche nicht minder der faktischen Gesamtansicht des

hl. Thomas in diesen Fragen als dem objektiv richtigen Denken darüber.
Die beiden Arten Dauer, die zeitliche und die des Aevum seien nämlich
wesentlich verschieden. Die Trennung der Seele vom Leibe gebe genau
den letzten Augenblick zeitlicher Dauer an, die das Maß ihrer Tätigkeit

66 L'Ami du Clergé 49 (1932) 136-139 (827 f., ad I). - Bezüglich des

Zeitpunktes, wann die Geistseele den Leib verlasse, redet M. im Artikel Mort des DTC,
Band X/2, Sp. 2498 f. (1928 verfaßt) weniger entschieden; ausgeschlossen wäre es

nicht, meint er, daß sie sich vom Leib schon getrennt hätte, bevor in allen Organen
und Geweben das Leben ganz verschwunden ist.

67 P. Glorieux, in dem Anm. 50 an erster Stelle angegebenen Artikel S. 882-
884. - Vgl. die Rez. von Ch. V. Héris OP zu diesem Artikel in Bulletin Thomiste
3 (1930-1933), Nr. 1269 [918-922]; S. [921] f. gesteht H. zu, G. könne seine Hypothese

der Endoption mit Recht aus dem Ganzen der thomasischen Lehre ableiten;
aber Thomas selber habe diesen Schluß nicht gezogen, den Vergleich aus Johannes
v. Damaskus zwischen Tod des Menschen und Fall des Engels verwerte Thomas
nur um zu sagen, daß sie beide dabei in einen unabänderlichen Zustand gelangen,
«non que la mort est l'instant où le pécheur, par une dernière faute et un dernier
mépris de la grâce de Dieu, se damne irrévocablement. Pousser jusque-là le parallélisme,

c'est certainement dépasser la pensée du Maître et risquer par le fait même
de s'en écarter...»



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 317

in diesem Leben war, dann beginne ihr Aevum. Zwischen ihnen sei keine

Art VerSchmelzung möglich, das eine ist «status viae», das folgende schon

«status termini». Hier beruft sich M. auf eine Kritik von A. d'Alès SJ

an Glorieux68. Wieder schlägt M. in die gleiche Kerbe, als Bischof
L. M. J. Durand die «Illuminationstheorie» zugunsten der ohne Taufe
sterbenden Kinder adoptiert69, von neuem innerhalb ausführlicher, im
allgemeinen sehr positiver Besprechung des posthumen Werkes von
E. Mersch SJ, La Théologie du Corps mystique, wo die These des

vollbewußten und vollfreien «acte de mourir» wenigstens jedes erwachsenen

Sterbenden (von Kindern spricht Mersch da nicht ausdrücklich) eine

mißbilligende Bemerkung entlockt 70, und wiederum wird sein Wider-

68 A. d'Ai-ès, La lucidité des morts, in Etudes 214 (1933) 314-317 ; in einem
vorausgegangenen Aufsatz, La lucidité des mourants (ebd. 210, 1932, I, 152-162)
hatte d'Alès die Ansichten der Ärzte L. Chevrier und H. Bon ebenfalls, wenn auch
weniger negativ als Michel, kritisch beurteilt, wobei auch er ausdrücklich deren
regelmäßige Anwendbarkeit auf das Sterben Unmündiger ablehnte, für die er mit
der sent, communis nur ein eventuelles Ausnahmewunder in Einzelfällen
veranschlagt wissen wollte, «car Dieu n'a pas enchaîné sa puissance au sacrement». Die
Stellungnahme Michels zur Ansicht Glorieux's über Endentscheidung im
allgemeinen folgte, unter Berufung auf d'Alès, in dem Beitrag Question de science
ecclésiastique. Consultations diverses, in L'Ami du Clergé 50 (1933) 753-763 (S. 756-
761). — Eine Kritik an der Endoptionsthese Glorieux's mit dem Vorwurf, er verlege

die Option in die schon getrennte Seele bringt R. Lombardi, La salvezza di chi
non ha fede, vol. 2 (1945), 254 f. Glorieux hat auf den Angriff Michels hin L'Ami
du Clergé alsbald um Aufnahme einer Erwiderung ersucht, in der er klarstellt, daß
er die ausschlaggebende Entscheidung zum status viae rechnet, «à l'heure de la
mort», «à la séparation», «à la mort» falle sie; nirgends habe er Worte geschrieben
wie «après la séparation», «après l'heure de la mort», «après l'instant même de la
mort», «la délibération qui suit la mort». Aber gemäß seiner Annahme eines «changement

instantané» im Moment des Todes, wie er ihn auch aus Thomastexten folgern
zu können glaube, lasse sich auf das Geschehen dieses Augenblickes wohl dessen
Wort von dem Zusammenfallen des «separari et separatum esse», des «fieri et
factum esse» anwenden. Man könne solche philosophischen Probleme in Fachkreisen
diskutieren, aber «crier au scandale ou à la contradiction» sei keine passende
Antwort (L'Ami du Clergé 50 (1933), S. 819 f.).

69 In L'Ami du Clergé 55 (1938) 337-340 (S. 338): «La loi naturelle de la
psychologie humaine veut que, tant que dure son union au corps, l'âme n'acquière
des connaissances intellectuelles que par voie d'abstraction des données sensibles.
L'hypothèse imaginée par Klee d'une libération progressive de l'âme relativement
à ces conditions naturelles à mesure que s'approche l'instant de la mort, est pure
fantaisie de l'imagination... Et les partisans de l'illumination sentent si bien la
fragilité de l'opinion de Klee qu'ils recourent à l'intervention positive de Dieu pour
délier les facultés de l'âme du petit enfant et hâter l'usage de sa raison...» Wie
ja tatsächlich noch 1954 Pacios Lopez es in Erwägung ziehen will (s. oben S. 294 f.).

70 Chronique de Théologie, in L'Ami du Clergé 59(1949) 680: «Thèse assez

étrange... physiologiquement et psychologiquement très contestable».



318 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

sprach laut, als R. Troisfontaines SJ sich zum Anwalt derselben macht:
ihm wirft M. vor, er denke an eine allmählich verlaufende Trennung der
Seele vom Leibe, was bei einem «einfachen Akt» wie die Geistseele, der
weder Zersetzung noch Teilung erleiden könne, ausgeschlossen sei; zu
Unrecht nehme er L. Capéran und A. D. Sertillanges OP für seine

Meinung von der regelmäßigen vollfreien Endoption der Seele im Moment
des Todes in Anspruch 71.

Mit der katholischen Theologie überhaupt teilt M. die Überzeugung,
daß Gottes Barmherzigkeit dem Menschen gerade dann, wenn es ans

Sterben kommt, ihre Gnade in reichem Maße zuwendet und dem Sünder
dann nochmals eine Bekehrungsgnade angeboten wird. Er nennt dies

eine «doctrine communément admise». Nach dem über seine Auffassung
Gesagten dürfte klar sein, was er nicht mehr dazu rechnet: die Meinung
nämlich, daß solche Gnade allen mündigen Sterbenden genau noch im
letzten Augenblick, in dem der präzisen Trennung der Seele vom Leib
als klarste Erkenntnis und Erleuchtung der Seele und intensivste
Beeinflussung ihres dann schon natürlicherweise zu vollfreier Betätigung
fähigen Willens in Richtung auf eine gute letzte Entscheidung zuteil
werde. Das betrachtet er mit andern Autoren wie dem vorhin erwähnten
A. d'Alès als von christlicher Tradition eher widerratene Meinung, auf
die kein Verlaß sein dürfe. Mindestens ebenso plausibel sei die
Gegenmeinung, daß in vielen Fällen die letzte Entscheidung des Menschen der

Haltung entspreche, die er im Lauf seines Lebens zum Reifen gebracht
hat. Plötzliche Bekehrungen des letzten Augenblickes wären eher eine

Art Wunder der Gnade, ein Einsatz derselben, den Gott wohl ausnahmsweise

gewähre, mit dem also niemand von vorneherein zum Aufschub
der Buße und Bekehrung rechnen könne 72. Wie weit diese Gesichts-

71 Mors et vita, ebd. 61 (1951) 17-23 (S. 22 f.).
72 Von A. Michel seien hier informationshalber nur einige weitere Fundstellen

seiner Interventionen zur Endoptionsthese angegeben, von denen die meisten nur
die Frage erwachsener Sterbender berücksichtigen: In L'Ami du Clergé 40 (1923)
724-728 antwortet er auf Anfrage zum Inhalt einer Broschüre und eines Kalenders
(Almanach) erbaulichen Charakters, über den guten Tod, worin propagiert wird,
jeder Sterbende habe in den letzten Augenblicken eine Vision des Gekreuzigten;
ebd. 41 (1924) 168-179 zu der Behauptung, Gott müsse jedem Sünder seine besondre
Bekehrungsgnade gerade noch im letzten Augenblick gewähren; ebd. 42 (1925) zu
einer Ansicht, wonach die Seele des Sünders schon in den letzten Augenblicken vor
dem Sterben die Schwere der Sünde so klar erfassen müßte wie sie es nach dem Tod
tun wird; ebd. 48 (1931) 777 f.: «... Maintenons donc l'existence probable d'une
grâce spéciale de conversion à l'heure de la mort, mais gardons-nous d'en inférer



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 319

punkte in die Frage der «Illumination» der Kinder hineingetragen werden

dürfen, ob sie notwendig damit zu tun haben oder nicht, kann erst
im dritten Teil unserer Arbeit erörtert werden. Hier überkreuzen sich
leicht die Ansichten der einzelnen Autoren schon rein inbezug auf die
Situation erwachsener Sterbender, indem einzelne, so etwa P. Glorieux,
mehr den Begriff von Endgnaden betonen, andere mehr den einer schon

natürlichen Endentscheidungssituation besondrer Erkenntnisklarheit und
Willensunbehindertheit der «losgelösten» engelhaften Geistseele, aber

nun ob des Erwachsenen oder des Kindes gleicherweise, so etwa L. Boros,
wie oben gesehen, der sogar meint, die gute theologische Begründbarkeit
der «Illumination» der Kinder gereiche zur Stütze der allgemeinen
Endoptionstheorie, ohne daß er aber für Erwachsene einer unter dem Einfluß

von Gnaden des allerletzten Augenblickes positiven Endentscheidung

höhere Wahrscheinlichkeit zumessen würde als dem Verharren in
der Richtung des Gesamtlebens. In dieser Beziehung wären also Boros
und auch Troisfontaines eher bei E. Mersch, K. Rahner u. a. als bei

Glorieux, würden aber wieder zu Glorieux abschwenken, indem sie seine

These der «grâces dernières» für das Heil der Kinder sich zunutze machen

unter Streichung des bei diesen sinnlosen «endurcissement». Und für
getaufte Kinder schreibt Boros der Sakramentsgnade die Kraft zu, eine

ungute Endentscheidung unfehlbar zu verhüten (so offenbar auch Lau-

renge, was Pacios Lôpez hinwieder aus seiner Perspektive nicht
wahrhaben möchte. Früher hatte ein Verteidiger Klees in Spanien, Garcfa-
Plaza de San Luis das andere Extrem plädiert, daß alle ungetauft
sterbenden Kinder kraft einer Illuminationsgnade die positive Entscheidung

que cette grâce comporte nécessairement et toujours une illumination actuelle de
l'intelligence, une motion actuelle de la volonté dans le sens d'un acte de contrition
parfaite»; ebd. 52 (1935) gibt eine Frage M. wieder Gelegenheit, zu betonen, daß
man die Entscheidung, die dem Kind das Heil sichern würde, auf keinen Fall der
vom Leib bereits getrennten Seele zuschreiben könne; ebd. 54 (1937) 312-314 hat er
es mit einer Anfrage zu tun, die von einem «baptême de désir interprétatif» statt
«désir explicite» bei ungetauften Kindern reden möchte und das mit dem Satz
deuten will: «Non ponentibus obicem, Deus non deest in necessariis » ; die Antwort
darauf ist kurz angebunden und macht den Eindruck, er kümmere sich nicht einmal

um den eigentlichen Sinn dieser Worte des Fragestellers. — Diese Liste dürfte
vielleicht etwas verstehen lassen, daß M. gegen die Endoptionsthese als solche mit
einer gewissen Animosität reagiert, von den gelegentlich extravaganten und sogar
abergläubischen Meinungen her, auf die er zu antworten hatte. - Ähnlich wie M.
beurteilt die Endoptionstheorie überhaupt und die Anwendung auf Kinder
insbesondere N. Lopez Martinez, El mâs allâ de los ninos, Burgos 1955, 116 S.

(S. 55 fi.).



320 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

träfen)73. Man sieht, wie verschieden die näheren Ausgestaltungen der

sog. Illuminationshypothese und der Grad der Konsequenz bei ihrerDurch-
führung sein können.

Neuartige Gegengründe sind in der Kritik an der Illuminationstheorie

und ihrer Heranholung für unser Problem, also für eine Begierdetaufe

sterbender Kinder, in uns zugänglicher theologischer Literatur der
letzten Jahre nicht aufgetaucht. Ohne sie sich selber zu eigen zu machen,
hat L. Renwart SJ die Hypothese des «Endaktes» gegen Argumentationen

in Schutz genommen, die ihm allzu oberflächlich erscheinen, und
er verweist darauf, wie schon sowohl W. Van Roo wie P. Gumpel das

beklagen. Er meint, was in Wirklichkeit der Hypothese mehr geschadet
habe als jene Argumente, seien übertriebene Folgerungen bzw. Anwendungen,

die gewisse Verteidiger daran knüpfen wollten, so etwa P. Getino
OP in dem 1936 indizierten Buch Del gran numéro de los que se salvan...
(1934) und Laurenge. Für den Standpunkt von P. Glorieux über die
Endoption Erwachsener hat R. sehr anerkennende Worte. Weder d'Alès
noch Michel hätten bewiesen, daß die Idee des unteilbaren Augenblickes,
in dem der Endakt geschehen soll, widersinnig, «contradictio in terminis»
wäre, wenn auch freilich schwer zu verstehen und noch schwerer
vorstellbar. Zieht einer in Zweifel, daß die Seele, wann sie sich vom Leib

trennt, natürlicherweise zu einer Erkenntnis nach Art der Engel übergeht,

so können die Verteidiger des Endaktes nach R. ad hominem
erwidern: ihr räumt ein, daß sie im ersten Augenblick nach dem Tod zu
vernünftiger und freier Betätigung gelangt, ob ihr das nun für die Kindesseele

als «natürlich» oder als Frucht einer besondren Intervention Gottes
bezeichnet ; so zeigt uns denn, daß es nicht angeht, dies genau dem Augenblick

der Trennung vom Leib zuzuschreiben. Die Erwiderung gelte voll
und ganz auch für vor Vernunftgebrauch Sterbende, denn er kenne
niemand, sagt R., der den Kindern im Limbus die Geistesbetätigung
abspräche. Der Einwand, die fragliche Theorie nehme den Mahnungen zur
Wachsamkeit j eden Sinn, die Christus den Erwachsenen zudachte, sei keine

Widerlegung, er supponiere eine allzu simple Philosophie des menschlichen

Handelns, die den Zusammenhang aller Akte unseres Lebens
ignoriere, nicht sehe, daß der «acte final» unsere Grundoption in ihrer Totalität

sein werde, gleichsam das Fazit, der Inbegriff der aus der Reihe

unserer Akte und unserer Antworten auf die Gnadeneinladungen Gottes

73 J. GarcIa-Plaza de San Luis, Existe el limbo de los ninos? in Revista
Eclesiâstica 10 (1936) 113-155.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 321

herauskristallisierten persönlichen Grundgesinnung. Zugleich verrate der

Einwand, daß man «dem Dynamismus des göttlichen Lebens», das der
Seele im Gnadenstand eigen ist, wenig zutraue. Es sei doch klar, daß der
Mensch im Gnadenstand bei der Endentscheidung bedeutend günstiger
daran sein werde als der, der sie mit der Hilfe noch so vieler bloß
aktueller Gnaden von außen her treffen soll (seulement sollicité du dehors

par des grâces actuelles, si abondantes qu'on les suppose). Das gebe auch
schon auf eine weitere Schwierigkeit Antwort : aus der Endakthypothese
folge nicht, daß die Taufe überflüssig wäre, die ja jenes besagte höhere

göttliche Leben bringe, sodaß ein eben Getaufter von da ganz andre

Chancen für die Entscheidungssituation habe aus jenem ihm innewohnenden

«Dynamismus», der konnatural nach der Ausfaltung in der
himmlischen Herrlichkeit tendiert. Und damit glaubt R. die Alternative
verneinen zu dürfen, die Pacios Lopez offen ließ, daß getaufte Unmündige
auch verlorengehen könnten. R. bietet hier den Lösungsvorschlag, den
Boros übernimmt, wie auch den Vergleich mit der Situation zur Zeit,
da Abälard mit der Limbustheorie etwas vorbrachte, was keine Stütze
in der bisherigen Tradition zu haben schien. R. legt jedoch auf Zurückhaltung

Wert : nur die in der Kirche lebendige Überlieferung werde zeigen
können, allenfalls durch ihre höchste Manifestation in einer dogmatischen
Entscheidung des unfehlbaren Lehramtes, ob diese so verheißungsvoll
anmutende Hypothese oder eine andere alle Glaubensgegebenheiten
genügend wahre und daher von den Theologen angenommen und von den

Seelsorgern vorgetragen werden könne 74.

Nicht ganz so günstig wären die Zukunftsaussichten der These einer

Endoption der Kinder, wenn man das Urteil zum Horoskop macht, das

H. de Lavalette SJ sich gebildet hat 75. Bei Erwachsenen erscheine die

Endentscheidungstheorie plausibler, denn da gehe es um Ratifizierung
der ganzen Kurve einer Existenz mit ihren Einzelakten, in einem Schlußakt,

der der Natur des Menschen, der individuellen Lebensgeschichte
und dem Wesen der «âme séparée» Rechnung trage, darum wirklich
«acte de passage» sei. Aber das Kind sei ein ganz anderer Fall» (tout
autre). Hier könne doch die Seele kein «déjà» an Akten «rekapitulieren»,
sondern trete plötzlich aus dem unbewußten ein ihr eigenes Leben (vie
d'âme séparée) an, das «pour lui» schlußendlich allein entscheidend sei 75.

7 4 A. Anm. 33 a. O., S. 461-466.
75 H. de Lavalette SJ, Autour de la question des enfants morts sans baptême,

in NRth 82(1960) 56-69 (S. 63).
76 Der Satz ist nicht ganz klar; vermutlich kann dieses «pour lui» nur auf das

21



322 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Um den Kindern ihr Heil zu verschaffen, unterschiebe man ihnen hier
eine Wahl, die mit dem tatsächlichen Erdenleben nichts zu tun hat und
der Art des Engels entspricht. Ist denn diese Wahl wirklich ein
Übergangsakt (acte de passage)

Zu den Gedanken von L. Boros hat R. Mengis Stellung genommen
nach Erscheinen des Artikels «Sacramentum mortis». Unter anderm
verweist M. auf die Worte des Tridentinum über die Erlangung der
Rechtfertigung durch die sakramentale Taufe oder deren «votum» (Dz 796,

nun 1524) und schreibt: «Da im 'zeitlosen' Moment des Todes eine Spendung

der Taufe unmöglich ist, so müßte die angebliche Endentscheidung
wenigstens das vom Konzil verlangte votum baptismi einschließen ; aber
ist das annehmbar? Kann es ein ernstliches votum einer Sache geben, die
einfachhin unmöglich ist? So läßt sich die von Dr. Boros vorgelegte
Hypothese auch mit der Lehre des Konzils von Trient nicht sinnvoll
vereinbaren»77. Darauf antwortet B. zunächst, die «Sakramentalität
des Heils» werde in seiner Auffassung nicht etwa beeinträchtigt, bei
näherem Zusehen sogar im Gegenteil, denn damit würde «der Tod sogar
ein eminent sakramentales Ereignis». Aber auch ohnehin erscheine der

springende Punkt des Argumentes bei M. hinfällig: er fasse den Begriff
des «Votum» der Taufe zu eng, bringe in ihn «eine zusätzliche
Bestimmung, die die Theologie nicht kennt» 78. Ferner hat M. die

Erklärung von B. beanstandet, die wir oben zitiert haben: «Man sieht nicht
ein, wie ein Mensch ewig von Gott getrennt sein kann, ohne die Qualen der
Hölle zu erleiden». Es gebe eben «eine doppelte Trennung von Gott...
eine insofern er das übernatürliche Endziel ist, und eine solche, insofern
er auch das natürliche Endziel ist»; das Erleiden der Höllenqual folge
erst aus dem Verlust beider, nicht schon aus dem Verlust des ersten
allein, wie bei den Limbuskindern. Über diese Unterscheidung meldet B.
seine «Überraschung» an, stellt die Frage: «Sind wir noch 'natürlich'?»
Er wittert darin eine mit Berufung auf «traditionelle Theologie»
vorgenommene Identifikation der letzteren mit «der cajetanischen Lösung
des Natur-Übernatur-Problems», die doch viele Theologen der späteren
Zeit für verfehlt halten. «Im Laufe jeglicher genügend weit voran-
dringenden Analyse des menschlichen Geistesdynamismus erweist sich

vier Zeilen vorher vorkommende «choix» zu beziehen sein; oder auf «passage
brusque»? oder auf das weiter oben stehende «l'enfant»?

77 R. Mengis, Sacramentum mortis, in Schweizerische Kirchenzeitung 127

(1959) 433-434; 446-447 (S. 446).
78 L. Boros, Nochmals: Sacramentum Mortis, ebd. 573-575 (S. 574).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 323

jenes Gebiet, das wir das Ubernatürliche nennen, als etwas in der
konkreten Geistesverfassung des Menschen Gegebenes und durch diese

Gefordertes. Die Lösung der darin eingeschlossenen Aporie (übernatürlich
und trotzdem in der konkreten Geistesverfassung von vornherein
enthalten) gehört zu den schwersten Aufgaben der Theologen»; der
Lösungsvorschlag von K. Rahner sei vielleicht der beste 79. M. fand beide

Erwiderungen unbefriedigend, denn bei der ersten Einwendung, der

Bezugnahme auf die Worte des Trienter Konzils über die Begierdetaufe
habe er mit Recht von einem «ernstlichen» Verlangen gesprochen und
darauf sei B. nicht eingegangen. Die zweite Erwiderung komme darauf
hinaus, daß B. sich wundere, wenn jemand noch die Limbuslehre
verteidige, die den ohne Taufe verstorbenen Unmündigen eine natürliche
Glückseligkeit zuschreibt. Dafür aber habe sie «zwingende» Gründe:
die Erklärungen des Lehramtes über die einschlägigen Fragen und den

Gerechtigkeitssinn, dem es «widerstrebt, anzunehmen, daß jemand ohne

jede persönliche Schuld dessen beraubt wird, worauf seine Natur
Anspruch hat. Dieser natürliche Anspruch besteht auch dann noch, wenn
die Natur 'ganzheitlich' in die übernatürliche Ordnung erhoben würde;
oder glaubt Dr. Boros, daß die Gnade die Natur zerstöre? 80» Wir haben

uns hier auf das aus dieser Diskussion beschränkt, was unmittelbar unser
Problem des Heiles der Kinder betrifft und darin nicht einfach Wiederholung

des auch von andern Autoren Gesagten zu sein schien, möchten
aber hinzufügen, daß in deren Verlauf Bemerkenswertes auch zur
Endentscheidungshypothese im allgemeinen geboten wird, zumal mit dem
Bück auf Konsequenzen und synthetische Perspektiven bei Boros.
Mehr mit dem Blick auf die Ausgestaltung dieser allgemeinen Hypothese

bei P. Glorieux wäre noch zu erwähnen ein Artikel von J.-H. Nicolas

OP, A la jonction du temps et de l'éternité 81.

L. Boros sucht ferner einen Einwand alsbald auszuräumen, den die
Kritiker der Endoptionstheorie gern urgieren. Er entnehme ihn aus
F. Sola SJ, Sacrae Theologiae Summa, Band IV, Madrid 1956, S. 158:

«Für eine Entscheidung ist eine gewisse Zeitspanne notwendig. Zwischen
dem 'Vor-dem Tod' und dem 'Nach-dem Tod' gibt es aber nichts
Zeithaftes. Der Übergang muß als ein zeitloser Umbruch gedacht werden.
Wenn aber der Tod etwas Plötzlich-Unteilbares ist, so kann er keine

79 R. Mengis, ebd. 446 f. ; L. Boros, ebd. 574 f.
80 R. Mengis, Sacramentum mortis, ebd. 636-638 (S. 637 f.).
81 In La Vie spirituelle, Heft März 1963, S. 298-311.



324 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Möglichkeit bieten für eine Entscheidung, welche doch immer etwas

Zeitlich-Ausgedehntes ist»82. Dazu Boros: das Argument sei «verbal
sehr bestechend, logisch indes fragwürdig» (im Artikel von 1959: «...

logisch aber ganz fadenscheinig»). Suchen wir aus der anschließenden

Widerlegung das Wesentliche herauszugreifen, da zu großer Wortreichtum

der Klarheit des Gedankens mehr schadet als nützt. Freilich sei

der Tod «zeitloser Umbruch... gleichsam nur eine ausdehnungslose

Trennungslinie zwischen zwei Momenten». Eine solche «verursacht
innerhalb eines zeitlich-quantitativen Nacheinanders metaphysisch83
keine Trennung. Die Momente des 'Sichloslösens' und des 'Losgelöstseins'

der Seele fallen also zusammen». «Deshalb» sei «der Übergang
selber» zwischen den zwei Zuständen vorher und nachher und «das, was
in dem Übergang geschieht, zeithaft», so biete «der Moment des Todes

eine Möglichkeit für die Entscheidung. Wäre der Umbruch im Tode

nicht zeitlos, dann könnten die zwei Momente des Vorher und des Nachher

nicht ineinandergreifen und so eine zusammengesetzte, aber gerade
deswegen zeithafte Gegebenheit schaffen». Also, wenn wir recht
verstehen, «Umbruch zeitlos», aber «Übergang zeithaft», und die

«Entscheidung» geschieht nicht im «Umbruch», sondern im «Übergang», darum

im «Zeithaften». So in «Mysterium mortis» (S. 16 f.). Der Aufsatz
in der «Orientierung» 1959, Sacramentum mortis schloß die ähnliche

Erklärung mit den Worten ab: «Obwohl also der Übergang selber als

etwas Zeitloses betrachtet werden soll, ist das, was in diesem Übergang

geschieht, zeithaft und darum bietet er eine Möglichkeit für eine

Entscheidung. Wir dürfen also dem Objizienten nur dringend zuraten, sich

in die Metaphysik der Zeit mehr zu vertiefen» (a. a. O.). In «Mysterium
mortis» fügt statt dessen B. einen zweiten Einwand der Gegner an,
dessen Beantwortung ihm Gelegenheit gebe, «den Begriff 'Moment des

Todes' noch klarer zu formulieren». Der Einwand wird so gefaßt: «Die

Endentscheidungshypothese preßt mehrere Geistesakte in einem

einzigen Moment zusammen. Namentlich: den Akt der vollpersonalen
Entscheidung, eine dieser Entscheidung zeitlich vorangehende vollpersonale

82 Wir entnehmen das aus «Mysterium mortis», S. 16, wo es in Anführungszeichen

steht, aber doch keine genaue Übersetzung der uns unbekannten
lateinischen Sätze Solas sein kann, denn im Artikel «Sacramentum mortis»,
Orientierung 23 [1959], S. 64, Anm. 2 lautet der Einwand trotz der offenbar obligaten
Anführungszeichen mit Verweis auf Sola (gleiche Auflage) anders. Schade, da bei
freier Wiedergabe die Fassung so lauten kann, daß die Antwort leichter wird.

83 Hervorhebung von mir.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 325

Erkenntnis, ein diese Erkenntnis bedingendes Erwachen der Seele zu
ihrer Geistigkeit, und andere mehr. Um all diese Akte setzen zu können,
braucht der Mensch eine ausgedehnte Zeitspanne. Es ist nicht genügend,
daß er dafür über einen einzigen Moment verfügt.» Auch hier schadet
leider die Wortbreite der Replik der Klarheit des Gedankens mehr als

tunlich. Schälen wir heraus. «Die vorgebrachte Schwierigkeit entsteht
durch eine Vermischung der verschiedenen Ebenen der Zeitlichkeit...»
Diese entspricht «verschiedenen Ebenen» der «Seinsbewegung... je nach
der Stufenfolge des Seins»: erste Stufe «unterpersonale Zeitebene»;
zweite «die unserer inneren, personalen Zeitlichkeit... Unsere personale

Dauer nimmt verschiedene Gestalten an... Dauern ist für jeden
Menschen individuell und bezeichnet seine eigene Weise zu existieren...»
Aber zugleich gilt : «Wir sind hineingebettet in den unterpersonalen 84

Seinsstrom und werden von ihm ständig mitgerissen. Deswegen
vermögen wir unseren eigenen Seinsbestand nur in zerstückelten, in
verschiedene Teilfunktionen zerlegten Akten zu verwirklichen. Wir erfahren
also ein Zweifaches : einerseits erahnen wir, was rein geistige Dauer sein

könnte, anderseits vermögen wir uns aus dem zerspaltenen Nacheinander
der unterpersonalen Seinsbewegung nicht zu befreien. - Anders verhält
es sich auf der dritten Stufe, zu der die sich vom Körper scheidende und
ganzheitlich zu ihrer Geistigkeit erwachende Seele gehört. Die geistige

Seinsbewegung wird im Tod aus der Fremdheit der unpersonalen
Zeitlichkeit befreit. Das Nacheinander des Geistes wird ganz innerlich, das

heißt einzig und allein durch das Nacheinander seines eigenen Seinseinsatzes

bestimmt. Dieser geschieht in einer ganzheitlichen Seinspräsenz
und nicht durch nur zerstückelt zu uns gelangende Seinsblitze. Deshalb
wird der Geist nicht mehr von einem fremden Nacheinander
fortgerissen. Er vermag seinen Seinsbestand auf einmal, in demselben Akt,
ganzheitlich zu verwirklichen». Weil unsere «Begrifflichkeit» aus der zweiten

Seinsstufe stamme, könne sie die Vorgänge der dritten nicht adäquat
ausdrücken und rede noch von «mehreren Akten», von Aufeinanderfolge
verschiedener Funktionen, «obwohl wir wissen, daß auf der Ebene der

geistigen Dauer die Selbstverwirklichung auf einmal, das heißt in totaler
Seinspräsenz geschieht. Obwohl also im Tode nur ein einziger Akt des

vollpersonalen Seinseinsatzes gegeben ist, können wir die Fülle dieses

einzigen Aktes nur dadurch erfassen, daß wir sie als eine Zusammen-

84 Hervorhebung von mir.



326 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

ballung mehrerer85 Geistesakte beschreiben, als ob der Geist im Tode
seine Selbstverwirklichung in getrennten und zeitlich aufeinanderfolgenden

Akten leisten sollte» 86.

Wir wollen hier vorderhand nur über den Standpunkt von Verteidigern

und Widersachern der Endentscheidungshypothese informieren,
fügen also bei, was Mengis gegen die entsprechenden Gedankengänge
im Aufsatz von 1959 bemerkt. Er wirft ihnen Unvereinbarkeit « mit dem

Prinzip des Widerspruches» vor. «Aber auch dann, wenn alles hieb- und
stichfest wäre, würde daraus nur folgen, daß der Mensch zeitlebens keine

total-personale Entscheidung über das ewige Schicksal treffen könne...
könnte sie erst nach der Trennung der Seele vom Leib erfolgen, was
aber der Verfasser selbst als gegen die Kirchenlehre verstoßend
ablehnt» 87. B. repliziert: «Philosophie schnell erledigt...» und wiederholt
das schon Gesagte mit Berufung auf Thomas von Aquin. «... Die Zeit-
losigkeit des Überganges ist also gerade die Vorbedingung einer
zeithaften Änderung. » B. sieht keine ernsten Schwierigkeiten gegen die
Möglichkeit «der sich vom Körper scheidenden und total zu ihrer Geistigkeit
erwachenden Seele... im gleichen Moment einen ganzen Komplex von
Akten 85 zu setzen, oder wenn es mehr einleuchtet, in nur mental
getrennten Momenten 85 Jedenfalls hat das Thomas von Aquin gar nicht
für unmöglich gehalten, zumal er bei der Entscheidung der Engel
mindestens drei verschiedene Stadien im gleichen Moment zusammenpreßt.
Und daß er den menschlichen Tod auf die Analogie der Entscheidung
der Engel auffaßte, ist wohl eine erwiesene Tatsache» 88. - In dieser

Verteidigung erblickt Mengis Ungereimtheiten und «Phrasen»: «Der Tod
selber... ist keine Tätigkeit, sondern ihn erleidet man... Der Verfasser

will mit dieser Formulierung wohl sagen, daß im Tode der erste

totalpersonale Akt des Menschen gesetzt werde. Da müssen wir aber wieder

fragen: Wer setzt diesen Akt: die vom Leibe getrennte Seele oder die

vom Leibe noch nicht getrennte Seele? Ist es die vom Leibe schon

getrennte.. dann ist der Mensch nicht mehr 'in statu viae', wie Dr. Boros
selbst zugibt... die vom Leibe noch nicht getrennte... dann wäre der

totalpersonale Akt... nicht möglich. Denn verbunden... wäre die menschliche

Seele noch nicht im vollen Besitz ihrer Fähigkeiten... Eine Mög-

85 Hervorhebungen von mir.
86 Mysterium mortis, S. 16-19.
87 Schweiz. KZ, a. a. O., S. 433.
88 Ebd., S. 573.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 327

lichkeit für die Ansicht von Dr. Boros wäre allerdings noch denkbar,
wenn es zwischen dem Getrenntsein und dem Nichtgetrenntsein... noch
einen mittleren Zustand gäbe, in dem die Seele weder getrennt noch
nicht getrennt wäre, und in dem sie handeln könnte. Wir glauben aber

doch nicht, daß der Verfasser der unmöglichen Ansicht ist, daß es

zwischen zwei kontradiktorischen Gegensätzen ein Mittelding gibt». Die obige
Auskunft seines Gesprächspartners: «Die Zeitlosigkeit des Überganges...»

überzeugt Mengis nicht, ihn bedünkt «daß die Veränderung wohl in der

Zeit geschieht, insofern wir hier ein 'früher' und 'später' gegenüber
verschiedenen Zuständen haben (früher lebte er, jetzt lebt er nicht mehr),
aber die Veränderung selbst ist nicht 'zeithaft', insofern man in ihr
selbst ein 'früher' und ein 'später' unterscheiden könnte, sondern sie ist
zeitlos. Gerade darauf, daß der Übergang 'in indivisibili' besteht, beruft
sich auch F. Sola SJ, in seiner angeblich 'fadenscheinigen' Rückweisung
der Ansicht von Dr. Boros. In Frage steht also nicht, ob der Übergang

vom Leben zum Tode zeitlos sei, sondern ob in diesem 'zeitlosen' Übergang

ein 'zeithafter' Akt gesetzt werden könne. Gerade das verneinen

wir, daß in einem nicht mit Zeit behafteten ein mit Zeit behafteter Akt
gesetzt werden könne und gerade darauf hat Dr. Boros nicht
geantwortet» 89. Es will scheinen, als hätte letzterer in «Mysterium mortis»
einiges mit Rücksicht darauf anders formuliert, wie oben zitiert wurde
(dazu vgl. auch S. 33 f. des Buches).

Verwunderlich kann vorkommen, daß im Lauf der Auseinandersetzung

um die Endentscheidungstheorie bei ihren Kritikern der
Gedanke kaum je auftaucht, sie basiere auf einer typisch platonischen,
«unbiblischen » Auffassung des Menschen, seiner Seele, ihrer wesensgemäßen

Möglichkeiten und Kräfte, der ihr gebührenden Tätigkeitsweise. Wir
fanden ihn nur bei J. Capmany in der Kritik an Pacios Lopez (s. oben

S.302). Sonst aber konstatiert heutzutage selbst unsere katholische
philosophische und theologische Literatur vielfach gern mit einer leichten
Geste des Bedauerns für Thomas von Aquin bei ihm einzelne «inkonse-

89 Ebd., S. 636. - Einen positiveren Eindruck als Mengis hat von dem «Orien-
tierungs»-Artikel «Sacramentum mortis» A. Winklhofer, Das Kommen seines
Reiches. Von den Letzten Dingen (1959), der darin (S. 48-56 und Anm. S. 306-312)
auch für die Kinder die Endoptionsthese wieder begrüßt, obschon er sie in einem
Artikel des Jahres 1956: Das Los der ungetauft verstorbenen Kinder. Eine
Untersuchung zum gegenwärtigen Stand der Frage, in Münchener Theologische
Zeitschrift 7 [1956] 45-60 (S. 55) noch kritisch betrachtete, nachdem er noch früher
«etwas Ähnliches» vertreten habe.



328 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

quente platonische Überbleibsel», und man findet katholische Theologen,
die der Meinung zuneigen, die Menschenseele löse sich nie ganz von jeder
Materie, sie nehme beim Tod eine Art «feinstofflichen» Leib (vgl. die
alte Meinung vom sog. Seelenwagen!) mit. Könnten solche Vorbehalte
bei näherer Überlegung nicht eher zu einem bösen Handicap für die
Theorie werden, die uns hier beschäftigt hat? In einer Anmerkung von
«Mysterium mortis» 90 weist Boros auf die Meinung von H. Conrad-Mar-
tius hin, daß «die Seele selbst nach der Loslösung von der jetzigen
[weitgehend desintegrierten] Körperlichkeit einen in diesem jetzigen Leib
schon verborgenen ätherischen Erscheinungsleib beibehält... Wichtig ist
dabei, daß Frau H. Conrad-Martius ein absolutes ontisches Angewiesensein

der Seele auf eine aktuell von ihr behauste Leiblichkeit annimmt.
Daher erscheint ihr eine absolute Trennung der Seele vom Leib, eine

absolut leibfreie Seele... widersinnig». Ist es unverwüstlicher Optimismus,

wenn Boros, gestützt auf Ideen von Thomas (S. c. G., 4, 90) und
K. Rahner (Zur Theologie des Todes) auch da «weite Strecken gemeinsam

gehen» will und meint: «Es ist nicht ausgeschlossen, daß die zwei

Deutungen im Grunde auf ein Gemeinsames hinzielen»?

Fortsetzung folgt)

50 Anm. 35, 187 f.


	Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen [Fortsetzung]

