Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen [Fortsetzung]
Autor: Zimara, Coelestin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760401

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COELESTIN ZIMARA SMB

Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen”

IT

Darlegung der Ansichten gegen den Limbus

2. Personliches Votum des Kindes und
sog. Illuminationshypothesen

A. Die Ansicht von M. Laurenge

Seit ihrer Verteidigung im letzten Jahrhundert besonders durch
Heinrich Klee (1 1840) in seinem noch zu erwdhnenden Lehrbuch, hat
die Annahme einer selbst dem eben erst empfangenen sterbenden Kind
moglichen Begierdetaufe immer wieder den einen oder anderen Befiir-
worter gefunden. Die Unwahrscheinlichkeit gewisser damit verbundener
Suppositionen suchte man zu beheben, indem man Eintritt des Vernunft-
gebrauches und Erkenntnis der filligen Entscheidung der Kindesseele
fiir Gott manchmal nicht rein natiirlich erkliart wissen wollte, sondern
auf gleichzeitige Beihilfe einer tibernatiirlichen, von Gott jedem Sterben-
den geschenkten sog. Illuminationsgnade zuriickfithrte. E. Boudes hat
dem seine Theorie ausdriicklich deshalb vorgezogen, weil die kirchlichen
Behorden bis jetzt keine Verbreitung der Illuminationshypothese fiir die
Frage sterbender Kinder wiinschten !. Aber schon 1952 tritt eine radi-
kale und im Ton sehr resolute Variante des Gedankens persénlicher Ent-
scheidung des Kindes auf den Plan, die von M. Laurenge 2. 1hre Be-

* Vgl. FZPhTh 10 (1963) 385-427; 12 (1965) 53-80.

1 Nouvelle Revue théologique 71 (1949) 597 f.; vgl. FZPhTh 12 (1965) 69.

2 M. LAURENGE SM (= Marist, Generalvikar des Bistums Numea, Neukale-
donien), Esquisse d'une étude sur le sort des enfants morts sans baptéme, in L’Année
théologique augustinienne 12 (1952) 145-185.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 205

sonderheiten sind immerhin so betridchtlich, sie weicht von der gew6hn-
lichen These der Illuminationisten in einem wichtigen Punkt durch eine
wenigstens formale Konzession an deren Gegner so sehr ab, daB sie eine
eigene Darstellung verdient, und kann aus chronologischen Griinden
nach unserem Plan, der im allgemeinen den Lauf der Debatte von 1947
weg verfolgen will, vorausgenommen werden.

Das Problem lautet bei L.: Darf ein Katholik an die Méglichkeit
des ewigen Heiles der ohme Taufe verstorbenen Kinder glauben? Er meine
damit den Ausschlufl von Siinde wider den Glauben durch Hiresie oder
Vermessenheit (témérité); vermessen wire, sagt er, Hinwegsetzung iiber
eine doctrina communis der Theologen, die jemand leichthin, ohne hin-
reichenden Grund, wagen wiirde. «Glauben» bedeutet ihm hier: wenig-
stens fiir wahrscheinlich halten (S. 145 £.). L. legt den Grund mit der
Lehre vom allgemeinen Heilswillen Gottes. Nach Ubereinstimmung der
Theologen sei unter diesem «Heil» das ibernatiirliche Ziel zu verstehen,
von Gott dem Menschen zum einzigen Endziel gesetzt. «Se sauver» konne
also nichts andres besagen, denn ebendieses Ziel erreichen 3. Einen un-
miBverstdndlichen Nachdruck legt der Autor a limine darauf, daBl Gottes
Heilswille fiir alle Menschen ohne Ausnahme zweifellos ein «wahrer, auf-
richtiger, reeller» Wille sein miisse, deshalb den einschlieBe, auch den
Kindern die Mittel bereitzustellen, die ihnen die Erreichung des Zieles
wahrhaft ermoglichen. Die ohne Taufe sterbenden Kinder machten zwei
Drittel der Gesamtmenschheit aus, und mit der allmédchtigen Weisheit
Gottes vertrage sich nicht, daB er sie faktisch in absoluter physischer
Unmdiglichkeit «de se sauver» belasse. Das Argument bliebe giiltig, selbst
wenn es um eine einzige Seele ginge. Die andersdenkenden Theologen
wollen zwar den Unterschied zwischen Bereitstellung und Verleihung
der Gnaden, und erst noch den zwischen nur entfernt zureichender und
nichstzureichender Hilfe vorschiitzen. BloBe Worte, worin niemand im
Ernst die Losung des Problems sehen kann, wenn nun einmal die Heils-
erlangung iiber das Taufsakrament fiir zwei Drittel der Menschheit
physisch unméoglich ist 4.

3 Die Wendung «se sauver» hat L. sicher mit Berechnung gewahlt, er wieder-
holt sie sichtlich gern. Sie paBt vorziiglich fiir seine These.

* Dazu rechnet L. die vielen Ungeborenen, die im Kindesalter Sterbenden,
deren Eltern von der Notwendigkeit der Taufe nicht iiberzeugt sind (¢... dont les
parents, méme aprés vingt siécles de christianisme, n’ont pas une connaissance
suffisante du Baptéme pour croire a sa nécessité») und alle Kinder vorchristlicher
Zeit. Letztere zdhlt er hieher mit der Begriindung, Tilgung der Erbsiinde durch die
judische Beschneidung oder ein Natursakvament bleibe unbewiesen. Schon das Dasein



276 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Somit sei die Sachlage diese: die ohne Taufe verstorbenen Kinder
haben vor ihrem Tode nicht die zureichende Hilfe, die zureichende Gnade
zur Erlangung des iibernatiirlichen Zieles, das Gott fiir sie wirklich und
aufrichtig will. Zwischen Wirklichkeit und Aufrichtigkeit des Wollens
eines Zieles und Wirklichkeit und Aufrichtigkeit des Einsatzes (mise en
ceuvre) von Mitteln, die seine Erlangung mindestens physisch ermog-
lichen, besteht notwendige Korrelation. «Dall Gott ein Ziel wolle ohne
die zu dessen Erreichung unentbehrlichen Mittel, widerspricht sich. Der
Schlull scheint uns daher unausweichlich: da Gott wirklich und auf-
richtig das Heil aller Menschen und die zur Ermoéglichung desselben
unentbehrlichen Mittel will, mul3 er notgedrungen (nécessairement) nach
ihrem Tod oder eben im Augenblick des Todes denen, welchen er sie
nicht vorher gegeben hat, die Mittel verleihen, die allein ihr Heil wahr-
haft und wirklich erméglichen werden» (S.1491.)5. Zum Verhiltnis
zwischen der Dauer des Diesseitslebens und des «status viae» meint L.,
die Offenbarungslehre kenne tatsichlich weder Uberginge vom Himmel
zur Hélle noch umgekehrt, aber kein Schriftwort sage, wer beim Tod
weder hieher noch dorthin gehére, bleibe auf immer vom einen wie vom
andern ausgeschlossen. Lohn, Strafe, Gericht kénnten schon begriffs-
halber nur «adulti» betreffen. Keiner der diesbeziiglichen Offenbarungs-
texte komme fiir die Kinder in Betracht, auller man iiberdehne mil3-
brauchlich ihren Sinn 6. Nicht besser stehe es mit den angefiigten «argu-
ments de raison». So gelangt L. zur These, die Seele solcher Kinder habe,
wenn nicht 1m Augenblick des Todes, so doch hernach («aprés leur mort,
si ce n’est au moment méme de leur mort») die Moglichkeit, frei thy
letztes Ziel zu wihlen, und erhalte dazu eine Hilfe Gottes, die als wahre
tibernatiirliche Gnade anzusprechen se.

Welches ist die Lage der Seele, die eben den Leib verlie ohne je
vorher ihre Geisteskrifte betédtigt zu haben? Nach angesehenen Autoren
werde selbst die Kindesseele dann geistiger Aktivitdt fahig. Dann werde
ihr erster Akt jene Stellungnahme zu ihrer Bestimmung und zu Gott
sein, denkt L., die Thomas 1.2. q. 89, a. 6 sonst als «deliberatio de
seipso» dem Kind bei Erwachen der Vernunft zuschreibt.

eines solchen sog. Natursakraments sei leichtfertige Annahme: wie sollte es trotz
dem supponierten Bestand unter allen Volkern spurlos aus der Geschichte ver-
schwunden sein? (Ob hier bei L. nicht ein MiBverstindnis unterlaufe, wird uns
noch im 3. Teil unserer Arbeit beschiftigen.)

5 Hervorhebung von mir.

% «Ce n’est donc pas d’en exclure les enfants qui est arbitraire, mais bien de
les y inclure en faisant violence a ces textes» (S. 151).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 277

Unserem Autor kommt die Lehre vom Kinderlimbus ungereimi vor.
Sie behaupte zugleich «viel zu viel und viel zu wenig». Zu wenig, weil
sie ihnen die Moglichkeit der Erhebung in die tibernatiirliche Ordnung
und der Erlangung ihrer einzigen wahren Endbestimmung abspricht.
Zu viel aber auch: denn diese Kindesseele ist vor dem Tod weder auf
das Gute noch auf das Bose festgelegt, wird sich also nach dem Tod
in freier Wahl fiir das eine oder das andere zu entscheiden haben, selbst-
verstdndlich mit Gottes Hilfe 7.

Darauf folgt ein Abschnitt mit der Uberschrift: Notre essai de
solution (S. 156). Seinen Versuch hat L. eigentlich bereits bekannt-
gegeben, doch ohne die ndheren Bestimmungen, die er jetzt beifiigt.
Nédmlich: alle diese Kinder werden zweifelsohne die zureichenden
Hilfen zu rechter Einstellung erhalten, aber fiir die einen werden es
wirksame sein, fiir die andern nicht. Letztere wenden sich frei von ihrem
Endziel ab, sind dadurch schwerer Siinde schuldig und gehen verloren
«au plein sens théologique du mot». Die andern hingegen erlangen dank
der Gnade Vergebung der Erbschuld und werden gerettet, wiederum
«au plein sens théologique du mot» 8. Wird eingewendet, dal3 der iiber-
natiirliche Charakter dieser Hilfe nach dem Tod zwar nicht a priori
ausgeschlossen wire, hinge doch das einzig von Gottes Belieben ab,
daB sie aber faktisch eine bloB natiirliche sei, so bleibe er bei der Replik:
einerseits gebt ihr selber zu, daBl Gott das Heil aller Menschen einschlie(3-
lich der Kinder wirklich will, daBl er mithin allen, die er retten will,
Gnaden gewihrt, die ihnen das Heil mit Riicksicht auf ihre jeweiligen
Umstdnde wirklich erméglichen. Anderseits haben jedoch diese Kinder
vor ihrem Tode keine iibernatiirlichen Gnaden erhalten, die ihnen das
Heil in ihrer Situation wirklich ermdglicht hdtten. Worauf griindet
ihr dann die Behauptung, Gott gebe sie ihnen nicht im Augenblick
ihres Todes (au moment de leur mort)? Ihr konzediert, daBl Gott iiber-
natiirliche Gnaden in jenem Augenblick verleihen kann, daB3 die Kinder
sich bestimmt nicht retten kénnen (ne peuvent certainement se sauver),
wenn sie solche nicht in dem Augenblick erhalten: also miit ihr zugeben,
daBB Gott uns wmplicite geoffenbart hat, er werde in jenem Augenblick
das Notwendige tun, um den Kindern ihr Heil wirklich zu ermoglichen,

7 Hier kritisiert L. Ansichten der Limbusverteidiger iiber die Art eines Ein-
flusses Gottes auf die Kindesseele im neuen Zustand. Davon im 3. Teil.

8 Dieses «im vollen theologischen Sinn des Wortes» soll nach dem Gedanken
L.s offenbar besagen, daB hier «Verdammnis» und «Heil» nicht mehr bloB im
weiteren Sinn des Limbus zur Geltung kommen.



278 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

hat er doch seinen aufrichtigen Willen ihrer Errettung geoffenbart ?.
Zudem: wie immer man die Willensfestlegung der abgeschiedenen
Seelen deute, ob durch innere oder durch duBere Griinde (und wer nur
letzteres annimmt, miiBte {iberdies zeigen, wieso natiirliche Gottes-
erkenntnis hinreiche, eine gefallene Natur fiir immer im Guten zu
festigen), so scheint doch klar, daB ein einziger Augenblick und Akt das
ewige Schicksal der Kinder bestimmen wird, je nachdem die Seele sich
zu Gott oder zum eigenen Ich kehrt (verweist auf Thomas, De malo
g. 16, a. 4). |

Der zweite, bedeutend langere Teil des Artikels (S. 157-182) soll
der Abwehr gewisser Einwinde dienen. Zuerst solcher aus lehramtlichen
Evklarungen. Will man die Worte des Konzils von Florenz, im Decretum
pro Graecis (Dz 693 bzw. nun 1306) urgieren, wonach abgeschiedene
Seelen im Zustand der Erbsiinde «mox in infernum» kommen, so wendet
sie L. als Bumerang gegen die Limbuslehre; ohnehin sage das Konzil
nicht, da3 die Erbschuld nie Vergebung finden werde. Gleiches gelte
von den Erklirungen Innozenz III. und Johannes XXII. Definieren
wollte Florenz nach L. nur das Dasein eines Liuterungszustandes und
mogliche sofortige Gottesschau der Auserwihlten, alsbaldige Hollen-
strafe der unbuBfertigen Todsiinder. Die Berufung auf ein fiir das
I. Vatikanische Konzil vorbereitetes Schema weist er zuriick, biete
doch das Tridentinum Beispiele der Kassierung eingebrachter Defini-
tionsvorschlige und sogar schluBendlicher Entscheidung der Konzils-
viter gegen solche. Seine Ansicht falle ferner nicht unter die Verdikte
wider Cajetan und Schell. Auch von H. Klee will er sich distanzieren:
«Spricht Klee von der des Leibes ledigen Seele, dann sind wir mit ihm
einverstanden; aber wenn diese Erleuchtung die noch leibverbundene
Seele trifft, so postuliert sie ein Wunder, das durch nichts gefordert
erscheint. Freilich: ware aus der Offenbarung bewiesen, daf3 die Stellung-
nahme der Seele nicht nach dem Tode des Kindes erfolgen kann, so
waren wir eher geneigt, das Wunder anzunehmen als fiir die Kinder eine
Unmoglichkeit «de se sauver» (S. 159 f.).

Die Berufung der Kritiker auf Jok 3,5 glaubt L. entkrdftet mit dem
Hinweis auf den Wortlaut Joh 6,54, der nicht minder absolute Heils-

? Es féllt auf, daB L. in diesen Zeilen «au moment de leur mort» schreibt,
obschon er eine Schwierigkeit abwehren will, die nach seiner eigenen Fassung
Verleihung tibernatiirlicher Gnaden «apreés la mort» bestreitet. Man versteht dieses
Sowohl als auch in etwa, wenn man seine Meinung genau besieht, wie sie hernach
dargelegt ist: mit Ansetzung der entscheidenden Stellungnahme auf den unmeB-
baren allerersten Augenblick leibgetrennter Existenz der Geistseele.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 279

notwendigkeit der Eucharistie aussage. Beide Stellen seien eben «secun-
dum analogiam fidei» zu interpretieren, da Gott seinen wirklichen und
aufrichtigen Willen, allen Menschen die zureichenden Heilsmittel je
innerhalb ihrer konkreten Lage zu gewidhren, nicht minder klar geoffen-
bart habe als den, Taufe und Eucharistie mit gleichem Sinn einzu-
setzen fiir die, denen der Empfang nicht unmoglich sei, der Buchstabe
rede sogar von der Kommunion unter beiden Gestalten, eben dieser
SchluB ist aber férmliche Héresie, jedermann gesteht, daB3 hier die Worte
nach der Natur der Sache auszulegen sind, man soll sie also nicht zu
Vogelscheuchen aufbauschen. Ehrlicher und einfacher als die Konstruk-
tionen eines Ersatzes durch Sakramentsverlangen wire das Gestdndnis,
das Evangelium meine hier nur Evwachsene, die vom Sakrament per-
sonliche Kenntnis gewinnen konnen, und zwar so klare, da3 Glaubens-
weigerung schwere Siinde wire. Es handle sich doch um Riten, die
Christus im Hinblick auf das Heil der Menschen frei bestimmt hat:
daB er jegliche Heilserlangung unbedingt daran binden wollte, obschon
er wullte, daB3 die Anwendung fiir zwei Drittel der Menschheit physisch
unmoglich wire, sei undenkbar. Der Satz Joh 3,5 ist im Licht der
These vom allgemeinen Heilswillen Gottes zu deuten, nicht umgekehrt,
denn in ordine intentionis kommt der Zweck vor den Mitteln (S. 162).
Die theologiegeschichtlichen Urteile, die L. alsdann einschaltet,
iibergehen wir, ebenso ein paar Repliken, die Gesagtes wiederholen. Im
Sinn einer gewissen Anpassung an die Lehre von der Taufe in voto und
um, wie er schreibt, «den alten Formeln ein Weihrauchkornlein zu
spendeny, schldgt er vor, seine Hypothese «baptéme de regret» zu nennen.
Die Kritiker wiirden somit nicht mehr sagen kénnen, er rette ungetaufte
Kinder, die nicht zur Seele der Kirche gehoren (S. 166). Selbst die «klassi-
schen» Theologen riumen ein, besonderes Eingreifen Gottes vermoge
ungetaufte Kinder zum Heil zu fithren, doch nur in Ausnahmeféllen.
Ihm scheine vielmehr, die Begriindung dieses Zugestiandnisses, ndmlich
die UnerldBlichkeit solcher Hilfe Gottes zur Heilserméglichung, bringe
notwendig die Anwendung des vermeintlichen Privilegs auf alle Kinder
ohne Ausnahme 1°. Der Schluf3 gelte: in der Offenbarung seines allge-
meinen Heilswillens hat Gott indirekt und implizit uns diese seine
Intervention zugunsten jedes ungetauften Kindes geoffenbart. Das

10 L. merkt offenbar nicht oder setzt sich dariiber hinweg, daB3 das Privileg,
von dem die herkémmliche Meinung redet, nicht auf die bereits leibgetrennte
Seele bezogen wird.



280 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

leugnen hiefe implizit behaupten, das Heil dieser Kinder iibersteige
Gottes «potestas ordinaria» (S. 168). L. betont, wie seine Theorie im
Vergleich zu andern die Vorzugslage der Kinder, deren Heil durch das
Sakrament gesichert wird, wahre und somit den Eifer fiir die Kinder-
taufe nicht beeintrdchtige. Auch koénne sie den Eltern, die schuldlos ein
Kind ohne Taufe verlieren, Vertrauen auf die gottliche Vorsehung
geben 11,

DaB der Tod dem Pilgerstand ein Ende setzt und das ewige Schick-
sal dann besiegelt sei, bilde hier keinen giiltigen Einwand. Denn diese
Kinder sterben ohne jede eigene Einstellung fiir oder wider Gott, fiir
Gut oder Bos, von Festlegung fiir oder wider durch den Tod als solchen
konne hier also keine Rede sein. Er vertrete auch nicht etwa die These,
allen Menschen gewdhre Gott 1m Augenblick ihres Todes noch hihere Er-
leuchtung wm ihres Heiles willen, er rede nur von Kindern. Verschiebung
unseres Problems auf ein Versagen der Zweitursachen allein dichte Gott
eine seiner unwiirdige Mentalrestriktion an: erhdlt auch nur ezn Mensch
keine zureichende Gnade, so kann Gott uns nicht offenbaren, er habe
das Heil aller Menschen gewollt (S. 173).

Hat aber Pius VI. nicht jede Ablehnung der Limbustheorie ver-
urteilt? Dies der 4. Einwand, dem sich L. nun stellt. Darauf zunéichst:
seine Hypothese streiche den Kinderlimbus nicht schlechthin, sie nehme
ihn praktisch an fiir den mutmaBlich einen einzigen Augenblick vor der
falligen Entscheidung des verstorbenen Kindes 2. Sodann: die Zensuren
«falsa, temeraria, in scholas catholicas iniuriosa» (Dz 1526, nun 2626)
gegen den Satz 26 der Pistoiasynode gelten nicht der Bestreitung des
Limbus an und fiir sich, sondern der Behauptung, die Limbustheorie
sei pelagianische Haresie. Habe einer hinreichende Griinde zur Leugnung
der Limbustheorie, so treffe ihn der Vorwurf der « Temeritdt» nicht mehr,
den sich nur einer zuziehe, der eine «doctrina communisy leichthin be-
streite. Was die Theologen zur Annahme des Limbus bewogen habe, sei
die mit Recht, aber spit genug erkannte Unmdoglichkeit, die Kinder dem
Héllenfeuer zu iiberantworten, zugleich die angebliche Unmoglichkeit
fiir sie, in den Himmel einzugehen, sowohl wegen der Notwendigkeit der

11 ¢«Nous la croyons aussi susceptible — peut-étre manquons-nous par la de
modestie —, de tirer une fameuse épine du pied des théologiens qui ont a traiter de
la divine Providence...»

12 Hier tibersieht L., daB die Limbustheorie gebunden ist an die Annahme
blofnatiirlicher Faktoren, wihrend er fiur seinen «Augenblicky iibernatiivliche
Gnadenhilfe postuliert.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 281

Taufe wie wegen Abschlusses des Pilgerstandes durch den Tod; er habe
gezeigt, dal} diese zwei Voraussetzungen falsch seien 3. Damit sei nach
seiner Meinung die Behauptung der Ewigkert des Limbus Irrtum, aber
er wolle sie nicht einer pelagianischen oder andren Hiresie gleichstellen,
historisch habe sie Verdienste, ihr gebiihre ein «pie creditur», insofern
sie es ermoglichte, die Kinder endgiiltig der Holle zu entreien. Aber
er fiige hinzu: «magis pie negatur», insofern deren Leugnung den Kin-
dern erlaube, in den Himmel einzugehen . Mit Berufung auf den Art.
Limbes im DTC befindet L.: eine eigentliche ausschlaggebende theolo-
gische Tradition iiber den Limbus und seine Ewigkeit liege nicht vor,
habe doch diese Theorie erst seit dem 13. Jh. die augustinische mehr und
mehr iiberfliigelt, sie aber auch heute noch nicht ganz verdringt, es fehle
an jener Einmiitigkeit unter den Theologen, die eine Verneinung der
Ewigkeit des Limbus der Temeritdt beschuldigen lieBe (S. 179).

Im Folgenden faBt L. noch den Einwand ins Auge, der ihm die
Neuheit seiner These zum Vorwurf mache. Weitere Argumente finden
wir hier nicht. Im Interesse der Sache habe er dem ungefdhrlichen
Schweigen die klare Sprache und den Versuch vorgezogen, die Irage
einer Losung ndherzubringen. Er denke, seine Ansicht berge geringere
Irrtumsgefahr und seine « Temeritdt» jedenfalls keine solche Beleidigung
der gottlichen Barmherzigkeit wie andre, die sowohl die allgemeine Er-
hebung der Menschheit in die Ubernatur wie den allgemeinen Heils-
willen Gottes einschrinken. Die «Concluston» schlieBt: «Auf die Frage,
die Gegenstand dieser Untersuchung war, antworten wir also mit Uber-
zeugung: ja, es st esnem Katholiken erlaubt, an die Moglichkeit des ewigen
Heiles der Kinder zu glauben, die ohne Taufe sterbeny (S. 182 1.).

Ein Anhang (S. 183-185) mochte zeigen, daB beil der Redaktion der
Bulle Eugens IV. auf dem Konzil von Florenz ein Versehen unterlaufen
wiare, indem auch der Satz iiber die «qui in solo originali decedunt» unter
ein «diffinimus» subsumiert sei, das weit vorausgeht (Decretum pro
Graecis, Dz 691-693, nun 1300-1306). Der Papst habe aber nicht die
Absicht gehabt, die bloBen Erbsiinder in eine Glaubensdefinition einzu-

13 Gesprochen hat er eigentlich nur von deren Unbewiesenheit.

14 Wir geben den Ton L.s wieder. Man vergleiche: « ... Dés lors, 'affirmation
de 1’éternité des Limbes est fausse a notre avis, mais nous ne 'assimilons nullement
a une hérésie pélagienne ou autre. Elle a eu son utilité historique: pie creditur, en
ce sens qu’elle a permis de sortir les enfants définitivement de I’Enfer; magis pie
negatur, ajoutons-nous, en tant que sa négation permet aux enfants d’arriver au
Ciely». In der selben ldssigen Ironie gleitet die Feder fort.



282 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

beschlieBen, denn an dieser Stelle habe er nachweislich nur iibernehmen
lassen, was bereits das Glaubensbekenntnis des Michael Paldologus fiir
das 2. Konzil von Lyon sagte. Dort aber stand unser Satz in einem Ab-
schnitt mit «dicit et praedicat», dem andre unter der strengeren Ab-
schluBformel «Haec est vera fides catholica» vorausgingen, denen noch
ein mit «... firmiter credit» eingeleiteter folgte. Also habe das 2. Lug-
dunense unterschieden zwischen Glaubenswahrheiten und Lehren, die
es nicht zum Glauben zdhle; zu letzteren rechne es die Aussage iiber das
Schicksal bloBer Erbsiinder. Das bestétige ein Vergleich mit der Defini-
tion Benedikts XII. iiber die Letzten Dinge, angelehnt an den Wortlaut
des Paldologusbekenntnisses, aber mit bedachter Ubergehung alles des-
sen, was das Los der ungetauften Kinder betrifft. Vermutlich hitten die
Redaktoren der Bulle Laetentur caeli Eugens IV. dem «diffinimus» ihres
langen Satzes einen weiteren Sinn gegeben als den, der Glaubensent-
scheidungen anzeigt, sodal3 sie darin selbst die Vorschrift, je nach Ritus
Ungesduertes oder Gesduertes zu verwenden, einbeziehen konnten. War-
um nimmt sich L. die Miihe solcher Forschungen? Der SchluB zeigt es:
Bellarmin, Petavius, Noris sagten, Lyon und Florenz hatten definiert,
daB ungetaufte Kinder der Holle verfallen, lehnten darum die Limbus-
theorie ab. L. ging es um den Nachweis, daB keines der beiden Konzilien
dariiber eine eigentliche Glaubensdefinition beabsichtigte, wenn schon
das «in infernum» beider eher Bellarmin usw. Recht gebe als den
Limbustheologen.

Urteile iiber die Ansicht von Laurenge

Es ist uns bewuBt, daB wir hier sicher lange nicht alle vertffent-
lichten Stellungnahmen erfassen, sondern mehr oder weniger zuféllig uns
zugangliche, die aber doch ein gewisses Bild der Reaktion katholischer
Theologie geben konnen. Wegen der Neuheit der Theorie scheint es uns
angezeigt, auch etwas ausfiihrlicher iiber deren Aufnahme zu informie-
ren. Eine erste kritische Stimme begegnet uns gleich in der Zeitschrift,
die dem Artikel Gastrecht gewidhrt. Ihr Redaktor F. Cayré, A. A., hat
ihm eine eigene Arbeit vorausgeschickt (Une rétractation de Saint Augu-
stin. Les enfants morts sans baptéme) 15, in der er am Schluf3 auf die
Taufersatztheorien von G. Mulders, E. Boudes und ebendiese zu spre-
chen kommt. Er publiziere L.s Abhandlung aus Riicksicht auf das

15 In L’Année théologique augustinienne a. a. O., 131-143.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 283

Imprimatur «hoher Autoritdten» mit allem Vorbehalt, informations-
halber und als Beitrag zur Diskussion unter Theologen. So gesehen sei
sie von reellem Interesse, soviele Probleme werfe sie auf. Bedenken hat
C. vor allem gegen die Hypothese einer Option nach dem Tod. Die neue
Meinung beruhige nicht nur keineswegs inbezug auf das ewige Los un-
getaufter Kinder, sondern verstirke die Besorgnisse um sie, auch scheine
sie der gesamten christlichen Tradition zu widersprechen. Die Diskussion
kénne immerhin zeigen, wie groBziigig die Kirche die Uberpriifung aller
Aspekte einer Fage zulasse, an der das Herz ganz innigen Anteil nehme,
und koénne zum besseren Verstindnis der wohlbedachten iiberlieferten
Auffassung, der Frucht langer Reifung, gereichen.

Ch.-V. Hérts OP 16 sieht im Artikel L.s wie ein herausforderndes
«Manifest» an die Theologen. Er rdiumt dem Gedankengang «une certaine
logique» ein. Aber Boudes kénne aus den gleichen Prinzipien ebensogut
seine Theorie von der wirksamen Fiirbitte der Kirche folgern, die wenig-
stens den Vorteil habe, nicht ins geheimnisvolle Jenseits vordringen zu
wollen. Ein Problem, das erst L. deutlich markiere, miisse von den
Limbusverteidigern besser untersucht werden als bisher: wieso die Seelen
ungetaufter Kinder gleich nach dem Tod einen Beistand Gottes erhalten,
der bloB natiirlicher Ordnung angehére, aber ihren bis dahin schlum-
mernden, fiir Gut und B6s neutralen, doch immerhin erbsiindig belasteten
Willen unfehlbar auf die gute Entscheidung und Beharrlichkeit in ihr
lenke.

Eine kurze Rezension finden wir in Revue du Clergé Africain 9 (1954)
233, aus der Feder des Redaktors L. Denss SJ. Er hilt die Meinung L.s
nicht fiir vereinbar mit den Traditionsgegebenheiten, trotz der schein-
baren Wucht der Argumente fehle ihnen mehrfach die innere Gediegen-
heit. Faktisch sei es eben so, dafl Gott uns iiber das Los ohne Taufe ver-
storbener Kinder nichts geoffenbart hat und daB die Schliisse aus andern
Offenbarungswahrheiten nicht immer sicher sind. Besser wire vielleicht,
die Frage schlicht der Barmherzigkeit Gottes anheimzustellen, als Missio-
nare aber sich weiter der Pflicht zum Einsatz aller Mittel bewuBt zu
bleiben, auf daB Kleinkinder in Todesgefahr getauft werden.

Eingehender nimmt W. 4. Van Roo SJ 7 Stellung zu den Gedanken
L.s. Dieser scheine keine bessere Verteidigung zu kennen, als daf seine An-

16 Rezensionen in Bulletin Thomiste (Le Saulchoir) VIII (1947-1953), Nr. 2380.
17 In dem schon genannten Aufsatz Infants Dying Without Baptism..., in
Gregorianum 35 (1954) 406-473 (S. 453-456).



284 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

sicht unter keine kirchliche Verurteilung falle. Auch seine Einschriankung
kirchlicher Erkldrungen iiber das Ende des Pilgerstandes (status viae)
auf Erwachsene allein bleibe bei negativer Tragweite, sie bilde keine
solide Grundlage eines theologischen Uberbaues. Von gleicher Unzuling-
lichkeit sei die Berufung auf Lehren des hl. Thomas inbetreff des ersten
sittlichen Aktes und des anfinglichen Willenszustandes der gefallenen
Menschennatur, gehorten sie doch zu den dunkelsten und fragwiirdigsten
Einzelheiten im System des Heiligen, und es mache den Eindruck arger
Ironie, wenn damit erst noch eine der thomasischen Limbustheorie
stracks entgegengesetzte Auffassung gestiitzt werden solle. Auf solcher
Basis konne man keine sinnvolle Diskussion erwarten. Es stimme nicht,
daB erst der Kampf Augustins gegen die Pelagianer eine Tradition iiber
die Notwendigkeit der Taufe fiir das Heil der Kinder geschaffen habe 8,
Wenn ferner L. die Lehren beziiglich Blut- und Begierdetaufe anrufe,
sei zu bemerken, dafl diese beide zur Tradition gehoéren, was man von
einer Einschriankung der These iiber die Notwendigkeit der Taufe durch
die vom allgemeinen Heilswillen nicht sagen kénne. Den «Anhang» bei
L. nennt V. R. «the strangest specimen of method». Genauere Beach-
tung des Wortlautes der Dokumente, um die es geht und historische
Information an Hand vorliegender Monographien hitten hier L. ver-
schiedene Fehlschliisse erspart, er iibersehe auch gédnzlich den Text des
florentinischen Jakobitendekrets (Dz 712, nun 1349) 1°.

A. Muchel widmet L. einige Seiten seines Buches Enfants morts
sans baptéme (1954) unter dem Titel: « Hypothése nouvelle... et ancienne
— Klee redivivus». So neu wie sie sich gebe sei die Theorie nicht, mehr
oder weniger wiederhole sie die von Klee, die ihrerseits Vorfahren schon
im 14. Jh. habe. L. trage aber seine Sache mit einer unbeirrbaren Selbst-
sicherheit vor, von erstaunlicher Kiithnheit zeuge unter anderm die Ver-
spottung der schon aus der Patristik stammenden, von besten Theologen
adoptierten Erklirung iiber eine géttliche voluntas antecedens. Einen
betont tragischen Aspekt will M. darin erblicken, dafl die richtige oder
falsche Entscheidung der Kindesseele von L. erst noch an Gottes wirk-
same oder nichtwirksame Gnadenhilfe gebunden werde. Die gegen den

18 V. R. verweist auf Belege bei B. LEemIiNG SJ, Is Their Baptism Really
Necessary, in The Clergy Review 39 (1954) 66-85.

19 U. E. hat aber L. diesen Text nicht ganz aus dem Auge gelassen: er kann
antworten, darin sei gesagt, wir hiatten kein andres Mittel, diesen Kindern zu helfen
als die Spendung der Taufe, jedoch nicht, es gebe fur sie iiberhaupt keine andre
Heilsmoglichkeit.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 285

AbschluB} des «status viae» auch der Kinder bei deren Tod von L. an-
gefithrten Griinde hilt M. fiir Ausgeburten allzu billigen Wunschdenkens
um einer vorgefaflten These willen in Hinwegsetzung iiber die ganze
christliche Tradition. Diese Theorie rufe stirkeren Vorbehalten als die
iibrigen, denn sie stehe in Gegensatz zu sdmtlichen einschldgigen Er-
klarungen des Lehramtes, wonach die Wassertaufe von relativer neces-
sitas mediiist, wiahrend sie von einem andern normalen und ordentlichen
Mittel des Heiles fiir alle Kinder rede (a. a.0., Kap. VII, S. 99-105).
Nur kurz befalit sich M. B. de Vaux-Saint Cyr OP innerhalb eines
Literaturberichtes zur Irage 2° mit unserer Hypothese. Er sieht bei L.
eine kiihne, volle Umkehrung der traditionellen Meinung, das ungetaufte
Kind konne, da einer Begierdetaufe unfihig, nicht in den Himmel ein-
gehen. Mit «a l'instant méme de la mort» konne sich L. nicht helfen,
denn wenn er von der getrennten Seele rede, bedeute das eben, dal3 der
Tod bereits eingetreten sei. Von der Berufung auf die Ansicht des hl. Tho-
mas iiber die alsbaldigen Fahigkeiten der Seelen der Verstorbenen denkt
d. V.-S. C. (wie Van Roo): diese Ansicht sei keine Glaubenswahrheit und
das komme auf den Versuch hinaus, das Dunkle durch noch Dunkleres
zu kldren. Eine wenn auch nur augenblickslange Verlingerung des Pilger-
standes und daher der Verdienstmoglichkeit iiber den Tod hinaus sei
mindestens gewagte, dem Glauben wenig konforme Behauptung.
Seinerseits kommt M.-M. Labourdette OP auf L. zu sprechen inner-
halb eines Literaturberichtes iiber «Probléemes d’eschatologie» 2. Als
Mindestvoraussetzung gilt ihm, daB3 die Limbustheorie nicht absurd sei.
L.s Artikel erscheint ihm «etwas ldrmig», die These habe gar keine
Stiitze in der Tradition, ihr Zentralgedanke stehe vielmehr in Gegensatz
zu dieser. Die Einwdinde gegen die Limbustheorie bekimen ber L. eine
Schlagkraft, die wesentlich aus dev starken Vereinfachung stamme. Cayré
und Michel hitten mit Recht den hauptsichlichen Grund ihrer Unan-
nehmbarkeit unterstrichen: weder Tradition noch Lehramt bieten dem
Satz irgendwelche Stiitze, dal3 ein GroBteil der Menschheit erst nach dem
Tod personlich in einer Art «épreuve angélique» iiber das eigene Heil
entscheidet. Es wiirde unerfindlich, wann noch das ordentliche Lehramt
sichere theologische Begriindungsquelle sein diirfte, wenn nicht zur Ab-
lehnung dieser Meinung. Der Artikel verstofie durchs Band gegen die spezi-

20 M. B. DE VAUX-SAINT CYR, Enfants morts sans baptéme, in Lumiére et Vie.,
Heft 18 (Nov. 1954) 73-100, S. 91.
21 ITn Revue Thomiste, Jg. 62, Bd. 54 (1954) 658-675 (S. 666-670).



286 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

fische Argumentationsmethode gesunder Theologie, die nicht eine Geometrie
sei mit einigen Axiomen, aus denen man dann unbeirrbar Folgerungen
um Folgerungen ziehen kénnte, auch nicht eine Metaphysik des Heiligen.
AuBer dem unbestrittenen allgemeinen Heilswillen Gottes und dem iiber-
flieBenden Wert der Erlésung haben wir innerhalb des Offenbarungs-
gutes selbst andre Prinzipien vor uns, die ndherer Erkenntnis der realen
Verwirklichung jener im faktischen Heilswalten Gottes dienen sollen,
das wir nicht durch unsere menschlich-rationale Ableitung aus angeb-
licher Denknotwendigkeit zu begreifen vermégen, es sind Fiigungen, die
aus freiem gottlichen Wollen stammen und die fiir uns eine echte Ge-
schichte in Gang bringen und entfalten. Diesen Heilsplan, dessen Ab-
lauf und Einzelheiten vermogen wir nur in beschranktem MaB, mit einem
gewissen bleibenden Risiko der Abirrung zu entziffern, soweit wir nicht
einfach bei dem bleiben, was Gott davon ausdriicklich enthiillt hat. Wir
glauben und bekennen, dafl da bei Gott keine Ungerechtigkeit besteht,
dafB er wirklich das Heil aller Menschen will, daBl er unter Wahrung ihrer
Freiheit eine Welt hitte stiften kénnen, in der alle gerettet werden, daB3
aber in der uns bekannten Welt nicht alle es werden, da Jesu Worte
«Weichet von mir...» ihnen gelten. Der Fortschritt in der etwaigen all-
mahlich deutlicheren Erkenntnis dieses Geheimnisses der Heilsfiigungen
durch theologische Reflexion sei langsam reifende «ceuvre collective,
ceuvre d’Eglise», ohne je erreichte Uberwindung jeglichen Dunkels. Die
dabei behilfliche Schriftforschung unterstehe der kirchlichen Deutung,
jedes Zeugnis des Lehramtes ist fiir die Theologie eine Gegebenheit (un
donné), wenn auch nicht jedes von gleicher Tragweite. «Aber es ist er-
staunlich, da man so leicht der Tendenz folgt, alles fiir ungewil zu
halten, was nicht strikt definiert wurde... Es geniigt nicht, dal3 eine
Aussage nicht als ‘de fide divina et catholica’ definiert worden sei, um
sie leugnen zu diirfen...» (S. 668). Auch von den Bezeichnungen «opi-
nion théologique» und «conclusion théologique» habe L. allzu ungenaue
Ansichten. Mit Uberraschung stelle man fest, daB er lehramtliche Er-
kldirungen direkt zur Frage der ungetauften Kinder nur unter «Objek-
tionen» bringe, nachdem er eine so stark personliche These ohne Riick-
sicht darauf rein aus ein paar Syllogismen aufgestellt habe. Dieses Ver-
fahren lieBe sich allenfalls verstehen, wenn wir nicht eine neuelaborierte
Loésung vor uns hidtten, sondern ein Problem, das als solches neu der
Theologie erwichst. Das treffe aber hier sicher nicht zu. Eine sonderbare
Auslegung sei es auch, hier wie bei Boudes, lehramtliche Texte einfach
von einem «cas chimérique» reden zu lassen, der nie vorkomme. Wenn



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 287

auch die bisherige Stellungnahme des Lehramtes zu unserer Frage noch
nicht letzte klare Bestimmtheit aufweise und den Weg zu neuen Ge-
danken nicht versperre, so miiBten diese doch die Frage da aufnehmen,
wo ste nun vm Licht der ergangenen Verlautbarungen steht. Ferner duBert
Labourdette sein Befremden iiber die Unverfrorenheit des Wortspiels
«baptéme de regret» 22

P.Gumpel S] 2> miBt in seiner kurzen Zusammenfassung des Stand-
punktes von L. der Ansetzung der Kindesentscheidung «nach dem Tod»
keine groBe Bedeutung bei, man kénne das so verstehen, wie P. Glorieux
in der Abhandlung In hora mortis ?* die Sache denke: der erste Augen-
blick, in dem die Seele bereits vom Leibe getrennt ist, wéire derselbe wie
der ihrer Trennung, diirfe daher noch zum diesseitigen Leben gerechnet
werden. In der Ergidnzung seines « Report» 1955 pflichtet Gumpel jedoch
dem Urteil des noch zu nennenden M. Ferndndez Yiménez iiber L. bei,
wonach die Ansetzung nach dem Tod der Theorie die Zensur der Hiresie
zuzoge und die Interpretation, die da von den Dokumenten des Floren-
tiner Konzils gegeben wird, nicht stimme. «His observations in this
regard are the best criticisms of Laurenge published so fary 5.

P. De Letter S] wiirdigt im 3. Teil eines Artikels « The Question of
Limbo» 26 L. Anerkennende Worte hat er fiir dessen Klarheit, Ehrlich-
keit, Uberzeugungskraft und fiir die nichtemotionale, sondern theolo-
gische Argumentation. Leider ruhe sie doch auf schwdcherer Basis als
zundchst scheint. Die Ausdeutung des allgemeinen Heilswillens Gottes in
Richtung einer personlichen Entscheidungsmdéglichkeit auch des Kindes
sei nur private Interpretierung einer Offenbarungswahrheit, ohne jede
Stiitze von seiten des kirchlichen Lehramtes. Die angebliche Ausnahme-
stellung der Kinder inbezug auf das mit dem Tod eintretende Ende des
Pilgerstandes klinge neu und iiberraschend; wenn schon, dann wiirde

22 Die schlecht angebrachte Iromnie erscheint noch dreister, wenn L. seine
Hypothese mit der des Daseins eines «Augenblickslimbus» identifiziert. Welche
GroBmut!

23 Unbaptized Infants: may they be saved? in The Downside Review 72
(1954) 342-458 (S. 367 {.).

24+ P. GLORIEUX, In hora mortis, in Mélanges de science religieuse 6 (1949)
185-216. Glorieux spricht da nicht ausdriicklich von unserem Problem der Kinder.
Wir kommen noch auf diesen Artikel.

% P. GumPEL, Unbaptized Infants. A Further Report, in The Downside
Review 73 (1955) 317-346 (S. 344).

26 In The Clergy Monthly (Ranchi, India), 18 (1954) 321-334; 361-372; 19
(1955) 3-18, hier zu LAURENGE S. 14-16.



288 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

man doch eher denken, sie trafen ihre Entscheidung im Augenblick des
Todes oder des Uberganges vom leibverbundenen zum leibgetrennten
Dasein, als erst nach dem Tod. Die supponierte Ausnahme erscheine wie
ein willkiirliches «Deus ex machina»-Fiindlein, um den Kindern eine
Heilschance zuzuhalten. Die Transposition thomasischer Gedanken iiber
Anfangsakte des Vernunftgebrauches auf die Lage der abgeschiedenen
Seelen der Kinder mit {ibernatiirlicher Erleuchtung und Gnade sei un-
gerechtfertigt. L.s Vorschlag bleibe «hypothetisch und unbewiesen».
Auch M. Ferndndez Yiménez geht an eine Nachpriifung der Argu-
mente L.s. Im «Anhang» habe er den Definitionscharakter der Stelle des
Florentinum leichifertig aus ungeniigender histovischer Beschlagenheit be-
stritten, wovor ihn G. Hofmann und J. de Torquemada héitten bewahren
konnen. DaB ein vor Vernunftgebrauch ungetauft verstorbenes Kind
sein Heil nach dem Tod wirken kénne, widerspricht nach F. Y. dem
Lehramt im 2. Konzil von Lyon, zu Florenz, ja bereits dem 3. Kanon
des 16. Carthaginense, gerate mit wenigstens einschlieBlicher Lehre der
Bibel und ausdriicklichen Zeugnissen der Tradition in Konflikt und
scheine so hdretisch zu sein (parece... herética). «Diese Zensur geben wir
natiirlich von der Dokirin, nicht vom Awuior, da er Griinde zu haben
meint, der Zensur zu entschliipfen» (S. 281). Ferner wirft F. Y. den Aus-
fithrungen L.s vor, wenn auch nicht ausdriicklich, so doch faktisch die
Notwendigkeit des Taufsakramentes auf bloBe Notwendigkeit de prae-
cepto herunterzuschrauben, wihrend es mindestens theologisch sicher sei,
daB eine necessitas medii bestehe. Der Schlu8 der Untersuchung faBt
zusammen: die Lehre L.s, nach der die in der Erbsiinde verstorbenen
Kinder sich durch einen nach dem Tod gesetzten Liebesakt vollkommen
(con todo) retten konnen, scheint Ahdretisch (parece doctrina herética) und
daher fiir einen Katholiken unhaltbar zu sein. Offen bleibe aber die
Frage, wer faktisch in der Erbsiinde stirbt und ob fiir Kinder ohne Mog-
lichkeit der Wassertaufe keinerlei andre Mittel der Taufzuwendung (de
aplicarsele el bautismo) bestehen /. — Ein andrer spanischer Theologe,
N. Lépez Martinez findet, L. sei wohl der erste katholische Theologe, fiir
den der sog. Pilgerstand erst mit dem Augenblick beginne, in dem je-
mand die erste iibernatiirliche Gnade erhdlt. Die Zensur «hdretisch»
scheint ihm zu streng, mit Cayré mochte er die hohen Autoritdten achten,

27 M. F. YiMENEZ, A propésito de una teoria reciente sobre la suerte de los
nifios que mueren sin bautismo, in Revista Espafiola de Teologifa, 15 (1955) 271-292.
M. F. Y. schreibt immer «Laurences!



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 289

die ihr Druckerlaubnis gegeben haben, die Meinung sei aber bestimmt
«gratuita, falsa y, a nuestro modo de entender, no conciliable con la
doctrina catdlica» 28, — Ein dritter, D. L. Greenstock, will an ihr ebenso-
sehr hervorstechende Kiihnheit wie «véllige Ignoranz des verdadero
estado de la cuestién» in der Annahme konstatieren, dafB3 fiir Kinder,
die vor Vernunftgebrauch hinscheiden, der Pilgerstand nicht mit dem
Tod aufhore 2°. — J. Capmany glaubt, L.s Theorie «zumindest temerdr»
nennen zu sollen. Auf eines ihrer Kernargumente erwidert er: der iber-
natiirlichen Ordnung gehort das Kind schon dadurch an, daf es als Adams-
sprosse der Evbsiinde verfallen ist, die nur in solcher Ordnung einen Platz
hat. Verbindung zur Erlésung erlangt es nur durch die Einigung mit
Christus, die nach Lehre der Offenbarung im Erdenleben ihren Anfang
nehmen soll 3. — Umfangreicher ist die Beurteilung, die J. M. Sdiz L.
widmet. Zur Tradition stehe die Hypothese in schroffstem Gegensatz,
in Anbetracht ihres gewagten, kompromittierenden Charakters habe sie
kaum Aussicht auf giinstige Aufnahme. Zu loben sei, dall L. bei Be-
sprechung der Einwinde aus dem Lehramt nichts unterschlage, positive
Punkte konne er zudem darin buchen, daBl er jeden Menschen persin-
lich fiir sein Heil oder Unheil verantwortlich mache und den allgemeinen,
aufrichtigen Heilswillen Gottes aus jeder Vernebelung befreie. Aber trotz-
dem er durch Leugnung des Limbus zugleich mit der Meinung aufrdume,
fiir Millionen und Abermillionen Menschen sei das Endziel ein blo8 natiir-
liches, habe sein Vorschlag mehr bedenkliche Aspekte als tragbar (mdas
de lo conveniente). M. Ferndndez Yiménez biete eine vorziigliche Wider-
legung. L.s Interpretation des Heilswillens Gotles scheine verfehlt, aus der
Konfrontierung mit andern geoffenbarten und definierten Glaubenstat-
sachen wie die der Notwendigkeit der Taufe ergebe sich, dafl dieser Wille
ein ernster, vorausgehender und bedingter sei, dquivalent gesprochen:

28 N. Lérez MarTiNEZ, El mdas alla de los nifios. Problemas escatoldgicos
de la infancia. Burgos 1955, S. 64 ff.

? En torno al problema de los nifios que mueren sin bautismo, in Salmanti-
censis 2 (1955) 245-264 (S. 251-253). Die letztzitierten Worte im obigen Text sind
von Greenstock nicht gerade auf L. eingeschrankt, sondern von «los escritos de
muchos modernos» gesagt. Aber die dortigen Ausfithrungen zeigen zum UberfluB,
daB sie, wenn tiberhaupt von jemand, von diesem gelten sollen; vgl. auch unter
den von Greenstock wegen der «revelacién divina segun su interpretacién por el
Magisterio» von vornherein feststehenden Wahrheiten die: «c) sbélo en esta vida
podemos merecer o desmerecer; y por lo tanto el status viae termina con esta
vida» (S. 255).

30 J. CarmaNy, La salvacion de los nifios muertos sin bautismo, in Lumen
(Vitoria), V (1956) 289-316 (S. 300).

19



290 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Gott setzt das von seiner Seite Erforderliche, damit alle sich retten
konnen, aber ein Grundirrtum der Vertreter der neuen Meinungen sei
ihre Unterstellung, Gott gebe jedem einzelnen Menschen die Heilsmittel
in personliche Verfiigung. Die praktische Auswirkung des gé6ttlichen
Heilswillens konne durch Zweitursachen verhindert werden, auch im
Fall der Kinder, die selber noch keiner moralischen Akte fihig sind. Da-
gegen konne man nicht mit Deduktionen opponieren. S. sucht durch
konkrete Beispiele aus dem Verhalten oder den Schicksalen der Mutter
eines noch Ungeborenen zu erldiutern, wie der wirkliche Heilswille Gottes
fur die Kinder auch mit seiner fakfischen Durchkreuwzung durch Zweit-
ursachen, besonders solche, die aus freiem Willen handeln, zusammen-
gehe 31,

Mit Th. Camelot OP 32 hilt L. Renwart S] die Zensur «hiretischy»
fiir voreilig oder iiberspitzt, betrachtet aber den Artikel L.s als ungliick-
lich, er bringe leider mit seiner Meinung, die fragliche Option des Kindes
koénne allein vor oder nach dem Tod erfolgen statt genau im Augenblick
des Sterbens, die «Illuminationshypothesen» nur in Verruf 33. Ch. Journet
tibernimmt das Urteil W. A. van Roos iiber L., mit der Ergdnzung,
unter theologischem Aspekt verkenne die Supposition des Anrechtes
eines erbsiindigen Kindes auf Darbietung der tibernatiirlichen Ordnung
und Gnade die Freiheit des Erlosungsratschlusses Gottes und die absolute
Ungeschuldetheit der Chrvistusgnade. Diese Hypothese lasse zudem die
Konzilien, die das besondere Los der in der Erbsiinde sterbenden Kinder
«definiert» haben, ins Leere sprechen 3¢. Auch seither kennen wir keine

31 J. M. SA1z, En torno a los nifios que mueren sin bautismo, in Estudios
Eclesiasticos 32 (1958) 21-70 (S. 42-48).

32 In Bulletin Thomiste 9 (1956), Nr. 1681, S. 869.

33 L.RENWART, Le baptéme des enfants et les limbes. A propos d’un do-
cument pontifical récent, in Nouvelle Revue théologique 80 (1958) 449-467 (S. 459,
Anm. 57 und S. 461, Anm. 66).

3+ CH. JourNET, La volonté divine salvifique sur les petits enfants, Paris 1958,
S.127 und S.153f. Das gilt nach Journet gegen alle «Illuminationstheoriens.
Auch in der Folgezeit hat u. W. der Vorschlag L.s, die Entscheidung des unge-
tauften Kindes auf den ersten Augenblick jenseits des Todes anzusetzen, keine
Zustimmung katholischer Theologen geerntet. Noch D. FERNANDEZ CMF, Destino
eterno de los nifios que mueren sin bautismo, in Revista Espafiola de Teologia 21
(1961) 3-51. S. 13 distanziert sich davon, wenn er auch, darin in guter Gesellschaft,
wie wir sahen, die Zensur «haretisch» fiir iibertrieben hilt. Er meint: «Conviene
tener presente ademas que una cosa es mevecer o desmerecer, y otva rvemover un
obstdculo, como seria el pecado original, para que Dios les concediera gratuitamente
la gracia. Veremos que algo de esto admiten Sto. Tomas y la generalidad de los
tedlogos catodlicos respecto del pecado venial, que se supone no se ha perdonado



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 291

katholische Publikation, die sich die Meinung L.s zu eigen gemacht hitte
aber auch keine, die wesentlich neue Griinde gegen sie vorbrichte.
Lehrreich kann eine kurze Betrachtung des Urteils sein, das Julius
Gross, gewiegter Kenner katholischer Theologie und eifriger Erforscher
unter anderm der Geschichte des Erbsiindendogmas, von seinem liberalen
Standpunkt aus der Zeitschrift «Die Pforte» (Esslingen a. N.) abgibt 35,
Wie die Limbuslehre, so ist auch die Meinung L.s in den Augen von
J. Gross nur eine verfehlte Ausgeburt des «von Augustinus erfundenen»
Erbsiindendogmas, das Theorien zeugt, nach denen Gott «tagtéglich
eine Unmenge von Wundern» wirken sollte. Gross mdéchte zeigen, wie L.
«formelle Dogmen ... definierte Lehren» von Lyon und Florenz verletze,
auch dem 3. Kanon des 16. Carthaginense widerspreche, «dessen Be-
schliisse Papst Zosimus zu Glaubenssiatzen erhoben hat». Der Gedanke
L.s sei so originell nicht, habe er doch einen Vorldufer an dem schwedi-
schen evangelischen Autor Knut Henning Gezelius von Scheele in seiner
«Teologisk Symbolik» (1877), von der 1881 eine deutsche Ubersetzung
erschien, wovon freilich weder L. noch seine katholischen Kritiker etwas
ahnten 3%, Gross will die Folgerungen L.s ad absurdum fiithren mit diesen
andern: wenn Gott, wie L. meint, es sich selber schuldig ist, allen Erb-
siindern ein vollausreichendes Heilsmittel zur Verfiigung zu stellen, dann
«fallt nicht bloB das Dogma von der Taufe als dem alleinigen normalen
Heilsmittel, sondern auch der Glaubensartikel von der Notwendigkeit
der Erlosung durch Christus. Was ndamlich Gott sich selber schuldig ist,
weil es in seinem Wesen griindet, das kann er weder unterlassen noch an
auBer ihm liegende Bedingungen kniipfen, ohne mit sich selbst in Wider-
spruch zu geraten, gleichsam sich selber zu zerstéren. Die Gewdhrung
der allen Geschuldeten Heilsgnade kann er demnach nicht von der Er-
l6sungstat seines menschgewordenen Sohnes abhdngig machen. — Die

en esta vida. — Nosotros admitimos la doctrina tradicional de que el destino eterno
del hombre se decide en esta vida, pero no quisiéramos tildar prematuramente de
herejes a quienes intenten otras soluciones».

35 J. Gross, Das ewige Los der ohne Taufe verstorbenen Kinder, in Die
Pforte 7 (1956) 290-301.

36 'Was Gross daraus zitiert, ist jedoch nicht einmal «im wesentlichen» die
Hypothese L.s: es sei «nicht verniinftig, einen unmittelbaren Ubergang in die
himmlische Herrlichkeit, z. B. in Betreff der kleinen Kinder, sich zu denken,
welche gestorben sind, ohne daB sie die Moglichkeit hatten, eine selbstandige Wahl
zu treffen zwischen Gott und dem eigenen Ich, zwischen dem Reiche Gottes und
der Welt» (Teil I, S. 181). Diese Worte wiirden eher besagen, K. H. G. von Scheele
meine getaufte Kinder, und in diesem Fall hdtten sie eher mit der Ansicht von
A. Pacios Lépez zu tun, wie wir sehen werden.



292 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Erlosungslehre wiederum steht in einem so unlgslichen Zusammenhang
mit dem Dogma von der Menschwerdung, mit der gesamten Christologie
sowie mit der Lehre von der Trinitdt, daB der Fall eines dieser Dogmen
unweigerlich den der andern nach sich ziehen muB ... Natiirlich hat unser
tiefglaubiger Autor diese dogmenstiirzenden Konsequenzen nicht vorher-
gesehen ... Aber kein unvoreingenommener Beurteiler wird bestreiten
wollen, daB sie sich logisch aus seiner These ergeben. — Laurenges Ver-
such, das Dogma vom allgmeinen Heilswillen Gottes mit demjenigen
von der Erbsiinde in Einklang zu bringen, war von vornherein zum
Scheitern verurteilt, da sie sich gegenseitig ausschlieBen. Eines von
beiden muf3 weichen, und das kann natiirlich nur die Erbschuldlehre
soin» (S. 299f). Damit hat Gross wieder die Plattform fiir seine syste-
matischen Angriffe auf jeden Dogmenglauben, die uns an hiesiger Stelle
nicht mehr beschiftigen kénnen. Der Herausgeber der Zeitschrift,
Dr. Kurt Port, hat dem Artikel einen Zusatz beigefiigt. Im Zusammen-
hang der Beurteilung L.s schreibt er: «Ganz unmdglich endlich ist auch
die Vorstellung, daBB die armen Sduglinge vor, bei oder nach ihrem Tod
die Entscheidung fiir die Ewigkeit treffen sollten, ob sie sich oder Gott
wiahlen wollten. Wie sollten denn die Sduglinge, die weder von ihrem
Ich noch von Gott noch von Siinde und Sittlichkeit eine Ahnung haben,
da sie psychisch sich erst auf der Stufe eines Tieres befinden, diese
folgenschwere Entscheidung treffen kéonnen? Von der volligen Unwahr-
scheinlichkeit eines Fortlebens der Seele nach dem Tode und der Existenz
eines Jenseits, eines Himmels und einer Hélle sei dabei noch ebenso ab-
gesehen wie von der schwerwiegenden Unsittlichkeit der Vergeltungs-
idee, die diesen christlichen Dichtungen zugrunde liegt...» (S. 301 f.).
Wieweit hier Gross mitginge, ist nicht zu ersehen.

3. Sog. Illuminationshypothesen
auf Grund einer Psychologie des Todesaugenblickes

A. Theorie von A. Pacios Lipez

M. Laurenge wendet sich ausdriicklich gegen die Meinung, daB3 jedem
Sterbenden, selbst dem noch ungeborenen Kind, sei es aus natiirlichen
Bedingungen sei es mit Hilfe iibernatiirlicher gottlicher Erleuchtungs-
gnaden, die Begierdetaufe moglich wiare. Vermutlich haben aber diese seine
kritischen Bemerkungen weniger Eindruck gemacht als die Wucht seines



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 293

prinzipiellen Angriffes auf die Limbuslehre und die Ndhe seiner These
zu der einer Begierdetaufe des sterbenden Kindes, wie schon H. Klee
sie insinuierte und begriinden wollte, ndmlich eben aus einer allgemeinen
Psychologie des Sterbens beim Menschen, der Trennung von Seele und
Leib. 1954 erscheint der Aufsatz von 4. Pacios Lopez MSC, La suerte
de los nifios muertos sin bautismo 37, der allerdings die Arbeit Laurenges
noch nicht zu kennen scheint, sie jedenfalls nicht nennt. Es fillt die
Verwandtschaft in der Betonung des Gedankens auf, dal Gott von jedem
Menschen eine personliche Entscheidung fiir sein Heil wolle, die Ver-
legung iiber die Todesgrenze liegt P. L. fern.

Die Heilige Schrift gebe fiir das Problem drei zu wahrende prinzi-
pielle Siatze an die Hand: 1. niemand kann sein Heil erlangen ohne
sakramentale Taufe oder wenigstens einschlieBliche Begierdetaufe
(Joh 3,3). 2. Christus ist fiir alle und jeden einzelnen Menschen gestorben
(2 Kor 5,15), folglich fiir alle und jedes der ohne Taufe hingeschiedenen
Kinder. Gott wiinscht (desea) die Rettung aller Menschen, folglich aller
Kinder: er wiinscht und verlangt danach (quiera), daB alle zur Erkenntnis
der Wahrheit gelangen, folglich daB auch die ohne Taufe sterbenden
Kinder dazu gelangen (1 Tim 2,1-6). 3. In diesem Leben allein kénnen
wir unser Heil wirken oder verwirken (P. L. sagt «merecer o desmerecer»,
verdienen oder mifverdienen, mit Verweis auf Joh 9,4; Pred 11,3). Diese
drei Prinzipien seien im Sinn ihrer Deutung durch die Kirche als authen-
tischer und unfehlbarer Interpretin der Schrift zu wahren. Die Losung
unseres Problems hinge von einer Priamisse «de razén» ab: sterben un-
getaufte Kinder ohne Vernunfigebrauch selbst im letzten Augenblick? Wenn
ja, dann kann das Kind sich nicht retten (salvarse), da es dann erst recht
kein (geistiges) Verlangen haben kann, es stirbt im Zustand der Erb-
schuld, der Trennung von Gott und wird fiir immer in diesem Zustand
bleiben; die von einer Anzahl Theologen seit Bonaventura bis Cajetan
erdachten «Systeme», um dieser Folgerung zu entgehen, verstoBen gegen
das erste Prinzip und scheinen mit den Lehren der Kirche unvereinbar.
Wenn nein, so fdllt das Problem in das der ohne Taufe sterbenden Er-
wachsenen zuriick, in das ausdriicklicher oder mindestens einschlief3-
licher Begierdetaufe spéitestens im Augenblick des Todes. Hier nennt
P. L. die Hypothese von H. Klee die von philosophischen Schwierig-
keiten abgesehen dem Dogma konformste und die drei obigen Prinzipien
am besten wahrende, er will versuchen, die Einwidnde erkenntnistheore-

37 In Revista Espafiola de Teologia 14 (1954) 41-57.



294 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

tischer, psychologischer Art und von angeblicher Erfahrung her gegen
Vernunftgebrauch der Kinder selbst noch in ihrem letzten Augenblick,
auszurdumen, besonders aber von der Glaubenswahrheit her zu zeigen,
daB dort eine Ausnahme bestehen miisse.

a. Einen natiirlichen Grund findet er im geistigen Wesen der Seele;
denn daraus folge, daB sie in einem zeitlichen Zugleich und Ineinander
mehrere Akte setzen konne, wenn sie sich vom Leibe freimache weil er
ihr Dienste und Mitwirkung zu ihren Akten nicht mehr oder von vorne-
herein nicht zu leisten vermag. Hier geht es um die Akte vollkommener
Selbsterkenntnis, der Erkenntnis Gottes als Ursache ihres Daseins, der
Entscheidung fiir Liebe zu Gott oder Ablehnung, der Kenntnis und gldu-
bigen Bejahung gottlicher Offenbarung, und die Kindesseele kann sie
also, weil sie als rein geistige Akte keiner zeitlichen Abfolge bediirfen,
unter den besagten Umstidnden alle in einem Nu setzen, obschon sie noch
im Leibe weilt. ‘

Sollte dem nicht so sein, schreibt der Autor, so wire eine geistige
Betdtigung der leibverbundenen Seele ohne Mitwirkung dieses Leibes
dennoch nicht absolut unmoglich, wird es ja fiir Christus seit seiner Emp-
fangnis angenommen, fiir gewisse wunderbare Zustinde und Phidnomene
mystischer Art bei Heiligen desgleichen. Koénnte nicht ein &hnliches
Wunder zugunsten der ohne Taufe verstorbenen Kinder («muertos» sagt
P. L., esist aber anzunehmen, daB er hier gemif seinen Gedanken eigent-
lich «sterbenden» damit meint) in Betracht kommen? Nicht irgendwelcher
Verdienste des Kindes wegen, aber um des Leidens Christi willen, der
fiir dieses Kind sein Leben hingab, auf daB es, der Erbschuld entledigt,
das iibernatiirliche Heil erlange. Wenn ndmlich Christus dieses Opfer fiir
jeden Einzelnen («por cado uno») brachte, fiir jedes der Kinder, die ohne
Taufe sterben, scheint damit schlechterdings unvereinbar, daB3 es ohne
eigene Schuld des Heiles beraubt werden solle. Dann wire ja Christi Tod
fiir dieses Kind wertlos. Die Logik scheint zu fordern dafl Gott, wenn er
seines Sohnes um des Heiles dieses Kindes willen nicht schonte, selbst
ein Wunder nicht verweigere, das n6tig wire, um ihm das Heil zu erméog-
lichen. Die Theologen nehmen doch an, Gott wiirde ein Wunder wirken,
wenn ein Erwachsener in seiner konkreten Lage nur so den Gnadenstand
erlangen koénnte. Doch gewi auch nicht wegen natiirlicher Verdienste
dieses Menschen, sondern wegen des Leidens Christi. Wieso im einen
Fall Bejahung, im andern Verneinung? Tut nicht auch das Kind «alles,
was in seiner Macht liegt»? «Warum das Wunder so sehr scheuen (por
qué temer tanto el milagro), wo wir doch faktisch alle in einer {ibernatiir-



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 295

lichen Ordnung leben und auch dieses Kind in einer solchen, in der ordent-
licherweise (de modo ordinario) Krifte und Elemente walten, welche die
Natur (naturaleza) tibersteigen?» Die Weltordnung verliere dabei keines-
wegs an Stetigkeit, auch wenn das Wunder noch so oft sich wiederholt,
bleibe es doch ein Geschehen zwischen der Seele und Gott (entre el alma
e Dios), ohne EinfluB auf den sonstigen Lauf der Dinge. Zudem ein Ge-
schehen im letzten Augenblick des Lebens, insofern wie eine momentane
Vorwegnahme jener spiateren Ordnung, in der die Seelen dieser Kinder,
nunmehr ohne Verbindung mit dem Leib, ohnehin zur geistigen Er-
kenntnis gelangt wéren 38 (S. 43-45).

b. P. L. mochte seine Ansicht durch folgende Hinweise stiitzen. Die
Supposition, die vor Vernunftgebrauch sterbenden Kinder kdmen erst
nach dem Tod zur Erkenntnis Gottes, bringe fiir die ungetauften gewisse
Ungereimtheiten mit sich. Dann steht ndmlich das Kind erst im Jenseits
vor einer freien Willensentscheidung fiir oder gegen Gott. Bei der grof3en
Anzahl solcher Kinder folge dann natiirlich, daB ein Teil die Liebe, ein
andrer Teil den HaB (odio) Gottes wihlt, wie es mit den Engeln geschah.
Daf} ihr Schicksal dennoch das gleiche wire, scheint Gottes Gerechtigkeit
anzutasten, wire sicher gegen die rechte natiirliche Ordnung. Soll aber
ihr Los verschieden sein, indem die Gotteshasser einer Art ¢ poena sensus»,
wie einer natiirlichen Holle verfallen, die Liebenden mit einer Art natiir-
lichen Seligkeit belohnt werden, so heil3t das der Sache nach, sie wiirden
nach dem Tod noch im eigentlichen Sinn verdienen (merécen realmente)
und auf diese Weise iiber ihr natiirliches gliickliches oder unseliges Schick-
sal entscheiden, was dem aus der Heiligen Schrift abgeleiteten Satz 3
widerspreche. Hitte das Kind vor dem Tod von seiner Freiheit keinen
Gebrauch machen kénnen, so gilte dieses Entweder-Oder, beide aber sind
Irrtum. Thnen kann wohl allein die Annahme ausweichen, daf3 die Kinder
vor threm Tod eine Gelegenheit des Freiheitsgebrauches haben, durch die
sie ihr Los nicht bloB innerhalb einer natiirlichen, sondern der #ibernatiir-

38 So glauben wir hier den nicht ganz klar oder aus Versehen falsch formu-
lierten Gedanken des Autors deuten zu sollen. Er sagt: «Es mas: dandose en el
ultimo instante de la vida, no seria que una anticipacién momentanea de un orden
nuevo, ya que el alma del nifio, no mas separada, tendria conocimiento». Das
folgende scheint auch eher dafiir zu sprechen, daf3 er das erste sagen wollte: nicht
es sei eine Antizipation der Erlangung des Vernunftgebrauches, der spiter bei
irdischen Lebzeiten eingetreten wire, sondern Antizipation dieser fiir die Seele
selbst nach der Limbushypothese alsbald auf die Trennung vom Leibe folgenden
Erlangung, also: ... no mas unida (od. coniunta oder ligada al cuerpo)?



296 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

lichen Ordnung entscheiden, wie der Erwachsene. — Ein andrer Grund:
es heiBt, die Seele konne nach dem Tod ihr Verhiltnis zu Gott nicht mehr
dndern (Pred 11,3). Hat aber das Kind vor seinem Tod iiberhaupt kein
Verhiltnis zu Gott gewonnen, war es darin vorderhand indifferent und
wiirde erst im Jenseits aus solchem Verhiltnis der Indifferenz zu Be-
jahung oder Ablehnung iibergehen, so wire das doch eine Anderung der
Gesinnung zu Gott. Also neuer Widerspruch zu einer allgemeinen Lehre
(S. 45-47).

Ferner wird gesagt, diese Kinder kdmen nach dem Tod zur Er-
kenntnis der Offenbarungswahrheit und der iibernatiirlichen Ordnung,
nach der leiblichen Auferstehung wiirden sie dem Endgericht wenigstens
beiwohnen. Dann werden sie unter anderm die Geheimnisse der Erlosung
und der Gottheit Christi kennen. Ob sie diese Geheimnisse im Glauben
auf Gottes Offenbarung hin bejahen oder nur aus Vernunftgriinden in
einer dem sog. Damonenglauben dhnlichen Weise, wird von ihrer freien
Stellungnahme abhingen. Fiir die, die letzteres wahlen, scheint nun, daf3
sie auch dem Damonenschicksal verfallen sollten. Die hinwieder, die der
Offenbarung wegen der Autoritit Gottes zustimmen, scheinen damit
doch zu echt iibernatiirlichem Glauben zu gelangen und von da aus auch
zu iibernatiirlicher Liebe weiterschreiten zu kénnen, entspricht doch die
Beschaffenheit der Liebe derjenigen der Erkenntnis. Haben sie aber
tibernatiirliches Glauben und Lieben, so wird doch geradezu unverstind-
lich, daB sie ewig okhne die Gottesschau weiterleben sollten, auf die diese
beiden Tugenden uns ausrichten.

In der gewdhnlichen Auskunft der Limbustheorie erblickt P. L.
einen weiteren dunklen Punkt. Es wird gesagt, der Jenseitszustand der
Limbuskinder bringe ihnen keinerlei Trauer. Das sei nicht einzusehen,
wenn sie wenigstens seit dem Weltgericht, bei dem sie zugegen sind,
Kenntnis von dem haben, was sie entbehren. Ein solches Wissen soll ja
fiir die Verworfenen den Hauptgrund ihrer Qual bilden. Wieso soll dann
bei den Kindern aus der entsprechenden Kenntnis kein Leiden flieBen?
Die «Losung» mit einem angeblichen natiivlichen Gliick scheint hier nichis
zu losen. — Ferner tritt P. L. dafiir ein, da3 die Worte des Weltgerichtes,
das nur Auserwihlte und Verworfene kennt, auch die Kinder umfassen
und daB3 die Beziehung dieser Worte auf persénliche Siinden der Ver-
worfenen doch eher insinuiere, sie wiirden den Kindern auch fiir person-
liche Siinde gelten. Er sieht folglich darin einen neuen Grund seiner An-
nahme, daB sie vor dem Tod eine Gelegenheit zu Erkenntnis und Frei-
heitsbetdtigung hédtten. — Dazu kommt: im Gesprich mit Nikodemus



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 297

erkldart Christus zugleich mit der Betonung der Notwendigkeit der Taufe
und des Glaubens nachdriicklich, jeder gehe wegen positiven personlichen
Widerstandes gegen das Licht der Wahrheit verloren (Joh 3,17-21). Das
scheine «zweifellos» auch die Kinder einzubegreifen. — Endlich scheine
der Hauptzweck der Verlethung des freien Willens an Geschopfe seitens
Gottes der zu sein, daB sie seiner Liebe mit Akten freier Zustimmung
und Gegenliebe antworten. Schwerlich kénne man supponieren, Gott habe
dem Kind dieses Freiheitsvermogen gegeben, halte ihm aber keine Ge-
legenheit seiner Betdtigung zu (S. 47-50).

Die Heilige Schrift hat diese Moglichkeit der Kinder nicht geoffen-
bart, weil ein solches Schriftzeugnis weder dem Kind noch uns etwas
niitzen wiirde. Dagegen bezeugt sie die Heilsnotwendigkeit des Tauf-
sakramentes, damit wir alles tun, es dem Kinde zu vermitteln.

c. In einem folgenden Teil geht P. L. zum Studium der Lekre der
Kirche iiber. Sie hat definiert, sagt er, daBl ohne Wasser-, Begierde- oder
Bluttaufe keine Vergebung der Erbsiinde eintritt. Aber damit behaupte
sie nicht, daB bestimmte Menschen de facto mit der bloBen Erbsiinde
sterben. Sie habe ihrerseits nie die «philosophischen Primisse bestdtigt,
daB die Kinder selbst in der letzten Stunde keinen Vernunftgebrauch
hédtten, ihre obige Definition sei erlassen unter der Voraussetzung, die
Pramisse stimme, ohne tiber deren Wahrheit entscheiden zu wollen. Wenn
einer also annimmt, jedes sterbende Kind habe vor dem Tod eine Ge-
legenheit des Vernunft- und Freiheitsgebrauches, verstoBt das gegen
kein Dogma. Diese Annahme trigt so, meint P. L., den Definitionen
iiber die Notwendigkeit der Taufe am besten Rechnung.

«Bekriftigung allgemeiner Art»: nach Ansicht vieler Theologen kann
der Engel eine einmal getroffene Entscheidung nicht widerrufen, da er
sie mit «ganzem Willen» trifft. Das wenden sie auch auf die Entschei-
dung des Menschen fiir oder gegen Gott im letzten Augenblick des Ver-
nunftgebrauches vor dem Tod an. Jener Akt, bei dem die Verbindung
von Leib und Seele zwar noch bestehe, die Trennung beider aber schon
anhebe, sei ein Akt voller, unbehinderter Freiheit und deshalb schon eben-
so unwiderruflich wie die Willensentscheidung einer bereits getrennten
Seele. Wenn nun der Wille des ohne Taufe verstorbenen Kindes im andern
Leben ebensowenig der Anderung fihig sein soll wie der des Erwach-
senen, mulBl man annehmen, daB selbst das Kind im letzten Diesseits-
augenblick nicht bloB die Mdoglichkeit hatte, seine volle Freiheit zu tati-
gen, sondern sie auch getdtigt hat (S. 50-53).



298 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

d. P. L. mochte aus dem Gesagten wenigstens im Sinn einer Hypo-
these, wie er bemerkt, noch einen Schlul wagen. Namlich, daB auch das
getaufte Kind durch die Entscheidung des letzten Augenblickes wverloven-
gehen kann. Denn ob getauft oder nicht, stirbt das Kind als Erwachsener,
d. h. mit Vernunft- und Freiheitsgebrauch. Dieser Folgerung wiirde nur
entgehen, wer annimmt, schreibt unser Autor, das ungetaufte Kind er-
lange den Vernunftgebrauch im Sterben auf {ibernatiirliche Weise, durch
ein Wunder, das Gott allein zu seinen Gunsten und nicht zugunsten dessen
wirken wiirde, dem die Gnade der Taufe wurde, die ihm das Heil sichert.
Die erste Ansicht jedoch, daB auch das getaufte Kind im Tod vor einer
Entscheidung steht, scheint nach P. L. die zu sein, die der Liebe Gottes
sowohl wie dem Vorteil des Kindes besser entspricht. Der Liebe Gottes
zum Menschen: denn der Liebende gebe sich nur mit freier Gegenliebe
des Geliebten zufrieden. Nun aber gelangt das getaufte Kind im Jenseits
sogleich zur beseligenden Gottesschau, wie die Kirche definiert hat, und
aus dieser Schau fliet notwendige Liebe zu Gott. Seine Willensfreiheit
wird der Selige im Jenseits nur noch untergeordneten Einzelgiitern gegen-
iiber betitigen konnen. Und doch, meint P. L., ist es evident, daB Gott
dem Menschen Willensfreiheit hauptsichlich dazu verliehen hat, dal} er
Akte freier Liebe zu Gott setzen kénne. So erscheint es aber unange-
messen, dal Gott dem Kind ein solches Freiheitsvermdégen mitgegeben
hédtte und daB es sie nie zu dem gebrauchen kénnte, was im Urteil Gottes
der Hauptsinn aller Freiheitsverleihung ist, sie wiirde also als weitgehend
unniitze Gabe vorkommen (tendria no pocos visos de libertad inttil).

Dem Kind wiirde zudem eine seiner groften eigenen Freuden vor-
enthalten. Denn es gehort zu den Quellen reichster Freude fiir die Seligen
ihr BewuBtsein, daB sie die Liebe zu Gott und ihre eigene Seligkeit fre:
erkoren haben, wo sie auch die Ablehnung hédtten wihlen kénnen. Die
Liebe, die aus freien Stiicken entspringt, ist auch genuBreicher (mds
delicioso) und intensiver als die aus notwendigem Ursprung. Wie die
einer Mutter zu ihrem Kind viel zarter und inniger ist als die des Kindes
zur Mutter, obschon die natiirlichen Motive der Liebe zunichst das
Gegenteil nahelegen wiirden: die Mutter empfingt ja nichts vom Kind,
das Kind aber alles von der Mutter. Wieso liebt denn nicht das Kind
starker als die Mutter? Doch wohl weil das Kind seine Kindschaft nicht
frei gewdhlt hat, die Mutter aber hat frei ihre Mutterschaft gewollt, hat
deshalb groBere Freude und Begliickung von ihrer Mutterliebe. Da be-
wahrheitet sich Jesu Wort: «Seliger ist es zu geben als zu empfangen.»
In Anwendung auf die getauften Kinder: ihr ewiges Gliick wird groBer



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 299

sein daraus, daB sie Gott durch die freie Ubergabe ihrer Freiheit etwas
schenken konnten als wenn sie nur auf Entgegennahme der Gliickselig-
keit beschrdankt geblieben wiren ohne irgendwelche aktive Beteiligung
an deren Erwerbung durch jene Darbringung. Und gerade weil Gott sie
so sehr liebt, miisse man denken, daBl Gott ihnen die Gelegenheit zu
diesem Akt nicht vorenthalten hat, womit dann allerdings unausweich-
lich die Moglichkeit der Weigerung gegeben sei. Geht eines verloren, so
gilt dann auch hier, daB es sein Heil verscherzt hat, weil Gott es geliebt
hat. Die Lehre der Kirche biete in diesem Punkt keine groBere Schwierig-
keit als fiir die ohne Taufe verstorbenen Kinder. Die Fassung ist nim-
lich gleichwertig, wenn auch im kontrdren Sinn. Es ist Glaubenswahr-
heit, daB ein Kind durch die Taufe eine unmittelbare Disposition zur
Gottesschau erhilt, Glaubenswahrheit, daBl ein getauftes Kind, welches
ohne Vernunftgebrauch stirbt, oder ohne aktuelle Siinde je begangen zu
haben, sogleich zur himmlischen Seligkeit gelangt. Die Kirche hat aber
nie definiert, daf} dieser Fall je zutreffe.

Der Glaubenssinn des christlichen Volkes konne nicht als apodik-
tischer Gegenbeweis gelten. Die Kirche verrichtet nie Gebete fiir die mit
Taufe verstorbenen Kinder: das widerstreite seiner Ansicht nicht, denn
nach ihr folgt aus der Endentscheidung dieser Kinder nur die Alternative
Himmel oder Hélle, als letzter Akt 148t sie keiner Vergebung Raum, als
Akt vollkommener unbehinderter Freiheit ruft sie, wenn boése, der Ver-
werfung, wenn gut, so ist sie gut durch und durch, keiner Lauterungs-
strafe aus Mangelhaftigkeit des Willens bediirftig. Aus dem gleichen
Grund gebe es kein Befen fiir ohne Taufe verstorbene Kinder. Hingegen
betet die Kirche fiir alle Lebenden, die Kinder nicht ausgeschlossen,
damit sie ihr Heil wirken.

«Indizy, daf die Kirche nicht an das unbedingte Heil aller getauft hin-
geschiedenen Kinder glaube, wire nach P. L. noch dies: sie nimmt sie
offiziell nie zu Fiirbittern bei Gott. Das scheine vorauszusetzen, dal3
wir nie GewiBheit haben konnen, ob sie ihr Heil erreicht haben oder
nicht. Stidnde das positiv fest, dann wire ja das so gestorbene Kind ein
Heiliger, «und ein sehr groBer Heiliger, denn im Himmel gibt es keinen
kleinen Heiligen ...» Freilich solle damit nicht gesagt sein, die Kirche
habe sie heiligzusprechen, denn dies habe dazu ja den Sinn der Erklarung
zu Vorbildern fiir uns, was bei ihnen nicht in Frage komme. Der Grund
der Nichtanrufung sei also hier wohl kein andrer als fiir Nichtanrufung
ohne Taufe verstorbener Erwachsener.



300 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Noch wird ein Einwand gewiirdigt: welchen Vorteil hat ein Kind von
seiner T aufe, wenn es trotz threr sein Heil verlieven und ohne sie es erlangen
kann? Viele und groBe, sagt P. L., groBere als das Taufsakrament einem
Erwachsenen zu vermitteln vermag. Das Kind empfingt durch die Taufe
die Gnade der Gotteskindschaft. Im Augenblick seines Freiheitsge-
brauches gelingt ihm so die Kindesliebe zu Gott leichter als wenn es
erst durch den eigenen Akt dieses Kindesverhidltnis erlangen mii3te,
der positive Akt ist ihm von vornherein gleichsam konnatural von der
Taufgnade her, wihrend das ungetaufte Kind vorderhand noch jene
Entfremdung zu Gott hat, die die Erbschuld mit sich bringt. Ein Akt
aus entsprechendem Habitus ist schon deshalb leichter als einer ohne
solchen. Bei der Taufe hat das Kind die iibernatiirlichen Habitus des
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe empfangen, wird also leichter,
spontaner zum Akt der Gottesliebe iibergehen als das ungetaufte.

Zum SchlufB3 bemerkt unser Autor, die Frage der getauften Kinder
stehe in nur akzidenteller Verbindung mit seiner thematischen Absicht,
Gottes Liebe auszuweisen (justificar el amor divino). Das Wichtige sei
die Feststellung, daB wer immer das Heil verfehlt, dies sein Schicksal
erleidet weil er es so will, und dafS Gott das zuldft, weil er thn liebt, deshalb
sich nicht mit weniger als freier Gegenliebe zufrieden geben kann, welche
Freiheit die Moglichkeit der Weigerung involviert. Soda3 die Verwerfung,
statt einen Einwand gegen die gottliche Liebe darzustellen, letztlich
diese Liebe bestitigt. Gibt Gott Einzelnen das Heil ohne mit deren Frei-
heit zu rechnen, so ist das als Geschenk ein Zeichen der Liebe Gottes zu
ihnen, aber eine griflere Liebe scheine es zu sein, wenn Gott sie nicht
rettet ohne die Mitwirkung ihres eigenen freien Wollens (S. 54-57).

Einige Urteile iiber Pacios Lopez

1. N. Lopez Martinez *° sieht keine Empfehlung in der Wendigkeit
(desenvoltura), die P. L. an den Tag legt. Sie passe weniger zur Art
richtiger Theologie, um Tradition kiimmere sie sich nicht, die lehramt-
lichen Verlautbarungen aber wolle P. L. schlecht und recht mit der
eigenen Theorie verbriiddern, mehr im Stil neuer Entdeckungen als der

3% N. Léprez MaArTiNEZ, Sobre el destino eterno de los nifios, in Misiones
Extranjeras 4 (1955) 109-121.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 301

Treue zu Vorgegebenheiten. Des Nidheren sei die Unterscheidung
zwischen Wirken der Seele auf den Leib und Trennung von ihm unan-
gebracht. Die Forderung des Enderleuchtungswunders wegen des Todes
Christi fiir die Kinder falle unter ein «nimium probat, ergo nihil probaty:
das verdienstliche Leiden Christi zu unseren Gunsten habe keine Ver-
dnderung von Naturgesetzen zur notwendigen Folge. Die Behauptung,
alle Autoren wiirden den Kindern die besagte iibernatiirliche Erkenntnis
fiir den Weltgerichtstag zusprechen, stimme nicht. Die Ansicht, dal3 der
Mensch seine Freiheit erst im letzten Augenblick des diesseitigen Lebens
vollkommen betétige, scheine in der praktischen Ordnung gefihrlich,
in der theoretischen umnbewiesen. Das Wort Jesu iiber die zwei Lager
des Endgerichtes miisse in seinem Kontext belassen werden, wonach es
nur die Menschen betreffe, die die Werke der Barmherzigkeit zu iiben
imstande waren. Ferner kénne man die Meinung, selbst im Griechen-
dekret des Florentinum hitte das Lehramt eine bloBe und irrige Hypo-
these an sich philosophischer Natur unterlegt, ndmlich daB gewisse
Menschen nur mit der Erbsiinde sterben, nicht ohne indirekte Antastung
der Rirchlichen Unfehlbarkeit vertreten. Ganz entschieden lehnt dieser
Kritiker den Gedanken ab, alsbald sterbende gefaufie Kinder kénnten
ihr Heil verscherzen. Das kirchliche Lehramt rede wiederholt und immer
wieder im gegenteiligen Sinn. Wenn die Kirche uns nie ausdriicklich
diese Kinder als Fiirsprecher vorstelle, so sei das auch fiir die groBle
Mehrzahl der Heiligen, die nichtkanonisierten der Fall. Unannehmbar
erscheine die Meinung, die Taufe bringe den Kindern nur eine groBere
Leichtigkeit der rechten SchluBentscheidung und er kénne nicht ein-
sehen, wieso es eine hohere Offenbarung der Liebe Gottes sei, wenn die
Kinder die Moglichkeit der Selbstverdammnis erhalten. Er schlieft mit
dem Bedauern, daBl «wieder einmal» ein Vorurteil und eine personliche
Hypothese philosophischen Charakters zur Preisgabe bewidhrter Lehre
verfithrt hitten, wenn auch aus «piadoso intento» *°.

2. P. Gumpel S] hat die Ansicht von P. L. kurz registriert; er hebt
hervor, dafl sie das dem sterbenden Kind zugesprochene Erkennen
«milagroso» nennt und es dennoch bei jedem in der Situation supponiert,
ferner daB sie «by way of a tentative hypothesis» die getauften Kinder

40 N. Lépez Martinez bleibt bei seinem strengen Urteil iiber die Arbeit von
P. L. wie iiber die Theorie der Endillumination im allgemeinen auch in seinen als
Monographie erschienenen Vorlesungen « El mas alla de los nifios. Problemas escato-
légicos de la infancia», Burgos 1955, 118 S.; vgl. S. 51-59 und 114.



302 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

miteinbegreift . Wahrend D. L. Greenstock, ein Verteidiger der Limbus-
lehre, bei seiner Erwdhnung des Artikels von P. L. iiber die Zusatz-
meinung, daf auch das getaufte Kind eventuell verlorengehen koénne,
sich ausschweigt, vermutlich weil er die ganze These schon a limine ab-
lehnt 42, legt P.-Th. Camelot OP den Finger hauptsdchlich auf diese
«Konsequenzy: sie zeige «par I’absurde», daBl keine Theologie aus einer
Kette von Syllogismen hervorzuzaubern sei, die man an Hypothesen
ohne jede Grundlage in der Uberlieferung kniipfe 3. J. Capmany billigt
einerseits den Nachdruck, mit dem P. L. in seiner Argumentation darauf
besteht, Christus sei fiir jeden einzelnen Menschen gestorben, anderseits
beurteilt er aber dessen «philosophische» Begriindung der Notwendigkeit
personlich vollfreier Entscheidung der Seele im letzten Augenblick des
Pilgerstandes sehr kritisch. Sie sei eine «opinidén temeraria», mit doctrinae
communes iiber Enddinge und Gnade schwerlich vereinbar, versetze die
Menschenseele allzu «platonischy in die Lage eines Engels, was dogmatisch
und aszetisch gefahrliche Konsequenzen habe *. F. Ortiz de Urtaran
dullert sich mit Verweis auf Capmany zur Ansicht des P. L. iiber die
Endoption der Kinder nicht minder negativ, bei Besprechung einer
spateren Arbeit von ihm, die unsere Frage wieder beriihrt. Die Dreistig-
keit, mit der P. L. Bedenken aus der Kirchenlehre und dem Glaubens-
sinn des christlichen Volkes pariere, kénne niemand beruhigen, den
nicht ein aprioristisches Vorurteil blende #*. Nochmals mifbilligt der
gleiche Kritiker die Theorie des P. L. in einem Kommentar zum Monitum

41 Unbaptized Infants. A Further Report, in The Downside Review 73
(1955) 326.

42 In Salmaticensis 2 (1955) 252 (vgl. Anm. 29).

43 In Bulletin Thomiste 9 (1954-1956) 868 f.: «... conclusion assez inattendue
que, s’il en est ainsi, un enfant qui meurt avec le baptéme peut aussi bien se damner
(p- 54)! Ce qui nous parait une preuve par l’absurde qu’on ne fait pas de théologie
en construisant des syllogismes a partir d’hypothéses qui n’ont aucun appui dans
la tradition». L. Renwart S] findet Camelots Tadel iibertrieben, denn P. L. bringe
diese seine letzte Folgerung ausdriicklich nur als Hypothese vor, die er ganz dem
Urteil der Kirche unterwerfe. Der Artikel sei in andrer Hinsicht beachtenswert;
die genannte Folgerung koénne durch eine passende Unterscheidung vermieden
werden: «in sensu diviso... in sensu composito cum gratia baptismatis, nous som-
mes assurés par ailleurs que ces enfants choisiront bien» (NouvRevth. 80 (1958)
462, Anm. 68; S. 465 kommt Renwart darauf zuriick und sieht darin ein Prijudiz
gegen die These der Endoption).

# A. Anm, 30 a. O., S.297 {.

4 F. Ortiz, Novisima teorfa acerca de la predestinacién, in Lumen 6 (1957)
235-248 (S. 237 und 247, betrifft: A. Pacios MSC, Teoria de la predestinacién, in
Crisis, Revista Espafiola de Filosofia 4 (1957) 149-228).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 303

Sancti Officii vom 18. Febr. 1958 beziiglich der Kindertaufe *6. J. M. Sdiz
iibt an P. L. nicht minder strenge Kritik; unter anderm beanstandet er
das Postulat sogar steter Wunder der géttlichen Allmacht um der aus-
nahmslosen Erlésung willen und die Zuweisung der Endentscheidung an
die schon leibfreie Seele, sodaBl sie nicht mehr eine Entscheidung des
wirklichen konkreten Menschen in seinem diesseitigen Leben wire. Sdiz
lobt gerade die «logische Konsequenz», mit der P. L. die Moglichkeit der
Heilsgefahrdung auch fiir getaufte Kinder annimmt, jedoch ohne diese
Meinung zu billigen. Der Sache nach denkt er dariiber offenbar wie
Camelot auch 7. D. Ferndndez CMF hat auch keine Lust, P. L. in allem
beizustimmen: die Art, wie dieser die kirchlichen Erklarungen, die vom
jenseitigen Schicksal bloBer Erbsiinder sprechen, interpretiert, kommt
ihm wie eine fadenscheinige Ausflucht vor; in den Spekulationen inbezug
auf die menschliche Seele wittert er Ungereimtheiten *3.

B. Andere Anhinger dev Illuminationstheorie neueren Datums

Hier nennen wir nur solche Befiirworter der Theorie, die fiir sie
gleichsam «in Reinkultur» eintreten, abgesehen von einer Anzahl, die
ihr zwar eine gewisse Sympathie entgegenbringen, aber doch Vorbehalte
anmelden, und von denen, die sie mit andern Auffassungen verkoppeln
mochten 4. AuBerdem muB unterschieden werden zwischen Theologen,
die eine besonders wichtige Erleuchtungs- und Entscheidungssituation
fiir die Sterbenden gerade in den letzten Augenblicken oder prizis im
allerletzten Augemblick annehmen, dabei aber zundchst an Erwachsene
denken oder doch nicht ausdriicklich die Anwendung auch auf sterbende
Kinder und damit auf unser Problem machen3°, und denen, die jene Gnade

4 F. Ortiz DE URTARAN - A. IBANEZ, Sobre el bautismo de los nifios, in
Lumen 7 (1958) 59-67.

47 A. Anm. 31 a. O., S. 51-55; Zusammenfassung in The Theology Digest 7
(1959) 181.

8 A, Anm. 34 a. O., S. 35 und 49.

49 Sie werden unter «vermittelnde Ansichten» ihren Platz finden.

50 Dahin gehért P. GLORIEUX mit den Artikeln: Endurcissement final et grices
derniéves, in NRth 59 (1932) 865-892; In hora mortis, in Mélanges de science reli-
gieuse (Lille) 6 (1949) 185-216. Im ersten steht S. 891 eine Bemerkung, die jeden-
falls so verstanden werden kann, als wolle er sterbende Kinder iiberhaupt nicht
in seine These von der Endgnade eingeschlossen wissen, und nicht bloB zu ihrem
Heil kein Endwunder postulieren nach der Art dessen, von dem er im unmittel-
baren Kontext zur Erleuchtung sterbender erwachsener Nichtchristen (mit Ver-
weis auf eine Meinung des hl. Thomas) gerade geredet hat. «Nous n'irons pas



304 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

des Todesaugenblickes ex professo fiir Kinder supponieren. Nur ausge-
wahlte katholische Verfechter der letzteren Meinung seit 1954 werden hier
noch beriicksichtigt, da fiir die frithere Zeit besonders P. Gumpel SJ,

jusqu’a dire qu’il en pourrait étre ainsi méme pour les enfants, car il ne faut point
compromettre de bonnes causes par d’imprudentes hypothéses»; freilich schliet
der Kontext mit den Worten: «... une révélation nous transporterait dans le do-
maine surnaturel pour lequel on ne peut rien affirmer, si Dieu lui-méme n’a rien
certifié». Die Frage wire also die, zu wissen, ob Glorieux, als er diese Arbeit schrieb,
eine Endoption sterbender Kinder okne eine an sie evgehende gotiliche Offenbarung
iiberhaupt fitv moglich gehalten hétte oder nicht. Auch im zweiten Artikel ist Glorieux
der Uberzeugung, die Argumente fiir seine Ansicht von der Endoption biete der
hl. Thomas, von Anfang bis Ende stiitzt er sich auf Texte der thomasischen Werke,
und weil sehr wohl, dal Thomas fir Kinder, die vor Vernunftgebrauch zum
Sterben kommen, keine Endoption annimmt, die ihnen eine Begierdetaufe ermog-
lichte. In einer Anm. S. 196 {. spricht er denn auch von der thomasischen Limbus-
lehre, freilich ohne das Wort «Limbus» zu gebrauchen, nur implizite, aber ohne
irgendwie anzudeuten, daB er selber das «si on le (das ohne Taufe verstorbene
Kind) suppose privé de la vision béatifique» eher ablehnen méchte zugunsten
einer auch dem Kind im Sterben méglichen Begierdetaufe. Die gleiche Zuriick-
haltung in unsrer Frage offenbart G. in « Initiation a I'étude du dogme» (1948) S.3091.,
wo er den Beitrag von Ch.-V. Héris a. d. J. 1947 (s. diese Zs. Bd. 12 [1965] 53-58)
«la meilleure des mises au point» nennt. Entsprechende Vorsicht leuchtet aus
seinen kurzen Bemerkungen ebd. S. 364 bei Zusammenfassung der Lehre iiber die
Letzten Dinge, wo er unsre UngewiBBheiten inbezug auf eine «psychologie des ames
séparées» feststellt; S. 371 auch tber die vom Glauben nicht garantierte « Kithn-
heit» und logische Fehlerlosigkeit der «thomistischen Angelologie» und ihrer «Psycho-
logie des reinen Geistes», samt jener der gefallenen Engel (S. 373). S. 378 schreibt
G. uber die Bedeutung des letzten Augenblickes: «C’est a cet instant décisif que
peuvent jouer les derniéres graces actuelles, suffisantes, non pas nécessitantes, ni
forcément efficaces». — Der katholische Arzt H. Bon tritt jedenfalls im Buch «La
mort et ses problémes», P. U. F., 1. Aufl. 1941, 2. Aufl. 1947, die wir beniitzen,
auch nirgends fiir Erlangung des Vernunft- und Freiheitsgebrauches jedes Kindes
im Augenblick des Sterbens ein; er redet dort von konstatierten Fillen einer be-
sonderen Luziditit des Geistes bei erwachsenen Sterbenden im letzten Augenblick
bedeutend niiancierter als mancher Anwalt dieser Meinung unter den Theologen;
vgl. Kap. 3 und 6 des Buches. Er spricht zwar von einem vierjahrigen Kind aus
seiner Verwandtschaft, dem im Sterben ein religioses Erlebnis seherischer Art zu-
teil wurde, zitiert aus der Beschreibung des Todes der kleinen Anne de Guigné,
zieht daraus aber keine Folgerungen allgemeiner Art fiir Kinder (ob er etwa in
friheren Schriften diesbeziiglich weniger mafBvoll war, entzieht sich unserer Kennt-
nis). — Erst recht kann nicht jeder Vertreter einer sog. «vision panorvamique des
mourants», wie es deren viele im letzten und diesem Jh. unter Philosophen, Psycho-
logen, Medizinern gibt, in Bausch und Bogen fir die These einer Kinderendoption
angerufen werden, bei Kindern kommt ja eine solche auf einen Augenblick konzen-
trierte Schau des vergangenen Lebens gerade nicht in Betracht, abgesehen davon,
daf3 die Deutungen nach Autoren sehr verschieden sind (dariiber s. etwa P. ScHoO-
NENBERG SJ, Onze aktiviteit in het sterven, in Bijdragen 6 [1943-1945] 127-145;
G. PouLET, Bergson et la vision panoramique des mourants, in Revue de Théologie
et de Philosophie [Lausanne] 10 [1960] 23-41).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 305

A. Michel, N. Lépez Martinez, D. Ferndndez u. a. in ihren von uns an-
gegebenen Schriften eine Reihe Namen verzeichnen. Es ist uns aber nicht
so sehr an Namenslisten gelegen als an der Information des Lesers iiber
die Griinde, die die einzelnen Hypothesen ins Feld fithren und die sich
gewohnlich bei ihren Vertretern wiederholen, ebenso iiber die Urteile
ihrer Kritiker.

a. P. Zottl OSB optiert in einem Aufsatz des J. 1954 5! fiir die post-
hum veroffentlichte Ansicht des Arztes K.-M. Mayrhofer (nicht «Mayer-
hofery) 32, aus dem er einen lingeren Passus abdruckt. Der Schluf3 des
Zitats erkldrt: «Unsere Hoffnung lautet im genaueren Ausdrucke so:
Die Seelen der Kinder, welche die sakramentale Taufe nicht empfangen,
konnen moglicherweise durch die Begierdetaufe in den letzten Momenten
vor ihrem Tode noch gerechtfertigt werden, so daB sie als getaufte Seelen
ins ewige Leben eingehen und daher das katholische Dogma vollkommen
unberiihrt bleibt». Z. meint nun: «Fir die vor dem Vernunftgebrauch
sterbenden Kinder gibt es nur zwei Moglichkeiten: a) Sie kommen auch
im Jenseits nicht zum Gebrauche der Vernunft. Dann ist die Frage nach
ihrem Schicksal, ob natiirlich oder tibernatiirlich selig, ohne eigentlichen
Sinn. b) Sie kommen im Jenseits zum Gebrauche der Vernunft. So wird
ausnahmslos gelehrt. Das sei auch im folgenden immer vorausgesetzt.
Es ist nun von vornherein héchst wahrscheinlich, da3 jedes freie, ver-
nunftbegabte Geschépf auch einmal von Gott Gelegenheit bekommt,
sich frei fiir oder gegen ihn zu entscheiden. In der freien Entscheidung
fiir Gott, in der Unterwerfung unter Gottes Willen ist doch wenigstens
einschluBweise auch das Verlangen nach der heilsnotwendigen Taufe
enthalten, das ist die Begierdetaufe. Es fédllt dem Denken schwer anzu-
nehmen, da3 ausgerechnet die ungetauft vor Vernunftgebrauch sterben-
den Kinder wohl zum Gebrauche ihrer geistigen Krifte kommen, aber
nie Gelegenheit haben, sich frei fiir oder gegen Gott zu entscheiden. So
betrachtet, ist die Annahme geradezu unwahrscheinlich, die diesen Kin-
dern die Moglichkeit einer Begierdetaufe abspricht. Ob man diese Mog-
lichkeit zu den «ordentlichen Heilswegen» rechnet oder «privilegium
speciale» (auBerordentlichen Heilsweg) nennt, ist nicht von grofer Be-
deutung. Entscheidend ist, daB diese Kinder einen Weg zum Heile
haben». Dazu argumentiert Z. noch aus der sonst angeblich giinstigeren

51 P. ZotTL OSB, Das Los der Kinder, die ohne Taufe sterben, in Theologisch-
praktische Quartalschrift (Linz), 102 (1954) 228-234 (S. 231).

52 K.-M. MAYRHOFER, Das dreieine Leben in Gott und jeglichem Geschépfe, I,
Regensburg 1851.

20



306 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Lage der Kinder vorchristlicher Zeit («Eine Lehre, die zu dieser Kon-
sequenz fiithrt, kann nicht richtig sein»). Ferner: «Von den im Mutter-
leib sterbenden Kindern lehrt auch der hl. Thomas, daB sie durch ein
besonderes Gnadenvorrecht (Privileg) die Heiligung erlangen konnen
(S. th. IIT q. 68 a. 11 ad 1). Sollte dieses Privileg wirklich nur fiir die
«nfantes inclusi» gelten?» Und schlieBlich muBl «das Dogma vom all-
gemeinen Heilswillen» gewahrt werden, den die Synode von Quierzy auf
alle Menschen ohne Ausnahme bezieht (Dz 318, jetzt 623). Wie soll das
sein, daBl «quod autem pereunt, pereuntium est meritum» (ebd.), wenn
«die Hailfte der Menschheit ohne eigene Schuld gar keine Moglichkeit
hat, zur seligen Gottschau zu kommen...» Es ist noch zu erwidhnen, da@
Z. auf die Meinung von Laurenge hingewiesen, aber die Mayrhofers vor-
gezogen hatte, weil dieser die Entscheidung des Kindes nicht erst der
leibgetrennten Seele zuschreibe.

Die gleiche Zeitschrift brachte im folgenden Heft eine Erwiderung
aus der Feder von C. J. Jellouschek OSB 3. Thm erscheint der Versuch,
«die ungetauften Kinder durch eine freie Entscheidung das ewige Heil
erlangen» zu lassen, unter den verschiedenen als der abwegigste. «Ab-
gesehen davon, daB3 diese Kinder vor ihrem Tode nur auf ganz wunder-
bare Weise zum Vernunftgebrauch zu kommen vermdéchten, um eine
solche Entscheidung treffen und der Begierdetaufe fiahig werden zu
konnen, wiirden dann wohl alle friihzeitig sterbenden unmiindigen Kin-
der vor diese Entscheidung fiir oder wider Gott zu stellen sein, und so
miiBten wir nun auch um das Schicksal der getauften Kinder, die ein
frither Tod hinwegrafft, bangen. Verfehlt aber wire es, wie richtig be-
merkt wird, die Entscheidung erst in das Jenseits zu verlegen.» Zu
Thomas III q. 68 a. 11 ad 1 bemerkt J., das dort «im Hinblick auf eine
besondere Berufung gewihrte Privileg der im MutterschoBBe Geheiligten
... darf man im Sinne des Aquinaten nicht ohne weiteres auf die unge-
tauft sterbenden Kinder ausdehnen». Soweit aus dieser Erwiderung das
uns hier Beschiftigende. Andre inhaltliche Bezugnahmen auf Z. sind
uns nicht bekannt geworden.

b. Fiir L. Boros S] ist die Illuminationstheorie in ihrer Anwendung
auf die Kindesseele die eigentliche Lésung der Schwierigkeit, die der Lim-
buslehre aus der Offenbarungswahrheit von dem allgemeinen Heilswillen
Gottes und der Allgemeinheit der Evlosung erwachst. Die Harmonie, die

53 C. J. JeLLoUSCHEK, Das Los der ohne Taufe sterbenden unmiindigen Kin-
der, in Theol.-prakt. Qschr. 102 (1954) 309-314.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 307

darin zwischen verschiedenen christlichen Glaubenswahrheiten gewonnen
wird, bestdtigt als eigener Grund den Wahrheitsgehalt der allgemeinen
Theorie einer Endentscheidung des Menschen im Tode 3*. Am besten
unterbreiten wir dem Leser B.s. eigene Worte: die « Hypothese» des
Kinderlimbus vertrage sich schlecht mit so wesentlichen Glaubens-
gegebenheiten wie der Erldsung. «Das Erlosungswerk Christi hat ndm-
lich real-ontologische Auswirkungen. Eine... besteht in einer ganzheit-
lichen Hinordnung des konkreten Menschen auf die tibernatiirliche Ord-
nung, und zwar als Vorbedingung, als ontologische Erméglichung seines
konkret-geistigen Wesens. Wie aber kann man unter dieser Voraus-
setzung behaupten, daBl ein Menschenwesen, dessen ganzes Sein mit
allen Fasern nach Gott verlangt, die durch eine ewige Trennung von
Gott erzeugte Situation des inneren Zwiespaltes ohne Schmerz ertragen
kann? Die Holle ist wesentlich eine seinsméfBig erlebte Gottferne. Alle
anderen Qualen der Hoélle lassen sich erst aus diesem zentralen Schmerz
verstehen. Die Trennung von Gott bedingt eine bis in das Innere des
Menschenwesens reichende Spaltung und einen ontologischen Feindlich-
keitszustand zu dem auf Christus hindrdngenden Universum, in das der
Mensch wesensmiBig eingesenkt ist... Dementsprechend kann man sich
keine ewige Trennung von Gott vorstellen, die nicht aus threm Wesens-
begriff heraus alle Qualen der Hoélle einschlieBen wiirde. Genau das aber
mochte die Limbushypothese vermeiden.» Die Endentscheidungshypo-
these 16se diese ganze Problematik in Wohlgefallen auf. « Die eigenméch-
tige Annahme, es gebe menschliche Wesen, die in ihrem Pilgerzustand
keine Moglichkeit hitten, sich Gott gegeniiber zu entscheiden, fillt da-
hin. Die ganze Begriffskonstruktion vom Limbus erweist sich als nutz-
los. In der Endentscheidungshypothese wiirden die ungetauften Kinder
sich ebenso wie alle anderen Menschen in voller Freiheit und Erkenntnis
entscheiden. Sie wiirden ebenso wie alle anderen Menschen dem Wesens-
dynamismus ihres Geistes und dem Weltgrund entgegengestellt und in
diesem Gegeniibergestelltsein auch ihrem Erloser begegnen (Anmerkung:
Man soll ndmlich nicht vergessen, daf3 die Kinder, die vor dem Gebrauch
ihrer geistigen Fahigkeiten sterben, auch Geister sind und im Tod ebenso
erwachen wie alle anderen Menschen mit ihrer vollen Freiheit und Er-
kenntnis). IThre Entscheidung wiirde der Struktur nach derjenigen der

54+ L.Boros SJ, Sacramentum Mortis. (Ein Versuch iiber den Sinn des Todes),
in Orientierung 23 (1959) 61-64; 75-79 (der Artikel kniipft an ein Buch von W. GLEA-
soN S] an, das offenbar die These der Endoption vertritt).



308 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Engel sehr nahekommen: ihr Pilgerzustand wire auch in einem einzigen
Moment konzentriert und ihre Entscheidung wiirde sich auch gleich zum
ewigen Zustand entfalten. Auf diese Weise kdme die Glaubenslehre iiber
die Allgemeinheit der Erlosung, das heil3t {iber die Allbezogenheit in die
im Tod und in der Auferstehung Christi geschaffene Heilssituation zu
ihrer vollen Auswirkung. Damit scheint die Endentscheidungshypothese
von einem (zweiten) theologischen Gesichtspunkt her an Wahrschein-
lichkeit zu gewinnen». Wir tragen noch zwei Anmerkungen nach, die B.
zu diesen letzten Sdtzen anbringt; «Man kénnte uns vorwerfen, dafl in
dieser Hypothese die Kinder nicht mehr als ‘viatores’ iiber ihr Heil ent-
scheiden. Wir verweisen hier darauf, was wir schon im ersten Teil unseres
Artikels herausgestellt haben: der Tod gehért im Sinne der Endent-
scheidungshypothese wesenhaft zum Pilgerstand. Ubrigens hindert die
Momenthaftigkeit der Endentscheidungshypothese nicht, den ganzen
Vorgang als Pilgerschaftsentscheidung zu betrachten. Thomas von Aquin
stellt in diesem Sinn die Entscheidung der Engel als Pilgerschaftsent-
scheidung dar... (Quodl. IX, 8 ad 2). — Es ist noch zu bemerken, da
Thomas von Aquin die Erkenntnisquellen des geschopflichen Geistes
nach der Scheidung vom Koérper folgendermaBen beschreibt... (De Ver.
XIX, 1 corp. und vgl. ad 1).» Unter anderm durch «species infusae» und
durch geistige Schau der reingeistigen Geschopfe (substantiae separatae)
und ihrer Ideen. «Diese (letzten) zwei Arten... wiren auch bei den Kin-
dern anzunehmen, was ihnen erlauben wiirde, zu einer geistigen Klar-
sicht zu kommen.» Weitere Anmerkung zum Ganzen des Vorschlages:
«Wenn man es gut bedenkt, wiirde man dadurch das in der Limbus-
hypothese Gemeinte nicht einfach aufgeben, sondern es, von seinem
fehlerhaften Ausdruck befreit, bewahren und weiterfithren.»

Da B. in seinem Artikel vorerst mit Ankniipfung an Gedanken mo-
derner «Philosophen» zu einer Analyse des menschlichen Todesgesche-
hens der Endentscheidungshypothese «philosophischey Wahyscheinlich-
keit zuspricht 3, um dann im zweiten Teil fheologische « Bestitigungen»
fiir sie geltend zu machen, darunter die eben gesehene Moglichkeit bes-
serer Wahrung der Allgemeinheit der Erlosung, kehrt er die Argumenta-
tion um, die die meisten Vertreter der Illuminationshypothese fiir un-
getaufte Kinder anwandten. Ihnen war die These von der Endillumina-

55 Auch E. MerscH SJ, La Théologie du Corps mystique, I. Bd., 2. Aufl. 1946,
S. 313-322; P. GLORIEUX a. a. 0., K. RAHNER S]J, Zur Theologie des Todes [Qq.
disp., 2] u. a. gehen diesen Weg, soweit es sich um Erwachsene handelt.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 309

tion des im Leben bereits zum Vernunftgebrauch gelangten Menschen
reine Pramisse von an sich groBerer oder geringerer Sicherheit, Vorbe-
dingung fur die im Vergleich dazu minder wahrscheinliche Illumination
sogar eines sterbenden Sduglings oder Kindes im Mutterscho. B. nun
glaubt, der These von der Endillumination {iberhaupt eine besondre
Stiitze theologischer Natur geben zu konnen, weil sie wie keine andere
aus den Schatten der Kinderlimbusannahme herausfithre in das Licht
der liickenlosen « Heilssituation» unseres Geschlechtes in Christus. Damit
eriibrigt sich eine sorgfdltigere Begriindung «philosophischer» Art spe-
ziell fiir die Erreichung des Vernunft- und Freiheitsgebrauches bei dem
bis dahin geistig unentwickelten Kind im letzten Augenblick seines Dies-
seits 36,

In seinem Buch «Mysterium mortis — Der Mensch in der letzten Ent-
scheidungy (1962) hat B. diese Gedanken prédzisiert. Von den sterbenden
Kindern heit es da: «Auch sie werden im Tode dem Wesensdynamismus
ihres Geistes und dem Weltgrund gegeniibergestellt und in diesem Gegen-
iibergestelltsein ihrem Erloser begegnen. Das iibernatiirliche Licht, das
den menschlichen Geist geheimnisvoll umgibt und ohne das der Mensch,
um nicht in seinem Wesen zerstort zu werden, als konkret-historisches
Seiendes nicht gedacht werden kann, wird ihnen im Tod, auch ohne
‘besondere Erleuchtung’, bewuBlt. Zugleich werden auch sie in den Welt-
grund eingestiftet, aus dem der ganze Kosmos Gott entgegenharrt, um
in die Herrlichkeit der Gotteskinder hineingenommen zu werden. Streng
genommen konnen wir einen Geist, der im Tode zur Totalitdt seiner
Geistigkeit erwacht, nicht mehr als Kind bezeichnen, wenn das Wort
Kind noch einen Sinn haben soll. Ebensowenig, wie wir die auf die Probe
gestellten Engel im ersten Moment ihrer Existenz Kinder nennen. Das
Kind kommt im Tode zum Vollbesitz seiner Geistigkeit, also zu einem
Erwachsensein, das nicht einmal die Erwachsenen wihrend ihres Lebens
erreichen. Daraus wiirde folgen, dall niemand als Kind stirbt, obwohl
er im Kindesalter uns verldBt... Freilich ist zuzugeben, daf3 die vorge-
tragene Deutung des Schicksals der ungetauften Kinder sich auf keine
lange Tradition berufen kann. Gegen eine theologische Hypothese ist das
aber kein Abweisegrund. Als Abilard seine Limbus-Hypothese vortrug,
konnte er bei der damals vorherrschenden theologischen Auffassung auch
auf keine wesentlich bedeutendere Schultradition zuriickgreifen. Ihm
gegeniiber haben wir sogar den groBen Vorteil, dal wir nach ihm kom-

5 Die Erwiderung auf Einwédnde wird uns im Folgenden noch beschiftigen.



310 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

men. In der Limbus-Hypothese vollzog sich ndmlich der entscheidende
Durchbruch gegen die Verdammungseiferer. Im Grunde genommen wird
von uns die Limbusauffassung nicht einfach auBler Kraft gesetzt. Sie
wird vielmehr in der Richtung ihrer urspriinglichen Intuition weiter-
entwickelt. Das in ihr Gemeinte wird von seinem fehlerhaften Ausdruck
befreit, bewahrt und weitergefiithrt.» Eine Anmerkung dieses Buches
kommt auf die bekannte Frage zu sprechen, ob die Ausdehnung der
Endentscheidungshypothese auf das Kind nicht konsequent die Suppo-
sition der Heilsgefahrdung selbst des sterbenden getauften Kindes nahe-
lege. Es geniigt folgendes aus der Antwort, die B. gibt: «Die Gnade Gottes
vermag die Entscheidung unfehlbar auf den Weg des Heiles zu richten,
obwohl sie zugleich die Entscheidung vollkommen frei 1d6t. In scholasti-
scher Terminologie ausgedriickt lautet unsere Unterscheidung: i sensu
diviso konnen selbst die in der Taufgnade verstorbenen Kinder sich fiir
oder gegen Gott entscheiden; in sensu composito [cum gratia baptismatis)
entscheiden sie sich tatsidchlich fiir Gott. Und das ist es auch, was die
allgemeine Uberzeugung der Glidubigen betont... Damit haben wir zu-
gleich eine Begriindung fiir die Taufpflicht: allein die getauften Kinder
konnen ihre Endentscheidung im Zustand der Gnade vollziehen, das
heiBlt in einer Seinssituation, in der sie innerlich auf eine Wahl fiir Gott
abgestimmt sind und in der sie durch den inneren Dynamismus des 1n
ihnen wohnenden gottlichen Lebens Gott unfehlbar entgegengetrieben
werden» 7.

c. Auch R. Troisfontaines SJ tritt fiir die Anwendung der Endent-
scheidungsthese, die er inbezug auf Erwachsene schon 1946 verfocht 2,
bei unserm Problem in die Schranken. 1960 erscheint sein Buch «Je ne
meurs pas...»°, iiber das Thema des Todes im Licht des Glaubens. Die
Endoptionstheorie habe den Vorzug, unter anderm unsere Frage zu
l6sen. Die «Limbushypothese» sei zwar nicht héretisch, sie sei sogar
«communément admise», bringe aber doch groBe Schwierigkeiten mit
sich. Sie impliziere den Gedanken eines dritten endgiiltigen Jenseits-

57 Obiges im Text des Buches S. 121 f.; Anm. S. 192. Auch in spédteren Schrif-
ten legt B. diese seine Ansicht vor, z. B. in «Erlostes Dasein». Theologische Be-
trachtungen (1965) 89-97.

58 R. TrROISFONTAINES S], La Mort, épreuve de l’amour, condition de la
liberté, in Cahiers Laénnec 1956, Heft 7, 6-21, aufgenommen in den Sammelband
«La Mort» (1948, Collection du Centre d’Etudes Laénnec).

59 Ed. Universitaires, Paris 1960, 251 S.; deutsche Ubersetzung: Ich sterbe
nicht..., Freiburg, Herder, 1964, 262 S.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 311

zustandes, den die «sources de la Révélation» nicht kennen ; sie tue dem
Satz vom allgemeinen Heilswillen zumal in Anbetracht der gro8en Zahl
dieser Kinder, «etwa die Hélfte der Menschheit», schwersten Eintrag,
usw. Es sind die Argumente, die man sehr dhnlich bei Laurenge, Pacios
Lépez, Boros findet. Der Schlufl lautet: «Alles zusammengenommen:
die Limbushypothese antwortet geistreich auf ein Problem, von dem
man sich fragen kann, ob es nicht falsch gestellt ist: ‘Was wird aus
denen, die im Erbsiindenzustand sterben?’ In der Hypothese der End-
option wiirde niemand das ewige Leben im Zustand der Erbschuld an-
treten, denn entweder wére diese Siinde durch den Liebesakt getilgt oder
durch die personliche Siinde abgeldst» (S. 139-142). Dieses Buch ist zwei
Jahre vor dem von L. Boros erschienen, das, wie wir sahen, die Moglich-
keit einer Endentscheidung gegen Gott seitens des unmiindigen Getauf-
ten leugnet. Wir wissen nicht, wie T. sich zu dieser Leugnung und deren
Begriindung gestellt hédtte, wenn er sie gekannt hitte %°. Es macht den
Anschein, daB3 er besonders die Erfahrungen, die der Mensch, zum Unter-
schied vom Engel, machen kann, als Chancen und Vorteile in Richtung
einer guten Endoption wertet. In einem Abschnitt dariiber, Les Anges
et ’homme, erkldrt er, im Vergleich zu den reinen Geistern sei jeder
Mensch besser daran, «quelle que soit son histoire». So selbst der, der
hier nie zum Gebrauch seiner hoheren Fahigkeiten kam, denn die orga-
nische Behinderung oder der vorschnelle Abbruch des Lebens werde ihm
dann (bei der Endoption) in ihrer Abhéngigkeit von der Siinde erscheinen.
Und wer erst im Augenblick der Option zum Vernunftgebrauch kommt,
steht in der Situation, die der der Engel nachstverwandt ist, schon das sei
gar nicht zu verachten (Voila déja qui n’est pas si mal!). Und vielleicht
kénne man hinzufiigen, daB die Erfahrung des Ubels, dem sie zum Opfer
fallen (wohl der Tod gemeint, wie vorhin?) sie in eigener Weise belehrt
und zur Abkehr von jedem Ubel anregt (S. 147). An andrer Stelle spricht
T., im Kap. iiber den Tod und Krankheit usw. als Sold der Siinde, von
der Zugehorigkeit zur Kirche als Heilsnotwendigkeit. Eine Anmerkung
sagt vom getauften Kind, es sei durch die Taufe der Kirchengemein-
schaft eingegliedert und hédtte, in der Hypothese der Endoption, nur
diese Zugehorigkeit frei zu ratifizieren (S. 192). Auch da kein ndheres
Eingehen auf die Frage, ob es diese Ratifizierung verweigern konne, so-
gar in sensu composito, wie Pacios Lépez sagen wiirde.

60 Das Wesentliche derselben konnte ihm allerdings schon aus dem Artikel
von L. RENWART S] in NRth (oben Anm. 33) bekannt sein, den er S. 141 Anm. 3
nennt. T. scheint nicht darauf eingehen zu wollen (vgl. S. 192, Anm. 58).



312 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

d. Die Zeitschrift «La Vie spirituelle» hat das Heft vom Marz 1963
dem Thema «Le sens chrétien de la morty gewidmet. Cl. Geffré OP schreibt
darin iiber den Tod als Notwendigkeit und als Freiheit und kommt auch
auf die Endoptionsthese ¢!, die P. Glorieux, E. Mersch, und «auf neuen
philosophischen Grundlagen» A. Winklhofer, R. Troisfontaines und «sur-
tout» L. Boros zu Vertretern habe. «Man muf3 von vornherein gestehen,
daB diese These der Endoption nur eine theologische Hypothese ist. Wir
haben keinerlei Erfahrung iiber den genauen Augenblick des Todes...
man kann nicht einmal viel herausholen aus dem Zeugnis solcher, die
den Schatten des Todes gestreift haben und sagen, sie hitten die Er-
fahrung einer Totalisation ihres ganzen vergangenen Lebens in einem
einzigen Augenblick gemacht. Aber man muf} zugeben, dafl diese Hypo-
these gut konvergiert mit den anthropologischen Gegebenheiten iiber
das Doppelantlitz des menschlichen Todes und den Glaubensgegeben-
heiten ...» Die gleichen Bemerkungen, wie sie die Spezialisten der End-
optionsthese seit Jahr und Tag wiederholen. Die Hypothese lasse den
guten Sinn der Versuche moderner Philosophie bejahen, den Tod des
Menschen weniger als bloB duBere Noétigung denn vielmehr als eine
inmere Realitit zu verstehen, die dem ganzen Ablauf unsever personlichen
Geschichte prdsent sei. Anderseits ermogliche sie, der Glaubenswahrheit,
daB der Tod unserer «possibilité de choix» eine unausweichliche Grenze
setzt, ihre echte Tragweite (portée) zu geben. Sei sie wahr, so treffe die
These in allen Fillen zu, sei also nicht zu verwechseln mit der Illumina-
tionstheorie, der Annahme einer besonderen Erleuchtungsgnade, die
«geschmiedet» wurde, um auf das Problem der ohne Taufe verstorbenen
Kinder zu antworten. Die These der Endoption sei Zielscheibe ver-
schiedenster Kritiken geworden, nur eine ewig wiederholte und grundlose
Einwendung wolle er beseitigen: daBl so ein Vorwand geliefert werde,
die ernste Bedeutung der freien Akte eines ganzen Lebens im Hinblick
auf das Heil zu verringern, als gentigte Bekehrung im letzten Augen-
blick, um ein langes Leben der Verstocktheit in der Siinde wiedergut-
zumachen. Davon sei keine Rede. Die SchluBoption werde zur Frucht
und Manifestation aller unvollkommenen Akte, durch die ein Mensch sich
ewne moralische Personlichkeit geprigt hat; sie «folgen uns nach», der
Tod katalysiert unser ganzes Leben. Damit sei die Hypothese ein Ruf
zur Bekehrung, nicht eine «solution de facilité». Der letzte, vollbewulite
und vollfreie Akt, der des Sterbens, von besonderer Verantwortlichkeit,

61 Cl. GEFFrE OP, La mort comme nécessité et comme liberté, 1. c. 264-280
(S. 273-277).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 313

Kronung der vorausgegangenen Ausrichtung auf Gott oder Ratifizierung
der Abwendung von ihm, wiirde in dieser theologischen Deutung der
Intuition heutiger Philosophen wie Heidegger recht geben, daf3 der Mensch
als «Sein zum Tode» keine indefinite Existenz haben kénne, weil das
dem Begriff progressiver BewuBtwerdung, geistigen Fortschreitens,
vitaler Anspannung (tension vitale) widerspriche. So erscheine das
Leben als ein «apprentissage de la mort», indem jeder unserer noch so
unauffilligen freien Wahlakte uns faktisch auf die Gemeinschaft mit
Gott und mit unseren Briidern ausrichtet oder auf Bruch, Absonderung.
Das wird sich uns in unserer letzten Stunde offenbaren. G. hat die
Schriften von K. Rahner, A. Winklhofer, L. Boros, R. Troisfontaines
genannt, deren Gedanken er so zusammenfalt. S. 277 bemerkt er, dal
die These neue Perspektiven in der dunklen Frage des Heiles der ohne
Taufe verstorbenen Kinder eroffnen konnte, einer «question toujours
irritante»; L. Boros habe diesen Weg eingeschlagen; er selber wolle
nicht weiter darauf eingehen und stellt nur die Frage, warum man den
Weg nicht sollte gelten lassen 62

Bevor wir iiber die Urteile einiger Gegner der Endentscheidungs-
theorie im allgemeinen oder in Anwendung auf das Sterben von Kindern
referieren, kann es niitzlich sein, gewisse Unterschiede im Denken der
genannten Vertreter eines persénlichen Votums der Kinder heraus-
zuheben. Laurenge distanziert sich ausdriicklich von der Meinung, allen
Sterbenden werde noch im letzten Augenblick eine besondere Illumi-
nationsgnade zuteil, das ist mit ein Grund, warum er sich nicht scheut,
die Gelegenheit der Kindesseele zu einer personlichen Entscheidung
«apres la mort» anzusetzen; das fiir ihn ausschlaggebende Motiv, warum
sie eine solche Gelegenheit haben muB, ist der allgemeine Heilswille
Gottes, der niemand verlorengehen 1Bt es sei denn aus personlicher
Schuld. Zdttl folgt Klee und Mayrhofer in der Vermutung, daf3 die Seele
des Kindes im Sterben natiirlicherweise die Fahigkeit zur Entscheidung
fiir oder wider Gott erlangt und gottliche Gnaden zur rechten Ent-
scheidung angeboten erhilt. So denken auch Troisfontaines und Boros,
letzterer sagt (Mysterium mortis, S. 121) ausdriicklich, sterbende Kinder
bediirften keiner «besonderen Erleuchtung». Geffré will das noch klarer
festgestellt wissen. Pacios Lopez jedoch ist bereit, sogar mit regelmiBigen
Wundern zu rechnen, weil Gott sich nur freigewahlte Liebe vom Men-

62 Tm Sinn der Endoptionstheorie wenigstens fiir die Erwachsenen s. auch
V. BoUBLIK, La predestinazione. S. Paolo e S. Agostino, Roma 1961, 205-209.



314 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

schen wiinscht, daher sie auch jedem Menschen ob so oder so ermég-
lichen wird; das fithrt ihn auch zur hypothetischen Konzession, ge-
taufte unmiindige Kinder kénnten ihr Heil verwirken. Er scheint auch
die Ablosung der Seele vom Leibe als einen allmidhlichen, zeitlich ver-
laufenden Vorgang zu denken.

Hin und Her um die Endilluminationshypothese

Die Kritiker wiederholen im allgemeinen seit den Stellungnahmen
zur Theorie von H. Klee oder K.-M. Mayrhofer die gleichen Haupt-
bedenken und naheliegenden Schwierigkeiten 3. Es gibt solche, die schon
von vorneherein zur Verneinung einer solchen Heilsmoglichkeit fiir
die Kinder neigen, weil ihnen die Theorie einer natiirlichen besonderen
BewulBtseinshelle Sterbender im letzten Augenblick und einer deshalb
besonders giinstigen Entscheidungssituation in jenem Augenblick
solider Grundlagen zu entbehren scheint. Zu dieser Richtung gehort
A. Muchel, der seit vielen Jahren die These bekdmpft. In seinem Buch
Enfants morts sans baptéme kehrt mit nur geringfiigigen Anderungen
der Fassung eine Kritik wieder, die er schon 1931 in L’Ami du Clergé
dem Hinweis H. Klees auf vergeistigte Ziige im Totenantliz entgegen-
hielt: Schwacher Beweis, der nichts erklart; oft konstatiere man das
Gegenteil. Die ganze Hypothese falle iibrigens in sich zusammen vor
der Tatsache, dal die Seele bis zum Augenblick des Todes nur die der
Menschennatur gemdfe Art des Erkemnens besitze, eine abstrakte Er-
kenntnis der Wahrheit. Dieser Erkenntnis seien die Kinder unfdhig bis
der Vernunftgebrauch sich ausbildet. Direkte Wahrheitserkenntnis
mittels «espéces infuses» beginne fiir frither aus diesem Leben scheidende
Kinder erst in dem Augenblick, der dem ihres Todes logisch folgt. Klees
Hypothese sei «une pure fantaisie de l'imagination ... Qu’elle ait pu
séduire d’autres auteurs, méme contemporains, cela n’enléve rien de son
improbabilitéy 6¢. Die Skepsis M.s in diesem Punkt wird wohl verstdnd-

63 Aus dem letzten Jh. vgl. etwa J. H. OswaLD, Die dogmatische Lehre von
den heiligen Sakramenten der kath. Kirche, I. Bd., 1. Aufl. 1855, 4. Aufl. 1877,
S. 220-225; P. ScuaNnz, Die Lehre von den heiligen Sakramenten der kath. Kirche
(1893), S.278; H. ScHerr, Kath. Dogmatik, I11/2, S.473; L. ATZzZBERGER, Fort-
setzung des Handbuches der kath. Dogmatik von M. J. Scheeben, IV. Bd., S. 186
und 538 f.; aus spdterer Zeit etwa W. Stockums, Das Los der ohne die Taufe
sterbenden Kinder (1923), S. 102 ff.; gegen Stockums und fiir die Hypothese von
H. Klee: P. R. P1es, Die Heilsfrage der Heiden, Aachen 1925, S. 137-176.

64 Questions de science ecclésiastique. Consultations diverses, in L’Ami du



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 315

licher, wenn man sieht, in welcher Reihenfolge er den Abbau der ver-
schiedenen Arten Tétigkeit beim Sterbenden unter verbleibender Ver-
bindung von Leib und Seele normalerweise denkt, indem er darin der
aristotelisch-scholastischen Auffassung vom geistleiblichen Wesen des
Menschen und seiner Akte sekundiert. Zuerst hort die intellektuelle
Betatigung auf, hernach die des sensitiven Lebens, in einem dritten
Moment die des organischen. Die Beobachtung des Verlaufes der Agonie
vermittle denn auch diesen Eindruck, und daB3 er der Realitit nicht
entspreche, wire gerade wissenschaftlich zu beweisen. Ausnahmen, bei
denen die Aktivitdt des geistigen BewuBtseins bis zum Ende andauert
und das sensitive Empfinden und Wahrnehmen auch ohne Bekundung
nach aullen tdtig bleibe, konne es geben, die Regel sei es nicht. Die
Erkldarung liege im substanziellen Charakter der Verbindung von Seele
und Leib, die als solche bis zum Augenblick des Todes bestehe. Aus ihr
folge, daBl unsere Seele ihre geistigen Funktionen nur in lebendiger
Beziehung mit den Akten der sensitiven Krifte auszuiiben vermag. Da
nun die Organe des sensitiven Lebens in der Agonie schwere Schidigungen
erleiden, entspricht es dieser Psychologie, daBl zuerst die Phdnomene
geistiger Ordnung abbrechen; dann verfallen die des Sinnenlebens einer
Abschwichung und sozusagen natiirlicher Einschliferung um bald
ihrerseits aufzuhéren, und schlieBlich erst gehen die des organischen
Lebens den gleichen Weg. M. verweist auf Thomas S. Th. 1,84-85, deren
Einzelangaben ihm der These schon naturgeméBer «Illumination» in der
Agonie ungiinstig scheinen. Sie legten vielmehr nahe, daB die Schwi-
chung der Sinnentdtigkeit auch die geistige hemme, verstore (trouble),
vielleicht sogar ganz aufhebe. M. widerspricht ferner einem Argument
der Gegenthese, wonach die liturgischen Sterbegebete derKirche bezeugen
wiirden, daB sie «systematisch» dem Sterbenden in der Agonie ver-
schiedene Akte wachen geistigen BewuBtseins zuschreibe 5.

Clergé 48 (1931) 497-512 (S. 510) ; Enfants morts sans baptéme 1954), S. 61: «Faible
preuve, dirons-nous, et qui n’explique rien. Car souvent on constate le contraire.
D’ailleurs, toute I'hypothése de Klee croule devant ce fait que 1'dme, jusqu’a
I'instant de la mort, n’a que la connaissance propre a la nature humaine, c’est-a-
dire une connaissance abstraite de la vérité. Les enfants en sont d’ailleurs in-
capables et leur incapacité subsiste tant que leur Ame reste unie au corps. La con-
naissance directe de la vérité au moyen d’espéces infuses ne commence pour eux
qu’a l'instant logiquement postévieur a l'instant de la mort. L’hypothése de Klee
est une pure fantaisie de I'imagination. Schell lui-méme en parle avec scepticisme...»

65 L’Ami du Clergé, a. a. O. M. iibernimmt das nicht in sein Buch Enfants...,
wohl weil es ja nicht speziell das Problem der Kinder betrifft.



316 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Auf eine spitere Anfrage hin hat M. geantwortet, der Augenblick
der Trennung der Seele vom Leibe folge zweifellos erst beim Schwinden
jeder Art Lebens, also auf das dritte von den obenerwiahnten Stadien,
weil die Geistseele das Lebensprinzip im Menschen und mithin dem
Leibe verbunden sei, solange als dieser lebt. DaBl wahrend der Agonie
ihre geistige Betdtigung aussetze, erscheine nicht widersinnig, sei sie
doch bei dem Kind im Mutterscho3 wahrend eines bedeutend lingeren
Zeitraumes auf die organische Betidtigung beschriankt. Der gemeinte
Unterbruch sei nur vortibergehend, stamme aus einem an sich «anor-
malen und akzidentellen» Zustand, auf den fiir die Seele dann neue
geistige Aktivitdt mit «konnaturalen eingegossenen Ideen» folge .

P. Glorieux glaubte, die Ansicht einer besonderen BewuBtseins-
schirfe und hochster Betdtigung der Willensfreiheit im Augenblick des
Sterbens durch den Dr. communis bestdtigt zu finden, unter anderm
deshalb, weil nach Thomas «sich trennen» und «getrennt sein» von Leib
und Seele beim Sterben Sache des genau gleichen unmef3baren Augen-
blickes wiren. Dann kénne man nidmlich das engelhaft klare und voll-
kommene Erkennen und engelhaft entschiedene Wollen der bereits von
den Fesseln des Leibes gelosten Seele sowohl noch zu ihrem Diesseits-
leben als auch schon zu ihrem Jenseits rechnen 7. M. 1Bt das nicht
gelten, es widerspreche nicht minder der faktischen Gesamtansicht des
hl. Thomas in diesen Fragen als dem objektiv richtigen Denken dariiber.
Die beiden Arten Dauer, die zeitliche und die des Aevum seien namlich
wesentlich verschieden. Die Trennung der Seele vom Leibe gebe genau
den letzten Augenblick zeitlicher Dauer an, die das MaB ihrer Téatigkeit

6 L’Ami du Clergé 49 (1932) 136-139 (827 f., ad I). — Beziiglich des Zeit-
punktes, wann die Geistseele den Leib verlasse, redet M. im Artikel Mort des DTC,
Band X/2, Sp. 2498 . (1928 verfaf3t) weniger entschieden; ausgeschlossen wire es
nicht, meint er, daB sie sich vom Leib schon getrennt hétte, bevor in allen Organen
und Geweben das Leben ganz verschwunden ist.

67 P. GLORIEUX, in dem Anm. 50 an erster Stelle angegebenen Artikel S. 882-
884. — Vgl. die Rez. von CH. V. HEris OP zu diesem Artikel in Bulletin Thomiste
3 (1930-1933), Nr. 1269 [918-922]; S.[921] {. gesteht H. zu, G. kénne seine Hypo-
these der Endoption mit Recht aus dem Ganzen der thomasischen Lehre ableiten;
aber Thomas selber habe diesen SchluB nicht gezogen, den Vergleich aus Johannes
v. Damaskus zwischen Tod des Menschen und Fall des Engels verwerte Thomas
nur um zu sagen, dal3 sie beide dabei in einen unabidnderlichen Zustand gelangen,
«non que la mort est I'instant ol le pécheur, par une derniére faute et un dernier
mépris de la grice de Dieu, se damne irrévocablement. Pousser jusque-la le parallé-
lisme, c’est certainement dépasser la pensée du Maitre et risquer par le fait méme
de s’en écarter...»



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 317

in diesem Leben war, dann beginne ihr Aevum. Zwischen ihnen sei kesne
Art Verschmelzung mdoglich, das eine ist «status viae», das folgende schon
¢status termini». Hier beruft sich M. auf eine Kritik von A. d’Alés SJ
an Glorieux %. Wieder schldgt M. in die gleiche Kerbe, als Bischof
L. M. J. Durand die «Illuminationstheorie» zugunsten der ohne Taufe
sterbenden Kinder adoptiert %°, von neuem innerhalb ausfiihrlicher, im
allgemeinen sehr positiver Besprechung des posthumen Werkes von
E. Mersch SJ, La Théologie du Corps mystique, wo die These des voll-
bewuBten und vollfreien «acte de mourir» wenigstens jedes erwachsenen
Sterbenden (von Kindern spricht Mersch da nicht ausdriicklich) eine
mifbilligende Bemerkung entlockt 7°, und wiederum wird sein Wider-

68 A. D'ALESs, La lucidité des morts, in Etudes 214 (1933) 314-317; in einem
vorausgegangenen Aufsatz, La lucidité des mourants (ebd. 210, 1932, I, 152-162)
hatte d’Alés die Ansichten der Arzte L. Chevrier und H. Bon ebenfalls, wenn auch
weniger negativ als Michel, kritisch beurteilt, wobei auch er ausdriicklich deren
regelmdBige Anwendbarkeit auf das Sterben Unmiindiger ablehnte, fiir die er mit
der sent. communis nur ein eventuelles Ausnahmewunder in Einzelfdllen veran-
schlagt wissen wollte, «car Dieu n’a pas enchainé sa puissance au sacrement». Die
Stellungnahme Michels zur Ansicht Glorieux’s iiber Endentscheidung im allge-
meinen folgte, unter Berufung auf d’Alés, in dem Beitrag Question de science
ecclésiastique. Consultations diverses, in L’Ami du Clergé 50 (1933) 753-763 (S. 756-
761). — Eine Kritik an der Endoptionsthese Glorieux’s mit dem Vorwurf, er ver-
lege die Option in die schon getrennte Seele bringt R. LoMBARDI, La salvezza di chi
non ha fede, vol. 2 (1945), 254 f. GLorIEUX hat auf den Angriff Michels hin L’Ami
du Clergé alsbald um Aufnahme einer Erwiderung ersucht, in der er klarstellt, daf3
er die ausschlaggebende Entscheidung zum status viae rechnet, «a I’heure de la
mort», «a la séparation», «a la mort» falle sie; nirgends habe er Worte geschrieben
wie «apres la séparation», «apreés 'heure de la mort», «aprés I'instant méme de la
mort», «la délibération qui suit la mort». Aber gemaB seiner Annahme eines «change-
ment instantané» im Moment des Todes, wie er ihn auch aus Thomastexten folgern
zu konnen glaube, lasse sich auf das Geschehen dieses Augenblickes wohl dessen
Wort von dem Zusammenfallen des «separari et separatum esse», des «fieri et fac-
tum esse» anwenden. Man kénne solche philosophischen Probleme in Fachkreisen
diskutieren, aber «crier au scandale ou a la contradiction» sei keine passende Ant-
wort (L’Ami du Clergé 50 (1933), S. 819 1.).

6 In L’Ami du Clergé 55 (1938) 337-340 (S. 338): «La loi naturelle de la
psychologie humaine veut que, tant que dure son union au corps, I’ame n’acquiere
des connaissances intellectuelles que par voie d’abstraction des données sensibles.
L’hypothéeése imaginée par Klee d'une libération progressive de 1’ame relativement
a ces conditions naturelles a mesure que s’approche l'instant de la mort, est pure
fantaisie de l'imagination... Et les partisans de l'illumination sentent si bien la
fragilité de I'opinion de Klee qu’ils recourent a I'intervention positive de Dieu pour
délier les facultés de '’Ame du petit enfant et hater 'usage de sa raison...» Wie
ja tatsidchlich noch 1954 Pacios Lépez es in Erwagung ziehen will (s. oben S.294 {.).

70 Chronique de Théologie, in L'Ami du Clergé 59 (1949) 680: «These assez
étrange... physiologiquement et psychologiquement trés contestable».



318 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

spruch laut, als R. Troisfontaines SJ sich zum Anwalt derselben macht:
ihm wirft M. vor, er denke an eine allméhlich verlaufende Trennung der
Seele vom Leibe, was bei einem «einfachen Akt» wie die Geistseele, der
weder Zersetzung noch Teilung erleiden koénne, ausgeschlossen sei; zu
Unrecht nehme er L. Capéran und A. D. Sertillanges OP fiir seine Mei-
nung von der regelmaBigen vollfreien Endoption der Seele im Moment
des Todes in Anspruch 7%

Mit der katholischen Theologie iiberhaupt teilt M. die Uberzeugung,
daB Gottes Barmherzigkeit dem Menschen gerade dann, wenn es ans
Sterben kommt, ihre Gnade in reichem MaBe zuwendet und dem Siinder
dann nochmals eine Bekehrungsgnade angeboten wird. Er nennt dies
eine «doctrine communément admise». Nach dem iiber seine Auffassung
Gesagten diirfte klar sein, was er nicht mehr dazu rechnet: die Meinung
namlich, daB solche Gnade allen miindigen Sterbenden genau noch im
letzten Augenblick, in dem der prizisen Trennung der Seele vom Leib
als klarste Erkenntnis und Erleuchtung der Seele und intensivste Be-
einflussung ihres dann schon natiirlicherweise zu vollfreier Betitigung
fahigen Willens in Richtung auf eine gute letzte Entscheidung zuteil
werde. Das betrachtet er mit andern Autoren wie dem vorhin erwdhnten
A. d’Ales als von christlicher Tradition eher widerratene Meinung, auf
die kein VerlaB sein diirfe. Mindestens ebenso plausibel sei die Gegen-
meinung, da} in vielen Fillen die letzte Entscheidung des Menschen der
Haltung entspreche, die er im Lauf seines Lebens zum Reifen gebracht
hat. Plotzliche Bekehrungen des letzten Augenblickes wiren eher eine
Art Wunder der Gnade, ein Einsatz derselben, den Gott wohl ausnahms-
‘weise gewahre, mit dem also niemand von vorneherein zum Aufschub
der BuBle und Bekehrung rechnen koénne 72, Wie weit diese Gesichts-

T Mors et vita, ebd. 61 (1951) 17-23 (S. 22 {.).

2 Von A. Michel seien hier informationshalber nur einige weitere Fundstellen
seiner Interventionen zur Endoptionsthese angegeben, von denen die meisten nur
die Frage erwachsener Sterbender beriicksichtigen: In L’Ami du Clergé 40 (1923)
724-728 antwortet er auf Anfrage zum Inhalt einer Broschiire und eines Kalenders
(Almanach) erbaulichen Charakters, iiber den guten Tod, worin propagiert wird,
jeder Sterbende habe in den letzten Augenblicken eine Vision des Gekreuzigten;
ebd. 41 (1924) 168-179 zu der Behauptung, Gott miisse jedem Siinder seine besondre
Bekehrungsgnade gerade noch im letzten Augenblick gewdhren; ebd. 42 (1925) zu
einer Ansicht, wonach die Seele des Siinders schon in den letzten Augenblicken vor
dem Sterben die Schwere der Siinde so klar erfassen miiBte wie sie es nach dem Tod
tun wird; ebd. 48 (1931) 777 f.: «... Maintenons donc l'existence probable d’une
grace spéciale de conversion a I'heure de la mort, mais gardons-nous d’en inférer



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 319

punkte in die Frage der «Illumination» der Kinder hineingetragen wer-
den diirfen, ob sie notwendig damit zu tun haben oder nicht, kann erst
im dritten Teil unserer Arbeit erértert werden. Hier iiberkreuzen sich
leicht die Ansichten der einzelnen Autoren schon rein inbezug auf die
Situation erwachsener Sterbender, indem einzelne, so etwa P. Glorieux,
mehr den Begriff von Endgnaden betonen, andere mehr den einer schon
natiirlichen Endentscheidungssituation besondrer Erkenntnisklarheit und
Willensunbehindertheit der «losgelosten» engelhaften Geistseele, aber
nun ob des Erwachsenen oder des Kindes gleicherweise, so etwa L. Boros,
wie oben gesehen, der sogar meint, die gute theologische Begriindbarkeit
der «Illumination» der Kinder gereiche zur Stiitze der allgemeinen End-
optionstheorie, ohne daf3 er aber fiir Erwachsene einer unter dem Ein-
fluB von Gnaden des allerletzten Augenblickes positiven Endentschei-
dung hohere Wahrscheinlichkeit zumessen wiirde als dem Verharren in
der Richtung des Gesamtlebens. In dieser Beziehung wiren also Boros
und auch Troisfontaines eher bei E. Mersch, K. Rahner u. a. als bei
Glorieux, wiirden aber wieder zu Glorieux abschwenken, indem sie seine
These der «graces derniéres» fiir das Heil der Kinder sich zunutze machen
unter Streichung des bei diesen sinnlosen «endurcissement». Und fiir
getaufte Kinder schreibt Boros der Sakramentsgnade die Kraft zu, eine
ungute Endentscheidung unfehlbar zu verhiiten (so offenbar auch Lau-
renge, was Pacios Lopez hinwieder aus seiner Perspektive nicht wahr-
haben méchte. Frither hatte ein Verteidiger Klees in Spanien, Garcia-
Plaza de San Luis das andere Extrem plddiert, daB3 alle ungetauft ster-
benden Kinder kraft einer Illuminationsgnade die positive Entscheidung

que cette grace comporte nécessairement et toujours une illumination actuelle de
I’intelligence, une motion actuelle de la volonté dans le sens d’un acte de contrition
parfaite»; ebd. 52 (1935) gibt eine Frage M. wieder Gelegenheit, zu betonen, daB3
man die Entscheidung, die dem Kind das Heil sichern wiirde, auf keinen Fall der
vom Leib bereits getrennten Seele zuschreiben konne; ebd. 54 (1937) 312-314 hat er
es mit einer Anfrage zu tun, die von einem «baptéme de désir interprétatif» statt
«désir explicite» bei ungetauften Kindern reden méchte und das mit dem Satz
deuten will: «Non ponentibus obicem, Deus non deest in necessariis»; die Antwort
darauf ist kurz angebunden und macht den Eindruck, er kiimmere sich nicht ein-
mal um den eigentlichen Sinn dieser Worte des Fragestellers. — Diese Liste duirfte
vielleicht etwas verstehen lassen, da M. gegen die Endoptionsthese als solche mit
einer gewissen Animositidt reagiert, von den gelegentlich extravaganten und sogar
abergldubischen Meinungen her, auf die er zu antworten hatte. — Ahnlich wie M.
beurteilt die Endoptionstheorie iiberhaupt und die Anwendung auf Kinder ins-
besondere N. Lopez MARTINEZ, El més alld de los nifios, Burgos 1955, 116 S.
(5..55 £.).



320 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

trafen) 7°. Man sieht, wie verschieden die ndiheren Ausgestaltungen der
sog. Illuminationshypothese und der Grad der Konsequenz bei ihrerDurch-
fithrung sein kénnen.

Neuartige Gegengriinde sind in der Kritik an der Illuminations-
theorie und ihrer Heranholung fiir unser Problem, also fiir eine Begierde-
taufe sterbender Kinder, in uns zuginglicher theologischer Literatur der
letzten Jahre nicht aufgetaucht. Ohne sie sich selber zu eigen zu machen,
hat L. Renwart S] die Hypothese des «Endaktes» gegen Argumenta-
tionen in Schutz genommen, die ihm allzu oberfldchlich erscheinen, und
er verweist darauf, wie schon sowohl W. Van Roo wie P. Gumpel das
beklagen. Er meint, was in Wirklichkeit der Hypothese mehr geschadet
habe als jene Argumente, seien dibertriebene Folgerungen bzw. Anwen-
dungen, die gewisse Verteidiger daran kniipfen wollten, so etwa P. Getino
OP in dem 1936 indizierten Buch Del gran ntimero de los que se salvan...
(1934) und Laurenge. Fiir den Standpunkt von P. Glorieux iiber die End-
option Erwachsener hat R. sehr anerkennende Worte. Weder d’Ales
noch Michel hatten bewiesen, da3 die Idee des unteilbaren Augenblickes,
in dem der Endakt geschehen soll, widersinnig, «contradictio in terminis»
ware, wenn auch freilich schwer zu verstehen und noch schwerer vor-
stellbar. Zieht einer in Zweifel, da3 die Seele, wann sie sich vom Leib
trennt, natiirlicherweise zu einer Erkenntnis nach Art der Engel iiber-
geht, so konnen die Verteidiger des Endaktes nach R. ad hominem er-
widern: ihr rdumt ein, dal3 sie im ersten Augenblick #ack dem Tod zu
verniinftiger und freier Betdtigung gelangt, ob ihr das nun fiir die Kindes-
seele als «natiirlich» oder als Frucht einer besondren Intervention Gottes
bezeichnet; so zeigt uns denn, daB3 es nicht angeht, dies genau dem Augen-
blick der Tremnung vom Leib zuzuschreiben. Die Erwiderung gelte voll
und ganz auch fiir vor Vernunftgebrauch Sterbende, denn er kenne nie-
mand, sagt R., der den Kindern im Limbus die Geistesbetdtigung ab-
spriache. Der Einwand, die fragliche Theorie nehme den Mahnungen zur
Wachsamkeit jeden Sinn, die Christus den Erwachsenen zudachte, sei keine
Widerlegung, er supponiere eine allzu simple Philosophie des mensch-
lichen Handelns, die den Zusammenhang aller Akte unseres Lebens igno-
riere, nicht sehe, daB3 der «acte final» unsere Grundoption in ihrer Totali-
tdt sein werde, gleichsam das Fazit, der Inbegriff der aus der Reihe
unserer Akte und unserer Antworten auf die Gnadeneinladungen Gottes

73 J. Garcfa-Praza pE SAN Luis, Existe el limbo de los nifios? in Revista
Eclesiastica 10 (1936) 113-155.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 321

herauskristallisierten persénlichen Grundgesinnung. Zugleich verrate der
Einwand, daBl man «dem Dynamismus des gottlichen Lebens», das der
Seele im Gnadenstand eigen ist, wenig zutraue. Es sei doch klar, daf3 der
Mensch im Gnadenstand bei der Endentscheidung bedeutend giinstiger
daran sein werde als der, der sie mit der Hilfe noch so vieler blof3 ak-
tueller Gnaden von aullen her treffen soll (seulement sollicité du dehors
par des grdces actuelles, si abondantes qu’on les suppose). Das gebe auch
schon auf eine weitere Schwierigkeit Antwort: aus der Endakthypothese
folge nicht, dafl die Taufe iiberfliissig wire, die ja jenes besagte hohere
gottliche Leben bringe, sodaB ein eben Getaufter von da ganz andre
Chancen fiir die Entscheidungssituation habe aus jenem ihm innewohnen-
den «Dynamismus», der konnatural nach der Ausfaltung in der himm-
lischen Herrlichkeit tendiert. Und damit glaubt R. die Alternative ver-
neinen zu diirfen, die Pacios Lopez offen lieB, daB getaufte Unmiindige
auch verlorengehen kénnten. R. bietet hier den Losungsvorschlag, den
Boros iibernimmt, wie auch den Vergleich mit der Situation zur Zeit,
da Abailard mit der Limbustheorie etwas vorbrachte, was keine Stiitze
in der bisherigen Tradition zu haben schien. R. legt jedoch auf Zuriick-
haltung Wert: nur die in der Kirche lebendige Uberlieferung werde zeigen
kénnen, allenfalls durch ihre héchste Manifestation in einer dogmatischen
Entscheidung des unfehlbaren Lehramtes, ob diese so verheiBungsvoll
anmutende Hypothese oder eine andere alle Glaubensgegebenheiten ge-
niigend wahre und daher von den Theologen angenommen und von den
Seelsorgern vorgetragen werden konne 7*.

Nicht ganz so giinstig wiren die Zukunftsaussichten der These einer
Endoption der Kinder, wenn man das Urteil zum Horoskop macht, das
H. de Lavalette S] sich gebildet hat 7>. Bei Erwachsenen erscheine die
Endentscheidungstheorie plausibler, denn da gehe es um Ratifizierung
der ganzen Kurve einer Existenz mit ihren Einzelakten, in einem Schlu3-
akt, der der Natur des Menschen, der individuellen Lebensgeschichte
und dem Wesen der «ame séparée» (!) Rechnung trage, darum wirklich
«acte de passage» sei. Aber das Kind sei ein ganz anderer Fall» (tout
autre). Hier kénne doch die Seele kein «déja» an Akten «rekapituliereny,
sondern trete plotzlich aus dem unbewufBten ein ihr eigenes Leben (vie
d’ame séparée) an, das «pour lui» schlulendlich allein entscheidend sei 7.

* — — A. Anm. 33 a. O,, S. 461-466.

75 H.DpE LAVALETTE SJ, Autour de la question des enfants morts sans baptéme,
in NRth 82(1960) 56-69 (S. 63).
76 Der Satz ist nicht ganz klar; vermutlich kann dieses «pour lui» nur auf das

21



522 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Um den Kindern ihr Heil zu verschaffen, unterschiebe man ihnen hier
eine Wahl, die mit dem tatsichlichen Erdenleben nichts zu tun hat und
der Art des Engels entspricht. Ist denn diese Wahl wirklich ein Uber-
gangsakt (acte de passage)?

Zu den Gedanken von L. Boros hat R. Mengis Stellung genommen
nach Erscheinen des Artikels «Sacramentum mortis». Unter anderm ver-
weist M. auf die Worte des Tridentinum iiber die Erlangung der Recht-
fertigung durch die sakramentale Taufe oder deren «votum» (Dz 796,
nun 1524) und schreibt: «Da im ‘zeitlosen’ Moment des Todes eine Spen-
dung der Taufe unmoglich ist, so miiBte die angebliche Endentscheidung
wenigstens das vom Konzil verlangte votum baptismi einschlieBen; aber
ist das annehmbar? Kann es ein ernstliches votum einer Sache geben, die
einfachhin unméglich ist? So 1dBt sich die von Dr. Boros vorgelegte
Hypothese auch mit der Lehre des Konzils von Trient nicht sinnvoll
vereinbaren» 77. Darauf antwortet B. zunidchst, die «Sakramentalitit
des Heils» werde in seiner Auffassung nicht etwa beeintrichtigt, bei
ndherem Zusehen sogar im Gegenteil, denn damit wiirde «der Tod sogar
ein eminent sakramentales Ereignis». Aber auch ohnehin erscheine der
springende Punkt des Argumentes bei M. hinféllig: er fasse den Begriff
des «Votum» der Taufe zu eng, bringe in ihn «eine zusdtzliche Be-
stimmung, ... die die Theologie nicht kennt» 7%, Ferner hat M. die Er-
klirung von B. beanstandet, die wir oben zitiert haben: «Man sieht nicht
ein, wie ein Mensch ewig von Gott getrennt sein kann, ohne die Qualen der
Holle zu erleiden». Es gebe eben «eine doppelte Trennung von Gott ...
eine insofern er das iibernatiirliche Endziel ist, und eine solche, insofern
er auch das natiirliche Endziel isty; das Erleiden der Hollenqual folge
erst aus dem Verlust beider, nicht schon aus dem Verlust des ersten
allein, wie bei den Limbuskindern. Uber diese Unterscheidung meldet B.
seine « Uberraschung» an, stellt die Frage: «Sind wir noch ‘natiirlich’?»
Er wittert darin eine mit Berufung auf «traditionelle Theologie» vor-
genommene Identifikation der letzteren mit «der cajetanischen Losung
des Natur-Ubernatur-Problems», die doch viele Theologen der spiteren
Zeit fur verfehlt halten. «Im Laufe jeglicher geniigend weit voran-
dringenden Analyse des menschlichen Geistesdynamismus erweist sich

vier Zeilen vorher vorkommende «choix» zu beziehen sein; oder auf «passage brus-
que»? oder auf das weiter oben stehende «1’enfant»?

7 R. MENGIs, Sacramentum mortis, in Schweizerische Kirchenzeitung 127
(1959) 433-434; 446-447 (S. 446).

78 L. Boros, Nochmals: Sacramentum Mortis, ebd. 573-575 (S. 574).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 323

jenes Gebiet, das wir das Ubernatiirliche nennen, als etwas in der kon-
kreten Geistesverfassung des Menschen Gegebenes und durch diese
Gefordertes. Die Losung der darin eingeschlossenen Aporie (iibernatiirlich
und trotzdem in der konkreten Geistesverfassung von vornherein ent-
halten) gehort zu den schwersten Aufgaben der Theologen»; der Losungs-
vorschlag von K. Rahner sei vielleicht der beste 7. M. fand beide Er-
widerungen unbefriedigend, denn bei der ersten Einwendung, der
Bezugnahme auf die Worte des Trienter Konzils iiber die Begierdetaufe
habe er mit Recht von einem «ernstlichen» Verlangen gesprochen und
darauf sei B. nicht eingegangen. Die zweite Erwiderung komme darauf
hinaus, daB B. sich wundere, wenn jemand noch die Limbuslehre ver-
teidige, die den ohne Taufe verstorbenen Unmiindigen eine natiirliche
Gliickseligkeit zuschreibt. Dafiir aber habe sie «zwingende» Griinde:
die Erklarungen des Lehramtes iiber die einschldgigen Fragen und den
Gerechtigkeitssinn, dem es «widerstrebt, anzunehmen, daB3 jemand ohne
jede personliche Schuld dessen beraubt wird, worauf seine Natur An-
spruch hat. Dieser natiirliche Anspruch besteht auch dann noch, wenn
die Natur ‘ganzheitlich’ in die iibernatiirliche Ordnung erhoben wiirde;
oder glaubt Dr. Boros, da3 die Gnade die Natur zerstére? 8» Wir haben
uns hier auf das aus dieser Diskussion beschrinkt, was unmittelbar unser
Problem des Heiles der Kinder betrifft und darin nicht einfach Wieder-
holung des auch von andern Autoren Gesagten zu sein schien, méchten
aber hinzufiigen, daBl in deren Verlauf Bemerkenswertes auch zur
End entscheidungshypothese im allgemeinen geboten wird, zumal mit dem
Blick auf Konsequenzen und synthetische Perspektiven bei Boros.
Mehr mit dem Blick auf die Ausgestaltung dieser allgemeinen Hypo-
these bei P. Glorieux wire noch zu erwihnen ein Artikel von J.-H. Nico-
las OP, A la jonction du temps et de I'éternité 1.

L. Boros sucht ferner einen Einwand alsbald auszurdumen, den die
Kritiker der Endoptionstheorie gern urgieren. Er entnehme ihn aus
F. Sola SJ, Sacrae Theologiae Summa, Band IV, Madrid 1956, S. 158:
«Fiir eine Entscheidung ist eine gewisse Zeitspanne notwendig. Zwischen
dem ‘Vor-dem Tod’ und dem ‘Nach-dem Tod’ gibt es aber nichts Zeit-
haftes. Der Ubergang muB als ein zeitloser Umbruch gedacht werden.
Wenn aber der Tod etwas Plotzlich-Unteilbares ist, so kann er keine

? R.MEgNGIs, ebd. 446 f.; L. Boros, ebd. 574 f.
80 R.MEeNGIS, Sacramentum mortis, ebd. 636-638 (S. 637 {.).
81 In La Vie spirituelle, Heft Marz 1963, S. 298-311.



324 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Méglichkeit bieten fiir eine Entscheidung, welche doch immer etwas
Zeitlich-Ausgedehntes ist» 82, Dazu Boros: das Argument sei «verbal
sehr bestechend, logisch indes fragwiirdig» (im Artikel von 1959: «... lo-
gisch aber ganz fadenscheinig»). Suchen wir aus der anschlieBenden
Widerlegung das Wesentliche herauszugreifen, da zu groBer Wortreich-
tum der Klarheit des Gedankens mehr schadet als niitzt. Freilich sei
der Tod «zeitloser Umbruch ... gleichsam nur eine ausdehnungslose
Trennungslinie zwischen zwei Momenten». Eine solche «verursacht
innerhalb eines zeitlich-quantitativen Nacheinanders metaphysisch ®3
keine Trennung. Die Momente des ‘Sichloslésens’ und des ‘Losgeldst-
seins’ der Seele fallen also zusammen». «Deshalb» sei «der Ubergang
selber» zwischen den zwel Zustidnden vorher und nachher und «das, was
in dem Ubergang geschieht, zeithaft», so biete «der Moment des Todes
eine Moglichkeit fiir die Entscheidung. Wiare der Umbruch im Tode
nicht zeitlos, dann kdénnten die zwei Momente des Vorher und des Nach-
her nicht ineinandergreifen und so eine zusammengesetzte, aber gerade
deswegen zeithafte Gegebenheit schaffen». Also, wenn wir recht ver-
stehen, «Umbruch zeitlos», aber «Ubergang zeithafty, und die «Ent-
scheidung» geschieht nicht im « Umbruch», sondern im «Ubergang», dar-
um im «Zeithaften». So in «Mysterium mortis» (S. 16 f.). Der Aufsatz
in der «Orientierung» 1959, Sacramentum mortis schloB die dhnliche
Erklirung mit den Worten ab: «Obwohl also der Ubergang selber als
etwas Zeitloses betrachtet werden soll, ist das, was in diesem Ubergang
geschieht, zeithaft und darum bietet er eine Mdglichkeit fiir eine Ent-
scheidung. Wir diirfen also dem Objizienten nur dringend zuraten, sich
in die Metaphysik der Zeit mehr zu vertiefen» (a. a. O.). In «Mysterium
mortisy fligt statt dessen B. einen zweiten Einwand der Gegner an,
dessen Beantwortung ihm Gelegenheit gebe, «den Begriff ‘Moment des
Todes’ noch klarer zu formulieren». Der Einwand wird so gefa@3t: «Die
Endentscheidungshypothese preBt mehrere Geistesakte in einem ein-
zigen Moment zusammen. Namentlich: den Akt der vollpersonalen Ent-
scheidung, eine dieser Entscheidung zeitlich vorangehende vollpersonale

82 Wir entnehmen das aus «Mysterium mortis», S. 16, wo es in Anfithrungs-
zeichen steht, aber doch keine genaue Ubersetzung der uns unbekannten latei-
nischen Sitze Solas sein kann, denn im Artikel «Sacramentum mortis»y, Orien-
tierung 23 [1959], S. 64, Anm. 2 lautet der Einwand trotz der offenbar obligaten
Anfithrungszeichen mit Verweis auf Sola (gleiche Auflage) anders. Schade, da bei
freier Wiedergabe die Fassung so lauten kann, da die Antwort leichter wird.

8 Hervorhebung von mir.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 32D

Erkenntnis, ein diese Erkenntnis bedingendes Erwachen der Seele zu
ihrer Geistigkeit, und andere mehr. Um all diese Akte setzen zu kénnen,
braucht der Mensch eine ausgedehnte Zeitspanne. Es ist nicht geniigend,
dal3 er dafiir iiber einen einzigen Moment verfiigt.» Auch hier schadet
leider die Wortbreite der Replik der Klarheit des Gedankens mehr als
tunlich. Schélen wir heraus. «Die vorgebrachte Schwierigkeit entsteht
durch eine Vermischung der verschiedenen Ebenen der Zeitlichkeit...»
Diese entspricht «verschiedenen Ebenen» der «Seinsbewegung... je nach
der Stufenfolge des Seins»: erste Stufe = «unterpersonale Zeitebenen;
zwelte = «dle unserer inneren, personalen Zeitlichkeit... Unsere perso-
nale Dauer nimmt verschiedene Gestalten an... Dauern ist fiir jeden
Menschen individuell und bezeichnet seine eigene Weise zu existieren...»
Aber zugleich gilt: «Wir sind hineingebettet in den wnterpersonalen 8*
Seinsstrom und werden von ihm stdndig mitgerissen. Deswegen ver-
mogen wir unseren eigenen Seinsbestand nur in zerstiickelten, in ver-
schiedene Teilfunktionen zerlegten Akten zu verwirklichen. Wir erfahren
also ein Zweifaches: einerseits erahnen wir, was rein geistige Dauer sein
konnte, anderseits vermoégen wir uns aus dem zerspaltenen Nacheinander
der unterpersonalen Seinsbewegung nicht zu befreien. — Anders verhdlt
es sich auf der dritten Stufe, zu der die sich vom Korper scheidende und
ganzheitlich zu ihrer Geistigkeit erwachende Seele gehort. Die geistige
Seinsbewegung wird im Tod aus der Fremdheit der unpersonalen Zeit-
lichkeit befreit. Das Nacheinander des Geistes wird ganz innerlich, das
heiBt einzig und allein durch das Nacheinander seines eigenen Seinsein-
satzes bestimmt. Dieser geschieht in einer ganzheitlichen Seinsprisenz
und nicht durch nur zerstiickelt zu uns gelangende Seinsblitze. Deshalb
wird der Geist nicht mehr von einem fremden Nacheinander fort-
gerissen. Er vermag seinen Seinsbestand auf einmal, in demselben Akt,
ganzheitlich zu verwirklichen». Weil unsere « Begrifflichkeit» aus der zwei-
ten Seinsstufe stamme, kénne sie die Vorgdnge der dritten nicht addquat
ausdriicken und rede noch von «mehreren Akten», von Aufeinanderfolge
verschiedener Funktionen, «obwohl wir wissen, daB3 auf der Ebene der
geistigen Dauer die Selbstverwirklichung auf einmal, das heif3t in totaler
Seinsprisenz geschieht. Obwohl also im Tode nur ein einziger Akt des
vollpersonalen Seinseinsatzes gegeben ist, konnen wir die Fiille dieses
einzigen Aktes nur dadurch erfassen, daB3 wir sie als eine Zusammen-

8 Hervorhebung von mir.



326 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

ballung mehrerer 85 Geistesakte beschreiben, als ob der Geist im Tode
seine Selbstverwirklichung in getrennten und zeitlich aufeinanderfolgen-
den Akten leisten sollte» 86,

Wir wollen hier vorderhand nur iiber den Standpunkt von Verteidi-
gern und Widersachern der Endentscheidungshypothese informieren,
fiigen also bei, was Mengis gegen die entsprechenden Gedankenginge
im Aufsatz von 1959 bemerkt. Er wirft ihnen Unvereinbarkeit « mit dem
Prinzip des Widerspruches» vor. «Aber auch dann, wenn alles hieb- und
stichfest wire, wiirde daraus nur folgen, dal der Mensch zeitlebens keine
total-personale Entscheidung iiber das ewige Schicksal treffen kdnne...
konnte sie erst nach der Trennung der Seele vom Leib erfolgen, was
aber der Verfasser selbst als gegen die Kirchenlehre verstoB8end ab-
lehnt» 87. B. repliziert: « Philosophie schnell erledigt...» und wiederholt
das schon Gesagte mit Berufung auf Thomas von Aquin. «... Die Zeit-
losigkeit des Uberganges ist also gerade die Vorbedingung einer zeit-
haften Anderung.» B. sieht keine ernsten Schwierigkeiten gegen die M&g-
lichkeit «der sich vom Korper scheidenden und total zu ihrer Geistigkeit
erwachenden Seele... im gleichen Moment einen ganzem Komplex von
Akten 85 zu setzen, oder wenn es mehr einleuchtet, in nur mental ge-
trennten Momenten 8 . Jedenfalls hat das Thomas von Aquin gar nicht
fiir unmoglich gehalten, zumal er bei der Entscheidung der Engel min-
destens drei verschiedene Stadien im gleichen Moment zusammenpreft.
Und daB er den menschlichen Tod auf die Analogie der Entscheidung
der Engel auffaBite, ist wohl eine erwiesene Tatsache» 3. — In dieser
Verteidigung erblickt Mengrs Ungereimtheiten und « Phrasen»: «Der Tod
selber... ist keine Tétigkeit, sondern ihn erleidet man... Der Verfasser
will mit dieser Formulierung wohl sagen, daB3 #m Tode der erste total-
personale Akt des Menschen gesetzt werde. Da miissen wir aber wieder
fragen: Wer setzt diesen Akt: die vom Leibe getrennte Seele oder die
vom Leibe noch nicht getrennte Seele? Ist es die vom Leibe schon ge-
trennte... dann ist der Mensch nicht mehr ‘in statu viae’, wie Dr. Boros
selbst zugibt... die vom Leibe noch nicht getrennte... dann wire der
totalpersonale Akt... nicht méglich. Denn verbunden... wire die mensch-
liche Seele noch nicht im vollen Besitz ihrer Fahigkeiten... Eine Mog-

85 Hervorhebungen von mir.

8 Mysterium mortis, S. 16-19.
87 Schweiz. KZ, a. a. O., S. 433.
8 Ebd.; 8.573.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 327

lichkeit fiir die Ansicht von Dr. Boros wire allerdings noch denkbar,
wenn es zwischen dem Getrenntsein und dem Nichtgetrenntsein... noch
einen muttleren Zustand gidbe, in dem die Seele weder getrennt noch
nicht getrennt ware, und in dem sie handeln kénnte. Wir glauben aber
doch nicht, dal der Verfasser der unmoglichen Ansicht ist, daB es zwi-
schen zwei kontradiktorischen Gegensdtzen ein Mittelding gibt». Die obige
Auskunft seines Gesprichspartners: «Die Zeitlosigkeit des Uberganges...»
iiberzeugt Mengis nicht, ihn bediinkt «daB die Verdnderung wohl in der
Zeit geschieht, insofern wir hier ein ‘frither’ und ‘spéiter’ gegeniiber ver-
schiedenen Zustdnden haben (friiher lebte er, jetzt lebt er nicht mehr),
aber die Verdnderung selbst ist nicht ‘zeithaft’, insofern man in ihr
selbst ein ‘frither’ und ein ‘spédter’ unterscheiden konnte, sondern sie ist
zeitlos. Gerade darauf, daB der Ubergang ‘in indivisibili’ besteht, beruft
sich auch F. Sola SJ, in seiner angeblich ‘fadenscheinigen’ Riickweisung
der Ansicht von Dr. Boros. In Frage steht also nicht, ob der Ubergang
vom Leben zum Tode zeitlos sei, sondern ob in diesem ‘zeitlosen’ Uber-
gang ein ‘zeithafter’ Akt gesetzt werden kénne. Gerade das verneinen
wir, daB3 in einem nicht mit Zeit behafteten ein mit Zeit behafteter Akt
gesetzt werden kénne und gerade darauf hat Dr. Boros nicht geant-
wortet» 8. Es will scheinen, als hdtte letzterer in «Mysterium mortis»
einiges mit Riicksicht darauf anders formuliert, wie oben zitiert wurde
(dazu vgl. auch S. 33 f. des Buches).

Verwunderlich kann vorkommen, daBl im Lauf der Auseinander-
setzung um die Endentscheidungstheorie bei ihren Kritikern der Ge-
danke kaum je auftaucht, sie basiere auf einer ¢ypisch platonischen, «un-
biblischen» Auffassung des Menschen, seiner Seele, ihrer wesensgemiBen
Moglichkeiten und Krifte, der ihr gebiihrenden Tatigkeitsweise. Wir
fanden ihn nur bei J. Capmany in der Kritik an Pacios Ldpez (s. oben
S.302). Sonst aber konstatiert heutzutage selbst unsere katholische philo-
sophische und theologische Literatur vielfach gern mit einer leichten
Geste des Bedauerns fiir Thomas von Aquin bei ihm einzelne ¢inkonse-

8 Ebd., S. 636. — Einen positiveren Eindruck als Mengis hat von dem «Orien-
tierungs»-Artikel «Sacramentum mortis» A. WINKLHOFER, Das Kommen seines
Reiches. Von den Letzten Dingen (1959), der darin (S. 48-56 und Anm. S. 306-312)
auch fiur die Kinder die Endoptionsthese wieder begrii3t, obschon er sie in einem
Artikel des Jahres 1956: Das Los der ungetauft verstorbenen Kinder. Eine Unter-
suchung zum gegenwirtigen Stand der Frage, in Miinchener Theologische Zeit-
schrift 7 [1956] 45-60 (S. 55) noch kritisch betrachtete, nachdem er noch frither
«etwas Ahnliches» vertreten habe.



328 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

quente platonische Uberbleibsel», und man findet katholische Theologen,
die der Meinung zuneigen, die Menschenseele ldse sich nie ganz von jeder
Materie, sie nehme beim Tod eine Art «feinstofflichen» Leib (vgl. die
alte Meinung vom sog. Seelenwagen!) mit. Kénnten solche Vorbehalte
bei ndherer Uberlegung nicht eher zu einem bésen Handicap fiir die
Theorie werden, die uns hier beschiftigt hat? In einer Anmerkung von
«Mysterium mortis» °° weist Boros auf die Meinung von H. Conrad-Mar-
tius hin, daB «die Seele selbst nach der Loslésung von der jetzigen [weit-
gehend desintegrierten] Koérperlichkeit einen in diesem jetzigen Leib
schon verborgenen dgtherischen Erscheinungsleib beibehdlt... Wichtig ist
dabei, dafl Frau H. Conrad-Martius ein absolutes ontisches Angewiesen-
sein der Seele auf eine aktuell von ihr behauste Leiblichkeit annimmt.
Daher erscheint ihr eine absolute Trennung der Seele vom Leib, eine
absolut leibfreie Seele... widersinnig». Ist es unverwiistlicher Optimis-
mus, wenn Boros, gestiitzt auf Ideen von Thomas (S. c. G., 4, 90) und
K. Rahner (Zur Theologie des Todes) auch da «weite Strecken gemein-
sam gehen» will und meint: «Es ist nicht ausgeschlossen, dal} die zwei
Deutungen im Grunde auf ein Gemeinsames hinzielen»?

( Fortsetzung folgt)

% Anm. 35, 187 f.



	Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen [Fortsetzung]

