Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Zufall und Vorschlag

Autor: Hossfeld, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAaurL HOSSFELD

Zufall und Vorsehung

Wir wollen unvermittelt in eine konkrete Lage eintreten. Wieweit
Zufall und Vorsehung das Weltgeschehen durchziehen und miteinander
in Berithrung stehen, soll sich im AnschluB3 an die Skizze dieser kon-
kreten Lage ergeben.

Ich treffe an einem Werktagmorgen zuféllig meine Schwigerin H.
vor der Apotheke am Westerntor. Sie und ich geben durch Ausrufe wie
«Ah, sieh’ da!» und «Na nu!» zu erkennen, es war purer Zufall, der uns
beide an dieser Stelle begegnen lieB. So sagt uns jedenfalls das Erlebnis.
Wir denken diese zufillige Begegnung durch. Meine Schwigerin kam von
der Post. Beim Verlassen der Post zu einer bestimmten Zeit entscheidet
sie sich dafiir, den Weg um die Apotheke herum zu nehmen. Sie geht mit
einer bestimmten Geschwindigkeit, deren Regelung in gewissen Grenzen
in ihrer Hand liegt. Ich hatte mich schon etwas frither entschieden, von
einem Haus der N-StraBe aus zu einer Bushaltestelle zu gehen. Ich nehme
den Weg tiber die Promenade, sodann an der Apotheke vorbei. Ich habe
eine bestimmte Schrittgeschwindigkeit angenommen. Mit der Entschei-
dung meiner Schwigerin und mit meiner Entscheidung spielt sich das
Ubrige zwangslidufig ab. Hitte ich ihre Entscheidung und ihr Tempo
gekannt, hdtte ich vorher schon sagen konnen: Wir miissen uns vor der
Apotheke treffen. Aus dem Zufall ist bei niherem Zusehen eine Zwangs-
laufigkeit geworden. Der Zufall gehort also nur in den Bereich des Evlebens,
nicht zur Welt, wie sie veal 1st. Nur weil ich so Vieles nicht weill und nicht
einkalkulieren kann, nur weil mein Ahnungsvermégen iiber kommende
Dinge so begrenzt ist, kann ich vom Zufall reden. — Oder hat sich das
Problem der Zufilligkeit etwa einfach verschoben? Muf} ich den Zufall
nicht dort suchen, wo der freie Entschlul getdtigt wurde, namlich bei
der Willensfreiheit der Menschen?



260 Zufall und Vorsehung

Wie war es, bevor ich mich entschlof3, zum Bus zu gehen? Ich las
gerade die Zeitung. Am Feuilleton war ich angelangt. Meine Aufmerk-
samkeit hatte nachgelassen. Da fiel mir plétzlich ein, da ich nach Bad
L. fahren konnte, um einen Schwager zu besuchen. Kann ich diesen
plotzlichen Einfall nicht einen zufilligen Einfall nennen ?

Hier scheint es angebracht zu sein, zunichst einmal zu umschreiben,
was denn genau unter einem Zufall und unter der Zufilligkeit zu ver-
stehen ist. Vom Wort her 148t sich sagen, etwas ist zufillig da, wenn ihm
seine Existenz zu-gefallen ist. Darin driickt sich aus, dal es blind, d. h.
ohne Plan und ohne Grund zuging. Was damit gemeint ist, versteht man
besser, wenn man sich dem Gegensatz der Zufilligkeit, ndmlich der Not-
wendigkeit zuwendet. Fiir uns ist es leichter zu begreifen, was Notwendig-
keit heiBt. Haben wir ihren Begriff gekldart, mul3 uns die Verneinung der
charakteristischen Ziige der Notwendigkeit zum Begriff des Zufalls fiihren.

Mit eherner Notwendigkeit beschreibt die Sonne ihre Bahn. Das
besagt 1., die Sonne bewegt sich mit ihren Planeten, darunter sich die
Erde befindet, in einer Geschwindigkeit von 200 km/sec. in Richtung auf
den Andromeda-Nebel, ohne anderswohin ausweichen zu kénnen, weil
sie dank der Massenanziehung der Milchstralle von dieser in einer grof3en
Kreisbewegung durch das Weltall mitgefithrt wird. Das besagt 2., die
Erde bewegt sich um die Sonne und kann es nicht anders, weil und so-
lange die Mechanik der Flieh- und Massenanziehungskrifte der Erde ihre
Bewegung vorschreibt, wir aber als Erdenbewohner den Eindruck haben,
die Sonne vollziehe diese Bewegung. Man kann noch hinzusetzen: Wir
als Erdenbewohner miissen diesen Eindruck haben.

Oder wir sagen: Mit Herrn Miiller muBte es zu einem Ungliick kom-
men. Weil Herr Miiller sich weder vom Alkohol noch vom Autofahren zu
16sen wullite, sondern er dem Alkohol wie dem Autofahren gleich eifrig
zugetan war, ergab sich ein Autounfall als unvermeidliche Folge.

Wir stellen fest: Etwas ist real notwendig oder etwas geschieht real
notwendig, wenn alle realen Bedingungen fiir diese reale Existenz oder
fiir dieses reale Geschehen zusammengetroffen sind. Zur realen Not-
wendigkeit gehort also, dal} alle realen Bedingungen zusammengetroffen
sind. Was macht dann die reale Zufilligkeit aus? Nun, da3 keine realen
Bedingungen erforderlich sind, die durch ihr Zusammentreffen etwas
in seine Existenz eintreten lassen, das bisher nur méglich war oder nur
ausgedacht werden konnte.

Wir erinnern uns an die eben skizzierte Begebenheit. Plotzlich hatte
ich einen Einfall und deswegen ging ich zur Bushaltestelle, vorbei an der



Zufall und Vorsehung 2601

besagten Apotheke. Diesen plotzlichen Einfall kann man berechtigt einen
zufdlligen Einfall nennen, wenn er ohne reale Bedingungen auftrat, die
ihn ins Leben riefen. Aber iiber das Vorhandensein oder Fehlen realer
Bedingungen im Schacht meiner Seele weill ich nichts oder zu wenig,
als daB ich klar sagen diirfte, es liegt ein Zufall vor, wenn ich plétzlich
einen Einfall habe.

Bisher wurde also die Méglichkeit eines Zufalls das eine Mal abge-
wiesen, das andere Mal in Frage gelassen. Es bleibt die Frage, ob wir nicht
da von Zufall reden diirfen, wo es unmittelbar um die freie Entscheidung
des Menschen geht, nicht um das Auftauchen eines Motivs oder Einfalls.

Ich habe die Zeitung in der Hand und erinnere mich, in einer viertel
Stunde zum Dienst aufbrechen zu miissen. Soll ich nun, was durchaus
real moglich ist, einen Umweg an einem Zigarrengeschift vorbei unter-
nehmen oder jetzt darauf verzichten und nach dem Dienst dort vorbei-
eilen? Zwei Motive oder Motivgruppen stiirmen auf mich ein. Ich ent-
scheide mich fiir eine Losung und verwerfe die andere Losung. Ich kann
nun viele psychologische Gesichtspunkte anfithren, die mich gerade zu
der besagten Losung bewegten. Und koénnte ich dabei nicht von der Be-
quemlichkeit oder dem vermeintlich gréBeren Lusteffekt reden, der mich
als Motive beeinflullte, dann lieBe sich immer noch sagen, die bessere
Einsicht habe mich bestimmt, so zu entscheiden, wie ich es tat. Aber
gerade dies, daB} ich mal ein Lust- und Gliickskalkiil, mal Einsichtnahme
ohne Riicksicht auf Drdnge und Gefithle als Determinationsfaktoren
meines Willens anfithren kann, zeigt mir, daB3 die Freiheit des Willens
im innersten Kern etwas anderes ist, als sich von Leib oder geistigen
Kriften determinieren zu lassen. Heit nicht vielleicht dieses MaBl an
Willkiir, das auch jedem iiberlegten Willensentscheid zu eigen ist, Zufall ?

Bei dieser Formulierung ist mir nicht recht wohl. Denn sie wird dem
Sachverhalt der personalen Freiheit nicht gerecht. Sie wiirde auf einen
freien Willen zutreffen, den man aus seinem personalen Verband los-
gelost hiatte. Was liegt also dem freien Willensentscheid zugrunde? Wir
antworten: die ganze Person dieses konkreten Menschen, der diese be-
stimmte Willensentscheidung trifft. Damit haben wir jedoch an die
Stelle eines zunidchst und vermeintlich klar umrissenen Tatbestandes,
genannt «freier Willensentscheid», einen sehr verwickelten Tatbestand,
den der menschlichen Person, eintauschen miissen. Der Gehalt an Zu-
falligkeit meiner Willkiir in dem Sinne, wie wir sie eben verstanden, be-
deutet wiederum nur: Unerkennbarkeit eines tiefgegriindeten Sachver-
halts. (Vergleiche H. E. Hengstenberg, philosophische Anthropologie,



262 Zufall und Vorsehung

Stuttgart 1957, S. 371 und meine Kiritik in « Philosophia Naturalis»,
VII, 1, 1961, Buchbesprechungen. ‘Denn mag auch die ganze Person
hinter dem Willen mit seinen Entscheidungen stehen, diese Erklirung
bringt uns fiir unser Problem um nichts weiter, es sei denn, damit soll
gesagt sein, ein inneres personales Gesetz determiniere jeden Willens-
entscheid. Dagegen sprechen die vielen Entscheidungen, die der sog.
Natur eines Menschen gar nicht entsprechen. Auch wenn wir sagen, der
Wille entscheidet sich frei, wenn er sich rein aus Einsicht heraus ent-
scheidet, so daB er sich aus seiner geistigen Natur heraus dorthin aus-
strecken muf}, wo die beste Einsichtnahme vorliegt, und daB sich der
Wille dorthin selbst determiniert, so bleiben uns auch bei diesem Losungs-
versuch ungeldste Fragereste. Wir konnen wieder geschwind das Wort-
chen Zufall einfithren, um diese Reste an Fragen zu losen, es wire wieder
nur ein Deckmantel fiir unsere Erkenntnisgrenze.

Ahnliches koénnen wir an groBen Zusammenhingen wissenschaft-
licher Forschung beobachten, ndmlich daf sich hinter dem Wort «Zu-
fall» eine augenblickliche oder grundsitzliche Unerkennbarkeit verbirgt.
Bisweilen liest man in Darstellungen deszendenztheoretischer Forschun-
gen, neue Arten des Pflanzen- und Tierreiches miisse man auf Mutations-
spriinge zuriickfithren. Diese Mutationsspriinge triten aber per Zufall
ein. In der Tat miillte es in diesen Darstellungen sinngeméB heillen, iiber
die ursdchlichen Zusammenhidnge dieser Mutationsspriinge wissen wir
noch zu wenig.

Wenn wir kurz das bisher Gesagte zusammenfassen, so 1aBt sich
sagen, wir lernten den Zufall bisher nur erst als Zufallserlebnis oder als
Etikette fiir unsere Erkenntnisgrenze kennen, wobei es nicht einmal sicher
ausgemacht ist, ob es eine grundsdtzliche Grenze oder nur eine zeitliche
Grenze darstellt. Ahnliche Ergebnisse erhidlt Max Weber in «Gesam-
melte Aufsdtze zur Wissenschaftslehre», Tiibingen 1922, S. 219.

Die innerweltliche Erfahrung scheint uns keinen realen Zufall be-
scheren zu wollen. Wo es streng kausal zugeht wie im anorganischen
Bereich, gibt es den Zufall sicher nicht. Wo es wie nach einem hinein-
gelegten Plan teleologisch, also zielstrebig, zugeht wie im organischen
Bereich, ist fiir Zufilligkeit wenig Platz. Erst wo mit dem Menschen die
vielgleisige Zielstrebigkeit auftritt, deren Kursbuch vom einzelnen Men-
schen im Laufe seines Lebens aufgebaut, umgedndert und erneuert wird,
je nachdem, wie reichhaltig er sich seine Lebensziele steckt und ver-
dandert, muBte der Zufall als eine reale Kategorie diskutiert werden. Der
Zufall erwies sich jedoch als Erlebnis- und Vorstellungskategorie, nicht



Zufall und Vorsehung 263

als reale Kategorie, zudem noch als eine Aussageform menschlicher Er-
kenntnisgrenze.

Wir wenden uns daher der Welt, unserer Erfahrungswelt, als einem
Ganzen zu. Hieriiber sagte noch jiingst der bekannte und exakt denkende
Philosoph Nicolai Hartmann, gestorben 1949, die Welt als Ganzes sei
einfach da. Sie sei wirklich, jedoch zufdllig wirklich, nicht notwendig
wirklich wie dieses Haus hier, das jetzt notwendig hier ist, weil es gebaut
wurde, nicht in der Planung stecken blieb und noch nicht durch ein Erd-
beben oder einen Meteoriten zertriimmert wurde. Wie begriindet Hart-
mann diese Auffassung von der Seinsart der Welt, die einen Christen
herausfordern muf3?

Soweit unsere Erfahrung reicht, reicht die Welt. Im Bereich unserer
Erfahrung ist jedes reale Etwas durch das Zusammentreffen seiner realen
Bedingungen da. Dabei gibt es nicht nur viele, voneinander unabhéngige
Ursache-Wirkungs-Ketten, sondern diese Ketten stehen in einer Wechsel-
wirkung zueinander und bilden ein sich gegenseitig stiitzendes und be-
einflussendes Geflecht. Kann man von den einzelnen Ursachen, Ursache-
Wirkungs-Ketten gerade nicht sagen, daB sie, auf sich gestellt, letztlich
aus sich existieren, so 1aBt sich aber von dem Geflecht und dem sich
gegenseitig stiitzenden Geriist von Ursachereihen feststellen, daf sie sich
selbst geniigen. Sie haben in dieser ihrer Verflechtung fiir die Erklarung
ihrer Existenz keine weiteren realen Bedingungen notig. Ist der Mensch
aber auf diese Weise der Sorge enthoben, iiber die erfahrbare Welt hinaus
nach realen Bedingungsfaktoren fiir die Existenz dieser Welt zu suchen,
so ist diese Welt dem Seinsmodus der Notwendigkeit nicht unterworfen.
Das heiBt dann aber schlicht und einfach: die Welt ist zufillig da.
N. Hartmann, Moglichkeit und Wirklichkeit, 1949, S. 94: «Das aber
bedeutet: man kann aus dem System der Modi einfach die Zufilligkeit
weglassen. Man muf3 ihr nur die Stelle an den Grenzen der Sphire
offenhalten. Denn hier tritt sie an den Platz der Notwendigkeit.» Hart-
mann geht zugleich auf die Argumente der Denker ein, die vertreten,
Gott miisse die Welt erschaffen haben, denn nur Gott trage den Grund
seiner Existenz in sich und bendtige keine auBer ihm liegenden realen
Bedingungen, die erfiillt sein miiten, damit Er zur Existenz gelange.
Hartmann erwidert ihnen, sie beriefen sich fiir diese innere Begriindung
der Existenz Gottes auf seine Seinsvollkommenheit. Aber, so sagt er,
gesetzt den Fall das trdfe zu, so miisse man doch zugestehen: dieses
innere Wesen Gottes, seine Seinsvollkommenheit, ist zufillig. Denn Gott
soll den Grund seiner Existenz in sich tragen. Er soll den Grund seinre



264 Zufall und Vorsehung

Existenz in sich tragen, weil er seinsvollkommen ist. Er ist aber seins-
vollkommen — ja, weil er seinsvollkommen ist. Das heil3t, seine Seins-
vollkommenheit 148t sich nicht weiter zuriickbegriinden. Das besagt
aber nur: Gott ist seinem Wesen nach zufillig. N. Hartmann, Méglich-
keit und Wirklichkeit, 1949, S. 94: «Gott als absolut notwendiges Wesen
ist vielmehr das absolut zufillige Wesen.» Also kommen wir mit Gott
oder ohne Gott an den realen Zufall zur Begriindung der Welt als einem
Ganzen nicht vorbei.

Was antworten wir darauf? Hartmanns Erkenntnishaltung ist bei
aller Uberwindung des Kantianismus geprigt durch den Ausspruch
Kants, der uns heute so geldufig ist, dall wir ihn gerne ungepriift nach-
sprechen: Begriffe ohne Vorstellungen sind leer, Vorstellungen ohne Be-
griffe sind blind. Erkenntnis kénnen wir nur fiir den Bereich unserer
Erfahrungswelt gewinnen, weil hier stets der Begriff mit einem Vor-
stellungsgehalt gefiillt ist. VerlaBt man sich nicht blind auf einen Aus-
spruch Kants, sondern iiberpriift ihn ob seiner Reichweite, wird man
zunichst einmal zugestehen miissen, daB uns eine Erkenntnis erst dann
ganz durchzieht, wenn sie aus dem Leben gegriffen ist und bei aller Ab-
straktheit noch voll des Lebenssaftes ist. Mancher gute Roman scheint
uns mehr Erkenntnis zu enthalten als viele philosophische Systeme, die
das gesamte Sein zu umspannen vorgeben, aber bei den meisten Lesern
den Eindruck hinterlassen, im luftleeren Raum 350 km iiber dieser Erde
bei destilliertem Wasser in steifer Haltung gesessen zu haben mit der
Einbildung, jetzt erst zu wissen, was eigentlich Erde ist. Und ist es denn
nicht so, wie Kant sagt? Reden wir iiber ein Buch, sprechen wir von
einem bestimmten Wald, den wir durchwanderten, machen wir unsere
mehr oder minder freundlichen Bemerkungen iiber unsere Mitmenschen,
ja selbst, wenn wir von uns so entlegenen Dingen reden wie das Feuer-
land oder den Philippinengraben mit seinen 10 bis 12 km Tiefe, wir haben
dabei irgendeine Vorstellung. Ja, wir haben dabei irgendeine Vorstellung
und da liegt auch schon der Haken. Die Vorstellung, die wir haben, wenn
wir in einem wohliiberlegten Satz das Wort «Baum» oder vom Wesen
des Menschen sprechen, steht oft genug in keinem oder nur in einem
gering addquaten Verhiltnis zu dem, was wir mit unseren Begriffen
treffen wollen und auch treffen. Wir sind in unserem Denkgehalt alleweil
schon dariiber hinaus, was wir uns dabei so beildufig vorstellen, wenn wir
einen Gedanken aussprechen. Augenfilliger wird dies, wenn wir iiber-
legen, was wir mit Worten wie Sein oder Nichts denkend anvisieren und
was wir dabei fiir Vorstellungen entwickeln. Ich muf fiir meinen Teil



Zufall und Vorsehung 265

sagen, daf3 ich bel mir nie eine halbwegs addquate Vorstellung zu dem
fand, was ich denkend zu treffen suchte, wenn ich vom Sein oder vom
Nichts sprach oder dariiber nachdachte. Der Mensch vermag also, iiber
den Rahmen seiner Vorstellungen hiniiberzuschreiten, wenn auch nur
so gerade oder wie Theodor Litt es einmal im AnschluB an Hegel aus-
driickte: Im Denken der Grenze habe ich die Grenze tiberschritten. Und
wir setzen dazu: wenn auch nur mit einem Bein. Kant und die ihm
hierin folgten, sahen die Grenze und erkannten sie, aber sie reflektierten
nicht, dall es berechtigt ist zu sagen: Wer die Grenze erkennt, hat sie
schon iiberschritten. Denn wer nie seine Grenzen erkennt, also naiv lebt
und denkt, der ist es eigentlich, der in seiner Subjektivitit befangen
bleibt.

Was haben wir gewonnen, wenn wir den Satz Kants auf diese Weise
aufweichen und revidieren? Nun, daBl wir fihig sind, auch rein Unsinn-
liches zu erkennen, wenn auch nur an seinem Saum — mehr nicht. Die
scholastische Philosophie driickt dasselbe aus, wenn sie davon spricht,
Gott lieBe sich durch unser natiirliches Erkenntnislicht nur analog er-
kennen, wenn er sich schon erkennen la0t.

Wir kénnen Hartmann sodann antworten: Wenn wir Menschen den
Charakter eines Lichtstrahls besitzen, wie sollen wir da in der Lage sein,
von unserem Lichtstrahlcharakter so auf das Licht zu schlieen, dal3 uns
seine Eigenart ganz verstindlich wiirde? Wenn Hartmann es ablehnt,
den Begriff der inneren Notwendigkeit zu verwenden, um Gott aus sich
selbst zu begriinden, so ist er noch weniger berechtigt, Gott durch den
Begriff des Zufalls begriinden zu wollen, bzw. relativieren zu wollen.
Denn aus dem Bereich unserer Erfahrung kénnen wir weder den Begriff
der inneren Notwendigkeit noch den des realen Zufalls ableiten. Fiir den
Begriff der inneren Notwendigkeit spricht wenigstens eine gewisse Ana-
logie zwischen dieser Art der Notwendigkeit und der sogenannten duBleren
Notwendigkeit, wie wir sie aus unseren erfahrbaren Kausalverhéltnissen
her kennen. Argumentiert aber Hartmann, iiber Gott kénnen wir nichts
wissen, weil unsere Begriffe in bekannter Weise an Vorstellungsgehalte
gebunden sind, so da wir am besten die Spekulationen {iber Gott bei-
seite schieben, um fiir die Existenz der erfahrbaren Welt den realen
Zufall zu bemiihen, so kénnen wir nur darauf hinweisen, daf3 auch der
Begriff Zufall unter die von Hartmann verschmihte Spekulation ein-
zuordnen ist. Soweit wir die Erfahrung durchmusterten, entzog sich der
Zufall einer klaren und eindeutigen Feststellung. Diirfen wir aber das
Argument Zufall nicht benutzen, dann ist uns auch wieder erlaubt zu



266 Zufall und Vorsehung

fragen: Warum existiert diese unsere erfahrbare Welt und warum exi-
stiert sie denn nicht? — Dies diirfen wir wenigstens wieder analog zu den
innerweltlichen Warumfragen fragen, um dem Bild vom Licht und dem
Lichtstrahl bis zum Schlufl konsequent zu bleiben.

Ich fasse zusammen: Hartmanns Argumente fiir einen tatsédchlichen
Zufall, der die Existenz der Welt als eines Ganzen begriinden sollte, sind
nicht durchschlagend. Damit ist klar, daB es weder innerweltlich noch
am Rande der Welt einen tatsdchlichen Zufall gibt. Der Zufall ist im
Bereich unseres Erlebens als Erlebniskategorie zuhause.

Wir miissen uns jetzt folgendes bewulBt werden: Die Erkenntnis,
der Zufall ist nur eine Erlebniskategorie wirkt sich auf die Dauer des-
illusionierend auf unser Leben aus — oder genauer gesagt: sie kann sich
so auswirken, wenn wir es mit unseren Erkenntnissen ernst nehmen.
Ahnlich liegt der Sachverhalt bei der chemo-physikalischen Erkenntnis,
dafl ein Sonnenaufgang am Meer, ein Feld roter Tulpen, eine einzelne
tiefdunkelrote zarte Rose in unserer dezent bemalten Vase, das hellblaue
Auge unseres Freundes nichts anderes sind als physikalisch/physiolo-
gische Reize, die wir mit unserer Seele entsprechend, aber eben subjektiv,
beantworten. Die Welt, wie sie wirklich ist, ist demnach farblos, geruch-
los, ton- und geschmacklos und damit bar all dessen, was uns im Alltag
von der Natur her erfiillt, begliickt und uns naiv naturgeborgen macht.
Aber ist es nicht so, daB sich unsere Erlebniskraft erfolgreich dagegen
wehrt, das farbenfrohe und zufallsreiche Welt- und Alltagserleben ent-
zaubert und verplant zu sehen? Bisher ist es doch den Menschen noch
nicht gelungen, ihren Strom an Wahrnehmungen, Vorstellungen und
Erlebnissen vom Verstand her so umzuerziehen, daf3 sie sich von keiner
schonen Landschaft, von keiner Farbkomposition einer einzelnen Blu-
menseltenheit, von keiner zufilligen Uberraschung hinreiBen lassen,
sondern mitlaufend mit diesen Erlebnissen empfinden, es ist alles nur
subjektiv — es scheint uns nur so — es ist pure Umwelt und bar jeder
objektiven Weltschau. Ob diese Hartndckigkeit nicht doch auf einen
Gehalt hinweist, der bei aller Subjektivitit der Farben, Tone und Zufille
unabhingig ist von der Produktivitit des menschlichen Seelenlebens?
Hier darf darauf verwiesen werden, daB3 die Farbenfiille der Welt auf
uns auch in der Weise der Symbolsprache wirkt. Wie nun, wenn diese
Symbolik, die die Farben enthalten kénnen, von Gott fiir uns Menschen
in diese Subjektivitdt der Farben als eine mitlaufende Symbolstruktur
hineingeschaffen worden wire?: das Weill des Schnees als Symbol des
Todes (der Leichentuchcharakter des Schnees), aber auch der Unberiihrt-



Zufall und Vorsehung 267

heit und Keuschheit. Das ungetriibte Purpurrot des auf- oder unter-
gehenden Sonnenballs als Symbol gottlicher Liebe. Diirfte hinter der
Sonnenanbeterei mancher Naturvolker nicht mehr stehen als dies, ein
dinghaftes Gestirn deshalb zu verehren, weil es nur die Landwirtschaft
gedeihen 1468t, bzw. weil es alles verdorren lassen konnte, wie uns die Re-
ligionswissenschaftler und Religionsphilosophen einreden mdéchten, denen
die Religion aus Egoismus und Furcht geboren ist. Sodann das Blau
weiter Ozeane oder sonstiger Wisser und das Griin weitflichiger Walder
als Symbol der Stille und fruchtbaren Einsamkeit. Man wird einwerfen
konnen, diese Symbolik ldge nicht streng genug fest, das spriche gegen
ihren objektiven Charakter. Nun, das miilte erst noch dargetan werden,
ob diese Symbolik so willkiirlich angeordnet ist und zugeordnet ist, daB3
sie von Person zu Person wechselt. Es scheint doch eher so zu sein, da@
es innerhalb einer Schwankungsbreite eine feste Symbolstruktur gibt,
mit der uns die Natur in ihren Farben entgegentritt. Dem Weill des
Schnees liegt objektiv eine bestimmte kristalline Struktur von Wasser-
molekiilen zugrunde, die mal grobkorniger, mal feiner strukturiert vor-
liegt. Auf die Lichtwellen, die durch diese Struktur durchgelassen werden,
reagiert unser Auge mit der Wahrnehmung «WeiB3». Diese stets wieder-
kehrende subjektive Reaktion der Menschenseele kann der geistige
Schopfer der Welt dazu benutzt haben, eine Symbolsprache entstehen zu
lassen, die Kunde von Thm, bzw. vom Sinn des Lebens gibt. Im Weil des
Schnees kénnte Gott andeutend vom Tod oder aber auch vom Ideal der
Reinheit und Unberiihrtheit sprechen. Diese Sprache ndhme nicht den
Weg iiber das Ohr, sondern durch das Gefiihls- und Gemiitsleben hin-
durch. Diese Sprache wire wie die eines Malers, der seine realen Pinsel-
striche so «anordnet», daB sie farblich, d. h. subjektiv wirken, durch diese
Farben und ihre Kombinationen hindurch aber Kunde geben von einer
Idee beispielsweise, die nicht einfach subjektive Reaktion des Seelen-
lebens des Betrachters ist, sondern die Botschaft darstellt von einem
Menschen, ndmlich dem Kiinstler, zum anderen Menschen, ndmlich dem
Betrachter. Das Farberlebnis diirfte an die Leiblichkeit des Menschen
gebunden sein, der Symbolgehalt spricht das héhere Gefiihlsleben und den
erkennenden Geist an. Das Farberlebnis diirfte man Gott wohl schwer-
lich zusprechen (oder?), das Erfassen geistiger Gehalte, etwa auch hoherer
Gemiitsregungen? (doch wohl), kommt Gott als geistigem Wesen ganz
bestimmt zu. Die Farbe, eine innermenschliche oder anthropomorphe
Angelegenheit, wiirde durch diese Symbolsprache die anthropozentrische
Enge sprengen und das farbige und sinnenfrohe Naturerlebnis aufwerten,



268 Zufall und Vorsehung

nachdem es durch die exakte Naturwissenschaft zur bloBen Subjektivitit
abgewertet worden war. Eine Zeit, die zwar nicht die Erkenntnisse und
Erfolge der Naturwissenschaften aufzuweisen hatte, verstand noch mehr
als wir Heutigen von dieser Symbolsprache der Natur und verstand sie
wohl nicht zu Unrecht als Sprache Gottes durch seine Schépfung: vage
genug, um einer Wortoffenbarung Raum zu lassen, bzw. wegen ihrer
relativen Vieldeutigkeit diese Wortoffenbarung zu fordern.

Und dhnlich wie bei Farbe, Ton, Geruch und Geschmack, von denen
hier nur die Farbe knapp untersucht werden konnte, scheint es sich beim
Zufallserlebnis zu verhalten. Wie hartnickig hilt sich dieses Erlebnis;
N. Hartmann a. a. O., S. 35: «Die Theorie kann den Zufall verneinen,
aber nur als Modus des Seins. Als Modus des Erlebens und der Gegeben-
heit bleibt er bestehen» auch beim Christen, der vom Vorsehungsglauben
durchdrungen ist, und beim Materialisten, der von der Allgegenwart
blindkausaler Determination durchdrungen ist. Das plétzliche Herein-
brechen eines Gliicks oder Ungliicks wird zunéchst als Zufall erlebt, mag
auch die Interpretation des christlichen Glaubens, da@ die gottliche Vor-
sehung das Ereignis gesandt habe, mag auch die des materialistischen
Glaubens, daB auch dieses Ereignis streng blind determiniert war, dicht
auf den Fersen folgen. Und wie sehr gehort es zu unserem Leben, wenn
es ein fiilliges Leben ist und nicht eine Abstraktion, daB} der zufillig
vorbeikommende gute Freund freudig begriit wird, daB die zufillig uns
treffende Katastrophe unsere schlummernden Krifte zur ungeahnten
Energie anspornt, dafl ein Gliickszufall unserer Priifung nachhilft, da3
ein zufilliger MiBgriff unsere Karriere dndert, vielleicht sogar per Zufall
doch wieder gliicklich verschiebt. Diese Zufdlle sind ein wichtiges er-
regendes und belebendes Element unseres Alltagstrottes, aber auch des
Lebens in seiner ganzen Ausdehnung genommen.

Ich behaupte nun, dafl dieser hartnickig sich haltende Zufall un-
seres Erlebens als Symbol der gottlichen Vorsehung verstanden werden
kann. Das schockiert, und ich bin verpflichtet, meine These zu begriinden
und einzuschrinken, wo es nétig ist.

Es wird also Zeit, die Untersuchung tiber den Begriff «Zufall» zu
verlassen und uns dem Begriff « Vorsehung» zuzuwenden. Da wir philo-
sophieren, haben wir von der Erfahrung, nicht wie die Theologie von der
Offenbarung der heiligen Schrift auszugehen.

Schon im Tierreich scheint es Vorsehung oder Voraussehung zu
geben. Der Hamster, der fiir den folgenden Winter Nahrung hamstert,
trifft Vorsorge. Dies scheint Voraussicht oder Vorsehung vorauszusetzen.



Zufall und Vorsehung 269

Jedoch diinkt uns diese tierische Voraussicht, weil instinktgetrieben,
keine echte Vorsehung zu sein. Wir mochten in diesem Falle doch schon
lieber sagen, ein Anderer hat vorsehend diesen Instinkt dem Hamster
eingeschaffen oder sich durch Aszendens des Tierreichs entwickeln lassen.
Der weite Bereich des anorganischen Seins fillt fiir das Aufspiiren von
Vorsehung aus. Hier waltet die blinde Naturkausalitdt. Der Bereich der
Pflanzen scheidet auch aus.Wo kénnten wir bei ihnen auf echte Vorsehung
stoBen, die mehr ist als eingeschaffene, unbewuf3t und, weil unfrei, ein-
gleisig wirkende Teleologie oder Zwecktitigkeit? Es bleibt die Welt der
Menschen tibrig, um aus Erfahrung heraus den Begriff « Vorsehung» mit
einem Inhalt zu fiillen, der der Realitdt, nicht einer Phantasie- oder
Gedankenkonstruktion Rechnung trigt.

Wie ist die Vorsehung des Menschen beschaffen? Zundchst wird
man feststellen miissen, daB3 zwischen hilfloser Voraussicht und Vor-
sorge treffender Voraussicht zu unterscheiden ist. Von diesen entspricht
nur die Vorsorge treffende Voraussicht dem, was wir unter Vorsehung
verstehen, wenn wir von der géttlichen Vorsehung sprechen. Mancher
Deutsche sah in den Jahren 1933 bis 1937 klar, wohin das politische und
geistige Schiff « Deutschland» hinsteuerte. Er fiihlte jedoch zugleich seine
allseitige Ohnmacht, eine entscheidende Vorsorge treffen zu konnen.
Mancher deutsche Jude oder politisch und geistig Andersdenkende und
deswegen Verdiachtigte sah ebenfalls hellsichtig, wohin das deutsche
Staats- und Volksschiff trieb. Er traf aus seiner, vielleicht giinstigeren
Situation heraus die notige Vorsorge und wanderte aus seinem Heimat-
land rechtzeitig aus, bevor man ihn festsetzte oder bevor der Vorhang
um Deutschland endgiiltig einrastend fiel.

Die menschliche Vorsehung ist zudem sehr begrenzt. Wer wird mit
20 Jahren nach Verlassen der Schule seinen spdteren Berufsweg vor-
planen koénnen und entsprechende Vorsorge zu treffen vermodgen? In
groben Ziigen vielleicht hier und dort einmal einer, dem die Konstellation
der Lebensumstidnde giinstig ist und sie dank eigener, durch Geburt vor-
gegebener Energie zu nutzen wei3. Aber damit ist ja erst eine Oberflachen-
schicht dieses Menschen beriihrt. Das, was er innerlich durch- oder mit-
macht, und wie geartet er innerlich reift oder versandet — wer will das
voraussehen und gar noch im Einzelnen vorsorgend beeinflussen ? Ahnlich
liegt es bei der Politik, die das Schicksal eines Volkes betrifft. Post festum
1406t sich aus einer geschichtlichen Distanz gut sagen, nach Napoleon I.
mulite das System Metternich, nach dem Untergang Hitlers das westliche
Biindnissystem gegen den Sowjetblock kommen. Wahrend das Drama



270 Zufall und Vorsehung

Napoleon noch ablief oder die deutsche Tragddie ihr Ende nahm, konnten
die wenigsten Menschen, die nachzudenken bereit waren, sagen: «Und
jetzt folgt das System Metternich» oder «und jetzt folgt der Kalte Krieg
zwischen einem westlichen Biindnissystem und dem ostlichen Sowjet-
block». Wer wagt heute vorauszusehen, wie es auf dieser Erde im Jahr
2000, also in 36 Jahren ausschauen wird? Und wer wird fiir diese Voraus-
schau, d. h. fiir diesen konkreten Fall des Jahres 2000, schon vorsorglich
MaBnahmen ergreifen?

Soweit der Befund unserer Erfahrung: Eigentliche Vorsehung, die
eine titige Vorsehung ist, gibt es nur beim Menschen — weder beim Ge-
stein, noch bei den Pflanzen oder den Tieren. Diese titige Vorsehung des
Menschen reicht weder im Einzelnen noch kollektiv sehr weit.

Vorhin mufte Nicolai Hartmanns These abgelehnt werden, die Welt
sei zuféllig. Ist sie nicht einfach zuféllig da, dann muf sie notwendig
existieren, entweder weil Gott sie gewollt und erschaffen hat oder weil
die Welt als ein Ganzes mit innerer Wesensnotwendigkeit da ist. Gegen
diese innere Wesensnotwendigkeit der Welt spricht die Erfahrung. Wohin
wir auch unseren Blick richten, ob ins Atom hinein oder zu einem Milch-
straBensystem hinauf, unsere Frage: «Bist du da, weil deine innere
Wesensfiille nie etwas anderes zulassen kénnte, als immer da zu sein?»
mul} von uns verneint werden. Welcher Charakterzug des Wasserstoffs
als Urelement der Gestirne oder welcher Charakterzug eines galaktischen
Systems, das durch Massenanziehung und Bewegung entstanden sein
mag, zwingt mir die Antwort auf: Der Wasserstoff, das galaktische
System — sie finden in sich den Grund dafiir, daB sie da sind.

Wir haben es also mit einer von einem gottlichen Geist geschaffenen
Welt zu tun. Dieser gottliche Geist ist grofer als die Welt, sein Geschopf.
Dieser gottliche Geist diirfte daher eher vorsehend titig sein als der Geist
des Menschen. Macht man sich Gedanken, wie beschaffen in etwa diese
gottliche Vorsehung sein koénnte, liegt es nahe zu folgern: Wenn die
menschliche Vorsehung begrenzt ist, dann ist die géttliche Vorsehung
unbegrenzt. Vermag der Mensch sein Leben und Wirken nur teilweise
vorauszuplanen und tétig einzurichten, so ist demgegeniiber Gott der
vollkommene Planer und Zuriister. Ein iibersteigerter menschlicher Ver-
stand ist am Werk, eine iibersteigerte menschliche Vorsorge ist titig.
Aber dhnelt dieses Bild von Gott nicht zu sehr dem vom konstruierenden
rationalistischen Verstand der Deisten entworfenen Gott? Das mul einen
Christen stutzig machen. — Und wir sagten bereits: Ist Gott das Licht,
dann ist der Mensch nur der Schimmer eines Lichtstrahls. Wollen wir



Zufall und Vorsehung 271

von uns, also vom Schimmer eines Lichtstrahls auf Gott als das Licht
schlieBen, dann fithrt uns eine Ubersteigerung des Lichtstrahlschimmers
immer erst zum Lichtstrahl oder zu einem Abglanz des Lichts hin, aber
nie zum reinen Licht selbst.

Machen wir mit dem Gedanken Ernst, dal Gottes Sein nur dhnlich,
vielleicht sagen wir sogar besser: schwach dhnlich dem menschlichen
Sein ist, daB Gottes Barmherzigkeit, Gottes Gerechtigkeit, Gottes Liebe
und Gottes Vorsehung nur schwach dhnlich dem ist, was der Mensch mit
seinen natiirlichen Kriften als Ideal der Barmherzigkeit, als Ideal der
Gerechtigkeit, als Ideal der Liebe und als vollkommene Vorsehung zu
erschauen oder zu entwerfen vermag, dann miissen wir unsere Vorstellung
von der Vorsehung Gottes als die eines vollkommenen Planers und Vor-
sorgers iiberpriifen und verbessern. Oder wie kann man nachstehende
Erfahrung unter den Begriff des perfekten Planers und Vor- und Fiir-
sorgers subsumieren ? — Herr Wohlwill lebte als Laien-Religionslehrer
mit seiner Frau und zwei Kindern in geordneten Verhédltnissen, fast hiatte
man sagen kénnen: harmonisch und gliicklich. Sie gebar ihm das dritte
Kind und starb im Kindbett. Die Komplikation, die den Tod herbei-
fithrte, tritt im allgemeinen selten auf. Zufillig bei seiner Frau mal wieder.
Jetzt steht er da mit seinen drei Kindern von 6 und 4 Jahren und das
jingste noch ein Baby. Er mul} wieder heiraten. Nach einem halben Jahr,
das ihm sauer genug wurde, ist die Ehepartnerin gefunden. Sie gibt sich
kinderlieb, stellt sich aber nach und nach als herrschsiichtig heraus. Die
Familie, die nicht ihrem eigenen Blut entstammt, ist fiir sie mehr das
Material eines geschickt operierenden Herrschwillens als daB sie fiir sie
aus Menschen besteht, fiir die es in Liebe zu sorgen gilt. Er sucht das
Schlimmste zu verhindern, doch meist ist er nicht zu Hause oder er hat
zu tun. Nach auBlen scheint wie bel vielen Ehen Harmonie zu bestehen,
im Familieninnern wiegt die Spannung vor. Die Kinder machen einen
geduckten Eindruck. Manchmal gibt es bei ihnen Versuche zur Auf-
lehnung, die von ihr geschickt gebrochen werden. Zeitweilig meint er,
seine Kinder wiirden sich nie kréftig zu behaupten wissen. Es kommt
zwischen ihm und ihr zu Auftritten, die er schlieBlich resigniert abbricht.
Spiter ist er erstaunt, daB alle drei Kinder doch noch einen verniinftigen
Beruf fanden, wie man das so nennt, wenn sie auch offensichtlich eine
bessere schulische Ausbildung hétten schaffen kénnen, wire ihnen nicht
lange genug der Selbstbehauptungswille gebrochen worden. Ein AuBen-
stehender, der die Familienverhiltnisse kennt, sagt sich: er hatte Pech.
Wire seine erste Frau nicht zufillig an dieser so selten auftretenden



212 Zufall und Vorsehung

Komplikation gestorben und hétte er nicht zuféllig in zweiter Ehe die
Falsche gefunden, seine Kinder stiinden jetzt mit ihren Familien anders
da, als sie es jetzt tun. Er dagegen meint riickblickend, es liel3e sich aus
einer tiefen Schau doch sagen, daB} die gottliche Vorsehung auch in seinem
Leben gewaltet habe, wenn er auch selbst oft- genug wenig Vorsehend-
Sinnvolles im Lebensweg seiner Familie habe erblicken kénnen. Ist es
dies, daB er trotz aller Versager seiner zweiten Frau gegeniiber doch
reifer wurde, daf3 seine Kinder wegen eigener seelischer Verklemmungen
fiir seelische Not anderer ein wenig hellhériger sind, als man es gew6hn-
lich ist, oder ist dies noch zu plumper Rationalismus in der Ausdeutung
des eigenen Lebensweges, so daB} er nur zu sagen weil, er ahne etwas von
der gottlichen Vorsehung auch in seinem Leben, ohne genau beschreiben
zu koénnen, worin sie sich gedulert haben mag?

Wire die gottliche Vorsehung die eines vollkommenen Planers, der
eben nur besser zu planen und vorzusorgen vermoge als der Mensch in
seiner Begrenztheit, dann miilliten sich viele Lebensschicksale viel ein-
deutiger und leichter lesen und deuten lassen. Die Realitdt zeigt sich
anders. Dem, dem die analogia entis zwischen Gott und geschaffener
Welt nicht mehr blof ein Begriff unter anderen gottlichen Bestimmungen
begrifflicher Art ist, sondern der diese analogia entis durchexerziert, ist
es selbstverstidndlich, eine derartige Kluft zwischen der Erfahrung und
der Konstruktion einer vollkommenen Weltplanung zu sehen.

Dies scheint sich zu bestdtigen, wenn wir uns der Erfahrung iiber
die gottliche Vorsehung in der Geschichte zuwenden. Wir sind von einer
christlichen Philosophie aus, d. h. von einem Philosophieren innerhalb
des duBeren Rahmens des Offenbarungsglaubens aus geneigt, die Dikta-
tur Hitlers als eine Priiffung und Strafe zu deuten. Hier haben wir aber
schon Bedenken, ob man das so entschieden vertreten darf, nicht um
Hitler frei zu sprechen, sondern weil wir uns bewuft sind, nicht Nach-
barn Gottes zu sein, die in seine geheimsten Gemécher zu schauen ver-
mogen. Wenn jedoch der Brite verflossener Tage das Britische Welt-
reich als Bestatigung dafiir ansah, daB3 das britische Volk von Gott auser-
wihlt war, so riihrt sich bei uns Heutigen ein gewisses Lidcheln. Fiir
Gottes Auserwédhlung liegen uns hier zu viel raffinierte Geschifte und
gliickliche Zufille und zu wenig religiés-prophetischer Geist vor. Das
stete Hochkommen des gottlosen Kommunismus vermégen wir jedoch
wieder als vorsehende Mahnung Gottes zu deuten, daB sich die christ-
lichen Konfessionen endlich in Liebe zusammen suchen, statt sich zu
befehden und zu verketzern und dadurch unglaubwiirdig zu machen.



Zufall und Vorsehung 2713

Wir sehen, auch im groBen geschichtlichen Zusammenhang bleibt
es das vage Geschift des natiirlichen Ahnens aufzuzeigen, wo und wie
sich die gottliche Vorsehung gezeigt hat. Ist uns die géttliche Vorsehung
in ihrem kausalen Wirken meist oder wenigstens oft entzogen, kann sie
deshalb fiir uns den Charakter des zufilligen Geschehens annehmen.
Denn nur dort liegt fiir uns, nicht unbedingt auch an sich, Vorsehung
vor, wo wir eine blinde kausale Reihe oder das Geflecht mehr blinder als
zielstrebiger Kausalketten durch Kausaleinwirkung eines geistbegabten
Wesens einen sinnhaften Zusammenhang annehmen sehen. Ist uns diese
Kausaleinwirkung eines geistbegabten Wesens entzogen, so ist das Er-
lebnis des Zufalls das zutreffende Symbol der Unerkennbarkeit dieser
Kausaleinwirkung eines geistbegabten Wesens, eben Gottes. Das Zufalls-
erlebnis, das sich dem Menschen trotz seiner puren Subjektivitdt so
hartnickig aufdrdngt, gewinnt einen objektiven Sinngehalt, wenn es
wie hier ausgedeutet wird. Zufall und Vorsehung haben auf diese Weise
entgegen dem ersten Anschein doch etwas miteinander zu tun.

18



	Zufall und Vorschlag

