
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Zufall und Vorschlag

Autor: Hossfeld, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Hossfeld

Zufall und Vorsehung

Wir wollen unvermittelt in eine konkrete Lage eintreten. Wieweit
Zufall und Vorsehung das Weltgeschehen durchziehen und miteinander
in Berührung stehen, soll sich im Anschluß an die Skizze dieser
konkreten Lage ergeben.

Ich treffe an einem Werktagmorgen zufällig meine Schwägerin H.
vor der Apotheke am Westerntor. Sie und ich geben durch Ausrufe wie

«Ah, sieh' da!» und «Na nu!» zu erkennen, es war purer Zufall, der uns
beide an dieser Stelle begegnen ließ. So sagt uns jedenfalls das Erlebnis.
Wir denken diese zufällige Begegnung durch. Meine Schwägerin kam von
der Post. Beim Verlassen der Post zu einer bestimmten Zeit entscheidet
sie sich dafür, den Weg um die Apotheke herum zu nehmen. Sie geht mit
einer bestimmten Geschwindigkeit, deren Regelung in gewissen Grenzen

in ihrer Hand liegt. Ich hatte mich schon etwas früher entschieden, von
einem Haus der N-Straße aus zu einer Bushaltestelle zu gehen. Ich nehme
den Weg über die Promenade, sodann an der Apotheke vorbei. Ich habe
eine bestimmte Schrittgeschwindigkeit angenommen. Mit der Entscheidung

meiner Schwägerin und mit meiner Entscheidung spielt sich das

Übrige zwangsläufig ab. Hätte ich ihre Entscheidung und ihr Tempo
gekannt, hätte ich vorher schon sagen können : Wir müssen uns vor der

Apotheke treffen. Aus dem Zufall ist bei näherem Zusehen eine

Zwangsläufigkeit geworden. Der Zufall gehört also nur in den Bereich des Erlebens,

nicht zur Welt, wie sie real ist. Nur weil ich so Vieles nicht weiß und nicht
einkalkulieren kann, nur weil mein Ahnungsvermögen über kommende

Dinge so begrenzt ist, kann ich vom Zufall reden. - Oder hat sich das

Problem der Zufälligkeit etwa einfach verschoben? Muß ich den Zufall
nicht dort suchen, wo der freie Entschluß getätigt wurde, nämlich bei
der Willensfreiheit der Menschen?



260 Zufall und Vorsehung

Wie war es, bevor ich mich entschloß, zum Bus zu gehen? Ich las

gerade die Zeitung. Am Feuilleton war ich angelangt. Meine Aufmerksamkeit

hatte nachgelassen. Da fiel mir plötzlich ein, daß ich nach Bad
L. fahren könnte, um einen Schwager zu besuchen. Kann ich diesen

plötzlichen Einfall nicht einen zufälligen Einfall nennen?

Hier scheint es angebracht zu sein, zunächst einmal zu umschreiben,

was denn genau unter einem Zufall und unter der Zufälligkeit zu
verstehen ist. Vom Wort her läßt sich sagen, etwas ist zufällig da, wenn ihm
seine Existenz zu-gefallen ist. Darin drückt sich aus, daß es blind, d. h.

ohne Plan und ohne Grund zuging. Was damit gemeint ist, versteht man
besser, wenn man sich dem Gegensatz der Zufälligkeit, nämlich der
Notwendigkeit zuwendet. Für uns ist es leichter zu begreifen, was Notwendigkeit

heißt. Haben wir ihren Begriff geklärt, muß uns die Verneinung der

charakteristischen Züge der Notwendigkeit zum Begriff des Zufalls führen.
Mit eherner Notwendigkeit beschreibt die Sonne ihre Bahn. Das

besagt 1., die Sonne bewegt sich mit ihren Planeten, darunter sich die
Erde befindet, in einer Geschwindigkeit von 200 km/sec. in Richtung auf
den Andromeda-Nebel, ohne anderswohin ausweichen zu können, weil
sie dank der Massenanziehung der Milchstraße von dieser in einer großen
Kreisbewegung durch das Weltall mitgeführt wird. Das besagt 2., die
Erde bewegt sich um die Sonne und kann es nicht anders, weil und
solange die Mechanik der Flieh- und Massenanziehungskräfte der Erde ihre
Bewegung vorschreibt, wir aber als Erdenbewohner den Eindruck haben,
die Sonne vollziehe diese Bewegung. Man kann noch hinzusetzen: Wir
als Erdenbewohner müssen diesen Eindruck haben.

Oder wir sagen : Mit Herrn Müller mußte es zu einem Unglück kommen.

Weil Herr Müller sich weder vom Alkohol noch vom Autofahren zu
lösen wußte, sondern er dem Alkohol wie dem Autofahren gleich eifrig
zugetan war, ergab sich ein Autounfall als unvermeidliche Folge.

Wir stellen fest : Etwas ist real notwendig oder etwas geschieht real

notwendig, wenn alle realen Bedingungen für diese reale Existenz oder

für dieses reale Geschehen zusammengetroffen sind. Zur realen

Notwendigkeit gehört also, daß alle realen Bedingungen zusammengetroffen
sind. Was macht dann die reale Zufälligkeit aus Nun, daß keine realen

Bedingungen erforderlich sind, die durch ihr Zusammentreffen etwas

in seine Existenz eintreten lassen, das bisher nur möglich war oder nur
ausgedacht werden konnte.

Wir erinnern uns an die eben skizzierte Begebenheit. Plötzlich hatte
ich einen Einfall und deswegen ging ich zur Bushaltestelle, vorbei an der



Zufall und Vorsehung 261

besagten Apotheke. Diesen plötzlichen Einfall kann man berechtigt einen

zufälligen Einfall nennen, wenn er ohne reale Bedingungen auftrat, die
ihn ins Leben riefen. Aber über das Vorhandensein oder Fehlen realer

Bedingungen im Schacht meiner Seele weiß ich nichts oder zu wenig,
als daß ich klar sagen dürfte, es liegt ein Zufall vor, wenn ich plötzlich
einen Einfall habe.

Bisher wurde also die Möglichkeit eines Zufalls das eine Mal
abgewiesen, das andere Mal in Frage gelassen. Es bleibt die Frage, ob wir nicht
da von Zufall reden dürfen, wo es unmittelbar um die freie Entscheidung
des Menschen geht, nicht um das Auftauchen eines Motivs oder Einfalls.

Ich habe die Zeitung in der Hand und erinnere mich, in einer viertel
Stunde zum Dienst aufbrechen zu müssen. Soll ich nun, was durchaus
real möglich ist, einen Umweg an einem Zigarrengeschäft vorbei
unternehmen oder jetzt darauf verzichten und nach dem Dienst dort vorbeieilen?

Zwei Motive oder Motivgruppen stürmen auf mich ein. Ich
entscheide mich für eine Lösung und verwerfe die andere Lösung. Ich kann

nun viele psychologische Gesichtspunkte anführen, die mich gerade zu
der besagten Lösung bewegten. Und könnte ich dabei nicht von der

Bequemlichkeit oder dem vermeintlich größeren Lusteffekt reden, der mich
als Motive beeinflußte, dann ließe sich immer noch sagen, die bessere

Einsicht habe mich bestimmt, so zu entscheiden, wie ich es tat. Aber
gerade dies, daß ich mal ein Lust- und Glückskalkül, mal Einsichtnahme
ohne Rücksicht auf Dränge und Gefühle als Determinationsfaktoren
meines Willens anführen kann, zeigt mir, daß die Freiheit des Willens
im innersten Kern etwas anderes ist, als sich von Leib oder geistigen
Kräften determinieren zu lassen. Heißt nicht vielleicht dieses Maß an

Willkür, das auch jedem überlegten Willensentscheid zu eigen ist, Zufall?
Bei dieser Formulierung ist mir nicht recht wohl. Denn sie wird dem

Sachverhalt der personalen Freiheit nicht gerecht. Sie würde auf einen

freien Willen zutreffen, den man aus seinem personalen Verband
losgelöst hätte. Was liegt also dem freien Willensentscheid zugrunde? Wir
antworten: die ganze Person dieses konkreten Menschen, der diese

bestimmte Willensentscheidung trifft. Damit haben wir jedoch an die

Stelle eines zunächst und vermeintlich klar umrissenen Tatbestandes,

genannt «freier Willensentscheid», einen sehr verwickelten Tatbestand,
den der menschlichen Person, eintauschen müssen. Der Gehalt an
Zufälligkeit meiner Willkür in dem Sinne, wie wir sie eben verstanden,
bedeutet wiederum nur: Unerkennbarkeit eines tiefgegründeten Sachverhalts.

(Vergleiche H. E. Hengstenberg, philosophische Anthropologie,



262 Zufall und Vorsehung

Stuttgart 1957, S. 371 und meine Kritik in « Philosophia Naturalis»,
VII, 1, 1961, Buchbesprechungen. 'Denn mag auch die ganze Person
hinter dem Willen mit seinen Entscheidungen stehen, diese Erklärung
bringt uns für unser Problem um nichts weiter, es sei denn, damit soll

gesagt sein, ein inneres personales Gesetz ' determiniere jeden
Willensentscheid. Dagegen sprechen die vielen Entscheidungen, die der sog.
Natur eines Menschen gar nicht entsprechen. Auch wenn wir sagen, der
Wille entscheidet sich frei, wenn er sich rein aus Einsicht heraus
entscheidet, so daß er sich aus seiner geistigen Natur heraus dorthin
ausstrecken muß, wo die beste Einsichtnahme vorliegt, und daß sich der
Wille dorthin selbst determiniert, so bleiben uns auch bei diesem Lösungsversuch

ungelöste Fragereste. Wir können wieder geschwind das Wörtchen

Zufall einführen, um diese Reste an Fragen zu lösen, es wäre wieder

nur ein Deckmantel für unsere Erkenntnisgrenze.
Ähnliches können wir an großen Zusammenhängen wissenschaftlicher

Forschung beobachten, nämlich daß sich hinter dem Wort «Zufall»

eine augenblickliche oder grundsätzliche Unerkennbarkeit verbirgt.
Bisweilen best man in Darstellungen deszendenztheoretischer Forschungen,

neue Arten des Pflanzen- und Tierreiches müsse man auf Mutationssprünge

zurückführen. Diese Mutationssprünge träten aber per Zufall
ein. In der Tat müßte es in diesen Darstellungen sinngemäß heißen, über
die ursächlichen Zusammenhänge dieser Mutationssprünge wissen wir
noch zu wenig.

Wenn wir kurz das bisher Gesagte zusammenfassen, so läßt sich

sagen, wir lernten den Zufall bisher nur erst als Zufallserlebnis oder als

Etikette für unsere Erkenntnisgrenze kennen, wobei es nicht einmal sicher

ausgemacht ist, ob es eine grundsätzliche Grenze oder nur eine zeitliche
Grenze darstellt. Ähnliche Ergebnisse erhält Max Weber in «Gesammelte

Aufsätze zur Wissenschaftslehre», Tübingen 1922, S. 219.

Die innerweltliche Erfahrung scheint uns keinen realen Zufall
bescheren zu wollen. Wo es streng kausal zugeht wie im anorganischen
Bereich, gibt es den Zufall sicher nicht. Wo es wie nach einem
hineingelegten Plan teleologisch, also zielstrebig, zugeht wie im organischen
Bereich, ist für Zufälligkeit wenig Platz. Erst wo mit dem Menschen die

vielgleisige Zielstrebigkeit auftritt, deren Kursbuch vom einzelnen
Menschen im Laufe seines Lebens aufgebaut, umgeändert und erneuert wird,
je nachdem, wie reichhaltig er sich seine Lebensziele steckt und
verändert, mußte der Zufall als eine reale Kategorie diskutiert werden. Der
Zufall erwies sich jedoch als Erlebnis- und Vorstellungskategorie, nicht



Zufall und Vorsehung 263

als reale Kategorie, zudem noch als eine Aussageform menschlicher

Erkenntnisgrenze.

Wir wenden uns daher der Welt, unserer Erfahrungswelt, als einem
Ganzen zu. Hierüber sagte noch jüngst der bekannte und exakt denkende

Philosoph Nicolai Hartmann, gestorben 1949, die Welt als Ganzes sei

einfach da. Sie sei wirklich, jedoch zufällig wirklich, nicht notwendig
wirklich wie dieses Haus hier, das jetzt notwendig hier ist, weil es gebaut
wurde, nicht in der Planung stecken blieb und noch nicht durch ein
Erdbeben oder einen Meteoriten zertrümmert wurde. Wie begründet
Hartmann diese Auffassung von der Seinsart der Welt, die einen Christen
herausfordern muß?

Soweit unsere Erfahrung reicht, reicht die Welt. Im Bereich unserer
Erfahrung ist j edes reale Etwas durch das Zusammentreffen seiner realen

Bedingungen da. Dabei gibt es nicht nur viele, voneinander unabhängige
Ursache-Wirkungs-Ketten, sondern diese Ketten stehen in einer Wechselwirkung

zueinander und bilden ein sich gegenseitig stützendes und
beeinflussendes Geflecht. Kann man von den einzelnen Ursachen, Ursache-

Wirkungs-Ketten gerade nicht sagen, daß sie, auf sich gestellt, letztlich
aus sich existieren, so läßt sich aber von dem Geflecht und dem sich

gegenseitig stützenden Gerüst von Ursachereihen feststellen, daß sie sich
selbst genügen. Sie haben in dieser ihrer Verflechtung für die Erklärung
ihrer Existenz keine weiteren realen Bedingungen nötig. Ist der Mensch

aber auf diese Weise der Sorge enthoben, über die erfahrbare Welt hinaus
nach realen Bedingungsfaktoren für die Existenz dieser Welt zu suchen,
so ist diese Welt dem Seinsmodus der Notwendigkeit nicht unterworfen.
Das heißt dann aber schlicht und einfach: die Welt ist zufällig da.

N. Hartmann, Möglichkeit und Wirklichkeit, 1949, S. 94: «Das aber
bedeutet: man kann aus dem System der Modi einfach die Zufälligkeit
weglassen. Man muß ihr nur die Stelle an den Grenzen der Sphäre
offenhalten. Denn hier tritt sie an den Platz der Notwendigkeit.»
Hartmann geht zugleich auf die Argumente der Denker ein, die vertreten,
Gott müsse die Welt erschaffen haben, denn nur Gott trage den Grund
seiner Existenz in sich und benötige keine außer ihm liegenden realen
Bedingungen, die erfüllt sein müßten, damit Er zur Existenz gelange.
Hartmann erwidert ihnen, sie beriefen sich für diese innere Begründung
der Existenz Gottes auf seine Seinsvollkommenheit. Aber, so sagt er,
gesetzt den Fall das träfe zu, so müsse man doch zugestehen: dieses

innere Wesen Gottes, seine SeinsVollkommenheit, ist zufällig. Denn Gott
soll den Grund seiner Existenz in sich tragen. Er soll den Grund seinre



264 Zufall und Vorsehung

Existenz in sich tragen, weil er seinsvollkommen ist. Er ist aber
seinsvollkommen - ja, weil er seinsvollkommen ist. Das heißt, seine
Seinsvollkommenheit läßt sich nicht weiter zurückbegründen. Das besagt
aber nur: Gott ist seinem Wesen nach zufällig. N. Hartmann, Möglichkeit

und Wirklichkeit, 1949, S. 94: «Gott als absolut notwendiges Wesen

ist vielmehr das absolut zufällige Wesen. » Also kommen wir mit Gott
oder ohne Gott an den realen Zufall zur Begründung der Welt als einem

Ganzen nicht vorbei.
Was antworten wir darauf? Hartmanns Erkenntnishaltung ist bei

aller Überwindung des Kantianismus geprägt durch den Ausspruch
Kants, der uns heute so geläufig ist, daß wir ihn gerne ungeprüft
nachsprechen: Begriffe ohne Vorstellungen sind leer, Vorstellungen ohne

Begriffe sind blind. Erkenntnis können wir nur für den Bereich unserer

Erfahrungswelt gewinnen, weil hier stets der Begriff mit einem

Vorstellungsgehalt gefüllt ist. Verläßt man sich nicht blind auf einen

Ausspruch Kants, sondern überprüft ihn ob seiner Reichweite, wird man
zunächst einmal zugestehen müssen, daß uns eine Erkenntnis erst dann

ganz durchzieht, wenn sie aus dem Leben gegriffen ist und bei aller
Abstraktheit noch voll des Lebenssaftes ist. Mancher gute Roman scheint

uns mehr Erkenntnis zu enthalten als viele philosophische Systeme, die
das gesamte Sein zu umspannen vorgeben, aber bei den meisten Lesern
den Eindruck hinterlassen, im luftleeren Raum 350 km über dieser Erde
bei destilliertem Wasser in steifer Haltung gesessen zu haben mit der

Einbildung, jetzt erst zu wissen, was eigentlich Erde ist. Und ist es denn

nicht so, wie Kant sagt? Reden wir über ein Buch, sprechen wir von
einem bestimmten Wald, den wir durchwanderten, machen wir unsere
mehr oder minder freundlichen Bemerkungen über unsere Mitmenschen,

ja selbst, wenn wir von uns so entlegenen Dingen reden wie das Feuerland

oder den Philippinengraben mit seinen 10 bis 12 km Tiefe, wir haben

dabei irgendeine Vorstellung. Ja, wir haben dabei irgendeine Vorstellung
und da liegt auch schon der Haken. Die Vorstellung, die wir haben, wenn
wir in einem wohlüberlegten Satz das Wort «Baum» oder vom Wesen

des Menschen sprechen, steht oft genug in keinem oder nur in einem

gering adäquaten Verhältnis zu dem, was wir mit unseren Begriffen
treffen wollen und auch treffen. Wir sind in unserem Denkgehalt alleweil
schon darüber hinaus, was wir uns dabei so beiläufig vorstellen, wenn wir
einen Gedanken aussprechen. Augenfälliger wird dies, wenn wir
überlegen, was wir mit Worten wie Sein oder Nichts denkend anvisieren und

was wir dabei für Vorstellungen entwickeln. Ich muß für meinen Teil



Zufall und Vorsehung 265

sagen, daß ich bei mir nie eine halbwegs adäquate Vorstellung zu dem

fand, was ich denkend zu treffen suchte, wenn ich vom Sein oder vom
Nichts sprach oder darüber nachdachte. Der Mensch vermag also, über
den Rahmen seiner Vorstellungen hinüberzuschreiten, wenn auch nur
so gerade oder wie Theodor Litt es einmal im Anschluß an Hegel
ausdrückte : Im Denken der Grenze habe ich die Grenze überschritten. Und
wir setzen dazu: wenn auch nur mit einem Bein. Kant und die ihm
hierin folgten, sahen die Grenze und erkannten sie, aber sie reflektierten
nicht, daß es berechtigt ist zu sagen: Wer die Grenze erkennt, hat sie

schon überschritten. Denn wer nie seine Grenzen erkennt, also naiv lebt
und denkt, der ist es eigentlich, der in seiner Subjektivität befangen
bleibt.

Was haben wir gewonnen, wenn wir den Satz Kants auf diese Weise
aufweichen und revidieren Nun, daß wir fähig sind, auch rein Unsinnliches

zu erkennen, wenn auch nur an seinem Saum - mehr nicht. Die
scholastische Philosophie drückt dasselbe aus, wenn sie davon spricht,
Gott ließe sich durch unser natürliches Erkenntnislicht nur analog
erkennen, wenn er sich schon erkennen läßt.

Wir können Hartmann sodann antworten: Wenn wir Menschen den

Charakter eines Lichtstrahls besitzen, wie sollen wir da in der Lage sein,

von unserem Lichtstrahlcharakter so auf das Licht zu schließen, daß uns
seine Eigenart ganz verständlich würde? Wenn Hartmann es ablehnt,
den Begriff der inneren Notwendigkeit zu verwenden, um Gott aus sich
selbst zu begründen, so ist er noch weniger berechtigt, Gott durch den

Begriff des Zufalls begründen zu wollen, bzw. relativieren zu wollen.
Denn aus dem Bereich unserer Erfahrung können wir weder den Begriff
der inneren Notwendigkeit noch den des realen Zufalls ableiten. Für den

Begriff der inneren Notwendigkeit spricht wenigstens eine gewisse Analogie

zwischen dieser Art der Notwendigkeit und der sogenannten äußeren

Notwendigkeit, wie wir sie aus unseren erfahrbaren Kausalverhältnissen
her kennen. Argumentiert aber Hartmann, über Gott können wir nichts
wissen, weil unsere Begriffe in bekannter Weise an Vorstellungsgehalte
gebunden sind, so daß wir am besten die Spekulationen über Gott
beiseite schieben, um für die Existenz der erfahrbaren Welt den realen
Zufall zu bemühen, so können wir nur darauf hinweisen, daß auch der

Begriff Zufall unter die von Hartmann verschmähte Spekulation
einzuordnen ist. Soweit wir die Erfahrung durchmusterten, entzog sich der
Zufall einer klaren und eindeutigen Feststellung. Dürfen wir aber das

Argument Zufall nicht benutzen, dann ist uns auch wieder erlaubt zu



266 Zufall und Vorsehung

fragen: Warum existiert diese unsere erfahrbare Welt und warum
existiert sie denn nicht - Dies dürfen wir wenigstens wieder analog zu den

innerweltlichen Warumfragen fragen, um dem Bild vom Licht und dem

Lichtstrahl bis zum Schluß konsequent zu bleiben.
Ich fasse zusammen : Hartmanns Argumente für einen tatsächlichen

Zufall, der die Existenz der Welt als eines Ganzen begründen sollte, sind
nicht durchschlagend. Damit ist klar, daß es weder innerweltlich noch

am Rande der Welt einen tatsächlichen Zufall gibt. Der Zufall ist im
Bereich unseres Erlebens als Erlebniskategorie zuhause.

Wir müssen uns jetzt folgendes bewußt werden: Die Erkenntnis,
der Zufall ist nur eine Erlebniskategorie wirkt sich auf die Dauer des-

illusionierend auf unser Leben aus - oder genauer gesagt : sie kann sich

so auswirken, wenn wir es mit unseren Erkenntnissen ernst nehmen.
Ahnlich liegt der Sachverhalt bei der chemo-physikalischen Erkenntnis,
daß ein Sonnenaufgang am Meer, ein Feld roter Tulpen, eine einzelne

tiefdunkelrote zarte Rose in unserer dezent bemalten Vase, das hellblaue

Auge unseres Freundes nichts anderes sind als physikalisch/physiologische

Reize, die wir mit unserer Seele entsprechend, aber eben subjektiv,
beantworten. Die Welt, wie sie wirklich ist, ist demnach farblos, geruchlos,

ton- und geschmacklos und damit bar all dessen, was uns im Alltag
von der Natur her erfüllt, beglückt und uns naiv naturgeborgen macht.
Aber ist es nicht so, daß sich unsere Erlebniskraft erfolgreich dagegen

wehrt, das farbenfrohe und zufallsreiche Welt- und Alltagserleben
entzaubert und verplant zu sehen? Bisher ist es doch den Menschen noch
nicht gelungen, ihren Strom an Wahrnehmungen, Vorstellungen und
Erlebnissen vom Verstand her so umzuerziehen, daß sie sich von keiner
schönen Landschaft, von keiner Farbkomposition einer einzelnen

Blumenseltenheit, von keiner zufälligen Überraschung hinreißen lassen,
sondern mitlaufend mit diesen Erlebnissen empfinden, es ist alles nur
subjektiv - es scheint uns nur so - es ist pure Umwelt und bar jeder
objektiven Weltschau. Ob diese Hartnäckigkeit nicht doch auf einen

Gehalt hinweist, der bei aller Subjektivität der Farben, Töne und Zufälle
unabhängig ist von der Produktivität des menschlichen Seelenlebens?

Hier darf darauf verwiesen werden, daß die Farbenfülle der Welt auf

uns auch in der Weise der Symbolsprache wirkt. Wie nun, wenn diese

Symbolik, die die Farben enthalten können, von Gott für uns Menschen

in diese Subjektivität der Farben als eine mitlaufende Symbolstruktur
hineingeschaffen worden wäre?: das Weiß des Schnees als Symbol des

Todes (der Leichentuchcharakter des Schnees), aber auch der Unberührt-



Zufall und Vorsehung 267

heit und Keuschheit. Das ungetrübte Purpurrot des auf- oder

untergehenden Sonnenballs als Symbol göttlicher Liebe. Dürfte hinter der

Sonnenanbeterei mancher Naturvölker nicht mehr stehen als dies, ein

dinghaftes Gestirn deshalb zu verehren, weil es nur die Landwirtschaft
gedeihen läßt, bzw. weil es alles verdorren lassen könnte, wie uns die

Religionswissenschaftler und Religionsphilosophen einreden möchten, denen

die Religion aus Egoismus und Furcht geboren ist. Sodann das Blau
weiter Ozeane oder sonstiger Wässer und das Grün weitflächiger Wälder
als Symbol der Stille und fruchtbaren Einsamkeit. Man wird einwerfen
können, diese Symbolik läge nicht streng genug fest, das spräche gegen
ihren objektiven Charakter. Nun, das müßte erst noch dargetan werden,
ob diese Symbolik so willkürlich angeordnet ist und zugeordnet ist, daß
sie von Person zu Person wechselt. Es scheint doch eher so zu sein, daß

es innerhalb einer Schwankungsbreite eine feste Symbolstruktur gibt,
mit der uns die Natur in ihren Farben entgegentritt. Dem Weiß des

Schnees liegt objektiv eine bestimmte kristalline Struktur von
Wassermolekülen zugrunde, die mal grobkörniger, mal feiner strukturiert
vorliegt. Auf die Lichtwellen, die durch diese Struktur durchgelassen werden,

reagiert unser Auge mit der Wahrnehmung «Weiß». Diese stets
wiederkehrende subjektive Reaktion der Menschenseele kann der geistige
Schöpfer der Welt dazu benutzt haben, eine Symbolsprache entstehen zu
lassen, die Kunde von Ihm, bzw. vom Sinn des Lebens gibt. Im Weiß des

Schnees könnte Gott andeutend vom Tod oder aber auch vom Ideal der
Reinheit und Unberührtheit sprechen. Diese Sprache nähme nicht den

Weg über das Ohr, sondern durch das Gefühls- und Gemütsleben
hindurch. Diese Sprache wäre wie die eines Malers, der seine realen
Pinselstriche so «anordnet», daß sie farblich, d. h. subjektiv wirken, durch diese

Farben und ihre Kombinationen hindurch aber Kunde geben von einer
Idee beispielsweise, die nicht einfach subjektive Reaktion des Seelenlebens

des Betrachters ist, sondern die Botschaft darstellt von einem

Menschen, nämlich dem Künstler, zum anderen Menschen, nämlich dem
Betrachter. Das Farberlebnis dürfte an die Leiblichkeit des Menschen

gebunden sein, der Symbolgehalt spricht das höhere Gefühlsleben und den

erkennenden Geist an. Das Farberlebnis dürfte man Gott wohl schwerlich

zusprechen (oder?), das Erfassen geistiger Gehalte, etwaauch höherer

Gemütsregungen? (doch wohl), kommt Gott als geistigem Wesen ganz
bestimmt zu. Die Farbe, eine innermenschliche oder anthropomorphe
Angelegenheit, würde durch diese Symbolsprache die anthropozentrische
Enge sprengen und das farbige und sinnenfrohe Naturerlebnis aufwerten,



268 Zufall und Vorsehung

nachdem es durch die exakte Naturwissenschaft zur bloßen Subjektivität
abgewertet worden war. Eine Zeit, die zwar nicht die Erkenntnisse und

Erfolge der Naturwissenschaften aufzuweisen hatte, verstand noch mehr
als wir Heutigen von dieser Symbolsprache der Natur und verstand sie

wohl nicht zu Unrecht als Sprache Gottes durch seine Schöpfung : vage

genug, um einer Wortoffenbarung Raum zu lassen, bzw. wegen ihrer
relativen Vieldeutigkeit diese Wortoffenbarung zu fordern.

Und ähnlich wie bei Farbe, Ton, Geruch und Geschmack, von denen

hier nur die Farbe knapp untersucht werden konnte, scheint es sich beim
Zufallserlebnis zu verhalten. Wie hartnäckig hält sich dieses Erlebnis;
N. Hartmann a. a. O., S. 35: «Die Theorie kann den Zufall verneinen,
aber nur als Modus des Seins. Als Modus des Erlebens und der Gegebenheit

bleibt er bestehen» auch beim Christen, der vom Vorsehungsglauben
durchdrungen ist, und beim Materialisten, der von der Allgegenwart
blindkausaler Determination durchdrungen ist. Das plötzliche
Hereinbrechen eines Glücks oder Unglücks wird zunächst als Zufall erlebt, mag
auch die Interpretation des christlichen Glaubens, daß die göttliche
Vorsehung das Ereignis gesandt habe, mag auch die des materialistischen
Glaubens, daß auch dieses Ereignis streng blind determiniert war, dicht
auf den Fersen folgen. Und wie sehr gehört es zu unserem Leben, wenn
es ein fülliges Leben ist und nicht eine Abstraktion, daß der zufällig
vorbeikommende gute Freund freudig begrüßt wird, daß die zufällig uns
treffende Katastrophe unsere schlummernden Kräfte zur ungeahnten
Energie anspornt, daß ein Glückszufall unserer Prüfung nachhilft, daß

ein zufälliger Mißgriff unsere Karriere ändert, vielleicht sogar per Zufall
doch wieder glücklich verschiebt. Diese Zufälle sind ein wichtiges
erregendes und belebendes Element unseres Alltagstrottes, aber auch des

Lebens in seiner ganzen Ausdehnung genommen.
Ich behaupte nun, daß dieser hartnäckig sich haltende Zufall

unseres Erlebens als Symbol der göttlichen Vorsehung verstanden werden
kann. Das schockiert, und ich bin verpflichtet, meine These zu begründen
und einzuschränken, wo es nötig ist.

Es wird also Zeit, die Untersuchung über den Begriff «Zufall» zu
verlassen und uns dem Begriff «Vorsehung» zuzuwenden. Da wir
philosophieren, haben wir von der Erfahrung, nicht wie die Theologie von der

Offenbarung der heiligen Schrift auszugehen.
Schon im Tierreich scheint es Vorsehung oder Voraussehung zu

geben. Der Hamster, der für den folgenden Winter Nahrung hamstert,
trifft Vorsorge. Dies scheint Voraussicht oder Vorsehung vorauszusetzen.



Zufall und Vorsehung 269

Jedoch dünkt uns diese tierische Voraussicht, weil instinktgetrieben,
keine echte Vorsehung zu sein. Wir möchten in diesem Falle doch schon

lieber sagen, ein Anderer hat vorsehend diesen Instinkt dem Hamster
eingeschaffen oder sich durch Aszendens des Tierreichs entwickeln lassen.

Der weite Bereich des anorganischen Seins fällt für das Aufspüren von
Vorsehung aus. Hier waltet die blinde Naturkausalität. Der Bereich der

Pflanzen scheidet auch aus.Wo könnten wir bei ihnen auf echte Vorsehung
stoßen, die mehr ist als eingeschaffene, unbewußt und, weil unfrei,
eingleisig wirkende Teleologie oder Zwecktätigkeit? Es bleibt die Welt der
Menschen übrig, um aus Erfahrung heraus den Begriff «Vorsehung» mit
einem Inhalt zu füllen, der der Realität, nicht einer Phantasie- oder

Gedankenkonstruktion Rechnung trägt.
Wie ist die Vorsehung des Menschen beschaffen? Zunächst wird

man feststellen müssen, daß zwischen hilfloser Voraussicht und

Vorsorge treffender Voraussicht zu unterscheiden ist. Von diesen entspricht
nur die Vorsorge treffende Voraussicht dem, was wir unter Vorsehung
verstehen, wenn wir von der göttlichen Vorsehung sprechen. Mancher
Deutsche sah in den Jahren 1933 bis 1937 klar, wohin das politische und
geistige Schiff «Deutschland» hinsteuerte. Er fühlte jedoch zugleich seine

allseitige Ohnmacht, eine entscheidende Vorsorge treffen zu können.

Mancher deutsche Jude oder politisch und geistig Andersdenkende und
deswegen Verdächtigte sah ebenfalls hellsichtig, wohin das deutsche

Staats- und Volksschiff trieb. Er traf aus seiner, vielleicht günstigeren
Situation heraus die nötige Vorsorge und wanderte aus seinem Heimatland

rechtzeitig aus, bevor man ihn festsetzte oder bevor der Vorhang
um Deutschland endgültig einrastend fiel.

Die menschliche Vorsehung ist zudem sehr begrenzt. Wer wird mit
20 Jahren nach Verlassen der Schule seinen späteren Berufsweg
vorplanen können und entsprechende Vorsorge zu treffen vermögen? In
groben Zügen vielleicht hier und dort einmal einer, dem die Konstellation
der Lebensumstände günstig ist und sie dank eigener, durch Geburt
vorgegebener Energie zu nutzen weiß. Aber damit ist ja erst eine Oberflächenschicht

dieses Menschen berührt. Das, was er innerlich durch- oder
mitmacht, und wie geartet er innerlich reift oder versandet - wer will das

voraussehen und gar noch im Einzelnen vorsorgend beeinflussen Ahnlich
liegt es bei der Politik, die das Schicksal eines Volkes betrifft. Post festum
läßt sich aus einer geschichtlichen Distanz gut sagen, nach Napoleon I.
mußte das System Metternich, nach dem Untergang Hitlers das westliche

Bündnissystem gegen den Sowjetblock kommen. Während das Drama



270 Zufall und Vorsehung

Napoleon noch ablief oder die deutsche Tragödie ihr Ende nahm, konnten
die wenigsten Menschen, die nachzudenken bereit waren, sagen: «Und

jetzt folgt das System Metternich» oder «und jetzt folgt der Kalte Krieg
zwischen einem westlichen Bündnissystem und dem östlichen Sowjetblock».

Wer wagt heute vorauszusehen, wie es auf dieser Erde im Jahr
2000, also in 36 Jahren ausschauen wird? Und wer wird für diese Vorausschau,

d. h. für diesen konkreten Fall des Jahres 2000, schon vorsorglich
Maßnahmen ergreifen?

Soweit der Befund unserer Erfahrung: Eigentliche Vorsehung, die
eine tätige Vorsehung ist, gibt es nur beim Menschen - weder beim
Gestein, noch bei den Pflanzen oder den Tieren. Diese tätige Vorsehung des

Menschen reicht weder im Einzelnen noch kollektiv sehr weit.
Vorhin mußte Nicolai Hartmanns These abgelehnt werden, die Welt

sei zufällig. Ist sie nicht einfach zufällig da, dann muß sie notwendig
existieren, entweder weil Gott sie gewollt und erschaffen hat oder weil
die Welt als ein Ganzes mit innerer Wesensnotwendigkeit da ist. Gegen
diese innere Wesensnotwendigkeit der Welt spricht die Erfahrung. Wohin
wir auch unseren Blick richten, ob ins Atom hinein oder zu einem

Milchstraßensystem hinauf, unsere Frage: «Bist du da, weil deine innere
Wesensfülle nie etwas anderes zulassen könnte, als immer da zu sein?»

muß von uns verneint werden. Welcher Charakterzug des Wasserstoffs
als Urelement der Gestirne oder welcher Charakterzug eines galaktischen
Systems, das durch Massenanziehung und Bewegung entstanden sein

mag, zwingt mir die Antwort auf: Der Wasserstoff, das galaktische
System - sie finden in sich den Grund dafür, daß sie da sind.

Wir haben es also mit einer von einem göttlichen Geist geschaffenen
Welt zu tun. Dieser göttliche Geist ist größer als die Welt, sein Geschöpf.
Dieser göttliche Geist dürfte daher eher vorsehend tätig sein als der Geist
des Menschen. Macht man sich Gedanken, wie beschaffen in etwa diese

göttliche Vorsehung sein könnte, liegt es nahe zu folgern: Wenn die

menschliche Vorsehung begrenzt ist, dann ist die göttliche Vorsehung
unbegrenzt. Vermag der Mensch sein Leben und Wirken nur teilweise

vorauszuplanen und tätig einzurichten, so ist demgegenüber Gott der
vollkommene Planer und Zurüster. Ein übersteigerter menschlicher
Verstand ist am Werk, eine übersteigerte menschliche Vorsorge ist tätig.
Aber ähnelt dieses Bild von Gott nicht zu sehr dem vom konstruierenden
rationalistischen Verstand der Deisten entworfenen Gott Das muß einen

Christen stutzig machen. - Und wir sagten bereits: Ist Gott das Licht,
dann ist der Mensch nur der Schimmer eines Lichtstrahls. Wollen wir



Zufall und Vorsehung 271

von uns, also vom Schimmer eines Lichtstrahls auf Gott als das Licht
schließen, dann führt uns eine Übersteigerung des Lichtstrahlschimmers
immer erst zum Lichtstrahl oder zu einem Abglanz des Lichts hin, aber
nie zum reinen Licht selbst.

Machen wir mit dem Gedanken Ernst, daß Gottes Sein nur ähnlich,
vielleicht sagen wir sogar besser: schwach ähnlich dem menschlichen
Sein ist, daß Gottes Barmherzigkeit, Gottes Gerechtigkeit, Gottes Liebe
und Gottes Vorsehung nur schwach ähnlich dem ist, was der Mensch mit
seinen natürlichen Kräften als Ideal der Barmherzigkeit, als Ideal der

Gerechtigkeit, als Ideal der Liebe und als vollkommene Vorsehung zu
erschauen oder zu entwerfen vermag, dann müssen wir unsere Vorstellung
von der Vorsehung Gottes als die eines vollkommenen Planers und
Vorsorgers überprüfen und verbessern. Oder wie kann man nachstehende

Erfahrung unter den Begriff des perfekten Planers und Vor- und
Fürsorgers subsumieren - Herr Wohlwill lebte als Laien-Religionslehrer
mit seiner Frau und zwei Kindern in geordneten Verhältnissen, fast hätte
man sagen können : harmonisch und glücklich. Sie gebar ihm das dritte
Kind und starb im Kindbett. Die Komplikation, die den Tod herbeiführte,

tritt im allgemeinen selten auf. Zufällig bei seiner Frau mal wieder.

Jetzt steht er da mit seinen drei Kindern von 6 und 4 Jahren und das

jüngste noch ein Baby. Er muß wieder heiraten. Nach einem halben Jahr,
das ihm sauer genug wurde, ist die Ehepartnerin gefunden. Sie gibt sich

kinderlieb, stellt sich aber nach und nach als herrschsüchtig heraus. Die
Familie, die nicht ihrem eigenen Blut entstammt, ist für sie mehr das

Material eines geschickt operierenden Herrschwillens als daß sie für sie

aus Menschen besteht, für die es in Liebe zu sorgen gilt. Er sucht das

Schlimmste zu verhindern, doch meist ist er nicht zu Hause oder er hat
zu tun. Nach außen scheint wie bei vielen Ehen Harmonie zu bestehen,
im Familieninnern wiegt die Spannung vor. Die Kinder machen einen

geduckten Eindruck. Manchmal gibt es bei ihnen Versuche zur
Auflehnung, die von ihr geschickt gebrochen werden. Zeitweilig meint er,
seine Kinder würden sich nie kräftig zu behaupten wissen. Es kommt
zwischen ihm und ihr zu Auftritten, die er schließlich resigniert abbricht.
Später ist er erstaunt, daß alle drei Kinder doch noch einen vernünftigen
Beruf fanden, wie man das so nennt, wenn sie auch offensichtlich eine

bessere schulische Ausbildung hätten schaffen können, wäre ihnen nicht
lange genug der Selbstbehauptungswille gebrochen worden. Ein
Außenstehender, der die Familienverhältnisse kennt, sagt sich : er hatte Pech.

Wäre seine erste Frau nicht zufällig an dieser so selten auftretenden



272 Zufall und Vorsehung

Komplikation gestorben und hätte er nicht zufällig in zweiter Ehe die
Falsche gefunden, seine Kinder stünden jetzt mit ihren Familien anders

da, als sie es jetzt tun. Er dagegen meint rückblickend, es ließe sich aus
einer tiefen Schau doch sagen, daß die göttliche Vorsehung auch in seinem

Leben gewaltet habe, wenn er auch selbst oft. genug wenig Vorsehend-
Sinnvolles im Lebensweg seiner Familie habe erblicken können. Ist es

dies, daß er trotz aller Versager seiner zweiten Frau gegenüber doch

reifer wurde, daß seine Kinder wegen eigener seelischer Verklemmungen
für seelische Not anderer ein wenig hellhöriger sind, als man es gewöhnlich

ist, oder ist dies noch zu plumper Rationalismus in der Ausdeutung
des eigenen Lebensweges, so daß er nur zu sagen weiß, er ahne etwas von
der göttlichen Vorsehung auch in seinem Leben, ohne genau beschreiben

zu können, worin sie sich geäußert haben mag?
Wäre die göttliche Vorsehung die eines vollkommenen Planers, der

eben nur besser zu planen und vorzusorgen vermöge als der Mensch in
seiner Begrenztheit, dann müßten sich viele Lebensschicksale viel
eindeutiger und leichter lesen und deuten lassen. Die Realität zeigt sich
anders. Dem, dem die analogia entis zwischen Gott und geschaffener
Welt nicht mehr bloß ein Begriff unter anderen göttlichen Bestimmungen
begrifflicher Art ist, sondern der diese analogia entis durchexerziert, ist
es selbstverständlich, eine derartige Kluft zwischen der Erfahrung und
der Konstruktion einer vollkommenen Weltplanung zu sehen.

Dies scheint sich zu bestätigen, wenn wir uns der Erfahrung über
die göttliche Vorsehung in der Geschichte zuwenden. Wir sind von einer
christlichen Philosophie aus, d. h. von einem Philosophieren innerhalb
des äußeren Rahmens des Offenbarungsglaubens aus geneigt, die Diktatur

Hitlers als eine Prüfung und Strafe zu deuten. Hier haben wir aber

schon Bedenken, ob man das so entschieden vertreten darf, nicht um
Hitler frei zu sprechen, sondern weil wir uns bewußt sind, nicht Nachbarn

Gottes zu sein, die in seine geheimsten Gemächer zu schauen

vermögen. Wenn jedoch der Brite verflossener Tage das Britische Weltreich

als Bestätigung dafür ansah, daß das britische Volk von Gott auserwählt

war, so rührt sich bei uns Heutigen ein gewisses Lächeln. Für
Gottes Auserwählung liegen uns hier zu viel raffinierte Geschäfte und

glückliche Zufälle und zu wenig religiös-prophetischer Geist vor. Das

stete Hochkommen des gottlosen Kommunismus vermögen wir jedoch
wieder als vorsehende Mahnung Gottes zu deuten, daß sich die christlichen

Konfessionen endlich in Liebe zusammen suchen, statt sich zu
befehden und zu verketzern und dadurch unglaubwürdig zu machen.



Zufall und Vorsehung 273

Wir sehen, auch im großen geschichtlichen Zusammenhang bleibt
es das vage Geschäft des natürlichen Ahnens aufzuzeigen, wo und wie
sich die göttliche Vorsehung gezeigt hat. Ist uns die göttliche Vorsehung
in ihrem kausalen Wirken meist oder wenigstens oft entzogen, kann sie

deshalb für uns den Charakter des zufälligen Geschehens annehmen.
Denn nur dort liegt für uns, nicht unbedingt auch an sich, Vorsehung

vor, wo wir eine blinde kausale Reihe oder das Geflecht mehr blinder als

zielstrebiger Kausalketten durch Kausaleinwirkung eines geistbegabten
Wesens einen sinnhaften Zusammenhang annehmen sehen. Ist uns diese

Kausaleinwirkung eines geistbegabten Wesens entzogen, so ist das

Erlebnis des Zufalls das zutreffende Symbol der Unerkennbarkeit dieser

Kausaleinwirkung eines geistbegabten Wesens, eben Gottes. Das
Zufallserlebnis, das sich dem Menschen trotz seiner puren Subjektivität so

hartnäckig aufdrängt, gewinnt einen objektiven Sinngehalt, wenn es

wie hier ausgedeutet wird. Zufall und Vorsehung haben auf diese Weise

entgegen dem ersten Anschein doch etwas miteinander zu tun.

18


	Zufall und Vorschlag

