Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Reverentissime exponens frater Thomas
Autor: Philippe, M.-Dominique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

M.-DoMiNIQUE PHiLiPPE OP

Reverentissime exponens frater Thomas

La wvaleur exacte des awuctoritates dans la théologie de S. Thomas
a plusieurs fois été étudiée par d’éminents savants !. Mais, a quelques
exceptions pres, on ne l'a envisagée que d’'une maniére trop partielle,
en des enquétes assez matérielles, ne poussant pas jusqu’a une réflexion
méthodologique d’ensemble. Nous ne prétendons pas, dans la présente

* Nous présentons ici le texte d’'une communication faite a un groupe de
médiévistes, dans le cadre d’'un échange sur ‘Auctoritas’ au Moyen Age. Notre point
de vue est donc partiel, encore qu’il nous paraisse capital.

! M. D. CHENU, «Authenticar et «Magistralia», Deux lieux théologiques aux
XII¢et XIII¢ siécles, in Divus Thomas (Plaisance) 11 (1925), pp. 257-285. — B. T. 1.
(= 3, 1926) No 632, p. 86. — M. RiQuET, Thomas et les «auctoritates» en philosophie,
in Archives de Philosophie 111, 2, Etudes sur S. Thomas (1225-1925), 1925, pp. 117-
155. - B. T. I (= 3, 1926), N°© 633, pp. 86-87. — M. D. CHENU, « Maitre Thomas est-il
une «autorité»? Note sur deux lieux théologiques au XI1V¢e siécle, in Revue thomiste,
VII (1925), pp. 187-194. - B. T. I (= 3, 1926), N° 997, p. 211. — K. BaLic, Sv. Toma
ARvinski i dvugi naultelji, in Bogoslovska Smotra, XXV (1937), pp. 47 sq., 133 sq.,
261 sq., 373-388. — B. T. VI N° 200, p. 149. — G. GEENEN, L’usage des «auctoritates»
dans la doctrine du Baptéme chez S. Thomas d’Aquin in Ephem. theol. Lovan., XV
(1938), pp. 278-329. — 1. BACKES, Thomas von Aquin und die Tradition der Viterzeit
in Pastor Bonus XLIX (1938), pp. 94-99. — G. GEENEN, De opvatting en de houding
van den h. Thomas van Aquino bij het gebruiken der bronnen zijner theologie in Bijdra-
gen v.d. phil. en theol fac. (Nimegue); 1941, pp. 112-147, 224-254. — B.T. VI
(1940-42), N° 148, 149, p. 125 et N° 173, p. 140. — G. GEENEN, art. Thomas d’Aquin
et les Péres, dans DTC XV (139), 1946, col. 738-761. — B.T. VII (1943-46), Ne 213,
pp. 142-144. — M. D. CHENU, Introduction a l'étude de S. Thomas d’Aquin, 2¢ éd.
1954, ch. IV, Les procédés de documentation, pp. 106-131. Cf. aussi pp. 25-27. —
R. J. HENLE, Saint Thomas and Platonism, 1956. — B.T. X (1957), N° 203, pp. 119-
123. — M. D. CuENU, La théologie au XII¢ siécle, 1957, chapitre XVII, Authen-
tica et Magistralia, pp. 351-361. — B. T X. (1957), N° 389, pp. 195-203. — U. HoRsT,
Das Wesen der auctovitates nach Thomas von Aquin, dans Miinchner Theologische
Zeitschrift, 13 (1962), pp. 155 172. — C. Duzois, Sources patristiques chez S. Thomas
d’Aquin, dans Revue de I’ Université d’Ottawa, 33 (1963), pp. 28*-48*.



Reverentissime exponens frater Thomas 241

note, aller au bout de cette réflexion, mais amorcer la direction a suivre
pour déterminer, une bonne fois, la vraie valeur d'un élément de la pensée
de S. Thomas.

Il s’agit en effet, de saisir en acte d’exercice (in actu exercito) la
maniére dont S. Thomas théologien use des autorités sur lesquelles il
appuie ses démarches. L'analyse d'un article de la Somme choisi, non
pour l'importance de sa conclusion, mais pour sa complexité, en nous
mettant des I’abord en face d'un cas concret, nous gardera d’un vice de
méthode: projeter sur le sujet des catégories préfabriquées (citations de
nécessité exégétique, de tradition, d’argument d’autorité, etc.). Cet
article, caractéristique par son procédé d’analyse et les questions qu'il
souléve, permet d’opérer comme une coupe anatomique dans le «tissu
théologique». Mis par la au cceur du probléme, nous pourrons chercher,
ensuite, comment S. Thomas a formulé, exposé et critiqué sa propre
maniére de coopérer avec les autorités. Car, grice a une intelligence
extréme de la nature de 'autorité, S. Thomas pose que la théologie peut
atteindre un statut scientifique de style aristotélicien. Par mode de
conclusion, nous esquisserons comment un usage si intelligent de I'auto-
rité, dés qu’il n’est plus compris, se matérialise et devient la source de
la plus grande des tyrannies intellectuelles. Alors, pour échapper au
carcan de l'autoritarisme intellectuel, une réaction vitale de libération
se produit, et le primat de la critique est proclamé.

1. Somme théologique: I* q. 5, a. 5. — Analyse

Dans la Prima Pars de la Somme théologique, S. Thomas s’applique
a la recherche de la maniére d’exister de Dieu. Il montre d’abord que
Dieu est parfait (maxime perfectus, universaliter perfectus), possédant en
lui-méme les perfections de toutes les réalités. Se pose alors la question
de savoir si la bonté convient a Dieu. Avant de conclure que Dieu est
summum bonum simpliciter, il faut analyser ce qu’est le bien n communsi.
La question 5, intitulée de bono in communi, a donc un statut assez
particulier. Elle apparait comme une réflexion métaphysique insérée,
intégrée dans un ordre théologique, et en vue d’'une recherche théolo-
gique. Il ne faut pas s’y méprendre: les six articles de cette question
demeurent bien dans une réflexion théologique, mais en constituant une
partie éminemment métaphysique.

16



242 Reverentissime exponens frater Thomas

La question 5 situe d’abord les rapports du bien a 1'égard de 1'étre:
le bien et I’étre s’identifient dans la réalité, mais ont des rationes distinctes.
Nous ne portons pas le méme jugement quand nous disons: «Pierre existe »
ou «Pierre est bon». Le second exprime quelque chose de nouveau par
rapport au premier; car Pierre n’est bon que s’il a atteint sa propre fin,
celle de sa nature, tandis qu’il existe avant d’atteindre cette fin. Si donc
les rationes du bien et de I'étre sont distinctes, on doit se demander
quel ordre existe entre elles. S. Thomas répond: la raison d’étre est
premiére secundum rationem, selon le Aéyog, — selon 'ordre de la cause
formelle — primo wn conceptione intellectus cadit ens: Mais selon I'ordre
de la causalité, le bien est premier, il posséde la raison d’appétibilité
qui fonde la causalité finale. Autrement dit: on ne peut affirmer d’'une
maniere absolue que la ratio entis est premiére et que la rafio boni est
seconde. Il faut distinguer: dans une certaine perspective 1'étre est
premier; selon une autre, c’est le bien. Cette distinction évite un ratio-
nalisme (ou un intellectualisme) borné au seul ordre de la science et
montre les exigences d'une métaphysique réaliste: dans I'ordre de la
causalité le bien est premier. Ceci rejoint la position augustinienne et
manifeste ce qu'il y a de légitime en elle. Enfin, bien que 1’étre soit
premier selon la raison, il y a convertibilité des raisons d’étre et de bien;
tout étre en tant que tel est bon.

Apres la confrontation du bien et de I’étre, S. Thomas en arrive au
bien en lui-méme: la raison de bien se raméne a la cause finale (a. 4)
et cette raison de bien consiste in modo, specie et ordine (a. 5). Avec cet
article nous sommes au lieu choisi pour analyser I'usage que fait S. Thomas
des auctoritates.

Dans la premiére objection, S. Thomas souligne que la ratio boni ne
peut consister in modo, specie et ordine,; 1'autorité de I'Ecriture et celle
de S. Augustin semblent s’y opposer. Le Livre de la Sagesse proclame
que «toutes choses ont été disposées in numero, pondere et mensura»
(Sap. XI, 21). Et S. Augustin, commentant ce passage, précise que
numerus, pondus, mensura fondent la trilogie species, modus et ordo:
Mensura ommni ver modum praefigit, et numerus ommni vew speciem praebet, et
pondus ommem vem ad quietem et stabilitatem trahit. (De Gen. ad Litt. IV, 3).
Or, le texte de I’Ecriture ne parle pas du bien, mais de tous les étres.
Cette trilogie regarde donc la ratio entis, non la ratio bons. Voila deux
auctoritates de contextes différents utilisées dans la perspective, tres
déterminée, du discernement entre la ratio entis et la ratio boni,; perspec-
tive qui n’est stirement celle ni de I'une, ni de I'autre de ces autorités.



Reverentissime exponens frater Thomas 243

Voulant préciser en quoi consiste la rafio bomi en tant qu’elle se
distingue de la ratio entis, — ce qui n’a de sens que dans une analyse
métaphysique d’inspiration aristotélicienne —, on se sert de I'autorité de
I’Ecriture, interprétée par S. Augustin, pour rejeter la conclusion augus-
tinienne, parfaitement exposée dans le Sed contra: le bien consiste dans
le mode, dans 'espece, dans 'ordre 2

Dans le corps de l'article, S. Thomas argumente ainsi: «Chacun est
dit bon en tant qu’il est parfait: ainsi est-il appetibiler. Or est parfait
celui & qui rien ne manque selon le mode de sa perfection. Et chacun
est ce qu’il est par sa forme; celle-ci présupposant certaines détermi-
nations et d’autres la suivant nécessairement. Donc, pour que quelquun
soit parfait et bon, il est nécessaire qu’il ait une forme, avec tout ce
qu’elle pré-exige et tout ce qui la suit. A cette forme est pré-exigée la
détermination (ou la commensuration) des principes matériels ou effi-
cients; ce qui est signifié par modus,; en ce sens, on dit que la mesure
fixe a I'avance le mode, modum praefigit. La forme elle-méme est signi-
fiée par species, car, par la forme, chacun est constitué en son espéce.
On dit donc que le nombre donne 'espéce, «car les définitions», signi-
fiant I’espéce, «sont comme les nombres», selon le Philosophe (Met. VIII).
En effet, comme l'unité ajoutée ou soustraite fait varier l'espece du
nombre, ainsi dans les définitions la différence ajoutée ou soustraite
fait varier '’espéce. Enfin, de la forme découle I'inclination vers la fin,
ou vers l'action, ou vers quelque chose de ce genre; car chacun, en tant
qu’il est en acte, agit et tend vers ce qui lui convient selon sa forme;
et cecl appartient au pondus et a I'ordo. C’est pourquoi la ratio boni, en
tant qu’elle exprime un étre parfait, consiste bien dans le mode, ’espéce
et 1’ordre.

Ainsi donc, a travers une analyse aristotélicienne, S. Thomas assume
la trilogie de S. Augustin qui elle-méme prétendait interpréter le texte
de la Sagesse. Ce qui donne les équivalences suivantes:

2 «Haec tria, modus, species et ordo, tanquam generalia bona, sunt in vebus a Deo
facis; et ita haec tria ubi magna sunt, magna bona sunt,; ubi parva, parva bona sunt;
ubi nulla, nullum bonum est. Quod non esset, nisi rvatio boni in eis consisteret». (De
Natura boni ch. 3.) — Il faudrait regarder encore la 5¢ objection ou1, reprenant I’auto-
rité de S. Augustin pour qui modus, species, ordo sont causés ex pondere, numero et
mensura, on oppose a cette autorité celle de S. Ambroise qui affirme que «Lucis
natura est, ut non in numero, non in ponderve, non in mensura cveata sity. (Hexameron,
liv. I ch. 9). Dong, la raison de bien ne consiste pas iz modo, specie et ordine... puisque
la lumiére qui est un bien n’est pas créée in numero, in pondere, in mensura.



244 Reverentissime exponens frater Thomas

pracexigit }

forma —————— consequitur

praesupponit

determinatio }

commensuratio principium | nclinatio ad finem
moiius species ortio

mensura (praefigit) nulnewus (praebet) pczndus (trahit ad quietem)

Du point de vue purement historique, réunir de cette maniére des
études si différentes, élaborées dans des perspectives et des préoccupa-
tions si diverses, est un scandale. Peut-on dire que I'autorité est respectée,
comme elle devrait 1’étre, honnétement, pour ce qu’elle est? Elle est
gauchie vers quelque chose qui, de fait, n’est plus sa signification propre
et immédiate.

Pour S. Augustin en effet, modus, species, ordo, sont des dimensions
constantes qui constituent les réalités bonnes et en manifestent la
richesse; ce sont comme les generalia bona et S. Thomas veut en faire
la structure essentielle de la ratio bons !

Un jugement facile qualifie cette maniére d’opérer de mauvais
concordisme théologique, impliquant méme un manque de probité
intellectuelle. On use de S. Augustin pour lui faire confirmer ce qu’il
n’a pas explicitement dit. On transforme sa pensée. Bref, on ne se sert
plus véritablement de 1'autorité, on ne la respecte plus, on en abuse.

Siun tel jugement était exact, ce serait grave! Car, ou bien S. Thomas
est conscient du procédé, et, intellectuellement, il n’est pas honnéte; ou
bien il n’en est pas conscient, et ses démarches demeurent superficielles.
Quiconque a étudié S. Thomas d'un peu prés a de la peine a croire que
le théologien, le saint, traiterait avec autant de légéreté les autorités du
plus grand des docteurs d’Occident. Il est tout aussi difficile d’admettre
que S. Thomas le fasse inconsciemment et qu’il se contente de rapproche-
ments vagues. N’est-il pas possible d’entendre autrement sa maniére
de faire?

Ne sommes-nous pas en présence d'un fait de liberté, cette liberté
du cceur et de 'esprit propre & celui qui ne recherche que la vérité?
Liberté qu’il peut s’octroyer précisément parce qu’il considere le Philo-
sophe, S. Augustin, S. Ambroise, comme des auctoritates dans la mesure
ou ils sont témoins de la vérité; bien plus, parce que chacun n’a d’awucto-
ritas que dans cette mesure? Alors le théologien, qui est essentiellement



Reverentissime exponens frater Thomas 245

serviteur de la vérité, et ne peut rechercher que la vérité, a le droit de
les utiliser dans cette méme mesure.

Le théologien recherche la vérité a partir de la foi, en adhérant a la
révélation de Dieu. La théologie coopeére a cette Révélation, a sa maniére
et & son niveau. Par le fait méme, sa recherche participe de I’absolu de
cette Révélation qui lul communique la vérité divine, éternelle, vérité
qui n’est liée ni a un temps, ni & un lieu, bien qu’elle se soit communi-
quée en tel lieu et 4 tel moment; vérité divine qui n’est pas conditionnée
par tel ou tel systéme de pensée, bien qu’elle ait été exprimée avec les
ressources et les limites d'une certaine mentalité humaine. Par le fait
méme, le théologien peut, au nom de cette Révélation dont il est le servi-
teur, considérer toute vérité, toute parcelle de vérité, découverte par
les hommes de tout temps et de tout lieu (et spécialement par ses péres
dans la foi), comme son bien, un bien dont il a le droit et le devoir de se
servir en vue de mieux manifester toute la richesse de la Révélation
divine. Par I'autorité de la Révélation divine, a laquelle il se soumet dans
la foi et a laquelle il consacre se recherche et les capacités de son intelli-
gence, le théologien use des auwuctoritates (celle des Peres de I'Eglise et
celles des philosophes) avec une trés grande liberté, tout en demeurant
respectueux a leur égard; car il le fait pour pénétrer plus avant dans
la vérité révélée. De cette maniére il explicite ces diverses autorités en
ayant recours aux intentions profondes de leurs auteurs qui, eux-mémes,
ne cherchaient que la vérité 3.

Il ne considére donc plus ces auteurs comme des étrangers, des
personnes lointaines qu’il ne peut atteindre que d'une maniére purement
extérieure (historique ou scientifique). Avant tout ils sont pour lui
cVvdouvdot # dans le service de la vérité, ils sont des amis qui coopérent a
la méme ceuvre. Alors, manifester de maniére plus parfaite toute la
richesse de la vérité divine révélée, lorsqu’il s’agit des Péres, rechercher
la vérité de maniére plus pénétrante et exacte, lorsqu’il s’agit des philo-
sophes, est «jouer en équipe» avec eux jusqu'a ce point d’amitié qui fait

3 Ilserait intéressant d’analyser les trois maniéres dont quelqu’un peut fausser
I'autorité de 1’Ecriture. S. Thomas note en effet, dans son Commentaire sur I’ Evan-
gile de S. Malthieu: «tribus wmodis depravat quis auctovitatem sacvae Scvipturae:
aliquando sicut cum dicitur de uno, et exponitur de alio... Secundo modo depravat,
quando inducit quis auctoritatem ad aliquid, ad quod non est auctoritas... tertio modo
quando illud quod ut per se, de auctoritate accipit, et aliud quod est contra se dimittit,
quod est mos heretici...», ch. IV lecon 4, éd. Cai (Marietti) n® 332.

* Col. T, 7; IV, 7; Apoc. VI, 11; XIX, 10; XXII, 9.



246 Reverentissime exponens frater Thomas

aboutir 1'essai inachevé de I'ami. On assiste donc a un véritable dialogue
entre le théologien et les esprits en quéte de vérité, ces autorités dont il
s'aide. Les autorités sont pour lui paroles vivantes, — un peu a la maniére
de la Parole de Dieu elle-méme, a laquelle elles participent plus ou moins
directement par leur contenu de vérité; ce ne sont plus des autorités
purement figées et juridiques, justiciables d'un simple commentaire
philologico-historique. On assiste a un dialogue, a 'un de ces rares
dialogues entre gens intelligents, oti la communion s’établit au-dela de
la faiblesse des expressions et des limites d’intuitions, parce que la bien-
veillance mutuelle sait reconnaitre la direction de la vérité que tous
cherchent d’une égale ardeur, dans un réel détachement de soi; dépassant
les limites individuelles, chacun, & sa mesure personnelle, pergoit avec
joie le point de convergence de l'effort commun.

A la lumiére de cette hypothése de recherche, revenons a notre
art. 5. L’autorité de S. Augustin en ses divers textes sur le bien peut
étre considérée de maniére extérieure: ce sont propos de penseur, vues
de 1'évéque d’Hippone, un homme du V°®siécle dont la pensée était
conditionnée par la philosophie néoplatonicienne. Le bien est donc pour
lui ce qu’il y a d'ultime dans I'ordre métaphysique; le modus, la species
et 'ordo manifestent la présence des réalités bonnes comme leurs notes
générales. La ou le bien existe, ces trois notes apparaissent; dans la
mesure ou ces notes se trouveront réalisées, le bien lui-méme le sera.
Selon une telle méthode, il s’agit avant tout de respecter une maniére
particuliére de comprendre la bonté des réalités telle qu’elle est, condi-
tionnée par un milieu historique et des influences philosophiques.

Mais le théologien peut aussi considérer 1'autorité de S. Augustin
en tant qu’il est témoin de la vérité, c’est-a-dire un pionnier de sa
recherche, un temps de sa découverte, un «pére» qui a saisi et exprimé
quelque chose de la vérité. Quand elle le rencontre, l'intelligence qui,
avant tout, cherche ce qu’est la bonté et vise a pénétrer le plus profon-
dément possible dans la ratio bonz, est tout heureuse d’utiliser les recher-
ches d’Augustin et de les affronter, en quelque sorte, aux recherches du
philosophe. A ce moment les efforts d’Aristote et ceux d’Augustin
peuvent coopérer vraiment a la méme ceuvre, la découverte de la vérité.
En opérant ainsi, le théologien ne respecte-t-il pas éminemment ’auto-
rité d’Augustin et celle d’Aristote, puisqu’il prolonge leurs efforts en se
mettant a leur école et en les utilisant de la maniére la plus intelligente
qui soit? Le plus grand hommage du disciple a son maitre est de le
dépasser en cela méme qu’il a regu de lui.



Reverentissime exponens frater Thomas 247

Rapprocher le modus de S. Augustin de la dispositio d’Aristote, la
species de la forme, V'ordo de V'inclinatio ad finem, est certes donner a
cette trilogie une nouvelle signification qu’historiquement elle ne com-
porte pas. Mais en son intention profonde, loin de la violenter, c’est la
préciser et I'enrichir. Au lieu de comprendre ces trois notions uniquement
en référence a la Sagesse de Dieu qui fait tout avec mesure, nombre et
poids, on explicite en outre les rapports internes de finalité qui relient
modus, species, ordo. Cette analyse philosophique d’Aristote selon les
diverses causalités ne s’oppose en rien au regard de sagesse chrétienne
d’Augustin. Au lieu de s’arréter exclusivement aux expressions maté-
rielles et littérales, conditionnées par tel ou tel milieu historique et par
tel systéme philosophique, l'intelligence veut saisir la signification pro-
fonde de ces expressions, en tant qu’elles manifestent la réalité connue et
contiennent une part de la vérité. Il faut aller jusque la, croyons-nous,
si 'on veut saisir la pénétration souple avec laquelle S. Thomas, en
théologien, utilise les auctoritates.

S. Thomas ne sacrifie pas a un rite d’hommage a des autorités diiment
mises en niche, il ne procéde pas a un inventaire historique de ses prédé-
cesseurs, destiné & mettre en valeur «]’originalité» de son apport person-
nel; il ne s’attarde pas a une analyse philologique excluant par méthode
tout souci de déboucher au-dela d'une «analyse formelle», c’est-a-dire
trés matérielle; il fait appel a tous les collaborateurs et maitres de valeur
dont ’appui, les lumiéres, les intuitions, 'aideront & progresser, a serrer
au mieux l'ineffable vérité.

Le cas éminent du théologien n’est pas exclusif: le philosophe déja
peut agir d'une maniére assez semblable a 1’égard des autres philosophes,
dans la mesure, du moins, ol «l’ami de la sagesse» cherche avant tout
la vérité. Au nom de la recherche de la vérité, bien commun de tous les
philosophes et de tous les hommes, le philosophe peut se servir de I'auto-
rité des autres philosophes pour approfondir sa propre recherche de la
vérité. Il les considére alors comme des amis, des coopérateurs, non plus
comme des adversaires ou des rivaux. Quand S. Thomas, commentateur
d’Aristote, examine la maniére dont celui-ci interroge ses devanciers
pour savoir comment ils ont saisi les principes et les causes premiéres
des réalités, son attitude est bien celle que nous esquissons. Ne souligne-
t-il pas nettement, a propos d’Anaxagore: Hic prosequitur de opinione
Anaxagorae: et circa hoc duo facit: primo ostendit qualiter opinio Anaxa-



248 Reverentissime exponens frater Thomas

govae est suscipienda quasi vera et quomodo quasi falsa in genervali 3?
Il précise méme, non sans humour: Ejus ergo opinio est vera quantum ad
hoc quod non expressit, falsa quantum ad hoc quod expressit ... % Quia si
totaliter accipiatur ejus opinio secundum quod in superficie apparebal ex
ejus dictis, apparebit major absurditas propter quatuor ratiomes... Istae
1gitur absurditates apparent, si consideretur opinio Amnaxagorae superfi-
craliter. Tamen si quis exsequatuy «articularitery, idest distincte et manifeste
perquivat quod Amaxagoras «vult dicere», idest ad quod ejus imtellectus
tendebat, licet exprimere mescivet, apparebit hujus dictum mirabilius et
subtilius praecedentium philosophorum dictss...” Et S. Thomas de con-
clure: Patet 1gitur quod Amaxagoras secundum illa quod exprimait, nec
dixit rvecte, nec plene. Tamen videbatur divecte dicere aliquid propingquius
opintonibus posteriorum, quae sunt veriores, scilicet opiniont Platonis et

Aristotelis) 8.
*

Pour S. Thomas théologien et commentateur d’Aristote, il semble
donc bien qu’il y ait une double maniére d’envisager et utiliser docu-
ments et awuctoritates: ou bien I'on considére le document en lui-méme
comme un fait, et I'on en use selon ses propres expressions, tel qu’il se
donne & nous; ou bien I'on voit dans le document, qui fait autorité, un
signe, un témoignage qui permet de rejoindre une autre chose: la pensée,
I'intuition profonde et mal explicitée, la direction de la recherche de
celui qui en est 'auteur. On peut alors interpréter ce document selon
I'intention profonde de l'auteur. Si celui-ci est philosophe, il recherche
avant tout la vérité. L’interpréter dans le sens de la vérité n’est dés lors
pas étranger a son autorité. Et la méthode ne fait que continuer et ampli-
fier celle qu’Aristote met en ceuvre au passage commenté °.

2. Les auctoritates en méthode théologique selon S. Thomas

L’interprétation que nous venons de proposer n’est pas le fruit d’une
impression personnelle ni d'une spéculation extrapolante; elle est confir-
mée par le Docteur commun lui-méme, non seulement quand il commente
Aristote, mais lorsqu’il fait ceuvre propre.

5 S. Tuomas, Comm. Met., I, lec. 12. éd. Cathala § 194.
6 Loc. cit., N° 194 fin.

7 Loc. cit., N° 195-196.

8 Loc. cit., No 199,

o Met., A, 8, 989 a 30 sq.



Reverentissime exponens frater Thomas 249

Dans la premiere question de la Somme, analysant ce qu’est la
théologie, S. Thomas énonce que la Sacra Doctrina est une science, mais
une science d'un type trés particulier. Car il y a deux genres de sciences:
certaines procedent de principes connus par la lumiere naturelle de I'intel-
ligence, telles I’arithmétique et la géométrie; d’autres procédent de prin-
cipes connus par la lumiére d'une science supérieure, comme la perspec-
tive procéde de la géométrie, et la musique de 'arithmétique. La Sacra
Doctrina est science de cette derniére manieére: elle procéde de principes
connus par la lumiére d'une science supérieure qui est la science de
Dieu; celle dont jouissent en plénitude les bienheureux. C’est pourquoi,
comme la musique croit les principes qui lui sont communiqués par
I'arithmétique, ainsi la Sacra Doctrina croit les principes qui lui sont
réveélés par Dieu 10,

Voila qui est net: le statut scientifique de la théologie est celui
d'une science subalternée 4 une autre science. C’est une science qui
recoit ses principes de la Révélation. Elle ne connait donc pas immédia-
tement et avec évidence ses principes propres, mais elle y adheére en y
croyant sans en avoir I’évidence. La théologie de S. Thomas se reconnait
donc dans une totale dépendance. Bien que capable d’atteindre la perfec-
tion scientifique, elle demeure toujours imparfaite et insatisfaisante pour
I'intelligence, véritable science d’attente de la vision béatifique.

Pourtant, la théologie posséde une certitude unique, car elle se
fonde sur la foi surnaturelle, sur l'autorité divine 1. «Cette science
posséde la certitude ex lumine divinae scientiae quae decipi non potesty.
Elle a aussi une dignité unique puisqu’a cause de son altitude elle consi-
deére ce qui transcende la raison. Bien plus: la fin de cette doctrine, en
tant qu’elle est pratique, est la béatitude éternelle 12: elle finalise donc
toutes les autres sciences.

Précisons : cette science regoit ses principes immédiats de la science
de Dieu. Par la foi, en effet, les vérités révélées sont acceptées comme
les principes propres de la recherche scientifique théologique. Les vérités
révélées, recues dans la foi, se fondent directement sur l'autorité de
Dieu. Celle-ci n’est donc pas considérée comme extrinséque a la science
théologique, mais comme ce qui la fonde et lui permet d’exister, lui
fournissant ses principes propres. L’autorité divine peut remplir ce
role, puisque, précisément, elle n’est pas purement extérieure a l'intelli-

10 Ja, q. 1, a. 2.
11 Ja, q. 1, a. 5.
12 Ja q.1, a. 5.

2



250 Reverentissime exponens frater Thomas

gence du théologien, intelligence surélevée par la foi. Par la foi, I’autorité
divine s’introduit vraiment dans la vie de l'intelligence du croyant, sans
se confondre avec les exigences naturelles de sa vie intellectuelle, mais
en surélevant cette vie. Elle est ce qu’il y a de plus intérieur et de plus
intime pour la foi du théologien, elle est sa lumiére et, en méme temps,
ce qui s'impose dans la plus grande transcendance; elle est la norme de
toute sa recherche, le principe d’ou il part et ou il revient toujours. Loin
de demeurer étrangére a la vie de l'intelligence du croyant, 'autorité
divine lui offre de nouvelles possibilités de développement et une nou-
velle fécondité. On peut donc dire que la recherche théologique jusque
dans ses exigences scientifiques prend naissance dans la Révélation
divine recue par la foi; elle a pour point de départ 1'autorité divine.
Normalement, toute connaissance qui se fonde sur ’autorité humaine ne
peut engendrer qu'une opinion, une connaissance «dialectique», de sorte
que, suivant la valeur de cette autorité, on possédera une opinion plus
ou moins parfaite 13, Par contre 'autorité divine peut étre a l'origine
d'une véritable connaissance scientifique. Car, précisément, cette auto-
rité divine est toute différente des autres; elle n’est pas seulement
extérieure, elle est aussi principe de vie spirituelle et de détermination
intellectuelle. Elle engendre une adhésion certaine de foi qui, bien
qu’obscure, est capable d’assumer a son service les sciences philoso-
phiques.

Cette adhésion aux articles de foi est, en conséquence, plus certaine
que nos connaissances métaphysiques les plus certaines, puisqu’elle est
capable de les assumer et de les mettre a son service. S. Thomas le sou-
ligne: Licet locus ab auctoritate quae fundatur super ratione humana,
sit infirmissimus; locus tamen ab auctoritate quae fundatur super reve-
latione divina, est efficacissimus 14,

Nous sommes bien en présence d'un type d’autorité ultime, per-
mettant & U'intelligence humaine surélevée par la foi de se mettre immé-
diatement a 1’école de Dieu. Elle ne supprime pas pour autant notre
recherche et nos labeurs. Bien au contraire, elle les suscite et les exige.
Cum enim gratia non tollat naturam sed perficiat, oportet quod naturalis
ratio subserviat fider 13.

13 Cf. S. TrOMAS, Quod. 111, a. 31, ad. 1um : « Probare autem per auctoritatem
non est demonstrative probare, sed fide vei opinionem facere.»

1* I8, q.I,4a. 8 ad Zum,

15 ibid.



Reverentissime exponens frater Thomas 251

Se mettre a 1’école de Dieu ne supprime pas davantage la lucidité.
Le théologien sait les diverses maniéres dont il doit user des diverses
autorités. De T'autorité de I’Ecriture canonique il se sert proprie et ex
necessitate argumentando 16, comme le savant se sert des principes propres
de sa science. L’autorité des Docteurs de I'Eglise est utilisée guast
arguendo ex propriis sed probabiliter. Quant a celle du philosophe, il en use
quast extraneis argumentis et probabilibus. Nous voyons par la comment le
théologien relativise 1'usage de l'autorité des Peres de I’Eglise a celui de
I'autorité de I’Ecriture révélée par Dieu. L’autorité des Péres n'intéresse
le théologien que dans la mesure ol ce qu'ils affirment est conforme a ce
qui est affirmé par I’Ecriture canonique. Il utilise I'autorité des Péres
relativement a la lumiére de I’Ecriture. L'autorité des philosophes, enfin,
ne l'intéresse que dans la mesure ot ce qu’ils disent exprime la vérité
ou y conduit. Il en use alors pour manifester les vérités révélées 17.

Ainsi donc, l'autorité n’est pas considérée pour elle-méme, mais,
avant tout, relativement A une autre réalité. L’autorité des Péres relati-
vement a celle de I'Ecriture, et celle des philosophes relativement a la
vérité que l'intelligence humaine est capable d’atteindre par elle-méme.
L’autorité de I’Ecriture posséde seule un absolu, en tant précisément
qu’elle nous communique la vérité divine qui est la vérité premiére.
Cependant cette autorité est elle-méme tout ordonnée a la vision béati-
fique. Si Dieu nous parle et s’il nous demande de croire a sa parole, c’est
pour nous communiquer sa vie, sa lumieére, sa vérité, et nous la commu-
niquer un jour dans la clarté de la vision béatifique. L’intention profonde
de Dieu, en nous parlant, est de nous communiquer sa vérité et de nous
conduire a la vision béatifique.

Le double usage de I'autorité que nous avions présupposé plus haut
est donc méthodologiquement légitime. Il fait appel, a la fois, a 'autorité
et aux intentions de ’auteur mis en cause. Le fait est trés net quand il
s’agit des Peéres de I’Eglise ou des philosophes, puisqu’on peut considérer
leurs autorités: soit comme un fait ponctuel dans une étude synchro-
nique ou diachronique de I'histoire de la pensée humaine, c’est-a-dire en
elles-mémes ou pour elles-mémes, soit comme une étape, un pas, une
force dans la marche collective vers le vrai, c’est-a-dire en tant que ces
autorités ont valeur par rapport & 1'Ecriture sainte ou a la vérité que
I'intelligence est capable de découvrir par elle-méme. Méme lorsqu’il

16 7bid.
17 in Boet. de Trin., q. 2, a 3, ad 8um.



252 Reverentissime exponens frater Thomas

s’agit de l'autorité divine exprimée dans 1'Ecriture, un double usage
s'impose 18, On peut, en effet, user de cette autorité en la considérant en
elle-méme dans une pure adhésion de foi: «Dieu I’a dit, amen»: on donne
son acquiescement a la parole divine exclusivement comme a la vérité
révélée garantie par 'autorité divine elle-méme. On peut aussi se servir
de cette autorité selon sa finalité propre. Si Dieu parle, c’est pour com-
muniquer sa vérité, pour conduire a la vision béatifique. Dés lors on
adhére a la vérité révélée comme a une source divine de lumiére, capable
de féconder toute une recherche nouvelle de vérité. Le croyant-théologien
fait sienne la vérité révélée a titre de principe propre en sa recherche
théologique, et il coopére a cette vérité révélée en élaborant sa connais-
sance théologique.

Prétendre rejeter la seconde maniére d'user de l'autorité divine
pour exalter la premiére, n’est-ce pas, en définitive, transposer au niveau
de la foi l'attitude du nominalisme et du positivisme? Formalisant
I'autorité divine, voulant la considérer exclusivement en elle-méme,
hors de toute finalité propre, on la matérialise alors méme qu’on prétend
proclamer son absolue transcendance. Par contre, exalter la seconde
maniére d'user de l'autorité de I’Ecriture au détriment de la premiére,
n’est-ce pas oublier le caractére propre de la Révélation divine qui
s'impose au croyant? La pure adhésion de foi a la parole de Dieu posséde
en elle-méme quelque chose d’absolu (le croyant n’est pas nécessaire-
ment un théologien). Il ne faut donc pas confondre ’autorité divine de
I’Ecriture et I'autorité des hommes; il ne faut pas transposer au niveau de
I’adhésion de foi surnaturelle les meeurs de notre raison humaine. Autre
chose la foi surnaturelle, autre chose la foi humaine. La vérité révélée
demeure en elle-méme indépendante de nos meeurs intellectuelles et par
I’adhésion de foi elle suréléve la vie de notre intelligence. Certes Dieu,
en nous révélant sa vérité, s'adapte avec miséricorde aux conditions de
notre intelligence — il se sert de la parole et du discours humains —; par
miséricorde il réclame du croyant sa coopération de théologien; mais sa
vérité ne se relativise pas du fait de cette coopération. L'usage que le

18 Notons bien que l'usage de l’autorité divine de 1’Ecriture considérée en
elle-méme implique pour le catholique qu’elle soit considérée a travers le Magistere
de I’Eglise et la Tradition, puisque ’Ecriture est confiée a 1’Eglise qui doit la garder.
La distinction qu’on pourrait faire entre 'usage de 'autorité de 1’Ecriture considé-
rée en elle-méme et son usage a travers le Magistére de I’Eglise et la Tradition
est donc une distinction théorique qui ne peut proprement impliquer deux usages
de I’Ecriture pour le croyant. Car le théologien, avant d’étre théologien, est croyant.



Reverentissime exponens frater Thomas 253

croyant fait de 'autorité divine pour élaborer la théologie est une sura-
bondance de miséricorde. C'est pourquoi elle est le fait de la grice chré-
tienne et n’existe pas a proprement parler dans I’Ancien Testament 9.

En dernier lieu, ce double usage de 1'autorité se fonde sur la nature
méme de 'autorité telle que S. Thomas la congoit. L’autorité, pour lui,
est lide a la personne et inséparable de celle-ci. C'est vraiment la pro-
priété de la personne parfaite. Dans la mesure ou la personne a atteint sa
fin, dans cette méme mesure elle est capable de raffermir une personne
moins parfaite, n’ayant pas encore atteint sa fin. L'autorité suppose donc
une supériorité réelle; elle est I'apanage de celui qui, en raison de sa
supériorité, est capable d’aider ceux qui lui sont inférieurs, en assumant
leur responsabilité. Elle s’exerce de diverses maniéres, ordonnant toujours
I'inférieur vers son propre bien et I'aidant efficacement a I'atteindre. De
fait l'autorité peut s’exercer soit dans le domaine de la vie pratique
(celui de la vie familiale: éducation, celui de la vie politique: exercice des
lois), soit dans le domaine des connaissances scientifiques et philosophi-
ques: I'enseignement. Dans ce dernier cas on est en présence de I'autorité
du maitre, celui qui sait parfaitement et qui, par le fait méme, est capable
de communiquer sa connaissance a ceux qui ne la possédent pas. L’auto-
rité du maitre est donc a la fois relative a la perfection de sa connais-
sance — il a autorité dans la mesure ol sa connaissance est parfaite — et
relative & ceux qui sont capables de recevoir son enseignement. Le disci-
ple qui regoit I’enseignement d’'un maitre adhere a cet enseignement —
oral ou écrit — en lui faisant confiance, et s’en sert pour acquérir la vérité.
I1 utilise les paroles ou les écrits du maitre comme ce qui peut suppléer
a sa propre ignorance et lui permettra de dépasser plus rapidement cet
état d’ignorance. Le disciple qui reconnait ’autorité des paroles ou des
écrits d'un maitre peut donc s’en servir de deux manieres: — ou il adhére
purement et simplement a ces paroles ou a ces écrits qui font autorité, en
les considérant en eux-mémes, et les recoit comme une expression
quasi définitive; — ou il peut, tout en y adhérant, en user pour atteindre
la vérité dans une recherche inlassablement poursuivie. Ceci, vrai de
toute autorité, I’est éminemment de 'autorité divine. Dieu, étant le seul

19 Ceux qui rejettent la théologie scientifique de S. Thomas n’ont-ils pas un
désir secret, inconscient, de retourner a 1’Ancien Testament et de remplacer le
théologien par le prophéte ? Mais a la différence des prophétes de I’Ancien Testament
qui recevaient leur mission de I’Esprit Saint, ne voudraient-ils pas souvent s’ériger
eux-mémes en prophétes? Phénomeéne de régression bien connu: il matérialise
toujours, car il substitue les exigences de 'origine a la lumiére de la cause finale.



254 Reverentissime exponens frater Thomas

Maitre véritable qui sait tout parfaitement, est le seul dont I'autorité soit
souveraine. C’est pourquoi son enseignement est le seul qui réclame une
adhésion de foi pléniére. Aussi certains pensent-ils que rien n’est plus
grand que de demeurer dans une telle adhésion, en excluant tout ce qui
pourrait lui enlever de sa pureté initiale. Une telle attitude oublie que
I'enseignement de Dieu, en raison méme de sa perfection, est, plus que
tout autre, ordonné a la communication de la vérité pléniére. C’est pour-
quoi Dieu réclame de celui qui le recoit, non seulement une adhésion tres
pure de foi, mais aussi I’effort le plus aimant et le plus intelligent possible
de coopération en vue de la vision béatifique. La Sacra Doctrina de
S. Thomas ne peut se comprendre que dans cette perspective.

3. De l'autorité a 'autoritarisme, de ’autoritarisme
au primat de la révolte

Cette intelligence de l'autorité, et tout spécialement de l'autorité
divine, qui a permis a S. Thomas d’édifier la Sacra Doctrina, est quelque
chose de trés grand qui montre, a la fois, la libéralité de la miséricorde
du Dieu-Révélant, et la vitalité de notre intelligence surélevée par la foi.
Dieu, en nous enseignant, veut que nous soyons des disciples dociles et
intelligents, des disciples-amis, qui coopérent efficacement avec leur
Maitre; car ils savent que toute la connaissance de leur Maitre est pour
eux, qu'un jour ils connaitront avec clarté tout ce qu’il connait. Mais
en raison méme de cette intelligence si pénétrante de l'autorité, le chef-
d’ceuvre de Sacra Doctrina édifié par S. Thomas demeure vulnérable et
fragile. En ’humanité les chefs-d’ceuvre sont non seulement rares, mais
aussi des réalités fragiles, celles qui se désagrégent et se détériorent le plus
facilement!

Quant au respect des auteurs humains, n’est-il pas plus grand quand
il retrouve l'intention profonde, modeste et désintéressée qui faisait la
force et la ténacité de leur recherche? Ces maitres humains n’ont-ils pas
cherché a conduire leurs disciples, lecteurs ou auditeurs, a la vérité qu’ils
avaient percue au-deld d’une expression qu’ils étaient les premiers a
savoir limitée, imparfaite? Dépasser la lettre, la forme, le mode de
pensée, pour atteindre 1’objet qu’ils voulaient montrer, n’est-ce pas la
plus parfaite, la plus fidéle maniére de les entendre, la plus respectueuse
utilisation de leur autorité, dés lors qu'une longue investigation a
permis de situer exactement leurs dires et leurs pensées?



Reverentissime exponens frater Thomas 255

Peu apres cette conception générale et si audacieuse de la Sacra
Doctrina selon S. Thomas, apparaissent les doctrines de Guillaume
d’Ockham et de son disciple Gabriel Biel, qui ont eu une si grande in-
fluence sur tout le développement de la théologie. Certes Guillaume
d’Ockham ne refuse pas les awctoritates. Apparemment il semble les
reconnaitre avec les mémes nuances que S. Thomas. Il précise, en son
De Sacramento altaris: St per doctores intelligant doctores modernos mutuo
se reprobantes publice et occulte et etiam in scriplis... negare eos non est
inconveniens. Nihil emim quod dicunt est recipiendum misi quod possint
probare per rationem evidentem vel per auctoritatem sacrae scripturae vel per
determinationem Ecclesiae vel per doctores approbatos ab Ecclesia 2°.

Cependant, si 'on essaie de préciser ce qu’il entend par autorité, on
s’apercgoit vite que ce mot n’a plus la méme signification: elle se rameéne
pratiquement & un pouvoir. Celui qui a I’autorité est celui qui a le pouvoir
de commander efficacement. L’autorité n’est plus considérée d’une part
en fonction d'une nature parfaite qui a atteint sa fin, et d’autre part en
fonction d’'inférieurs qu’il faut aider a acquérir leur propre fin; la notion
de nature et celle de fin n’ont plus aucune signification réelle dans une
telle doctrine. Pour Guillaume d’Ockham en effet, seule la réalité indi-
viduelle, le supp6t, est réelle. La nature est une construction de ’esprit,
quelque chose de fictif. Pour lui la vie de l'intelligence se raméne d'une
part & une connaissance expérimentale, quasi intuitive, des singuliers
existants, et d’autre part & une connaissance de l'universel, fruit de
'intelligence, et lui permettant de classer et d’ordonner les réalités indi-
viduelles. Il n’y a place que pour une description des réalités existantes
et une logique rationnelle. Il n'y a plus de coopération réelle et pro-
fonde de I'intelligence et de la réalité; aucun dialogue n’est plus possible,
seul demeure le monologue. On décrit et on classe, mais on ne connait
plus vraiment, en devenant intentionnellement 1’autre. La réalité ne
saurait plus étre considérée que d'une maniére tout extérieure.

Il est facile de saisir les conséquences immédiates de cette attitude
en notre propos. On ne peut plus envisager un double usage de I'autorité;
elle s’impose a I'inférieur qui doit la subir. Elle I'oblige 4 se soumettre,

20 De Sacramento altaris, q. 3; voir Quaestio prima principalis. Prologi in
primum librum Sententiarum, éd. P. P. Bohner, B. Goetschmann, Zurich, ou il cite
souvent l'autorité de saint Augustin, celle du Philosophe et du Commentateur: «ad
auctoritates Philosophi et Commentatoris dico... sicut patet ad primam auctoritatem
Philosophi et Commentatoris...» (ad 3um dubium, p. 47).



256 Reverentissime exponens frater Thomas

elle le contraint d’obéir. Ceci non pas en vue de son achévement et
de sa propre perfection, mais comme un fait qui s'impose. Formalisée
et comme hypostasiée, I'autorité réclame ceci ou cela.

Deés lors il n'y a plus aucune possibilité de concevoir une coopération,
une recherche de la vérité commune au maitre qui enseigne et au disciple
qui regoit son enseignement. L’autorité exige d’étre acceptée pour elle-
méme, sans qu'on l'ordonne immédiatement a I’acquisition de la vérité;
elle s'impose d’'une maniére tyrannique, aliénant vraiment l'intelligence
du disciple. Ceci est d’autant plus vrai qu'en théologie 'autorité consi-
dérée est 'autorité supréme. Celle-ci s'impose d’'une maniere absolue,
sans aucun recours. Le croyant se trouve alors en présence de la toute-
puissance de Dieu qui réalise tout ce qu’il veut selon le bon plaisir de sa
liberté souveraine. Son intelligence de croyant n’a plus qu’a se livrer a
ce bon plaisir, essayant uniquement de saisir tout ce que Dieu peut faire.
L’adhésion de foi se réduit & un pur acte d’obéissance qui reconnait
I'autorité souveraine de Dieu, et la théologie se raméne a 1'étude de
I'extension du pouvoir de Dieu, la recherche des possibles (tout ce que
Dieu veut réaliser de potentia absoluta). Cette fausse exaltation de 1'auto-
rité de Dieu, identifiée a sa toute-puissance, tend a réduire a rien la vie
de l'intelligence. On serait tenté de dire que 'exaltation de l'autorité
de Dieu réclame une annihilation de l'intelligence du croyant.

C’est dans ce climat théologique proclamant une autorité de Dieu
telle qu’elle empéche l'intelligence du croyant d’étre elle-méme selon
ses exigences les plus naturelles, qu’il faut situer certaines réactions
philosophiques. Pour retrouver sa spontanéité vitale et ce qui lui est le
plus naturel, I'intelligence éprouve alors le besoin de se libérer de toute
autorité et de tout ce qui pourrait I'empécher d’étre pleinement elle-
méme. Cette tyrannie, née de la fausse exaltation de 'autorité, a donné
a l'intelligence humaine un sens trés aigu de son autonomie, de ce
qui lui est propre. Aussi n’est-il pas étonnant que sa réaction premiére
soit le rejet de tout ce qui vient de I'extérieur, de tout ce qui n’est pas
immédiatement la conscience de sa propre activité. Attitude défensive
hypercritique; au lieu d’accepter d’abord et de critiquer ensuite, elle
commence par s’'opposer en critiquant, pour redécouvrir au plus intime
d’elle-méme, de sa conscience, la certitude dont elle a tant besoin,
non sans avoir rejeté ce qui, jusque-la, était pour elle source premiére de
toute certitude et de toute sécurité: 'autorité de Dieu. La fausse exalta-
tion de 'autorité devait inévitablement entrainer une fausse exaltation
d’autonomie.



Reverentissime exponens frater Thomas 257

N’est-ce pas ici I'attitude profonde de Descartes? En présence d’un
certain nominalisme larvé, qui avait pénétré dans la scolastique, il
éprouve le besoin impérieux de 1edécouvrir au plus intime de sa con-
science cette source vitale de la connaissance et de la certitude. En
s’opposant au nominalisme, a la tyrannie de l'autorité, il manifeste
I'exigence vitale de son intelligence. Une telle réaction est saine, mais
est-elle suffisante? Ne demeure-t-elle pas trop dépendante de cela méme
qu’elle rejette? N’est-elle pas en premier lieu une attitude critique défen-
sive? Celui qui se défend demeure relatif a son adversaire, bien souvent il
en garde les moeurs! Descartes réagit contre le carcan de I'autoritarisme
théologique — il veut faire table rase —, mais il s’enferme dés lors dans la
certitude de sa propre pensée. Descartes a-t-il eu assez d’audace et assez
de force dans sa réaction? N’est-il pas resté a mi-chemin, au niveau des
contraires qui demeurent dans un méme genre? A I'extériorité de 1'auto-
rité il a substitué l'intériorité de son cogito.

Pour se libérer complétement du formalisme de la doctrine nomina-
liste, il elit fallu redécouvrir le réalisme de la nature et surtout de la
cause finale. Car ce n’est pas l'autorité qui, en elle-méme, s’oppose au
développement de notre intelligence, mais telle maniére de la comprendre
et d’en user. Ce qu’il faut rejeter avant tout, c’est la cause de cette forma-
lisation de l'autorité qui, oubliant ce pourquoi I’autorité existe, 1’érige en
absolu.

Au terme de cette esquisse, il semble donc que les inquiétudes des
uns, la sévérité des autres dans leurs appréciations de l'usage que fait
S. Thomas des awuctoritates, trouvent leur cause derniére non dans les
limites de la méthode ou 'immaturité scientifique du Docteur commun,
mais dans la vigueur et la pureté de sa pensée ou le plus grand nombre
n’a pu accéder ou se maintenir. Son tort, si tort il y a, est de dépasser
en perspicacité ses auctoritates dans la ligne méme ou elles ont ceuvré a
la découverte et a 'expression du vrai. Parce qu'au-dela d’une bonne
intelligence du texte cité (car il en connait admirablement le contexte) 4,
S. Thomas retrouve 'esprit en travail de 'auctor auquel il se référe, il
dépasse la matérialité du signe et, mieux que l'auteur, explicite la pléni-

21 T'excellente enquéte que vient de menerle P. LE GuiLLOU sur la connais-
sance qu’a S. Thomas de la théologie orientale en est la preuve éclatante. Cf. «La
sacra doctrina, théologie du Mystere» dans Le Christ et I'Eglise, Théologie du
mystéve, éd. Centurion 1963. — Pour saisir la valeur de toute citation du Docteur
angélique, il faut aller & son contexte immédiat et & son contexte large.

17



258 Reverentissime exponens frater Thomas

tude du signifié. On serait tenté de dire que c’est non seulement la plus
charitable mais la plus fidele des expositions, puisque la plus aimante
et la plus pénétrante de la vérité cherchée et trouvée dans le commun
dialogue de 1'écrivain autorisé avec son commentateur 22,

22 T1 reste que cette liberté du Docteur angélique est un exemple difficile
a suivre. Beaucoup le confondront avec une fausse «liberté des enfants de Dieu»
dont se réclament souvent anarchistes, autodidactes et faux savants. On devra donc
sans cesse rappeler les voies d’ascese scientifique, le dépouillement spirituel, 'amour
de la vérité, sans lesquels cette vraie liberté ne peut naitre et fructifier. Chez S. Tho-
mas, elle est le fruit d’'une vie contemplative, longuement mfrie par les pratiques
actives des observances primitives des précheurs. Déja le philosophe, comme philo-
sophe, doit lui aussi pratiquer la longue asceése des enquétes scientifiques (linguis-
tiques, exégétiques, historiques), pour se dépouiller des intuitions faciles et ne pas
prendre pour exactes ses opinions sur un auteur. Cette voie ascétique est nécessaire
pour acquérir un peu du détachement de soi sans lequel tout dialogue avec les
auctoritates serait un leurre, faute de cet exclusif amour du vrai.



	Reverentissime exponens frater Thomas

