
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Reverentissime exponens frater Thomas

Autor: Philippe, M.-Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M.-Dominique Philippe OP

Reverentissime exponens frater Thomas *

La valeur exacte des audoritates dans la théologie de S. Thomas

a plusieurs fois été étudiée par d'éminents savants 1. Mais, à quelques
exceptions près, on ne l'a envisagée que d'une manière trop partielle,
en des enquêtes assez matérielles, ne poussant pas jusqu'à une réflexion
méthodologique d'ensemble. Nous ne prétendons pas, dans la présente

* Nous présentons ici le texte d'une communication faite à un groupe de
médiévistes, dans le cadre d'un échange sur 'Auctoritas' au Moyen Age. Notre point
de vue est donc partiel, encore qu'il nous paraisse capital.

1 M. D. Chenu, «Authentica» et «Magistralia», Deux lieux théologiques aux
XIIe et XIIIe siècles, in Divus Thomas (Plaisance) II (1925), pp. 257-285. — B. T. I.

3, 1926) N° 632, p. 86. - M. Riquet, Thomas et les «auctoritates» en philosophie,
in Archives de Philosophie III, 2, Etudes sur S. Thomas (1225-1925), 1925, pp. 117-
155. - B. T. I 3, 1926), N° 633, pp. 86-87. - M. D. Chenu, « Maître Thomas est-il
une «autorité»? Note sur deux lieux théologiques au XIVe siècle, in Revue thomiste,
VII (1925), pp. 187-194. - B. T. I 3, 1926), N° 997, p. 211. - K. Balic, Sv. Torna
Akvinski i drugi nauctelji, in Bogoslovska Smotra, XXV (1937), pp. 47 sq., 133 sq.,
261 sq., 373-388. - B. T. VI N° 200, p. 149. - G. Geenen, L'usage des « auctoritates »

dans la doctrine du Baptême chez S. Thomas d'Aquin in Ephem. theol. Lovan., XV
(1938), pp. 278-329. - I. Backes, Thomas von Aquin und die Tradition der Väterzeit
in Pastor Bonus XLIX (1938), pp. 94-99. - G. Geenen, De opvatting en de houding
van den h. Thomas van Aquino bij het gebruiken der hronnen zijner theologie in Bijdra-
gen v.d. phil. en theol fac. (Nimègue); 1941, pp. 112-147, 224-254. - B.T. VI
(1940-42), N° 148,149, p. 125 et N° 173, p. 140. - G. Geenen, art. Thomas d'Aquin
et les Pères, dans DTC XV (139), 1946, col. 738-761. - B.T. VII (1943-46), N° 213,

pp. 142-144. - M. D. Chenu, Introduction à l'étude de S. Thomas d'Aquin, 2e éd.
1954, ch. IV, Les procédés de documentation, pp. 106-131. Cf. aussi pp. 25-27. -
R. J. Henle, Saint Thomas and Platonism, 1956. - B. T. X (1957), N° 203, pp. 119-
123. - M. D. Chenu, La théologie au XIIe siècle, 1957, chapitre XVII, Authentica

et Magistralia, pp. 351-361. - B.T X. (1957), N° 389, pp. 195-203. - U. Horst,
Das Wesen der auctoritates nach Thomas von Aquin, dans Münchner Theologische
Zeitschrift, 13 (1962), pp. 155 172. - C. Duzois, Sources patristiques chez S. Thomas
d'Aquin, dans Revue de l'Université d'Ottawa, 33 (1963), pp. 28*-48*.



Reverentissime exponens frater Thomas 241

note, aller au bout de cette réflexion, mais amorcer la direction à suivre

pour déterminer, une bonne fois, la vraie valeur d'un élément de la pensée
de S. Thomas.

Il s'agit en effet, de saisir en acte d'exercice {in actu exercito) la
manière dont S. Thomas théologien use des autorités sur lesquelles il
appuie ses démarches. L'analyse d'un article de la Somme choisi, non

pour l'importance de sa conclusion, mais pour sa complexité, en nous
mettant dès l'abord en face d'un cas concret, nous gardera d'un vice de

méthode: projeter sur le sujet des catégories préfabriquées (citations de

nécessité exégétique, de tradition, d'argument d'autorité, etc.). Cet

article, caractéristique par son procédé d'analyse et les questions qu'il
soulève, permet d'opérer comme une coupe anatomique dans le «tissu

théologique ». Mis par là au cœur du problème, nous pourrons chercher,
ensuite, comment S. Thomas a formulé, exposé et critiqué sa propre
manière de coopérer avec les autorités. Car, grâce à une intelligence
extrême de la nature de l'autorité, S. Thomas pose que la théologie peut
atteindre un statut scientifique de style aristotélicien. Par mode de

conclusion, nous esquisserons comment un usage si intelligent de l'autorité,

dès qu'il n'est plus compris, se matérialise et devient la source de

la plus grande des tyrannies intellectuelles. Alors, pour échapper au
carcan de l'autoritarisme intellectuel, une réaction vitale de libération
se produit, et le primat de la critique est proclamé.

1. Somme théologique: Ia q. 5, a. 5. - Analyse

Dans la Prima Pars de la Somme théologique, S. Thomas s'applique
à la recherche de la manière d'exister de Dieu. Il montre d'abord que
Dieu est parfait {maxime perfectus, universaliter perfectus), possédant en

lui-même les perfections de toutes les réalités. Se pose alors la question
de savoir si la bonté convient à Dieu. Avant de conclure que Dieu est

summum bonum simpliciter, il faut analyser ce qu'est le bien in communi.
La question 5, intitulée de bono in communi, a donc un statut assez

particulier. Elle apparaît comme une réflexion métaphysique insérée,

intégrée dans un ordre théologique, et en vue d'une recherche théologique.

Il ne faut pas s'y méprendre: les six articles de cette question
demeurent bien dans une réflexion théologique, mais en constituant une
partie éminemment métaphysique.

16



242 Reverentissime exponens frater Thomas

La question 5 situe d'abord les rapports du bien à l'égard de l'être :

le bien et l'être s'identifient dans la réalité, mais ont des rationes distinctes.
Nous ne portons pas le même jugement quand nous disons : «Pierre existe »

ou «Pierre est bon». Le second exprime quelque chose de nouveau par
rapport au premier; car Pierre n'est bon que s'il a atteint sa propre fin,
celle de sa nature, tandis qu'il existe avant d'atteindre cette fin. Si donc
les rationes du bien et de l'être sont distinctes, on doit se demander

quel ordre existe entre elles. S. Thomas répond: la raison d'être est

première secundum rationem, selon le Xoyoç, - selon l'ordre de la cause

formelle - primo in conceptione intellectus cadit ens: Mais selon l'ordre
de la causalité, le bien est premier, il possède la raison d'appétibilité
qui fonde la causalité finale. Autrement dit: on ne peut affirmer d'une
manière absolue que la ratio entis est première et que la ratio boni est

seconde. Il faut distinguer: dans une certaine perspective l'être est

premier; selon une autre, c'est le bien. Cette distinction évite un
rationalisme (ou un intellectualisme) borné au seul ordre de la science et
montre les exigences d'une métaphysique réaliste: dans l'ordre de la
causalité le bien est premier. Ceci rejoint la position augustinienne et
manifeste ce qu'il y a de légitime en elle. Enfin, bien que l'être soit
premier selon la raison, il y a convertibilité des raisons d'être et de bien ;

tout être en tant que tel est bon.

Après la confrontation du bien et de l'être, S. Thomas en arrive au
bien en lui-même: la raison de bien se ramène à la cause finale (a. 4)

et cette raison de bien consiste in modo, specie et ordine (a. 5). Avec cet
article nous sommes au lieu choisi pour analyser l'usage que fait S. Thomas
des auctoritates.

Dans la première objection, S. Thomas souligne que la ratio boni ne

peut consister in modo, specie et ordine; l'autorité de l'Ecriture et celle
de S. Augustin semblent s'y opposer. Le Livre de la Sagesse proclame

que «toutes choses ont été disposées in numéro, pondéré et mensura»
(Sap. XI, 21). Et S. Augustin, commentant ce passage, précise que
numerus, pondus, mensura fondent la trilogie species, modus et ordo:
Mensura omni rei modum praefigit, et numerus omni rei speciem praebet, et

pondus omnemrem adquietem et stabilitatem trahit. (De Gen. ad Litt. IV, 3).

Or, le texte de l'Ecriture ne parle pas du bien, mais de tous les êtres.

Cette trilogie regarde donc la ratio entis, non la ratio boni. Voilà deux
auctoritates de contextes différents utilisées dans la perspective, très
déterminée, du discernement entre la ratio entis et la ratio boni; perspective

qui n'est sûrement celle ni de l'une, ni de l'autre de ces autorités.



Reverentissime exponens frater Thomas 243

Voulant préciser en quoi consiste la ratio boni en tant qu'elle se

distingue de la ratio entis, - ce qui n'a de sens que dans une analyse
métaphysique d'inspiration aristotélicienne -, on se sert de l'autorité de

l'Ecriture, interprétée par S. Augustin, pour rejeter la conclusion augus-
tinienne, parfaitement exposée dans le Sed contra: le bien consiste dans

le mode, dans l'espèce, dans l'ordre 2.

Dans le corps de l'article, S. Thomas argumente ainsi: «Chacun est

dit bon en tant qu'il est parfait: ainsi est-il appetibile)). Or est parfait
celui à qui rien ne manque selon le mode de sa perfection. Et chacun
est ce qu'il est par sa forme; celle-ci présupposant certaines déterminations

et d'autres la suivant nécessairement. Donc, pour que quelqu'un
soit parfait et bon, il est nécessaire qu'il ait une forme, avec tout ce

qu'elle pré-exige et tout ce qui la suit. A cette forme est pré-exigée la
détermination (ou la commensuration) des principes matériels ou
efficients; ce qui est signifié par modus; en ce sens, on dit que la mesure
fixe à l'avance le mode, modum praefigit. La forme elle-même est signifiée

par species, car, par la forme, chacun est constitué en son espèce.

On dit donc que le nombre donne l'espèce, «car les définitions», signifiant

l'espèce, «sont comme les nombres», selon le Philosophe [Met. VIII).
En effet, comme l'unité ajoutée ou soustraite fait varier l'espèce du
nombre, ainsi dans les définitions la différence ajoutée ou soustraite
fait varier l'espèce. Enfin, de la forme découle l'inclination vers la fin,
ou vers l'action, ou vers quelque chose de ce genre; car chacun, en tant
qu'il est en acte, agit et tend vers ce qui lui convient selon sa forme;
et ceci appartient au pondus et à l'ordo. C'est pourquoi la ratio boni, en

tant qu'elle exprime un être parfait, consiste bien dans le mode, l'espèce
et l'ordre.

Ainsi donc, à travers une analyse aristotélicienne, S. Thomas assume
la trilogie de S. Augustin qui elle-même prétendait interpréter le texte
de la Sagesse. Ce qui donne les équivalences suivantes :

2 iHaec tria, modus, species et ordo, tanquam generalia bona, sunt in rebus a Deo

facis; et ita haec tria ubi magna sunt, magna bona sunt; ubi parva, parva bona sunt;
ubi nulla, nullum bonum est. Quod non esset, nisi ratio boni in eis consisteret». (De
Natura boni ch. 3.) - Il faudrait regarder encore la 5e objection où, reprenant l'autorité

de S. Augustin pour qui modus, species, ordo sont causés ex pondéré, numéro et

mensura, on oppose à cette autorité celle de S. Ambroise qui affirme que «Lucis
natura est, ut non in numéro, non in pondéré, non in mensura creata sit». (Hexameron,
liv. I ch. 9). Donc, la raison de bien ne consiste pas in modo, specie et ordine... puisque
la lumière qui est un bien n'est pas créée in numéro, in pondéré, in mensura.



244 Reverentissime exponens frater Thomas

praeexigit 1

praesupponit J

determinatio
commensuratio principium.

I

mensura (praefigit)

forma

species
t

consequitur

inclinatio ad finem
\

ordo
t

pondus (trahit ad

Du point de vue purement historique, réunir de cette manière des

études si différentes, élaborées dans des perspectives et des préoccupations

si diverses, est un scandale. Peut-on dire que l'autorité est respectée,

comme elle devrait l'être, honnêtement, pour ce qu'elle est? Elle est

gauchie vers quelque chose qui, de fait, n'est plus sa signification propre
et immédiate.

Pour S. Augustin en effet, modus, species, ordo, sont des dimensions
constantes qui constituent les réalités bonnes et en manifestent la
richesse; ce sont comme les generalia bona et S. Thomas veut en faire
la structure essentielle de la ratio boni

Un jugement facile qualifie cette manière d'opérer de mauvais
concordisme théologique, impliquant même un manque de probité
intellectuelle. On use de S. Augustin pour lui faire confirmer ce qu'il
n'a pas explicitement dit. On transforme sa pensée. Bref, on ne se sert

plus véritablement de l'autorité, on ne la respecte plus, on en abuse.

Si un tel jugement était exact, ce serait grave Car, ou bien S. Thomas
est conscient du procédé, et, intellectuellement, il n'est pas honnête; ou
bien il n'en est pas conscient, et ses démarches demeurent superficielles.
Quiconque a étudié S. Thomas d'un peu près a de la peine à croire que
le théologien, le saint, traiterait avec autant de légèreté les autorités du
plus grand des docteurs d'Occident. Il est tout aussi difficile d'admettre

que S. Thomas le fasse inconsciemment et qu'il se contente de rapprochements

vagues. N'est-il pas possible d'entendre autrement sa manière
de faire?

Ne sommes-nous pas en présence d'un fait de liberté, cette liberté
du cœur et de l'esprit propre à celui qui ne recherche que la vérité?
Liberté qu'il peut s'octroyer précisément parce qu'il considère le
Philosophe, S. Augustin, S. Ambroise, comme des auctoritates dans la mesure
où ils sont témoins de la vérité ; bien plus, parce que chacun n'a d'aucto-
ritas que dans cette mesure Alors le théologien, qui est essentiellement



Reverentissime exponens frater Thomas 245

serviteur de la vérité, et ne peut rechercher que la vérité, a le droit de

les utiliser dans cette même mesure.
Le théologien recherche la vérité à partir de la foi, en adhérant à la

révélation de Dieu. La théologie coopère à cette Révélation, à sa manière

et à son niveau. Par le fait même, sa recherche participe de l'absolu de

cette Révélation qui lui communique la vérité divine, éternelle, vérité
qui n'est liée ni à un temps, ni à un lieu, bien qu'elle se soit communiquée

en tel lieu et à tel moment; vérité divine qui n'est pas conditionnée

par tel ou tel système de pensée, bien qu'elle ait été exprimée avec les

ressources et les limites d'une certaine mentalité humaine. Par le fait
même, le théologien peut, au nom de cette Révélation dont il est le serviteur,

considérer toute vérité, toute parcelle de vérité, découverte par
les hommes de tout temps et de tout lieu (et spécialement par ses pères
dans la foi), comme son bien, un bien dont il a le droit et le devoir de se

servir en vue de mieux manifester toute la richesse de la Révélation
divine. Par l'autorité de la Révélation divine, à laquelle il se soumet dans

la foi et à laquelle il consacre se recherche et les capacités de son intelligence,

le théologien use des auctoritates (celle des Pères de l'Eglise et
celles des philosophes) avec une très grande liberté, tout en demeurant

respectueux à leur égard; car il le fait pour pénétrer plus avant dans

la vérité révélée. De cette manière il explicite ces diverses autorités en

ayant recours aux intentions profondes de leurs auteurs qui, eux-mêmes,

ne cherchaient que la vérité 3.

Il ne considère donc plus ces auteurs comme des étrangers, des

personnes lointaines qu'il ne peut atteindre que d'une manière purement
extérieure (historique ou scientifique). Avant tout ils sont pour lui
aûvSouXoi 4 dans le service de la vérité, ils sont des amis qui coopèrent à

la même œuvre. Alors, manifester de manière plus parfaite toute la
richesse de la vérité divine révélée, lorsqu'il s'agit des Pères, rechercher
la vérité de manière plus pénétrante et exacte, lorsqu'il s'agit des

philosophes, est «jouer en équipe» avec eux jusqu'à ce point d'amitié qui fait

3 II serait intéressant d'analyser les trois manières dont quelqu'un peut fausser
l'autorité de l'Ecriture. S. Thomas note en effet, dans son Commentaire sur l'Evangile

de S. Matthieu : « tribus modis depravat quis auctoritatem sacrae Scripturae:
aliquando sicut cum dicituv de uno, et exponitur de alio... Secundo modo depravat,
quando inducit quis auctoritatem ad aliquid, ad quod non est auctoritas... tertio modo

quando illud quod ut per se, de auctoritate accipit, et aliud quod est contra se dimittit,
quod est mos heretici...», ch. IV leçon 4, éd. Cai (Marietti) n° 332.

4 Col. I, 7; IV, 7; Apoc. VI, 11; XIX, 10; XXII, 9.



246 Reverentissime exponens frater Thomas

aboutir l'essai inachevé de l'ami. On assiste donc à un véritable dialogue
entre le théologien et les esprits en quête de vérité, ces autorités dont il
s'aide. Les autorités sont pour lui paroles vivantes, - un peu à la manière
de la Parole de Dieu elle-même, à laquelle elles participent plus ou moins
directement par leur contenu de vérité; ce ne sont plus des autorités
purement figées et juridiques, justiciables d'un simple commentaire
philologico-historique. On assiste à un dialogue, à l'un de ces rares
dialogues entre gens intelligents, où la communion s'établit au-delà de

la faiblesse des expressions et des limites d'intuitions, parce que la
bienveillance mutuelle sait reconnaître la direction de la vérité que tous
cherchent d'une égale ardeur, dans un réel détachement de soi ; dépassant
les limites individuelles, chacun, à sa mesure personnelle, perçoit avec

joie le point de convergence de l'effort commun.
A la lumière de cette hypothèse de recherche, revenons à notre

art. 5. L'autorité de S. Augustin en ses divers textes sur le bien peut
être considérée de manière extérieure: ce sont propos de penseur, vues
de l'évêque d'Hippone, un homme du Ve siècle dont la pensée était
conditionnée par la philosophie néoplatonicienne. Le bien est donc pour
lui ce qu'il y a d'ultime dans l'ordre métaphysique; le modus, la species

et l'ordo manifestent la présence des réalités bonnes comme leurs notes
générales. Là où le bien existe, ces trois notes apparaissent; dans la
mesure où ces notes se trouveront réalisées, le bien lui-même le sera.
Selon une telle méthode, il s'agit avant tout de respecter une manière
particulière de comprendre la bonté des réalités telle qu'elle est,
conditionnée par un milieu historique et des influences philosophiques.

Mais le théologien peut aussi considérer l'autorité de S. Augustin
en tant qu'il est témoin de la vérité, c'est-à-dire un pionnier de sa
recherche, un temps de sa découverte, un «père» qui a saisi et exprimé
quelque chose de la vérité. Quand elle le rencontre, l'intelligence qui,
avant tout, cherche ce qu'est la bonté et vise à pénétrer le plus
profondément possible dans la ratio boni, est tout heureuse d'utiliser les recherches

d'Augustin et de les affronter, en quelque sorte, aux recherches du

philosophe. A ce moment les efforts d'Aristote et ceux d'Augustin
peuvent coopérer vraiment à la même œuvre, la découverte de la vérité.
En opérant ainsi, le théologien ne respecte-t-il pas éminemment l'autorité

d'Augustin et celle d'Aristote, puisqu'il prolonge leurs efforts en se

mettant à leur école et en les utilisant de la manière la plus intelligente
qui soit? Le plus grand hommage du disciple à son maître est de le

dépasser en cela même qu'il a reçu de lui.



Reverentissime exponens frater Thomas 247

Rapprocher le modus de S. Augustin de la dispositio d'Aristote, la

species de la forme, Yordo de Yinclinatio ad finem, est certes donner à

cette trilogie une nouvelle signification qu'historiquement elle ne

comporte pas. Mais en son intention profonde, loin de la violenter, c'est la
préciser et l'enrichir. Au lieu de comprendre ces trois notions uniquement
en référence à la Sagesse de Dieu qui fait tout avec mesure, nombre et

poids, on explicite en outre les rapports internes de finalité qui relient
modus, species, ordo. Cette analyse philosophique d'Aristote selon les

diverses causalités ne s'oppose en rien au regard de sagesse chrétienne

d'Augustin. Au lieu de s'arrêter exclusivement aux expressions
matérielles et littérales, conditionnées par tel ou tel milieu historique et par
tel système philosophique, l'intelligence veut saisir la signification
profonde de ces expressions, en tant qu'elles manifestent la réalité connue et
contiennent une part de la vérité. Il faut aller jusque là, croyons-nous,
si l'on veut saisir la pénétration souple avec laquelle S. Thomas, en

théologien, utilise les auctoritates.
S. Thomas ne sacrifie pas à un rite d'hommage à des autorités dûment

mises en niche, il ne procède pas à un inventaire historique de ses

prédécesseurs, destiné à mettre en valeur «l'originalité» de son apport personnel;

il ne s'attarde pas à une analyse philologique excluant par méthode

tout souci de déboucher au-delà d'une «analyse formelle», c'est-à-dire
très matérielle ; il fait appel à tous les collaborateurs et maîtres de valeur
dont l'appui, les lumières, les intuitions, l'aideront à progresser, à serrer
au mieux l'ineffable vérité.

*

Le cas éminent du théologien n'est pas exclusif: le philosophe déjà
peut agir d'une manière assez semblable à l'égard des autres philosophes,
dans la mesure, du moins, où «l'ami de la sagesse» cherche avant tout
la vérité. Au nom de la recherche de la vérité, bien commun de tous les

philosophes et de tous les hommes, le philosophe peut se servir de l'autorité

des autres philosophes pour approfondir sa propre recherche de la
vérité. Il les considère alors comme des amis, des coopérateurs, non plus
comme des adversaires ou des rivaux. Quand S. Thomas, commentateur
d'Aristote, examine la manière dont celui-ci interroge ses devanciers

pour savoir comment ils ont saisi les principes et les causes premières
des réalités, son attitude est bien celle que nous esquissons. Ne souligne-
t-il pas nettement, à propos d'Anaxagore: Hic prosequitur de opinione
Anaxagorae: et circa hoc duo facit: primo ostendit qualiter opinio Anaxa-



248 Reverentissime exponens frater Thomas

gorae est suscipienda quasi vera et quomodo quasi falsa in generali 5?

Il précise même, non sans humour : Ejus ergo opinio est vera quantum ad

hoc quod non expressit, falsa quantum ad hoc quod expressit... 6 Quia si
totaliter accipiatur ejus opinio secundum quod in superficie apparebat ex

ejus dictis, apparebit major absurditas propter quatuor rationes... Istae

igitur absurditates apparent, si consideretur opinio Anaxagorae superfi-
cialiter. Tamen si quis exsequatur «articulariter », idest distincte et manifeste

perquirat quod Anaxagoras uvult diceret>, idest ad quod ejus intellectus

tendebat, licet exprimere nesciret, apparebit hujus dictum mirabilius et

subtilius praecedentium philosophorum dictis...7 Et S. Thomas de
conclure: Patet igitur quod Anaxagoras secundum ilia quod exprimit, nec

dixit recte, nec plene. Tamen videbatur directe dicere aliquid propinquius
opinionibus posteriorum, quae sunt veriores, scilicet opinioni Piatonis et

Aristotelis)8.
*

Pour S. Thomas théologien et commentateur d'Aristote, il semble
donc bien qu'il y ait une double manière d'envisager et utiliser
documents et auctoritates : ou bien l'on considère le document en lui-même

comme un fait, et l'on en use selon ses propres expressions, tel qu'il se

donne à nous; ou bien l'on voit dans le document, qui fait autorité, un
signe, un témoignage qui permet de rejoindre une autre chose: la pensée,

l'intuition profonde et mal explicitée, la direction de la recherche de

celui qui en est l'auteur. On peut alors interpréter ce document selon

l'intention profonde de l'auteur. Si celui-ci est philosophe, il recherche

avant tout la vérité. L'interpréter dans le sens de la vérité n'est dès lors

pas étranger à son autorité. Et la méthode ne fait que continuer et amplifier

celle qu'Aristote met en œuvre au passage commenté 9.

2. Les auctoritates en méthode théologique selon S. Thomas

L'interprétation que nous venons de proposer n'est pas le fruit d'une

impression personnelle ni d'une spéculation extrapolante ; elle est confirmée

par le Docteur commun lui-même, non seulement quand il commente

Aristote, mais lorsqu'il fait œuvre propre.

5 S. Thomas, Comm. Met., I, lec. 12. éd. Cathala § 194.
6 Loc. cit., N° 194 fin.
7 Loc. cit., Nos 195-196.
8 Loc. cit., N° 199.
9 Met., A, 8, 989 a 30 sq.



Reverentissime exponens frater Thomas 249

Dans la première question de la Somme, analysant ce qu'est la
théologie, S. Thomas énonce que la Sacra Doctrina est une science, mais

une science d'un type très particulier. Car il y a deux genres de sciences :

certaines procèdent de principes connus par la lumière naturelle de

l'intelligence, telles l'arithmétique et la géométrie; d'autres procèdent de principes

connus par la lumière d'une science supérieure, comme la perspective

procède de la géométrie, et la musique de l'arithmétique. La Sacra

Doctrina est science de cette dernière manière : elle procède de principes
connus par la lumière d'une science supérieure qui est la science de

Dieu; celle dont jouissent en plénitude les bienheureux. C'est pourquoi,
comme la musique croit les principes qui lui sont communiqués par
l'arithmétique, ainsi la Sacra Doctrina croit les principes qui lui sont
révélés par Dieu 10.

Voilà qui est net: le statut scientifique de la théologie est celui
d'une science subalternée à une autre science. C'est une science qui
reçoit ses principes de la Révélation. Elle ne connaît donc pas immédiatement

et avec évidence ses principes propres, mais elle y adhère en y
croyant sans en avoir l'évidence. La théologie de S. Thomas se reconnaît
donc dans une totale dépendance. Bien que capable d'atteindre la perfection

scientifique, elle demeure toujours imparfaite et insatisfaisante pour
l'intelligence, véritable science d'attente de la vision béatifique.

Pourtant, la théologie possède une certitude unique, car elle se

fonde sur la foi surnaturelle, sur l'autorité divine n. «Cette science

possède la certitude ex lumine divinae scientiae quae decipi non potest».
Elle a aussi une dignité unique puisqu'à cause de son altitude elle considère

ce qui transcende la raison. Bien plus: la fin de cette doctrine, en

tant qu'elle est pratique, est la béatitude éternelle 12 : elle finalise donc

toutes les autres sciences.

Précisons : cette science reçoit ses principes immédiats de la science

de Dieu. Par la foi, en effet, les vérités révélées sont acceptées comme
les principes propres de la recherche scientifique théologique. Les vérités
révélées, reçues dans la foi, se fondent directement sur l'autorité de

Dieu. Celle-ci n'est donc pas considérée comme extrinsèque à la science

théologique, mais comme ce qui la fonde et lui permet d'exister, lui
fournissant ses principes propres. L'autorité divine peut remplir ce

rôle, puisque, précisément, elle n'est pas purement extérieure à l'intelli-

10 Ia, q. I, a. 2.
11 Ia, q. I, a. 5.
12 Ia, q. I, a. 5.



250 Reverentissime exponens frater Thomas

gence du théologien, intelligence surélevée par la foi. Par la foi, l'autorité
divine s'introduit vraiment dans la vie de l'intelligence du croyant, sans

se confondre avec les exigences naturelles de sa vie intellectuelle, mais

en surélevant cette vie. Elle est ce qu'il y a de plus intérieur et de plus
intime pour la foi du théologien, elle est sa lumière et, en même temps,
ce qui s'impose dans la plus grande transcendance ; elle est la norme de

toute sa recherche, le principe d'où il part et où il revient toujours. Loin
de demeurer étrangère à la vie de l'intelligence du croyant, l'autorité
divine lui offre de nouvelles possibilités de développement et une
nouvelle fécondité. On peut donc dire que la recherche théologique jusque
dans ses exigences scientifiques prend naissance dans la Révélation
divine reçue par la foi; elle a pour point de départ l'autorité divine.
Normalement, toute connaissance qui se fonde sur l'autorité humaine ne

peut engendrer qu'une opinion, une connaissance «dialectique», de sorte

que, suivant la valeur de cette autorité, on possédera une opinion plus
ou moins parfaite 13. Par contre l'autorité divine peut être à l'origine
d'une véritable connaissance scientifique. Car, précisément, cette autorité

divine est toute différente des autres; elle n'est pas seulement

extérieure, elle est aussi principe de vie spirituelle et de détermination
intellectuelle. Elle engendre une adhésion certaine de foi qui, bien

qu'obscure, est capable d'assumer à son service les sciences

philosophiques.

Cette adhésion aux articles de foi est, en conséquence, plus certaine

que nos connaissances métaphysiques les plus certaines, puisqu'elle est

capable de les assumer et de les mettre à son service. S. Thomas le
souligne: Licet locus ab auctoritate quae fundatur super ratione humana,
sit infirmissimus ; locus tarnen ab auctoritate quae fundatur super reve-

latione divina, est efficacissimus 14.

Nous sommes bien en présence d'un type d'autorité ultime,
permettant à l'intelligence humaine surélevée par la foi de se mettre
immédiatement à l'école de Dieu. Elle ne supprime pas pour autant notre
recherche et nos labeurs. Bien au contraire, elle les suscite et les exige.
Cum enim gratia non tollat naturam sed perficiat, oportet quod naturalis
ratio subserviat fidei 15.

13 Cf. S. Thomas, Quod. Ill, a. 31, ad. lum : «Probare autem per auctoritatem
non est demonstrative probare, sed fide rei opinionem facere.n

14 Ia, q. I, a. 8, ad 2um.
15 ibid.



Reverentissime exponens frater Thomas 251

Se mettre à l'école de Dieu ne supprime pas davantage la lucidité.
Le théologien sait les diverses manières dont il doit user des diverses

autorités. De l'autorité de l'Ecriture canonique il se sert proprie et ex

necessitate argumentando 16, comme le savant se sert des principes propres
de sa science. L'autorité des Docteurs de l'Eglise est utilisée quasi

arguendo ex propriis sed probabiliter. Quant à celle du philosophe, il en use

quasi extraneis argumentis et probabilibus. Nous voyons par là comment le

théologien relativise l'usage de l'autorité des Pères de l'Eglise à celui de

l'autorité de l'Ecriture révélée par Dieu. L'autorité des Pères n'intéresse
le théologien que dans la mesure où ce qu'ils affirment est conforme à ce

qui est affirmé par l'Ecriture canonique. Il utilise l'autorité des Pères

relativement à la lumière de l'Ecriture. L'autorité des philosophes, enfin,

ne l'intéresse que dans la mesure où ce qu'ils disent exprime la vérité
ou y conduit. Il en use alors pour manifester les vérités révélées 17.

Ainsi donc, l'autorité n'est pas considérée pour elle-même, mais,
avant tout, relativement à une autre réalité. L'autorité des Pères
relativement à celle de l'Ecriture, et celle des philosophes relativement à la
vérité que l'intelligence humaine est capable d'atteindre par elle-même.

L'autorité de l'Ecriture possède seule un absolu, en tant précisément
qu'elle nous communique la vérité divine qui est la vérité première.
Cependant cette autorité est elle-même tout ordonnée à la vision béati-
fïque. Si Dieu nous parle et s'il nous demande de croire à sa parole, c'est

pour nous communiquer sa vie, sa lumière, sa vérité, et nous la communiquer

un jour dans la clarté de la vision béatifïque. L'intention profonde
de Dieu, en nous parlant, est de nous communiquer sa vérité et de nous
conduire à la vision béatifique.

Le double usage de l'autorité que nous avions présupposé plus haut
est donc méthodologiquement légitime. Il fait appel, à la fois, à l'autorité
et aux intentions de l'auteur mis en cause. Le fait est très net quand il
s'agit des Pères de l'Eglise ou des philosophes, puisqu'on peut considérer
leurs autorités : soit comme un fait ponctuel dans une étude synchro-
nique ou diachronique de l'histoire de la pensée humaine, c'est-à-dire en

elles-mêmes ou pour elles-mêmes, soit comme une étape, un pas, une
force dans la marche collective vers le vrai, c'est-à-dire en tant que ces

autorités ont valeur par rapport à l'Ecriture sainte ou à la vérité que
l'intelligence est capable de découvrir par elle-même. Même lorsqu'il

16 ibid.
17 in Boet. de Trin., q. 2, a 3, ad 8um.



252 Reverentissime exponens frater Thomas

s'agit de l'autorité divine exprimée dans l'Ecriture, un double usage
s'impose18. On peut, en effet, user de cette autorité en la considérant en
elle-même dans une pure adhésion de foi: «Dieu l'a dit, amen»: on donne

son acquiescement à la parole divine exclusivement comme à la vérité
révélée garantie par l'autorité divine elle-même. On peut aussi se servir
de cette autorité selon sa finalité propre. Si Dieu parle, c'est pour
communiquer sa vérité, pour conduire à la vision béatifique. Dès lors on
adhère à la vérité révélée comme à une source divine de lumière, capable
de féconder toute une recherche nouvelle de vérité. Le croyant-théologien
fait sienne la vérité révélée à titre de principe propre en sa recherche

théologique, et il coopère à cette vérité révélée en élaborant sa connaissance

théologique.
Prétendre rejeter la seconde manière d'user de l'autorité divine

pour exalter la première, n'est-ce pas, en définitive, transposer au niveau
de la foi l'attitude du nominalisme et du positivisme? Formalisant
l'autorité divine, voulant la considérer exclusivement en elle-même,
hors de toute finalité propre, on la matérialise alors même qu'on prétend
proclamer son absolue transcendance. Par contre, exalter la seconde

manière d'user de l'autorité de l'Ecriture au détriment de la première,
n'est-ce pas oublier le caractère propre de la Révélation divine qui
s'impose au croyant La pure adhésion de foi à la parole de Dieu possède

en elle-même quelque chose d'absolu (le croyant n'est pas nécessairement

un théologien). Il ne faut donc pas confondre l'autorité divine de

l'Ecriture et l'autorité des hommes; il ne faut pas transposer au niveau de

l'adhésion de foi surnaturelle les mœurs de notre raison humaine. Autre
chose la foi surnaturelle, autre chose la foi humaine. La vérité révélée

demeure en elle-même indépendante de nos mœurs intellectuelles et par
l'adhésion de foi elle surélève la vie de notre intelligence. Certes Dieu,
en nous révélant sa vérité, s'adapte avec miséricorde aux conditions de

notre intelligence - il se sert de la parole et du discours humains -; par
miséricorde il réclame du croyant sa coopération de théologien; mais sa

vérité ne se relativise pas du fait de cette coopération. L'usage que le

18 Notons bien que l'usage de l'autorité divine de l'Ecriture considérée en
elle-même implique pour le catholique qu'elle soit considérée à travers le Magistère
de l'Eglise et la Tradition, puisque l'Ecriture est confiée à l'Eglise qui doit la garder.
La distinction qu'on pourrait faire entre l'usage de l'autorité de l'Ecriture considérée

en elle-même et son usage à travers le Magistère de l'Eglise et la Tradition
est donc une distinction théorique qui ne peut proprement impliquer deux usages
de l'Ecriture pour le croyant. Car le théologien, avant d'être théologien, est croyant.



Reverentissime exponens frater Thomas 253

croyant fait de l'autorité divine pour élaborer la théologie est une
surabondance de miséricorde. C'est pourquoi elle est le fait de la grâce
chrétienne et n'existe pas à proprement parler dans l'Ancien Testament19.

En dernier lieu, ce double usage de l'autorité se fonde sur la nature
même de l'autorité telle que S. Thomas la conçoit. L'autorité, pour lui,
est liée à la personne et inséparable de celle-ci. C'est vraiment la
propriété de la personne parfaite. Dans la mesure où la personne a atteint sa

fin, dans cette même mesure elle est capable de raffermir une personne
moins parfaite, n'ayant pas encore atteint sa fin. L'autorité suppose donc

une supériorité réelle; elle est l'apanage de celui qui, en raison de sa

supériorité, est capable d'aider ceux qui lui sont inférieurs, en assumant
leur responsabilité. Elle s'exerce de diverses manières, ordonnant toujours
l'inférieur vers son propre bien et l'aidant efficacement à l'atteindre. De

fait l'autorité peut s'exercer soit dans le domaine de la vie pratique
(celui de la vie familiale : éducation, celui de la vie politique : exercice des

lois), soit dans le domaine des connaissances scientifiques et philosophiques:

l'enseignement. Dans ce dernier cas on est en présence de l'autorité
du maître, celui qui sait parfaitement et qui, par le fait même, est capable
de communiquer sa connaissance à ceux qui ne la possèdent pas. L'autorité

du maître est donc à la fois relative à la perfection de sa connaissance

- il a autorité dans la mesure où sa connaissance est parfaite - et
relative à ceux qui sont capables de recevoir son enseignement. Le disciple

qui reçoit l'enseignement d'un maître adhère à cet enseignement -
oral ou écrit - en lui faisant confiance, et s'en sert pour acquérir la vérité.
Il utilise les paroles ou les écrits du maître comme ce qui peut suppléer
à sa propre ignorance et lui permettra de dépasser plus rapidement cet
état d'ignorance. Le disciple qui reconnaît l'autorité des paroles ou des

écrits d'un maître peut donc s'en servir de deux manières : - ou il adhère

purement et simplement à ces paroles ou à ces écrits qui font autorité, en
les considérant en eux-mêmes, et les reçoit comme une expression
quasi définitive; - ou il peut, tout en y adhérant, en user pour atteindre
la vérité dans une recherche inlassablement poursuivie. Ceci, vrai de

toute autorité, l'est éminemment de l'autorité divine. Dieu, étant le seul

19 Ceux qui rejettent la théologie scientifique de S. Thomas n'ont-ils pas un
désir secret, inconscient, de retourner à l'Ancien Testament et de remplacer le
théologien par le prophète Mais à la différence des prophètes de l'Ancien Testament
qui recevaient leur mission de l'Esprit Saint, ne voudraient-ils pas souvent s'ériger
eux-mêmes en prophètes? Phénomène de régression bien connu: il matérialise
toujours, car il substitue les exigences de l'origine à la lumière de la cause finale.



254 Reverentissime exponens frater Thomas

Maître véritable qui sait tout parfaitement, est le seul dont l'autorité soit
souveraine. C'est pourquoi son enseignement est le seul qui réclame une
adhésion de foi plénière. Aussi certains pensent-ils que rien n'est plus
grand que de demeurer dans une telle adhésion, en excluant tout ce qui
pourrait lui enlever de sa pureté initiale. Une telle attitude oublie que
l'enseignement de Dieu, en raison même de sa perfection, est, plus que
tout autre, ordonné à la communication de la vérité plénière. C'est pourquoi

Dieu réclame de celui qui le reçoit, non seulement une adhésion très

pure de foi, mais aussi l'effort le plus aimant et le plus intelligent possible
de coopération en vue de la vision béatifique. La Sacra Doctrina de

S. Thomas ne peut se comprendre que dans cette perspective.

3. De l'autorité à l'autoritarisme, de l'autoritarisme
au primat de la révolte

Cette intelligence de l'autorité, et tout spécialement de l'autorité
divine, qui a permis à S. Thomas d'édifier la Sacra Doctrina, est quelque
chose de très grand qui montre, à la fois, la libéralité de la miséricorde
du Dieu-Révélant, et la vitalité de notre intelligence surélevée par la foi.
Dieu, en nous enseignant, veut que nous soyons des disciples dociles et

intelligents, des disciples-amis, qui coopèrent efficacement avec leur
Maître; car ils savent que toute la connaissance de leur Maître est pour
eux, qu'un jour ils connaîtront avec clarté tout ce qu'il connaît. Mais

en raison même de cette intelligence si pénétrante de l'autorité, le chef-

d'œuvre de Sacra Doctrina édifié par S. Thomas demeure vulnérable et

fragile. En l'humanité les chefs-d'œuvre sont non seulement rares, mais

aussi des réalités fragiles, celles qui se désagrègent et se détériorent le plus
facilement

Quant au respect des auteurs humains, n'est-il pas plus grand quand
il retrouve l'intention profonde, modeste et désintéressée qui faisait la
force et la ténacité de leur recherche Ces maîtres humains n'ont-ils pas
cherché à conduire leurs disciples, lecteurs ou auditeurs, à la vérité qu'ils
avaient perçue au-delà d'une expression qu'ils étaient les premiers à

savoir limitée, imparfaite? Dépasser la lettre, la forme, le mode de

pensée, pour atteindre l'objet qu'ils voulaient montrer, n'est-ce pas la

plus parfaite, la plus fidèle manière de les entendre, la plus respectueuse
utilisation de leur autorité, dès lors qu'une longue investigation a

permis de situer exactement leurs dires et leurs pensées



Reverentissime exponens frater Thomas 255

Peu après cette conception générale et si audacieuse de la Sacra

Doctrina selon S. Thomas, apparaissent les doctrines de Guillaume
d'Ockham et de son disciple Gabriel Biel, qui ont eu une si grande
influence sur tout le développement de la théologie. Certes Guillaume
d'Ockham ne refuse pas les auctoritates. Apparemment il semble les

reconnaître avec les mêmes nuances que S. Thomas. Il précise, en son
De Sacramento altaris: Si per doctores intelligant doctores modernos mutuo

se reprobantes publice et occulte et etiam in scriptis... negare eos non est

inconveniens. Nihil enim quod dicunt est recipiendum nisi quod possint
probare per rationem evidentem vel per auctoritatem sacrae scripturae vel per
determinationem Ecclesiae vel per doctores approbatos ab Ecclesia 20.

Cependant, si l'on essaie de préciser ce qu'il entend par autorité, on

s'aperçoit vite que ce mot n'a plus la même signification: elle se ramène

pratiquement à un pouvoir. Celui qui a l'autorité est celui qui a le pouvoir
de commander efficacement. L'autorité n'est plus considérée d'une part
en fonction d'une nature parfaite qui a atteint sa fin, et d'autre part en

fonction d'inférieurs qu'il faut aider à acquérir leur propre fin; la notion
de nature et celle de fin n'ont plus aucune signification réelle dans une
telle doctrine. Pour Guillaume d'Ockham en effet, seule la réalité
individuelle, le suppôt, est réelle. La nature est une construction de l'esprit,
quelque chose de fictif. Pour lui la vie de l'intelligence se ramène d'une

part à une connaissance expérimentale, quasi intuitive, des singuliers
existants, et d'autre part à une connaissance de l'universel, fruit de

l'intelligence, et lui permettant de classer et d'ordonner les réalités
individuelles. Il n'y a place que pour une description des réalités existantes
et une logique rationnelle. Il n'y a plus de coopération réelle et
profonde de l'intelligence et de la réalité; aucun dialogue n'est plus possible,
seul demeure le monologue. On décrit et on classe, mais on ne connaît
plus vraiment, en devenant intentionnellement l'autre. La réalité ne
saurait plus être considérée que d'une manière tout extérieure.

Il est facile de saisir les conséquences immédiates de cette attitude
en notre propos. On ne peut plus envisager un double usage de l'autorité;
elle s'impose à l'inférieur qui doit la subir. Elle l'oblige à se soumettre,

20 De Sacramento altaris, q. 3; voir Quaestio prima principalis. Prologi in
primum librum Sententiarum, éd. P. P. Böhner, B. Goetschmann, Zurich, où il cite
souvent l'autorité de saint Augustin, celle du Philosophe et du Commentateur : « ad
auctoritates Philosophi et Commentatoris dico... sicut patet ad primam auctoritatem
Philosophi et Commentatoris...)) (ad 3um dubium, p. 47).



256 Reverentissime exponens frater Thomas

elle le contraint d'obéir. Ceci non pas en vue de son achèvement et
de sa propre perfection, mais comme un fait qui s'impose. Formalisée

et comme hypostasiée, l'autorité réclame ceci ou cela.

Dès lors il n'y a plus aucune possibilité de concevoir une coopération,
une recherche de la vérité commune au maître qui enseigne et au disciple

qui reçoit son enseignement. L'autorité exige d'être acceptée pour elle-

même, sans qu'on l'ordonne immédiatement à l'acquisition de la vérité;
elle s'impose d'une manière tyrannique, aliénant vraiment l'intelligence
du disciple. Ceci est d'autant plus vrai qu'en théologie l'autorité considérée

est l'autorité suprême. Celle-ci s'impose d'une manière absolue,

sans aucun recours. Le croyant se trouve alors en présence de la toute-
puissance de Dieu qui réalise tout ce qu'il veut selon le bon plaisir de sa

liberté souveraine. Son intelligence de croyant n'a plus qu'à se livrer à

ce bon plaisir, essayant uniquement de saisir tout ce que Dieu peut faire.
L'adhésion de foi se réduit à un pur acte d'obéissance qui reconnaît
l'autorité souveraine de Dieu, et la théologie se ramène à l'étude de

l'extension du pouvoir de Dieu, la recherche des possibles (tout ce que
Dieu veut réaliser de potentia absoluta). Cette fausse exaltation de l'autorité

de Dieu, identifiée à sa toute-puissance, tend à réduire à rien la vie
de l'intelligence. On serait tenté de dire que l'exaltation de l'autorité
de Dieu réclame une annihilation de l'intelligence du croyant.

C'est dans ce climat théologique proclamant une autorité de Dieu
telle qu'elle empêche l'intelligence du croyant d'être elle-même selon

ses exigences les plus naturelles, qu'il faut situer certaines réactions

philosophiques. Pour retrouver sa spontanéité vitale et ce qui lui est le

plus naturel, l'intelligence éprouve alors le besoin de se libérer de toute
autorité et de tout ce qui pourrait l'empêcher d'être pleinement elle-
même. Cette tyrannie, née de la fausse exaltation de l'autorité, a donné
à l'intelligence humaine un sens très aigu de son autonomie, de ce

qui lui est propre. Aussi n'est-il pas étonnant que sa réaction première
soit le rejet de tout ce qui vient de l'extérieur, de tout ce qui n'est pas
immédiatement la conscience de sa propre activité. Attitude défensive

hypercritique ; au lieu d'accepter d'abord et de critiquer ensuite, elle

commence par s'opposer en critiquant, pour redécouvrir au plus intime
d'elle-même, de sa conscience, la certitude dont elle a tant besoin,

non sans avoir rejeté ce qui, jusque-là, était pour elle source première de

toute certitude et de toute sécurité : l'autorité de Dieu. La fausse exaltation

de l'autorité devait inévitablement entraîner une fausse exaltation
d'autonomie.



Reverentissime exponens frater Thomas 257

N'est-ce pas ici l'attitude profonde de Descartes En présence d'un
certain nominalisme larvé, qui avait pénétré dans la scolastique, il
éprouve le besoin impérieux de redécouvrir au plus intime de sa
conscience cette source vitale de la connaissance et de la certitude. En
s'opposant au nominalisme, à la tyrannie de l'autorité, il manifeste

l'exigence vitale de son intelligence. Une telle réaction est saine, mais
est-elle suffisante? Ne demeure-t-elle pas trop dépendante de cela même

qu'elle rejette? N'est-elle pas en premier lieu une attitude critique défensive

Celui qui se défend demeure relatif à son adversaire, bien souvent il
en garde les mœurs! Descartes réagit contre le carcan de l'autoritarisme
théologique - il veut faire table rase -, mais il s'enferme dès lors dans la
certitude de sa propre pensée. Descartes a-t-il eu assez d'audace et assez

de force dans sa réaction? N'est-il pas resté à mi-chemin, au niveau des

contraires qui demeurent dans un même genre A l'extériorité de l'autorité

il a substitué l'intériorité de son cogito.

Pour se libérer complètement du formalisme de la doctrine nomina-
liste, il eût fallu redécouvrir le réalisme de la nature et surtout de la
cause finale. Car ce n'est pas l'autorité qui, en elle-même, s'oppose au

développement de notre intelligence, mais telle manière de la comprendre
et d'en user. Ce qu'il faut rejeter avant tout, c'est la cause de cette
formalisation de l'autorité qui, oubliant ce pourquoi l'autorité existe, l'érigé en

absolu.

Au terme de cette esquisse, il semble donc que les inquiétudes des

uns, la sévérité des autres dans leurs appréciations de l'usage que fait
S. Thomas des auctoritates, trouvent leur cause dernière non dans les

limites de la méthode ou l'immaturité scientifique du Docteur commun,
mais dans la vigueur et la pureté de sa pensée où le plus grand nombre
n'a pu accéder ou se maintenir. Son tort, si tort il y a, est de dépasser

en perspicacité ses auctoritates dans la ligne même où elles ont œuvré à

la découverte et à l'expression du vrai. Parce qu'au-delà d'une bonne

intelligence du texte cité (car il en connaît admirablement le contexte) 21,

S. Thomas retrouve l'esprit en travail de l'auctor auquel il se réfère, il
dépasse la matérialité du signe et, mieux que l'auteur, explicite la pléni-

21 L'excellente enquête que vient d e mener le P. Le Guillou sur la connaissance

qu'a S. Thomas de la théologie orientale en est la preuve éclatante. Cf. «La
sacra doctrina, théologie du Mystère» dans Le Christ et l'Eglise, Théologie du
mystère, éd. Centurion 1963. — Pour saisir la valeur de toute citation du Docteur
angélique, il faut aller à son contexte immédiat et à son contexte large.

17



258 Reverentissime exponens frater Thomas

tude du signifié. On serait tenté de dire que c'est non seulement la plus
charitable mais la plus fidèle des expositions, puisque la plus aimante
et la plus pénétrante de la vérité cherchée et trouvée dans le commun
dialogue de l'écrivain autorisé avec son commentateur22.

22 II reste que cette liberté du Docteur angélique est un exemple difficile
à suivre. Beaucoup le confondront avec une fausse «liberté des enfants de Dieu»
dont se réclament souvent anarchistes, autodidactes et faux savants. On devra donc
sans cesse rappeler les voies d'ascèse scientifique, le dépouillement spirituel, l'amour
de la vérité, sans lesquels cette vraie liberté ne peut naître et fructifier. Chez S. Thomas,

elle est le fruit d'une vie contemplative, longuement mûrie par les pratiques
actives des observances primitives des prêcheurs. Déjà le philosophe, comme
philosophe, doit lui aussi pratiquer la longue ascèse des enquêtes scientifiques (linguistiques,

exégétiques, historiques), pour se dépouiller des intuitions faciles et ne pas
prendre pour exactes ses opinions sur un auteur. Cette voie ascétique est nécessaire

pour acquérir un peu du détachement de soi sans lequel tout dialogue avec les
auctoritates serait un leurre, faute de cet exclusif amour du vrai.


	Reverentissime exponens frater Thomas

