Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Katholizitat als Methode und 6kumenische Theologie
Autor: Marron, Vincent

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760398

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VINCENT MARRON OSB

Katholizitit als Methode

und 6kumenische Theologie

Mit der Entwicklung der 6kumenischen Bewegung war es gegeben,
daB Theologen verschiedener Herkunft sich trafen, um gemeinsam Theo-
logie zu treiben. Dabei erwies sich die Bedeutung der Methode in der
gegenwirtigen Theologie als immer wichtiger. Es sollte sich zeigen, daB
verschiedene Schulen des Denkens nur dann zu einem gemeinsamen
Ergebnis gelangen, wenn sie sich im Voraus auf Grundlagen haben einigen
konnen, auf denen ihr Resultat ruht. Um MiBverstindnisse auszu-
schlieBen, ist es nicht bloB notwendig, das Gesagte und dessen Zusammen-
hang genau zu bestimmen, sondern sich auch von den Vorstellungen ein
Bild zu machen, welche iiber die Methode gehegt werden, und namentlich
dariiber, was man als theologisch von Belang oder aber als nicht mehr
zur Sache gehorig betrachtet.

Diese Studie nimmt als ihren Ausgangspunkt die erste ausdriick-
liche Aussage iiber diese Notwendigkeit. Sie findet sich in der Einleitung
zum « Bericht der T heologischen Kommaission tiber Christus und die Kirche»
(nordamerikanische Sektion) !. Ein erster Teil unserer Arbeit untersucht
diese Aussage, ein zweiter beleuchtet ihren geschichtlichen Hintergrund

1 Paul S. MINEAR, ed., Faith and Order Findings, The Final Report of the
Theological Commissions to the Fourth World Conference on Faith and Order,
Montreal 1963, Faith and Order Paper No. 38, London 1963. — Deutsche Uber-
setzung: Christus und die Kirche, Bericht der Theologischen Kommission iiber
Christus und die Kirche an die Vierte Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchen-
verfassung, Montreal, Kanada (1963), EVZ-Verlag, Ziirich 1963. Im folgenden
wird die engl. Ausgabe mit Report, die deutsche mit Bericht zitiert werden.



224 Katholizitdt als Methode und 6kumenische Theologie

und geht vor allem den Verbindungen nach, die zwischen ihr und einigen
vorangegangenen Veroffentlichungen bestehen. Der dritte und letzte Teil
wird versuchen, einige Folgerungen zu ziehen.

L.
Feststellungen des Berichts zur Methodenfrage

Die AuBerungen iiber die Methode im nordamerikanischen Bericht
tauchen zum ersten Mal im Abschnitt B: Der Ansatz unserer Unter-
suchung, in der Einleitung auf. Diese beginnt mit einer sehr schénen
Aussage iiber den Glauben: A: Unser gemeinsames Zeugnis. Der ganze
Bericht ist sehr gehaltvoll und von groBer Dichte, sodal wir hier nur
die Aspekte herausgreifen und betonen koénnen, die fiir unsere Arbeit
wohl von Bedeutung sein werden. Weite Teile des Berichtes dagegen
(die jedoch nichts als die Anwendung der erérterten Methode sind und
daher fiir eine vollstindige Studie der Methode gleichfalls beachtet sein
miiten) fallen dergestalt aus unserer eigentlichen Betrachtung fort.

Die Einleitung fingt wie gesagt mit der gemeinsamen Erklirung
iiber den Glauben an, welche von allen Gliedern angenommen wird. Sie
ist das unmittelbare Ergebnis jener «<neun Jahre intensiver und mannig-
facher Studieny, die in die Formulierung dieses Dokumentes eingegangen
sind. Mit ihr stehen wir vor den iibereinstimmenden Uberzeugungen in
der Sache der Einheit von Christi Kirche, wie der Bericht sie dann in
seinem Hauptteil im einzelnen darlegen wird.

Sodann kommen die Verfasser unmittelbar auf die Art, wie sie das
Problem anpacken, und auf die Methode zu sprechen. Was wir da iiber
ihre Auffassung des Problems horen, ist wichtig fiir das Verstindnis
ihres besonderen und etwas ungewohnlichen Gebrauchs des Wortes
«Katholizitat». Zuerst wird klar ausgesprochen, welcher Richtlinie ihre
Vorbereitungsarbeit gefolgt ist: ndmlich dem Zeugnis, das die Heilige
Schrift von Jesus Christus und von seiner Kirche ablegt. Dieses Zeugnis
war sowohl der Ausgangspunkt und Leitfaden als auch das Wahrheits-
kriterium all der Ergebnisse und Uberlegungen, die sich ihnen aus den
Quellenschriften des Glaubens ergaben. Dann wird das Schriftstudium
charakterisiert als ein Studium, das aus der lebendigen Evfahrung der
Kirche herauswichst: und dies in der Uberzeugung, daB der Heilige
Geist noch immer dem Volk Christi zeigt, was Christus ihm gibt und
auftrdagt. SchlieBlich war die Vorbereitungsarbeit von Lob, Dank und



Katholizitit als Methode und ékumenische Theologie 225

Bekenntnis durchwirkt, sie begann mit einer Doxologie und der Ver-
kiindigung des Wortes. Denn man war sich klar, dall die erste Aufgabe
darin besteht, die Aufmerksamkeit auf den lebendigen Herrn selbst zu
richten, und nicht etwa darin, eine Lehre iiber die Person Christi oder
iiber die Kirche zu entwerfen, ja nicht einmal darin, eine theologische
Betrachtung iiber die Probleme der christlichen Einheit anzustellen.

Hatten die Verfasser diese drei Grundsitze angenommen, so sahen
sie sich zu einigen fiir die Theologie gewichtigen Folgerungen gendétigt.
Auch ihr Gebrauch des Wortes «katholisch» ist davon nicht unberiihrt
geblieben. Zundchst hangen ndamlich Christologie und Pneumatologie
von der realen Prasenz Christi und des Heiligen Geistes in der Kirche
ab, sie folgen «auf den méachtigen Zugriff Christi und des Evangeliums,
der nach dem Neuen Testament und dem Zeugnis der Kirche durch die
Jahrhunderte Menschen zum Lobpreis und zur Verkiindigung fiihrt» 2.
Uberdies gliedert allein der lebendige Christus die Menschen seinem Leib
ein. Daher nimmt ein Christ die Wahrheit, der er sich zuwendet und von
der er lebt, am besten im Lobpreis wahr. Mit andern Worten: Glaubens-
aussagen empfangen ihre Form von der Verehrung, dem Lobpreis und
dem Dank, die Gott gebiihren. Ihr Verstindnis 6ffnet sich am besten
innerhalb des Gottesdienstes. Und wieder, weil es der lebendige Christus
ist, der die Menschen seinem Leib eingliedert, wird man Aussagen iiber
Christus im christlichen Glauben am besten im «verkiindeten» Wort
verstehen. So ist das Kerygma und die Liturgie der Anfang allen christ-
lichen Nachdenkens und auch der Grund, zu dem solches Nachdenken
stets zuriickzukehren hat. Doch verlangt der Glaube, der sich im Lob-
preis und in der Verkiindigung vollzieht, auch eine strukturierte Theo-
logie, ja diese ist in thm bereits enthalten. Kerygma und Dogma schlieBen
sich nicht aus, sondern bedingen sich gegenseitig. Das nizdnische Credo
und die Formulierung von Chalzedon spiegeln eine doppelte Lebens-
duBerung der christlichen Gemeinde wieder: das Leben des Preises und
der Anbetung und das Leben der Reflexion und der Diskussion.

So umreilt kurz zusammengefaBt die Kommission ihre Problem-
stellung. Diese ist mit dem in einem ganz bestimmten Sinne genommenen
Wort «Katholizitdaty gut gekennzeichnet. Die Verfasser des Berichtes
sind der festen Uberzeugung, daB sie das Wort «katholisch» nicht nur
auf den Gegenstand ihres Forschens — die «katholische» Kirche —, sondern
auch auf die Ausrichtung und Methode ihres Studiums véllig zu Recht

2 Report, p. 10 — Bericht, S. 10-11.

15



226 Katholizitdt als Methode und 6kumenische Theologie

anwenden. Art und Wesen des Gegenstandes bestimmen in der Tat Art
und Wesen des Vorgehens.

Abschnitt B der Einleitung schlieBt mit einer férmlichen Antwort
auf die Frage, was denn mit der «Katholizitit der Methode» im oben
dargestellten Zusammenhang gemeint sei. Die Verfasser erwidern darauf
wie folgt:

Wir meinen, dafl das Denken eine Reflexion iiber das Werk Gottes
als ganzes vom Anfang bis zum Ende werden mufB, daB es teil hat an
der Fiille des gottlichen Planes, nach dem alle Dinge in Christus zu-
sammengefaBt werden sollen, dal es von der Kirche in ihrer Gesamt-
heit handelt — von ihrer Gliedschaft im Himmel und auf Erden, die aus
allen Vélkern und Zungen versammelt wird, von ihrem gemeinsamen
Erbe aus allen Zeitaltern, von ihrer apostolischen Sendung an alle
Volker, von ihrer immer neuen Befreiung aus der Gefangenschaft im
Provinziellen und Einseitigen, von ihrer Haushalterschaft der Wahrheit
und Heiligkeit, die Gott ihr verliehen hat.

Eine Methode, die mit Recht katholisch genannt wird, folgt daher
aus der Antwort des Glaubens gegeniiber dem Handeln des dreieinigen
Gottes. Diese bemiiht sich, die Fiille und Ganzheit des géttlichen Han-
delns zu begreifen. Sie ist eine Form der Antwort auf die Schopfung,
auf die neue Welt mit ihren neuen Horizonten. Katholizitit bedeutet
nicht etwas Umfassendes, unbekiimmert um Wahrheit und Recht.
Katholizitdt ist keine Rechtfertigung fiir unterschiedslosen Eklektizis-
mus, noch erlaubt sie unbestimmten Inklusivismus. Katholizitit ist
wesentlich die Erkenntnis der Gemeinschaft unter Menschen, welche
Gott durch die lebendige Macht Christi und des Heiligen Geistes her-
vorbringt und néhrt, in der Menschen die Moéglichkeit haben, den alles
einschlieBenden Umfang seiner Liebe richtig erfassen zu koénnen 3.

Der dritte Abschnitt der Einleitung (Abschnitt C: Die Methode
unserer Untersuchung) fiithrt es aus, wie die Fragestellung der Kommis-
sion ganz von der so beschriebenen «katholischen» Methode geleitet war.
Das fiihrt die Verfasser dazu, mehrere «tiefgreifende Trennungen» ab-
zulehnen, die sie fiir ein Ungliick halten. Freilich anerkennen sie den
unersetzlichen Wert von Unterscheidungen fiir eine tiefere Sicht, und
sie rdiumen ein, daB3 Gegensdtze zuweilen niitzlich sein kénnen.

Im Hinblick auf die Heilige Schrift stieB man auf die Erkenntnis,
daB die ganze Bibel, nicht blo8 ein Bruchstiick aus ihr, zum Glauben
fiihren und den Leitfaden fiir die theologische Reflexion bieten muB.
Gleichzeitig konnte man sich nicht bereitfinden, das christliche Denken

3 Report, p. 11 — Bericht, S. 11-12.



Katholizitidt als Methode und 6kumenische Theologie 227

auf den Buchstaben der Bibel zu reduzieren oder die Giiltigkeit jeder
andern als der biblischen Terminologie zu verneinen, denn dies wire
gegen die Meinung der biblischen Schriftsteller selber. Die Bibel legt
keinerlei Trennung von hebridischem und hellenistischem Denken nahe,
ebensowenig die Verwerfung des kritischen Studiums oder einer speku-
lativen Beschidftigung mit ihr. «Unsere Auffassung von der Kirche muB3
sowohl der Einheitlichkeit des Zeugnisses als auch der Vielfalt der An-
sichten gerecht werden, die wir innerhalb des Neuen Testamentes finden;
wir miissen sowohl Wert auf den Reichtum der dort metaphorisch ge-
brauchten Bilder als auch auf ihren zentralen Kern legen. Wir miissen
dem einen Herren gegeniiber treu sein und zugleich doch auch sehen,
in wie vielfaltiger Weise seine Person und sein Werk bezeugt werden» *.

Weiter ist eine radikale Trennung zwischen «Geschichte» und «Meta-
physik» unannehmbar, wenn wir das Zeugnis der Bibel und das Zeugnis
der Kirche durch die Jahrhunderte hindurch in seiner Eigenart betrach-
ten. Aus dem gleichen Grund entbehren auch andere und weitverbreitete,
gingige Dichotomien eines tragfihigen Fundaments: Trennung zwischen
Schrift und Tradition, zwischen Altem und Neuem Testament, zwischen
Erschaffung und Erlésung, zwischen kiinftiger und verwirklichter Escha-
tologie. «In jedem Einzelfall hindert uns der Realismus biblischen Den-
kens daran zu trennen, was Gott selbst zusammengefiigt hat» 3.

Im Hinblick auf den Gebrauch der Bibel in der Theologie diirfen
die Anspriiche einer sorgfiltigen exegetischen Arbeit einer ebenso sorg-
filtigen theologischen Reflexion keinen Abbruch tun. Zwar sollte das
ziemlich weitgehende Fehlen von theologischer Systematik im biblischen
Denken die Theologen zur Demut veranlassen, die Angemessenheit und
definitive Giiltigkeit ihrer systematischen Geb&dude nicht zu iiberschitzen.
Keinesfalls kann es jedoch die Notwendigkeit solcher theologischer
Systematisierung ausléschen. Man kann sich nicht unkritisch auf Bibel-
texte berufen, die Bibel ist kein Nachschlagewerk fiir die Lésung von
allerlei Fragen und keine Art oberster Gerichtshof fiir die letzte Instanz.
Im Gegenteil: die Bibel ist nichts als das sichere Zeugnis desjenigen,
der Quelle, MaBstab und Ziel der Wahrheit ist, und das Zeugnis seines
Wirkens unter den Menschen. Ob der Theologe auch wei3, daB die Licht-
quelle fiir die ganze Bibel der lebendige Herr Jesus Christus ist, so wird

* Report, p. 12 — Bericht, S. 12-13. — Zu diesem Punkt kann man auf das Buch
von Paul S. MiNEAR, Mitglied der nordamerikan. Sektion, hinweisen: Images of
the Church in the New Testament, London 1960.

5 Report, p. 12 — Bericht, S. 13.



228 Katholizitit als Methode und 6kumenische Theologie

er es doch vermeiden, das Verhiltnis zwischen dieser Mitte und dem
gesamten Verlauf der biblischen Erzdhlungen auf eine allzu simple Weise
zu verstehen. Das Alte Testament darf nicht nur im Licht des Zeugnisses,
das das Neue Testament von Christus gibt, gelesen werden, sondern kann
auch um seines Inhalts willen und fiir sich genommen werden, als ein
Zeugnis von Gott, der in der Geschichte und im Leben der Menschen
am Werk ist. Ahnliches gilt fiir den Heiligen Geist: den Blick auf die
Mitte heften heiB3t nicht, deshalb die unendliche Vielfalt, mit der der
Heilige Geist wirkt, und die Verschiedenheit der giiltigen Antworten
auf dieses Wirken zu verkennen. « Wir haben empfunden, dal3 es wesent-
lich zum Glauben an die eine heilige katholische Kirche gehort, die Ein-
heit und Vielfalt des biblischen Zeugnisses in aller Offenheit ernst zu
nehmen. In solcher Offenheit kommt jene Katholizitit der Methode
zum Ausdruck, die unser Studium bestimmt. Wer diese « Katholizitdt»
der Bibel nicht sieht, der kann nach unserer Uberzeugung auch die
Katholizitit der Kirche nicht in vollem Umfang versteheny 6,

SchlieBlich dringte es sich auf, in der theologischen Diskussion mit
gewissen Dichotomien aufzurdumen, die allerdings in theologischen
Kreisen oft beliebt sind, z. B. die Unterscheidung von Christi Person
und seinem Werk und so weiter bis zur Trennung von Ontologie und
Soteriologie, Menschwerdung und Siihne. Gleicherweise stellte es sich
als unmoglich heraus, weiterhin das neutestamentliche Zeugnis {iiber
Christus von den symbolischen Definitionen von Nizda und Chalzedon
scharf zu trennen. Und noch grundlegender: man kann die Christologie
nicht von dem trinitarischen Glauben ablésen, weil eine wahrhaft ganze
oder katholische Christologie unweigerlich auf das Bekenntnis des drei-
faltigen Gottes hinauslduft. Denn die unlésliche Einheit Christi mit
seiner Kirche ruht allein auf dem Glauben an die Dreifaltigkeit. Doch
gleichzeitig muB dieser Glaube an den dreieinigen Gott in Gottes Selbst-
offenbarung in Christus griinden.

Was die theologischen Aussagen im allgemeinen betrifft, so schien
es jedem Mitglied der Kommission als nur natiirlich, dall der eine eine
Formulierung fiir lichtvoller hielt als ein anderer, der seinerseits eine
andere vorzog. Doch stimmten alle darin iiberein, daB} die christlichen
Kirchen nicht deshalb uneins sein sollten, weil die Christen verschiedenen
Theologien unnachgiebige Treue halten. Weit eher sollten die Kirchen
einander helfen, sich neu und umfassender zu verstehen. Dies setzt

6 Report, p. 12-13 — Bericht, S. 13-14.



Katholizitit als Methode und ékumenische Theologie 229

voraus, dall man bereit ist, manche verschiedene Ausdrucksweisen und
Problemstellungen anzunehmen. «Die Vielfalt des Ausdruckes sollte
nicht die Kontinuitit der Intention verdunkeln diirfen. Auslegungs-
kategorien — seien sie nun metaphysisch, historisch, doxologisch, biblisch,
kerygmatisch oder systematisch — kénnen einander ergidnzen in ihrem
Zeugnis von dem lebendigen Herrn» 7. Das wahre Zeugnis erfordert ein
unablidssiges und sorgfiltiges Handhaben der vielerlei Formen und
Methoden.

Wir kénnten, um die Untersuchung dieses kurzen, aber gewichtigen
Abschnittes des Berichtes abzuschlieBen, keine vollstindigere Erwigung
iiber die Methode finden als jene, die die Verfasser des Dokumentes
selber als SchluBwort unter ihre Reflexionen gesetzt haben:

«Weil wir uns mit dem geschichtlichen Werk Gottes in der Welt
beschéftigen, die seine Schopfung ist, iiber die und in der er souveridn
herrscht, darum muBl unsere Methode beweglich genug sein, sowohl
seine Freiheit als seine iiberwiltigende Gnade einzuschliefen. Es ist
siindigen Menschen unmdglich, in ihrem Begreifen so «katholisch» zu
sein wie Gott in seinen Berufungen und Gaben. Wir kénnen uns einzig
im Vertrauen auf seine Gnade darum bemiihen, Denkweisen zu ent-
wickeln, die einerseits so scharf unterscheiden wie das furchtbare Schwert
des Gerichtes, das in Christi Selbstopfer sichtbar wurde, und die anderer-
seits so umfassend sind, wie das grenzenlose Erbarmen, das uns durch
dieselbe Siegestat zuteil geworden ist» 2.

In dieser Einleitung finden wir auch eine ausdriicklich formulierte
Uberzeugung, was die Methode betrifft, die dem Bericht als Ganzem
sein Gepridge verleiht. Die groBe Bedeutung, die dem Studium der
Methode zukommt, wird anerkannt, und das Faktum, daB3 man formell
von ihr spricht, 1468t uns auf den Gedanken kommen, dall diese Frage
schon seit lingerer Zeit die Geister allgemein beschiftigte. Daf3 dies
tatsdchlich der Fall ist, sehen wir klar aus den Ergebnissen fritherer
Konferenzen und aus den vorbereitenden Arbeiten, die zum Bericht von
Montreal fithrten. Nach der Untersuchung des Berichtes von Montreal
werden wir daher in einem zweiten Teil einen kurzen historischen Uber-
blick iiber einige dltere AuBerungen zur Methodenfrage geben.

" Report, p. 13 — Bericht, S. 14.
8 Report, p. 14 — Bericht, S. 16.



230 Katholizitidt als Methode und 6kumenische Theologie

II.
Geschichtlicher Hintergrund und dltere Verdffentlichungen

«Die Absicht, der Ausblick und die innere Ausrichtung der Arbeit
der Kommission lassen sich am besten beschreiben, indem wir den
Begriff der «Katholizitity» zu Hilfe nehmen. Dieser Begriff wird ge-
wohnlich in Verbindung mit dem Gegenstand unserer Untersuchung
gebracht — der ecclesia catholica. Wir sind aber iiberzeugt, da3 er auch
auf die Richtung und Methodik der Untersuchung angewandt werden
kann. In der Tat ist es vé6llig angemessen, daB3 der Charakter des Studien-
objektes den Charakter des Studienvorganges bestimmen sollte» °.

Dieser Gebrauch des Wortes «katholisch» ist allem Anschein nach
neu; er erscheint zum ersten Mal in diesem Bericht. Deshalb wird er
darin stets, wenn er in dieser besonderen und etwas ungewd&hnlichen
Bedeutung vorkommt, in Anfithrungszeichen gesetzt. Doch die Methode,
die das Wort bezeichnet, hat eine lingere Geschichte, die sich mindestens
bis zur Konferenz von Lund 1952 zuriickverfolgen 1403t.

Sogar schon vor 1952 eignet dem Terminus «katholisch» in 6ku-
menischen Veroffentlichungen ein etwas polemischer Beiklang, denn er
wird weder in seiner allgemeinen und alltdglichen Bedeutung von «uni-
versal» und «all-umfassend», noch in dem Sinn eines Kennzeichens, einer
«notay der Kirche, noch im Sinne von réomisch-katholisch gebraucht. Er
soll vielmehr einen bestimmten Typ des christlichen Denkens gegen einen
andern abheben, den man als «protestantisch» charakterisierte. Das war
der Hauptgedanke des Berichtes: Catholicity, welchen eine Gruppe
anglikanischer Theologen der «katholischen» Schule 1947 erarbeitet hat.
Er stellte «katholische» und «protestantische» Uberzeugungen und Auf-
fassungen auf eindrucksvolle Weise einander gegeniiber 9. In diesem
Bericht richtet sich das Augenmerk der Verfasser hauptsichlich auf die
Frage der Ganzheit.

«Die Hauptschwierigkeit, mit der sich unser Gutachten befassen
muB, besteht darin, daB die Frage der Wiedervereinigung keine andere
Frage ist als die, wie die Ganzheit der Tradition wiedergewonnen werden
kann. GewiB3, «Ganzheit» kann eine Fiille bedeuten, die weder einer
nationalen Kirche noch der Kirche einer einzigen Generation zukommen

° Report, p. 11 — Bericht, S. 11.
10 Catholicity, A Study in the Conflict of Christian Traditions in the West.
A report presented to His Grace the Archbishop of Canterbury. London 1947.



Katholizitit als Methode und ékumenische Theologie 231

kann: denn es mubBl Juden und Griechen geben und die Anschauung des
zehnten Jahrhunderts ist nicht die des zwanzigsten. Es gibt die Vielfalt
der Kulturen, wie es die Vielfalt der Gaben gibt. Dennoch ist ein Geist,
und deshalb ist es moglich, daBl verschiedene Kirchen und Kulturen
dieselbe Ganzheit oder Integritdat der christlichen Tradition bewahren.
Wir haben ein Beispiel dafiir in den Kirchen der Apostelzeit. Unsere
Entzweiungen haben nun diese Ganzheit in Mitleidenschaft gezogen.
Wiedervereinigung bedeutet diese Gdnze wiedergewinnen. Gegenwartig
ist die Wiederherstellung der sichtbaren Einheit in Gefahr, dall manche
Zuflucht in halben und teilweisen MaBnahmen suchen, da sie kaum
begriffen haben, worum es in Wirklichkeit geht. Die erste Pflicht der
Christen ist daher, sich des Verlustes der Ganzheit bewuft zu werden,
der unser gegenwirtiges Christentum kennzeichnet» **.

Ich zitiere diese lange Stelle ausfiihrlich, weil sie erstens eine frithe
Anerkennung der Bedeutung der « Ganzheit» im Problem der christlichen
Uneinigkeit ist, und das ganze Gutachten zweitens mit seinen Ideen
den Bericht von Amsterdam beeinfluBt haben kann, der ein Jahr spiter
entstand und «unsere tiefsten Unterschiede» in den gegensitzlichen
«katholischen» und «protestantischen» Auffassungen sah, mit denen beide
«den christlichen Glauben und das christliche Leben als ein in sich be-
stehendes Ganzes» verstehen 2. Das 1950 erschienene Buch: The Catho-
licity of Protestantism, von Dr. R. Newton Flew und Rupert E. Davies
brachte ein Fragezeichen an der Antithese: katholisch - protestantisch
an, da es sich gegen einen Begriff «katholisch», verstanden als Gegensatz
zu «protestantisch», verwahrte 13,

An der Konferenz von Oberlin 1957 sprach Professor Calhoun, der
damals Prisident der nordamerikanischen Sektion der theologischen
Kommission «Christus und die Kirche» war, im Einzelnen iiber Katholizi-
tdt und insbesondere iiber den Begriff der Ganzheit 1. Aber noch héren
wir weder Erwdhnung noch Hinweis auf die Verwendung des Begriffes
auch fiir die theologische Methode. So scheint es denn, daf3 der Terminus
«Katholizitit» damals zum ersten Mal in der 6kumenischen Theologie

a3 .a 0.,,S.17.

12 W. A. Visser't Hooft, ed., The First Assembly of the World Council of
Churches, held at Amsterdam, August 22 to September 4 1948, London 1949,
pp. 51-52.

13 Vgl. B. LEEMING, S.]J., The Churches and the Church, London 1960,
S. 129-130.

14 Paul S. MINEAR, ed., The Nature of the Unity We Seek, Official Report

of the North American Conference on Faith and Order, September 3-10 1957,
Oberlin, Ohio. St. Louis 1958, p. 77-78.



232 Katholizitit als Methode und ékumenische Theologie

eine gewisse Fragestellung und Methode bezeichnete, als man das Gut-
achten von Montreal 1963 ausarbeitete und dessen ersten Teil dort
durchbesprach. Es stellt sich die Frage, ob die Methode, die erst jetzt
diesen Namen ausdriicklich empfing, nicht schon vorher bekannt und
angewandt worden ist.

Blicken wir heute zuriick, so erscheint die dritte Weltkonferenz
von Faith and Order in Lund 1952 als der Beginn einer neuen Etappe
in der 6kumenischen Arbeit. Dr. Oliver Tomkins, Bischof von Bristol,
bestdtigt dies klar in seinem Vorwort zu One Lord, One Baptism, ein
Zwischenbericht von «Christus und die Kirche», der 1960 erschienen ist.

«Obschon das leidenschaftliche Interesse fiir die Einheit der Christen
noch immer Sache von viel zu wenigen Christen ist, so hat sich doch
eine kleine Gruppe aus allen Teilen der Christenheit (auch aus Rom)
zusammengefunden, die die gegenseitigen Uberzeugungen von innen
heraus und mit Sympathie kennengelernt hat. Aus dieser Gruppe heraus
kamen die Manner, die sich 1952 in Lund fiir die dritte Weltkonferenz
von «Faith and Order» trafen, und aus ihren Reihen brach jener frische
VorstoB3 in der Sache der Einheit hervor, von dem die folgenden Seiten
handeln.

Der Kern dieses neuen Ansatzes war der Wille, zusammen gerade
auf einige der groBen Themen unseres christlichen Glaubens loszu-
steuern, sie zusammen auf einer gesunden biblischen Grundlage zu
studieren und sodann von dieser Mitte aus nach auBlen vorzustoBen
und einander aufzufordern, das Trennende zwischen uns zu rechtfertigen
und zu begriinden, und zwar so, wie es sich nun im Lichte unserer vor-
ausgegangenen Ubereinstimmung im Grundsitzlichen enthiillt 5.

Das steht im Gegensatz zur fritheren Methode, die darin bestanden
hat, zunichst die mannigfachen Unterschiede zwischen den Kirchen
festzustellen und dann die Moglichkeiten abzukldren, wie man sich eini-
gen konnte, oder aber das Vorhandensein bestimmter uniiberbriickbarer
Gegensitze zu konstatieren.

In Lund versucht man, diese Methode zu iiberholen.

«Wir sahen klar, da3 wir der Einheit nicht wirklich ndher kamen,
wenn wir uns begniigten, bloB unsere verschiedenen Auffassungen von
der Natur der Kirche oder die ihnen zugrundeliegenden Uberlieferungen
zu vergleichen. Es erwies sich einmal mehr als wahr, daB je enger wir
uns Christus zu ndhern suchen, desto enger wir auch untereinander ver-

15 One Lord, One Baptism, Faith and Order Commission Paper No. 29, London
1960, p. 5.



Katholizitdt als Methode und 6kumenische Theologie 233

bunden werden. Daher miissen wir hinter unseren Entzweiungen ein
tieferes und reicheres Verstidndnis von dem Mysterium der Einheit
gewinnen, in dem Gott Christus und die Kirche in eins verbunden hat» 6.

Praktisch hie das: ein neuer Weg muflite in der ékumenischen
Arbeit gebahnt werden. Dies kam in der « Empfehlung» von Lund zur
Sprache, die von der Konferenz angenommen wurde und die wie folgt
lautet:

«In unserer Arbeit gelangten wir zur Uberzeugung, da der Fort-
schritt der 6kumenischen Bemiihungen entscheidend davon abhingt,
ob die Lehre iiber die Kirche in engem Zusammenhang mit der Lehre
iiber Christus und iiber den Heiligen Geist entfaltet wird. Wir glauben,
daBl diese Erkenntnis die kiinftige Arbeit dieser Bewegung inspirieren
und leiten muB» 7.

Eine Folge davon war die Griindung der Kommission «Christus und
die Kirche» (Theological Commission on Christ and the Church) im Jahre
1954. Sie wurde mit der Aufgabe betraut, das Problem der Einheit der
Kirchen weiter zu kldren und die 6kumenische Frage neu zu stellen.
Nirgends wird so genau gesagt, was dies impliziert wie im Zwischen-
bericht. Einheit ist nicht in erster Linie eine Aufgabe, die zu lésen ist;
sie i1st keine Einheit, die dort hergestellt werden soll, wo es sie vorher
nicht gibt. « Wir miissen mit der Einheit beginnen, welche der Kirche
bereits gegeben ist. Wie sich diese schon gegebene Einheit in dem Leben
der Kirchen ausdriicken kann, ist eine andere, wenn auch nicht weniger
wichtige Frage» 8. Doch wo die Einheit der Kirche zur Diskussion steht,
ist es entscheidend, die theologische Bedeutung der Kirche zu umreiBen,
zu Kkldaren, was die Kirche ist.

Das theologische Problem, dem sich die theologische Kommission
gegeniibergestellt sah, ist in der Einleitung zu One Lord, One Baptism
vortrefflich dargelegt.

«Die Kirche ist eine Gemeinschaft, geschaffen von Christus, eine
Gemeinschaft, geschaffen vom Heiligen Geist. Daher kann nie bestimmt
werden, was die Kirche ist, wenn man ihren Bezug auf Christus und
auf den Heiligen Geist nicht definiert. Die Frage nach der Kirche ver-
weist uns naturgemal3 auf die Frage nach Christus und nach dem Hei-
ligen Geist zuriick. Wir stehen vor dem Problem der christologischen

16 O. Tomxkins, ed., The Third World Conference on Faith and Order held
at Lund August 15-31, 1952, London 1953, p. 15.

17 a.a. O., S. 22.

18 One Lord, One Baptism, p. 8.



234

Katholizitit als Methode und 6kumenische Theologie

und pneumatologischen Grundlage der Ekklesiologie. Das bedeutet, daf3
wir von nebensidchlicheren Betrachtungen weg- und zu einer Kernfrage
kommen. Die Kirche selber tritt in die Mitte der Theologie» *°.

Da nun das Problem auf diese Weise klar umrissen ist, kann die

Aufgabe der Theologischen Kommission in den folgenden Begriffen
festgelegt werden.

«Was uns zu tun auferlegt ist, das ist nicht, von dem Ausgangs-
punkt einer vorgegebenen Uneinigkeit eine Einheit aufzurichten, und
zwar eine Einheit, welche wir selber gewiinscht oder eine Einheit, wie
wir sie fiir wiinschenswert halten konnten. Nein, unsere Aufgabe ist
vielmehr, die Einheit, welche bereits besteht, anzuerkennen: namlich
die Einheit in Christus und im Heiligen Geist, und dann die Folgerungen
aus dieser bestehenden Einheit fiir unser gegenwdirtiges kirchliches
Leben und fiir das «Miteinander der Konfessionen zu ziehen» 2°.

Ist die Aufgabe der Theologischen Kommission in der Weise prazi-

siert, so sieht man unschwer, wie das Vorgehen bei der Arbeit in der
Definition ihres Ziels bereits enthalten ist und aus ihr natiirlicherweise

folgt.

«Die Methode soll nicht versuchen, aus dem Vergleich all der Auf-
fassungen der simtlichen verschiedenen Konfessionen eine durchschnitt-
liche christliche Ansicht herauszudestillieren oder ein Minimum fest-
zuhalten, das alle annehmen konnten. Die Kommission muf3 gerade den
entgegengesetzten Weg beschreiten: sie mul3 ein Maximum finden, das
alle zusammenbindet. Weil der Ausgangspunkt eine vorgegebene Tat-
sache ist, der wir uns von verschiedenen Richtungen und Uberlieferungen
her ndhern, kann gerade der Unterschied in den Auffassungen der ver-
schiedenen Konfessionen helfen, die Wirklichkeit tiefer zu verstehen,
in der sie alle leben, aber die sie nur teilweise erfassen und ausdriicken
kénnen. Horen wir gemeinsam auf Gottes Wort, das uns von Christus
und der Kirche spricht, so kénnen wir dabei einen Anstol verspiiren,
uns selber iiber unsere gewohnten Ansichten zu befragen, und zugleich
koénnen wir erleben, daB sich uns Tiefen 6ffnen, von denen wir nichts
geahnt haben. Wahrer Okumenismus entnervt nicht unsern christlichen
Glauben, sondern 1468t ihn uns weiter und tiefer verstehen» 2%

Dies also ist die Problemstellung und Methode, wie sie die Kon-

ferenz von Lund 1952 vorgeschlagen, und wie sie die Theologische Kom-
mission seit ithrer 1954 erfolgten Griindung fortgefithrt hat. Die Ergeb-

19 3.a.0.,5.9.
20 a.a.0.,8.9.
2 a.a.0.,8.9.

2



Katholizitdt als Methode und 6kumenische Theologie 235

nisse dieser neun Jahre des Studiums sind in den Berichten enthalten,
die jede Abteilung der Konferenz von Montreal vorgelegt hat. In Montreal
referierten die europdische und die nordamerikanische Sektion getrennt.
Das hatte aber als Ursache keine wesentlichen Meinungsverschieden-
heiten zwischen beiden. Jede Sektion folgte ihrem eigenen Arbeitsplan
und griff die Fragen heraus, die ihr am dringendsten schienen. Man er-
wartete, dall Unterschiede der Gesichtspunkte und der theologischen
Methode beide Arbeitsgruppen in etwas verschiedenen Richtungen
fiihren wiirden. In Wirklichkeit stellte sich diese Annahme als unbe-
griindet heraus, wie es das Buch One Lord, One Baptism eindeutig zeigt,
das ein gemeinsamer, von beiden Sektionen miteinander erarbeiteter
Zwischenbericht war.

Die Einleitung zu diesem Bericht enthilt das folgende Urteil iiber
die neue Methode, welche die Konferenz von Lund vorschlug. Es handelt
sich um einen wertvollen Kommentar, da er gerade in der Mitte zwischen
den Konferenzen von Lund und Montreal verfaBt und nach vielen vor-
gingigen Studien ergdnzt worden, indessen noch vor dem Beginn der
Arbeit an den Texten von Montreal entstanden ist.

«Die Konferenz von Lund hat nicht nur ein neues Gebiet dem
Studium erschlossen, sie hat auch die Methode erneuert: man vertieft
sich nunmehr in die gemeinsame Ekklesiologie, anstatt sich mit ver-
gleichender Ekklesiologie zu befassen. Ist diese Methode befolgt und
ihre Berechtigung bejaht worden? Ja, unzweifelhaft. Durchaus ohne
sich leichthin von ihren Konfessionen oder Denominationen zu ldsen,
haben die Theologen es durchwegs vermieden, sich in konfessionelle
Blocke zu gruppieren. Auch waren sie personlich nicht geneigt, als Wort-
fithrer von durchstrukturierten konfessionellen und traditionellen Theo-
logien mitzuwirken. Sie forschten und dachten gemeinsam nach als
christliche Gelehrte, offen und eher bestrebt, ein neues oder weiteres
Verstdndnis zusammen zu erschlieBen als abgeschlossene Lehrsysteme
zu verteidigen. Man konnte denken, daB diese 6kumenische Haltung
deshalb so erfolgreich wurde, weil die spezifischen Streitpunkte, die die
Kirchen trennen, nicht sehr oft zur Sprache kamen. Doch liegt es auf
der Hand, daf3 die offene und irenische Haltung der Teilnehmer nicht
umschlagen wird, wenn auch diese spezifischeren Fragen der Lehre oder
Verfassung einmal behandelt werden sollten» %2,

22 a.a. 0., S. 11. Professor Minear zeigt in seinem Vorwort zum Bericht von
Montreal (Report, p.4 — Bericht, S. 4-5) Rolle und Bedeutung dieses Buches fiir
die Konferenz von Montreal; er schreibt: «Die Bezeichnung des Heftes als ‘Zwischen-
bericht’ hat zu der Vermutung AnlaB3 gegeben, daB es sich dabei um den ersten
Entwurf der endgiiltigen Berichte handelt. Das ist aber nicht der Fall. Die end-



236 Katholizitat als Methode und 6kumenische Theologie

Es ist bemerkenswert, hier den Terminus «katholisch» in seiner
gewoOhnlichen Bedeutung von «universal», «allumfassend», und gleich-
zeitig in seiner Verwendung fiir die Gesinnung zu finden, welche die
«neue», von der Konferenz von Lund vorgeschlagene Methode charak-
terisiert. Von hier aus war es nur ein kurzer Schritt, den Terminus in
dem schirfer geschliffenen und oben dargestellten Sinn auf die Methode
selbst anzuwenden. Diese langsam gewachsene und gereifte, wiahrend
der neun Jahre gemeinsamer Studien zwischen 1954 und 1963 oft gepriifte
und erprobte Methode empfing von der nordamerikanischen Sektion
die Bezeichnung «katholisch» im endgiiltigen Text ihres Berichtes fiir
die Konferenz von Montreal.

I1I.

Abschliefende Bemerkungen

Es ist noch zu frith, Wert und Bedeutung dieser Einsicht, die in
den Jahren zwischen den Konferenzen von Lund und Montreal reifte,
fiir die Theologie abzuschitzen, besonders auch im Hinblick auf die
rémisch-katholische Kirche. Man kann sicher sagen, dafl die Methode
bereits bewiesen hat, wie wertvoll sie fiir jene 6kumenische Theologie
ist, die in den Veroffentlichungen der Kommission «Faith and Order»
seit der Konferenz von Lund zu Tage tritt. In dieser Entwicklung hat
die rémisch-katholische Kirche bisher nur die Rolle des Beobachters
gespielt.

Die wichtige Frage, die sich fiir jede theologische Methode erhebt,
ist, ob es heute iiberhaupt eine Theologie geben kann, die nicht oku-
menisch ist. Vom roémisch-katholischen Standpunkt aus gesehen, zur
Zeit des zweiten vatikanischen Konzils wird die Antwort wohl eindeutig
ausfallen: die Theologie bedarf heute einer 6kumenischen Struktur und
Ausrichtung, es mull eine 6kumenische Theologie sein. Das bedeutet
indessen gerade nicht, daB3 eine besondere Abteilung in die Theologie
eingefithrt werden miiBte, die sich mit Problemen der Skumenischen
Bewegung befassen wiirde, z. B. mit der theologischen Fundierung der
Bewegung. Das heiflt vielmehr, dall die ganze Theologie in einem neuen
Licht gesehen werden muB. |

giiltigen Berichte der beiden Kontinente wurden nach ganz anderen Gesichts-
punkten neu zusammengestellt. Natiirlich verwerfen sie die bis dahin festgelegten
Positionen nicht, aber sie versuchen, die gestellte Aufgabe umfassender zu lésen.»



Katholizitiat als Methode und 6kumenische Theologie 237

Dieser Erkenntnis hat ein wichtiger Vortrag, Die Theologie und ihre
gegenwdrtige Aufgabe glanzend Nachdruck verliehen. Er ist von Fr.Charles
Davis am sechsten Downside Symposium 1963 gehalten worden und
seither im Druck erschienen 23. Seiner Meinung nach — und niemand
unter allen Teilnehmern am Symposium, ob Katholiken oder Nicht-
Katholiken wandte hier etwas ein — kann Theologie heute allein unter
der Bedingung, daB sie im Dialog mit andern Christen getrieben wird,
mit dem heutigen Leben der Kirche selber in Einklang stehen.

«Die 6kumenische Bewegung ist nicht eine der vielen Bewegungen
in der Kirche unserer Zeit, eine Stromung von beschrinkter Bedeutung,
die bloB eine kleine Zahl besonders ausgebildeter Leute betrifft. Es ist
das groBe Werk des Heiligen Geistes in der Gegenwart, die Haupt-
richtung, in der sich die Kirche heute unter seinem Anstof fortbewegt.
Andere Erneuerungen, wie die Bibel- oder die liturgische Bewegung
erscheinen jetzt als Vorbereitung der Wiedervereinigung, fiir die sie
mit Hand anlegten. Erneuerung mit dem Ausblick auf Wiedervereini-
gung — das ist das Ziel des kirchlichen Lebens unserer Zeit, ebenso wie
es das Ziel des zweiten Vatikanums ist. Das 6kumenische Konzil ist
nicht eine Sache fiir Fachleute, es ist eine neue Dimension christlichen
Lebens, und jedes Glied der Kirche ist aufgerufen, sich dieser Dimension
zu Offnen. Das Leben der Kirche hat eine neue Richtung eingeschlagen;
die Einheit der Christen ist der magnetische Pol, der alles, was in der
Kirche getan wird, anzieht. Die allgemeine Erneuerung der Kirche und
die christliche Reife des einzelnen, die beiden Ziele, fiir die wir kimpfen,
werden wir nur erreichen, wenn wir uns nach dieser Richtung wenden,
denn dahin fithrt uns der Heilige Geist selber.

Die Theologie darf sich nicht aus dieser Zielsetzung ausnehmen.
Jedermann anerkennt ihre unersetzliche Rolle, die sie in der Fiihrung
der 6kumenischen Bestrebungen innehat, doch davon abgesehen er-
heischt ihre eigene innere Ausgewogenheit und Reife den 6kumenischen
Dialog .

Der Vortragende stellt sich hier bewul3t und gewollt auf den Stand-
punkt des rémisch-katholischen Glaubens. Das heillt, er nimmt an, daf
die sichtbare Einheit von Christi Kirche durch die Spaltung der Christen-
heit hindurch erhalten geblieben ist und zwar in der rémisch-katholischen
Kirche. Er gibt ohne weiteres zu, daBl die Kirche Wunden empfan gen
hat, daB3 ihre Einheit geschmilert und ihre Sendung durch die Unein ig-
keit der Christen gestort wurde. Es ist wahr, dal der Kirche nichts

23 Joun CouLsoN, ed., Theology and the University — an ecumenical investi-
gation, London 1964, pp. 107-132.
2% 3.a.0.,S.118-119.



238 Katholizitdt als Methode und 6kumenische Theologie

Wesentliches verlorenging ; und da8 deshalb das Christentum theoretisch
in der rémisch-katholischen Kirche allein unbeeintrdchtigt fortbestehen
konnte. Aber das ist nicht die ganze Wahrheit in diesem Problem. Es
geniigt nicht, die geteilte Christenheit in abstracto zu betrachten.

«Gott verfolgt eine Absicht, wenn er diese Spaltungen zuldBt, und
wir miissen versuchen, in demiitigem Nachdenken aus der vielgestal-
tigen, wirklichen Lage der Dinge diese Absicht Gottes herauszulesen.
Obschon die Trennung Ergebnis unserer Siinden ist, hat sie doch ihren
Platz in Gottes Plan. Wir miissen an diesem Plan mitarbeiten. Ins-
besondere diirfen wir nicht weiterhin so tun, als ob der folgenschwere
Bruch der Christenheit mit all seinen Konsequenzen fiir das Leben der
Kirche nicht von gréBerer Tragweite sei als der individuelle Abfall
unseres Nachbarn vom Glauben» %,

Wenn wir den geschichtlichen Verlauf von Spaltungen unter den
Christen aus der Nidhe besehen, werden wir als Katholiken die Ent-
deckung machen, dal3 wichtige Wahrheiten zwar nie verneint, aber doch
ein etwas unbeachtetes Dasein gefithrt haben, wahrend andere christliche
Gemeinschaften sie in hellem BewuBtsein bewahrten. Das war Gottes
Plan. Ist es daher wohl nicht auch vorgesehen, dal3 unsere Kirche nur
unter der Bedingung, dal} sie sich um die Wiedervereinigung miiht und
sie vielleicht verwirklicht, inniger vom christlichen Leben Besitz ergreift
und iiberzeugender von Christus Zeugnis ablegt?

Was fiir die Kirche gilt, gilt insonderheit auch fiir die Theologie.
Sie erhielt Schlige und Schidden, als die Christenheit zerbarst, und sie
konnte sich nicht immer der Enge und Einseitigkeit erwehren. Heute
ist sie auf der Suche nach einer neuen ausgewogenen Ganzheit, die aber
die alleinige Frucht einer Forschungsarbeit inmitten des 6kumenischen
Gedankenaustausches und Lebens ist. Die Theologie wird in diesem
Boden von selbst durch und durch 6kumenisch, soda@3 sie der gegen-
wirtigen geschichtlichen Situation (in der die Kirche ja selber steht)
bis in ihre kleinsten Elemente Rechnung trigt. Fr. Davis beschlieB3t
seine Reflexionen tiber die 6kumenische Theologie mit ein paar Bemer-
kungen, die uns wie ein Echo auf den Bericht von Montreal anmuten.

«Daher muf3 die Theologie in ihrem Aufbau und ihrer Ausrichtung
Okumenisch werden, soll sie sich gesund entwickeln und ihre Rolle in
der Kirche wahrnehmen. Eine solche 6kumenische Dimension gewinnt
die Theologie aber nicht aus Biichern, sondern aus der lebendigen Be-

3 a.a. O, S.119.



Katholizitit als Methode und 6kumenische Theologie 239

gegnung mit den Theologien anderer christlicher Gemeinschaften. Das
Erlebnis personlicher Gesprdache mit nichtkatholischen Theologen ist
unersetzlich. ... Es ist unerldBlich, daB wir uns gegenseitig ehrlich als
Christen anerkennen, und zugleich miissen wir geistig so tief und so
beweglich sein, um unsere unbeirrbare Treue zu unseren eigenen kon-
fessionellen Uberzeugungen von Christi Wahrheit mit dem Vermégen
zu verbinden, auch neue echte Fragen iiber christliche Wahrheiten uns
stellen zu lassen und selber zu stellen 25

Anerkennen wir das Ergebnis, demnach die heutige Theologie nur
dann im Einklang mit dem gegenwirtigen Leben der Kirche steht, wenn
sie im Gespriach mit andern Christen begriffen ist, anerkennen wir dies,
ndamlich daB3 die Theologie heute, wenn sie ihrer Aufgabe in der Kirche
gerecht werden soll, 6kumenisch sein muB, dann scheint die Folge daraus
fiir die Theologie die Wahl einer 6kumenischen Methode zu sein! An
diesem Punkt nun vermégen wir zu ermessen, wie wichtig die Einsicht
in der Methodenfrage war, welche in Lund aufzuleuchten begann und
sich seither in den vergangenen Jahren gemeinsamer Forschungsarbeit
Bahn brach. Die katholische Theologie darf es sich wohl nicht lange
leisten, die «Katholizitit der Methode» zu vernachlédssigen, denn diese
Methode ist heutzutage grundlegend in der Theologie unserer getrennten
Briider, sofern sie an der 6kumenischen Bewegung interessiert sind.

(Ubersetat von A. Schenker OP)

2 a.a.0.,8.120.



	Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

