
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

Autor: Marron, Vincent

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vincent Marron OSB

Katholizität als Methode

und ökumenische Theologie

Mit der Entwicklung der ökumenischen Bewegung war es gegeben,
daß Theologen verschiedener Herkunft sich trafen, um gemeinsam Theologie

zu treiben. Dabei erwies sich die Bedeutung der Methode in der

gegenwärtigen Theologie als immer wichtiger. Es sollte sich zeigen, daß

verschiedene Schulen des Denkens nur dann zu einem gemeinsamen

Ergebnis gelangen, wenn sie sich im Voraus auf Grundlagen haben einigen
können, auf denen ihr Resultat ruht. Um Mißverständnisse
auszuschließen, ist es nicht bloß notwendig, das Gesagte und dessen Zusammenhang

genau zu bestimmen, sondern sich auch von den Vorstellungen ein
Bild zu machen, welche über die Methode gehegt werden, und namentlich
darüber, was man als theologisch von Belang oder aber als nicht mehr
zur Sache gehörig betrachtet.

Diese Studie nimmt als ihren Ausgangspunkt die erste ausdrückliche

Aussage über diese Notwendigkeit. Sie findet sich in der Einleitung
zum « Bericht der Theologischen Kommission über Christus und die Kirche »

(nordamerikanische Sektion) 1. Ein erster Teil unserer Arbeit untersucht
diese Aussage, ein zweiter beleuchtet ihren geschichtlichen Hintergrund

1 PaulS. Minear, ed., Faith and Order Findings, The Final Report of the
Theological Commissions to the Fourth World Conference on Faith and Order,
Montreal 1963, Faith and Order Paper No. 38, London 1963. - Deutsche
Übersetzung: Christus und die Kirche, Bericht der Theologischen Kommission über
Christus und die Kirche an die Vierte Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung, Montreal, Kanada (1963), EVZ-Verlag, Zürich 1963. Im folgenden
wird die engl. Ausgabe mit Report, die deutsche mit Bericht zitiert werden.



224 Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

und geht vor allem den Verbindungen nach, die zwischen ihr und einigen

vorangegangenen Veröffentlichungen bestehen. Der dritte und letzte Teil
wird versuchen, einige Folgerungen zu ziehen.

I.

Feststellungen des Berichts zur Methodenfrage

Die Äußerungen über die Methode im nordamerikanischen Bericht
tauchen zum ersten Mal im Abschnitt B : Der Ansatz unserer
Untersuchung, in der Einleitung auf. Diese beginnt mit einer sehr schönen

Aussage über den Glauben: A: Unser gemeinsames Zeugnis. Der ganze
Bericht ist sehr gehaltvoll und von großer Dichte, sodaß wir hier nur
die Aspekte herausgreifen und betonen können, die für unsere Arbeit
wohl von Bedeutung sein werden. Weite Teile des Berichtes dagegen

(die jedoch nichts als die Anwendung der erörterten Methode sind und
daher für eine vollständige Studie der Methode gleichfalls beachtet sein

müßten) fallen dergestalt aus unserer eigentlichen Betrachtung fort.
Die Einleitung fängt wie gesagt mit der gemeinsamen Erklärung

über den Glauben an, welche von allen Gliedern angenommen wird. Sie

ist das unmittelbare Ergebnis jener «neun Jahre intensiver und mannigfacher

Studien», die in die Formulierung dieses Dokumentes eingegangen
sind. Mit ihr stehen wir vor den übereinstimmenden Überzeugungen in
der Sache der Einheit von Christi Kirche, wie der Bericht sie dann in
seinem Hauptteil im einzelnen darlegen wird.

Sodann kommen die Verfasser unmittelbar auf die Art, wie sie das

Problem anpacken, und auf die Methode zu sprechen. Was wir da über
ihre Auffassung des Problems hören, ist wichtig für das Verständnis
ihres besonderen und etwas ungewöhnlichen Gebrauchs des Wortes
«Katholizität». Zuerst wird klar ausgesprochen, welcher Richtlinie ihre

Vorbereitungsarbeit gefolgt ist: nämlich dem Zeugnis, das die Heilige
Schrift von Jesus Christus und von seiner Kirche ablegt. Dieses Zeugnis
war sowohl der Ausgangspunkt und Leitfaden als auch das Wahrheitskriterium

all der Ergebnisse und Überlegungen, die sich ihnen aus den

Quellenschriften des Glaubens ergaben. Dann wird das Schriftstudium
charakterisiert als ein Studium, das aus der lebendigen Erfahrung der
Kirche herauswächst: und dies in der Überzeugung, daß der Heilige
Geist noch immer dem Volk Christi zeigt, was Christus ihm gibt und

aufträgt. Schließlich war die Vorbereitungsarbeit von Lob, Dank und



Katholizität als Methode und ökumenische Theologie 225

Bekenntnis durchwirkt, sie begann mit einer Doxologie und der

Verkündigung des Wortes. Denn man war sich klar, daß die erste Aufgabe
darin besteht, die Aufmerksamkeit auf den lebendigen Herrn selbst zu
richten, und nicht etwa darin, eine Lehre über die Person Christi oder

über die Kirche zu entwerfen, ja nicht einmal darin, eine theologische
Betrachtung über die Probleme der christlichen Einheit anzustellen.

Hatten die Verfasser diese drei Grundsätze angenommen, so sahen

sie sich zu einigen für die Theologie gewichtigen Folgerungen genötigt.
Auch ihr Gebrauch des Wortes «katholisch» ist davon nicht unberührt
gebheben. Zunächst hangen nämlich Christologie und Pneumatologie
von der realen Präsenz Christi und des Heiligen Geistes in der Kirche
ab, sie folgen «auf den mächtigen Zugriff Christi und des Evangeliums,
der nach dem Neuen Testament und dem Zeugnis der Kirche durch die

Jahrhunderte Menschen zum Lobpreis und zur Verkündigung führt»2.
Überdies gliedert allein der lebendige Christus die Menschen seinem Leib
ein. Daher nimmt ein Christ die Wahrheit, der er sich zuwendet und von
der er lebt, am besten im Lobpreis wahr. Mit andern Worten: Glaubensaussagen

empfangen ihre Form von der Verehrung, dem Lobpreis und
dem Dank, die Gott gebühren. Ihr Verständnis öffnet sich am besten

innerhalb des Gottesdienstes. Und wieder, weil es der lebendige Christus

ist, der die Menschen seinem Leib eingliedert, wird man Aussagen über
Christus im christlichen Glauben am besten im «verkündeten» Wort
verstehen. So ist das Kerygma und die Liturgie der Anfang allen christlichen

Nachdenkens und auch der Grund, zu dem solches Nachdenken
stets zurückzukehren hat. Doch verlangt der Glaube, der sich im
Lobpreis und in der Verkündigung vollzieht, auch eine strukturierte Theologie,

ja diese ist in ihm bereits enthalten. Kerygma und Dogma schließen

sich nicht aus, sondern bedingen sich gegenseitig. Das nizänische Credo

und die Formulierung von Chalzedon spiegeln eine doppelte
Lebensäußerung der christlichen Gemeinde wieder: das Leben des Preises und
der Anbetung und das Leben der Reflexion und der Diskussion.

So umreißt kurz zusammengefaßt die Kommission ihre Problemstellung.

Diese ist mit dem in einem ganz bestimmten Sinne genommenen
Wort «Katholizität» gut gekennzeichnet. Die Verfasser des Berichtes
sind der festen Überzeugung, daß sie das Wort «katholisch» nicht nur
auf den Gegenstand ihres Forschens - die «katholische» Kirche -, sondern
auch auf die Ausrichtung und Methode ihres Studiums völlig zu Recht

2 Report, p. 10 - Bericht, S. 10-11.

15



226 Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

anwenden. Art und Wesen des Gegenstandes bestimmen in der Tat Art
und Wesen des Vorgehens.

Abschnitt B der Einleitung schließt mit einer förmlichen Antwort
auf die Frage, was denn mit der «Katholizität der Methode» im oben

dargestellten Zusammenhang gemeint sei. Die Verfasser erwidern darauf
wie folgt:

Wir meinen, daß das Denken eine Reflexion über das Werk Gottes
als ganzes vom Anfang bis zum Ende werden muß, daß es teil hat an
der Fülle des göttlichen Planes, nach dem alle Dinge in Christus
zusammengefaßt werden sollen, daß es von der Kirche in ihrer Gesamtheit

handelt - von ihrer Gliedschaft im Himmel und auf Erden, die aus
allen Völkern und Zungen versammelt wird, von ihrem gemeinsamen
Erbe aus allen Zeitaltern, von ihrer apostolischen Sendung an alle
Völker, von ihrer immer neuen Befreiung aus der Gefangenschaft im
Provinziellen und Einseitigen, von ihrer Haushalterschaft der Wahrheit
und Heiligkeit, die Gott ihr verliehen hat.

Eine Methode, die mit Recht katholisch genannt wird, folgt daher
aus der Antwort des Glaubens gegenüber dem Handeln des dreieinigen
Gottes. Diese bemüht sich, die Fülle und Ganzheit des göttlichen Handelns

zu begreifen. Sie ist eine Form der Antwort auf die Schöpfung,
auf die neue Welt mit ihren neuen Horizonten. Katholizität bedeutet
nicht etwas Umfassendes, unbekümmert um Wahrheit und Recht.
Katholizität ist keine Rechtfertigung für unterschiedslosen Eklektizismus,

noch erlaubt sie unbestimmten Inklusivismus. Katholizität ist
wesentlich die Erkenntnis der Gemeinschaft unter Menschen, welche
Gott durch die lebendige Macht Christi und des Heiligen Geistes
hervorbringt und nährt, in der Menschen die Möglichkeit haben, den alles
einschließenden Umfang seiner Liebe richtig erfassen zu können 3.

Der dritte Abschnitt der Einleitung (Abschnitt C : Die Methode

unserer Untersuchung) führt es aus, wie die Fragestellung der Kommission

ganz von der so beschriebenen «katholischen» Methode geleitet war.
Das führt die Verfasser dazu, mehrere «tiefgreifende Trennungen»
abzulehnen, die sie für ein Unglück halten. Freilich anerkennen sie den
unersetzlichen Wert von Unterscheidungen für eine tiefere Sicht, und
sie räumen ein, daß Gegensätze zuweilen nützlich sein können.

Im Hinblick auf die Heilige Schrift stieß man auf die Erkenntnis,
daß die ganze Bibel, nicht bloß ein Bruchstück aus ihr, zum Glauben
führen und den Leitfaden für die theologische Reflexion bieten muß.

Gleichzeitig konnte man sich nicht bereitfinden, das christliche Denken

3 Report, p. 11 — Bericht, S. 11-12.



Katholizität als Methode und ökumenische Theologie 227

auf den Buchstaben der Bibel zu reduzieren oder die Gültigkeit jeder
andern als der biblischen Terminologie zu verneinen, denn dies wäre

gegen die Meinung der biblischen Schriftsteller selber. Die Bibel legt
keinerlei Trennung von hebräischem und hellenistischem Denken nahe,

ebensowenig die Verwerfung des kritischen Studiums oder einer
spekulativen Beschäftigung mit ihr. «Unsere Auffassung von der Kirche muß
sowohl der Einheitlichkeit des Zeugnisses als auch der Vielfalt der
Ansichten gerecht werden, die wir innerhalb des Neuen Testamentes finden;
wir müssen sowohl Wert auf den Reichtum der dort metaphorisch
gebrauchten Bilder als auch auf ihren zentralen Kern legen. Wir müssen

dem einen Herren gegenüber treu sein und zugleich doch auch sehen,

in wie vielfältiger Weise seine Person und sein Werk bezeugt werden» +.

Weiter ist eine radikale Trennung zwischen «Geschichte» und
«Metaphysik» unannehmbar, wenn wir das Zeugnis der Bibel und das Zeugnis
der Kirche durch die Jahrhunderte hindurch in seiner Eigenart betrachten.

Aus dem gleichen Grund entbehren auch andere und weitverbreitete,
gängige Dichotomien eines tragfähigen Fundaments : Trennung zwischen

Schrift und Tradition, zwischen Altem und Neuem Testament, zwischen

Erschaffung und Erlösung, zwischen künftiger und verwirklichter
Eschatologie. «In jedem Einzelfall hindert uns der Realismus biblischen Denkens

daran zu trennen, was Gott selbst zusammengefügt hat» 5.

Im Hinblick auf den Gebrauch der Bibel in der Theologie dürfen
die Ansprüche einer sorgfältigen exegetischen Arbeit einer ebenso

sorgfältigen theologischen Reflexion keinen Abbruch tun. Zwar sollte das

ziemlich weitgehende Fehlen von theologischer Systematik im biblischen
Denken die Theologen zur Demut veranlassen, die Angemessenheit und
definitive Gültigkeit ihrer systematischen Gebäude nicht zu überschätzen.
Keinesfalls kann es jedoch die Notwendigkeit solcher theologischer
Systematisierung auslöschen. Man kann sich nicht unkritisch auf Bibeltexte

berufen, die Bibel ist kein Nachschlagewerk für die Lösung von
allerlei Fragen und keine Art oberster Gerichtshof für die letzte Instanz.
Im Gegenteil: die Bibel ist nichts als das sichere Zeugnis desjenigen,
der Quelle, Maßstab und Ziel der Wahrheit ist, und das Zeugnis seines

Wirkens unter den Menschen. Ob der Theologe auch weiß, daß die Lichtquelle

für die ganze Bibel der lebendige Herr Jesus Christus ist, so wird

4 Report, p. 12 — Bericht, S. 12-13. - Zu diesem Punkt kann man auf das Buch
von Paul S. Mineak, Mitglied der nordamerikan. Sektion, hinweisen: Images of
the Church in the New Testament, London 1960.

5 Report, p. 12 - Bericht, S. 13.



228 Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

er es doch vermeiden, das Verhältnis zwischen dieser Mitte und dem

gesamten Verlauf der biblischen Erzählungen auf eine allzu simple Weise

zu verstehen. Das Alte Testament darf nicht nur im Licht des Zeugnisses,
das das Neue Testament von Christus gibt, gelesen werden, sondern kann
auch um seines Inhalts willen und für sich genommen werden, als ein

Zeugnis von Gott, der in der Geschichte und im Leben der Menschen

am Werk ist. Ähnliches gilt für den Heiligen Geist: den Blick auf die

Mitte heften heißt nicht, deshalb die unendliche Vielfalt, mit der der

Heilige Geist wirkt, und die Verschiedenheit der gültigen Antworten
auf dieses Wirken zu verkennen. «Wir haben empfunden, daß es wesentlich

zum Glauben an die eine heilige katholische Kirche gehört, die Einheit

und Vielfalt des biblischen Zeugnisses in aller Offenheit ernst zu
nehmen. In solcher Offenheit kommt jene Katholizität der Methode

zum Ausdruck, die unser Studium bestimmt. Wer diese «Katholizität»
der Bibel nicht sieht, der kann nach unserer Überzeugung auch die

Katholizität der Kirche nicht in vollem Umfang verstehen» 6.

Schüeßlich drängte es sich auf, in der theologischen Diskussion mit
gewissen Dichotomien aufzuräumen, die allerdings in theologischen
Kreisen oft beliebt sind, z. B. die Unterscheidung von Christi Person

und seinem Werk und so weiter bis zur Trennung von Ontologie und
Soteriologie, Menschwerdung und Sühne. Gleicherweise stellte es sich
als unmöglich heraus, weiterhin das neutestamentliche Zeugnis über
Christus von den symbolischen Definitionen von Nizäa und Chalzedon

scharf zu trennen. Und noch grundlegender: man kann die Christologie
nicht von dem trinitarischen Glauben ablösen, weil eine wahrhaft ganze
oder katholische Christologie unweigerlich auf das Bekenntnis des

dreifaltigen Gottes hinausläuft. Denn die unlösliche Einheit Christi mit
seiner Kirche ruht allein auf dem Glauben an die Dreifaltigkeit. Doch

gleichzeitig muß dieser Glaube an den dreieinigen Gott in Gottes
Selbstoffenbarung in Christus gründen.

Was die theologischen Aussagen im allgemeinen betrifft, so schien

es jedem Mitglied der Kommission als nur natürlich, daß der eine eine

Formulierung für lichtvoller hielt als ein anderer, der seinerseits eine

andere vorzog. Doch stimmten alle darin überein, daß die christlichen
Kirchen nicht deshalb uneins sein sollten, weil die Christen verschiedenen

Theologien unnachgiebige Treue halten. Weit eher sollten die Kirchen
einander helfen, sich neu und umfassender zu verstehen. Dies setzt

6 Report, p. 12-13 - Bericht, S. 13-14.



Katholizität als Methode und ökumenische Theologie 229

voraus, daß man bereit ist, manche verschiedene Ausdrucksweisen und
Problemstellungen anzunehmen. «Die Vielfalt des Ausdruckes sollte
nicht die Kontinuität der Intention verdunkeln dürfen. Auslegungskategorien

- seien sie nun metaphysisch, historisch, doxologisch, biblisch,
kerygmatisch oder systematisch - können einander ergänzen in ihrem
Zeugnis von dem lebendigen Herrn» 7. Das wahre Zeugnis erfordert ein

unablässiges und sorgfältiges Handhaben der vielerlei Formen und
Methoden.

Wir könnten, um die Untersuchung dieses kurzen, aber gewichtigen
Abschnittes des Berichtes abzuschließen, keine vollständigere Erwägung
über die Methode finden als jene, die die Verfasser des Dokumentes
selber als Schlußwort unter ihre Reflexionen gesetzt haben :

«Weil wir uns mit dem geschichtlichen Werk Gottes in der Welt
beschäftigen, die seine Schöpfung ist, über die und in der er souverän
herrscht, darum muß unsere Methode beweglich genug sein, sowohl
seine Freiheit als seine überwältigende Gnade einzuschließen. Es ist
sündigen Menschen unmöglich, in ihrem Begreifen so «katholisch» zu
sein wie Gott in seinen Berufungen und Gaben. Wir können uns einzig
im Vertrauen auf seine Gnade darum bemühen, Denkweisen zu
entwickeln, die einerseits so scharf unterscheiden wie das furchtbare Schwert
des Gerichtes, das in Christi Selbstopfer sichtbar wurde, und die andererseits

so umfassend sind, wie das grenzenlose Erbarmen, das uns durch
dieselbe Siegestat zuteil geworden ist» 8.

In dieser Einleitung finden wir auch eine ausdrücklich formulierte
Überzeugung, was die Methode betrifft, die dem Bericht als Ganzem
sein Gepräge verleiht. Die große Bedeutung, die dem Studium der
Methode zukommt, wird anerkannt, und das Faktum, daß man formell
von ihr spricht, läßt uns auf den Gedanken kommen, daß diese Frage
schon seit längerer Zeit die Geister allgemein beschäftigte. Daß dies

tatsächlich der Fall ist, sehen wir klar aus den Ergebnissen früherer
Konferenzen und aus den vorbereitenden Arbeiten, die zum Bericht von
Montreal führten. Nach der Untersuchung des Berichtes von Montreal
werden wir daher in einem zweiten Teil einen kurzen historischen Überblick

über einige ältere Äußerungen zur Methodenfrage geben.

7 Report, p. 13 - Bericht, S. 14.
8 Report, p. 14 - Bericht, S. 16.



230 Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

II.

Geschichtlicher Hintergrund und ältere Veröffentlichungen

«Die Absicht, der Ausblick und die innere Ausrichtung der Arbeit
der Kommission lassen sich am besten beschreiben, indem wir den
Begriff der «Katholizität» zu Hilfe nehmen. Dieser Begriff wird
gewöhnlich in Verbindung mit dem Gegenstand unserer Untersuchung
gebracht - der ecclesia catholica. Wir sind aber überzeugt, daß er auch
auf die Richtung und Methodik der Untersuchung angewandt werden
kann. In der Tat ist es völlig angemessen, daß der Charakter des Studienobjektes

den Charakter des StudienVorganges bestimmen sollte» 9.

Dieser Gebrauch des Wortes «katholisch» ist allem Anschein nach

neu; er erscheint zum ersten Mal in diesem Bericht. Deshalb wird er
darin stets, wenn er in dieser besonderen und etwas ungewöhnlichen
Bedeutung vorkommt, in Anführungszeichen gesetzt. Doch die Methode,
die das Wort bezeichnet, hat eine längere Geschichte, die sich mindestens
bis zur Konferenz von Lund 1952 zurückverfolgen läßt.

Sogar schon vor 1952 eignet dem Terminus «katholisch» in
ökumenischen Veröffentlichungen ein etwas polemischer Beiklang, denn er

wird weder in seiner allgemeinen und alltäglichen Bedeutung von
«universal» und «all-umfassend», noch in dem Sinn eines Kennzeichens, einer
«nota» der Kirche, noch im Sinne von römisch-katholisch gebraucht. Er
soll vielmehr einen bestimmten Typ des christlichen Denkens gegen einen
andern abheben, den man als «protestantisch» charakterisierte. Das war
der Hauptgedanke des Berichtes: Catholicity, welchen eine Gruppe
anglikanischer Theologen der «katholischen» Schule 1947 erarbeitet hat.
Er stellte «katholische» und «protestantische» Überzeugungen und
Auffassungen auf eindrucksvolle Weise einander gegenüber10. In diesem

Bericht richtet sich das Augenmerk der Verfasser hauptsächlich auf die

Frage der Ganzheit.

«Die Hauptschwierigkeit, mit der sich unser Gutachten befassen

muß, besteht darin, daß die Frage der Wiedervereinigung keine andere
Frage ist als die, wie die Ganzheit der Tradition wiedergewonnen werden
kann. Gewiß, «Ganzheit» kann eine Fülle bedeuten, die weder einer
nationalen Kirche noch der Kirche einer einzigen Generation zukommen

9 Report, p. 11 - Bericht, S. 11.
10 Catholicity, A Study in the Conflict of Christian Traditions in the West.

A report presented to His Grace the Archbishop of Canterbury. London 1947.



Katholizität als Methode und ökumenische Theologie 231

kann: denn es muß Juden und Griechen geben und die Anschauung des
zehnten Jahrhunderts ist nicht die des zwanzigsten. Es gibt die Vielfalt
der Kulturen, wie es die Vielfalt der Gaben gibt. Dennoch ist ein Geist,
und deshalb ist es möglich, daß verschiedene Kirchen und Kulturen
dieselbe Ganzheit oder Integrität der christlichen Tradition bewahren.
Wir haben ein Beispiel dafür in den Kirchen der Apostelzeit. Unsere
Entzweiungen haben nun diese Ganzheit in Mitleidenschaft gezogen.
Wiedervereinigung bedeutet diese Gänze wiedergewinnen. Gegenwärtig
ist die Wiederherstellung der sichtbaren Einheit in Gefahr, daß manche
Zuflucht in halben und teilweisen Maßnahmen suchen, da sie kaum
begriffen haben, worum es in Wirklichkeit geht. Die erste Pflicht der
Christen ist daher, sich des Verlustes der Ganzheit bewußt zu werden,
der unser gegenwärtiges Christentum kennzeichnet» u.

Ich zitiere diese lange Stelle ausführlich, weil sie erstens eine frühe

Anerkennung der Bedeutung der «Ganzheit» im Problem der christlichen

Uneinigkeit ist, und das ganze Gutachten zweitens mit seinen Ideen
den Bericht von Amsterdam beeinflußt haben kann, der ein Jahr später
entstand und «unsere tiefsten Unterschiede» in den gegensätzlichen
«katholischen» und «protestantischen» Auffassungen sah, mit denen beide
«den christlichen Glauben und das christliche Leben als ein in sich
bestehendes Ganzes» verstehen 12. Das 1950 erschienene Buch: The Catholicity

of Protestantism, von Dr. R. Newton Flew und Rupert E. Davies
brachte ein Fragezeichen an der Antithese : katholisch - protestantisch
an, da es sich gegen einen Begriff «katholisch», verstanden als Gegensatz

zu «protestantisch», verwahrte 13.

An der Konferenz von Oberlin 1957 sprach Professor Calhoun, der
damals Präsident der nordamerikanischen Sektion der theologischen
Kommission «Christus und die Kirche» war, im Einzelnen über Katholizität

und insbesondere über den Begriff der Ganzheit14. Aber noch hören
wir weder Erwähnung noch Hinweis auf die Verwendung des Begriffes
auch für die theologische Methode. So scheint es denn, daß der Terminus
«Katholizität» damals zum ersten Mal in der ökumenischen Theologie

11 a. a. O., S. 17.
12 W. A. Visser't Hooft, ed., The First Assembly of the World Council of

Churches, held at Amsterdam, August 22 to September 4 1948, London 1949,

pp. 51-52.
13 Vgl. B. Leeming, S. J., The Churches and the Church, London 1960,

S. 129-130.
14 Paul S. Minear, ed., The Nature of the Unity We Seek, Official Report

of the North American Conference on Faith and Order, September 3-10 1957,
Oberlin, Ohio. St. Louis 1958, p. 77-78.



232 Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

eine gewisse Fragestellung und Methode bezeichnete, als man das

Gutachten von Montreal 1963 ausarbeitete und dessen ersten Teil dort
durchbesprach. Es stellt sich die Frage, ob die Methode, die erst jetzt
diesen Namen ausdrücklich empfing, nicht schon vorher bekannt und
angewandt worden ist.

Blicken wir heute zurück, so erscheint die dritte Weltkonferenz

von Faith and Order in Lund 1952 als der Beginn einer neuen Etappe
in der ökumenischen Arbeit. Dr. Oliver Tomkins, Bischof von Bristol,
bestätigt dies klar in seinem Vorwort zu One Lord, One Baptism, ein
Zwischenbericht von «Christus und die Kirche», der 1960 erschienen ist.

«Obschon das leidenschaftliche Interesse für die Einheit der Christen
noch immer Sache von viel zu wenigen Christen ist, so hat sich doch
eine kleine Gruppe aus allen Teilen der Christenheit (auch aus Rom)
zusammengefunden, die die gegenseitigen Überzeugungen von innen
heraus und mit Sympathie kennengelernt hat. Aus dieser Gruppe heraus
kamen die Männer, die sich 1952 in Lund für die dritte Weltkonferenz
von « Faith and Order» trafen, und aus ihren Reihen brach jener frische
Vorstoß in der Sache der Einheit hervor, von dem die folgenden Seiten
handeln.

Der Kern dieses neuen Ansatzes war der Wille, zusammen gerade
auf einige der großen Themen unseres christlichen Glaubens
loszusteuern, sie zusammen auf einer gesunden biblischen Grundlage zu
studieren und sodann von dieser Mitte aus nach außen vorzustoßen
und einander aufzufordern, das Trennende zwischen uns zu rechtfertigen
und zu begründen, und zwar so, wie es sich nun im Lichte unserer
vorausgegangenen Übereinstimmung im Grundsätzlichen enthüllt15.

Das steht im Gegensatz zur früheren Methode, die darin bestanden

hat, zunächst die mannigfachen Unterschiede zwischen den Kirchen
festzustellen und dann die Möglichkeiten abzuklären, wie man sich einigen

könnte, oder aber das Vorhandensein bestimmter unüberbrückbarer
Gegensätze zu konstatieren.

In Lund versucht man, diese Methode zu überholen.

«Wir sahen klar, daß wir der Einheit nicht wirklich näher kamen,
wenn wir uns begnügten, bloß unsere verschiedenen Auffassungen von
der Natur der Kirche oder die ihnen zugrundeliegenden Überlieferungen
zu vergleichen. Es erwies sich einmal mehr als wahr, daß je enger wir
uns Christus zu nähern suchen, desto enger wir auch untereinander ver-

15 One Lord, One Baptism, Faith and Order Commission Paper No. 29, London
1960, p. 5.



Katholizität als Methode und ökumenische Theologie 233

bunden werden. Daher müssen wir hinter unseren Entzweiungen ein
tieferes und reicheres Verständnis von dem Mysterium der Einheit
gewinnen, in dem Gott Christus und die Kirche in eins verbunden hat» 16.

Praktisch hieß das: ein neuer Weg mußte in der ökumenischen
Arbeit gebahnt werden. Dies kam in der «Empfehlung» von Lund zur
Sprache, die von der Konferenz angenommen wurde und die wie folgt
lautet :

«In unserer Arbeit gelangten wir zur Überzeugung, daß der
Fortschritt der ökumenischen Bemühungen entscheidend davon abhängt,
ob die Lehre über die Kirche in engem Zusammenhang mit der Lehre
über Christus und über den Heiligen Geist entfaltet wird. Wir glauben,
daß diese Erkenntnis die künftige Arbeit dieser Bewegung inspirieren
und leiten muß»

Eine Folge davon war die Gründung der Kommission «Christus und
die Kirche» (Theological Commission on Christ and the Church) im Jahre
1954. Sie wurde mit der Aufgabe betraut, das Problem der Einheit der
Kirchen weiter zu klären und die ökumenische Frage neu zu stellen.

Nirgends wird so genau gesagt, was dies impliziert wie im Zwischenbericht.

Einheit ist nicht in erster Linie eine Aufgabe, die zu lösen ist;
sie ist keine Einheit, die dort hergestellt werden soll, wo es sie vorher
nicht gibt. «Wir müssen mit der Einheit beginnen, welche der Kirche
bereits gegeben ist. Wie sich diese schon gegebene Einheit in dem Leben
der Kirchen ausdrücken kann, ist eine andere, wenn auch nicht weniger
wichtige Frage» 18. Doch wo die Einheit der Kirche zur Diskussion steht,
ist es entscheidend, die theologische Bedeutung der Kirche zu umreißen,
zu klären, was die Kirche ist.

Das theologische Problem, dem sich die theologische Kommission
gegenübergestellt sah, ist in der Einleitung zu One Lord, One Baptism
vortrefflich dargelegt.

«Die Kirche ist eine Gemeinschaft, geschaffen von Christus, eine
Gemeinschaft, geschaffen vom Heiligen Geist. Daher kann nie bestimmt
werden, was die Kirche ist, wenn man ihren Bezug auf Christus und
auf den Heiligen Geist nicht definiert. Die Frage nach der Kirche
verweist uns naturgemäß auf die Frage nach Christus und nach dem
Heiligen Geist zurück. Wir stehen vor dem Problem der christologischen

16 O. Tomkins, ed., The Third World Conference on Faith and Order held
at Lund August 15-31, 1952, London 1953, p. 15.

17 a. a. O., S. 22.
18 One Lord, One Baptism, p. 8.



234 Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

und pneumatologischen Grundlage der Ekklesiologie. Das bedeutet, daß
wir von nebensächlicheren Betrachtungen weg- und zu einer Kernfrage
kommen. Die Kirche selber tritt in die Mitte der Theologie» 19.

Da nun das Problem auf diese Weise klar umrissen ist, kann die

Aufgabe der Theologischen Kommission in den folgenden Begriffen
festgelegt werden.

«Was uns zu tun auferlegt ist, das ist nicht, von dem Ausgangspunkt

einer vorgegebenen Uneinigkeit eine Einheit aufzurichten, und
zwar eine Einheit, welche wir selber gewünscht oder eine Einheit, wie
wir sie für wünschenswert halten könnten. Nein, unsere Aufgabe ist
vielmehr, die Einheit, welche bereits besteht, anzuerkennen: nämlich
die Einheit in Christus und im Heiligen Geist, und dann die Folgerungen
aus dieser bestehenden Einheit für unser gegenwärtiges kirchliches
Leben und für das «Miteinander der Konfessionen zu ziehen» 20.

Ist die Aufgabe der Theologischen Kommission in der Weise präzisiert,

so sieht man unschwer, wie das Vorgehen bei der Arbeit in der
Definition ihres Ziels bereits enthalten ist und aus ihr natürlicherweise

folgt.
«Die Methode soll nicht versuchen, aus dem Vergleich all der

Auffassungen der sämtlichen verschiedenen Konfessionen eine durchschnittliche

christliche Ansicht herauszudestillieren oder ein Minimum
festzuhalten, das alle annehmen könnten. Die Kommission muß gerade den
entgegengesetzten Weg beschreiten: sie muß ein Maximum finden, das
alle zusammenbindet. Weil der Ausgangspunkt eine vorgegebene
Tatsache ist, der wir uns von verschiedenen Richtungen und Überlieferungen
her nähern, kann gerade der Unterschied in den Auffassungen der
verschiedenen Konfessionen helfen, die Wirklichkeit tiefer zu verstehen,
in der sie alle leben, aber die sie nur teilweise erfassen und ausdrücken
können. Hören wir gemeinsam auf Gottes Wort, das uns von Christus
und der Kirche spricht, so können wir dabei einen Anstoß verspüren,
uns selber über unsere gewohnten Ansichten zu befragen, und zugleich
können wir erleben, daß sich uns Tiefen öffnen, von denen wir nichts
geahnt haben. Wahrer Ökumenismus entnervt nicht unsern christlichen
Glauben, sondern läßt ihn uns weiter und tiefer verstehen» 21.

Dies also ist die Problemstellung und Methode, wie sie die
Konferenz von Lund 1952 vorgeschlagen, und wie sie die Theologische
Kommission seit ihrer 1954 erfolgten Gründung fortgeführt hat. Die Ergeb-

19 a. a. O., S. 9.
20 a. a. O., S. 9.
21 a. a. 0.,S. 9.



Katholizität als Methode und ökumenische Theologie 235

nisse dieser neun Jahre des Studiums sind in den Berichten enthalten,
die jede Abteilung der Konferenz von Montreal vorgelegt hat. In Montreal
referierten die europäische und die nordamerikanische Sektion getrennt.
Das hatte aber als Ursache keine wesentlichen Meinungsverschiedenheiten

zwischen beiden. Jede Sektion folgte ihrem eigenen Arbeitsplan
und griff die Fragen heraus, die ihr am dringendsten schienen. Man

erwartete, daß Unterschiede der Gesichtspunkte und der theologischen
Methode beide Arbeitsgruppen in etwas verschiedenen Richtungen
führen würden. In Wirklichkeit stellte sich diese Annahme als

unbegründet heraus, wie es das Buch One Lord, One Baptism eindeutig zeigt,
das ein gemeinsamer, von beiden Sektionen miteinander erarbeiteter
Zwischenbericht war.

Die Einleitung zu diesem Bericht enthält das folgende Urteil über
die neue Methode, welche die Konferenz von Lund vorschlug. Es handelt
sich um einen wertvollen Kommentar, da er gerade in der Mitte zwischen
den Konferenzen von Lund und Montreal verfaßt und nach vielen
vorgängigen Studien ergänzt worden, indessen noch vor dem Beginn der

Arbeit an den Texten von Montreal entstanden ist.

«Die Konferenz von Lund hat nicht nur ein neues Gebiet dem
Studium erschlossen, sie hat auch die Methode erneuert: man vertieft
sich nunmehr in die gemeinsame Ekklesiologie, anstatt sich mit
vergleichender Ekklesiologie zu befassen. Ist diese Methode befolgt und
ihre Berechtigung bejaht worden? Ja, unzweifelhaft. Durchaus ohne
sich leichthin von ihren Konfessionen oder Denominationen zu lösen,
haben die Theologen es durchwegs vermieden, sich in konfessionelle
Blöcke zu gruppieren. Auch waren sie persönlich nicht geneigt, als
Wortführer von durchstrukturierten konfessionellen und traditionellen
Theologien mitzuwirken. Sie forschten und dachten gemeinsam nach als
christliche Gelehrte, offen und eher bestrebt, ein neues oder weiteres
Verständnis zusammen zu erschließen als abgeschlossene Lehrsysteme
zu verteidigen. Man könnte denken, daß diese ökumenische Haltung
deshalb so erfolgreich wurde, weil die spezifischen Streitpunkte, die die
Kirchen trennen, nicht sehr oft zur Sprache kamen. Doch liegt es auf
der Hand, daß die offene und irenische Haltung der Teilnehmer nicht
umschlagen wird, wenn auch diese spezifischeren Fragen der Lehre oder
Verfassung einmal behandelt werden sollten» 22.

22 a. a. O., S. 11. Professor Minear zeigt in seinem Vorwort zum Bericht von
Montreal (Report, p. 4 - Bericht, S. 4-5) Rolle und Bedeutung dieses Buches für
die Konferenz von Montreal ; er schreibt : «Die Bezeichnung des Heftes als 'Zwischenbericht'

hat zu der Vermutung Anlaß gegeben, daß es sich dabei um den ersten
Entwurf der endgültigen Berichte handelt. Das ist aber nicht der Fall. Die end-



236 Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

Es ist bemerkenswert, hier den Terminus «katholisch» in seiner

gewöhnlichen Bedeutung von «universal», «allumfassend», und gleichzeitig

in seiner Verwendung für die Gesinnung zu finden, welche die

«neue», von der Konferenz von Lund vorgeschlagene Methode
charakterisiert. Von hier aus war es nur ein kurzer Schritt, den Terminus in
dem schärfer geschliffenen und oben dargestellten Sinn auf die Methode
selbst anzuwenden. Diese langsam gewachsene und gereifte, während
der neun Jahre gemeinsamer Studien zwischen 1954 und 1963 oft geprüfte
und erprobte Methode empfing von der nordamerikanischen Sektion
die Bezeichnung «katholisch» im endgültigen Text ihres Berichtes für
die Konferenz von Montreal.

III.
Abschließende Bemerkungen

Es ist noch zu früh, Wert und Bedeutung dieser Einsicht, die in
den Jahren zwischen den Konferenzen von Lund und Montreal reifte,
für die Theologie abzuschätzen, besonders auch im Hinblick auf die

römisch-kathohsche Kirche. Man kann sicher sagen, daß die Methode
bereits bewiesen hat, wie wertvoll sie für jene ökumenische Theologie
ist, die in den Veröffentlichungen der Kommission « Faith and Order»

seit der Konferenz von Lund zu Tage tritt. In dieser Entwicklung hat
die römisch-kathohsche Kirche bisher nur die Rolle des Beobachters

gespielt.
Die wichtige Frage, die sich für jede theologische Methode erhebt,

ist, ob es heute überhaupt eine Theologie geben kann, die nicht
ökumenisch ist. Vom römisch-katholischen Standpunkt aus gesehen, zur
Zeit des zweiten vatikanischen Konzils wird die Antwort wohl eindeutig
ausfallen: die Theologie bedarf heute einer ökumenischen Struktur und

Ausrichtung, es muß eine ökumenische Theologie sein. Das bedeutet
indessen gerade nicht, daß eine besondere Abteilung in die Theologie
eingeführt werden müßte, die sich mit Problemen der ökumenischen

Bewegung befassen würde, z. B. mit der theologischen Fundierung der

Bewegung. Das heißt vielmehr, daß die ganze Theologie in einem neuen
Licht gesehen werden muß.

gültigen Berichte der beiden Kontinente wurden nach ganz anderen Gesichtspunkten

neu zusammengestellt. Natürlich verwerfen sie die bis dahin festgelegten
Positionen nicht, aber sie versuchen, die gestellte Aufgabe umfassender zu lösen.»



Katholizität als Methode und ökumenische Theologie 237

Dieser Erkenntnis hat ein wichtiger Vortrag, Die Theologie und ihre
gegenwärtige Aufgabe glänzend Nachdruck verliehen. Er ist von Fr.Charles
Davis am sechsten Downside Symposium 1963 gehalten worden und
seither im Druck erschienen 23. Seiner Meinung nach - und niemand
unter allen Teilnehmern am Symposium, ob Katholiken oder
NichtKatholiken wandte hier etwas ein - kann Theologie heute allein unter
der Bedingung, daß sie im Dialog mit andern Christen getrieben wird,
mit dem heutigen Leben der Kirche selber in Einklang stehen.

«Die ökumenische Bewegung ist nicht eine der vielen Bewegungen
in der Kirche unserer Zeit, eine Strömung von beschränkter Bedeutung,
die bloß eine kleine Zahl besonders ausgebildeter Leute betrifft. Es ist
das große Werk des Heiligen Geistes in der Gegenwart, die
Hauptrichtung, in der sich die Kirche heute unter seinem Anstoß fortbewegt.
Andere Erneuerungen, wie die Bibel- oder die liturgische Bewegung
erscheinen jetzt als Vorbereitung der Wiedervereinigung, für die sie
mit Hand anlegten. Erneuerung mit dem Ausblick auf Wiedervereinigung

- das ist das Ziel des kirchlichen Lebens unserer Zeit, ebenso wie
es das Ziel des zweiten Vatikanums ist. Das ökumenische Konzil ist
nicht eine Sache für Fachleute, es ist eine neue Dimension christlichen
Lebens, und jedes Glied der Kirche ist aufgerufen, sich dieser Dimension
zu öffnen. Das Leben der Kirche hat eine neue Richtung eingeschlagen;
die Einheit der Christen ist der magnetische Pol, der alles, was in der
Kirche getan wird, anzieht. Die allgemeine Erneuerung der Kirche und
die christliche Reife des einzelnen, die beiden Ziele, für die wir kämpfen,
werden wir nur erreichen, wenn wir uns nach dieser Richtung wenden,
denn dahin führt uns der Heilige Geist selber.

Die Theologie darf sich nicht aus dieser Zielsetzung ausnehmen.
Jedermann anerkennt ihre unersetzliche Rolle, die sie in der Führung
der ökumenischen Bestrebungen innehat, doch davon abgesehen
erheischt ihre eigene innere Ausgewogenheit und Reife den ökumenischen
Dialog 24.

Der Vortragende stellt sich hier bewußt und gewollt auf den Standpunkt

des römisch-katholischen Glaubens. Das heißt, er nimmt an, daß

die sichtbare Einheit von Christi Kirche durch die Spaltung der Christenheit

hindurch erhalten geblieben ist und zwar in der römisch-katholischen
Kirche. Er gibt ohne weiteres zu, daß die Kirche Wunden empfangen
hat, daß ihre Einheit geschmälert und ihre Sendung durch die Unein ig-
keit der Christen gestört wurde. Es ist wahr, daß der Kirche nichts

23 John Coulson, ed., Theology and the University - an ecumenical investigation,

London 1964, pp. 107-132.
24 a. a. O., S. 118-119.



238 Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

Wesentliches verlorenging; und daß deshalb das Christentum theoretisch
in der römisch-katholischen Kirche allein unbeeinträchtigt fortbestehen
könnte. Aber das ist nicht die ganze Wahrheit in diesem Problem. Es

genügt nicht, die geteilte Christenheit in abstracto zu betrachten.

«Gott verfolgt eine Absicht, wenn er diese Spaltungen zuläßt, und
wir müssen versuchen, in demütigem Nachdenken aus der vielgestaltigen,

wirklichen Lage der Dinge diese Absicht Gottes herauszulesen.
Obschon die Trennung Ergebnis unserer Sünden ist, hat sie doch ihren
Platz in Gottes Plan. Wir müssen an diesem Plan mitarbeiten.
Insbesondere dürfen wir nicht weiterhin so tun, als ob der folgenschwere
Bruch der Christenheit mit all seinen Konsequenzen für das Leben der
Kirche nicht von größerer Tragweite sei als der individuelle Abfall
unseres Nachbarn vom Glauben» 25.

Wenn wir den geschichthchen Verlauf von Spaltungen unter den

Christen aus der Nähe besehen, werden wir als Katholiken die

Entdeckung machen, daß wichtige Wahrheiten zwar nie verneint, aber doch
ein etwas unbeachtetes Dasein geführt haben, während andere christliche
Gemeinschaften sie in hellem Bewußtsein bewahrten. Das war Gottes
Plan. Ist es daher wohl nicht auch vorgesehen, daß unsere Kirche nur
unter der Bedingung, daß sie sich um die Wiedervereinigung müht und
sie vielleicht verwirklicht, inniger vom christlichen Leben Besitz ergreift
und überzeugender von Christus Zeugnis ablegt?

Was für die Kirche gilt, gilt insonderheit auch für die Theologie.
Sie erhielt Schläge und Schäden, als die Christenheit zerbarst, und sie

konnte sich nicht immer der Enge und Einseitigkeit erwehren. Heute
ist sie auf der Suche nach einer neuen ausgewogenen Ganzheit, die aber
die alleinige Frucht einer Forschungsarbeit inmitten des ökumenischen
Gedankenaustausches und Lebens ist. Die Theologie wird in diesem

Boden von selbst durch und durch ökumenisch, sodaß sie der
gegenwärtigen geschichtlichen Situation (in der die Kirche ja selber steht)
bis in ihre kleinsten Elemente Rechnung trägt. Fr. Davis beschließt
seine Reflexionen über die ökumenische Theologie mit ein paar
Bemerkungen, die uns wie ein Echo auf den Bericht von Montreal anmuten.

«Daher muß die Theologie in ihrem Aufbau und ihrer Ausrichtung
ökumenisch werden, soll sie sich gesund entwickeln und ihre Rolle in
der Kirche wahrnehmen. Eine solche ökumenische Dimension gewinnt
die Theologie aber nicht aus Büchern, sondern aus der lebendigen Be-

25 a. a. O., S. 119.



Katholizität als Methode und ökumenische Theologie 239

gegnung mit den Theologien anderer christlicher Gemeinschaften. Das
Erlebnis persönlicher Gespräche mit nichtkatholischen Theologen ist
unersetzlich. Es ist unerläßlich, daß wir uns gegenseitig ehrlich als
Christen anerkennen, und zugleich müssen wir geistig so tief und so

beweglich sein, um unsere unbeirrbare Treue zu unseren eigenen
konfessionellen Überzeugungen von Christi Wahrheit mit dem Vermögen
zu verbinden, auch neue echte Fragen über christliche Wahrheiten uns
stellen zu lassen und selber zu stellen 26.

Anerkennen wir das Ergebnis, demnach die heutige Theologie nur
dann im Einklang mit dem gegenwärtigen Leben der Kirche steht, wenn
sie im Gespräch mit andern Christen begriffen ist, anerkennen wir dies,
nämlich daß die Theologie heute, wenn sie ihrer Aufgabe in der Kirche
gerecht werden soll, ökumenisch sein muß, dann scheint die Folge daraus

für die Theologie die Wahl einer ökumenischen Methode zu sein! An
diesem Punkt nun vermögen wir zu ermessen, wie wichtig die Einsicht
in der Methodenfrage war, welche in Lund aufzuleuchten begann und
sich seither in den vergangenen Jahren gemeinsamer Forschungsarbeit
Bahn brach. Die katholische Theologie darf es sich wohl nicht lange
leisten, die «Katholizität der Methode» zu vernachlässigen, denn diese

Methode ist heutzutage grundlegend in der Theologie unserer getrennten
Brüder, sofern sie an der ökumenischen Bewegung interessiert sind.

(Übersetzt von A. Schenker OP)

26 a. a. O., S. 120.


	Katholizität als Methode und ökumenische Theologie

