
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Autor: Anzenbacher, Arno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arno Anzenbacher

Thomismus und Ich-Du-Philosophie

In seinem erfrischenden, wenn auch in der Grundtendenz den

Fragestellungen nicht gerecht werdendem Büchlein «Jargon der Eigentlichkeit

- Zur deutschen Ideologie» setzt sich T. W. Adorno (Frankfurt) mit
jenem Pathos auseinander, das nicht nur in Deutschland im Irrationalen
das Eigentliche, in der unaussprechlichen Tiefe das Wesentliche gefunden
zu haben glaubt. Mit diesem Pathos tritt auch die sogenannte Ich-Du-
Philosophie auf. Die vorliegende Untersuchung macht es sich zur
Aufgabe, das, was in dieser Strömung als Eigentlichkeit verkündet wird, des

Jargons zu entkleiden und die ihm zugrunde hegenden berechtigten
Anliegen auf dem Boden der traditionellen Philosophie neu zu
durchdenken. Wenn dabei auch nur eine grobe Übersicht über die sich stellenden

Probleme gefunden werden kann, so ist doch damit ein Beitrag zu
der Erkenntnis geliefert, daß neue Hinweise auf Eigentlichkeit nicht
über das hinauszugehen vermögen, was virtuell im traditionellen Denken
enthalten ist.

§ 1. Die historische Bedingtheit des Ansatzes der Ich-Du-Philosophie

Bereits die Fensterlosigkeit der Monade bei Leibniz hob die
Unmittelbarkeit der Erkenntnis- und Willensbezüge hinsichtlich ihrer
intentionalen Bezogenheit zur Bewußtseinstranszendenz auf und ersetzte
die Möglichkeit eines Transzendierens der Immanenz auf die Transzendenz

hin durch die prästabilierte Harmonie. Descartes hatte diese

Trennung durch die rigorose Scheidung von res cogitans und res extensa
unterstrichen. Die sogenannte kopernikanische Wende Kants gelangte
auf diesem Boden zu einem Objektbegriff, der die bewußtseinstranszendente

Wirklichkeit des Dinges an sich in den numenalen Bereich völliger

Ii



162 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Unerkennbarkeit verweist. Dabei fand Kant für seine transzendentale
Apperzeption nicht etwa die Deutung des absoluten Begriffs im Sinne

Hegels oder des Bewußtseins überhaupt im Sinne der Marburger, sondern

er faßte sie als «mein» Ich, als das individuelle Cogito. Ist auf diese

transzendentale Subjektivität hin die Gesamtheit des Objektiven immanent,
so hat die Konstruktion des Objekts durch die Synthesis der Sinnlichkeit
und des Verstandes nichts mehr zu tun mit jenem Bereich des Dinges
an sich. Aber auch die transzendentale Apperzeption bleibt als «leeres

Etwas» außerhalb des objektiven Bereichs, was Kant in die Aporie des

2. Paralogismus führen muß.
Der historische Ursprung des dialogischen Denkens versteht sich

als Reaktion auf Kant, als Hinweis auf die Tatsächlichkeit des Lebens.
Bereits die «Metakritik» Hamanns ließ die Vernunft fundiert sein in
einer sie als «Deipara» bedingenden Dimension: in der Sprache1. Die
letztlich mit dem Glauben selbst zusammenfallende Sprache stellt den

irrationalistisch gefaßten Grund des Menschseins überhaupt dar. Vor
aller Vernunft ist der Mensch immer schon sich vorweg in der Sprache,
durch die Sprache, die sich in den «Chyffern» der Natur und der
Geschichte dartut, steht er immer schon in der Beziehung zu Gott und
Mensch. In ähnlicher Weise reagiert G. H. Jacobi auf Kant und kommt
zu der Annahme, im Menschen müsse «eine ursprüngliche Kraft liegen,
deren Richtung ihn fähig macht, den Geist zu empfangen, von dem er
nicht weiß, von wannen er kommt, noch wohin er fährt, der aber die
Wahrheit selbst ist»2. Gehörte bereits die Annahme der Existenz der

Dinge bei Hamann zum Glauben, so folgte ihm Jacobi hinsichtlich dieser

irrationalistisch gefaßten intuitiven «Kraft», indem er deren dem Lebensgefühl

Rechnung tragende Überlegenheit dem Denken Kants entgegenstellt:

«Die Philosophen analysiren und räsonniren und expliziren,
welcher Maßen es zugehe, daß wir erfahren: Etwas sey außer uns. Ich
muß der Leute lachen, unter denen auch ich gewesen bin. Ich öffne Aug
und Ohr, oder ich strecke meine Hand aus und fühle in demselben Augenblick

unzertrennlich: Du und Ich; Ich und Du» 3.

Daß Kant gerade vom dialogischen Aspekt her in Schwierigkeiten
kommt, ist klar. Das Du, sei es nun Gott oder Mensch, ist als Ideal oder

Objekt im Sinne Kants Konstruktion meiner transzendentalen Vermögen.

1 Nadler III. 239.
2 Werke I. 401.
3 Briefwechsel I. 330.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 163

Die Ursprünglichkeit der Spontaneität vom Du her, welche ebenso die

Bedingung der Möglichkeit der Religion wie der Kommunikation ist,
wird bei Kant entweder in den numenalen Bereich des transobjektiven
Dinges an sich oder in den der objektiven und produktiven Erkenntnis
verwiesen. Dabei brauchten die Initiatoren der Ich-Du-Philosophie das

Gebäude Kants gar nicht zu sprengen. Die Paralogismenproblematik
entzieht die transzendentale Subjektivität aller kategorialen Bestimmtheit

und setzt sie völlig transobjektiv. Eine Akzentverschiebung dieses

bei Kant selbst virtuell vorhegenden Irrationalismus genügt, um hier die

«Eigentlichkeit» zu finden. Man setze dieses irreale, transobjektive Ich
und das transobjektive Numenon zueinander in eine irrationalistisch
geglaubte Beziehung interpersonaler Art und kommt so zu einer
Unterscheidung des Objektiven (des Es) und des Transobjektiven (des Du),
wobei letzteres ebenso wie das Ich selbst im Gegensatz zum Verstand dem

Glauben, Fühlen, der Liebe oder einer anderen «Kraft» zugänghch ist.
Dieser Gedanke fand seinen klassischen Ausdruck seit 1800 bei

Fichte. Das schlechthin freie Ich der Wissenschaftslehre von 1794 fand
seit 1800 (Die Bestimmung des Menschen) eine gewisse Ein- bzw.
Unterordnung. Das Umfassende dieser Einordnung ist (in chronologischer
Reihenfolge) die moralische Weltordnung, der Wille in seiner Unendlichkeit,

das Göttliche, Leben und Liebe und zuletzt Gott als das absolute
Sein. Aus der Überlegung, daß einerseits nur die Spontaneität des

Subjekts hinsichtlich der dinglichen Erkenntnis die Freiheit vor dem
Determinismus retten kann, dem jede «dogmatische» Erkenntnistheorie
notwendig verfällt, daß aber andererseits unbedingte Freiheit sich zu
völliger Unbestimmtheit verflüchtigt, kommt Fichte zu einem neuen
Überdenken der Korrelation Bestimmtheit und Grenze. Ist das Dinglich-
Objektive Produkt spontaner Setzung, vollzieht sich also das Wissen im
Sinne der Wissenschaftslehre als reine Spontaneität des Ich, wie kann
dann dieses Ich Bestimmtheit erlangen? Auf einer anderen (letztlich
derselben) Ebene erneut sich die Paralogismenproblematik Kants. Für
Kant hegt die Schwierigkeit so: Alles Kategoriale ist objektiv. Das
transzendentale Subjekt ist nicht Objekt. Folglich kann es nicht kate-
gorial gefaßt werden : es ist unfaßbar. Alles Reale ist für Fichte Setzung
des Ich und insofern Objekt. Wie ist dann aber das Ich selbst als bestimmt
zu verstehen Woher kommt ihm Grenze Die Grenze kann nicht dinglich

sein. Der Ausweg Fichtes ist irrationalistisch. Er führt in die Welt
eines vom Wissen geschiedenen Glaubens. Die nicht-dingliche Realität
des mir gleichen Wesens, des Andern, ist in seiner transzendenten Spon-



164 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

taneität Grenze meiner Freiheit. Diese Grenze ist nicht mehr objektiv
sondern geglaubt. Hier ergibt sich in völliger Klarheit der Weg aus einer

transzendentalphilosophischen Aporie in den Irrationalismus dessen,

was wir heute Ich-Du-Philosophie nennen.
Denn darin liegt das Typische des dialogischen Ansatzes. Fichtes

Gedankengang findet eine eminent bedeutsame Entsprechung in der

Spätphilosophie Schellings, dem es vor allem um die religiöse Bewandtnis
des Glaubens geht. Die äußerste Radikalisierung dieser Problemstellung
zeigt sich im Gegensatz zwischen Hegel und Kierkegaard, wobei Kierkegaard

diese andere Dimension, den Glauben, im schärfsten Gegensatz zum
Wissen als das Paradox schlechthin faßt. Feuerbach geht in seiner Hegelkritik,

auf der sich sein dialogischer Humanismus aufbaut, den Weg
Fichtes, allerdings auf weit niedrigerem Niveau. Sein Erfahrungsbegriff
(auch Liebe genannt) läuft ähnlich dem Glaubensbegriff Fichtes auf die

Begrenzung der Selbsttätigkeit hinaus und führt so ebenfalls in eine

dialogische Weltordnung, die vom gegenständlichen Wissen nicht erreicht
werden kann. Die Philosophie kommt nach Feuerbach nur zu gedachtem
Sein, während das wirkliche Sein, das Du, jenseits bleibt.

Die Ich-Du-Philosophie entspringt der Thematik nach in erster
Linie aus der Transzendentalphilosophie und kann nur von dieser her
verstanden werden. Die Scheidung von Existenz und Objektivität, wie
sie Marcel durchführt, die von Existenz und Dasein bei Jaspers, von
Person und Eigenwesen bei Buber etc. verstehen sich nur auf diesem

Boden historischer Bedingtheit.

§ 2. Die Ausgangsposition der Fragestellung bei Thomas von Aquin

Ist die Dimension des Ich-Du für die dialogischen Denker ihrer
methodischen Bedingtheit gemäß irrationalistisch gefaßt, so besteht
keine Möglichkeit, nach der Bedingung der Möglichkeit derartiger
dialogischer Beziehungsakte zu fragen. Mit der Beziehung bleibt auch die sie

bedingende Subjektivität, das subjektive Vermögen der Akte, Sache

irrationalen Glaubens. Da jedoch das Ich im Ich-Es, also das Subjekt
objektiven Erkennens, nicht das «eigentliche» Ich ist, das «eigentliche»
Ich aber nicht objektiv werden kann, tendiert die Ich-Du-Philosophie
dazu, Menschsein überhaupt zu verstehen als Vollzug von Akten und
hinsichtlich der Akte zwei Klassen zu unterscheiden, nämlich objektive
und existentiell-dialogische. Das Menschsein in seiner Eigentlichkeit



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 165

liegt dann im Vollzug von Akten, die nur uneigentlich gefaßt werden
können, da sie die Dimension objektiver Faßbarkeit transzendieren.

Der berechtigte Aspekt, der im Ursprung der Ich-Du-Philosophie
liegt, weist darauf hin, daß das göttliche und das menschliche Du nicht
im Sinne Kants als Objekt bzw. als Postulat der praktischen Vernunft
verstanden werden können. Die Flucht in den Irrationalismus ist Reaktion

auf den Rationaüsmus um Gottes und der Kommunikation willen.
Eine derartige Reaktion wäre gegen Thomas von vornherein undenkbar.
Der Entwertung des Objekts und der «reinen» Fassung der Subjektivität
steht bei ihm eine völlig andere philosophische Situation gegenüber. Die

Paralogismenproblematik Kants sah die Seele als Substanz, als Person,
und den Leib als Außenwelt. Natürlich führt diese für das neuzeitliche
Denken des Kontinents so typische Scheidung in eine Aporie, als deren

letzte Konsequenzen Hegel oder der Positivismus die Möglichkeiten des

Auswegs verkörpern, wenn man den Weg in den offenen Irrationalismus
vermeiden will. Die Anwendung des aristotelischen Hylemorphismus auf
die Psychologie führt von vornherein zu einer so anderen Ausgangsposition,

daß keiner der Paralogismen Kants die aristotelische
Fragestellung überhaupt betrifft. Es ist nicht «dogmatischer» Mangel an
Reflexion, was Thomas zum Hylemorphisten in der Psychologie macht,
sondern das sich in den Akten des Bewußtseins selbst aufdrängende
Phänomen der materiellen Konditioniertheit, die der Subjektivität nicht
als ein substantiell Anderes, Äußeres gegenübergestellt werden kann,
sondern substantiell-konstitutiv zu fassen ist, ohne daß damit die Hetero-
genität von Geist und Materie verwischt wird. Thomas faßt also das

Subjekt der bewußten Akte (principium intellectualis operationis, quod
dicimus animam hominis) als geistige, also immaterielle, und subsistente
Realität (aliquid incorporeum et subsistens)4. Dennoch wird die Sub-
sistenz der Subjektivität nicht gefaßt als Substanz. Die Seele ist nicht
forma per se, sondern subsistente Form in substantieller Bezogenheit
(relatio transcendentalis) zur materia prima, die durch die Seele als Akt
Körper wird. So ist die Subjektivität actus corporis, principium vitae,
materiae quodammodo unitum, wie Thomas sich immer wieder
ausdrückt. Sie ist - selbst subsistent - Form der einen menschlichen
Substanz, womit Thomas gerade etwa das Problem der bewußten Empfindungen

widerspruchsfrei lösen kann, welches ja Kant in die ungangbaren
Wirrnisse seiner Affektionenlehre führte.

4 S. Th. I. 75, 2.



166 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Durch diese hylemorphistische Auffassung des Leib-Seele-Problems
fallen nun Leib und Seele nicht schlechthin auseinander. Die thomi-
stische Psychologie der Sensitivität vermag diese aus der substantiellen
Einheit des Menschen zu verstehen. Die Rezeptivität des Subjekts wird
somit aus seiner materiellen Bewandtnis verstanden, die jedoch der
subsistenten Seele nicht als ein völlig Fremdes gegenübersteht, sondern
durch sie als die Form erst körperliche Bestimmtheit erlangt. Die
erkenntnistheoretische Grundfrage der Neuzeit: wie kann geistige
Subjektivität Materielles erkennen? - zeigt sich auf dieser Ebene als ein

Mißverständnis des Problems. Der psychophysische Parallelismus, der

aus einer Schulphilosophie verständlich wird, deren Tradition mehr dem

Formenpluralismus des Duns Scotus verpflichtet ist als dem aristotelischen

Denken, versteht nicht, daß die geistige Subjektivität selbst als

anima humana Akt jener spezifischen Einheit ist, die wir als Menschen

jeweils immer schon sind. Aber dann ist das Affektionsproblem kein
Problem mehr. Dann kann die Fundierung der geistigen in den
sinnlichen Akten ohne Aporie begriffen werden. Dann ist die Subjektivität
nicht mehr zur Immanenz verurteilt, sondern durch die substantielle

Komposition mit der Materialität in Raum und Zeit gesetzt, durch die

spezifische Rezeptivität der Sinnlichkeit befähigt, intentional jede Scheidung

von Objekt und «An-sich» zu transzendieren und durch die

Fundierung in der Materialität das Materielle in Raum und Zeit sinnlich zu
empfinden und noetisch die Empfindungen (phantasmata als intelligibilia
in potentia) zu durchleuchten, wodurch das Materielle begriffen wird als

die Konkretion des Universale. So ist die Subjektivität, die forma süb-
sistens bei Thomas, durch ihren Formcharakter gegenüber der materia
prima produktiv und rezeptiv sachlich, welthaft, bei der Objektivität
des Seins selbst (omne ens est verum), ohne im Sinne eines «Dogmatismus»

dem Determinismus der «Welt» zu verfallen und so die Ichheit
einzubüßen. Die Ichheit des Menschen gründet in der Subsistenz der
Seele, ist aber als spezifisch menschliche Ichheit zugleich welthafte
Sachlichkeit. Die Scholastik unterwarf nicht die platonische Idee der Ichheit,
der geistigen Subjektivität, der Welthaftigkeit, sondern brachte beide

Aspekte in jenes Gleichgewicht, das den Menschen als die substantielle
Einheit versteht, die er spezifisch ist. Daß die Reaktion der Ich-Du-
Philosophie auf den Deutschen Idealismus seit Kant mit vollem Recht

zeigt, daß der Mangel an Welthaftigkeit des Ich der Ichheit selbst die

Möglichkeit nimmt, Gott und den Menschen «Du» zu nennen, spricht für
das Gleichgewicht, das in der Neuzeit nicht zuletzt dadurch gestört



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 167

wurde, daß die großen Denker der Epoche die echten Leistungen des

Mittelalters nicht verwenden konnten, weil sie diese nicht kannten. Die
Flucht in den Irrationalismus jedoch war kein Ausweg, vielmehr der

Abgrund des Widerspruchs und der Paradoxie.
Es geht also im Sinne des gerechtfertigten Hinweises auf die soziale

und religiöse Bewandtnis des Lebens nicht darum, das Objekt zu
unterscheiden von etwa göttlichen oder menschlichen Transobjektiven,
sondern darum, die Fundierungsverhältnisse von subjektiver Produktivität
und Rezeptivität, von Materialität und Geistigkeit, von Konkretheit und
Universalität so zu begreifen, daß die Alternative Ich oder Welt sinnlos

wird und verstanden werden kann, daß Ich als der Mensch, eben als das,

was ich spezifisch bin, Spontaneität in welthafter Bewandtnis und
Bestimmtheit bin. Dann ist das Objekt, was immer es sei, nicht mehr «nur»

Objekt, nicht mehr Erscheinung im Gegensatz zu etwas, was dahinter
liegt. Dann sind Gott und Mensch, als Objekte gefaßt (wie könnte man
sie so verstanden anders fassen nicht mehr «nur» Objekte, aber ebensowenig

etwas Transobjektives. Vielmehr gelangt die erkennende Spontaneität

des Ich mit der Spontaneität des Nicht-Ich zur Erkenntnis als

der objektiven Synthesis. Daß die letzte transzendentale Bedingung der

Möglichkeit dieser Synthesis der Erkenntnis das absolute Ich Gottes ist,
das hat Thomas über Augustinus von Piaton gelernt.

§ 3. Die phänomenologische Unterscheidung von naturalistischer
und personalistischer Einstellung

Die Terminologie verweist auf Husserl. Seine Ausführungen (vor
allem in den «Ideen einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Philosophie») waren von bedeutendem Einfluß für die Entwicklung

der Ich-Du-Philosophie und stellen zugleich das weitaus Gründlichste

dar, was hinsichtlich des zu behandelnden Phänomens darzutun
ist. Daß diese Ausführungen im Zusammenhange einer Transzendentalphilosophie

stehen, tut hier nichts zur Sache, da Husserls Transzendentalphilosophie

sich selbst als durch die Durchführung der Reduktionen
lediglich methodisch bedingte versteht. Hier geht es darum, die genannte
Unterscheidung als den Ausgangspunkt zu sichten, von dem aus die

Grundproblematik der Ich-Du-Philosophie entwickelt werden kann.
Zugleich ist zu zeigen, daß diese Entwicklung, des Jargons der Eigentlichkeit

entkleidet, durchaus im Thomismus nachvollzogen werden kann.



168 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Die Art, wie Husserl diese Unterscheidung durchführt, ist
gekennzeichnet durch die Befreiung von allen Fesseln eines methodisch
bedingten Irrationalismus. In den verschiedensten Formen stand sie im
Mittelpunkt der neuen philosophischen Bestrebungen zu Beginn unseres

Jahrhunderts und muß als Reaktion gegen den Ausschließlichkeitsstandpunkt

des positivistischen Wissenschaftsideals gewertet werden. Das
Verständnis des Lebens und der Person bei Bergson und Dilthey, bei
Simmel und Eucken, vollzieht diese Reaktion ebenso wie der Existentialismus.

Der Wertaspekt, den die Badener Neukantianer betonen verdient
ebenso Erwähnung wie die neuen Bestrebungen der Metaphysik. Triebkraft

war das im Gegensatz zum Positivismus sich aufdrängende Phänomen,

daß Leben, Person, Umwelt, Wert etc. Tatsächlichkeiten sind und
die Wissenschaftlichkeit der Positivisten dieses Phänomen nicht in den

Blick zu bringen vermag, da dieser Blick durch eine gewisse Bestimmtheit

des thematischen Interesses eingeschränkt ist.
Hier setzt nun Husserl mit seinem Begriff der «Einstellung» ein.

Die Erkenntnis des Gegenständhchen steht in Funktion einer Einstellung,
welche bestimmt ist von der Art des thematischen Interesses des Ich.
Der Naturwissenschaftler vollzieht in seiner Praxis von vornherein
hinsichtlich des Gegebenen Einklammerungen bestimmter Art. Die
Gegenständlichkeit, auf die sein wissenschaftliches Interesse geht, ist
stets eine durch die Bestimmtheit des Interesses reduzierte Gegenständlichkeit,

wobei ihn das Eingeklammerte thematisch nicht interessiert.
Es darf ihn nicht interessieren, sofern er seine Wissenschaft betreibt.
Begibt er sich jedoch aus seiner Wissenschaft in den Alltag, so fallen die

Klammern weg, so ergibt sich eine neue Einstellung und damit eine völlig
andere Sicht des Gegenständlichen. Was im Hinblick auf den Ansatz des

Ich-Du-Problems besonders wichtig ist, ist die Unterscheidung zwischen
dem thematischen Interesse des Naturwissenschaftlers bzw. des

Wissenschaftlers überhaupt und dem Eingestelltsein des Menschen in der
gewöhnlichen Alltäglichkeit. Der Unterschied ist unmittelbar einsichtig.
Husserl charakterisiert das Phänomen so, daß er die naturwissenschaftliche,

naturalistische Einstellung als jene faßt, die das Psychische als

eine Schicht am Leib sieht, also als «vom Leib real Abhängiges mit ihm
real-kausal Verflochtenes»5. Es geht also nicht um das Psychische selbst
in seiner personalen Einmaligkeit und Bewandtnis, sondern um das

5 Husserliana IV. § 49.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 169

Psychische, das als Phänomen am Leib Naturobjekt, Thema der
Naturforschung sein kann. In der personalistischen Einstellung jedoch ergibt
sich eine völlig andere Perspektive. Im natürlichen Umgang mit dem
Freund bin ich anders eingestellt, als wenn ich einen Menschen z. B.

psychologisch teste. Die «habituellen Scheuklappen» fallen ab. Ich sehe

mich dann als Mittelpunkt einer Umwelt, in der es nicht bloße
Naturobjekte gibt, sondern auch niedliche Katzen, heimelige Stuben und
ärgerliche Kollegen. Mit anderen Worten: Es treten eine Fülle von
Motivationsbeziehungen auf und ich lebe sie ohne Hemmung. Die
Fundierung ist eine andere. Das Psychische ist nicht mehr ein Geschehen

am Leib, sondern wird in seiner Personalität, in seiner Einmaligkeit als

Geistiges faßbar. Dabei ist die Möglichkeit der einschränkenden
Einstellung nicht eine einzige, sondern eine sehr vielfältige, je nachdem das

thematische Interesse bedingt wird. Personalistisch eingestellt lebe ich
aber ohne derartige Einschränkungen.

Der Irrtum des Positivismus - wir kennen ihn bereits als eine der
beiden Alternativen, die aus dem Ansatz Kants resultieren - liegt demnach

darin, daß er die methodisch notwendige wissenschaftliche
Beschränkung der Einstellung verallgemeinerte und so den uneingeschränkten

Blick auf das ganze Phänomen nicht verstand. Analysiert man das

gemeinsame Anliegen der Ich-Du-Philosophen, so scheint mit dem
phänomenologischen Aufweis der Einstellungen in ihrer Verschiedenheit
zweifellos ein wichtiger Punkt getroffen. Die Abwertung des Es im Vergleich
zum Du betrifft bei den neueren Ich-Du-Philosophen in erster Linie das

Naturobjekt, also den Gegenstand in seiner theoretischen oder
praktischen Sichtung, kurz: den reduzierten Gegenstand. Bubers Rede von
der Filterkonstruktion der Es-Welt trägt deutlich die Züge der im Sinne
Husserls naturalistisch gefaßten Welt und auch die Daseinskommunikation

Jaspers' geht im Gegensatz zur existentiellen Kommunikation
eher auf das, was bei Husserl der reduzierte Gegenstand ist. Marcels

Einklammerung der Inkarnation im Vollzuge des objektiven Erkennens
scheint ebenfalls letztlich Reduzierung des Objekts durch die Bestimmtheit

des thematischen Interesses zu sein. Zweifellos liegt hier ein
fundamentales Phänomen vor, in welchem die Grundintention der
Unterscheidung von Du und Es in den Griff gebracht scheint, wenn auch nur
teilweise. Denn das Es ist für die Ich-Du-Philosophen zugleich auch das

Nichtmenschliche Nicht-Ich in personalistischer Einstellung, wenn auch

gerade Buber sich in seinen Ausführungen über das Dialogische
hinsichtlich der «Vorschwelle», die «von Steinen zu Sternen» reicht, und der



170 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Schwelle, die das Tier betrifft6, die Unterscheidung seiner Grundworte
weitgehend im Sinne der Unterscheidung von personalistischer und
nicht-personalistischer Einstellung faßt. Klammern wir die religiöse Sehe
des Problems vorläufig aus, so geht es jedoch den Ich-Du-Philosophen
primär um einen ganz bestimmten Modus interpersonaler Beziehung
innerhalb der personalistischen Einstellung, was im Folgenden näher zu
zeigen sein wird.

Husserls bleibendes Verdienst ist es hinsichtlich unserer
Fragestellung, daß er, während die vitalistische Reaktion auf den Positivismus

weitgehend mit irrationalistischem Vorzeichen arbeitete, durch seine

(intellektualistische) phänomenologische Methode die Tatsächlichkeit des

Lebens und der Person aufzeigte und jedem positivistischen oder
mechanistischen Zugriff entzog, ohne im Irrationalen das Eigentliche suchen

zu müssen. Er knüpft damit an die große Tradition aristotelisch-thomi-
stischen Denkens an und es gilt zunächst zu zeigen, wie diese

Unterscheidung der Einstellungen bei Thomas selbst nachvollzogen werden
kann.

Husserls Unterscheidung der Einstellungen findet ihre Entsprechung
in der thomistischen Abstraktionslehre. Aus der Zuordnung des singulär-
materiellen Seins hinsichtlich des sensitiven Vermögens und der des

Universale hinsichtlich des intellektiven und der Verbundenheit beider
in der Einfachheit der Form resultiert für die Erkenntnis des

Individuellen folgende Lage: Der Verstand (intellectus) erkennt das Individuelle

nur indirekt, (secundum quamdam reflexionem) 1. Das sensitive

Vermögen geht in seinen Empfindungen auf die apodiktisch-konkrete
«ecceitas». Das gewöhnliche, alltägliche Erkennen vollzieht sich so, daß

das Singulär-Materielle konkret empfunden und durch die Aktuierung
des mit der Empfindung (phantasma) gegebenen möglicherweise intelli-
giblen Gehaltes (intelligibile in potentia) universell verstanden wird,
auch wenn sich dieses universelle Verstehen in einer nicht expliziten Art
vollzieht. Dieses alltägliche Gegenstandsverständnis schließt nichts
thematisch aus, sieht von nichts grundsätzlich ab, geht zwar fortschreitend
auf diesen oder jenen Aspekt des Gegenstandes, ohne aber im Sinne eines

thematisch bestimmten Interesses sich selbst zu beschränken. Es geht
also auf den Gegenstand, versteht ihn, als das, was er ist, übersieht nicht
seine konkreten Bezogenheiten, die ihn umwelthaft bestimmen, sieht

6 1.162 f.
7 S. Th. I. 86, 1.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 171

wertend seine Gutheit, weiß auch - wenn auch nur implizit - um seine

wesenhafte Bestimmtheit etc. Die in der Sinnlichkeit fundierten Akte
gehen durch die Sinnlichkeit auf das Individuelle, die Abstraktion läßt
Universalien entstehen, substantieller oder akzidenteller, theoretischer
oder werthafter Art, die jedoch immer auf deren Konkretion gehen,
immer diese bestimmten Bestandteile der Umwelt als inferiora betreffen.

In diesem Freisein meines thematischen Interesses bin ich personalistisch
eingestellt.

Sobald ich aber von der individuellen Konkretion des Gegenstandes
absehe, reduziere ich den Gegenstand, bestimme ich mein Interesse. Mit
dem, was Thomas die Abstraktion von der materia sensibilis individualis,
nennt, beginnt bereits die geänderte Einstellung. Natürlich lebt der

Intellekt immer in der Abstraktion, jedoch in der gewöhnlichen,
unreduzierten Einstellung bezieht er sich universell verstehend unreflektiert
auf Umwelthaft-Individuelles. Auf dem ersten Grad der Abstraktion wird
jedoch dieses faktisch Individuelle thematisch reduziert zu einem

zufälligen Exemplar des Universale. Im Blick habe ich dann das Konkrete
gefaßt als Einzelfall einer Art, einer Gattung. Meine Reflexion geht auf
das Universale, das wohl begrifflich Materialität einschließt (materia
communis), aber selbst nicht mehr in unmittelbarer Intenfionahtät auf
sinnhch-individuelle Konkretheit geht. Im Absehen von der Konkretheit
expliziere ich, was zuvor implizit in meinem Gegenstandsverständnis da

war, ich verstehe «separatim vel seorsum»8, wobei diese Ausdrücke

gerade die Thematisierung meines Interesses zum Ausdruck bringen.
Hierher gehören die Naturwissenschaften, deren Gegenstände reduzierte

Gegenstände sind. Von hier ergibt sich die Möglichkeit der Mathemati-
sierung des Phänomens durch das Absehen von der virtuell-individuellen
Materialität (materia communis) und der Reduzierung des Phänomens

auf die Materialität als reiner Quantität im Sinne der materia intelli-
gibilis, von der abgesehen der höchste Grad gegenständlicher Reduzierung
erreicht wird, der der Metaphysik. Wobei die Ausdrücke «Reduzierung»
und «Beschränkung» keineswegs wertende Bewandtnis haben, denn mit
steigender Universalität bleibt die schwindende inhaltliche Bestimmtheit
virtuell erhalten, während sich der Umfang möglicher inferiora erweitert.
Die Universalität erst ermöglicht vollkommene Erkenntnis. Die Stufen
der Abstraktion sind demnach nicht Stufen von der Konkretheit hinab,
sondern hinauf, zur Vollkommenheit. Vom Standpunkt der personali-

8 3 anim. 12g.



172 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

stischen Einstellung aus betrachtet ist die thematische Abstraktion
jedoch ein Absehen von der Umwelt, eine Preisgabe eben dieser

Einstellung.

Wenn die Ich-Du-Philosophie betont, daß durch diese Preisgabe der

personalistischen Einstellung das Eigentliche verloren wird und kein
thematisches Interesse (eshaft) das Verlorene zu verstehen vermag, so

liegt darin zweifellos ein richtiges Moment : Mit der Bestimmung meines

thematischen Interesses verliere ich den nicht-reduzierten Gegenstand.
Ich kann nicht zugleich ohne thematische Scheuklappen die Konkretheit
sehen und sie wissenschaftlich erforschen. Aber was immer ich
wissenschaftlich erforsche, ist in der nicht-reduzierten Gegenständlichkeit
impliziert; in der Sprache der Ich-Du-Philosophen: Das Es ist im Du
aufgehoben. Da aber die Bestimmtheit des Interesses beliebig variieren
kann, gibt es schlechthin nichts, was nicht Gegenstand dieses Interesses
werden kann. Was in der personalistischen Einstellung als Konkretes in
impliziter Universalität verstanden wurde, ist dasselbe, dessen implizites
Gegenstandsverständnis ich thematisch explizieren kann, indem ich im
weitesten Sinne Wissenschaft treibe. Als «Erlebnis» werde ich den
nichtreduzierten Gegenstand durch die thematische Reduzierung nie
einholen. Aber in der Reflexion auf das Erlebnis und seine Implikate
«verstehe» ich das Erlebnis. Das Erleben des Erlebnisses und das Verstehen
des Erlebnisses fallen also nicht auseinander. Nicht am Phänomen selbst

zeigt sich die Unterscheidung von Objektivität und Transobjektivität
von Es und Du, sondern diese Unterscheidung gründet im Versuch, einen

Ausweg aus einer Problematik zu finden, die für Thomas (und Husserl)
ein Pseudoproblem ist.

Wenn auch mit der Unterscheidung von personalistischer und
naturalistischer Einstellung noch keineswegs die ganze Fülle der
Problemstellung sichtbar wird, es zeigt sich methodisch bereits die Unnötigkeit

des Irrationalismus auf dieser fundamentalen Stufe. Die Erlebnis-

haftigkeit des Ich-Du, auf welche die Ich-Du-Philosophen einmütig
hinweisen, liegt in der unreflektierten, implikativen Weise der personalistischen

Einstellung. Die Tatsache, daß ich mich sowohl dieser Erlebnis-

haftigkeit erinnern als auch das Erinnerte reflektiv explizieren kann,
also nach und nach in den Griff auch meines thematischen Interesses zu
bringen vermag, beweist, daß die personalistische Einstellung als das

Grundphänomen der Ich-Du-Beziehung sich keineswegs der
wissenschaftlichen Betrachtung grundsätzlich entzieht.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 173

§ 4. Das Interpersonale in der personalistischen Einstellung
und sein Vorrang

Die Umwelt der Person ist stets kommunikative Umwelt und die

Besonderheit, durch welche das Interpersonale sich von allen anderen

Beziehungen in personalistischer Einstellung abhebt, hegt darin, daß

hier nicht, wie bei anderen Gegenständen, Motivationszusammenhänge
lediglich anhaften, sondern daß hier auch von der anderen Seite, von der
anderen Person selbst her, Spontaneität da ist, also Motivationsbeziehungen

kommunikativ geschaffen werden können. In der Sprache Marcels:
Die Möglichkeit von Anrede und Antwort ist da.

Der Irrationalismus der Ich-Du-Philosophie faßt die Ich-Du-Bezie-

hung sowohl hinsichtlich des Ich als auch hinsichtlich des Du als

transobjektiv. So ist für Marcel die Liebe die einzig wirkliche Erkenntnis 9,

wobei hier «Erkenntnis» durchaus äquivok zu objektiver Erkenntnis
verwendet wird. Für Buber hegt das Ich-Du auf einer Ebene, für die der
Satz vom Widerspruch keine Geltung hat10. In Kenntnis der methodisch

bedingten Ausgangsposition der Ich-Du-Philosophie soll hier nicht auf
die Widersprüchlichkeit eingegangen werden, die letztlich unausweichlich

ist, wenn das Irrationale philosophisch zur Sprache gebracht wird,
das Unaussprechliche seinen Ausdruck findet und das Überkategoriale
seine kategoriale Bestimmtheit im System erlangt. Hier soll zunächst ein

Doppeltes untersucht werden: Worin hegt der wesentliche Grund der

Auszeichnung des Interpersonalen überhaupt Wie ist ferner die
Wechselseitigkeit der interpersonalen Beziehung erkenntnistheoretisch zu
verstehen

Was die erste Frage betrifft, eröffnet der Thomismus Möglichkeiten,
die den Darlegungen der Ich-Du-Philosophie weit überlegen sind. Der
Aktualismus der dialogischen Denker läßt den Vorzug der interpersonalen
Beziehungen letztlich nur in einer bloßen Forderung bestehen, die eine

Klasse der unterschiedenen Akte anders zu werten als die andere. Der
letzte Grund, warum der im Es verbleibende Mensch nicht «der» Mensch

ist, wie sich Buber ausdrückt n, läßt sich auf aktualistischem Boden
nicht angeben. Nur die Angemessenheit hinsichtlich der wesentlichen
Beschaffenheit des Subjekts, nur die substantialistische Konzeption der

9 Journal Métaphysique, Paris: Gallimard 1927 63.
10 I. 1112.
11 I. 101.



174 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Akte ermöglicht die Wertung. So kann für Thomas dieser Vorzug in einem

klaren Begründungszusammenhang stehen: Der Mensch ist auf Grund
seines Wesens ein soziales Seiendes. Auf den ersten Bhck wirkt im
Zusammenhang mit den Darlegungen der Ich-Du-Philosophen die Begründung

der Sozialnatur bei Thomas befremdhch : Sie hegt darin, quod unus
homo non sufhcit sibi si solus vivat, propterea quod natura in paucis
homini providit sufficienter, dans ei rationem, per quam posset sibi
omnia necessaria ad vitam praeparare, sicut cibum, indumenta, et aha

huiusmodi, ad quae omnia operanda non sufhcit unus homo 12. Auch wenn
dazu noch die Erwägung kommt, daß die gegenseitige Hilfeleistung zur
Erreichung des letzten Zieles unerläßhch ist13, auf den ersten Bhck
scheint diese Argumentation nichts mit dem zu tun zu haben, was das

Anliegen der Ich-Du-Philosophie ist. Aber nur auf den ersten Blick. Der
Aufweis der Unfähigkeit des Menschen, allein zu existieren, ist ein
radikaler Ansatz, den Vorzug der interpersonalen Beziehungen auf einer
Ebene zu verstehen, die den Ich-Du-Philosophen verschlossen bleibt.
Der Blick auf konkrete Akte kommt letztlich nie über die individuehe
Vereinzelung hinaus. Die ethische Grundintention der Ich-Du-Philo-
sophen ist niemals in der Lage, zur Forderung des rechtlichen Soll
aufzusteigen und somit Ich und Du im Zusammenhang einer echten
Normbewandtnis zu verstehen. Fasse ich aber Ich und Du ihrem Wesen nach
als gesellschaftlich, so kann ich sie in einer Gesellschaft verstehen als

berechtigt und verpflichtet. Solange die Ich-Du-Philosophie nur bloße

Forderung nach der Setzung irrationaler Akte ist und von der konkreten
Vereinzelung dieser Akte nicht zu echter Universalität vorzustoßen

vermag, wird sie ihrer eigensten ethischen Grundintention nicht gerecht.
Fasse ich aber den Menschen als seiner Natur nach sozial, so sichte ich die
konkrete menschliche Beziehung zum Du in ihrer universellen
Tragweite. Die Ebene der Abstraktion, die hier zunächst befremdlich wirkt,
besitzt die virtuelle Applizierbarkeit auf das Konkrete. Im personali-
stischen Einstellungsvollzug bin ich in meiner Umwelt in der Lage, die

normativ-universelle Bewandtnis ganz auf die Konkretheit meiner
Beziehungen zu diesen Menschen da konkret werden zu lassen. Konkretheit
und Universalität, Situation und Norm, Ich-Du und Ich-Es fallen nicht
auseinander, sondern ermöglichen auf Grund ihrer phänomenalen
Vereinbarkeit echte Ethik.

12 CG III 85.

" CG III 128.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 175

Sind so die interpersonalen Akte in ihrer Bedeutung vom Wesen des

Menschen selbst her gesichtet, können sie auch hinsichtlich ihrer besonderen

Eigenart phänomenologisch untersucht werden. Es gilt, das Licht
der Phänomenologie in jene Abgründe des Unaussprechlichen zu bringen.
Für Thomas ist es klar, daß diese Akte in der Sinnlichkeit fundiert sind.
Da die forma subsistens und damit auch die Substantialität des Du in
ihrem An-sich nicht konkret gegeben sind, baut sich das der Ich-Du-
Beziehung anhaftende Erkenntnisproblem auf der Sinnlichkeit auf. Die
(geschichtliche) Einheit von Daseinskommunikation und existentieller
Kommunikation bei Jaspers, die Überlegungen Marcels über die

Bedeutung des Es im Dialog, Bubers Auffassung von der Realphantasie
fanden bei Husserl eine phänomenologische Entsprechung in seiner ganz
im Sinne des Aquinaten liegenden Lehre von der Einfühlung. Die
Einfühlung umfaßt bei Husserl einerseits die Wahrnehmung der Urpräsenz
der Leibkörper und andererseits die Appräsenz ihrer Innerlichkeit. «Das

Objekt Mensch ist also ein transzendentes, äußeres Objekt, Objekt einer
äußeren Anschauung, und zwar ist es eine zweischichtige Erfahrung:
mit äußerer urpräsenter Wahrnehmung verflochten ist appräsentierende
(bzw. in das Äußere intiojizierende) Einfühlung, und zwar in einer
Apperzeption, die das ganze Seelensein realisiert zu einer Art Erscheinungseinheit,

nämlich einem Identischen mannigfaltiger Erscheinung und darin
lokalisierter Zuständlichkeiten, die sich einigen in Form von Dispositionen»

u. Nur indem ich Selbsterfahrung mit äußerer Wahrnehmung
des anderen verbinde, komme ich zu einer Vorstellung seiner Innerlichkeit.

Das Verständnis der Innerlichkeit des andern ist also immer
vermittelt durch äußere Wahrnehmung; unmittelbar und gewiß ist jedoch
immer nur die äußere Wahrnehmung, während die einfühlend apprä-
sentierte Innerlichkeit immer ein gewisses Maß von Zweifelhaftigkeit mit
sich bringt, da ich ja stets nur das einfühle, was sich bei mir selbst mit
äußerlich wahrnehmbarem Geschehen verbunden an innerem Geschehen

vollzieht. Der Grundgedanke der Ich-Du-Philosophie besteht jedoch
gerade darin - in Husserls Terminologie ausgedrückt - daß diese
Innerlichkeit in der dialogischen Beziehung selbst unvermittelte, urpräsente
Innerlichkeit wird. Gerade insofern ist die irrationale Liebe bei Marcel
die höchste Erkenntnis überhaupt, als in ihr die Individualität, die

eigentliche Innerlichkeit des Du gegeben ist15 und Buber spricht geradezu

14 Husserliana IV § 45.
15 Vgl. n. 9.



176 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

von einer dialogischen «Berührung mit der Substanz» des Du16. Dieses

irrationalistisch gefaßte Vermögen, diese «Kraft», von der Jacobi sprach,
überspringt also die objektive Vermittlung und macht das Du als Du, in
seiner Innerlichkeit präsent. Was Husserl phänomenologisch stets mit
einer gewissen Zweifelhaftigkeit verbunden versteht, wird hier höchste,
subtilste, wenn auch unaussprechliche und unbegreifliche Erkenntnis.
In dieser Irrationalität liegt die Eigentlichkeit des Menschseins. Hier
scheiden sich Existenz und Objektivität, Ich-Du und Ich-Es, Person und
Eigenwesen. Und dennoch erweisen alle phänomenologischen
Untersuchungen der Ich-Du-Philosophie, etwa Bubers Darlegungen über die

Realphantasie, die in Wahrnehmungen gründende also vermittelte
Einfühlung als Voraussetzung aller Ich-Du-Philosophie. Die phänomenologische

Sichtung der Fragestellung zeigt, daß an den Phänomenen selbst

kein Anhaltspunkt gegeben ist, eine von der objektiven Ebene verschiedene

Dimension zu hypostasieren. Und wenn die Liebe zum Du noch so

groß, das Gefühl noch so stark ist, es ist nichts zu lieben oder zu fühlen
als was wahrgenommen und auf Grund der Wahrnehmung eingefühlt,
also durchaus objektiv wäre. Die dialogische, transobjektive Dimension
ist schlechthin nicht aufweisbar. In letztlich willkürlicher Annahme wird
hier die Ich-Du-Philosophie eine methodisch bedingte Mythologie von
Eigentlichkeit und Tugend.

Sieht man von dieser methodischen Bedingtheit vom Ursprung her
ab, so zeigt sich hier in klarem Licht jenes Mißverständnis, auf das schon
im vorhergehenden Paragraphen hingewiesen wurde. Natürhch ändert
sich für mich das Objekt, wenn ich die Einstellung ändere. Wenn ich
liebevoll in personalistischer Einstellung auf mein Du bezogen bin, so

ist der intentionale Gegenstand meiner Akte ein anderer als wenn ich auf
die hier vollzogene Einfühlung reflektiere. Natürlich verliere ich die un-
reflektierte, unmittelbare, alles Unterscheidbare implizierende Ganzheit
des Du als des Gegenstandes personalistischer Einstellung aus dem Griff,
wenn ich unterscheidend und explizierend in einer bestimmten Weise

an diesem Gegenstand thematisch interessiert bin ; wiewohl ich erinnernd
diese Ganzheit im Griff behaltend unterscheiden und explizieren kann.
Aber trotz des Unterschieds zwischen einem thematisch bestimmten und
unbestimmten Interesse, zwischen personalistischer und nicht-personali-
stischer Einstellung bleibe ich in der objektiven Ordnung. Mein thematisches

Interesse geht auf etwas Bestimmtes an dem, was Gegenstand

16 1.1075.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 177

meiner Liebe ist, was im Akt unreflektierten, unmittelbaren Liebens

impliziert war und jetzt expliziert wird. Ich hole explizierend das Implizierte

ans Licht und habe dabei denselben Gegenstand, dasselbe Objekt
im Griff, das ich zuvor in seiner unreflektierten und nicht explizierten
Ganzheit verstanden und geliebt habe.

Husserl scheint in den zitierten Darlegungen unanfechtbar zu sein.

Die interpersonalen Beziehungen gelangen nur zu einer durch
Wahrnehmung und Einfühlung vermittelten Innerlichkeit des Du. Ihre werthafte

Bewandtnis aber ist im Aufweis der Vernunftsmotivationen
darlegbar, die einsichtig werden durch die Einsicht in die soziale Natur und
in die darauf gründende Ethik.

§ 5. Die Ich-Du-Beziehung als interpersonale Beziehung
in personalistischer Einstellung im Modus der Wahrhaftigkeit

Im vorhergehenden Paragraphen wurden zwei völlig verschiedene
Schritte vollzogen. Einerseits wurde die Wertung der interpersonalen
Beziehung im Rückgriff auf den thomistischen Substantialismus aus dem
aktualistischen Formalismus in den materialen Horizont der Sozialethik
gehoben und andererseits der Irrationalismus des interpersonalen Ich-
Du-Bezugs vom Phänomen selbst her aufgehoben. Beide Schritte sind

nun zu vereinigen und damit scheint, wenn auch nur in ganz groben
Zügen, die Durchführung des Gedankens der Ich-Du-Philosophie im
thomistischen Sinne umrissen.

Die ethische Grundintention des dialogischen Denkens kommt in
einem wesentlichen Kennzeichen der Ich-Du-Beziehung in voller Schärfe

zum Ausdruck: in der Forderung nach Wahrhaftigkeit. Ob hiebei von
Treue, Rückhaltlosigkeit, Offenheit etc. gesprochen wird, tut hier nichts
zur Sache. Es geht um die Wahrhaftigkeit als Haltung, als Einstellung.
Die Ich-Du-Beziehung ist immer wahrhaftige Beziehung. Zur Klärung
dieser Forderung ist nun auf das eigentlich dialogische Moment
einzugehen, auf die Sprache.

Aus den Reihen der Ich-Du-Philosophen stammen bedeutsame

Anregungen bezüglich einer philosophischen Betrachtung der Sprache;
Anregungen, die jedoch längst zu Forschungen unvergleichlich höheren
Niveaus führten. Man denke an die klassische Analyse, den Wiener Kreis,
an Wittgenstein und seine Schüler oder an die Schule von Oxford. Bei

genauerer Betrachtung ergeben sich jedoch im Sprachdenken der Ich-
12



178 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Du-Philosophen schon im Ansatz Schwierigkeiten. Schon Hamann faßt
Sprache einerseits im eigentlichen Sinne und andererseits so, daß die
Dreiheit Natur-Geschichte-Offenbarung ebenfalls als Sprache gefaßt sind.

In diesem weitesten Sinne ist Sprache Kundgebung überhaupt.
Kundgebung Gottes - man denke an die Chiffre bei Jaspers - und Kundgebung
des Menschen. «Der Mensch redet in vielen Zungen, Zungen der Sprache,
der Kunst, der Handlung»17. Soweit gefaßt ist Sprache die Gesamtheit
der kundgebenden Akte. Zwischen beiden Bedeutungen besteht in der

Ich-Du-Philosophie immer eine gewisse Spannung, die leicht zu
Mißverständnissen führen kann.

Faßte Aristoteles den Menschen als das Lebewesen, welches das

Wort hat, so wandte sich die traditionelle Philosophie in ihrem Interesse
in erster Linie diesem Wort insofern zu, als es Aussage ist. Sie nahm die

Aussage in den Griff und analysierte sie hinsichtlich Inhalt und Struktur.
Das Lebewesen, welches das Wort hat, wird hiemit betrachtet als

dasjenige, das in bestimmter Weise Begriffe bildet und verknüpft. Die

Betrachtung des Logos wurde eine logische und das zoon logon echon

wurde demgemäß verstanden als das animal rationale. Die
philosophiegeschichtliche Leistung der Ich-Du-Philosophie liegt hinsichtlich des

Sprachdenkens darin, daß sie ihr Interesse gerade nicht dem logischen

Aspekt zuwandte, sondern einem anderen: der Gesprochenheit der

Sprache. Sie betrachten also nicht die Sprache als die Aussage im
logischen Sinne, sondern die Sprache als Vollzug des Sprechens und den

sprechenden Menschen in der Bewandtnis des Sprechens. So gefaßt setzt
das zoon logon echon, wie es besonders klar bei Ebner zum Ausdruck
kommt, als Bedingung seiner Möglichkeit ein Du voraus. Denn in ihrer
Bewandtnis ist Sprache Anrede und Antwort. Thomas ist dieser Gedanke

keineswegs unvertraut. Er argumentiert von der der Schöpfung
innewohnenden Finalität her und kommt so vom Faktum der menschlichen

Fähigkeit zu sprechen zur Sozialnatur 18.

Die logische Betrachtung der Sprache als Aussage geht auf ihre

logische Wahrheit und Falschheit. Die Sprache als Vollzug des Sprechens
und als Bewandtnis dieses Vollzugs wird durch die logische Betrachtung
nicht unmittelbar getroffen. Es hat wohl einen Sinn, auch hier von Wahrheit

und Falschheit zu sprechen, jedoch erhalten diese Ausdrücke einen

ganz anderen Sinn. Von der Gesprochenheit und Bewandtnis der Sprache

17 Buber I. 84.
18 I Polit, lect. 1 (Ed. Marietti n. 34 sqq.).



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 179

her gesehen ist Wahrheit Wahrhaftigkeit (veritas - veracitas) und Falschheit

Lüge, oder doch wenigstens das Fehlen der Wahrhaftigkeit. Es geht
hier um die in der Sprache zum Ausdruck kommende Haltung des

Sprechenden, eine Haltung, die dem gilt, den das Gesprochene angeht.
Diese Betrachtungsweise entstammt einem offenkundigen Phänomen.

Auch die logische Betrachtung der Sprache als Aussage stößt bei
der Analyse von Aussagen in vielen Fällen auf diese andere Bewandtnis.
Man denke etwa an die Schwierigkeiten, die Aristoteles hinsichtlich der

Analyse der Frage hatte. Wie ist die Frage als Aussage zu verstehen ohne

Rückgriff auf die Bewandtnis des Sprechens? Man denke ferner an
J. L. Austin und seine Unterscheidung von konstativen und performa-
tiven Aussagen. Den konstativen Aussagen kommt die Eigenheit zu,
logisch wahr oder falsch zu sein. Die performativen Aussagen, z. B. «Ich
bitte um Entschuldigung»; «Ich wünsche Ihnen alles Gute» etc. sind
nicht in diesem Sinne wahr oder falsch, sondern «dienen zum Vollzug
einer Aktion» 19.

Hier liegt also der entscheidende Punkt, auf welchen sich Hamann
stellte und von dem er archimedisch die Philosophie Kants aus den

Angeln heben wollte. Hier hatte anscheinend der «Purismus der
Vernunft» seine Grenze. Marcel vollzieht ausdrücklich diese Gegenüberstellung

von Sprachvollzug und Aussage als gleichbedeutend mit Ich-
Du und Ich-Es, wenn er die «invocation» dem Objekt im Urteil verglich20.
Sprache erscheint also hier in zwei verschiedenen Dimensionen; der

logischen, welche die Aussage als solche betrachtet, und der dialogischen,
welche Sprache als ein Geschehen zwischen Ich und Du sieht. Beide

Betrachtungsweisen sind phänomenologisch begründet. Noch schärfer
könnte man die Unterscheidung fassen, indem man Sprache versteht
einmal als logischen Gegenstand und das andere Mal als Beziehung. Das
ethische Kriterium der Ich-Du-Beziehung, diese gefaßt als Sprache, wäre
dann die Wahrhaftigkeit. Die Ich-Du-Beziehung ist Sprachbeziehung im
Modus der Wahrhaftigkeit.

Von diesen Erkenntnissen ausgehend gelangt die Ich-Du-Philosophie
nun in folgende Aporie: Die Ich-Du-Beziehung als Sprachvollzug ist
nicht nur unterschieden von der logischen Betrachtungsweise der Sprache
als Aussage, sondern von dieser überhaupt nicht einholbar; sie läßt keine
Prädikation zu. Prädikation mag es geben hinsichtlich des sprachlich

19 La philosophie analytique. Editions de Minuit, Paris: 1962 S. 271 fî.
20 Journal Métaphysique 277 f.



180 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Transmittierten, aber nicht hinsichtlich der Transmission, der
Gesprochenheit als Haltung zum Du. Das Eigentliche der Sprache, der Sprachvollzug

als die Ich-Du-Beziehung ist selbst unaussprechlich. Den

Ursprung der methodischen Problematik in der Auseinandersetzung mit
Kant kennen wir. Können Ich und Du nicht gefaßt werden als Objekte,
so sind sie nur transobjektiv faßbar und auch die Beziehung zwischen
ihnen kann nur eine transobjektive sein. Jaspers spricht vom logischen
Zirkel, Buber vom Nichtgelten des Widerspruchsprinzips. Während es

tatsächlich offenkundig ist, daß auch die Sprache in ihrer Gesprochenheit,
also als Sprachbeziehung durchaus wißbar ist, wird mit dieser
merkwürdigen Verknüpfung von Transobjektiv-Existentiellem und Objektiv-
Inhaltlichem in kühnster Weise operiert. Die phänomenologische
Ungewißheit der appräsentierten Wahrhaftigkeit des Du wird als

transobjektive Gewißheit verstanden und diese schlägt in der Religionsphilosophie

um in eine inhaltliche Gewißheit des Logos als Christus und
Offenbarung.

Soll die Wahrhaftigkeit der Beziehung Forderung sein - und so ist
sie bei den Ich-Du-Philosophen offenkundig gedacht, so ist sie zu
verstehen als gesollt. Eine philosophische Fundierung der Forderung nach

Wahrhaftigkeit kann jedoch nur durchgeführt werden im Rückgriff auf
eine Norm. Hier erweist sich der thomistische Begriff der Sozialnatur als

Bedingung der Möglichkeit vom konkreten Akt zum gesollten Wert zu
kommen. Nur wenn sich in ihr die Wahrhaftigkeit in universeller Ordnung
als gesollt ausspricht, kann sie ethische Forderung werden. Veritas est

quaedam specialis virtus, per quam homo exteriora sua vel verba vel
facta vel signa debito ordine disponit 21. Die Einsicht in diesen ordo

debitus, seine normative Universalität ist Voraussetzung der
Wahrhaftigkeit. Diese Einsicht bringt Licht in die Tragweite der konkreten
Akte, erfaßt deren Subsumierbarkeit unter Normen und kommt von der
konkreten Vereinzelung zu den Zusammenhängen innerhalb des Ich
und Du und allen möglichen Du aufgetragenen Gemeinwohls, das als

wesenhafter Integrationsbereich des Menschen überhaupt der Inbegriff
gesollter interpersonaler Beziehungen darstellt.

Wenn an dieser Argumentation im Vergleich zu den Darlegungen der

dialogischen Denker gerade der rechtliche Aspekt irritiert, der Hinweis
auf das Soll, so ist dazu zu sagen, daß Thomas keineswegs das Moment
der Liebe in der interpersonalen Beziehung, Thomas würde sagen : in der

21 S. Th. II-II. 109, 2.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 181

sozialen Bewandtnis der menschlichen Natur, übersieht. Überblickt man
jedoch seine Argumentation in ihrer vollen Stringenz, so erkennt man,
daß hier wohl gegen die Irrationalität des Ich-Du argumentiert wird,
daß aber beides, die phänomenologische Durchschaubarkeit des Ich-Du
im Gegensatz zur Transobjektivität und die Universalität der Bewandtnis

des Ich-Du im Gegensatz zur bloßen Vereinzelung die Bedingungen
der Möglichkeit darstellen, das Ich-Du philosophisch bzw. ethisch zu
begreifen und damit nicht der Gnosis und der Dichtung das letzte Wort
über das dialogische Phänomen zu lassen. Verloren geht dem Ich-Du
damit nichts. Die ganze Tiefe des Liebens und Fühlens hat Raum in
diesem Denken. Aber soll das Ich-Du Bedeutung in der Ethik erhalten,
so kann es letztlich nicht Sache emotionaler Spontaneität
zufälligindividueller Konkretheit sein. Der Gedankengang einer Ich-Du-Philosophie

im Sinne des Thomismus vollzöge sich folgendermaßen : Im Wesen
des Menschen sprechen sich die Normen menschlichen Existierens aus.
Das «Mensch werde wesentlich!» ist die im göttlichen Willen fundierte
ethische Grundforderung. Die Einsicht in die Sozialnatur zeigt, daß

dieses Wesentlich-Sein des Menschen nur als Gesellschaftsintegration
möglich ist. Auch hier ist das Du Bedingung der Möglichkeit des Ich,
aber der universelle Horizont des Wesens stellt die konkrete Ich-Du-
Beziehung in die Bewandtnis der gesollten Gesellschaft, des Gemeinwohls,

das als Universale gesollt ist, da nur auf das Gemeinwohl hin
Menschsein möglich ist. Auch bei Thomas hat es einen Sinn, von
Selbstverwirklichung zu sprechen. Das Wesen des Menschen ist nicht von
Anfang an «fertig», sondern soll und muß im Lebensvollzug Bestimmtheit
erfahren. Die Bestimmtheit aber, um die es in der Ethik geht, ist der
Habitus der Tugend. Die Forderung nach Tugend gründet jedoch nicht
in Gefühlen, in individuellen Regungen, sondern resultiert aus der
Einsicht in die Universalität des Wesens. Der tugendhafte Mensch ist der,
welcher wesensgemäß handelt, dessen Handlungsweise ihm zur «zweiten

Natur» geworden ist. Aus der Einsicht in die Sozialnatur kann Thomas
die soziale Liebe als soziale Tugend fordern ; est autem omnibus homini-
bus naturale ut se invicem diligant 22. In diesem Sinne ist auch die

Wahrhaftigkeit gefordert; non autem possent homines ad invicem convivere,
nisi sibi invicem crederent, tamquam sibi invicem veritatem manifestanti-
bus; et ideo virtus veritatis aliquo modo attendit rationem debiti 23. Wie

22 CG III 117.
23 S. Th. II-II. 109, 3.



182 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

die thomistische Argumentation von der Konkretheit der Erfahrung
ausgeht und durch die Ideation zur Universalität gelangt, so bleibt die

Ebene der Universalität nicht Selbstzweck, sondern hat ihren Sinn in
ihrer Applizierbarkeit, in ihrer Situationsnähe. Die konkrete interpersonale

Beziehung wird also nicht bloß unreflektiert gelebt, sondern sie

ist auch verständlich, sie hat ihren Sinn im ordo debitus. Dem tugendhaften

Menschen bei Thomas entspricht insofern etwa der dialogisch
lebende Mensch bei Buber. Der Tugendhafte bedarf nicht mehr der
Reflexion auf das hier und jetzt Gesollte; das richtige, das sollgemäße
Handeln ist ihm selbstverständlich. Die soziale Liebe ist ihm nicht mehr
als debitum bewußt, sondern «zweite Natur». Dennoch ist der Weg über
die Universalität, über die Einsicht in den Sollcharakter der sozialen

Bewandtnis notwendig, denn sonst blieben Wahrhaftigkeit und Liebe
Sache situationsbedingter emotionaler und individueller Regungen ohne

jede ethische Bewandtnis. Die zutiefst gerechtfertigten ethischen

Aussagen der Ich-Du-Philosophen sind nur möglich, weil diese Denker immer
schon die von ihnen selbst methodisch gesetzten Grenzen übersteigen,
immer schon das Ich-Du in universeller Bewandtnis sehen, obwohl sie

das nicht zugeben können. Das Verständnis der ethischen Bewandtnis des

Ich-Du in ihrer vollen Bedeutung ist jedoch nur dann möglich, wenn die

dialogische Wahrhaftigkeit, die Gesprochenheit der Sprache als solche,
selbst inhaltlich verständlich sind, selbst Prädikation zulassen, wenn
also nicht nur die Inhaltlichkeit des sprachlich Transmittierten, sondern
auch die der Transmission selbst als Bewandtnis des Aktes verstanden
werden kann. Gibt man diese Möglichkeit nicht zu, so wird man das Ich-
Du nicht verstehen können, nicht leben können, wenn es etwa um die

«saure» Liebe geht, um Situationen, die nicht nach Engels-, sondern nach

Teufelszungen klingen, wie sich Buber einmal ausdrückt.
Ist damit dem Akt selbst in seiner Konkretheit etwas genommen?

Keineswegs. Er bleibt in seiner ganzen konkreten Fülle, was er ist : aber

er ist verstanden, d. h. er wird nicht nur in Funktion bloßer Konkretheit
gesehen. Seine gesollte Bewandtnis bleibt auch dann einsichtig, wenn sich
die konkreten Bedingungen ändern, die Gefühle etwa unter ganz anderen
Vorzeichen stehen und die gesollte soziale Liebe mit der Antipathie zu
kämpfen hat. Nicht die Irrationalität ist das Eigentliche des Ich-Du.
Und wenn es auch unmöglich ist, die Gesamtheit des Gefühlten
verstandesmäßig zu explizieren : es ist nicht das Eigentliche. Das Eigentliche
des Ich-Du muß verständlich sein.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 183

§ 6. Das Irrationale

Wenn man begriffen hat, daß das Eigentliche des Ich-Du das

Verständliche ist, darf die Frage aufgeworfen werden, inwiefern denn
überhaupt der Hinweis auf das Irrationale berechtigt ist. Dieser Hinweis ist
so alt wie die Philosophie selbst und die dagegen grundsätzlich
vorgebrachten Einwände dürften sich die Fragestellung doch zu leicht
gemacht haben. Das Irrationale zum Gegenstand philosophischer
Forschung machen zu wollen, scheint zwar paradox und methodisch
abwegig. Die methodischen Bedenken lassen sich jedoch mit dem Hinweis
aufheben, daß es zweifellos möglich ist, ein nicht Intelligibles durch die

Negation eines Intelligiblen so zu umschreiben, daß die Fülle der
Möglichkeit von Prädikationen durch die Negation einzelner eine Einschränkung

erfährt, wodurch in negativer Weise positiv etwas ausgesagt wird,
wenn auch dieses Positive als solches nicht Prädikat wird. So gefaßt ist
das «Irrationale» jedoch keineswegs mehr ein schlechthin Irrationales.
Es fällt - thomistisch gesprochen - in den Horizont des Seins und ist in
diesem Horizont «irgendwie» verstanden.

Damit wurde aber bereits eine negative Bestimmung des Irrationalen
gegeben, nämlich daß es unaussprechhch sei. Fassen wir das Intelligible
als das prädikamental Aussagbare, so sagen wir damit, daß Bedeutungen
in einer gewissen (kategorialen) Bestimmtheit gefaßt und verbunden
mit Ausdrücken eine sprachliche Transmission zulassen. Das Irrationale
wäre damit verstanden als dasjenige, hinsichtlich dessen eine solche

Möglichkeit nicht besteht.
Das ist an einem Phänomen zu erläutern. Ich höre eine Bachsche

Fuge. Ein Musikwissenschaftler vermag darüber vieles zu sagen. Bach

bringt jedoch in dieser Fuge offenbar etwas zum Ausdruck und zwar auf
einer von der Sprache verschiedenen Ebene. Was Bach zum Ausdruck

bringt, vermag jemand, der die Fuge hört, zu erfassen. Zweifellos ist das

zum Ausdruck Gebrachte etwas Bestimmtes. Was immer jedoch ein
Musikwissenschaftler darüber sagen kann, zwischen dem, was Bach in
seiner Fuge zum Ausdruck bringt, bzw. dem, was ich beim Hören der

Fuge erfasse, und dem, was der Musikwissenschaftler darüber sagt,
besteht eine Diskrepanz. Diese Diskrepanz besteht evidenterweise darin,
daß die Bestimmtheit dessen, was Bach zum Ausdruck bringt und ich
erfasse, sich bedeutungsmäßig nicht so fassen läßt, daß ich bestimmte
Bedeutungen mit Ausdrücken verbinden und sprachlich transmittieren



184 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

kann, ohne in die offenkundige Diskrepanz zu geraten. Diese Diskrepanz
tritt unmittelbar im Sprachgefühl auf, wenn ich die Ausdrücke
«Bedeutung» und «Verstehen» auf das anwende, was in der Fuge zum
Ausdruck kommt. Die Bedeutung dieser Ausdrücke verschiebt sich. Das zum
Ausdruck gebrachte ist offenbar ein Gegenstand, aber ein solcher, der

nur inadäquat die prädikamentale Sichtung und den sprachlichen
Ausdruck zuläßt. Zweifellos ist jedoch sowohl das Komponieren als auch das

Erfassen der Fuge ein geistiges Produzieren und Rezipieren. Mein Hören
ist nicht bloß pure sensatio; ich erfasse nicht nur eine Masse von Sinnesdaten,

sondern eben das, was die Fuge zum Ausdruck bringt. Derartige
Beispiele lassen sich überall anführen, wo es um Kunstwerke geht ; selbst
bei der Dichtung, die sich ja nicht nur auf der Ebene der Transmission

von Bedeutungen durch den sprachlichen Ausdruck vollzieht, sondern -
man denke an den Reim, das Versmaß, den Aufbau - die Sprache noch
auf einer ganz anderen Ebene faßt. Aber auch die Naturbetrachtung
führt zu diesem Phänomen. Man spricht von der Schönheit einer
Landschaft, kann jedoch das, was damit gemeint ist, niemals sprachlich so

transmittieren, daß damit nicht dieselbe Diskrepanz zwischen Gesagtem
und Erfaßtem offenbar würde, die sich oben zeigte, obwohl die Möglichkeiten

der Landschaftsschilderungen sehr vielfältig sind. Ich verstehe die
Schönheit der Landschaft nicht, aber ich erfasse sie.

Hier scheinen die Phänomene auf eine ganz andere Weise des Ver-
stehens hinzuweisen, auf einen Prozeß, in welchem sich die Fundierung
geistiger Akte und der Sinnlichkeit anders vollzieht. Es ist kein schlechthin

Irrationales in Frage, denn es sind durchaus verstandesmäßige
Reflexionen möglich. Ich kann das Erfaßte - wenn auch nur im Sinne

einer Diskrepanz - verstehen.

Bringt man das Dargelegte in einen Zusammenhang mit der
dialogischen Problematik, so wird offenkundig, daß gerade diese Phänomene

mit der von Kant stammenden methodischen Schwierigkeit verknüpft
wurden. Darin hegt zweifellos ein Mißverständnis; aber im Hinweis auf
das Irrationale auch eine gewisse Berechtigung. So übernehmen
beispielsweise Marcel und Buber von Bergson den Begriff «Gegenwart». Sie

unterscheiden die dialogische Verwendung dieses Ausdrucks von der
eshaften. Eshaft gefaßt ist Gegenwart, das bloße Jetzt des zeitlichen

Ablaufs, Gegenstände sind gegenwärtig, sofern sie in diesem Jetzt «da»

sind. Dialogisch gefaßt ist Gegenwart - da fehlt die Definition. Die
Darlegungen schlagen in Dichtung um. Bezeichnend ist jedoch der Ausweg
ins Beispiel: Ein Bombenangriff, der Luftschutzkeller, Angst - und zwei



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 185

Menschen sehen sich an 24. Man versteht unmittelbar, was hier mit
Gegenwart gemeint ist. So sind sich Liebende gegenwärtig. So geschieht
eucharistische Gegenwart. Ich verstehe diese Gegenwart nicht im
üblichen Sinne des «intelligere». Wohl verstehe ich etwas, aber was ich
verstehe, ist diese «eshafte» Gegenwart und das Wissen um etwas, was
mehr ist als diese. Dieses «Mehr» kann ich umschreiben, aber nie adäquat
zum Ausdruck bringen.

Hier gibt die Ich-Du-Philosophie zweifellos dem Thomismus etwas

auf, was in dem vermögenspsychologischen Ansatz einzubewältigen ist.
Welcher Art ist dieses Produzieren und Rezipieren, dieses andersartige
Erfassen? Wie verhält es sich zur Sinnlichkeit und zum Intellekt? Es

scheint, was die dialogische Problematik selbst betrifft, dieses Phänomen

keineswegs über den Bereich dessen hinauszugehen, was oben als

«Einfühlung» festgelegt wurde. Aber die Einfühlung vollzieht sich hier auf
eine besondere Weise.

So berechtigt der Hinweis der Ich-Du-Philosophie aber auch ist,
es ergibt sich von diesen Überlegungen her ein Blick auf die Gefährlichkeit,

in dem so verstandenen «Irrationalen» das Eigentliche zu sehen.

Denn wenn ich auch - liebend oder hassend - das Du in unaussprechlicher
Weise fühle, so muß ich doch die gesamte konkrete Besonderheit der

Beziehung in Funktion von dem verstehen, was verstanden werden kann.
Mein Lebensvollzug kann nicht auf irrationalen Motivationen gründen,
sonst zerfällt die Ethik in individuell-emotionaler Zufälligkeit. Es müssen

Verstandesmotivationen das «Eigentliche» sein. Die Ich-Du-Beziehung
muß gesehen werden können in ihrer einsichtigen Gesolltheit innerhalb
des ordo debitus.

§ 7. Gott als Du und Es

Nach diesem Korollar über das Irrationale ist abschließend auf das

dialogische Denken als Religionsphilosophie einzugehen. Während die
sinnliche Fundiertheit der interpersonalen Beziehung von den Ich-Du-
Philosophen übereinstimmend zugegeben wird, fällt nun diese bei der

religiösen Ich-Du-Beziehung vollkommen weg. Der andere Mensch ist
Du oder Es, je nach meiner Einstellung. Gott aber «ist das Du, das
niemals Es werden kann» 25. Diese Ausdrucksweise, die bei Ebner, Marcel

24 Buber I. 406.
25 I. 128.



186 Xhomismus und Ich-Du-Philosophie

und Buber vorzufinden ist, kann als die Grundthese des dialogischen
Denkens als Religionsphilosophie gewertet werden. Die Paradoxie der

Aussage ist unmittelbar einsichtig: Das Subjekt der Aussage, Gott, ist
als Subjekt als Es gefaßt. Die Bestimmung «Du» wird in dieser
Verwendung ebenfalls eshaft. Damit ist der Widerspruch gegeben. Der
Irrationalismus wird hier am krassesten und vermochte - ausgehend von
den dialogischen Denkern - in der protestantischen dialektischen Theologie

etwa bei Barth zur Feststellung zu gelangen, die Analogia entis sei

Werk des Antichristen.
Die interessanteste Argumentation, welche von der Ich-Du-Philo-

sophie angeführt wurde, um die Grundthese «Gott ist das absolute Du,
das niemals Es werden kann» zu rechtfertigen, stammt von Marcel: Alles
Es steht in duhafter Bewandtnis ; es kann als Es in Anrede und Antwort
Mittel des Dialogs mit dem Du sein. Dieses Du kann objektiviert wieder
Es im Dialog mit einem anderen Du werden. Dafür gibt es aber eine
Grenze. Es muß ein Du geben, das auf kein anderes hin Es ist, sondern
absolutes Du ist. So wird Gott gefaßt als der schlechthin unerkennbare,
hinsichtlich dessen alle Prädikation widersprüchlich ist. Selbst «Er» ist
lediglich äquivoke Metapher; «Du» aber nicht26.

Es bleibt zweifellos ein Verdienst der Ich-Du-Philosophie, besonders

Ebners, Marcels, Bubers und Rosenzweigs, auf echte Religiosität
hingewiesen zu haben. Es ist zweifellos richtig, daß echte Religiosität in
erster Linie Akte der Beziehung umfaßt, daß sie letztlich nicht im Sprechen

über Gott, sondern im Verhältnis zu Gott gründet. Es war bedeutsam,

daß diese von den Ich-Du-Philosophen verkündete Religiosität so

verstanden werden konnte, daß die Kierkegaardsche Alternative Gott
oder Mensch im dialogischen Gedanken der Mittlerschaft der interpersonalen

Ich-Du-Beziehungen überwunden wurde. Das kann aber nicht über
den entscheidenden Widerspruch weghelfen, der diesem Denken zugrunde
liegt. Nähme sich dieses Denken selbst ernst, es könnte als Denken
niemals Religionsphilosophie werden. Hat man aber einmal durchschaut,
daß Objekte nicht «nur» Objekte sind, hinter denen sich ein

unaussprechliches An-sich verbirgt, dann kann man auch der Tatsache ins

Auge sehen, daß die religiöse Beziehung eine gegenständliche Beziehung
ist und daß diese Beziehung völlig sinnlos wäre, wäre Gott nicht als ihr
Objekt gewußt. Wie alle bewußte Bezogenheit setzt auch die religiöse ein

26 1.154.



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 187

Wissen von ihrem Terminus als Bedingung ihrer Möglichkeit voraus.
Nur ein als Es gewußter Gott kann Du sein und läge zwischen Es und Du
die Diskrepanz der Äquivozität, wie die Ich-Du-Philosophen annehmen,

so wäre diese Diskrepanz vollkommen unerkennbar, denn sobald
Äquivozität begriffen ist, ist eben die Verschiedenheit des Verschiedenen

begriffen, also das Verschiedene als solches verstanden. Damit träten
aber beide «aequivoca» in den Bereich des Es. Entzöge sich Gott jeder
Möglichkeit eshaften, objektiven Verstehens, so wäre Religion
vollkommen unmöglich. Sagt man wie Buber, alles Reden über Gott sei

Irrede, aber dennoch notwendig, weil wir ein Es als Voraussetzimg für
das Du nötig haben, so wäre das, was wir als Gegenstand der religiösen
Beziehung wissen schlechthin nichts und die Beziehung liefe ins Leere.

Der zwar sinnlose, aber für uns notwendige eshafte Gott wäre nichts
anderes als die Kantsche Idee des Ideals, die auf unsere praktische
Vernunft zurückverweist und vor der die Ich-Du-Philosophie gerade in den

Irrationalismus geflohen ist, um Gott als Gott zu retten.
Noch viel krasser als bei den jüdischen Ich-Du-Philosophen (Buber,

Rosenzweig) wird diese Sachlage bei den christlichen. Wie kommt Ebner

von seinem Logos zwischen Ich und Du zum Gottmenschen Jesus Christus

Wie kommt man ohne analogia entis zu inhaltlicher Offenbarung
Liegt die Eigentlichkeit des Menschseins in der irrationalistisch gefaßten

dialogischen Dimension, von der als defizienter Modus des Menschseins

die objektive geschieden ist, und wird Existenz als notwendig verbunden
mit Dasein im Sinne von Jaspers verstanden, dann entspricht die werthaft

sekundäre Inhaltsschicht der Sprache (im Gegensatz zu ihrer
Gesprochenheit) dem Subjekt, auch wenn dieses als Geschichtlichkeit
Existenzbewußtsein besitzt. Wird aber der objektive Bereich als
defizienter Bereich von der Eigentlichkeit des Irrationalen abgehoben, so

ist Erkenntnis absoluter Wahrheit unmöglich. Es müßte dann ein einerseits

transobjektives und andererseits doch Inhaltlichkeit erfassendes

nichtobjektives Vermögen angenommen werden, das im radikal
irrationalen dialogischen Geschehen objektive Mitteilung transobjektiv zu
vernehmen vermöchte, ohne mit dem Ich-Es etwas zu tun zu haben.
Das ist jedoch absurd. Die Aporie läuft darauf hinaus, daß in einer

inhaltlich-gegenständlichen Erfassung des Logos als Offenbarung auch
das Gegenstand wird, was man als Partner des Dialogs und was man als

Dialog selbst setzt. Ist diese Gegenständlichkeit zulässig, dann steht

man mitten in der analogia entis. Ist sie nicht zulässig, so hat es keinen

Sinn, von Offenbarung zu sprechen.



188 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Natürlich läßt sich das dialogische Anliegen verstehen. Man versteht
Kierkegaard, wenn man Hegels Gottesbegriff überdenkt. Man versteht
auch Hamann und Jacobi, wenn man Kant gelesen hat. Das Pathos der
Positivisten läßt jede rationale Begründung der Religion durch eine

Metaphysik im klassischen Sinne fragwürdig erscheinen. Dennoch : Wenn
es explizit oder implizit schlechthin keine Metaphysik im klassischen
Sinne gibt, so gibt es auch keine Religion. Der Irrationalismus der Ich-
Du-Philosophie kann in diesem Punkt keinen Ausweg bieten. Ihr berechtigter

Hinweis auf Religiosität ist nur möglich durch die Voraussetzung
metaphysischer Implikafe.

Der Vorwurf der Ich-Du-Philosophie gegen eine metaphysische
Begründung der religiösen Beziehung ist im Grunde derselbe, der oben im
Zusammenhang mit der interpersonalen behandelt wurde. Gott als

Gegenstand der Metaphysik, als actus purus, prima causa, also der Gott
der Philosophen, kann ebensowenig mein Du sein wie der Mensch, sofern

er Objekt ist. Auch in diesem Zusammenhang ist hinzuweisen auf den
Unterschied der Einstellung. Natürlich ist es etwas anderes, persona-
listisch eingestellt mif Gott in religiöser Beziehung zu stehen als mit
bestimmtem thematischen Interesse auf diese Beziehung zu reflektieren
oder die Existenz des Gegenstandes der Beziehung zu beweisen. Der Gott
der Philosophen kann letztlich kein anderer sein als der Gott Abrahams,

nur denken wir Abraham in einer anderen Einstellung als den

Philosophen. Salva analogia entis geht mein thematisches Interesse in den

theologischen Untersuchungen auf denselben Gott, an den ich glaube,
zu dem ich bete, wenn ich auch glaubend und betend nicht Theologie
expliziere. Implizit jedoch ist das theologisch Explizierte durchaus

Gegenstand meines Betens. Ich bete nicht zum actus purus und zur
prima causa; mein thematisches Interesse bestimmt sich nicht auf diese

Aspekte, wiewohl ich einsehen kann, daß das Du, zu dem ich bete, prima
causa und actus purus ist. Es wird der religiösen Beziehung nichts
genommen, wenn ich sie in dem Wissen vollziehe, daß der Gegenstand dieser

Beziehung derselbe ist, den ich zum Gegenstand wissenschaftlicher

Analysen machen kann; ebensowenig wie die interpersonale Beziehung
dadurch verliert, daß mein Du von einem Psychologen getestet werden
kann. Nicht Gott ist in beiden Fällen ein anderer bzw. im einen Fall das

Du und im anderen nichts; nicht der andere Mensch ist ein anderer ob

er nun mit mir als seinem Du in Beziehung steht oder getestet wird:
sondern unsere Einstellung ist eine andere; unser Interesse impliziert
oder expliziert und wir wissen, daß das wissenschaftlich Explizierte nichts



Thomismus und Ich-Du-Philosophie 189

anderes ist, als was im Du impliziert ist. Wenn der Philosoph Theodizee

betreibt, so betet er nicht und wenn Abraham betet, so betreibt er nicht
Theodizee. Dennoch ist der, zu dem Abraham betet, derselbe, den der

Philosoph in seiner Theodizee bedenkt.
Der Schwerpunkt dieser Untersuchung lag in der Darlegung, daß

nicht die Problematik selbst, nicht die Stringenz der Phänomene den

irrationalistischen Weg der Ich-Du-Philosophie weist, sondern vielmehr
die unkontrollierte Übernahme des Gerüsts der Kantschen Philosophie.
Anhand des Gedankens der Mittlerschaft, auf den letztlich die Vertreter

der zeitgenössischen Ich-Du-Philosophie übereinstimmend hinweisen
und der den Höhepunkt, die wesentliche Aussage dieser Denker
beinhaltet, läßt sich zeigen, daß ihre Grundintention im Thomismus längst
seine Erfüllung gefunden hat, wenn es auch noch manches neu und gründlicher

zu überdenken gibt. Die Überlegung, daß das menschliche Du auf
das göttliche Du hin transparent ist, daß zwischen Gott und Mensch
kein Entweder-Oder statthat, sondern vielmehr die Welt mit ihren
Menschen, unserem Du, die Bahn zu Gott ist, diese Überlegung hat bei den

Ich-Du-Philosophen zu herrlichen Ausführungen geführt. Es sei hier auf
zwei Stellen bei Thomas hingewiesen, die zeigen, mit welcher philosophischen

Präzision ohne die geringsten irrationalen Implikate hier dasselbe

gesagt wird. Thomas vergleicht (S. Th. II-II. 15, 1) die Liebe zu Gott
mit dem Sehen des Lichtes. Das Sehen des Lichtes selbst (actus, qui
fertur in rationem objecti) und das Sehen der Farbe auf Grund ihrer
Bewandtnis hinsichtlich des Lichtes (actus, qui fertur in objectum sub

tali ratione) sind gleichartige Akte (eadem specie), denn die Farbe kann
nur secundum luminis rationem gesehen werden. Wie das Licht selbst

(als ratio objecti) zur Farbe (als objectum in ratione luminis) so verhält
sich Gott und der Nächste, das Du, zur Liebe. Unde manifestum est

quod idem specie actus est quo diligitur deus et quo diligitur proximus.
Noch schärfer kommt das Anliegen der Ich-Du-Philosophie zum
Ausdruck in einer zweiten Stelle (S. Th. II-II. 27, 8) : Thomas fragt, ob es

verdienstvoller sei, den Nächsten zu lieben oder Gott zu lieben. Thomas
unterscheidet im Corpus zwei Möglichkeiten, diese Frage zu verstehen.
Man könnte zunächst beides völlig isoliert voneinander betrachten und
dann steht die Gotteshebe über der Nächstenhebe. Vergleicht man aber
die Gotteshebe, welche den Nächsten einbezieht, und jene, die ihn
ausschließt, so handelt es sich um eine comparatio dilectionis Dei perfectae,

quae extendit se etiam ad proximum, ad dilectionem Dei insufficientem
et imperfectum Et in hoc sensu dilectio proximi praeeminet. Beide



190 Thomismus und Ich-Du-Philosophie

Stellen zeigen deutlich, daß das jedem Irrationalismus völlig abholde
Denken des Thomas von Aquin durchaus auf dem Weg philosophischer
Reflexionen den berechtigten Intentionen der Ich-Du-Philosophie
gerecht zu werden vermag. Der Thomismus als «offenes» System vermag
nicht nur Anregungen aus dem dialogischen Denken aufzunehmen,
sondern dessen Leistungen als virtuell in ihm selbst schon vorgegeben zu
erkennen.


	Thomismus und Ich-Du-Philosophie

