
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Autor: Mainberger, Gonsalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gonsalv Mainberger OP

Zeitlichkeit der Sprache
und ewige Wahrheiten

Eine ontologische Untersuchung der Sprachstruktur
und Zeitstruktur

I.

Seit Piatos Frühdialogen ist es verbindliche Lehre, daß das Ansich-
sein eines Seienden, das Sein selbst, keinem Wechsel unterworfen sei.

Sein als ein solches ist, immer und in jedem Fall, einförmiges Selbst der

eigenen Selbstheit (Phaidon 78 D 2-6).
Sokrates entläßt im Philebos seine Gesprächspartner, Protagoras,

Gorgias und Philebos, so wie sich selbst mit einem kräftigen Gutnachtgruß

und beteuert darin feierlich, daß nur das Bleibende, Reine und
Wahre, das Gediegene, im Menschen selbst Bleibendes, Reines und
Wahres hervorbringen kann. Nur um das sorgen sich Verstand und Weisheit,

was ewig, d. i. je und je, also unentwegt Seiendes ropi xà Övtk àsî

{Philebos 58 A 7) ist, nicht aber um das, was nie etwas zu eigen hatte,
noch um das, dessen Aufscheinen nicht mit aller entschiedenster Wahrheit

feststeht {Phil. 59 A 11-B 2).
Der Sophistes bringt die Lehre von den 'ewigen Wahrheiten' in

Bewegung durch die Eröffnung des Seins im Logos. Erst in der Verflechtung

der Gattungen des Seins liegt die ontologische Ermöglichung der

Sage vom Sein; das Sagen des Seins ist selbst eine der bleibenden Weisen
des Seins, der die Philosophie ihre Möglichkeit verdankt {Soph. 259 E 4-6).
Die elementarste Weise, Seiendes in seiner Bleibe, d. h. in Wahrheit
aufzuhellen, ist der Satz. Die drei Grundformen des Sagens (discours)
sind : Deutung des Seienden, das gegenwärtig im Zuge der Verwirklichung

9



130 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

steht, das sich in der Vergangenheit ereignete oder das in Zukunft sein

wird (Soph. 262 D 2-3). Die Bleibe des Seienden als solchen kommt also

in Bewegung, die Selbigkeit verflicht sich mit der Andersheit; das

Sein selbst ist in seiner Wesentlichkeit (als ouota) nicht erfaßt, solange
das Nichtsein nicht in den Wesensbereich des Seins einbezogen ist. Die
Ermöglichung der ctu[j,tcXoxy| als einer ontologischen, will sagen als

Seinsverfassung alles Seienden, ist der von Plato selbst als Seinsweise genannte
Xoyoç in den zeitlichen Modi des Sagens.

Unter anderen Voraussetzungen als den sokratisch-platonischen
hat Thomas von Aquin die Wesensfrage des Seienden im Umkreis der

Sprache wieder aufgenommen. In de veritate Q. 1 art. 5 fragt er, ob eine

andere als die Erste Wahrheit ewig sei. Er hat damit die theologische
Entscheidung gefällt, daß die göttliche Wahrheit gleichsam ein äußeres

Maß aller Wahrheiten darstelle; weil für Thomas Wahrheit Angemessenheit

bedeutet, kann an der ersten Wahrheit jedes kreatürliche Wahrsein
ermessen werden, sei es das Wahrsein des Seienden, eine Aussagewahrheit

oder eine Verstandeswahrheit.

Einzigkeit und Ewigkeit dieses äußeren Maßes aller Wahrheiten
werden a posteriori erwiesen durch die Unterscheidung einer zweifachen

Weise, wie Wahrheit im Verstände ist: éinmal durch Maßgabe des

Erkannten, dann durch den Modus des Erkennens. Die Einheit und Selbst-
heit des Erkannten und des Erkennens hindert nicht, daß das aus sich
selbst entwickelnde Denken die Einheit und Selbstheit des Seienden

(res) in der Andersheit erfaßt. Diese Andersheit ist die Zeitlichkeit. Sie

ist im Modus diskursiven Denkens als Wesensfaktor mitgegeben (cointel-
ligit tempus, ut dicitur III. de Anima). Der Verstand versteht den Lauf
des Sokrates je anders gemäß der Andersheit des Laufens, des Gelaufenseins

und des zu Laufenden.
Die Argumentation des Artikels schließt damit, daß aus dem

göttlichen Intellekt die sachhaltige sowie die zeitliche Weise des Verstehens

ausgeschlossen werden müsse. Die Möglichkeit vieler ewiger Wahrheiten
wird somit abgewehrt und die Einzigkeit der ewigen Wahrheit als

notwendig erschlossen.

Die Frage nach dem Wesenszusammenhang zwischen ewiger Wahrheit

und endlichem Wahrsein des Seienden bleibt allerdings noch offen.

Thomas setzt sich deutlich von Plato ab. Er sagt: «Durch bloße Teilhabe

an den ewigen Wahrheiten (rationes aeternae) haben wir keine Kenntnis
von dem stofflich Seienden» (I. 84. 5 c). «Plato behauptet, daß unser
Wissen von den Dingen auf der Teilhabe der von den Ideen herrührenden



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 131

Wesenheiten beruhe. Wenn dem so wäre, wäre uns das Allgemeine ohne

Induktion bekannt.» Plato ponebat quod nos habeamus scientiam de

rebus per species participatas ab ideis. Quod si esset verum, universalia
fierent nobis nota absque inductione (In post. anal. I. 30. No 7).

Der Grund liegt darin, daß der Gegenstand der Erkenntnis ein
solches Erkennbares ist, dessen Erkennbarkeit nicht durch eine intelligible

Form vermittelt ist, sondern durch aktive Erschließung von Seiten
des fähigen Verstandes zustande kommt.

Der eigentliche Grund aber dafür, warum Thomas sich von Plato
absetzt, ist darin zu suchen, daß Thomas im Gefolge von Philo von
Alexandrien und der neuplatonisch-christlichen Theologie die Ideen in
Gott hinein versetzt. Was bei Plato auptXoxv) war, wird jetzt aktive,
produktivische Stufenfolge im Ideenkosmos. Das Gott-Weltverständnis
erhellt aus der Hierarchie der spezifischen Ideen und der getrennten
Intelligenzen, der Geisterwelt (Desubst. sep. cap. 1. S. 73 éd. Mandonnet).
Je intensiver sich die Teilnahme nach oben, d. h. je seinshafter sie sich

verwirklicht, um so vollkommener muß der Seinsgrad des Teilhabenden

angesetzt werden und um so qualifizierter ist auch die Weise des

Erkenntnisprozesses.

Damit stellt sich nun innerhalb des Schemas der Teilhabe die spezifische

Frage der Ermöglichung der Seinsweise des bedingten und endlichen,

nicht-notwendigen Seienden überhaupt. Welches ist das

Weltverständnis, das primär und maßgeblich auf das Schema der Stufenfolge,
der Hierarchisierung zurückgeht? M. a. W. : wie erklärt Thomas die
Produktion des Endlichen aus dem Unendlichen, die Produktion des

Unvollkommenen aus der absoluten Vollkommenheit, des Zeitlichen
aus dem Ewigen? Wir kennen alle die präzise Formel: «Die göttliche
Natur aber ist in höchstem und reinstem Maße Wirklichkeit. Daher teilt
sie sich selber soweit wie möglich mit». Natura autem divina maxime et

purissime actus est. Unde et ipsa seipsam communicat quantum
possible est (De pot. 2. 1 c.).

Die Teilhabe als Erklärungsprinzip löst die Frage nicht ; sie setzt sie

einerseits bei der Natur Gottes an, anderseits bei der Endlichkeit des

Seienden als Ermöglichung des endlichen Seienden als eines solchen. Die
Einschränkung des 'insofern', die im inquantum possibile est angegangen
wird, erschließt die Endlichkeit als 'Verendlichung' Gottes, nicht qua
Gottes, sondern im Modus der Unvollkommenheit des Seienden als

Endlichem. Das Gehörige (debitum, als Hörigkeit einem anderen gegenüber)

in Gottes Tat ersteht Gott selber nicht aus der Vorgabe eines Vor-



132 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

liegenden, noch aus der Weise des Tätigseins, sondern aus der «Form, die
Ziel des Handelns ist» [cle pot. 3. 16. c). Vorausgesetzt, daß Gott einen
Menschen machen (facere) will, muß er die ihm gehörige Struktur zum
Menschsein mitteilen : Seele und organische Leiblichkeit. Thomas folgert :

«Es war somit notwendig aus der Voraussetzung der intendierten Form,
daß Gott viele und verschiedene Geschöpfe schuf». Necesse fuit ex suppo-
sitione formae intentae quod Deus multas creaturas et diversas produ-
ceret (ib.). Vielheit und Verschiedenheit sind abkünftige Modi ursprünglich

verstandenen endlichen Daseins. Die zeitliche Struktur, die der Vielheit

und Verschiedenheit als deren Ermöglichung voraufgeht, ist nicht
thematisiert, sondern lediglich auf Seiten der Kreatur als im ontologi-
schen Vorrang des Teilhabenden gründend, erklärt: «In der Teilhabe an
der göttlichen Ähnlichkeit werden zuerst die Geschöpfe höheren Ranges,
nachher die Geschöpfe niederen Ranges hervorgebracht weil nämlich
im Teilnehmenlassen als Schritt zu den verschiedenen Kreaturen nicht
chronologische Folge sondern Seinsrang waltet ; denn die an der göttlichen
Ähnlichkeit teilhabenden edleren Geschöpfe haben dem Sein nach etwas

voraus, sind aber zeitlich nicht vorher». Prius efficiuntur in participatione
divinae similitudinis creaturae superiores et posterius inferiores - dann
aber erläuternd und einschränkend, d. h. den Zeitcharakter im Vollzuge
des Erschaffens ausschließend - quia non est ibi ordo temporis secundum

quod procedit in diversas creaturas, sed tantum ordo naturae: quia
prius naturaliter sunt in participatione divinae bonitatis creaturae

nobiliores, et si non tempore (In I Sent. VIII. 3. 1. Im).
Die Herkunft des Endlichen aus dem Unendlichen, des Beschränkten

aus der unbeschränkten Vollkommenheit kann mit der kategorialen Vorlage

handwerklichen Machens nicht angemessen verdeutlicht werden.
Der Handwerker als Subjekt ist verschieden von seiner Fähigkeit
beruflichen Könnens, das im Äußerlichen ist. Es ist ein Dazu-tun. In Gott
hingegen ist der Akt des Hervorbringens mit seiner Natur identisch. «Da
nämlich sein Selbst die Dinge durch seinen Verstand schafft, geschieht das

nicht ohne das Wirken seiner Natur. Göttliches Schaffen bedient sich

nicht eines äußeren Dazu-tuns zum Vollzuge, sondern er wirkt sein
Bewirktes kraft seiner eigenen Natur. » Cum enim ipse agit res per intellec-
tum non est sine actione naturae ars divina non utitur exteriori natura
ad agendum, sed virtute propriae naturae facit suum effectum (de pot.
7.1.8m). Diese Natur, als similitudo, muß aber als assimilabilis d. h.

participabilis vorausgesetzt werden. Thomas entläßt uns mit der
Aufgabe, nach der Möglichkeit des inquantum possibile est zu forschen.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 133

Wir haben unser Thema mit Plato und Thomas damit an einen
entscheidenden Punkt gebracht. Dieser wird bei dem nun versuchten
Neuansatz zum Durchgang und Zugang zu den unbedacht gebliebenen
Aspekten unseres Themas.

Diese lassen sich in dreifacher Ausfaltung folgendermaßen formulieren.

1. Zeitlichkeit ist der dem Logos gleichursprüngliche wesensmäßige
Modus des Seins. Die Sprache spricht niemals nur in ewigen Wahrheiten,
sondern öffnet die Verschlossenheit des in seiner Ursprünglichkeit
ungehobenen Seins als Sein der Zeit und als Sprache des Seins.

2. Die Zeit ist nicht Eigenschaft eines Seienden; sie kann nicht als

eine unter andern Stufen der Seinsverwirklichung eingestuft werden. Sie

hat sich selbst als die Struktur, in der sich der Mensch in seinem Menschsein

je versteht, d. h. ausspricht, auszuweisen.
3. Die ewigen Wahrheiten (rationes aeternae), die im Seienden selbst

als noch Unbedachtes a priori da sind, müssen ihrerseits wiederum auf
ihre Herkunft befragt werden.

II.

Genau an dieser Stelle setzt nun Schelling in seiner Abhandlung, die

er vor der Gesamtsitzung der Berliner Akademie am 17. Jan. 1850 unter
dem Titel «Über die Quelle der ewigen Wahrheiten» las (XI. 573-590),
ein 1.

Die Scholastiker, so führt er aus, waren durch folgende Überlegungen

gezwungen, sich nach der Quelle der ewigen Wahrheiten umzusehen :

Die Notwendigkeit des unverbrüchlichen Soseins des Seienden kann
nicht in der Willkür eines göttlichen Entschlusses gründen, wenn anders

die Notwendigkeit ihres Wahrseins und das Wahrsein ihrer
Wesensnotwendigkeit gelten soll. Es muß also eine vom göttlichen Willen
unabhängige Quelle, ein jeder Zufälligkeit entwundener Ursprung für
die Notwendigkeit des Soseins des Seienden gefunden werden. Wir sahen,
daß Thomas diese Notwendigkeit von Seiten Gottes in die Form als Ziel
des Handelns verlegte. Notwendigkeit schreibt sich in Gott von seiner

Natur als dem Urgrund der Entscheidung zur Bewirkung des Gewirkten
her. Schelling bemerkt dazu: «Zwar für Thomas von Aquin war die

1 Wir zitieren Schellings Werke nach der Originalausgabe (Cotta 1856-61) in
durchgehender Numerierung I-X (1. Abt.) XI-XIV (2. Abt.).



134 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Möglichkeit noch in der essentia divina selbst, nämlich in der als partici-
pabilis seu imitabilis gedachten Aber wer sieht nicht zugleich, daß hier
die Fähigkeit der Dinge, an dem göttlichen Wesen teilzunehmen oder es

nachzuahmen - worin die Möglichkeit der Dinge bestehen würde - daß
dieser eine Fähigkeit des göttlichen Wesens, an sich teilnehmen oder sich
nachahmen zu lassen, untergeschoben wird, womit die Möglichkeit auf
Seiten der Dinge nicht erklärt wäre» (XL 577). Wird also nach der
Möglichkeit resp. Ermöglichung aktiven Teilhabens von Seiten der Kreatur
gefragt, versagt die Auskunft des Thomas. Wird die Unterschiebung
vermieden, bleibt nur noch eine sogar vom göttlichen Wesen unabhängige
absolute Bedingtheit, d. h. nach Skotus, die Materie. Nicht die
Beschaffenheit eines solchen Seienden blieb somit fragwürdig, sondern die

Seinsmöglichkeit eines Seienden, dessen Natur ausschließlich im
Seinkönnen bestehen soll, mußte auf seine positive Beziehung zum absoluten

Wirklichen, dem actus purus hin bedacht werden.
Um diesen Bezugscharakter des Seinkönnens zu ermöglichen und

einsichtig zu machen, ohne Gott in einen positiven Bezug zum aktiven
Seinkönnen, nämlich dem Bösen, zu verwickeln, unterschied Leibniz
Wille und Erkenntnis Gottes einerseits, Wirklichkeit und Möglichkeit
der Dinge anderseits. Göttlicher Wille ist Ursache der Wirklichkeit der

Dinge, göttlicher Verstand aber Quelle der Möglichkeit der Dinge. Ein
Mittleres zwischen totaler Abhängigkeit und Bestimmtheit durch absolute

Willkür ist das Abhängigsein im Modus des Erkanntseins. Dieser
Modus ist zugleich der Modus des idealen Seins der Dinge, in dessen

Horizont die Möglichkeit des Bösen und dessen tatsächliches, aber in
Gott nur äußerlich anhaftendes Verursachtsein aufscheint.

Die Idealnatur der Dinge indes erklärt nicht deren Individualität,
ja nicht einmal deren Allgemeinheit. Der Übergang von idealer Möglichkeit

ist, auch vom Verstände her gesehen, ebenso willkürlich wie die

Setzung eines wirklich Seienden durch den Willen.
Es sei denn, der Verstand finde die Bedingungen zur Möglichkeit

des Seienden selbst vor, als von ihm unabhängige. Diese Bedingungen
müssen Allgemeincharakter haben, da nur das Allgemeine auch das

Notwendige ist. Das Allgemeine und Notwendige aber im absoluten
Verstand, d. h. dieser «selbst Sitz der allgemeinen und notwendigen
Wahrheiten», nennen wir Vernunft (XI. 583). Schelling folgert: «Wir wären
also auf eine vom göttlichen Willen unabhängige existierende ewige

Vernunft gewiesen, deren Schranken oder Gesetze der göttliche Verstand
in seinen eigenen Hervorbringungen oder Entwürfen nicht überschreiten



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 135

könnte. Warum also nicht sagen, daß «Gott selbst nichts anderes ist als

diese ewige Vernunft» (XI. 583) und sich so «unendlicher Beschwerden»

entledigen und «Schwerbegreifliches» hinter sich bringen?
Die rationalistische Theologie hat sich diese Ineinssetzung Gottes

mit der allgemeinen Vernunft zu eigen gemacht. Christian Wolff schreibt
tatsächlich in seiner Philosophia prima seu ontologia: «Es ist höchst
unerläßlich zu erwägen, daß die Wirklichkeit eines jeden Möglichen als

eine mögliche Wirklichkeit begriffen werde, bevor du diese auf irgend
eine Ursache hin beziehest. Aus dem Begriff nämlich der Ursache

begreift sich nur die Weise des Bestimmtseins des Wirklichen in seinem

Wirklichsein; daß es ihm aber nicht widerstrebe, dies stammt von der

Idee, die von sich selbst nichts ausschließt als nur was ihr widerstrebt.
Jenes Nichtwiderstreben zum Wirklichsein also, d. h. die Möglichkeit zum
Wirklichsein, ist in der Tat das diesem selbst Innerliche, und keineswegs

von außen Zugegebene.» Plurimum omnino refert, ut perpenda-
mus, existentiam possibilis omnis existentiam possibilem concipi ante-

quam eam ad aliquam causam referas. Ex notione nimirum (sic) causae

tantum intelligitur quaenam existentiam possibilis determinare queat,
ut idem existât; ut vero eam determinari non repugnet, id possibile
non habet causa sua, sed ab idea, quae a se non arcet, nisi quae repugnant.

Ilia igitur non repugnantia ad existendum, seu existendi possibili-
tas est quipiam intrinsecum, minime autem extrinsecum (I.II. 3. § 133.9-
18. Frankfurt Leipzig 1736).

Diese Deutung der Idee als innere Ermöglichung wirklichen Seins

kommt über die ihr eigentümlichen Weise des Seins als Idee nicht hinaus,
bleibt also transzendental unerklärt, weil nur logisch verstanden. Wie
kommt es denn zu einem positiven Verhältnis zwischen der Idee und der
Wirklichkeit? M. a. W. : wie ist der reale Übergang von der Idee zur
Wirklichkeit, d. h. von der ewigen Notwendigkeit zur zeitlichen Welt-
haftigkeit als einer begriffenen, überhaupt möglich?

Schelling erläutert die Frage am Leitfaden der urteilenden Aussage

(XI. 585). Soll der Satz A=B nicht bloße Tautologie sein, darf B nicht
ein Für-sich bedeuten, um nicht von sich selbst, sondern von einem
anderen her aussagbar zu sein. Umgekehrt ist A =B, d. h. das
selbstseiende A ist das nicht selbstseiende und nicht eigenständige B. Das
selbst-seiende nun müßte Gott sein. Das reale Verhältnis beider indes
bestünde darin, daß das alle Möglichkeiten des Seins einschließende Sein
das alle Wesen seiende ens universale, ist. Das reale Verhältnis ewiger
Wahrheiten zu ihrer Quelle ist somit das Erscheinen aller möglichen



136 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Weisen des Seinkönnens des Seienden selbst. Dieses aber ist das Ideal
der Vernunft, d. h. der Inbegriff aller Möglichkeiten des Seins und des

Seinkönnens, der intellectus archetypus.
Kant hat diesen Höhepunkt des Inbegriffenseins der Dinge in der

Idee der gesamten Möglichkeiten des Seins erreicht.
Im Ideal sind die Ideen, d. h. die möglichen Weisen des wesentlichen

Seins der Dinge, verwirklicht. Die bloß logische Prädikation des P von S

ist überwunden und hat dem von Wolff beiseite geschobenen realen
Verhältnis der Verwirklichung Platz gemacht. Gott als die ewige Wahrheit

ist allen möglichen Wahrheiten, d. h. Wesenheiten, Ursache ihres
'ist'.

Schelling übernimmt den idealistischen Standpunkt kritischen
Denkens. Von dem in der Philosophie der Offenbarung erreichten Standpunkt

her gezwungen, Gott als den Herrn des Seins und das Böse als den

Urzufall zu erreichen, fragt er nun weiter: «Durch welche Notwendigkeit
geschieht es, daß was selbst oder in sich ohne alles Was ist, daß dieses

das allgemeine Wesen, das alles begreifende Was ist» (XI. 586).
Aus dem Wesen Gottes ist sein IST nicht ableitbar. Diese Ableitung

wäre auf unser Wissen angewiesen, genau wie die Erschließung der
Zeitlichkeit von unserem voraufgehenden Verständnis dessen, was es um
die Zeit ist, voreingenommen bleibt. Unser Verstehen ist immer ein
Verständnis aus Allgemeinem. Wissen gibt es nur vom Allgemeinen.
Das reine Daß Gottes ist aber das purste Individuelle, aus dem nichts

Allgemeines, also nichts Notwendiges, gefolgert werden kann. Gott kann
also nicht Quelle der Eide, des allgemein notwendigen Wesens des Seienden

sein, sofern wir in ihm durch unser Wissen das Allgemeine setzen
möchten. Schelling schließt mit dieser Möglichkeit auch gleich die beiden
andern aus, nämlich, daß Gott allgemeines Wesen, Idee sei durch sein

Wollen oder infolge seines Wesens. Und «so kann (Gott) das Alles
Begreifende nur sein in folge einer über ihn selbst hinausreichenden
Notwendigkeit» (XI. 587). Diese Notwendigkeit ist das notwendige
Verhältnis des Einssein von Denken und Sein.

Wie deutet Schelling nun, im letzten Abschnitt seines Vortrags,
diese von der Identitätsphilosophie her nachklingende Grundthese

Sie ist ihm eine nicht überschreitbare Grenze, das s-rosxeiva, ein
«worüber man nicht hinaus kann». Das Denken kommt nicht im Begriff
zum Stehen, sondern erst im Begriff aller Begriffe, in der Idee. Wahrheit
ist Verhältnis zum Denken, das nicht in der Identität oder Einerleiheit
von Sein und Denken den Ursprung hat, sondern im höchsten Gegensatz,



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 137

den es auszuhalten gilt. Dieser Gegensatz mißt sich in seiner Bedeutung
nicht am Denken, noch am je Auszudenkenden, sondern am Sein. Der
Gegensatz ist Produktion, d. h. Weg. Und zwar weg vom Einzelnen hin
zum Allgemeinen. Dieses 'weg von... zu' ist das Plötzlich è£ou<pvv)ç dessen,
der das Allgemeine, d. h. das in welchem ein Selbst sich seiner und aller
Seienden ansichtig wird, zu seinem Selbst macht.

Die Wirklichkeit des Seins ist dem Denken schon je
zuvorgekommen. Seiendes ist der Weg, auf dem das Denken zu sich selbst kommt,
indem es das Allgemeine überwindet und nur Sein, also wahrhaftig ist.
Die Überwindung des Seienden in der Wahrheit des Denkens ist die
Verwirklichung des Seins, eines Wesens also, dessen Wesen wirklichsein ist :

où 7] ouata êvépysia im aristotelischen Ausdruck.
Überwindung der Einerleiheit von Sein und Denken aber ist Setzung

des wesentlichen Seins als ein freies. Freiheit ist das Letzte, nicht Ableitbare.

Für Piaton ist àyaôov ein -peußsfa û-spéyovroç, ein dem Alter
nach Vordenkliches, weil Überseiendes; für Schelling ist das der Konsequenz

seiner Ableitung nach Letzte und 'Älteste' die Freiwerdnung des

Wesens, das Allgemeine zwar, aber in Ansehung seiner selbst eben nicht
in die Indifferenz aller Möglichkeiten hineingenommen, sondern die
Differenz zu seiner eigenen Wesensnotwendigkeit, also Freiheit.

III.

Drei Themen sind es, die in Schellmgs spätem Aufsatz im Hinblick
auf unsere Fragestellung verdeutlicht werden müssen: die Sprache als

Leitfaden zur Deutung des menschlichen Daseins, die Struktur der Zeit
und die Freiheit.

Die Frage der Beziehung zwischen Zeitlichkeit der Sprache und
ewigen Wahrheiten haben wir mit Schelling bereits vorwegnehmend auf
den höchsten Punkt möglicher Entfaltung gebracht. Damit ist die Seinsfrage

in den Blick gekommen : wie verhält sich Denken zu Sein, wie ist
die Einheit von Sein und Denken zu deuten ; wie ist das Wesen als das

Allgemeine, als Indifferenz zu sämtlichen Möglichkeiten aller Weisen zu
sein, im Begriff aller Begriffe, in der Idee, zur Differenzierung zu bringen ;

wo ist die Grenze des Denkens? Wir sahen, daß Schelling Sein als

Produktion versteht, und daß das Verhältnis des Allgemeinen zum
Individuellen als Übergang von Möglichkeit zu Wirklichkeit verstanden wird.



138 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Die gleiche Problematik finden wir im Bereich der Sprache. Sprache
ist Systematisierung des zufälligen Individuellen unter den Gesetzen des

notwendigen Allgemeinen. Wie ist dieser Übergang möglich? Wie erklärt
sich der Ursprung der Sprache Was ist sie überhaupt

Sprache ist kein abstrakter Beginn, sondern eine Initiative, die über
ihr eigenes Tun befindet. Sprache ist radikaler Anfang, also ein Akt der
Freiheit. Dieser Akt, als Initiative, ist darum besonders fragwürdig, weil
Sprache selbst im Modus der Zeitlichkeit erst ist; wie aber ist der radikale
Ursprung zu verstehen, wenn das Entsprungene im Entspringen selbst

Zeitlichkeit vermitteln soll?
Das Schema der Anfänglichkeit wurde bei Thomas von seinem Ende

her begriffen : von Gott als der Quelle.
Mit Schelling müssen wir nun das Ereignis der Freiheit, als das wir

Sprache verstehen, aus sich selbst deuten. M. a.W. : die Sprache muß
sich aus sich selbst in ihrer Struktur rechtfertigen. Wiederum begegnet

uns also die Frage nach der Quelle der Wahrheit. Wir fragen, was es mit
der Anfänglichkeit der Sprache auf sich hat.

Aus einem allgemeinen Verständnis von so etwas wie Sprache ist
der Offenbarungscharakter des Seins der Sprache nicht abzuleiten.

Sprache kann nur mit den Mitteln der Sprache verstanden werden.

Sprache darf dabei aber nicht zum Mittel zu etwas herabgesetzt
werden. Wir geraten dabei in den hier mit Recht anfechtbaren Umtrieb
eines Zirkelschlusses, nämlich Sprache als etwas von vorneherein
Gegebenes anzunehmen, das sich dann wieder im Vollzuge der Auslegung der

Sprache als erklärendes Prinzip anwenden ließe, wobei eben vorausgesetzt

wäre, daß eine Situation, eine durchschaubare Seinsverfassung
ohne Ansehung der Sprache, also vor und ohne alle Sprache, da sei. In
Tat und Wahrheit nimmt Seiendes aber nur dann und nur so Form an,
wenn es erst durch und in der Sprache einsichtig geworden ist. Es bleibt
'vor' dem sprachlichen Ausdruck auch im Sein alles offen. Erst die Sprache

bringt das Offene des Seins in die Differenz und damit entsteht erst
Sinn, d. h. Einsicht in das Wesen der Sache selbst. Erst in der
sinngebenden Rede, die immer ein Anreden, ein Betreffnis ist, geschieht der
Überstieg vom universalen Horizont in das So- oder Anders-Sein. In der

Sprache ist der Ausblick auf das Ganze vorgegeben und zwar zumal mit
dem Einblick in das Ganze der Möglichkeiten, daß mich die Sache angeht.

Von hier aus ist eine falsche Vorstellung abzuweisen, die uns Sprache
als Sammlung und Zuordnung von Elementen angibt, deren wir uns
bedienten, um Sprache Zustandekommen zu lassen. Über die reine Form



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 139

sprachlichen Seins gibt es keinen Zugang in die Sprache selbst, weil
Sprache Form und Sinn gleichermaßen miteinschließt. Erst die
vereinheitlichende Differenzierung der Grunddaten des Ganzen der Sprache,
also die zur Einheit strebende Distinktion, schließt uns das Phänomen
auf. Das Resultat müßte der Erweis der Trennbarkeit von Form und
Sinn sein.

Um den Zirkelschluß und den Prozeß ins Unendliche linguistisch
zu meistern, d. h. das Verhältnis von Bezeichnung und Bezeichnetem,
von Sinn und Form, von Element und Struktur, von Denken und Sein

zu klären, muß das Sprachproblem selbst schon in diese Alternative, das

heißt in die Seinsweise des Sprechens zurückverlegt werden. Wir stehen
somit vor der Aufgabe, einerseits das Zeichen und die Idee, anderseits
die unvermittelte Wirklichkeit der Sache und die Idee als trennbar
und in der Sprache dann als vereint und verbunden aufzuzeigen, und so

das Wesen des Satzes zu verstehen. Diese Trennbarkeit ist aber nichts
anderes als die Zeitlichkeit der Sprache selbst. Spreche ich nämlich über
ein Vergangenes als solches, muß die Weise, wie ich es ausdrücke, selbst

Vergangenheitscharakter haben. Wäre aber der Charakter des Vergangenseins

(als ein solches) seinerseits wieder unaufhaltsam vergänglich,
müßte dafür wiederum ein Vergangenes im Modus des grammatikalischen
Paradigmas eingesetzt werden und so immerfort. Die Zeitlichkeit der

Sprache besteht nun darin, daß einerseits das Ganze des Verlaufes als

eben dieser Verlauf festgehalten werden kann, d. h. daß die Uneigentlich-
keit der Zeit, die bloße Sukzession, überwunden wird, daß anderseits die

Sprache selbst die Modi jeweiligen zeitlichen Seins, d. h. das Verhältnis
gleichursprünglichen Zueinanders von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft selber ist. Die Sprachstruktur entspricht also dem ontologischen
Erfordernis des Zeitlichen dergestalt, daß auch dieses nur verständlich ist,
insofern es als Ausdruck des Denkens unzeitlich, d. h. analytisch, unmittelbar

verstehbar ist, daß ich mich jedoch der Bedeutung dessen, was
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sind, im Modus des Bedeutens, also

synthetisch, und damit zeitlich, vergewissern kann.
Denken heißt, sich vergegenwärtigen; diese Vergegenwärtigung

erschließt sich in der Unmittelbarkeit des Ausdrucks der Sprache. Der
Sinn geht aber auf Zeitlichkeit. Der Sinn kommt im vollendeten Satz
zustande und nur da. Das heißt : in der Explikation des Sinnes von
Zeitlichkeit. Der Sinn kommt dadurch zustande, daß ein Bezeichnetes im
Bezeichnenden selbst entweder in seiner Andersheit aufscheint : dann ist
es in Vergangenheit gesetzt; Schelling sagt: «das, was einmal als Ver-



140 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

gangenheit ausgeschieden ist, wird dadurch selbst ein anderes» (XII.
296) ; oder in seiner Selbstheit als solches gesetzt wird : Gegenwart ; oder

schließlich durch Bejahung, d.h. Bestätigung, erhöht wird, d.h. Zukunft
erhält.

Wir wenden uns nun der Anfänglichkeit der Sprache zu. Kann diese

erfahren werden? Gibt es eine sog. Grunderfahrung, an der sich
Zeitlichkeit ausweisen läßt?

W. Wieland (Schellings Lehre von der Zeit. Heidelberg, Winter 1956)

versteht unter Grunderfahrung eine nicht polarisierte Eindeutigkeit des

Erfahrens im Erfahrenden. Dieser Unmittelbarkeit ist aufgrund der

Erfahrung mit der Sprache eine differenziertere Struktur des Erfahrens

entgegenzustellen. Wir nennen sie Wandel von Anwesenheit und
Abwesenheit als Ausdruck und Folge der Endlichkeit. Nur die Sprache ist
sich selbst völlig gegenwärtig; nur die Sprache bezeichnet sich selbst als

solche. Um jedoch nicht gerade in ihrer Selbstvergegenwärtigung um
ihr Eigentliches, nämlich die Verständigung gebracht zu werden, setzt
sich Sprache selbst in den Seinsmodus der Abwesenheit des Besprochenen,
d. h. sie symbolisiert. Das Symbol setzt in der Tat die abwesende

Gegenwärtigkeit des Symbolisierten, dessen, worauf das Symbol verpflichtet,
voraus: der Akt der Symbolisierung cju^-ßa.XX£i.v gestattet zwei Seienden,
die im Verhältnis von Anwesen und Abwesen stehen, sich als auf das

Symbol hin Verpflichtete, als Verbundene, im Symbol Anwesende

aufrßocXXovTe? zu erkennen.

Jedes sich-ins-Vernehmen-Setzen mit der Seinsweise eines Seienden,
das 'vor' der Sprache nur ein potentiell Anwesendes ist, im Seienden also

noch abwest, ist Symbolisierung, d. h. Vermittlung. Die erstrebte
Unmittelbarkeit in der intellektuellen Anschauung ist zwar keine bloße

Tangente oder ein hyperbolischer Wunsch, dessen Erfüllung sich etwa
in der Verheißung ewiger Wahrheiten erfüllt. Aber die einzige Weise, die

unmittelbare, erschöpfende Verständigung als Einheit von Sein und
Denken herzustellen, ist vom linguistischen Standpunkt aus nur in der

Symbolisierung möglich. In der Sprache ist sie als innerer Vollzug und
als äußere Verlautbarung gesetzt. Niemand hat die Philosophie der

Sprache nötig, um zu verstehen ; kein Verstehender versteht ohne Sprache.
Verdeutlichen wir uns diesen Sachverhalt folgendermaßen: Wir

sahen bereits, daß es keine letzte Instanz gibt, die als völlig im voraus
determinierter «Hintergrund» der Sprache den Verständigungskoeffizienten

verleiht, aufrechterhält oder auslöscht. Wäre dem so, verlöre die

Sprache ihre zeitliche Struktur, d. h. sie wäre nur noch ein Haufen Wör-



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 141

ter. Sie erübrigte sich, so wie sie sich erübrigt im bloßen Ausdruck eines

Schmerzens- oder Freudenausbruchs, beim Anblick eines Leichnams oder

unter dem Charme des Kindes. In diesem Anblicken wird ein Ewigkeitsmoment

offenbar, nämlich « die sich selbst höchste Wesentlichkeit ».

Schelling fragt nun : «wie fangen wir es nur an, diese Lauterkeit zu
beschreiben sehet ein Kind an, wie es in sich ist ohne Unterscheidung,
und ihr werdet in ihm ein Bild der reinsten Göttlichkeit erkennen»

(W. I. 28) 2. Das Beispiel dieses Verstummens der Sprache zeigt
allerdings, wie sehr die Sprache einerseits halt macht vor der absoluten
Identität von Subjekt und Objekt, also vor eindeutigen Situationen der

Wesentlichkeit, wie ihr aber anderseits gerade diese umgekehrt die

Erfahrungsbasis abgibt, die eigene Wesentlichkeit in Frage zu stellen
oder zum mindesten erneut zu erproben. In diesem Sinne sagt denn auch

Schelling: «Daher die so allgemeine Frage: wie wir denn diese Lauterkeit
erkennen? Die einzige Antwort ist: werde in Dir selber eine gleiche
Lauterkeit, fühle und erkenne sie in dir als das Höchste und du wirst sie

unmittelbar als das absolut Höchste erkennen» (W. I. 29). Und in
Bezug auf die begreifende Einbeziehung des Todes in die Sinngebung des

menschlichen Lebens: «... jedes Leben, das, obgleich innerlich mit
Notwendigkeit verlaufend, dennoch absolut betrachtet ein zufälliges ist,
(also der allgemeinen Erörterung unfähig) wird nur dadurch wahrhaft
abgeschlossen, daß es sein eigenes Ende, seinen Tod in sich begreift. So

ist das gegenwärtige menschliche Leben nur ein Teil des menschlichen

Gesamtlebens; zu seinem Ganzen und darum von sich seihst Begriffenen
wird es aber erst dadurch, daß der Mensch das Ende dieses Lebens - nicht
bloß fürchtet, wie das Tier, sondern - als den notwendigen Ausgang
erkennt und mit der Einsicht in dieses notwendige Ende zugleich den

Begriff einer Zukunft verbindet» (XIII. 529).
Was erheischt also mehr Deutung als der Tod? Was entlädt also

mehr Sprachgewalt als die Todeseinsicht? Was hat mehr Ansporn zur
Sprachentfaltung gegeben als gerade die absolute Lauterkeit des Kindes

Wir haben zu fragen: Sind Notwendigkeiten, d.h. wesentliche

Seinsverwirklichungen wie Tod, Schönheit, lautere, verspielte
Unbekümmertheit sprachlich faßbar? Sind radikale Abwesenheit und
Ausstand des Zukünftigen der Vermittlung der Sprache überhaupt fähig?
Ist denn Tod noch Tod, wenn er besprochen wird und zerredet, wie in

2 Schellings Weltalter (Entwurf 1811, abgek. W. I.), zitiert aus dem Nachlaßband,

Ausgabe Manfred Schröter, München 1946.



142 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

hochtönenden Grabreden oder in abgeschmackten Kondolenzformeln?
Ist Gegenwärtigkeit kindlichen Charmes nicht schon im Augenblick der

Beschreibung vergangen gesetzt, alteriert und aufgehoben
Ist vielleicht die Erzählung die geeignete Weise, dem absoluten Sein

zu begegnen3? «Das Vergangene wird gewußt, das Gegenwärtige wird
erkannt, das Zukünftige wird geahndet. Das Gewußte wird erzählt, das

Erkannte wird dargestellt, das Geahnte wird geweissagt» (W. I. 3).

Erzählung, Darstellung, Weissagung sind sprachlich gesehen literarische

Gattungen. Das sind aber nur Beziehungen für den sprachlichen
Ausdruck, für die Expressivität der Sprache im Modus des Erzählens, des

Darstellens oder des Weissagens. Der Grund zur Möglichkeit der Differenzierung

innerhalb des sprachlichen Ausdruckes liegt in dem allem
theoretischen Zugang voraufgehenden zeitlichen Horizont, der den sprachlichen

Ausdruck überhaupt erst als einen solchen erscheinen läßt. Wissen,
Erkennen und Ahnen selbst stehen schon in diesem Zeitbezug. Als

3 Die Mythopoese ist der in Schellings systematischer Auslegung der
Zeitstrukturen maßgebliche Leitfaden. Dieser konnte für unser Vorhaben hier nicht
ausdrücklich berücksichtigt werden, gab jedoch den sinnstiftenden Hintergrund ab,
von dem aus die Analysen von Sprache und Zeitlichkeit ihre systematische Einheit
empfangen sollen. In der Mythopoese als den eigentlichen sprechenden Zeit-Dokumenten

fallen tatsächlich die sprachlichen, kosmischen und anthropologischen
Daten in eins zusammen. Am Mythologem der Weltentstehung zeigt sich das
radikale Angewiesensein auf das Ganze der Sprache in Ansehung des Weltursprunges
besonders eindrücklich. K. Kerényi formuliert diesen Sachverhalt trefflich. «Keine
Kosmogonie - kein Mythologem vom Ursprung der Welt, ob es sich um Schöpfung
oder Entstehung, um 'freie' oder 'kanonische' Erzählungen' handelt — kann sich
unabhängig machen von der bereits bestehenden, den Erzähler selbst umfassenden
Welt und von ihrer Denkbarkeit, insofern diese Welt nicht nur sinnfällig, sondern
auch begreiflich ist, einem denkenden Wesen aufgehen kann. Diese Welt spiegelt
sich unaustilgbar im Wortschatz der Sprachen. Deshalb kann auch ein Mythologem
vom Ursprung der Welt nur im sprachlichen Stoff dieser Welt gestaltet werden, in
Worten, die sich bereits auf die 'fertige' Welt beziehen, ihren Gehalt dieser Welt
entnehmen. Und das Mythologem kann nur so vorgetragen werden, wie sich der
Vorgang der Weltentstehung im Bewußtsein eines denkenden Wesens abspiegelt.
Daraus folgen die Paradoxien jeder Kosmogonie Obwohl jede Erzählung vom
Ursprung der Welt zum Ausgangspunkt das Noch-nicht-Sein dieser Welt hat, muß
sie von diesem Noch-nicht-Sein so sprechen, als wäre etwas Noch-nicht-Seiendes
schon da. Das Nichts wird geschildert, und dadurch ist schon etwas da ...». Töchter
der Sonne. Betrachtungen über griechische Gottheiten. Zürich 1944. 39 ff. Weil wir nun
aber, so müssen wir den Gedanken Kerényis weiterführen, die 'Paradoxien' nicht
auf sich beruhen lassen können, sondern aus ihnen herauszukommen uns bemühen,
hilft nur die energische Besinnung auf Zeitlichkeit der Sprache. Der Rückgang in
die Anfänglichkeit des Anfanges ist das Problem der Sprache, deren Zeitproblematik
von der Mythopoese her, als der ihr entsprechenden Seinsweise der Sprache,
angemessen ausgelegt werden kann.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 143

erste Bedingung allen Vernehmens setzt Schelling die Vergegenwärtigung

der Vergangenheit an. «... in uns selbst müssen wir die
Vergangenheit zurückrufen, um zu finden, wovon alles ausgegangen und was
zuerst den Anfang gemacht. Denn, je menschlicher wir alles nehmen (das

will eben bedeuten : faktisch Seiendes in die Seinsweise des Sprachlichen
setzen) desto mehr können wir hoffen, uns der wirklichen Geschichte zu
nähern» (W. I. 19-20). Von diesem Rückruf der Vergangenheit als einer

begriffenen hängt Zeitlichkeit im Ganzen ab. «Wäre die Welt eine

rück- und vorwärts ins Endlose auslaufende Kette von Ursachen und
Wirkungen, so gäbe es im eigentlichen Verstände weder eine Vergangenheit

noch eine Zukunft» (ib. 20).
Der Rückruf aus der Vergangenheit scheint keine besonderen

Schwierigkeiten zu bieten. Es ist dazu die «kräftige Entgegensetzung»
vonnöten, eine Scheidung, ohne welche der Mensch keine Vergangenheit
hat, «oder vielmehr er kommt nie aus ihr heraus, lebt beständig in ihr»
(W. I. 20). Diese Scheidung ist zugleich Entscheidung zur Sprache. 'Es
muß nun endlich einmal gesagt sein' ist eine Redeweise, die den

Entscheidungscharakter des Sprachlichen offenbart.
Ist Vergangenes aber doch nicht unwiederholbar vergangen und,

indem es vergangen gesetzt ist, anders geworden? Kann Zukünftiges
etwa sinnvoll zur Sprache kommen? Ist Gegenwärtiges nicht geradezu
unnahbar, wegen der unvermittelten Nähe, herausgehoben aus der

bedingenden Voraussetzung des Wandels von Anwesen und Abwesen?
Den Abstand, die Scheidung, ermöglicht erst die Sprache: für Vergangenes

und Zukünftiges scheint diese Voraussetzung erfüllt zu sein.

Umgekehrt setzt der Abstand vom Sein dieses selbst in den Ausstand:
Abstand zur Gegenwart heißt entweder Vergangenheit, also Aufhebung;
oder aber Zukunft, also unendlicher Abstand als Möglichkeit absoluten
Zufalls. Die Zeit muß ausgestanden werden, wenn anders sie der Modus
des Seins des Menschen ist.

Könnte Sprache also nicht selber Ständigkeit sein, innerhalb deren

Abstand, Zustand und Ausstand, d. h. Vergangenes, Gegenwärtiges und

Zukünftiges in die dem Vernehmen gemäße Verfassung gebracht würde 4

4 Wir werden sehen, daß Schelling die Musik zum Modell der Sprachinterpretation

macht; entscheidend dafür aber ist der Rhythmus, der «dieser Kunst
gemäß das Herrschende in ihr» ist (V. 493).

Das ursprüngliche Verständnis von Rhythmus hat Werner Jaeger, Paideia, die

Formung des griechischen Menschen, anhand eines Verses des Archilochos
herausgearbeitet; «Daß der Rhythmus die Menschen 'hält' - ich habe geradezu übersetzt



144 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Wenn dem so ist, dann müßte der Mensch, das Sprachwesen, es sein, das

in seinem Selbststand die Äußerlichkeit des Vergangenen als des

Abständigen, des Zukünftigen als des Ausstehenden und des Gegenwärtigen
als des Zuständigen vom Standpunkt der eigentlichen Zuständigkeit her
verinnerlicht. Unsere Natur als Sprachwesen ist diese Zuständigkeit der

Sprache. Der Mensch ist allein zuständig, wenn es um die Zeitlichkeit der
Zeit, um Geschichte, geht. «Denn je menschlicher wir alles nehmen, desto

mehr können wir hoffen, uns der wirklichen Geschichte zu nähern. »

'Menschlich nehmen' heißt, Seiendes in der Verfassung des Zeitlichen
begreifen. Alles Begriffene ist verinnerlicht gemäß der Gesetzlichkeit des

Erinnerns: Rückruf in totaler Vergegenwärtigung. Vergegenwärtigung
aber ist nur möglich aus der Zuständigkeit von Vergangenem und
Zukünftigem zumal.

Schelling sieht in diesem Ausstand unseres Selbst als Scheidung und
Verdoppelung, in diesem «geheimen Verkehr, in welchem zwei Wesen

sind, ein fragendes und ein antwortendes», das «eigentliche Geheimnis
des Philosophen» (W. I. 6-7). «Das Denken, das seinen Ausdruck sucht,
ist ein Denken, das sich selber sucht» (E. Ortigues, Le discours et le symbole.

Paris, Aubier 1962. 36).

Durch Sprache also entsteht Welt kraft des Prozesses, in dem der

ewige Bestand durch das Eingehen des Vergangenen als Moment im
Ganzen des Bewußtseins zustandekommt. Der Zufall, d. h. die Sinnlosigkeit

des Künftigen ist gebannt, wenn die Äußerlichkeit als nicht-integriertes

Moment ins Ganze der Zeitlichkeit verinnerlicht wird. Der
Mensch verfällt seiner eigenen Welt, wenn er sich außerhalb der ihm
aufgegebenen Entscheidung begibt. Dann steht er da in einer Welt, die

Schelling «die ihrer Herrlichkeit entkleidete, mit sich selbst zerfallene»

'in Banden hält' - schließt jeden Gedanken an einen Fluß der Dinge aus Offenbar
ist es nicht eine bildliche Übertragung vom Musikalischen her, wenn die Griechen
vom Rhythmus eines Baus oder einer Statue reden, und die Uranschauung, die der
griechischen Entdeckung des Rhythmus in Tanz und Musik zugrunde liegt, ist
gleichfalls nicht das Fließen, sondern umgekehrt Halt und feste Begrenzung» (1934 I.
173 f).

Das formprägende Schema (Aristoteles deutet den Rhythmus der Atome bei
Demokrit schon in diesem Sinne) der Musik ist also der Rhythmus gerade deswegen,
weil sich Musik durch ihre zeitliche Seinsweise von den bildenden Künsten
unterscheidet. «Musik und Musizieren sind ein Ereignis ((événement) in der Zeit, das nicht
nur in und mit der Zeit geschieht, sondern selbst ein zeitliches ist». W. Gurlit, Form
in der Musik als Zeitgestaltung. Sitzungsber. der Akad. d. Wschften u. d. Lit. Ab-
handl. d. Geistes- u. soz.wschftl. Klasse. Mainz 1954. 13. 651.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 145

nennt, «die, von ihrer wahren Zukunft abgeschnitten, vergeblich ihr
Ende sucht, und jene falsche, bloß scheinbare Zeit erzeugend, in trauriger
Einförmigkeit nur immer sich selbst wiederholt» (XIII. 352).

IV.

Wir sind gewahr geworden, daß die Sprache Entscheidungscharakter
hat. Entscheidung ist Ursprünglichkeit als unbedingte Anfänglichkeit.
Wie von selbst entsteht nun die Frage nach dem Ursprung der Sprache.
Wie kann Ursprüngliches, das Sprache ist, anfangen, Sprache zu sein?

Es liegt nahe, an dieser Stelle Schellings Lehre von der Sprache am
Leitfaden seiner Naturphilosophie auszulegen. Diese gibt den Hintergrund

ab, Sprache als das zu begreifen, worin sich der Mensch als in seiner

Welt schon je verstanden hat.

Sprache als geschichtliches Phänomen wird erst in der Philosophie
der Mythologie in den Blick kommen. In der Positiven Philosophie endlich

versteht sich Sprache dann ganz von der Wirklichkeit der zu sich
selbst gekommenen Vernunft her.

Die Naturphilosophie Schellings baut auf den Begriffen der Schwere

und des Lichts auf. Wesen der Schwere ist das Prinzip des nicht-für-sich-
Seins der Dinge. Das Lichtwesen hingegen ist das Prinzip des eigenen
Lebens der Dinge. Das Für-sich-sein als ein solches impliziert Bejahung
des Selbstseins. Bejahenkönnen als ontische Doppelung ist der Grund der

Sprache. Ihr Universalcharakter liegt nicht in der noch immer unent-
deckten 'Verständlichkeit' des Seins (im Griechischen ist das Wort, wie
in allen ursprünglichen Sprachen, noch kein Terminus, sondern umgrenzt
als ôpoç die Sache. J. Lohmann, in Phil. Rs. 7. 1959. 194). Dieses
Verständnis grenzt an Magie, hebt diese aber zugleich auf. Magie ist in der
Tat «Glaube, daß der Mensch in gewissen Fällen unter gewissen

Bedingungen eines unmittelbaren Einflusses auf die Natur durch seinen bloßen

Willen, ohne körperliche Mittel, fähig sei» (XIII. 362). Die 'Magie des

Wortes* ist denn auch die höchste und zugleich perverseste Form dieses

unmittelbaren Verhältnisses des Menschen zur Natur, denn in ihr wird
das Vermittelnde des Worts, sein Wesen, ins Gegenteil verkehrt.

Wahre Universalisierung durch Sprache erfordert Setzung der
Allheit der Dinge in die Einheit des Begriffs oder der Seele der Dinge. Sprache

ist die Seele der Dinge, sofern diese für sich allgemein oder Substanz,
Lichtsubstanz sind (VII. 237; VII. 180, 195).

10



146 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Das Wesen des Lichtes ist zugleich das An-sich oder das Positive der
Zeit. Die Zeit als Verlauf ist im Prinzip des Lichts selbst im Prinzip
aufgehoben, d. h. das Wesen des Lichts setzt alles Zeitliche als Ewigkeit.

H. Usener hat in seinen Götternamen5 gezeigt, daß das Licht
eine Grundanschauung abgab, aus der sich dann Himmel und Erde,
Sterbliche und Unsterbliche entfalten. Wahrheit geschieht in der Tat
als Schwur unter offenem Himmel; Gerechtigkeit wird verstanden als

«das echte Ding 'thing', das die freien hausgesessenen Männer einer
Gemeinschaft zu Rat und Gericht vereinigt»; Rechtssprechung fand unter
offenem Himmel, im heiligen Ring, dem Abbild des Paradieses statt:
ein umschlossener Raum, ein Gehege, aus dem der erste Mensch gemäß
der Erzählung ins weite, unumschlossene Feld getrieben wird (XIII. 350).

Die Sprache ihrerseits als Bejahung des Für-sich-seins verstanden
setzt den Bezug der Zeit zur Ewigkeit gegenwärtig. Sprache ist also

Vergegenwärtigung und damit Aufhebung der Verendlichung, also

Universalisierung.
Das Prinzip der Zeit wird im Vollzug der Sprache als Abstraktion

des Bejahenden vom Bejahten erfahren; zeitlich gesprochen als Scheidung

von der Vergangenheit und Entscheidung für die Zukunft (was

wir oben darlegten als Trennung des Trennbaren gemäß der Trennbarkeit
von Form und Sinn, Bezeichnendem und Bezeichnetem). Die Setzung
des Gegensatzes, also das negative Urteil als Absprache des P von S, ist
zugleich Setzung der Zeit. Wird indes auf die Einheit der Kopula gesehen,

«so wird die Ewigkeit in dem Ding erkannt» (VII. 222), d. h. das Seiende

in seinem Sein-für-sich als Bejahtes ist ein notwendig Seiendes.

Die absolute Kopula ist zugleich die ewige, d. h. nicht vorübergehende

Verknüpfung des Bejahten im Vollzug der Bejahung (ib.).
Negation betrifft vorab das Räumliche, d. h. das Viele in der Setzung

der Vielheit. Raum ist Auseinandersetzung. Das Eine in dem Vielen ist

Negation des Räumlichen, zugleich innere Einheit der Dinge als Zeit

gesetzt. Zeit aus der Negierung des Räumlichen hervorgegangen, ist ein

absoluter Begriff, nämlich Zeit, die das Seiende überwältigt.
Bejahende Verknüpfung hat Ewigkeitscharakter, ist Positivität und

so das göttliche Maß der Dinge (ib.). Der Idee nach haben die Dinge ewige

Wirklichkeit. Sie sind zwar als zeitliche gesetzt, aber der Grund des

einzelnen Daseins als des je Einzelnen ist die «ewige Kopula» (VII. 206),

ist das Verbindend-gründende, kraft dessen das Unendliche auch jedes

3. Aufl., Frankfurt a.M. 1948, 178.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 147

Endlich-einzelne ist, «nicht schlechthin zwar, aber relativ auf anderes

Einzelne» (VII. 207). Die schlechte Unendlichkeit relativen Einzelseins
ist somit begriffen und zugleich aufgehoben oder dem Zufall entrissen
durch die Aufnahme der Unendlichkeit der Dinge in die Totalität.

Sprache und Zeitlichkeit sind gegenläufig. Die Sprache versetzt
Seiendes in die Allgemeinheit. Das bloße An-sich-sein durch die Kopula
potenziert zur Bejahung des Einzelnen als eines Bejahten im Gesamt
der Totalität. Umgekehrt bildet die Natur das Einzelne stufenweise ein
in das An-sich-sein, d. h. in die Zeitlichkeit. «Mit der vollendeten
Einbildung des An-sich der Zeit in das Einzelne beginnt erst die Herrschaft
der Zeit in der Geschichte» und somit als Geschichte. In der Geschichtlichkeit

lassen sich Sprache und Zeit in ihrem eigentlichen Seinscharakter
erschließen. Die Naturphilosophie Schellings entwirft sich bereits auf
Weltalter, Philosophie der Mythologie und der Offenbarung hin.

Die Seele des Seienden ist die Zeitlichkeit als Position ; die Ganzheit
des Seins ist Vergegenwärtigung durch das Denken (VII. 237). Die
Sprache universalisiert, d. h. setzt die Allheit der Dinge in die Einheit
des Begriffs. Die durchdringende Kraft, als vorwegnehmendes Ahnen des

Künftigen, ist die 'Seele der Zeit', d. h. das Sein der Zeitlichkeit ist das

IST der Seele als Aktus.
Hieraus ergibt sich das Wesen der Zeit als Zukunft. «Das in der Zeit

eigentlich Zeitliche ist die Zukunft» (VII. 238). Die Zukunft hat
durchdringende Kraft, rückbildend in die Vergangenheit ist sie leere Bejahung
als Feststellbarkeit des Gewesenen; Gegenwart ist Wirklichkeit ohne

Erschließung ihrer Möglichkeit. «Die Zukunft ist das, wodurch das

Bejahende mit dem Bejahten, die Möglichkeit mit ihrer Wirklichkeit
verbunden wird» (ib.). Die Zukunft ist der Begriff von Gegenwart und
Vergangenheit; damit Bejahung als Setzung zustandekommt, muß Gegensatz

sein. Dieser Gegensatz ist das, worauf die Verbindung beider beruht.
Zukunft ist als Begriff nur denkbar. Das Denken kann die Zukunft

nicht erreichen. Die Zeit geht dem Denken als das Unvordenkliche voraus.

Zeit kann nicht in der Zeit beginnen, noch in ewige Vergangenheit
zurücklaufen. Die Sprache als das Bindende zwischen den Momenten der
Zeit ist das einzig Reelle des Zeitlichen an der Zeit, d. h. die Einheit von
Bejahtem und Bejahendem (ib.).

Im Wechsel von Entstehen und Vergehen geht dem Denken mehr
auf als nur Zeitlichkeit. Denn die Wiederkehr des Selbigen ist absoluter
Zeitverlust. Die Gewinnung der Zeit kann nicht aus dem bloßen Gegensatz

zur Ewigkeit erfolgen. Werden und Vergehen sind der unendliche



148 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Begriff, den die Bejahung mit dem Einzelnen verknüpft. Das Band dieser

Verknüpfung als das Reale des Zeitlichen läßt die Ewigkeit aufleuchten,
die die ganze Zeit begreift (VII. 238-9).

Zeitlichkeit ist nicht aus sich selbst verständlich, so wenig wie das

Besondere in seiner Besonderheit. Erst in der Idee kommt das Besondere

zum Sein und wird als solches erkenntlich. Die Verknüpfung des Besonderen

mit dem unendlichen Begriff der Besonderung, d. h. also die in der

Sprache getätigte Verzeitlichung, bringt das Einzelne ins Verständnis. Die
Verknüpfung (Kopula) aber ist, als bejahende Bejahung, das Ewige in
jedem Seienden sofern es dieses begreift aus dem ganzen seiner Zeitlichkeit,

d. h. aus der Geschichte.

V.

Wir stellen unser Thema nun in den Umkreis des Weltalterentwur-

fes III 6.

Die Frage der Anfänglichkeit hat Schelling beschäftigt. Er versteht
sie, gegen die Neuplatoniker, die Plato nicht mehr verstanden haben,
nicht als ein Äußerstes «wo nur gleichsam noch ein Schatten von Wesen,
ein Geringstes von Realität übrig war», ein Nichtseiendes (III. 6.230),
sondern als «tätige Verneinung». Um Ewigkeit verstehen zu können, muß
Zeit in ihrer Zeitlichkeit in den Blick kommen. Nicht so sehr das, was
über uns ist, als das was unter dem Menschen ist, das Wesen als Grund der
Existenz (231), muß begriffen werden als das, worum es dem Menschen

in seinem Menschsein geht.
Aller Anfang ist Verschlossenheit. Aber die Aufschließung des

Anfangs ist verneinende Bejahung, damit Tat zustandekomme. Sich als

Seiendes verneinen bedeutet Aufschwung zur gebärenden, verwirklichenden

Kraft. Die Ekstase des Anfangs ist erst wahrer Beginn: «sich selbst
verneinen als Wesen, und das Wesen außer sich setzen, als ein
unabhängiges in sich Seiendes : diese zwei Handlungen folgen sich so unmittelbar

wie zwei Gedanken, die als Grund und Folge verbunden sind» (231).

Schelling bezeichnet diesen Moment als Fall, der aufgehoben ist in der
unauflöslichen Verkettung von Bejahung und Bejahtem in der Ekstase,
im Ausstand der Anfänglichkeit. Die Innerlichkeit beider, des Seienden
und des Grundes zum Seienden, machen die Ganzheit des vollständigen
Wesens aus: das Seiende selbst.

6 Entwürfe und Fragmente zum Ersten Buch. Schröter III. 1. 185 ff.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 149

Das anfängliche Wesen, etwa der «Ideale Mensch», das Erstgeborene,
kann nicht das Höchste sein. Denn dieses ist außerhalb allen Gegensatzes.
Es (das Erstgeborene) ist nur das Wesen, «zu welchem die Natur die
nächste Staffel ist» (233). Natur aber ist das Zeitliche, die Geisterwelt im
Gegensatz dazu das Ewige.

Nicht die Natur ist das Anfängliche, sondern die Geisterwelt ist das

Ewige als ewig Beginnendes (234). Die Geisterwelt ist das absolute An-
sich-sein; als solches ist sie ewig. Die Natur dagegen ist das Ewig-sich-in-
Bewegung-haltende; sie zeugt und gebiert. Die Geisterwelt kann nur
geboren werden oder gezeugt werden (234). Natur verhält sich zur
Geisterwelt wie das ewig verneinende Prinzip. Als solches ist sie ihr nicht
«einmal» irgendwann vorausgegangen, sondern sie ist das ewig
Voraufgehende der Bewegung.

Die Anfänglichkeit des Anfanges kann mit Schelling am Verhältnis
von Natur zu Geisterwelt noch vertiefend ausgelegt werden.

Der Anfang wird erst im Ende zur ausdrücklichen Anfänglichkeit.
Die Wesentlichkeit des Anfanges besteht im Zu-Ende-führen. Anfänglichkeit

aber besagt Bewegung; darum heischt Bewegung kraft ihrer
Anfänglichkeit das Ende, d. h. Ewigkeit. «Darum sucht das ewig
Anfangende immerfort die Ewigkeit, und möchte sich selbst zur Ewigkeit
erheben, nicht mit Bewußtsein zwar, aber getrieben von dem dunklen
Gefühl des eigenen Nichts und der AlleinWirklichkeit des Ewigen»
(234-5).

Der Gegensatz treibt aber noch weiter. Er ist der Widerpart des

Ewigen, nicht Ewigkeit selbst. Die Erzeugung des ersten Wesens ist der

Anfang; das erste Wesen ist wesentlicher Beginn, Anfänglichkeit, also

Zeitlichkeit oder verneinende Kraft. Diese, ihrer eigenen Gegensätzlichkeit,

die in die Einheit treibt, bewußt, sucht Ewigkeit «oder die sie vom
Widerstreit erlösende Einheit» (235). Die Setzung des Widerstreites, als

«gesteigerte Wirkung der begehrenden Kraft», gebiert erst die Einheit.
Diese Einheit ist nicht das ursprüngliche Ewige, sondern nur die

Innerlichkeit des Seienden als wesentlich Seiendes. Es ist das Ewige in
der Zeit oder die zeitliche Ewigkeit. Sich selbst in der Zeitlichkeit
vollendend, macht sich die Zeit zum Eidolon der Ewigkeit. Ewigkeit ist außer
allem Sein; also «weder Nichtseiendes noch Seiendes» (235). Die Zeit
aber ist das ewig Fortschreitende, das sich innerhalb seiner seienden
Zeitlichkeit vom Nichtseienden zum Seienden entfaltet und sich so ins
Ganze der notwendigen Bewegung alles dessen, was Anfänglichkeit ist,
vollendet.



150 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Die Zeit erscheint so als die Seele des Ganzen, d. h. die Seele des

Seins. Etwa wie wir sagen: 'er ist die Seele der Bewegung' oder: 'eine
Seele von Mensch*. Seele ist tatsächlich das Band des Lebendigen, von
Leiblichkeit und Geistigkeit. Nicht Geist ist sie, der reines Für-sich-selbst
ist. Aber Seele, d. h. Einheit der verneinenden und bejahenden Kraft,
copula als solche und idea, Notwendigkeit der zeitlichen Verfassung allen
Seins. Zeitlichkeit ist also das Wesen dessen, das mit sich selbst zu Rate

gehen kann : der Mensch als der Besonnene, der sich in seinem Menschsein

auf sich selbst versteht in der Ekstase, im Ausstand seiner selbst,
sich absetzend gegen die eigene Vergangenheit, sich im Mitverstehen des

Todes mit dem Leben auf die eigentliche Zukunft hin entwerfend.

VI.

Die Sprache ist genau nach diesen ontologischen Strukturen der
menschlichen Natur als einer zeitlichen verfaßt. Sprache ist System und
Geschichtlichkeit zumal. Als System ist sie synchronisch, als Geschichtlichkeit

diachronisch. Das heißt, die Zeitlichkeit erscheint als Synchronie
im Modus der Bezeichnung, als System des Wissens, also zuständlich.

Sprache als System ist ein abkünftiger Modus ewiger Wahrheiten.
Diachronisch ist die Sprache Eröffnung von Ereignissen, die nicht

ins System passen. Nicht Zustände, sondern Evolutionen werden ins
Bewußtsein gehoben. Im Vergleich, d. h. in der Synchronie, im System
also, empfängt ein Faktum den Stellenwert als Ereignis. Aus der wesentlichen

Sprach- und Zeitstruktur heraus beurteilt Schelling das System

folgendermaßen: «Hieraus ist denn wohl zu ersehen, daß in keinem

lebendigen Ganzen wissenschaftlicher Kunst irgend ein Punkt sei, da

man gleichsam anhalten oder den man festmachen könnte, sondern daß

die Entwicklung des Ganzen abgewartet werden muß, ehe der

vollständige Begriff des sich entwickelnden Subjektes gegeben werden kann»

(W. I. 85). Subjekt «ist nicht Einzelnes, sondern das Eins und Alles in
dem Ganzen» (ib. 86). Das Ganze aber ist Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft als voraufgehendes Umgreifen des Vollzuges in der Sprache:
Erzählen, Darstellen, Weissagen. Das Ganze des Vernehmens umgreift
also die drei Dimensionen gleichursprünglich und ist von ihnen seinerseits

schon vorausbestimmt. Die Sprache selbst, als die Weise, in der sich

Zeitlichkeit zeigt, ist als Ganzes da. Darum kann Sprache in der Zeit
nicht irgend einmal «anfangen». Aus eben demselben Grunde ist Sprache



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 151

nicht Gegenstand irgend eines findigen Kopfes. Auch der Findigste kann
Sprache nicht erfinden. Nicht weil es ihm an Erfindungsgabe, etwa an

genügend scharfem Denken fehlte, sondern weil er gar keine Zeit dazu
hat. Fehlt aber Zeit, geht auch alle Sprache fehl.

Ein System etwa, das sich der echten Sprachlichkeit begibt, ist
falsch. Es ist System, d. h. Synchronie ohne Diachronie, ohne Ereignis-
haftigkeit. Es ist leblos und fad. System im schlechten Sinne verstanden,
weil es sich nur vom Stehenbleiben herleitet, mangelt der Kraft
geschichtlicher Entwicklung. «So sehen wir offenbar die ganze Verschiedenheit

dagewesener Systeme entspringen durch das Festwerden auf einem

Standpunkt; nicht dieser, sondern nur das Stillstehen bei ihm ist das

Falsche» (ib. 87).

Schelling legt jedes System vom Sprachcharakter auf seinen Wert
oder Unwert hin aus. Die bloße Sukzession (Synchronie) der Ausfaltung
beliebiger Meinungen, die als unumstößlich behauptet und in lückenlose

Systematik der Begriffe eingebaut werden, entledigt die Wissenschaft
ihres Charakters als eines Ganzen. System in diesem Verstände gebiert
nur sprachloses Sichverwundern vor so viel Uneigentlichkeit.

Das Ganze kann nur aus dem totalen Ursprung her kommen, also

frei, die Dimensionen der Zeitlichkeit, Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft gleichermaßen umschließend. Echte Wissenschaft «nimmt ihre
Kraft aus dem dynamischen Geiste». Er ist zugleich das Urwesen, also

das älteste der Wesen. Eine ewige Wahrheit sozusagen. Dieser geht nichts
vorauf. Sie hat keine Vergangenheit, sondern stiftet Vergangenes im
Charakter der Vergangenheit.

Der Mensch, schöpfend aus der «Quelle der Dinge», anfangend beim

«Prinzip, das außer uns über der Welt ist» (W. I. 5), begibt sich in die

«uranfängliche Lauterkeit» seiner selbst. Die menschliche Seele ist die

ganze Schöpfung, und in ihr liegt höchste Klarheit der Dinge, nicht seiend,
sondern das Sein, nicht wissend, sondern selbst die Wissenschaft. Das

Urbild schläft in der Seele. Die Scheidung zu sich selbst und mit sich

selbst, d. h. der Entschluß zur Sprache, läßt das ausgefaltete Dasein der
Seele als ursprüngliche Freiheit erstehen. Die Scheidung erfolgt in der

Sprache (W. I. 6).
Die voraufgehende Struktur zeitlichen Daseins erlaubt es Schelling,

den Ursprung der Sprache zu erläutern. Es zeigt sich, «daß das

Existierende sich scheiden und doch zugleich existierend, d. i. Eins bleiben
sollte» (W. I. 99). Das Auge z. B. will Auge-sein wirklich setzen, d. h.
außer sich sein und gleichzeitig Sehendes sein, das Gesichtete im Modus



152 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

des Gesehenwerdens als aktuelles Sehen verwirklichen, d. h. identisch
setzen. Der Mund will das Mund-sein außer sich setzen, d. h. reden. Das

Angesprochene will angegangen sein und zugleich als etwas, das den

Sprechenden angeht, hineingenommen werden ins Wort. «Allgemein
scheint ein jedes Wesen, das sich in seiner Fülle nicht mehr erhalten oder
zusammenziehen kann, außer sich zusammenzuziehen, wohin z. B. das

hohe Wunder der Bildung des Worts im Mund gehört, welches eine wahre

Zeugung des vollen Innern ist, wenn es nicht mehr in sich selbst bleiben
kann» (W. 1.102). Die physiologische Formung der Sprache als Lautbar-
machung ist bestätigend für die eigentliche Verlautbarmachung einer

innern, der ontologischen Verfassung des Sprachwesens gemäßen
Existenzweise. Schelling fährt fort: «Auch das Existierende sucht ja in der

zunehmenden Fülle seines Innern nichts anderes als das Wort, durch das

es ausgesprochen, befreit, entfaltet werden könne, und überall löst nur
das gezeugte oder gefundene Wort die innere Zwietracht» (W. I. 53).

Die so ermittelte ontologische Struktur des Wortes ist an den

Erfahrungen des Menschen ausweisbar. Der 'Mensch in Angst' (W. I. 74),
als das «der Verwirrung ausgesetzte Wesen» (W. I. 178) ist die
seinsmäßige Auslegung des ersten Chaos, des zeitlich nur rotierenden Ichs, das

der Mensch durch Scheidung von sich selbst, durch die Ekstase
überwindet und so zum höhern Ich aufsteigt. Erst das höhere Ich kommt zur
Findung der Sprache, in ihr aber zur Eigentlichkeit und so zur
Entscheidung, AufSchließung und Besonnenheit. Die Sprache ist das Organ des

von sich selbst erlösten Menschen. Die Zeitlichkeitsstruktur der Sprache,
die wir im Wandel von Anwesenheit und Abwesenheit angingen und als

Bestand im Hinblick von Abständigkeit, Zuständigkeit und Ausständigkeit

auslegten, führt nun sinngemäß zur Auslegung des Menschen selbst
als eines auf seine Zukunft hin sich verstehenden Seienden. Aus der
notwendigen Gegenwärtigkeit, die sich selbst stets als vergangene setzt,
wird das Wesen, das kraft seiner Sprache sich auf Zeitlichkeit versteht,
ein Ahnendes, ja selbst ein Zukünftiges, «da es unvermögend in sich

zusammenzuziehen oder zu zeugen, sich das ihm ähnliche, damit aber
ein von ihm Unabhängiges, Selbständiges erzeugt» (W. I. 104).

Sprache ist aufgehobener Gegensatz. Sie ist Lust als «Wonne des

Überwindens und Überwundenseins» (W. 1.106); «wie, um ein schwaches

Gleichnis zu geben, es uns Wonne ist, den Freund zu finden, der unser
für sich verschlossenes Inneres zum Aufschließen, zum sich-Aussprechen

bringt, der uns endlich das Wort gibt, das alle Widersprüche unseres
Lebens löst» (ib.).



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 153

Das Wort ist zu allererst Verständnis des Menschen als Verständnis
seiner selbst in der Scheidung zu und von sich, seinem chaotischen Selbst.

Das Wort setzt unserer Tiefe, dem Verhängnis, die Grenze und setzt uns
selbst in die Krisis, d. h. in die Entscheidung. So erst wird die Sprache
Quellbronn der verständlichen Dinge als verstehbare. Im Wort setzen

wir uns von unserer eigenen Vergangenheit ab. In Bezug auf uns selbst
oder auf Anderes als Nicht-seiendes gesetzt, verstehen wir uns als

Vergangene in jedem Moment und versichern uns so unserer eigenen
Vergangenheit, d. h. unserer Geschichtlichkeit.

Das Wort, gemeint für das Ganze der Sprache, setzt den sich

Aussprechenden ins Nichtsein, d. h. in den Ausstand, in Ansehung seiner
selbst als eines noch Unerschlossenen. Die Erschlossenheit im Wort ist
entschlossene Vergangenheit, weil die anfängliche Einheit als nicht seiend

gesetzt ist.
Die Sprache löst den anfänglichen, drohenden Widerspruch des

Lebens. Die Liebe nimmt ihren Lauf ; d. h. sie ist nicht mehr nur Liebe
im Gegensatz zu sondern entfaltete Wonne im Wort (W. I. 107).

Mensch und Wort gehören zusammen, und zwar in Freiheit. Sie

machen zusammen eine Natur aus. In der Entfaltung des Menschen

als zeitliche Entfaltung im Wort ist das Lebensgesetz bestätigt, und zwar
in einem Seienden, dessen Weise zu sein das Sein der Sprache selbst ist.
Dieses Gesetz lautet: «Daß dieselben Kräfte, welche innerlich zusammen
wirken, äußerlich unabhängig voneinander werden und als herrschende
Mächte jede ihre eigene Zeit haben: dieses große Gesetz allen Lebens ist
hier im höchsten Fall bestätigt» (W. I. 107-8).

Das Sein der Sprache als das Sein des Menschen gibt uns nun auch
die entscheidende Auskunft über das Sein selbst. Es gilt, immer und
überall die Einheit von Sein und Seiendem zu überwinden. Dies aber
«ist unmöglich, ohne im Sein und im Seienden das Seiende selbst oder
das Wesen, in Freiheit zu setzen gegen das Sein» (W. I. 101). Die Unge-
schiedenheit Sein-Seiendes ist anfängliches Chaos aller Anfänglichkeit -
im Menschen ist es das «Innere im finstern, unfreien, ungeschiedenen
Zustand» (W. I. 111). Dieses Innere hat keine Zeit; es ist bloße Sehnsucht

des ewig Einen.

Schelling unterscheidet nun im Wesen die Hinsicht, in der es

Existierendes ist, von der Hinsicht, in der es bloß Grund von Existenz
ist. Diese Unterscheidung impliziert die Zeitlichkeitsstruktur des Seins

als solchen. Denn ohne Zeitimplikation stehen wir vor einem Zirkel ohne

Wesenspriorität, d. h. schlechterdings bedingte Gegenseitigkeit. Es gibt



154 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

keinen vernünftigen Grund, das Wesen als existierendes vom Wesen
als Grund der Existenz zu unterscheiden, und es gibt keinen Grund zum
Übergang vom Nichts zum Sein. Gott hat in sich den innern Grund der
Existenz, ist aber nicht selbst dieser Grund. Er ist das Prius seines eigenen

Grundes. Ist nun das Sein der Dinge ihr Werden, dann ist der

Ursprung der Dinge schlechterdings in Gott, und zwar nicht in Gott als dem

Schöpfer, sondern in Gott als seinem Grunde, der nicht er selbst ist noch
sein kann (VII. 359-60). Angewendet auf den Menschen heißt das: Der
Mensch wird erst durch Scheidung von seinem Sein in die höchste

Selbstgegenwärtigkeit erhöht (W. I. 54).
Das Verhältnis Existenz - Grund zu Existenz ist seiner sachhaltigen

Bedeutung nach nicht Realunterschied, als Differenz zwischen esse und
essentia, sondern Entschiedenheit, d. h. Zeitlichkeit. «Zeitlichkeit hat
ihren Ort im Verhältnis der ontologischen Prinzipien zueinander» (Wieland,

a. a. O. 68).

Weil nun Sprache und Zeitlichkeit untrennbar verbunden sind, hat
auch das Wort seinen Ort in diesem Verhältnis Wesen : Existierendem
Grund: Existieren. «Diese Erhebung der allertiefsten Centri ins Licht
(d. h. Scheidung des Chaos, Entscheidung aus dem Grundlosen in das

Sein) geschieht in keiner der uns sichtbaren Kreaturen außer im
Menschen» (VII. 363).

Sie geschieht aber als Wort.
«Der Akt der Scheidung der Existenz vom Grunde ist die die eigentliche

Zeitlichkeit konstituierende Ekstasis» (Wieland, a. a. O. 68). Denn
«die Scheidung zwischen Sein und Seiendem ist bedingt durch die

Scheidung im Sein und beide fallen zusammen» (W. I. 65).
Wie? Im Sein ist das Wesen als Objekt gesetzt: es ist unfrei. Im

Seienden ist das Wesen als Subjekt gesetzt: es ist unfrei. Freiheit ist die

Freisetzung von Objekt und Subjekt sofern Subjekt als ausfließendes

und Objekt als zusammenziehendes je frei gesetzt sind, aber in Freiheit
zusammenfallen. Aufhebung der Einheit von Sein und Seiendem ist
Freisetzung des Wesens im Seienden gegen das Sein und des Wesens des

Seins von der zusammenziehenden Kraft.
Schellings Grundüberzeugung aber ist, daß «das Sein nicht zumal,

noch ohne Widerstand überwunden werde» (W. I. 134). Das heißt, würde
alles wie «mit einem Schlage», also stracks, überwunden, wäre keine
Zeit, sondern absolute Ewigkeit. Also muß die Überwindung des Seins,
die Freilegung der ontologischen Strukturen des Wesens von Sein, d. h.
das Menschseins, immer schon auf die Zeitlichkeit hin ausgelegt werden.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 155

Kein Ding ist «in der Zeit»; vernunftlos gilt für Schelling die
Vorstellung, Endliches habe in der Zeit angefangen oder könne endlos zeitlich

dauern (VII. 191). Die Quelle der Verstehbarkeit der Dinge aber ist
das Wort. Folglich kann dieses erst recht nicht 'in der Zeit' sein. Sein

Wesenszug ist die Anfänglichkeit. Der gefundene Anfang ist (zugleich)
das gefundene Wort, durch das aller Widerstreit gelöst wird (W. I. 137-8).

Es gilt nun also, die ontologische Seinsstruktur, die Sprachstruktur
und die Zeitstruktur auf den allen drei Strukturen gemeinsamen Wesensbezug

hin zu prüfen.

VII.

Um Schellings Seinsverständnis richtig anzugeben ist zu beachten,
daß er das Ursein als Wille versteht und sich so gegen das traditionelle
Seinsverständnis etwa der Scholastiker abhebt. «Wollen ist Ursein»

(VII. 350). Das Ziel des Wollens ist der Mensch. Der Mensch ist überdies

«nur in dem Maße Mensch, als er eines über seine Einzelheit
hinausgehenden allgemeinen Bewußtseins fähig ist ; auch die Sprache hat nur
als etwas Gemeinsames Sinn» (XI. 114).

Da Seiendes vom Wollen her auf seinen Seinssinn hin ausgelegt

wird, muß der Sinn des Seins als Wollen, d. h. dieses selbst in seinem

Wesensanspruch als Wille, offenbar gemacht werden. Wille wird als

solcher nur in der Freiheit offenbar.
Wille bewährt sich allein im Widerstand, «weil von Anfang an alles

nur auf die höchste Freiwilligkeit berechnet» ist (XII. 262-3). Der Wille
will ein sich selbst überwindender Wille sein, um seine Freiheit zu setzen.

Er ist als freier Wille Wille, der nichts will. Eine ursprüngliche, in der
Indifferenz von Sein und Seiendem verschlossene Einheit als unentfaltete
bringt den Willen nicht zum Sein, d. h. der Übergang zur Existenz ist
nicht gewährleistet.

Wir entfalten nun die Einsicht in die Verflechtung von Sein-Zeit-
Sprache, gemäß den je eigenen Artikulationen des gemeinsamen Struk-
turgefüges. Dabei müssen wir uns mit Schelling vom VorVerständnis
«Ursein ist Wollen», leiten lassen.

Sein und Seiendes stellen sich als Subjekt und Objekt dar. Ihre
anfängliche Einheit, die Ungeschiedenheit des Seins vom Seienden ist
Chaos. Die Suche nach dem Prinzip ist nicht Frage nach einem anfänglichen

terminus a quo, sondern Prinzip ist das doppelkräftige Wesen.

In dieser Gegensätzlichkeit liegt ein Unvordenkliches. Es weg-denken
heißt, es erledigen (W. I. 91-2).



156 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Aus dieser Not, das Unvordenkliche zu denken, entsteht die dieser

anfänglichen Not gleichzusetzende Zeitnot allen Seins, das im Prinzip
bedacht sein will. Seinsfrage ist da zugleich Zeitfrage.

Die Zeitfrage indes ist nicht zu lösen ohne den Rückgriff auf das

Wort, dessen Wesenszug wir als Anfänglichkeit bestimmt haben.
Die Zeitfrage lautet : wie wurde Vergangenheit d. h. wie wurde der

Urzustand überwunden (W. I. 97)

Durch die dritte Not, nämlich sich zu offenbaren. Der Wille will
sich als Wille durchsetzen. Die Offenbarung ist der ontologische Grund

gegen das Verharren in der ersten anfänglichen Lauterkeit. Offenbarung
ist Sprache. Schelling sagt darum :

«Auch das Existierende sucht ja in der zunehmenden Fülle seines

Innern nichts anderes als das Wort, durch das es angesprochen, befreit,
entfaltet werden könnte, und überall löst nur das gezeugte oder
gefundene Wort die innere Zwietracht» (W. I. 102-3).

Im Zuge der eben angezeigten Entfaltung besinnen wir uns erneut
auf das ontologische Grundverhältnis Existierendes - Grund der Existenz,
sofern dieses als ein ursprünglich zeitliches Verhältnis verstanden sein will.
Sein und Seiendes sind dem Wesen nach je Objet und Subjekt. In
der anfänglichen Ungeschiedenheit sind beide unfrei. Es gilt, sie in ihrem
Wesen freizusetzen, d. h. sie als solche herauszustellen, um so ihre Einheit
zu sichern. Wesen des Subjektes ist das Verhältnis des an sich lauteren
Gemütes gegenüber einem bestimmten Willen. Subjekt freisetzen heißt,
das lautere Wesen kontrahieren, auf daß es nach innen gehe, durch den
bestimmten Willen, und aufschließend werde (W. I. 108-9).

Das Objekt ist die zusammenziehende Kraft. Das Wesen des

Objektes freisetzen heißt, es als Zusammengezogenes im Zusammenziehen
freimachen.

Wenn nun die Einheit von Sein und Seiendem aufgehoben wird,
wird Subjekt als solches und Objekt als solches, d. h. als frei gesetzt.

Warum muß Objekt freigesetzt werden? Weil es als pures Objekt
verneint wird: es ist Nicht-Subjekt. Dasselbe gilt vom Subjekt. Dennoch

waltet hier der entscheidende Unterschied. Das Sein des Seienden

wird in Bezug auf die verneinende Kraft des Wesens des Seins negiert ;

dies geschieht in der Gegenwärtigung durch das Subjektsein.
Das Sein hingegen als Objekt wird von Seiten des Wesens des

Seienden als Nicht-seiend in der Seinsweise des Subjektes, d. h. als

Nicht-Subjekt gesetzt; es wird als anderes gesetzt und somit als

Vergangenes bestimmt.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 157

Das Seiende, sofern es sich in seinem Innern als Subjekt besitzt, ist
schon nach außen frei ausquellender Reichtum. Es wird in die Verfassung

des Geistes erhöht : selbstständiges, selbstbewußtes, sich erkennendes

Wesen (W. I. 111.).
Der Geist ist das organische Prinzip der Zeiten, d. h. er ist aufgrund

seines Zustandekommens aus der Scheidung das, woraufhin Gegen-

wärtigung und Setzung als Vergangenes überhaupt erst möglich sind.
Als wahres «woraufhin» ist es die Zukunft schlechthin, d. h. die Zeit des

Geistes ist die Zukunft (W. I. 149-50).

Wir können nun die Struktur der Scheidung des Seins vom Seienden

und jene der Zeitlichkeit ablesen an ihrer gegenseitigen Verknüpfung, ja
geradezu in ihrem gegenseitigen IST. Die Scheidung Sein-Seiendes ist
ewige Selbstgegenwärtigung so, wie umgekehrt Selbstgegenwärtigung
als Setzung des Seins als Vergangenheit geschieht. Denn Sein als Sein

kann als Vergangenheit nur durch Scheidung vom Seienden gesetzt
werden. Diese Setzung als Vergangenheit ist ihrer Möglichkeit nach
bereits die Gegenwärtigung, d. h. wenn in gleichem Verhältnis das, was
an ihm, dem Sein, Seiendes ist, d. h. Wesen, als gegenwärtig und als

seiend gesetzt wird (W. I. 112).

Als Synthese von Abstand und Ausstand, von Abwesen und
Anwesen ist das Wort nun sowohl Entstehung des Seins als Welt als auch
des Seienden als Welt.Welt des Seins ist die Natur und Welt des Seienden

ist Geist. Schelling schreibt: «Wir werden die Lösung am richtigsten

ansehen, wenn wir sie als Artikulation des ersten stummen Bandes

der Existenz betrachten, wodurch dieses in das vernehmliche,
sprechende Wort verwandelt wird, in welchem Selbst- und Mitlauter
nicht getrennt, sondern nur in das gehörige, aussprechliche Verhältnis
zueinander gesetzt sind» (W. I. 110-111).

Die formale Wortstruktur stimmt mit derjenigen, die über die onto-
logische Ermöglichung der Sprache ermittelt wurde, überein. Schelling
geht sogar so weit, die Formalstruktur des Wortes in Vergleich mit
derjenigen der Welt des Seins zu setzen:

«Wie im Umlauf das Allgemeine des Weltkörpers das Besondere
festhält, und sich in ihm, d. h. es als sich selbst anschaut, so faßt das

Allgemeine des Menschen sich im Besonderen der Sprache» (VII. 259-260).
Der Mensch kommt also in der Sprache immer nur ins Vernehmen

mit sich selbst. Sprechen ist stets ein Sich-Aussprechen. Im Rahmen der

in den Kritischen Fragmenten inaugurierten absoluten Vernunftswissenschaft

bestimmt Schelling die Selbstgegenwärtigung als das Ewige, das



158 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

«wesentlich Erkennen seiner selbst (ist) und diese Selbstbekräftigung
des Absoluten die sein Sein ist, ist der ganze und einzige Inhalt der
Vernunft» (VII. 248). Begreifen im eigentlichen Sinne heißt, auf ewige Weise
erkennen. Nicht so, als ob diese Erkenntnis aus Quellen der ewigen Wahrheit

schöpfte, sondern aus den Quellen des Seins der Vernunft selbst.
«Das Erkennende und Erkannte ist dasselbe in der Vernunft, und
das, was diese Einheit erkennt, ist wiederum nur dasselbe. Diese

Dreieinigkeit vermag keine Abstraktion aufzulösen. Wer sie nicht begreift,
hat noch nichts auf ewige Weise erkannt» (VII. 247-8).

Die Wortstruktur entspricht genau dieser von der Vernunft
vorgezeichneten ontologischen Seinsverfassung selbst. «Einheit eines Ganzen

mit sich selbst, d. h. mit seinen Teilen, ist innere Ruhe; Bewegung
setzt Differenz der Teile des Ganzen ; die Tätigkeit der Wiederineinsbil-
dung nach gestörtem Gleichgewicht ist Klang» (ib. 158).

Anhand des musikalischen Seins deutet Schelling die Sprache als

Ganzheit. Denn Sprache muß in der Tat natura vor den Wörtern sein.
Sie ist also nicht als eine Verbindung im voraus gleichsam vorhandener
Wörter denkbar. Der Geist, der die (hebräische) Sprache schuf, «hat

vorwegnehmend die ganze mögliche Struktur der Sprache geschaffen;
das, was offensichtlich philosophisch ist an der Sprache, kann nur mühsam

von der Philosophie entborgen werden» (XI. 47 ff). Die chinesische

Sprache als monosyllabische, dient der Bestätigung dieser Einsicht, sofern
das Chinesische keine Wörter kennt, sonder nur Spuren von Wörtern, d. h.
Momente im Reden, die durch den grammatikalischen Akzent, den Tonfall,

das Wort als Ganzes zum Bestehen seiner selbst erheben. Die
monosyllabische Sprache ist somit auf die Seinsweise der Musik hin auszulegen

(XII. 545). Die «totale» Sprache ist also Musik, d. h. Musik ist das, worin
sich sämtliche Völker als in dem ihnen Gemeinsamen verstehen. Musik
hebt die Diskordanz der Völker wie mit einem Schlage auf (XII. 545).

Die Seinsweise der Sprache ist Klang; «die Materie ist das gesprochene

Wort, Klang das sprechende lebendige Wort» (VII 158).
Rückwirkend bietet uns diese Bestimmung des Seinscharakters des Wortes
einen letzten Einblick in die Zeitstruktur.

Das Sein des Klanges als Harmonie ist sein Werden als vollendete
Einbildung aller Momente, d. h. des eben Verklungenen, des Klingenden
und des Ganzen in welchem das Erste das Letzte ist (VII. 158). Klang
entsteht also aus Widerstand gegen das Verklingen, der im Verklungenen
auf das Ganze des Klanges hin überwunden wird und so vorwegklingend
nur als das ganze Gemeinsame vernehmbar ist.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 159

Zeitlichkeit ist gleichermaßen «das Ringen zwischen dem Prinzip,
das das Sein als vergangen und gegenwärtig setzt». Die Gegenwärtigkeit
beruht also auf der Einheit der Kräfte, Vergangenheit auf der Befreiung
des Seienden vom Sein. Aus der Zukünftigkeit jedoch als gesetzte entsteht
Zeit (W. I. 133).

Die Einigung des Seins mit dem Seienden ist Gegenwart, die Trennung

als Entscheidung ist Vergangenheit. Weil Seiendes als

Gegenwärtiges und Sein alsVergangenes nur in Dualisierung freigesetzt werden,
sind Sein und Seiendes nur immer im Übergang zueinander möglicherweise

frei. Das heißt, daß sie nur auf die ihnen zugesprochene Zukunft
hin frei sind. Zeit entsteht also, genau wie der Klang, nicht von einer
bestimmten Richtung her, sondern «in jedem Augenblick entsteht Zeit
als ganze Zeit» (W. I. 135).

«Ein Anfang der Zeit ist also undenkbar, wenn nicht gleich eine

ganze Masse Vergangenheit, eine andere als Zukunft gesetzt wird (was

Zeit voraussetzen würde!), denn nur in diesem polarischen Auseinanderhalten

entsteht jeden Augenblick die Zeit» (W. I. 136).

In jedem Augenblick also entsteht Sprache, als das Ganze «der

Vergegenwärtigung des Unendlichen» (VII. 260).

VIII.

Wir stellten uns Zeitlichkeit der Sprache und Ewige Wahrheiten
zum Thema. Es durfte nicht im voraus ausgemacht sein, in welchem
ausdrücklichen Verhältnis Zeitlichkeit, Sprache, Ewigkeit und Wahrheit

zueinander stünden. Denn die vier genannten Begriffe sind keine

Allgemeinbegriffe, die durch spezifische Differenzierung auf ihre
Arteigenheit angesprochen werden könnten.

Wir zeigten, daß das vorwegnehmende Verständnis von Sprache und
Zeit schon eh und je zur Sprache selbst und zu unserem ausdrücklichen
Verstehen des Seins der Sprache und des Seins der Zeit gehören. Nur
im Nachvollzug also und nicht durch logische Deduktion begegneten

Sprache und Zeit als nicht ableitbare Weise des Seins des Menschen
selbst.

Die Zeitlichkeit der Sprache und die Ewigkeit der Wahrheit bedingen
einander. Es ging uns darum, diese gegenseitige Abhängigkeit auf die

Bedingungen ihrer Möglichkeit hin zu untersuchen. Wir konnten uns
nicht damit begnügen, in der Ewigkeit der Wahrheit die Quelle der Zeit-



160 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

lichkeit zu sehen, ohne diese selbst im Modus der Sprache auf ihre
Zeitstruktur hin untersucht zu haben. Zeit und Sprache mußten auf die
ihnen wesensgemäße Vollendung ihrer Endlichkeit hin ausgelegt werden.

Ja, die Frage der Quelle der ewigen Wahrheiten selbst, wenn diese

als der in Gott liegende Ursprung allen Wahrseins angenommen wird,
konnte nur in der Begründung der Freiheit Gottes ihre Antwort finden.

Schelling hat seine Auffassung über das Sein der Sprache nirgends
explizit behandelt. Wir haben versucht, Schellings Philosophie der Sprache

zu heben und für das uns gestellte Thema fruchtbar zu machen.
Der Nachvollzug des Verstehens von Sprache und Zeit ergab als

Resultat die grundlegende Einsicht in die ontologische Verflechtung der

Sprachstruktur mit der zeitlichen Verfassung des Seins. Die Erfahrungen
des Menschen mit der Sprache und der Zeit sind der ausgezeichnete Ort,
an welchem die Metaphysik der Sprache und der Zeit in ihrer Beziehung
zum Denken ausgewiesen werden konnte. Angst, Verlorenheit und
Todeseinsicht sind die der Sprache und der Zeit gleich ursprünglichen
Erfahrungen. Sie sind je schon die Weisen, in denen sich der Mensch als

ein Wesen versteht, das sich nur in der Sprache begreift ; als ein Wesen,
das nur in der Zeitlichkeit, die seine Entschiedenheit sich selbst gegenüber

ist, die Herrschaft der Geschichte stiftet.
Schellings Seinsverständnis erwies sich nicht als eine nachträglich

mit dem Sein der Sprache koordinierte Verallgemeinerung. Die Scheidung

des Seins vom Seienden ist die übereinkünftige Gegensätzlichkeit,
die im Sprachbereich als das entscheidende Kriterium der Auslegung
schon begegnete.

Die Scheidung von sich selbst als Überstieg über sich selbst muß
somit als das in der Sprache und im Sein begründete ontologische
Zeitverhältnis aufgefaßt werden. Damit ist aber auch die Einsicht in das

Verhältnis des Menschen zu sich selbst gewonnen.


	Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

