Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 2-3

Artikel: Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten
Autor: Mainberger, Gonsalv

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GONSALVY MAINBERGER OP

Zeitlichkeit der Sprache
und ewige Wahrheiten

Eine ontologische Untersuchung der Sprachstrukiur
und ZeitstruRtur

1

Seit Platos Friihdialogen ist es verbindliche Lehre, daB das Ansich-
sein eines Seienden, das Sein selbst, keinem Wechsel unterworfen sei.
Sein als ein solches ist, immer und in jedem Fall, einférmiges Selbst der
eigenen Selbstheit (Phaidon 78 D 2-6).

Sokrates entldBt im Philebos seine Gespriachspartner, Protagoras,
Gorgias und Philebos, so wie sich selbst mit einem kréftigen Gutnacht-
grull und beteuert darin feierlich, dall nur das Bleibende, Reine und
Wahre, das Gediegene, im Menschen selbst Bleibendes, Reines und
Wabhres hervorbringen kann. Nur um das sorgen sich Verstand und Weis-
heit, was ewig, d. 1. je und je, also unentwegt Seiendes zepl Ta dvte det
(Philebos 58 A 7) ist, nicht aber um das, was nie etwas zu eigen hatte,
noch um das, dessen Aufscheinen nicht mit aller entschiedenster Wahr-
heit feststeht (Phil. 59 A 11-B 2).

Der Sophistes bringt die Lehre von den ‘ewigen Wahrheiten’ in
Bewegung durch die Eréffnung des Seins im Logos. Erst in der Verflech-
tung der Gattungen des Seins liegt die ontologische Erméglichung der
Sage vom Sein; das Sagen des Seins ist selbst eine der bleibenden Weisen
des Seins, der die Philosophie ihre Méglichkeit verdankt (Soph. 259 E 4-6).
Die elementarste Weise, Seiendes in seiner Bleibe, d. h. in Wahrheit
aufzuhellen, ist der Satz. Die drei Grundformen des Sagens (discours)
sind : Deutung des Seienden, das gegenwartig im Zuge der Verwirklichung

9



130 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

steht, das sich in der Vergangenheit ereignete oder das in Zukunft sein
wird (Soph. 262 D 2-3). Die Bleibe des Seienden als solchen kommt also
in Bewegung, die Selbigkeit verflicht sich mit der Andersheit; das
Sein selbst ist in seiner Wesentlichkeit (als odste) nicht erfaBt, solange
das Nichtsein nicht in den Wesensbereich des Seins einbezogen ist. Die
Ermoglichung der supmhoxy als einer ontologischen, will sagen als Seins-
verfassung alles Seienden, ist der von Plato selbst als Seinsweise genannte
Abyog in den zeitlichen Modi des Sagens.

Unter anderen Voraussetzungen als den sokratisch-platonischen
hat Thomas von Aquin die Wesensfrage des Seienden im Umkreis der
Sprache wieder aufgenommen. In de veritate Q. 1 art. 5 fragt er, ob eine
andere als die Erste Wahrheit ewig sei. Er hat damit die theologische
Entscheidung gefillt, dafl die gottliche Wahrheit gleichsam ein dulleres
MaB aller Wahrheiten darstelle; weil fiir Thomas Wahrheit Angemessen-
heit bedeutet, kann an der ersten Wahrheit jedes kreatiirliche Wahrsein
ermessen werden, sei es das Wahrsein des Seienden, eine Aussagewahr-
heit oder eine Verstandeswahrheit.

Einzigkeit und Ewigkeit dieses dulleren MaBes aller Wahrheiten
werden a posteriori erwiesen durch die Unterscheidung einer zweifachen
Weise, wie Wahrheit im Verstande ist: einmal durch Mal3gabe des Er-
kannten, dann durch den Modus des Erkennens. Die Einheit und Selbst-
heit des Erkannten und des Erkennens hindert nicht, da3 das aus sich
selbst entwickelnde Denken die Einheit und Selbstheit des Seienden
(res) in der Andersheit erfaBt. Diese Andersheit ist die Zeitlichkeit. Sie
ist im Modus diskursiven Denkens als Wesensfaktor mitgegeben (cointel-
ligit tempus, ut dicitur III. de Anima). Der Verstand versteht den Lauf
des Sokrates je anders gemdl3 der Andersheit des Laufens, des Gelaufen-
seins und des zu Laufenden.

Die Argumentation des Artikels schlieBt damit, daB3 aus dem gott-
lichen Intellekt die sachhaltige sowie die zeitliche Weise des Verstehens
ausgeschlossen werden miisse. Die Moglichkeit vieler ewiger Wahrheiten
wird somit abgewehrt und die Einzigkeit der ewigen Wahrheit als not-
wendig erschlossen.

Die Frage nach dem Wesenszusammenhang zwischen ewiger Wahr-
heit und endlichem Wahrsein des Seienden bleibt allerdings noch offen.
Thomas setzt sich deutlich von Plato ab. Er sagt: «Durch bloBe Teilhabe
an den ewigen Wahrheiten (rationes aeternae) haben wir keine Kenntnis
von dem stofflich Seienden» (I. 84. 5c). «Plato behauptet, da unser
Wissen von den Dingen auf der Teilhabe der von den Ideen herrithrenden



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 131

Wesenheiten beruhe. Wenn dem so wire, wire uns das Allgemeine ohne
Induktion bekannt.» Plato ponebat quod nos habeamus scientiam de
rebus per species participatas ab ideis. Quod si esset verum, universalia
fierent nobis nota absque inductione (I post. anal. 1. 30. No 7).

Der Grund liegt darin, daBl der Gegenstand der Erkenntnis ein
solches Erkennbares ist, dessen Erkennbarkeit nicht durch eine intelli-
gible Form vermittelt ist, sondern durch aktive ErschlieBung von Seiten
des fahigen Verstandes zustande kommt.

Der eigentliche Grund aber dafiir, warum Thomas sich von Plato
absetzt, ist darin zu suchen, dal Thomas im Gefolge von Philo von
Alexandrien und der neuplatonisch-christlichen Theologie die Ideen in
Gott hinein versetzt. Was bei Plato cupmhoxyn war, wird jetzt aktive,
produktivische Stufenfolge im Ideenkosmos. Das Gott-Weltverstindnis
erhellt aus der Hierarchie der spezifischen Ideen und der getrennten
Intelligenzen, der Geisterwelt (De subst. sep. cap. 1. S. 73 éd. Mandonnet).
Je intensiver sich die Teilnahme nach oben, d.h. je seinshafter sie sich
verwirklicht, um so vollkommener muf} der Seinsgrad des Teilhabenden
angesetzt werden und um so qualifizierter ist auch die Weise des Erkennt-
nisprozesses.

Damit stellt sich nun innerhalb des Schemas der Teilhabe die spezi-
fische Frage der Erméglichung der Seinsweise des bedingten und endli-
chen, nicht-notwendigen Seienden iiberhaupt. Welches ist das Welt-
verstdndnis, das primdr und mafgeblich auf das Schema der Stufenfolge,
der Hierarchisierung zuriickgeht? M.a. W.: wie erklirt Thomas die
Produktion des Endlichen aus dem Unendlichen, die Produktion des
Unvollkommenen aus der absoluten Vollkommenheit, des Zeitlichen
aus dem Ewigen? Wir kennen alle die prdzise Formel: «Die gottliche
Natur aberist in héchstem und reinstem MaBe Wirklichkeit. Daher teilt
sie sich selber soweit wie moglich mity». Natura autem divina maxime et
purissime actus est. Unde et ipsa seipsam communicat quantum pos-
sible est (De pot. 2. 1 c.).

Die Teilhabe als Erklarungsprinzip 16st die Frage nicht; sie setzt sie
einerseits bei der Natur Gottes an, anderseits bei der Endlichkeit des
Seienden als Ermoglichung des endlichen Seienden als eines solchen. Die
Einschrinkung des ‘insofern’, die im inguantum possibile est angegangen
wird, erschliet die Endlichkeit als ‘Verendlichung’ Gottes, nicht qua
Gottes, sondern im Modus der Unvollkommenheit des Seienden als
Endlichem. Das Gehorige (debitum, als Horigkeit einem anderen gegen-
iber) in Gottes Tat ersteht Gott selber nicht aus der Vorgabe eines Vor-



132 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

liegenden, noch aus der Weise des Tatigseins, sondern aus der «Form, die
Ziel des Handelns ist» (de pot. 3. 16. c). Vorausgesetzt, da Gott einen
Menschen machen (facere) will, muBl er die ihm gehérige Struktur zum
Menschsein mitteilen: Seele und organische Leiblichkeit. Thomas folgert:
«Es war somit notwendig aus der Voraussetzung der intendierten Form,
daB Gott viele und verschiedene Geschopfe schuf». Necesse fuit ex suppo-
sitione formae intentae quod Deus multas creaturas et diversas produ-
ceret (ib.). Vielheit und Verschiedenheit sind abkiinftige Modi urspriing-
lich verstandenen endlichen Daseins. Die zeitliche Struktur, die der Viel-
heit und Verschiedenheit als deren Ermoéglichung voraufgeht, ist nicht
thematisiert, sondern lediglich auf Seiten der Kreatur als im ontologi-
schen Vorrang des Teilhabenden griindend, erklart: «In der Teilhabe an
der gottlichen Ahnlichkeit werden zuerst die Geschopfe héheren Ranges,
nachher die Geschopfe niederen Ranges hervorgebracht ... weil ndmlich
im Teilnehmenlassen als Schritt zu den verschiedenen Kreaturen nicht
chronologische Folge sondern Seinsrang waltet ; denn die an der géttlichen
Ahnlichkeit teilhabenden edleren Geschépfe haben dem Sein nach etwas
voraus, sind aber zeitlich nicht vorher». Prius efficiuntur in participatione
divinae similitudinis creaturae superiores et posterius inferiores — dann
aber erlduternd und einschriankend, d. h. den Zeitcharakter im Vollzuge
des Erschaffens ausschlieBend — quia non est ibi ordo temporis secundum
quod procedit in diversas creaturas, sed tantum ordo naturae: quia
prius naturaliter sunt in participatione divinae bonitatis creaturae
nobiliores, et si non tempore (In I Sent. VIIL. 3.1. 1 m).

Die Herkunft des Endlichen aus dem Unendlichen, des Beschriankten
aus der unbeschriankten Vollkommenheit kann mit der kategorialen Vor-
lage handwerklichen Machens nicht angemessen verdeutlicht werden.
Der Handwerker als Subjekt ist verschieden von seiner Fahigkeit beruf-
lichen Konnens, das im AuBerlichen ist. Es ist ein Dazu-tun. In Gott
hingegen ist der Akt des Hervorbringens mit seiner Natur identisch. «Da
nidmlich sein Selbst die Dinge durch seinen Verstand schafft, geschieht das
nicht ohne das Wirken seiner Natur. Gottliches Schaffen bedient sich
nicht eines duleren Dazu-tuns zum Vollzuge, sondern er wirkt sein Be-
wirktes kraft seiner eigenen Natur.» Cum enim ipse agit res per intellec-
tum non est sine actione naturae ... ars divina non utitur exteriori natura
ad agendum, sed virtute propriae naturae facit suum effectum (de pot.
7.1.8m). Diese Natur, als simailitudo, mull aber als assimilabilis d. h.
participabilis vorausgesetzt werden. Thomas entliBt uns mit der Auf-
gabe, nach der Moglichkeit des inquantum possibile est zu forschen.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 133

Wir haben unser Thema mit Plato und Thomas damit an einen ent-
scheidenden Punkt gebracht. Dieser wird bei dem nun versuchten Neu-
ansatz zum Durchgang und Zugang zu den unbedacht gebliebenen As-
pekten unseres Themas.

Diese lassen sich in dreifacher Ausfaltung folgendermaflen formu-
lieren.

1. Zeitlichkeit ist der dem Logos gleichurspriingliche wesensmaBige
Modus des Seins. Die Sprache spricht niemals nur in ewigen Wahrheiten,
sondern offnet die Verschlossenheit des in seiner Urspriinglichkeit un-
gehobenen Seins als Sein der Zeit und als Sprache des Seins.

2. Die Zeit ist nicht Eigenschaft eines Seienden; sie kann nicht als
eine unter andern Stufen der Seinsverwirklichung eingestuft werden. Sie
hat sich selbst als die Struktur, in der sich der Mensch in seinem Mensch-
sein je versteht, d. h. ausspricht, auszuweisen.

3. Die ewigen Wahrheiten (rationes aeternae), die im Seienden selbst
als noch Unbedachtes a priori da sind, miissen ihrerseits wiederum auf
ihre Herkunft befragt werden.

1L

Genau an dieser Stelle setzt nun Schelling in seiner Abhandlung, die
er vor der Gesamtsitzung der Berliner Akademie am 17. Jan. 1850 unter
dem Titel «Uber die Quelle der ewigen Wahrheiten» las (XI. 573-590),
ein 1.

Die Scholastiker, so fithrt er aus, waren durch folgende Uberlegungen
gezwungen, sich nach der Quelle der ewigen Wahrheiten umzusehen:

Die Notwendigkeit des unverbriichlichen Soseins des Seienden kann
nicht in der Willkiir eines géttlichen Entschlusses griinden, wenn anders
die Notwendigkeit ihres Wahrseins und das Wahrsein ihrer Wesens-
notwendigkeit gelten soll. Es mull also eine vom gottlichen Willen
unabhingige Quelle, ein jeder Zufilligkeit entwundener Ursprung fiir
die Notwendigkeit des Soseins des Seienden gefunden werden. Wir sahen,
daB3 Thomas diese Notwendigkeit von Seiten Gottes in die Form als Ziel
des Handelns verlegte. Notwendigkeit schreibt sich in Gott von seiner
Natur als dem Urgrund der Entscheidung zur Bewirkung des Gewirkten
her. Schelling bemerkt dazu: «Zwar fiir Thomas von Aquin war die

1 Wir zitieren Schellings Werke nach der Originalausgabe (Cotta 1856-61) in
durchgehender Numerierung I-X (1. Abt.) XI-XIV (2. Abt.).



134 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Moglichkeit noch in der essentia divina selbst, ndmlich in der als partici-
pabilis seu imitabilis gedachten ... Aber wer sieht nicht zugleich, daB hier
die Fahigkeit der Dinge, an dem gottlichen Wesen teilzunehmen oder es
nachzuahmen — worin die Moglichkeit der Dinge bestehen wiirde — daB3
dieser eine Fahigkeit des gottlichen Wesens, an sich teilnehmen oder sich
nachahmen zu lassen, untergeschoben wird, womit die Moglichkeit auf
Seiten der Dinge nicht erkliart ware» (XI. 577). Wird also nach der Mog-
lichkeit resp. Ermoglichung aktiven Teilhabens von Seiten der Kreatur
gefragt, versagt die Auskunft des Thomas. Wird die Unterschiebung
vermieden, bleibt nur noch eine sogar vom goéttlichen Wesen unabhéngige
absolute Bedingtheit, d. h. nach Skotus, die Materie. Nicht die Be-
schaffenheit eines solchen Seienden blieb somit fragwiirdig, sondern die
Seinsmoglichkeit eines Seienden, dessen Natur ausschliellich im Sein-
konnen bestehen soll, muBlte auf seine positive Beziehung zum absoluten
Wirklichen, dem actus purus hin bedacht werden.

Um diesen Bezugscharakter des Seinkénnens zu erméglichen und
einsichtig zu machen, ohne Gott in einen positiven Bezug zum aktiven
Seinkonnen, ndmlich dem Bosen, zu verwickeln, unterschied Leibniz
Wille und Erkenntnis Gottes einerseits, Wirklichkeit und Méglichkeit
der Dinge anderseits. Gottlicher Wille ist Ursache der Wirklichkeit der
Dinge, gottlicher Verstand aber Quelle der Mdéglichkeit der Dinge. Ein
Mittleres zwischen totaler Abhidngigkeit und Bestimmtheit durch abso-
lute Willkiir ist das Abhdngigsein im Modus des Erkanntseins. Dieser
Modus ist zugleich der Modus des ¢dealen Seins der Dinge, in dessen
Horizont die Moglichkeit des Bosen und dessen tatsidchliches, aber in
Gott nur duBerlich anhaftendes Verursachtsein aufscheint.

Die Idealnatur der Dinge indes erklart nicht deren Individualitit,
ja nicht einmal deren Allgemeinheit. Der Ubergang von idealer Méglich-
keit ist, auch vom Verstande her gesehen, ebenso willkiirlich wie die
Setzung eines wirklich Seienden durch den Willen.

Es sei denn, der Verstand finde die Bedingungen zur Moglichkeit
des Seienden selbst vor, als von ihm unabhingige. Diese Bedingungen
miissen Allgemeincharakter haben, da nur das Allgemeine auch das Not-
wendige ist. Das Allgemeine und Notwendige aber im absoluten Ver-
stand, d. h. dieser «selbst Sitz der allgemeinen und notwendigen Wahr-
heiten», nennen wir Vernunft (XI. 583). Schelling folgert: «Wir wéiren
also auf eine vom gottlichen Willen unabhingige existierende ewige
Vernunft gewiesen, deren Schranken oder Gesetze der géttliche Verstand
in seinen eigenen Hervorbringungen oder Entwiirfen nicht {iberschreiten



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 135

konnte. Warum also nicht sagen, dal} «Gott selbst nichts anderes ist als
diese ewige Vernunft» (XI. 583) und sich so «unendlicher Beschwerden»
entledigen und «Schwerbegreifliches» hinter sich bringen?

Die rationalistische Theologie hat sich diese Ineinssetzung Gottes
mit der allgemeinen Vernunft zu eigen gemacht. Christian Wolff schreibt
tatsdchlich in seiner Philosophia prima sew ontologia: «Es ist hochst
unerldBlich zu erwigen, dafl die Wirklichkeit eines jeden Méglichen als
eine mogliche Wirklichkeit begriffen werde, bevor du diese auf irgend
eine Ursache hin beziehest. Aus dem Begriff nimlich der Ursache be-
greift sich nur die Weise des Bestimmtseins des Wirklichen in seinem
Wirklichsein; dal3 es ihm aber nicht widerstrebe, dies stammt von der
Idee, die von sich selbst nichts ausschlieBt als nur was ihr widerstrebt.
Jenes Nichtwiderstreben zum Wirklichsein also, d. h. die Méglichkeit zum
Wirklichsein, ist in der Tat das diesem selbst Innerliche, und keines-
wegs von aullen Zugegebene.» Plurimum omnino refert, ut perpenda-
mus, existentiam possibilis omnis existentiam possibilem concipi ante-
quam eam ad aliquam causam referas. Ex notione nimirum (sic) causae
tantum intelligitur ..., quaenam existentiam possibilis determinare queat,
ut idem existat; ut vero eam determinari non repugnet, id possibile
non habet causa sua, sed ab idea, quae a se non arcet, nisi quae repug-
nant. Illa igitur non repugnantia ad existendum, seu existendi possibili-
tas est quipiam intrinsecum, minime autem extrinsecum (I.II.3. § 133.9-
18. Frankfurt Leipzig 1736).

Diese Deutung der Idee als innere Ermoglichung wirklichen Seins
kommt iiber die ihr eigentiimlichen Weise des Seins als Idee nicht hinaus,
bleibt also transzendental unerklidrt, weil nur logisch verstanden. Wie
kommt es denn zu einem positiven Verhiltnis zwischen der Idee und der
Wirklichkeit? M. a. W.: wie ist der reale Ubergang von der Idee zur
Wirklichkeit, d. h. von der ewigen Notwendigkeit zur zeitlichen Welt-
haftigkeit als einer begriffenen, iiberhaupt maglich?

Schelling erldutert die Frage am Leitfaden der urteilenden Aussage
(XI. 585). Soll der Satz A =B nicht bloBe Tautologie sein, darf B nicht
ein Fiir-sich bedeuten, um nicht von sich selbst, sondern von einem
anderen her aussagbar zu sein. Umgekehrt is# A =B, d. h. das selbst-
seiende A st das nicht selbstseiende und nicht eigenstidndige B. Das
selbst-seiende nun miifte Gott sein. Das reale Verhiltnis beider indes
bestiinde darin, daB das alle Moglichkeiten des Seins einschlieBende Sein
das alle Wesen seiende ens universale, ist. Das reale Verhiltnis ewiger
Wahrheiten zu ihrer Quelle ist somit das Erscheinen aller moglichen



136 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Weisen des Seinkoénnens des Seienden selbst. Dieses aber ist das Ideal
der Vernunft, d. h. der Inbegriff aller Moglichkeiten des Seins und des
Seinkoénnens, der intellectus archetypus.

Kant hat diesen Hohepunkt des Inbegriffenseins der Dinge in der
Idee der gesamten Moglichkeiten des Seins erreicht.

Im Ideal sind die Ideen, d. h. die moglichen Weisen des wesentlichen
Seins der Dinge, verwirklicht. Die bloB logische Priadikation des P von S
ist iiberwunden und hat dem von Wolff beiseite geschobenen realen
Verhiltnis der Verwirklichung Platz gemacht. Gott als die ewige Wahr-
heit ist allen moglichen Wahrheiten, d. h. Wesenheiten, Ursache ihres
‘ist’.

Schelling {ibernimmt den idealistischen Standpunkt kritischen
Denkens. Von dem in der Philosophie der Offenbarung erreichten Stand-
punkt her gezwungen, Gott als den Herrn des Seins und das Bése als den
Urzufall zu erreichen, fragt er nun weiter: «Durch welche Notwendigkeit
geschieht es, dal3 was selbst oder in sich ohne alles Was ist, daB3 dieses
das allgemeine Wesen, das alles begreifende Was ist» (XI. 586).

Aus dem Wesen Gottes ist sein IST nicht ableitbar. Diese Ableitung
wire auf unser Wissen angewiesen, genau wie die ErschlieBung der Zeit-
lichkeit von unserem voraufgehenden Verstindnis dessen, was es um
die Zeit ist, voreingenommen bleibt. Unser Verstehen ist immer ein
Verstdndnis aus Allgemeinem. Wissen gibt es nur vom Allgemeinen.
Das reine Dal3 Gottes ist aber das purste Individuelle, aus dem nichts
Allgemeines, also nichts Notwendiges, gefolgert werden kann. Gott kann
also nicht Quelle der Eidg, des allgemein notwendigen Wesens des Seien-
den sein, sofern wir in ihm durch unser Wissen das Allgemeine setzen
mochten. Schelling schlieBt mit dieser Moglichkeit auch gleich die beiden
andern aus, ndmlich, daB Gott allgemeines Wesen, Idee sei durch sein
Wollen oder infolge seines Wesens. Und «so kann (Gott) das Alles Be-
greifende nur sein in folge einer iiber ihn selbst hinausreichenden Not-
wendigkeit» (XI. 587). Diese Notwendigkeit ist das notwendige Ver-
hiltnis des Einssein von Denken und Sein.

Wie deutet Schelling nun, im letzten Abschnitt seines Vortrags,
diese von der Identitdtsphilosophie her nachklingende Grundthese?

Sie ist ihm eine nicht {iiberschreitbare Grenze, das énéxewex, ein
«wortiber man nicht hinaus kann». Das Denken kommt nicht im Begriff
zum Stehen, sondern erst im Begriff aller Begriffe, in der Idee. Wahrheit
ist Verhiltnis zum Denken, das nicht in der Identitidt oder Einerleiheit
von Sein und Denken den Ursprung hat, sondern im héchsten Gegensatz,



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 134

den es auszuhalten gilt. Dieser Gegensatz mifB3t sich in seiner Bedeutung
nicht am Denken, noch am je Auszudenkenden, sondern am Sein. Der
Gegensatz ist Produktion, d. h. Weg. Und zwar weg vom Einzelnen hin
zum Allgemeinen. Dieses ‘weg von ... zu’ ist das Pl6tzlich é£utgvng dessen,
der das Allgemeine, d. h. das in welchem ein Selbst sich seiner und aller
Seienden ansichtig wird, zu seinem Selbst macht.

Die Wirklichkeit des Seins ist dem Denken schon je zuvorge-
kommen. Seiendes ist der Weg, auf dem das Denken zu sich selbst kommt,
indem es das Allgemeine iiberwindet und nur Sein, also wahrhaftig zst.
Die Uberwindung des Seienden in der Wahrheit des Denkens ist die Ver-
wirklichung des Seins, eines Wesens also, dessen Wesen wirklichsein ist:
ob 1) odoto vépyewe im aristotelischen Ausdruck.

Uberwindung der Einerleiheit von Sein und Denken aber ist Setzung
des wesentlichen Seins als ein freies. Freiheit ist das Letzte, nicht Ableit-
bare. Fiir Platon ist &yafév ein rmpecPeia Gmepéyovrog, ein dem Alter
nach Vordenkliches, weil Uberseiendes; fiir Schelling ist das der Konse-
quenz seiner Ableitung nach Letzte und ‘Alteste’ die Freiwerdnung des
Wesens, das Allgemeine zwar, aber in Ansehung seiner selbst eben nicht
in die Indifferenz aller Moglichkeiten hineingenommen, sondern die
Differenz zu seiner eigenen Wesensnotwendigkeit, also Freiheit.

III.

Drei Themen sind es, die in Schellings spatem Aufsatz im Hinblick
auf unsere Fragestellung verdeutlicht werden miissen: die Sprache als
Leitfaden zur Deutung des menschlichen Daseins, die Struktur der Zeit
und die Freiheit.

Die Frage der Beziehung zwischen Zeitlichkeit der Sprache und
ewigen Wahrheiten haben wir mit Schelling bereits vorwegnehmend auf
den hochsten Punkt moglicher Entfaltung gebracht. Damit ist die Seins-
frage in den Blick gekommen: wie verhilt sich Denken zu Sein, wie ist
die Einheit von Sein und Denken zu deuten; wie ist das Wesen als das
Allgemeine, als Indifferenz zu simtlichen Méglichkeiten aller Weisen zu
sein, im Begriff aller Begriffe, in der Idee, zur Differenzierung zu bringen;
wo ist die Grenze des Denkens? Wir sahen, dafl Schelling Sein als Pro-
duktion versteht, und daB3 das Verhiltnis des Allgemeinen zum Indivi-
duellen als Ubergang von Méglichkeit zu Wirklichkeit verstanden wird.



138 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Die gleiche Problematik finden wir im Bereich der Sprache. Sprache
ist Systematisierung des zufélligen Individuellen unter den Gesetzen des
notwendigen Allgemeinen. Wie ist dieser Ubergang méglich? Wie erklirt
sich der Ursprung der Sprache? Was ist sie iiberhaupt?

Sprache ist kein abstrakter Beginn, sondern eine Initiative, die {iber
ihr eigenes Tun befindet. Sprache ist radikaler Anfang, also ein Akt der
Freiheit. Dieser Akt, als Initiative, ist darum besonders fragwiirdig, weil
Sprache selbst im Modus der Zeitlichkeit erst s¢; wie aber ist der radikale
Ursprung zu verstehen, wenn das Entsprungene im Entspringen selbst
Zeitlichkeit vermitteln soll?

Das Schema der Anfinglichkeit wurde bei Thomas von seinem Ende
her begriffen: von Gott als der Quelle.

Mit Schelling miissen wir nun das Ereignis der Freiheit, als das wir
Sprache verstehen, aus sich selbst deuten. M. a.W.: die Sprache muf3
sich aus sich selbst in ihrer Struktur rechtfertigen. Wiederum begegnet
uns also die Frage nach der Quelle der Wahrheit. Wir fragen, was es mit
der Anfinglichkeit der Sprache auf sich hat.

Aus einem allgemeinen Verstdndnis von so etwas wie Sprache ist
der Offenbarungscharakter des Seins der Sprache nicht abzuleiten.
Sprache kann nur mit den Mitteln der Sprache verstanden werden.
Sprache darf dabei aber nicht zum Mittel zu ... etwas ... herabgesetzt
werden. Wir geraten dabei in den hier mit Recht anfechtbaren Umtrieb
eines Zirkelschlusses, namlich Sprache als etwas von vorneherein Gege-
benes anzunehmen, das sich dann wieder im Vollzuge der Auslegung der
Sprache als erklirendes Prinzip anwenden lieBe, wobei eben voraus-
gesetzt wire, dal} eine Situation, eine durchschaubare Seinsverfassung
ohne Ansehung der Sprache, also vor und ohne alle Sprache, da sei. In
Tat und Wahrheit nimmt Seiendes aber nur dann und nur so Form an,
wenn es erst durch und in der Sprache einsichtig geworden ist. Es bleibt
‘vor’ dem sprachlichen Ausdruck auch im Sein alles offen. Erst die Spra-
che bringt das Offene des Seins in die Differenz und damit entsteht erst
Sinn, d. h. Einsicht in das Wesen der Sache selbst. Erst in der sinn-
gebenden Rede, die immer ein Anreden, ein Betreffnis ist, geschieht der
Uberstieg vom universalen Horizont in das So- oder Anders-Sein. In der
Sprache ist der Ausblick auf das Ganze vorgegeben und zwar zumal mit
dem Einblick in das Ganze der Moglichkeiten, daB mich die Sache angeht.

Von hier aus ist eine falsche Vorstellung abzuweisen, die uns Sprache
als Sammlung und Zuordnung von Elementen angibt, deren wir uns
bedienten, um Sprache zustandekommen zu lassen. Uber die reine Form



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 139

sprachlichen Seins gibt es keinen Zugang in die Sprache selbst, weil
Sprache Form und Sinn gleichermalBen miteinschlieBt. Erst die verein-
heitlichende Differenzierung der Grunddaten des Ganzen der Sprache,
also die zur Einheit strebende Distinktion, schlieBt uns das Phinomen
auf. Das Resultat mii3te der Erweis der Trennbarkeit von Form und
Sinn sein.

Um den ZirkelschluB und den ProzeB ins Unendliche linguistisch
zu meistern, d. h. das Verhdltnis von Bezeichnung und Bezeichnetem,
von Sinn und Form, von Element und Struktur, von Denken und Sein
zu kldren, mul} das Sprachproblem selbst schon in diese Alternative, das
heiBt in die Seinsweise des Sprechens zuriickverlegt werden. Wir stehen
somit vor der Aufgabe, einerseits das Zeichen und die Idee, anderseits
die unvermittelte Wirklichkeit der Sache und die Idee als trennbar
und in der Sprache dann als vereint und verbunden aufzuzeigen, und so
das Wesen des Satzes zu verstehen. Diese Trennbarkeit ist aber nichts
anderes als die Zeitlichkeit der Sprache selbst. Spreche ich ndmlich iiber
ein Vergangenes als solches, mul3 die Weise, wie ich es ausdriicke, selbst
Vergangenheitscharakter haben. Wire aber der Charakter des Vergangen-
seins (als ein solches) seinerseits wieder unaufhaltsam verginglich,
miilte dafiir wiederum ein Vergangenes im Modus des grammatikalischen
Paradigmas eingesetzt werden und so immerfort. Die Zeitlichkeit der
Sprache besteht nun darin, daB3 einerseits das Ganze des Verlaufes als
eben dieser Verlauf festgehalten werden kann, d. h. daB3 die Uneigentlich-
keit der Zeit, die blofle Sukzession, iiberwunden wird, dal3 anderseits die
Sprache selbst die Modi jeweiligen zeitlichen Seins, d. h. das Verhéltnis
gleichurspriinglichen Zueinanders von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft selber ¢sf. Die Sprachstruktur entspricht also dem ontologischen
Erfordernis des Zeitlichen dergestalt, daB3 auch dieses nur verstédndlich ist,
insofern es als Ausdruck des Denkens unzeitlich, d. h. analytisch, unmittel-
bar verstehbar ist, dal ich mich jedoch der Bedeutung dessen, was Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft sind, im Modus des Bedeutens, also
synthetisch, und damit zeitlich, vergewissern kann.

Denken heiBt, sich vergegenwirtigen; diese Vergegenwirtigung
erschlieBt sich in der Unmittelbarkeit des Ausdrucks der Sprache. Der
Sinn geht aber auf Zeitlichkeit. Der Sinn kommt im vollendeten Satz
zustande und nur da. Das heilt: in der Explikation des Sinnes von Zeit-
lichkeit. Der Sinn kommt dadurch zustande, daB3 ein Bezeichnetes im
Bezeichnenden selbst entweder in seiner Andersheit aufscheint: dann ist
es in Vergangenheit gesetzt; Schelling sagt: «das, was einmal als Ver-



140 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

gangenheit ausgeschieden ist, wird dadurch selbst ein anderes» (XII.
296) ; oder in seiner Selbstheit als solches gesetzt wird: Gegenwart; oder
schlieflich durch Bejahung, d.h. Bestédtigung, erh6ht wird, d. h. Zukunft
erhélt.

Wir wenden uns nun der Anfinglichkeit der Sprache zu. Kann diese
erfahren werden? Gibt es eine sog. Grunderfahrung, an der sich Zeit-
lichkeit ausweisen 140t ?

W. Wieland (Schellings Lehre von der Zeit. Heidelberg, Winter 1956)
versteht unter Grunderfahrung eine nicht polarisierte Eindeutigkeit des
Erfahrens im Erfahrenden. Dieser Unmittelbarkeit ist aufgrund der
Erfahrung mit der Sprache eine differenziertere Struktur des Erfahrens
entgegenzustellen. Wir nennen sie Wandel von Anwesenheit und Ab-
wesenheit als Ausdruck und Folge der Endlichkeit. Nur die Sprache ist
sich selbst vollig gegenwértig; nur die Sprache bezeichnet sich selbst als
solche. Um jedoch nicht gerade in ihrer Selbstvergegenwdrtigung um
ihr Eigentliches, ndmlich die Verstindigung gebracht zu werden, setzt
sich Sprache selbst in den Seinsmodus der Abwesenheit des Besprochenen,
d. h. sie symbolisiert. Das Symbol setzt in der Tat die abwesende Gegen-
wartigkeit des Symbolisierten, dessen, worauf das Symbol verpflichtet,
voraus: der Akt der Symbolisierung sup-Baiiewv gestattet zwei Seienden,
die im Verhiltnis von Anwesen und Abwesen stehen, sich als auf das
Symbol hin Verpflichtete, als Verbundene, im Symbol Anwesende
oupPoirévteg zu erkennen.

Jedes sich-ins-Vernehmen-Setzen mit der Seinsweise eines Seienden,
das ‘vor’ der Sprache nur ein potentiell Anwesendes ist, im Seienden also
noch abwest, ist Symbolisierung, d. h. Vermittlung. Die erstrebte Un-
mittelbarkeit in der intellektuellen Anschauung ist zwar keine bloBe
Tangente oder ein hyperbolischer Wunsch, dessen Erfiillung sich etwa
in der VerheiBung ewiger Wahrheiten erfiillt. Aber die einzige Weise, die
unmittelbare, erschépfende Verstindigung als Einheit von Sein und
Denken herzustellen, ist vom linguistischen Standpunkt aus nur in der
Symbolisierung méglich. In der Sprache ist sie als innerer Vollzug und
als duBere Verlautbarung gesetzt. Niemand hat die Philosophie der
Sprache notig, um zu verstehen ; kein Verstehender versteht ohne Sprache.

Verdeutlichen wir uns diesen Sachverhalt folgendermallen: Wir
sahen bereits, dal3 es keine letzte Instanz gibt, die als vollig im voraus
determinierter «Hintergrund» der Sprache den Verstindigungskoeffi-
zienten verleiht, aufrechterhilt oder ausloscht. Wire dem so, verlore die
Sprache ihre zeitliche Struktur, d. h. sie wire nur noch ein Haufen Wér-



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 141

ter. Sie eriibrigte sich, so wie sie sich eriibrigt im bloBen Ausdruck eines
Schmerzens- oder Freudenausbruchs, beim Anblick eines Leichnams oder
unter dem Charme des Kindes. In diesem Anblicken wird ein Ewigkeits-
moment offenbar, nimlich «die sich selbst hochste Wesentlichkeit».

Schelling fragt nun: «wie fangen wir es nur an, diese Lauterkeit zu
beschreiben ... sehet ein Kind an, wie es in sich ist ohne Unterscheidung,
und ihr werdet in ihm ein Bild der reinsten Gottlichkeit erkennen»
(W. 1. 28) 2. Das Beispiel dieses Verstummens der Sprache zeigt aller-
dings, wie sehr die Sprache einerseits halt macht vor der absoluten
Identitat von Subjekt und Objekt, also vor eindeutigen Situationen der
Wesentlichkeit, wie ihr aber anderseits gerade diese umgekehrt die
Erfahrungsbasis abgibt, die eigene Wesentlichkeit in Frage zu stellen
oder zum mindesten erneut zu erproben. In diesem Sinne sagt denn auch
Schelling: «Daher die so allgemeine Frage: wie wir denn diese Lauterkeit
erkennen? Die einzige Antwort ist: werde in Dir selber eine gleiche
Lauterkeit, fithle und erkenne sie in dir als das Hochste und du wirst sie
unmittelbar als das absolut Hochste erkennen» (W.I.29). Und in
Bezug auf die begreifende Einbeziehung des Todes in die Sinngebung des
menschlichen Lebens: «... jedes Leben, das, obgleich innerlich mit Not-
wendigkeit verlaufend, dennoch absolut betrachtet ein zufdlliges ist,
(also der allgemeinen Erérterung unfihig) wird nur dadurch wahrhaft
abgeschlossen, daB} es sein eigenes Ende, seinen Tod in sich begreift. So
ist das gegenwdrtige menschliche Leben nur ein Teil des menschlichen
Gesamtlebens; zu seinem Ganzen und darum von sich selbst Begriffenen
wird es aber erst dadurch, daf3 der Mensch das Ende dieses Lebens — nicht
bloB fiirchtet, wie das Tier, sondern — als den nofwendigen Ausgang
erkennt und mit der Einsicht in dieses notwendige Ende zugleich den
Begriff einer Zukunft verbindet» (XIII. 529).

Was erheischt also mehr Deutung als der Tod? Was entlddt also
mehr Sprachgewalt als die Todeseinsicht? Was hat mehr Ansporn zur
Sprachentfaltung gegeben als gerade die absolute Lauterkeit des Kindes?

Wir haben zu fragen: Sind Notwendigkeiten, d.h. wesentliche
Seinsverwirklichungen wie Tod, Schénheit, lautere, verspielte Unbe-
kiimmertheit sprachlich faBbar? Sind radikale Abwesenheit und Aus-
stand des Zukiinftigen der Vermittlung der Sprache tiberhaupt fihig?
Ist denn Tod noch Tod, wenn er besprochen wird und zerredet, wie in

2 Schellings Weltalter (Entwurf 1811, abgek. W. 1.), zitiert aus dem NachlaB3-
band, Ausgabe Manfred Schréter, Miinchen 1946. '



142 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

hochténenden Grabreden oder in abgeschmackten Kondolenzformeln?
Ist Gegenwdrtigkeit kindlichen Charmes nicht schon im Augenblick der
Beschreibung vergangen gesetzt, alteriert und aufgehoben?

Ist vielleicht die Erzdahlung die geeignete Weise, dem absoluten Sein
zu begegnen *? «Das Vergangene wird gewult, das Gegenwirtige wird
erkannt, das Zukiinftige wird geahndet. Das GewuBte wird erzidhlt, das
Erkannte wird dargestellt, das Geahnte wird geweissagt» (W. I. 3).

Erzdhlung, Darstellung, Weissagung sind sprachlich gesehen litera-
rische Gattungen. Das sind aber nur Beziehungen fiir den sprachlichen
Ausdruck, fiir die Expressivitat der Sprache im Modus des Erzihlens, des
Darstellens oder des Weissagens. Der Grund zur Moglichkeit der Differen-
zierung innerhalb des sprachlichen Ausdruckes liegt in dem allem theo-
retischen Zugang voraufgehenden zeitlichen Horizont, der den sprach-
lichen Ausdruck iiberhaupt erst als einen solchen erscheinen 1it. Wissen,
Erkennen und Ahnen selbst stehen schon in diesem Zeitbezug. Als

3 Die Mpythopoese ist der in Schellings systematischer Auslegung der Zeit-
strukturen maBgebliche Leitfaden. Dieser konnte fiir unser Vorhaben hier nicht
ausdriicklich beriicksichtigt werden, gab jedoch den sinnstiftenden Hintergrund ab,
von dem aus die Analysen von Sprache und Zeitlichkeit ihre systematische Einheit
empfangen sollen. In der Mythopoese als den eigentlichen sprechenden Zeit-Doku-
menten fallen tatsdchlich die sprachlichen, kosmischen und anthropologischen
Daten in eins zusammen. Am Mythologem der Weltentstehung zeigt sich das
radikale Angewiesensein auf das Ganze der Sprache in Ansehung des Weltursprunges
besonders eindriicklich. K. Kerényi formuliert diesen Sachverhalt trefflich. « Keine
Kosmogonie — kein Mythologem vom Ursprung der Welt, ob es sich um Schépfung
oder Entstehung, um ‘freie’ oder ‘kanonische’ Erzdhlungen’ handelt — kann sich
unabhingig machen von der bereits bestehenden, den Erzédhler selbst umfassenden
Welt und von ihrer Denkbarkeit, insofern diese Welt nicht nur sinnfillig, sondern
auch begreiflich ist, einem denkenden Wesen aufgehen kann. Diese Welt spiegelt
sich unaustilgbar im Wortschatz der Sprachen. Deshalb kann auch ein Mythologem
vom Ursprung der Welt nur im sprachlichen Stoff dieser Welt gestaltet werden, in
Worten, die sich bereits auf die ‘fertige’ Welt beziehen, ihren Gehalt dieser Welt
entnehmen. Und das Mythologem kann nur so vorgetragen werden, wie sich der
Vorgang der Weltentstehung im BewuBtsein eines denkenden Wesens abspiegelt.
Daraus folgen die Paradoxien jeder Kosmogonie ... Obwohl jede Erzdhlung vom
Ursprung der Welt zum Ausgangspunkt das Noch-nicht-Sein dieser Welt hat, muf3
sie von diesem Noch-nicht-Sein so sprechen, als wire etwas Noch-nicht-Seiendes
schon da. Das Nichts wird geschildert, und dadurch ist schon etwas da ...». Tdchter
dev Sonne. Betrachtungen tiber gviechische Gottheiten. Ziirich 1944, 39 ff. Weil wir nun
aber, so miissen wir den Gedanken Kerényis weiterfithren, die ‘Paradoxien’ nicht
auf sich beruhen lassen kdénnen, sondern aus ihnen herauszukommen uns bemiihen,
hilft nur die energische Besinnung auf Zeitlichkeit der Sprache. Der Riickgang in
die Anfinglichkeit des Anfanges ist das Problem der Sprache, deren Zeitproblematik
von der Mythopoese her, als der ihr entsprechenden Seinsweise der Sprache, ange-
messen ausgelegt werden kann.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 143

erste Bedingung allen Vernehmens setzt Schelling die Vergegenwér-
tigung der Vergangenheit an. «... in uns selbst miissen wir die Ver-
gangenheit zuriickrufen, um zu finden, wovon alles ausgegangen und was
zuerst den Anfang gemacht. Denn, je menschlicher wir alles nehmen (das
will eben bedeuten: faktisch Seiendes in die Seinsweise des Sprachlichen
setzen) desto mehr kénnen wir hoffen, uns der wirklichen Geschichte zu
nahern» (W. I. 19-20). Von diesem Riickruf der Vergangenheit als einer
begriffenen hingt Zeitlichkeit im Ganzen ab. «Wire die Welt ... eine
riick- und vorwirts ins Endlose auslaufende Kette von Ursachen und
Wirkungen, so gidbe es im eigentlichen Verstande weder eine Vergangen-
heit noch eine Zukunft» (ib. 20).

Der Riickruf aus der Vergangenheit scheint keine besonderen
Schwierigkeiten zu bieten. Es ist dazu die «kriftige Entgegensetzung»
vonnéten, eine Scheidung, ohne welche der Mensch keine Vergangenheit
hat, «oder vielmehr er kommt nie aus ihr heraus, lebt bestindig in ihr»
(W. I. 20). Diese Scheidung ist zugleich Entscheidung zur Sprache. ‘Es
mul} nun endlich einmal gesagt sein’ ist eine Redeweise, die den Ent-
scheidungscharakter des Sprachlichen offenbart.

Ist Vergangenes aber doch nicht unwiederholbar vergangen und,
indem es vergangen gesetzt ist, anders geworden? Kann Zukiinftiges
etwa sinnvoll zur Sprache kommen? Ist Gegenwirtiges nicht geradezu
unnahbar, wegen der unvermittelten Ndhe, herausgehoben aus der
bedingenden Voraussetzung des Wandels von Anwesen und Abwesen?
Den Abstand, die Scheidung, ermoglicht erst die Sprache: fiir Vergan-
genes und Zukiinftiges scheint diese Voraussetzung erfiillt zu sein. Um-
gekehrt setzt der Abstand vom Sein dieses selbst in den Ausstand: Ab-
stand zur Gegenwart heilt entweder Vergangenheit, also Aufhebung;
oder aber Zukunft, also unendlicher Abstand als Moglichkeit absoluten
Zufalls. Die Zeit mul} ausgestanden werden, wenn anders sie der Modus
des Seins des Menschen ist.

Konnte Sprache also nicht selber Standigkeit sein, innerhalb deren
Abstand, Zustand und Ausstand, d. h. Vergangenes, Gegenwirtiges und
Zukiinftiges in die dem Vernehmen gemaBe Verfassung gebracht wiirde? *

* Wir werden sehen, daB Schelling die Musik zum Modell der Sprachinter-
pretation macht; entscheidend dafiir aber ist der Rhythmus, der «dieser Kunst
gemdl das Herrschende in ihr» ist (V. 493).

Das urspriingliche Verstindnis von Rhythmus hat Werner Jaeger, Paideia, die
Formung des griechischen Menschen, anhand eines Verses des Archilochos heraus-
gearbeitet: « DaB3 der Rhythmus die Menschen ‘hilt’ — ich habe geradezu iibersetzt



144 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Wenn dem so ist, dann miillte der Mensch, das Sprachwesen, es sein, das
in seinem Selbststand die AuBerlichkeit des Vergangenen als des Ab-
stindigen, des Zukiinftigen als des Ausstehenden und des Gegenwirtigen
als des Zustidndigen vom Standpunkt der eigentlichen Zustandigkeit her
verinnerlicht. Unsere Natur als Sprachwesen st diese Zustidndigkeit der
Sprache. Der Mensch ist allein zustindig, wenn es um die Zeitlichkeit der
Zeit, um Geschichte, geht. «Denn je menschlicher wir alles nehmen, desto
mehr kénnen wir hoffen, uns der wirklichen Geschichte zu ndhern.»

‘Menschlichnehmen’ heiB3t, Seiendes in der Verfassung des Zeitlichen
begreifen. Alles Begriffene ist verinnerlicht gemafl der Gesetzlichkeit des
Erinnerns: Riickruf in totaler Vergegenwirtigung. Vergegenwirtigung
aber ist nur moglich aus der Zustdndigkeit von Vergangenem und Zu-
kiinftigem zumal.

Schelling sieht in diesem Ausstand unseres Selbst als Scheidung und
Verdoppelung, in diesem «geheimen Verkehr, in welchem zwei Wesen
sind, ein fragendes und ein antwortendes», das «eigentliche Geheimnis
des Philosophen» (W. I. 6-7). «Das Denken, das seinen Ausdruck sucht,
ist ein Denken, das sich selber sucht» (E. Ortigues, Le discours et le sym-
bole. Paris, Aubier 1962. 36).

Durch Sprache also entsteht Welt kraft des Prozesses, in dem der
ewige Bestand durch das Eingehen des Vergangenen als Moment im
Ganzen des BewuBtseins zustandekommt. Der Zufall, d. h. die Sinnlosig-
keit des Kiinftigen ist gebannt, wenn die AuBerlichkeit als nicht-inte-
griertes Moment ins Ganze der Zeitlichkeit verinnerlicht wird. Der
Mensch verfillt seiner eigenen Welt, wenn er sich auBerhalb der ihm auf-
gegebenen Entscheidung begibt. Dann steht er da in einer Welt, die
Schelling «die ihrer Herrlichkeit entkleidete, mit sich selbst zerfallene»

‘in Banden hilt’ — schlieBt jeden Gedanken an einen Fluf3 der Dinge aus ... Offenbar
ist es nicht eine bildliche Ubertragung vom Musikalischen her, wenn die Griechen
vom Rhythmus eines Baus oder einer Statue reden, und die Uranschauung, die der
griechischen Entdeckung des Rhythmus in Tanz und Musik zugrunde liegt, ist
gleichfalls nicht das FlieBen, sondern umgekehrt Halt und feste Begrenzung» (1934 1.
173 1).

Das formpriagende Schema (Aristoteles deutet den Rhythmus der Atome bei
Demokrit schon in diesem Sinne) der Musik ist also der Rhythmus gerade deswegen,
weil sich Musik durch ihre zeitliche Seinsweise von den bildenden Kiinsten unter-
scheidet. «Musik und Musizieren sind ein Ereignis ((événement) in der Zeit, das nicht
nur in und mit der Zeit geschieht, sondern selbst ein zeitliches ist». W. Gurlit, Form
in dev Musik als Zeitgestaltung. Sitzungsber. der Akad. d. Wschften u. d. Lit. Ab-
handl. d. Geistes- u. soz.wschftl. Klasse. Mainz 1954. 13. 651.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 145

nennt, «die, von ihrer wahren Zukunft abgeschnitten, vergeblich ihr
Ende sucht, und jene falsche, bloB scheinbare Zeit erzeugend, in trauriger
Einférmigkeit nur immer sich selbst wiederholt» (XIII. 352).

IV.

Wir sind gewahr geworden, daB die Sprache Entscheidungscharakter
hat. Entscheidung ist Urspriinglichkeit als unbedingte Anfanglichkeit.
Wie von selbst entsteht nun die Frage nach dem Ursprung der Sprache.
Wie kann Urspriingliches, das Sprache ist, anfangen, Sprache zu sein?

Es liegt nahe, an dieser Stelle Schellings Lehre von der Sprache am
Leitfaden seiner Naturphilosophie auszulegen. Diese gibt den Hinter-
grund ab, Sprache als das zu begreifen, worin sich der Mensch als in seiner
Welt schon je verstanden hat.

Sprache als geschichtliches Phinomen wird erst in der Philosophie
der Mythologie in den Blick kommen. In der Positiven Philosophie end-
lich versteht sich Sprache dann ganz von der Wirklichkeit der zu sich
selbst gekommenen Vernunft her.

Die Naturphilosophie Schellings baut auf den Begriffen der Schwere
und des Lichts auf. Wesen der Schwere ist das Prinzip des nicht-fiir-sich-
Seins der Dinge. Das Lichtwesen hingegen ist das Prinzip des eigenen
Lebens der Dinge. Das Fiir-sich-sein als ein solches impliziert Bejahung
des Selbstseins. Bejahenkonnen als ontische Doppelung ist der Grund der
Sprache. Ihr Universalcharakter liegt nicht in der noch immer unent-
deckten ‘Verstdndlichkeit’ des Seins (im Griechischen ist das Wort, wie
in allen urspriinglichen Sprachen, noch kein Terminus, sondern umgrenzt
als 6pog die Sache. J. Lohmann, in Phil. Rs. 7. 1959. 194). Dieses Ver-
stdndnis grenzt an Magie, hebt diese aber zugleich auf. Magie ist in der
Tat «Glaube, daB3 der Mensch in gewissen Fillen unter gewissen Bedin-
gungen eines unmittelbaren Einflusses auf die Natur durch seinen bloBen
Willen, ohne korperliche Mittel, fihig sei» (XIII. 362). Die ‘Magie des
Wortes’ ist denn auch die hochste und zugleich perverseste Form dieses
unmittelbaren Verhiltnisses des Menschen zur Natur, denn in ihr wird
das Vermittelnde des Worts, sein Wesen, ins Gegenteil verkehrt.

Wahre Universalisierung durch Sprache erfordert Setzung der All-
heit der Dinge in die Einheit des Begriffs oder der Seele der Dinge. Spra-
che ist die Seele der Dinge, sofern diese fiir sich allgemein oder Substanz,
Lichtsubstanz sind (VII. 237; VII. 180, 195).

10



146 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Das Wesen des Lichtes ist zugleich das An-sich oder das Positive der
Zeit. Die Zeit als Verlauf ist im Prinzip des Lichts selbst im Prinzip auf-
gehoben, d. h. das Wesen des Lichts setzt alles Zeitliche als Ewigkeit.

H. Usener hat in seinen Gdtternamen > gezeigt, dafl das Licht
eine Grundanschauung abgab, aus der sich dann Himmel und Erde,
Sterbliche und Unsterbliche entfalten. Wahrheit geschieht in der Tat
als Schwur unter offenem Himmel; Gerechtigkeit wird verstanden als
«das echte Ding ‘thing’, das die freien hausgesessenen Manner einer
Gemeinschaft zu Rat und Gericht vereinigt»; Rechtssprechung fand unter
offenem Himmel, im heiligen Ring, dem Abbild des Paradieses statt:
ein umschlossener Raum, ein Gehege, aus dem der erste Mensch gemil3
der Erzdhlung ins weite, unumschlossene Feld getrieben wird (XIII. 350).

Die Sprache ihrerseits als Bejahung des Fiir-sich-seins verstanden
setzt den Bezug der Zeit zur Ewigkeit gegenwirtig. Sprache ist also
Vergegenwartigung und damit Aufhebung der Verendlichung, also
Universalisierung.

Das Prinzip der Zeit wird im Vollzug der Sprache als Abstraktion
des Bejahenden vom Bejahten erfahren; zeitlich gesprochen als Schei-
dung von der Vergangenheit und Entscheidung fiir die Zukunft (was
wir oben darlegten als Trennung des Trennbaren gemaf der Trennbarkeit
von Form und Sinn, Bezeichnendem und Bezeichnetem). Die Setzung
des Gegensatzes, also das negative Urteil als Absprache des P von S, ist
zugleich Setzung der Zeit. Wird indes auf die Einheit der Kopula gesehen,
«so wird die Ewigkeit in dem Ding erkannt» (VII. 222), d. h. das Seiende
in seinem Sein-fiir-sich als Bejahtes ist ein notwendig Seiendes.

Die absolute Kopula ist zugleich die ewige, d. h. nicht voriiber-
gehende Verkniipfung des Bejahten im Vollzug der Bejahung (ib.).

Negation betrifft vorab das Rdumliche, d. h. das Viele in der Setzung
der Vielheit. Raum ist Auseinandersetzung. Das Eine in dem Vielen ist
Negation des Raumlichen, zugleich tnnere Eimnheit der Dinge als Zeit
gesetzt. Zeit aus der Negierung des Riumlichen hervorgegangen, ist ein
absoluter Begriff, nimlich Zeit, die das Seiende iiberwiltigt.

Bejahende Verkniipfung hat Ewigkeitscharakter, ist Positivitdt und
so das goéttliche MaB der Dinge (ib.). Der Idee nach haben die Dinge ewige
Wirklichkeit. Sie sind zwar als zeitliche gesetzt, aber der Grund des
einzelnen Daseins als des je Einzelnen ist die «ewige Kopula» (VII. 206),
ist das Verbindend-griindende, kraft dessen das Unendliche auch jedes

5 3, Aufl., Frankfurt a.M, 1948, 178.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 147

Endlich-einzelne ist, «nicht schlechthin zwar, aber relativ auf anderes
Einzelne» (VII. 207). Die schlechte Unendlichkeit relativen Einzelseins
ist somit begriffen und zugleich aufgehoben oder dem Zufall entrissen
durch die Aufnahme der Unendlichkeit der Dinge in die Totalitit.

Sprache und Zeitlichkeit sind gegenldufig. Die Sprache versetzt
Seiendes in die Allgemeinheit. Das bloBe An-sich-sein durch die Kopula
potenziert zur Bejahung des Einzelnen als eines Bejahten im Gesamt
der Totalitit. Umgekehrt bildet die Natur das Einzelne stufenweise ein
in das An-sich-sein, d. h. in die Zeitlichkeit. «Mit der vollendeten Ein-
bildung des An-sich der Zeit in das Einzelne beginnt erst die Herrschaft
der Zeit in der Geschichte» und somit al/s Geschichte. In der Geschicht-
lichkeit lassen sich Sprache und Zeit in ihrem eigentlichen Seinscharakter
erschlieBen. Die Naturphilosophie Schellings entwirft sich bereits auf
Weltalter, Philosophie der Mythologie und der Offenbarung hin.

Die Seele des Seienden ist die Zeitlichkeit als Position ; die Ganzheit
des Seins ist Vergegenwirtigung durch das Denken (VII. 237). Die
Sprache universalisiert, d. h. setzt die Allheit der Dinge in die Einheit
des Begriffs. Die durchdringende Kraft, als vorwegnehmendes Ahnen des
Kiinftigen, ist die ‘Seele der Zeit’, d. h. das Sein der Zeitlichkeit ist das
IST der Seele als Aktus.

Hieraus ergibt sich das Wesen der Zeit als Zukunft. «Das in der Zeit
eigentlich Zeitliche ist die Zukunft» (VII. 238). Die Zukunft hat durch-
dringende Kraft, riickbildend in die Vergangenheit ist sie leere Bejahung
als Feststellbarkeit des Gewesenen; Gegenwart ist Wirklichkeit ohne
ErschlieBung ihrer Méglichkeit. «Die Zukunft ist das, wodurch das Be-
jahende mit dem Bejahten, die Moglichkeit mit ihrer Wirklichkeit ver-
bunden wird» (ib.). Die Zukunft ist der Begriff von Gegenwart und Ver-
gangenheit; damit Bejahung als Setzung zustandekommt, mul3 Gegen-
satz sein. Dieser Gegensatz ist das, worauf die Verbindung beider beruht.

Zukunft ist als Begriff nur denkbar. Das Denken kann die Zukunft
nicht erreichen. Die Zeit geht dem Denken als das Unvordenkliche vor-
aus. Zeit kann nicht in der Zeit beginnen, noch in ewige Vergangenheit
zuriicklaufen. Die Sprache als das Bindende zwischen den Momenten der
Zeit ist das einzig Reelle des Zeitlichen an der Zeit, d. h. die Einheit von
Bejahtem und Bejahendem (ib.).

Im Wechsel von Entstehen und Vergehen geht dem Denken mehr
auf als nur Zeitlichkeit. Denn die Wiederkehr des Selbigen ist absoluter
Zeitverlust. Die Gewinnung der Zeit kann nicht aus dem bloBen Gegen-
satz zur Ewigkeit erfolgen. Werden und Vergehen sind der unendliche



148 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Begriff, den die Bejahung mit dem Einzelnen verkniipft. Das Band dieser
Verkniipfung als das Reale des Zeitlichen a8t die Ewigkeit aufleuchten,
die die ganze Zeit begreift (VII. 238-9).

Zeitlichkeit ist nicht aus sich selbst verstidndlich, so wenig wie das
Besondere in seiner Besonderheit. Erst in der Idee kommt das Besondere
zum Sein und wird als solches erkenntlich. Die Verkniipfung des Besonde-
ren mit dem unendlichen Begriff der Besonderung, d. h. also die in der
Sprache getédtigte Verzeitlichung, bringt das Einzelne ins Verstdndnis. Die
Verkniipfung (Kopula) aber ist, als bejahende Bejahung, das Ewige in
jedem Seienden sofern es dieses begreift aus dem ganzen seiner Zeitlich-
keit, d. h. aus der Geschichte.

V.

Wir stellen unser Thema nun in den Umbkreis des Weltalterentwur-
fes 1116,

Die Frage der Anfinglichkeit hat Schelling beschéftigt. Er versteht
sie, gegen die Neuplatoniker, die Plato nicht mehr verstanden haben,
nicht als ein AuBerstes «wo nur gleichsam noch ein Schatten von Wesen,
ein Geringstes von Realitdt {ibrig war», ein Nichtseiendes (III. 6. 230),
sondern als «tdtige Verneinung». Um Ewigkeit verstehen zu kénnen, mu3
Zeit in ihrer Zeitlichkeit in den Blick kommen. Nicht so sehr das, was
iiber uns ist, als das was unter dem Menschen ist, das Wesen als Grund der
Existenz (231), muB} begriffen werden als das, worum es dem Menschen
in seinem Menschsein geht.

Aller Anfang ist Verschlossenheit. Aber die AufschlieBung des An-
fangs ist verneinende Bejahung, damit 7Taf zustandekomme. Sich als
Seiendes verneinen bedeutet Aufschwung zur gebdrenden, verwirklichen-
den Kraft. Die Ekstase des Anfangs ist erst wahrer Beginn: «sich selbst
verneinen als Wesen, und das Wesen auBer sich setzen, als ein unab-
héngiges in sich Seiendes: diese zwei Handlungen folgen sich so unmittel-
bar wie zwei Gedanken, die als Grund und Folge verbunden sind» (231).
Schelling bezeichnet diesen Moment als Fall, der aufgehoben ist in der
unaufldslichen Verkettung von Bejahung und Bejahtem in der Ekstase,
im Ausstand der Anfdnglichkeit. Die Innerlichkeit beider, des Seienden
und des Grundes zum Seienden, machen die Ganzheit des vollstdndigen
Wesens aus: das Seiende selbst.

6 Entwiirfe und Fragmente zum Evsten Buch. Schroter I11. 1. 185 ff.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 149

Das anfiangliche Wesen, etwa der «Ideale Mensch», das Erstgeborene,
kann nicht das Hochste sein. Denn dieses ist aulerhalb allen Gegensatzes.
Es (das Erstgeborene) ist nur das Wesen, «zu welchem die Natur die
nichste Staffel ist» (233). Natur aber ist das Zeitliche, die Geisterwelt im
Gegensatz dazu das Ewige.

Nicht die Natur ist das Anfingliche, sondern die Geisterwelt ist das
Ewige als ewig Beginnendes (234). Die Geisterwelt ist das absolute An-
sich-sein; als solches ist sie ewig. Die Natur dagegen ist das Ewig-sich-in-
Bewegung-haltende; sie zeugt und gebiert. Die Geisterwelt kann nur
geboren werden oder gezeugt werden (234). Natur verhdlt sich zur
Geisterwelt wie das ewig verneinende Prinzip. Als solches ist sie ihr nicht
«einmal» irgendwann vorausgegangen, sondern sie ist das ewig Vorauf-
gehende der Bewegung.

Die Anfinglichkeit des Anfanges kann mit Schelling am Verhiltnis
von Natur zu Geisterwelt noch vertiefend ausgelegt werden.

Der Anfang wird erst im Ende zur ausdriicklichen Anfdnglichkeit.
Die Wesentlichkeit des Anfanges besteht im Zu-Ende-fithren. Anfang-
lichkeit aber besagt Bewegung; darum heischt Bewegung kraft ihrer
Anfinglichkeit das Ende, d. h. Ewigkeit. «Darum sucht das ewig An-
fangende immerfort die Ewigkeit, und mdochte sich selbst zur Ewigkeit
erheben, nicht mit Bewulltsein zwar, aber getrieben von dem dunklen
Gefiithl des eigenen Nichts und der Alleinwirklichkeit des Ewigen»
(234-5).

Der Gegensatz treibt aber noch weiter. Er ist der Widerpart des
Ewigen, nicht Ewigkeit selbst. Die Erzeugung des ersten Wesens ist der
Anfang; das erste Wesen ist wesentlicher Beginn, Anfinglichkeit, also
Zeitlichkeit oder verneinende Kraft. Diese, ihrer eigenen Gegensitzlich-
keit, die in die Einheit treibt, bewuBt, sucht Ewigkeit «oder die sie vom
Widerstreit erlésende Einheit» (235). Die Setzung des Widerstreites, als
«gesteigerte Wirkung der begehrenden Krafty», gebiert erst die Einheit.

Diese Einheit ist nicht das urspriingliche Ewige, sondern nur die
Innerlichkeit des Seienden als wesentlich Seiendes. Es ist das Ewige in
der Zeit oder die zeitliche Ewigkeit. Sich selbst in der Zeitlichkeit voll-
endend, macht sich die Zeit zum Eidolon der Ewigkeit. Ewigkeit ist auer
allem Sein; also «weder Nichtseiendes noch Seiendes» (235). Die Zeit
aber ist das ewig Fortschreitende, das sich innerhalb seiner seienden
Zeitlichkeit vom Nichtseienden zum Seienden entfaltet und sich so ins
Ganze der notwendigen Bewegung alles dessen, was Anfianglichkeit ist,
vollendet.



150 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Die Zeit erscheint so als die Seele des Ganzen, d. h. die Seele des
Seins. Etwa wie wir sagen: ‘er ist die Seele der Bewegung’ oder: ‘eine
Seele von Mensch’. Seele ist tatsidchlich das Band des Lebendigen, von
Leiblichkeit und Geistigkeit. Nicht Geist ist sie, der reines Fiir-sich-selbst
ist. Aber Seele, d. h. Einheit der verneinenden und bejahenden Kraft,
copula als solche und idea, Notwendigkeit der zeitlichen Verfassung allen
Seins. Zeitlichkeit ist also das Wesen dessen, das mit sich selbst zu Rate
gehen kann: der Mensch als der Besonnene, der sich in seinem Mensch-
sein auf sich selbst versteht in der Ekstase, im Ausstand seiner selbst,
sich absetzend gegen die eigene Vergangenheit, sich im Mitverstehen des
Todes mit dem Leben auf die eigentliche Zukunft hin entwerfend.

VL

Die Sprache ist genau nach diesen ontologischen Strukturen der
menschlichen Natur als einer zeitlichen verfaBit. Sprache ist System und
Geschichtlichkeit zumal. Als System ist sie synchronisch, als Geschicht-
lichkeit diachronisch. Das heil3t, die Zeitlichkeit erscheint als Synchronie
im Modus der Bezeichnung, als System des Wissens, also zustindlich.
Sprache als System ist ein abkiinftiger Modus ewiger Wahrheiten.

Diachronisch ist die Sprache Eréffnung von Ereignissen, die nicht
ins System passen. Nicht Zustinde, sondern Evolutionen werden ins
BewuBtsein gehoben. Im Vergleich, d.h. in der Synchronie, im System
also, empfingt ein Faktum den Stellenwert als Ereignis. Aus der wesent-
lichen Sprach- und Zeitstruktur heraus beurteilt Schelling das System
folgendermaBen: «Hieraus ist denn wohl zu ersehen, daB3 in keinem
lebendigen Ganzen wissenschaftlicher Kunst irgend ein Punkt sei, da
man gleichsam anhalten oder den man festmachen kénnte, sondern daB3 ...
die Entwicklung des Ganzen abgewartet werden mul}, ehe der voll-
stindige Begriff des sich entwickelnden Subjektes gegeben werden kann»
(W. I. 85). Subjekt «ist nicht Einzelnes, sondern das Eins und Alles in
dem Ganzen» (ib. 86). Das Ganze aber ist Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft als voraufgehendes Umgreifen des Vollzuges in der Sprache:
Erzihlen, Darstellen, Weissagen. Das Ganze des Vernehmens umgreift
also die drei Dimensionen gleichurspriinglich und ist von ihnen seiner-
seits schon vorausbestimmt. Die Sprache selbst, als die Weise, in der sich
Zeitlichkeit zeigt, ist als Ganzes da. Darum kann Sprache in der Zeit
nicht irgend einmal «anfangen». Aus eben demselben Grunde ist Sprache



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 151

nicht Gegenstand irgend eines findigen Kopfes. Auch der Findigste kann
Sprache nicht erfinden. Nicht weil es ihm an Erfindungsgabe, etwa an
geniigend scharfem Denken fehlte, sondern weil er gar keine Zeit dazu
hat. Fehlt aber Zeit, geht auch alle Sprache fehl.

Ein System etwa, das sich der echten Sprachlichkeit begibt, ist
falsch. Es ist System, d. h. Synchronie ohne Diachronie, ohne Ereignis-
haftigkeit. Es ist leblos und fad. System im schlechten Sinne verstanden,
weil es sich nur vom Stehenbleiben herleitet, mangelt der Kraft ge-
schichtlicher Entwicklung. «So sehen wir offenbar die ganze Verschieden-
heit dagewesener Systeme entspringen durch das Festwerden auf einem
Standpunkt; nicht dieser, sondern nur das Stillstehen bei ihm ist das
Falsche» (ib. 87).

Schelling legt jedes System vom Sprachcharakter auf seinen Wert
oder Unwert hin aus. Die bloBe Sukzession (Synchronie) der Ausfaltung
beliebiger Meinungen, die als unumsté8lich behauptet und in liickenlose
Systematik der Begriffe eingebaut werden, entledigt die Wissenschaft
ihres Charakters als eines Ganzen. System in diesem Verstande gebiert
nur sprachloses Sichverwundern vor so viel Uneigentlichkeit.

Das Ganze kann nur aus dem totalen Ursprung her kommen, also
frei, die Dimensionen der Zeitlichkeit, Vergangenheit, Gegenwart, Zu-
kunft gleichermafBen umschlieBend. Echte Wissenschaft «nimmt ihre
Kraft aus dem dynamischen Geiste». Er ist zugleich das Urwesen, also
das dlteste der Wesen. Eine ewige Wahrheit sozusagen. Dieser geht nichts
vorauf. Sie hat keine Vergangenheit, sondern stiftet Vergangenes im
Charakter der Vergangenheit.

Der Mensch, schopfend aus der «Quelle der Dinge», anfangend beim
«Prinzip, das auBer uns iiber der Welt ist» (W. I. 5), begibt sich in die
«uranfingliche Lauterkeit» seiner selbst. Die menschliche Seele ist die
ganze Schopfung, und in ihr liegt hichste Klarheit der Dinge, nicht seiend,
sondern das Sein, nicht wissend, sondern selbst die Wissenschaft. Das
Urbild schlift in der Seele. Die Scheidung zu sich selbst und mit sich
selbst, d. h. der EntschluB zur Sprache, 1483t das ausgefaltete Dasein der
Seele als urspriingliche Freiheit erstehen. Die Scheidung erfolgt in der
Sprache (W. I. 6).

Die voraufgehende Struktur zeitlichen Daseins erlaubt es Schelling,
den Ursprung der Sprache zu erldutern. Es zeigt sich, «daB das Exi-
stierende sich scheiden und doch zugleich existierend, d. 1. Eins bleiben
sollte» (W. I.99). Das Auge z. B. will Auge-sein wirklich setzen, d. h.
auBer sich sein und gleichzeitig Sehendes sein, das Gesichtete im Modus



152 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

des Gesehenwerdens als aktuelles Sehen verwirklichen, d. h. identisch
setzen. Der Mund will das Mund-sein auBler sich setzen, d. h. reden. Das
Angesprochene will angegangen sein und zugleich als etwas, das den
Sprechenden angeht, hineingenommen werden ins Wort. «Allgemein
scheint ein jedes Wesen, das sich in seiner Fiille nicht mehr erhalten oder
zusammenziehen kann, aufer sich zusammenzuziehen, wohin z. B. das
hohe Wunder der Bildung des Worts im Mund gehort, welches eine wahre
Zeugung des vollen Innern ist, wenn es nicht mehr in sich selbst bleiben
kanny» (W. I. 102). Die physiologische Formung der Sprache als Lautbar-
machung ist bestdtigend fiir die eigentliche Verlautbarmachung einer
innern, der ontologischen Verfassung des Sprachwesens gemilBen Exi-
stenzweise. Schelling fihrt fort: «Auch das Existierende sucht ja in der
zunehmenden Fiille seines Innern nichts anderes als das Wort, durch das
es ausgesprochen, befreit, entfaltet werden koénne, und {iiberall 16st nur
das gezeugte oder gefundene Wort die innere Zwietracht» (W. I. 53).

Die so ermittelte ontologische Struktur des Wortes ist an den Er-
fahrungen des Menschen ausweisbar. Der ‘Mensch in Angst’ (W. L. 74),
als das «der Verwirrung ausgesetzte Wesen» (W. I. 178) ist die seins-
miBige Auslegung des ersten Chaos, des zeitlich nur rotierenden Ichs, das
der Mensch durch Scheidung von sich selbst, durch die Ekstase iiber-
windet und so zum hoéhern Ich aufsteigt. Erst das héhere Ich kommt zur
Findung der Sprache, in ihr aber zur Eigentlichkeit und so zur Ent-
scheidung, AufschlieBung und Besonnenheit. Die Sprache ist das Organ des
von sich selbst erlésten Menschen. Die Zeitlichkeitsstruktur der Sprache,
die wir im Wandel von Anwesenheit und Abwesenheit angingen und als
Bestand im Hinblick von Abstidndigkeit, Zustdndigkeit und Ausstdndig-
keit auslegten, fithrt nun sinngema8 zur Auslegung des Menschen selbst
als eines auf seine Zukunft hin sich verstehenden Seienden. Aus der not-
wendigen Gegenwirtigkeit, die sich selbst stets als vergangene setzt,
wird das Wesen, das kraft seiner Sprache sich auf Zeitlichkeit versteht,
ein Ahnendes, ja selbst ein Zukiinftiges, «da es unvermogend in sich
zusammenzuziehen oder zu zeugen, sich das ihm dhnliche, damit aber
ein von ihm Unabhingiges, Selbstindiges erzeugt» (W. I. 104).

Sprache ist aufgehobener Gegensatz. Sie ist Lust als «Wonne des
Uberwindens und Uberwundenseins» (W. I. 106); «wie, um ein schwa-
ches Gleichnis zu geben, es uns Wonne ist, den Freund zu finden, der unser
fiir sich verschlossenes Inneres zum AufschlieBen, zum sich-Aussprechen
bringt, der uns endlich das Wort gibt, das alle Widerspriiche unseres
Lebens l6st» (ib.).



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 153

Das Wort ist zu allererst Verstindnis des Menschen als Verstandnis
seiner selbst in der Scheidung zu und von sich, seinem chaotischen Selbst.
Das Wort setzt unserer Tiefe, dem Verhidngnis, die Grenze und setzt uns
selbst in die Krisis, d. h. in die Entscheidung. So erst wird die Sprache
Quellbronn der verstindlichen Dinge als verstehbare. Im Wort setzen
wir uns von unserer eigenen Vergangenheit ab. In Bezug auf uns selbst
oder auf Anderes als Nicht-seiendes gesetzt, verstehen wir uns als Ver-
gangene in jedem Moment und versichern uns so unserer eigenen Ver-
gangenheit, d. h. unserer Geschichtlichkeit.

Das Wort, gemeint fiir das Ganze der Sprache, setzt den sich Aus-
sprechenden ins Nichtsein, d. h. in den Ausstand, in Ansehung seiner
selbst als eines noch Unerschlossenen. Die Erschlossenheit im Wort ist
entschlossene Vergangenheit, weil die anfangliche Einheit als nicht seiend
gesetzt ist.

Die Sprache 16st den anfinglichen, drohenden Widerspruch des
Lebens. Die Liebe nimmt ihren Lauf; d. h. sie ist nicht mehr nur Liebe
im Gegensatz zu ..., sondern entfaltete Wonne im Wort (W. I. 107).

Mensch und Wort gehoren zusammen, und zwar in Freiheit. Sie
machen zusammen eine Natur aus. In der Entfaltung des Menschen
als zeitliche Entfaltung im Wort ist das Lebensgesetz bestédtigt, und zwar
in einem Seienden, dessen Weise zu sein das Sein der Sprache selbst ist.
Dieses Gesetz lautet: «Dal} dieselben Kriafte, welche innerlich zusammen
wirken, duBerlich unabhidngig voneinander werden und als herrschende
Méchte jede thre etgene Zeit haben: dieses groBle Gesetz allen Lebens ist
hier im hochsten Fall bestdtigt» (W. I. 107-8).

Das Sein der Sprache als das Sein des Menschen gibt uns nun auch
die entscheidende Auskunft iiber das Sein selbst. Es gilt, immer und
iiberall die Einheit von Sein und Seiendem zu iiberwinden. Dies aber
«ist unmoglich, ohne im Sein und im Seienden das Seiende selbst oder
das Wesen, in Freiheit zu setzen gegen das Sein» (W. I. 101). Die Unge-
schiedenheit Sein-Seiendes ist anfingliches Chaos aller Anfianglichkeit —
im Menschen ist es das «Innere im finstern, unfreien, ungeschiedenen
Zustand» (W. I. 111). Dieses Innere hat keine Zeit; es ist bloBe Sehn-
sucht des ewig Einen.

Schelling unterscheidet nun im Wesen die Hinsicht, in der es
Existierendes ist, von der Hinsicht, in der es blo8 Grund von Existenz
ist. Diese Unterscheidung impliziert die Zeitlichkeitsstruktur des Seins
als solchen. Denn ohne Zeitimplikation stehen wir vor einem Zirkel ohne
Wesensprioritit, d. h. schlechterdings bedingte Gegenseitigkeit. Es gibt



154 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

keinen verniinftigen Grund, das Wesen als existierendes vom Wesen
als Grund der Existenz zu unterscheiden, und es gibt keinen Grund zum
Ubergang vom Nichts zum Sein. Gott hat in sich den innern Grund der
Existenz, ist aber nicht selbst dieser Grund. Er ist das Prius seines eige-
nen Grundes. Ist nun das Sein der Dinge ihr Werden, dann ist der Ur-
sprung der Dinge schlechterdings in Gott, und zwar nicht in Gott als dem
Schopfer, sondern in Gott als seinem Grunde, der nicht er selbst ist noch
sein kann (VII. 359-60). Angewendet auf den Menschen heiBt das: Der
Mensch wird erst durch Scheidung von seinem Sein in die hochste
Selbstgegenwirtigkeit erhoht (W. 1. 54).

Das Verhiltnis Existenz — Grund zu Existenz ist seiner sachhaltigen
Bedeutung nach nicht Realunterschied, als Differenz zwischen esse und
essentia, sondern Entschiedenheit, d. h. Zeitlichkeit. «Zeitlichkeit hat
ihren Ort im Verhiltnis der ontologischen Prinzipien zueinander» (Wie-
land, a. a. O. 68).

Weil nun Sprache und Zeitlichkeit untrennbar verbunden sind, hat
auch das Wort seinen Ort in diesem Verhdltnis Wesen: Existierendem =
Grund: Existieren. «Diese Erhebung der allertiefsten Centri ins Licht
(d. h. Scheidung des Chaos, Entscheidung aus dem Grundlosen in das
Sein) geschieht in keiner der uns sichtbaren Kreaturen aufler im Men-
schen» (VII. 363).

Sie geschieht aber als Wort.

«Der Akt der Scheidung der Existenz vom Grunde ist die die eigent-
liche Zeitlichkeit konstituierende Ekstasis» (Wieland, a.a. O. 68). Denn
«die Scheidung zwischen Sein und Seiendem ist bedingt durch die
Scheidung im Sein und beide fallen zusammen» (W. 1. 65).

Wie? Im Sein ist das Wesen als Objekt gesetzt: es ist unfrei. Im
Seienden ist das Wesen als Subjekt gesetzt: es ist unfrei. Freiheit ist die
Freisetzung von Objekt und Subjekt sofern Subjekt als ausflieBendes
und Objekt als zusammenziehendes je frei gesetzt sind, aber in Freiheit
zusammenfallen. Aufhebung der Einheit von Sein und Seiendem ist Frei-
setzung des Wesens im Seienden gegen das Sein und des Wesens des
Seins von der zusammenziehenden Kraft.

Schellings Grundiiberzeugung aber ist, daB «das Sein nicht zumal,
noch ohne Widerstand iiberwunden werde» (W. I. 134). Das heilt, wiirde
alles wie «mit einem Schlage», also stracks, iiberwunden, wire keine
Zeit, sondern absolute Ewigkeit. Also muf@ die Uberwindung des Seins,
die Freilegung der ontologischen Strukturen des Wesens von Sein, d. h.
das Menschseins, immer schon auf die Zeitlichkeit hin ausgelegt werden.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 155

Kein Ding ist «in der Zeit»; vernunftlos gilt fiir Schelling die Vor-
stellung, Endliches habe in der Zeit angefangen oder kénne endlos zeit-
lich dauern (VII. 191). Die Quelle der Verstehbarkeit der Dinge aber ist
das Wort. Folglich kann dieses erst recht nicht ‘in der Zeit’ sein. Sein
Wesenszug ist die Anfinglichkeit. Der gefundene Anfang ist (zugleich)
das gefundene Wort, durch das aller Widerstreit gelost wird (W. 1. 137-8).

Es gilt nun also, die ontologische Seinsstruktur, die Sprachstruktur
und die Zeitstruktur auf den allen drei Strukturen gemeinsamen Wesens-
bezug hin zu priifen.

VII.

Um Schellings Seinsverstdndnis richtig anzugeben ist zu beachten,
daB er das Ursein als Wille versteht und sich so gegen das traditionelle
Seinsverstindnis etwa der Scholastiker abhebt. «Wollen ist Ursein»
(VIL. 350). Das Ziel des Wollens ist der Mensch. Der Mensch ist iiberdies
«nur in dem MaBe Mensch, als er eines iiber seine Einzelheit hinaus-
gehenden allgemeinen BewuBtseins fihig ist; auch die Sprache hat nur
als etwas Gemeinsames Sinn» (XI. 114).

Da Seiendes vom Wollen her auf seinen Seinssinn hin ausgelegt
wird, muB3 der Sinn des Seins als Wollen, d. h. dieses selbst in seinem
Wesensanspruch als Wille, offenbar gemacht werden. Wille wird als
solcher nur in der Freiheit offenbar.

Wille bewédhrt sich allein im Widerstand, «weil von Anfang an alles
nur auf die hochste Freiwilligkeit berechnet» ist (XII. 262-3). Der Wille
will ein sich selbst iiberwindender Wille sein, um seine Freiheit zu setzen.
Er ist als freier Wille Wille, der nichts will. Eine urspriingliche, in der
Indifferenz von Sein und Seiendem verschlossene Einheit als unentfaltete
bringt den Willen nicht zum Sein, d. h. der Ubergang zur Existenz ist
nicht gewéihrleistet.

Wir entfalten nun die Einsicht in die Verflechtung von Sein-Zeit-
Sprache, gemdl den je eigenen Artikulationen des gemeinsamen Struk-
turgefiiges. Dabei miissen wir uns mit Schelling vom Vorverstdndnis
«Ursein ist Wollen», leiten lassen.

Sein und Seiendes stellen sich als Subjekt und Objekt dar. Ihre
anfingliche Einheit, die Ungeschiedenheit des Seins vom Seienden ist
Chaos. Die Suche nach dem Prinzip ist nicht Frage nach einem anfing-
lichen terminus a quo, sondern Prinzip ist das doppelkriftige Wesen.
In dieser Gegensitzlichkeit liegt ein Unvordenkliches. Es weg-denken
heiBt, es erledigen (W. I. 91-2).



156 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

Aus dieser Not, das Unvordenkliche zu denken, entsteht die dieser
anfdnglichen Not gleichzusetzende Zeitnot allen Seins, das im Prinzip
bedacht sein will. Seinsfrage ist da zugleich Zeitfrage.

Die Zeitfrage indes ist nicht zu losen ohne den Riickgriff auf das
Wort, dessen Wesenszug wir als Anfianglichkeit bestimmt haben.

Die Zeitfrage lautet: wie wurde Vergangenheit? d. h. wie wurde der
Urzustand iiberwunden (W. 1. 97)?

Durch die dritte Not, nimlich sich zu offenbaren. Der Wille will
sich als Wille durchsetzen. Die Offenbarung ist der ontologische Grund
gegen das Verharren in der ersten anfinglichen Lauterkeit. Offenbarung
ist Sprache. Schelling sagt darum:

«Auch das Existierende sucht ja in der zunehmenden Fiille seines
Innern nichts anderes als das Wort, durch das es angesprochen, befreit,
entfaltet werden konnte, und {iiberall 16st nur das gezeugte oder ge-
fundene Wort die innere Zwietracht» (W. I. 102-3).

Im Zuge der eben angezeigten Entfaltung besinnen wir uns erneut
auf das ontologische Grundverhiltnis Existierendes — Grund der Existenz,
sofern dieses als ein urspriinglich zeitliches Verhiltnis verstanden sein will.
Sein und Seiendes sind dem Wesen nach je Objet und Subjekt. In
der anfinglichen Ungeschiedenheit sind beide unfrei. Es gilt, sie in ihrem
Wesen freizusetzen, d. h. sie als solche herauszustellen, um so ihre Einheit
zu sichern. Wesen des Subjektes ist das Verhéltnis des an sich lauteren
Gemiites gegeniiber einem bestimmten Willen. Subjekt freisetzen heil3t,
das lautere Wesen kontrahieren, auf daB3 es nach innen gehe, durch den
bestimmten Willen, und aufschlieBend werde (W. 1. 108-9).

Das Objekt ist die zusammenziehende Kraft. Das Wesen des Ob-
jektes freisetzen heilit, es als Zusammengezogenes im Zusammenziehen
freimachen.

Wenn nun die Einheit von Sein und Seiendem aufgehoben wird,
wird Subjekt als solches und Objekt als solches, d. h. als frei gesetzt.

Warum mufl Objekt freigesetzt werden? Weil es als pures Objekt
verneint wird: es ist Nicht-Subjekt. Dasselbe gilt vom Subjekt. Den-
noch waltet hier der entscheidende Unterschied. Das Sein des Seienden
wird in Bezug auf die verneinende Kraft des Wesens des Seins negiert;
dies geschieht in der Gegenwdrtigung durch das Subjektsein.

Das Sein hingegen als Objekt wird von seiten des Wesens des
Seienden als Nicht-seiend in der Seinsweise des Subjektes, d. h. als
Nicht-Subjekt gesetzt; es wird als anderes gesetzt und somit als Ver-
gangenes bestimmt.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 157

Das Seiende, sofern es sich in seinem Innern als Subjekt besitzt, ist
schon nach auBlen frei ausquellender Reichtum. Es wird in die Verfas-
sung des Geistes erhoht: selbststidndiges, selbstbewuBtes, sich erkennen-
des Wesen (W. I. 111.).

Der Geist ist das organische Prinzip der Zeiten, d. h. er ist aufgrund
seines Zustandekommens aus der Scheidung das, woraufhin Gegen-
wartigung und Setzung als Vergangenes iiberhaupt erst moglich sind.
Als wahres «woraufhin» ist es die Zukunft schlechthin, d. h. die Zeit des
Geistes ist die Zukunft (W. 1. 149-50).

Wir kéonnen nun die Struktur der Scheidung des Seins vom Seienden
und jene der Zeitlichkeit ablesen an ihrer gegenseitigen Verkniipfung, ja
geradezu in ihrem gegenseitigen IST. Die Scheidung Sein-Seiendes ist
ewige Selbstgegenwirtigung so, wie umgekehrt Selbstgegenwirtigung
als Setzung des Seins als Vergangenheit geschieht. Denn Sein als Sein
kann als Vergangenheit nur durch Scheidung vom Seienden gesetzt
werden. Diese Setzung als Vergangenheit ist ihrer Moglichkeit nach be-
reits die Gegenwdrtigung, d. h. wenn in gleichem Verhdltnis das, was
an ihm, dem Sein, Seiendes ist, d. h. Wesen, als gegenwirtig und als
seiend gesetzt wird (W. I. 112).

Als Synthese von Abstand und Ausstand, von Abwesen und An-
wesen ist das Wort nun sowohl Entstehung des Seins als Welt als auch
des Seienden als Welt.Welt des Seins ist die Natur und Welt des Seien-
den ist Geist. Schelling schreibt: «Wir werden die Losung am richtig-
sten ansehen, wenn wir sie als Artikulation des ersten stummen Ban-
des der Existenz betrachten, wodurch dieses in das vernehmliche,
sprechende Wort verwandelt wird, in welchem Selbst- und Mitlauter
nicht getrennt, sondern nur in das gehorige, aussprechliche Verhiltnis
zueinander gesetzt sind» (W. 1. 110-111).

Die formale Wortstruktur stimmt mit derjenigen, die iiber die onto-
logische Ermoglichung der Sprache ermittelt wurde, iiberein. Schelling
geht sogar so weit, die Formalstruktur des Wortes in Vergleich mit der-
jenigen der Welt des Seins zu setzen:

«Wie im Umlauf das Allgemeine des Weltkorpers das Besondere fest-
hilt, und szck in ihm, d. h. es als sich selbst anschaut, so faf3t das All-
gemeine des Menschen sich im Besonderen der Sprache» (VII. 259-260).

Der Mensch kommt also in der Sprache immer nur ins Vernehmen
mit sich selbst. Sprechen ist stets ein Sich-Aussprechen. Im Rahmen der
in den Kritischen Fragmenten inaugurierten absoluten Vernunftswissen-
schaft bestimmt Schelling die Selbstgegenwirtigung als das Ewige, das



158 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

«wesentlich Erkennen seiner selbst (ist) und diese Selbstbekriftigung
des Absoluten die sein Sein ist, ist der ganze und einzige Inhalt der Ver-
nunft» (VII. 248). Begreifen im eigentlichen Sinne heif3t, auf ewige Weise
erkennen. Nicht so, als ob diese Erkenntnis aus Quellen der ewigen Wahr-
heit schopfte, sondern aus den Quellen des Seins der Vernunft selbst.
«Das Erkennende und Erkannte ist dasselbe in der Vernunft, und
das, was diese Einheit erkennt, ist wiederum nur dasselbe. Diese Drei-
einigkeit vermag keine Abstraktion aufzulésen. Wer sie nicht begreift,
hat noch nichts auf ewige Weise erkannt» (VII. 247-8).

Die Wortstruktur entspricht genau dieser von der Vernunft vorge-
zeichneten ontologischen Seinsverfassung selbst. «Einheit eines Ganzen
mit sich selbst, d. h. mit seinen Teilen, ist innere Ruhe; Bewegung
setzt Differenz der Teile des Ganzen; die Tatigkeit der Wiederineinsbil-
dung nach gestortem Gleichgewicht ist Klang» (ib. 158).

Anhand des musikalischen Seins deutet Schelling die Sprache als
Ganzheit. Denn Sprache muf in der Tat naturd vor den Wortern sein.
Sie ist also nicht als eine Verbindung im voraus gleichsam vorhandener
Worter denkbar. Der Geist, der die (hebridische) Sprache schuf, «hat
vorwegnehmend die ganze mdgliche Struktur der Sprache geschaffen;
das, was offensichtlich philosophisch ist an der Sprache, kann nur miih-
sam von der Philosophie entborgen werden» (XI. 47 ff). Die chinesische
Sprache als monosyllabische, dient der Bestidtigung dieser Einsicht, sofern
das Chinesische keine Wérter kennt, sonder nur Spuren von Wortern, d. h.
Momente im Reden, die durch den grammatikalischen Akzent, den Ton-
fall, das Wort als Ganzes zum Bestehen seiner selbst erheben. Die mono-
syllabische Sprache ist somit auf die Seinsweise der Musik hin auszulegen
(XII. 545). Die «totale» Sprache ist also Musik, d. h. Musik ist das, worin
sich simtliche Volker als in dem ihnen Gemeinsamen verstehen. Musik
hebt die Diskordanz der Volker wie mit einem Schlage auf (XII. 545).

Die Seinsweise der Sprache ist Klang; «die Materie ist das gespro-
chene Wort, Klang das sprechende lebendige Wort» (VII 158). Riick-
wirkend bietet uns diese Bestimmung des Seinscharakters des Wortes
einen letzten Einblick in die Zeitstruktur.

Das Sein des Klanges als Harmonie ist sein Werden als vollendete
Einbildung aller Momente, d. h. des eben Verklungenen, des Klingenden
und des Ganzen in welchem das Erste das Letzteist (VIIL. 158). Klang ent-
steht also aus Widerstand gegen das Verklingen, der im Verklungenen
auf das Ganze des Klanges hin tiberwunden wird und so vorwegklingend
nur als das ganze Gemeinsame vernehmbar ist.



Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten 159

Zeitlichkeit ist gleichermaBen «das Ringen zwischen dem Prinzip,
das das Sein als vergangen und gegenwiartig setzty». Die Gegenwirtigkeit
beruht also auf der Einheit der Krifte, Vergangenheit auf der Befreiung
des Seienden vom Sein. Aus der Zukiinftigkeit jedoch als gesetzte entsteht
Zeit (W. I. 133).

Die Einigung des Seins mit dem Seienden ist Gegenwart, die Tren-
nung als Entscheidung ist Vergangenheit. Weil Seiendes als Gegen-
wirtiges und Sein als Vergangenes nur in Dualisierung freigesetzt werden,
sind Sein und Seiendes nur immer im Ubergang zueinander moglicher-
weise frei. Das hei3t, daB sie nur auf die ihnen zugesprochene Zukunft
hin frei sind. Zeit entsteht also, genau wie der Klang, nicht von einer
bestimmten Richtung her, sondern «in jedem Augenblick entsteht Zeit
als ganze Zeity» (W. L. 135).

«Ein Anfang der Zeit ist also undenkbar, wenn nicht gleich eine
ganze Masse Vergangenheit, eine andere als Zukunft gesetzt wird (was
Zeit voraussetzen wiirde!), denn nur in diesem polarischen Auseinander-
halten entsteht jeden Augenblick die Zeit» (W. I. 136).

In jedem Augenblick also entsteht Sprache, als das Ganze «der
Vergegenwirtigung des Unendlichen» (VII. 260).

VIII.

Wir stellten uns Zeitlichkeit der Sprache und Ewige Wahrheiten
zum Thema. Es durfte nicht im voraus ausgemacht sein, in welchem
ausdriicklichen Verhdltnis Zeitlichkeit, Sprache, Ewigkeit und Wahr-
heit zueinander stiinden. Denn die vier genannten Begriffe sind keine
Allgemeinbegriffe, die durch spezifische Differenzierung auf ihre Art-
eigenheit angesprochen werden konnten.

Wir zeigten, daBl das vorwegnehmende Verstindnis von Sprache und
Zeit schon eh und je zur Sprache selbst und zu unserem ausdriicklichen
Verstehen des Seins der Sprache und des Seins der Zeit gehéren. Nur
im Nachvollzug also und nicht durch logische Deduktion begegneten
Sprache und Zeit als nicht ableitbare Weise des Seins des Menschen
selbst.

Die Zeitlichkeit der Sprache und die Ewigkeit der Wahrheit bedingen
einander. Es ging uns darum, diese gegenseitige Abhingigkeit auf die
Bedingungen ihrer Moglichkeit hin zu untersuchen. Wir konnten uns
nicht damit begniigen, in der Ewigkeit der Wahrheit die Quelle der Zeit-



160 Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

lichkeit zu sehen, ohne diese selbst im Modus der Sprache auf ihre Zeit-
struktur hin untersucht zu haben. Zeit und Sprache mufBiten auf die
ihnen wesensgemaBe Vollendung ihrer Endlichkeit hin ausgelegt werden.
Ja, die Frage der Quelle der ewigen Wahrheiten selbst, wenn diese
als der in Gott liegende Ursprung allen Wahrseins angenommen wird,
konnte nur in der Begriindung der Freiheit Gottes ihre Antwort finden.

Schelling hat seine Auffassung iiber das Sein der Sprache nirgends
explizit behandelt. Wir haben versucht, Schellings Philosophie der Spra-
che zu heben und fiir das uns gestellte Thema fruchtbar zu machen.

Der Nachvollzug des Verstehens von Sprache und Zeit ergab als
Resultat die grundlegende Einsicht in die ontologische Verflechtung der
Sprachstruktur mit der zeitlichen Verfassung des Seins. Die Erfahrungen
des Menschen mit der Sprache und der Zeit sind der ausgezeichnete Ort,
an welchem die Metaphysik der Sprache und der Zeit in ihrer Beziehung
zum Denken ausgewiesen werden konnte. Angst, Verlorenheit und
Todeseinsicht sind die der Sprache und der Zeit gleich urspriinglichen
Erfahrungen. Sie sind je schon die Weisen, in denen sich der Mensch als
ein Wesen versteht, das sich nur in der Sprache begreift; als ein Wesen,
das nur in der Zeitlichkeit, die seine Entschiedenheit sich selbst gegen-
iiber ist, die Herrschaft der Geschichte stiftet.

Schellings Seinsverstindnis erwies sich nicht als eine nachtraglich
mit dem Sein der Sprache koordinierte Verallgemeinerung. Die Schei-
dung des Seins vom Seienden ist die iibereinkiinftige Gegensitzlichkeit,
die im Sprachbereich als das entscheidende Kriterium der Auslegung
schon begegnete.

Die Scheidung von sich selbst als Uberstieg iiber sich selbst muB
somit als das in der Sprache und im Sein begriindete ontologische Zeit-
verhidltnis aufgefaBt werden. Damit ist aber auch die Einsicht in das
Verhiltnis des Menschen zu sich selbst gewonnen.



	Zeitlichkeit der Sprache und ewige Wahrheiten

