
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Rubrik: Literaturbericht

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literaturbericht

Metaphysik

Eine Reihe beachtenswerter Werke zeigen, daß die großen Themen der
Metaphysik in der Gegenwart durchaus die ihnen gebührende Beachtung
finden.

Nennen wir an erster Stelle das wohl abgeklärteste und ausgewogenste
der zu besprechenden Bücher von Helmut Kuhn h

Das Werk hat nicht die systematische Form eines typischen Lehrbuches ;

es bringt vielmehr eine Reihe größerer, in sich geschlossener Abhandlungen
zu grundlegenden metaphysischen Themen. Einige der Kapitel erschienen
bereits in verschiedenen philos. Zeitschriften, während andere eigens für
diese Veröffentlichung gearbeitet wurden. So entstand ein umfangreiches,
vom Verlag bestens ausgestattetes Buch, das in glücklicher Weise gute
Lesbarkeit mit gediegener Gründlichkeit verbindet.

Für die Art und Weise, wie K. schwierige Themen zu meistern versteht,
ist das neu geschriebene zweite Kapitel bezeichnend. Es enthält eine
Auseinandersetzung mit dem Irrationalismus. Nach einleitenden Bemerkungen
über das Verhältnis von Sprache und Vernunft, die u. a. zur Sprache der
Philosophie einige treffende Feststellungen bringen, bestimmt er die Vernunft
von drei Gesichtspunkten her: Dem Seinsbezug, der Allgemeingültigkeit
als Intersubjektivität und als Generalität. Werde eines dieser Momente in
Frage gestellt, so gerate der wahre Begriff von Erkenntnis ins Wanken und
in dieser oder jener Form eröffne sich das Tor zum Irrationalismus. Aus einer
intimen Kenntnis der Philosophie und ihrer Geschichte läßt K. sodann die
irrationalistischen Motive von ihren Voraussetzungen her verstehen.
Zugleich hat er aber den Einseitigkeiten bestimmter philos. Doktrinen gegenüber

das unbestechliche, überlegen abwägende Urteil des wirklichen
Fachmannes. In sachlicher und didaktischer Hinsicht ist die Diskussion mit den
heutigen Irrationalismen vollauf gelungen.

Gleiches gilt für das großartige erste Kapitel, in dem das zentrale Thema
der Metaphysik - die Frage nach dem Sein - behandelt wird. Ausgangspunkt
ist dabei die Doppeldeutigkeit des Wortes «Existenz» im gegenwärtigen

1 Helmut Kuhn: Das Sein und das Gute. - Kösel-Verlag, München 1962,
439 S.



Literaturbericht 121

philos. Sprachgebrauch. Gerade ein Leser, der mit den Problemen vertraut
ist, wird die vornehme Art der Kritik und noch mehr das große Geschick des

Verf. vorbehaltlos anerkennen müssen, schwierigste Dinge einfach und
verständlich zu sagen, ohne auch an einer einzigen Stelle in unzulässiger
Weise zu simplifizieren. In logisch durchsichtiger Form zeigt er den Weg, der
von der Welterfahrung und von der Selbsterfahrung her mit innerer
Notwendigkeit zu dem transzendenten Gott führt, der das Sein schlechthin ist.
Die Schwierigkeiten, wie sie einer philos. Gotteslehre von diametral entgegengesetzten

Seiten entgegengehalten werden, spricht K. offen durch und gelangt
zu einer sehr ausgewogenen Stellungnahme.

Wie der Verf. in seinem Vorwort bemerkt, haben ihm die Grundgedanken

seines Buches 30 lange Jahre vorgeschwebt. Nur in solch langjährigem
Überdenken konnte ein derart reifes Werk wachsen, dem man wegen seiner
hohen Qualität viele Leser wünscht.

In einer völlig anderen Form ist Möllers Buch 2 geschrieben :

M. greift mit aller Eindringlichkeit die Grundfrage des neuzeitlichen
Philosophierens auf, das die Subjektivität des Menschen selbst in den Griff zu
bekommen trachtet. Angesichts der heutigen Problematik, in der die
Metaphysik fragwürdig geworden ist, versucht er, ihre Themen wirklich von Grund
auf zu durchdenken. Diese offene Einstellung tatsächlich bestehenden
Fragen gegenüber und der Wille, sie mit intellektueller Ehrlichkeit auf
sachliche Gründe hin zu beantworten, bedingt u. E. den großen Wert des

schmalen und äußerlich ein wenig unscheinbaren Buches.
Doch macht es der Verf. seinem Leser nicht leicht. Die Darlegungen

sind zumeist äußerst knapp. Nicht selten ist die Sprache schwierig. Vielfach
werden Thesen sogleich wieder durch vielerlei Fragen aufgehoben, deren
Berechtigung oder Bedeutung wenigstens nicht sofort aufleuchtet. Manche
Kapitel erschließen sich erst nach wiederholtem Lesen und dann
wahrscheinlich nur dem, der mit der Sache bereits einigermaßen vertraut ist.
Denn im Regelfall wird zu wenig erklärt. Erschwerend dürfte es ebenfalls
sein, daß griechische Worte und Sätze ohne Verdeutschung im Text stehen.
Leider hat das Buch auch kein Register.

Wer jedoch diese Schwierigkeiten meistert, findet in vielen Darlegungen
ganz Hervorragendes. Den Abschnitten über Substanzialität, die Kategorien,
Raum und Zeit, die Finalität, allen Ausführungen zur Frage nach den

Konstitutionsgründen u. a. m. kann man in der gegenwärtigen Literatur
nicht leicht etwas Gleichwertiges zur Seite stellen. Gut gelungen ist u. E.
ferner die geschichtliche Behandlung der Gottesbeweise, an der sodann
beispielhaft verschiedene Stilformen metaphysischen Denkens erläutert
werden. Im Unterschied zu der gängigen Methode stellt M. die Transzendentalienlehre

an den Schluß und ist damit in der Lage, den Sinngehalt
metaphysischer Lehren aufzeigen zu können.

2 Joseph Möller: Von Bewußtsein zu Sein. Grundlegung einer Metaphysik. -
Matthias-Grünewald-Verlag, Mainz 1962. 244 S.



122 Literaturbericht

Ein gutes, empfehlenswertes Handbuch bietet Emerich Coreth 3.

Das umfangreiche Werk behandelt nach der Methode der «transzendentalen

Reflexion» alle grundlegenden Themen der klassischen Metaphysik
unter organischem Einschluß der Gotteslehre. Als wohltuend empfindet man
die umfangreiche geschichtliche Einleitung, in welcher die Gegenstandsbestimmung

der Metaphysik erarbeitet wird. Angenehm berühren ebenfalls
die häufigen Verweise auf Fragestellungen aus der Sicht anderer Philosophen.
Die Auseinandersetzung, vornehmlich mit dem deutschen Idealismus, hat
C. sich nicht leicht gemacht. Er versucht, die Wahrheitsgehalte anderer
Denker zu bewahren und für die eigene Behandlung der Fragen fruchtbar zu
machen. U. E. zeigt die «Metaphysik » von C., der in manchem dem Thomis-
mus nahe kommt, wie aufgeschlossen und innerlich lebendig ein Philosophieren

sein kann, wenngleich es einer großen Tradition verpflichtet ist. Als ein
gewisser Mangel mag es erscheinen, daß Themen wie Partizipation, Ursächlichkeit,

Relation, Akt und Potenz, die Kategorienlehre etwas zu kurz kommen.
In didaktischer Hinsicht ist C. geschickt und nach Kräften bemüht,

wirklich zu erklären. So ist in der Tat ein Kompendium entstanden, das es

einem willigen Leser durchaus ermöglicht, sich in die schwierigen Fragen
der Metaphysik einzuarbeiten.

Abschließend noch eine kritische Bemerkung. In einem Zusatz von
21 Zeilen im Kleindruck lehnt C. auf S. 560 ohne eine hinreichende
Begründung seinerseits die von mehreren kath. Forschern gemachte
Untersuchung zwischen «Individuum» und « Person» ab. Wie eine solche
Unterscheidung zu nehmen ist, wird weithin auch eine Frage der Terminologie sein.
Die Scholastik kennt jedenfalls sehr differenzierte Möglichkeiten, auf sachliche

Gründe hin, Unterscheidungen zu machen. Sehr seltsam berührt es

jedoch, wenn C. wirklich verdienten Gelehrten vorwirft, ihre doch wohl auf
sachliche Überlegungen hin getroffenen Aussagen müßten als «praktische
Folge» haben «eine unpersönlich kollektivistische Gesellschaft» einerseits
und die «Religion als Privatsache» andererseits. Ehe man durch eine törichte
«Konsequenzenmacherei» Gelehrte, die anders denken, bzw. eine andere
Terminologie haben, «zur Strecke bringt», wäre es ein schlichtes Gebot des

Anstandes, die andere Meinung zunächst einmal zu verstehen zu suchen.
Eine solche durch und durch unsachliche Weise der Diskussion in einem
Kompendium, das für Studenten geschrieben ist, dürfte - gelinde gesprochen

- nicht gerade fair sein.

Fragen der Metaphysik kommen unter verschiedensten Gesichtspunkten

im Universalien^roblem. zur Sprache. Die Diskussionen um dieses
Problem in der mittelalterlichen Philosophie stellt Richard Hönigswald 4 dar.

3 Emerich Coreth: Metaphysik. Eine methodisch-systematische Grundlegung.

- Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-München 1961. 672 S. 2. Aufl. 1964. 584 S.
4 Richard Hönigswald : Abstraktion und Analysis. Ein Beitrag zur

Problemgeschichte des Universalienstreites in der Philosophie des Mittelalters. Im Auftrag
des Hönigswald-Archivs herausgegeben von Dr. Karl Bärthlein. (Schriften aus dem
Nachlaß, Bd. III.) - W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1961. 273 S.



Literaturbericht 123

Eine Würdigung dieses nachgelassenen Werkes wird die Zielsetzung des

Autors beachten müssen: Er wollte keine historische Monographie schreiben,

sondern eine problemgeschichtliche Behandlung versuchen (12), in
welcher den systematischen Fragen der ihnen gebührende Rang eingeräumt
wird.

Die grundlegende philosophische Frage, die hier zur Debatte steht,
ergibt sich für H. aus seiner Auffassung von Abstraktion, die er im Anschluß
an die Abälard gewidmeten Darlegungen entwickelt. Vermittels der
Abstraktion löse die «ratio» durch Vergleichung von den Einzeldingen gewisse
gemeinsame Merkmale ab. Dieses Gemeinsame bzw. Allgemeine übernehme
die Funktion des Wesentlichen (74 ff). Ein solches Verfahren fordere aber,
um nicht zu einem ziellosen, willkürlichen Gruppieren beliebig auseinandergerissener

Merkmale zu werden, eine Besinnung auf den Ermöglichungsgrund
in der Merkmalsstruktur des Gegenstandes selbst. Ohne eine solche
Besinnung fehle der Abstraktion die eigentliche Begründung. Daher begleite
auch der Gedanke der «Analysis» die verschiedenen Positionen, die im ma.
Universalienstreit bezogen worden seien, wie ein unheimlicher Schatten
(vgl. S. 78).

Wenngleich man eine genauere Begriffsbestimmung von «Abstraktion»
fordern muß, wird die Position H.'s prinzipiell zu bejahen sein. Diese Frage
ist überdies von Thomas von Aquin (entgegen der auf S. 162 geäußerten
Ansicht) gesehen und erörtert worden. Leider unterläßt es H., seine
Ansichten über die Abstraktion und deren Voraussetzungen mit den Ansichten
der Denker, die vor ihm dieselbe Frage behandelt haben, in seiner problem-
geschichtlichen Behandlung dieses Themas in genügender Weise zu
konfrontieren. Vor allem in den beiden Schlußkapiteln verstärkt sich der
Eindruck, daß der eigene Systemgedanke ihn derart beherrscht, daß eine
unvoreingenommene Sicht für die historischen Fakten behindert wird.

Der 19 S. lange Abschnitt über Thomas v. Aquin ist ohne eine erkennbare
Nähe zum Text dieses Philosophen und derart voll von Fehldeutungen, daß
er für eine sachliche Diskussion ausgeschieden werden muß.

In einer Studie, die an der Päpstlichen Universität «Gregoriana» in Rom
erarbeitet wurde, versucht Kurt Krenn, in der Partizipationslehie «für
Thomas eine Antwort [zu] geben, die er selbst uns vielleicht schuldig
geblieben ist» (316) 5.

Der Verf. hegt «historisch-objektivem» Philosophieren gegenüber tiefes
Mißtrauen. Ohnehin würden seiner Meinung nach uns die Elektronenhirne
im historischen Wissen um Thomas wahrscheinlich bald den Rang abgelaufen
haben. So will er es wagen, sich im «Dialog mit Thomas» in die Unsicherheit
hineinzufragen (S. III).

5 Kurt Krenn : Vermittlung und Differenz Vom Sinn des Seins in der
Befindlichkeit der Partizipation beim hl. Thomas von Aquin. Analecta Gregoriana
(Vol. 121). - Libreria Editrice dell' Università Gregoriana, Roma 1962. Brosch.
3.000 Lire. XV und 320 S.



124 Literaturbericht

Was der Verf. unter einem «Dialog mit Thomas» versteht, erkennt ein
kritischer Leser mit einigem Erstaunen, sobald er den Text und die
beigebrachten Zitate aus Thomas vergleicht. «Historisch-objektives» Philosophieren,

d. h. strenge Bindung an den Text eines großen Philosophen und eine
einwandfreie Interpretation sind und bleiben der einzige Weg, um in solch
strenger Zucht von einem wirklichen Denker das eigene philosophische
Denken zu lernen. Wegen des schlechten Deutsch hätte die Arbeit in ihrer
jetzigen Form in Deutschland kaum veröffentlicht werden können.

Ausnahmsweise sei es gestattet, eine polnische Arbeit zu erwähnen 6.

Das in flüssigem Latein geschriebene Buch des Ordinarius für
Religionsphilosophie an der katholischen Universität Lublin behandelt die Frage nach
dem Sein in der Philosophie des Thomas mit profunder Gelehrsamkeit in
systematischer und historischer Sicht. Auf dieses Werk möchten wir gerade
deshalb hinweisen, weil es die ungebrochene Lebendigkeit einer katholischen
Intelligenz in der östlichen Welt deutlich werden läßt. Zugleich wird an ihm
aber auch greifbar, wie wünschenswert der vom polnischen Staat so sehr
erschwerte unmittelbare Kontakt mit den Gelehrten der übrigen freien Welt
wäre.

Seit jeher ist der Aufstieg zu Gott und die philosophische Gotteslehre
das zentrale Thema der Metaphysik gewesen 7.

Bemerken wir vorab, daß das kleine unscheinbare Buch viel mehr hält,
als es äußerlich zu versprechen scheint. In einer klaren und einfachen Sprache
geschrieben sowie unter bewußtem Verzicht auf schwierige philosophische
Fachausdrücke, bringt es nach einer gediegenen Einleitung zunächst eine
Diskussion der verschiedenen Standpunkte der Philosophen zur Gottesfrage,
erläutert dann die besondere Struktur und die Methode der Gottesbeweise,
die anschließend eingehend entwickelt werden. Einer Wesensbestimmung
Gottes folgt endlich eine Darlegung des Ursprungs der Welt aus Gott. -
Wenigstens für die deutsche Literatur gibt es seit Langem nur vereinzelte
Arbeiten zur philosophischen Gotteslehre. Zum Teil mag das seinen Grund
auch darin haben, daß unwillkürlich den Gottesbeweisen von verschiedensten
Seiten ein unüberwindliches Mißtrauen entgegengebracht wird. Gelten diese
einer Partei als eine unzulässige Grenzüberschreitung zur Theologie hin, so

protestiert eine andere gerade aus religiösen Gründen gegen den ehrfurchtslosen

Versuch, den Gott der Anbetung intellektuell in den Griff zu bekommen.
Sollte eine solche Ablehnung von diametral entgegengesetzten Positionen
her aber nicht ein Argument für die innere Berechtigung einer um ihre
Grenzen wissenden philosophischen Gotteslehre sein

6 Stanislaus Adamczyk : De existentia substantiali in doctrina S. Thomae
Aquinatis. - Libreria Editrice dell' Università Gregoriana, Roma 1962. Brosch.
2. 500 Lire. XIX und 225 S.

7 Heinrich Beck : Der Gott der Weisen und Denker. Die philosophische Gottesfrage.

«Der Christ in der Welt» IV, 2. - Paul Pattloch Verlag, Aschafienburg 1961.
128 S. kartoniert, DM 4.50.



Literaturbericht 125

Zu diesen Schwierigkeiten, die weithin geschichtlich bedingt sind, nimmt
B. in seiner ausführlichen Einleitung Stellung. Glaube und Anerkennung
Gottes kommen ursprünglich nicht durch eine philosophische Erkenntnis
zustande. Ein Wissen um Gott ist immer schon in den spontanen religiösen
Akten des Menschen vorhanden. Weil diese Religiosität ihrer Natur nach den

ganzen Menschen trifft, kann sie nicht als ein blindes «Gefühl» gewissermaßen

isoliert neben der «Vernunft» stehen. Das gedankliche Moment, wie
es im religiösen Akt lebendig ist, ausdrücklich zu artikulieren, ist der Sinn
einer philosophischen Gotteslehre. Sie hat damit so etwas wie eine Vermittlung

zu bieten zwischen dem innerweltlichen Wissen einerseits und der Welt
des religiösen Glaubens andererseits. Sinn und Aufgabe der Gottesbeweise
ist es daher nicht, einem Menschen Gott «anzudemonstrieren», sondern den
Wahrheitsanspruch des Glaubens wenigstens ein Stück Wegs ausdrücklich
zu sichern. In voller intellektueller Ehrlichkeit kann sodann das glaubende
«Ja» zum göttlichen Partner vertieft gesprochen und vollzogen werden.
Gottesbeweise haben ihre Bedeutung somit im Hinblick auf die Existenz
des Menschen; von sonstigen «Beweisen» in den Wissenschaften sind sie

prinzipiell verschieden.
In dieser Hinsicht ein klärendes Wort gesprochen zu haben, ist das große

Verdienst des Verfassers.

GrundlegendeThemen der Metaphysik kommen in einer Arbeit von Theodor

Schleiermacher zur Sprache, deren eigentliche Intention der Theologie
angehört 8.

In den gegenwärtigen Diskussionen der Metaphysik ist oftmals von der
Philosophie des deutschen Idealismus die Rede. Wenn diesem gegenüber
eine kritische Auseinandersetzung geleistet werden soll, so dürfte das
entscheidende Problem sein: Welche Bereiche der Wirklichkeit werden in ihm
übersehen? Denn eine Philosophie ist nicht so sehr korrekturbedürftig in
dem, was sie sagt, als viel mehr in dem, was sie verschweigt. Diese Frage
beschäftigte mit großer Leidenschaft einen Denker, der für die «offizielle»
Philosophie als ein ausgesprochener «Außenseiter» gelten muß: Ferdinand
Ebner (1882-1931). Dem Denken dieses Mannes ist die vorliegende Schrift
gewidmet.

Der Grundfehler der neueren Philosophie ist nach E. der Ausgang vom
«einsamen Ich», das mit seinen Begriffen zu einem für das Denken erträglichen

Verhältnis zur objektiven Welt zu gelangen versucht. Dieses «einsame
Ich» aber ist eine Illusion; noch mehr: «das einsame Ich» ist für E. geradezu
eine schuldhafte Selbstabschließung (24). Denn geistiges Leben, das dieses
Namens wert ist, ereignet sich stets zwischen einem «Ich» und einem «Du»
(25). Menschliche Existenz kann überhaupt nur in der Beziehung zu einer

8 Theodor Schleiermacher : Das Heil des Menschen und sein Traum vom
Geist. Ferdinand Ebner. Ein Denker in der Kategorie der Begegnung. «Theologische

Bibliothek Töpelmann» Bd. 7. - Verlag Alfred Töpelmann, Berlin 1962.189 S.,
broschiert DM 24.—.



126 Literaturbericht

anderen Person erfaßt werden. Dabei ist die Ich-Du-Beziehung eine letzte
Gegebenheit, hinter die nicht zurückgegangen werden kann (39).

Ihrer Natur nach ist sie von einem Verhältnis des «Ich» zu einem «Es»
durchaus verschieden (26), kann daher aus einer «objektiven» Beziehung auch
nicht abgeleitet werden (39). Von diesem in verschiedensten Variationen
wiederholten Grundgedanken E.'s her fällt auf mancherlei Wirklichkeiten
ein völlig neues Licht, u. a. auf das Verhältnis des Menschen zu dem
persönlichen Gott.

E. hat seine Gedanken niemals in einer zusammenhängenden Weise
entwickelt; manche Formulierung ist überspitzt, manche ohne die nötige
Klarheit (40). Wenn Schi, den beachtenswerten Versuch unternommen hat,
die Anregungen E.'s mit der erforderlichen Gründlichkeit zu erschließen, sein
Denken ebenfalls gegenüber den Ansätzen der zeitgenössischen
Existenzphilosophien abzugrenzen, so wird ihm das gerade der Leser zu danken
wissen, dem das Thema der «Intersubjektivität» am Herzen liegt.

E. setzte sich als Außenseiter mit dem Typus von Philosophie
auseinander, der vornehmlich im 19. Jahrhundert Gestalt gewonnen hatte.
Eine weitere, besonnenere Sichtweise würde einige Akzente anders setzen.
Hier liegt auch ein gewisser Mangel der Arbeit Schl.s, der Ebner manchmal
aus etwas größerer Distanz hätte darstellen sollen. Einige Korrekturen
bedürfen u. E. ferner die Ausführungen zur ma. Theologie. Thomas von
Aquin wird S. 132 (Anm. 29) sinnwidrig und S. 133 (Anm. 30) falsch zitiert.
Endlich ist das Wort « Ontologismus » in der Philosophie und Theologie
bereits als Fachausdruck festgelegt. Doch bleibt trotz dieser Kritik bestehen,
daß Schi, mit seiner Studie über Ebner gerade wegen der Anregungen, die
dieser Denker zu bieten hat, einen wichtigen Beitrag zur Frage nach der
Eigenart der menschlichen Person geboten hat.

Zum Schluß sei noch empfehlend auf ein Taschenbuch von Johannes
Hirschberger hingewiesen 9.

Wie H., bekannt durch seine zweibändige «Geschichte der Philosophie»,
eingangs betont, ist es ein Wagnis, in einem Taschenbuch die ganze
Geschichte der Philosophie darstellen zu wollen. Doch hat solch eine Aufgabe
auch ihr Gutes: In der knappen Darstellung, die jedes überflüssige Detail
ausschalten mußte, treten wesentliche Grundgedanken viel stärker hervor.
Dieses Wesentliche großer und einflußreicher Denker in prägnanten
Formulierungen zu sagen, ist dem Verf. in hervorragender Weise gelungen.

Dietrich Schlüter OP

9 Johannes Hirschberger: Kleine Philosophiegeschichte. «Herder-Bücherei»,
Bd. 103. - V erlag Herder, Freiburg 1961. 213 S., kart., DM 2.40.



Adressen der Mitarbeiter :

Prof. Dr. Gion Darms, Kollegium, 6430 Schwyz

Dr. Winfried Weier, Friedrich-Fickstr. 21, 8700 Würzburg, Deutschland

Prof. Dr. Coelestin Zimara SMB, Missions-Seminar, 6375 Schöneck/Beckenried

Univ.-Prof. Dr. Johannes Kraus, Am Fort Josef 1, 6500 Mainz, Deutschland

Univ.-Prof. Dr. Alois Müller, Salesianum, 1700 Fribourg

Prof. Dr. Dietrich Schlüter OP, Albertus-Magnus Akademie, 5301 Walber¬
berg (Kr. Bonn), Deutschland


	Literaturbericht

