
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Artikel: Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral?

Autor: Kraus, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Kraus

Inkonsequenz

der seitherigen kirchlichen Ehemoral

Kritischer Beitrag
zur Diskussion um «Eheliche Hingahe und Zeugung »

In der lebhaften Diskussion um Fragen katholischer Ehemoral hat
die Gegenantwort des Mainzer Weihbischofs J. M. Reuß1 auf die
kritischen Bemerkungen A. Günthörs 2 zu seinem ersten Artikel über
«Eheliche Hingabe und Zeugung»3 nach zwei Seiten hin einen gewissen

Fortschritt gebracht: seine Stellungnahme zu der seitherigen kirchlichen,
d. h. vor allem durch Pius XI. und Pius XII. verkündeten und von den

Moraltheologen aufgenommenen Ehemoral hat eine präzise Formulierung
gefunden, und der Beweisgang für seine eigene Auffassimg wurde in
größerer Klarheit und eingehenderen Begründungen dargelegt.

Es liegt nicht im Sinne des Verfassers, in diesem Artikel zu allen
in den beiden Abhandlungen von Reuß aufgeworfenen Fragen Stellung zu
nehmen; einzig und allein die «Grundsatzfrage» gilt es zu klären. Wie
Reuß selbst alle «Methodenfragen» ausgeschlossen haben will, so soll
es auch hier geschehen. «Es geht vielmehr um die aufgezeigte
Grundsatzfrage» 4.

1 Josef Maria Reuss, Nochmals zum Thema « Eheliche Hingabe und Zeugung»
Tübinger Theologische Quartalschrift (TQ) 144 (1964) 445-476 (zit. R. II).

2 P. Anselm Günthör OSB, Kritische Bemerkungen zur neuen Theorie über
Ehe und eheliche Hingabe, TQ 144 (1964) 316-350.

3 Josef Maria Reuss, Eheliche Hingabe und Zeugung, TQ 143 (1963), 454-476
(zit. R. I).

4 R. II, 452; vgl. II, 460.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral? 97

I. Die Grundsatzfrage und ihre Beantwortung durch Reuß

«In dem Diskussionsbeitrag, der von Günthör angegriffen wurde,
geht es präzise um die Frage : Wenn eine copula, die mit Hilfe der
Zeitwahl nicht zur Zeugung führen kann, aus entsprechend schwerwiegenden
Gründen sittlich erlaubt ist, ist dann nicht auch eine copula, die mit
Hilfe eines Eingriffes in die biologisch-physiologischen Gegebenheiten
und Abläufe nicht zu einer Zeugung führen kann, ebenfalls aus

entsprechend schwerwiegenden Gründen sittlich erlaubt » 5 Im Grunde ist
es also eine Frage logischer Konsequenz. Der von Reuß an- und
eingenommene Ausgangspunkt ist die kirchliche Lehre von der sittlichen
Erlaubtheit ehelichen Verkehrs ausschließlich in empfängnisfreien
Tagen, die er nun mit der ebenfalls «kirchlichen Lehre der direkten
Sterilisation» konfrontiert. «Wir fragen: Läßt sich diese kirchliche
(nicht definitive und deshalb auch nicht irreformable) Lehre (nl. von
der absoluten Unerlaubtheit der direkten Sterilisation) aufrechterhalten,
nachdem durch eine ebensolche kirchliche Lehre die sittliche Erlaubtheit

einer mit Anwendung der Zeitwahl vollzogenen copula erklärt worden

ist? 6

Ebenso klar und eindeutig wie die Fragestellung ist auch die Antwort
von Reuß: «Unsere ganzen Überlegungen in dieser Antwort an Günthör
gingen davon aus, daß in der kirchlichen Lehre die aus schwerwiegenden
Gründen ausschließlich mit Anwendung der Zeitwahl (sei es zeitweise
oder sei es für immer) vollzogene copula als sittlich erlaubt anerkannt
wird. Daraus ergab sich als Folgerung, daß nicht jede kontrazeptive
Maßnahme absolut unerlaubt sein kann. Denn sittliche Erlaubtheit der

Zeitwahl einerseits und absolute Unerlaubtheit jeder kontrazeptiven
Handlung andererseits erscheinen logisch nicht widerspruchsfrei und
deshalb nicht miteinander vereinbar zu sein» 7 - «Wir sehen keine
Möglichkeit, die absolute Unerlaubtheit jeder kontrazeptiven Maßnahme

mit der sittlichen Erlaubtheit einer mit Anwendimg der Zeitwahl
vollzogenen copula zu vereinbaren. Mit der sittlichen Erlaubtheit der Zeitwahl

ist die den kontrazeptiven Maßnahmen zugeschriebene
Sonderstellung gegenüber allen anderen Eingriffen in biologisch-physiologische
Gegebenheiten und Abläufe nicht aufrecht zu erhalten» 8.

5 R. II, 452. 6 R. II, 469.

' R. II, 475. 8 R. II, 471.

7



98 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral

Man wird rückhaltlos anerkennen, daß es Weihbischof Reuß bei
seiner Ehrfurcht vor der kirchlichen Lehrautorität nicht leicht gefallen
ist, eine solche Feststellung zu treffen 9, und wird seinen Mut zu
wissenschaftlicher Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit zu würdigen wissen. Man
muß sich auch vergegenwärtigen, daß Reuß in keiner Weise seine

Ausführungen «als eine in jeder Hinsicht fertige Lösung, sondern mehr als

Anstoß zur theologischen Diskussion, wie sie im kirchlichen Raum möglich

sein muß »10 betrachtet wissen will und die Theologen warnt, solche

Überlegungen zum «unmittelbaren Gegenstand der Verkündigung» zu
machen u. - Trotzdem bleibt (die Richtigkeit der Überlegungen einmal
vorausgesetzt) die unsere Theologen und Laien beängstigende und
verwirrende Frage: Sollen wirklich kirchliches Lehramt und die
Moraltheologen nur kraft Mangels an logischer Folgerichtigkeit an den beiden
Lehren der Erlaubtheit der Zeitwahl und der Unerlaubtheit der direkten
Sterilisation festgehalten haben Oder geschah dies bei der überwiegenden
Mehrzahl der Moraltheologen (- eigentlich müßten ja auch unsere
Bischöfe als Verkünder der verbindlichen katholischen Sittenlehre
miteinbezogen werden -) mehr als 3 Jahrzehnte hindurch nur «aus Gehorsam

gegen die kirchliche Autorität», nicht «aus innerer Einsicht und
Überzeugung in die Durchschlagskraft der vorgebrachten Gründe», wie J. D.
insinuieren möchte 12 Schärfer und härter als durch die Feststellung
sie leide an innerer Inkonsequenz, konnte man die seitherige kirchliche

Lehre m. E. nicht treffen. Gewiß können - und darauf beruht ja
der Fortschritt jeder Wissenschaft, auch der Theologie - inhaltlich neue
Erkenntnisse oder Gesichtspunkte eine seither festgehaltene Lehre als

unrichtig oder unvollkommen erweisen. Aber eine etwaige Inkonsequenz
als Mangel an folgerichtigem Denken ist so tief in der Lehre selbst

verwurzelt, daß es keiner neuen Erkenntnisse oder Gesichtspunkte
bedarf, um diesen Mangel aufzudecken. Auch Reuß bringt in diesem

Teil seiner Überlegungen 13 keinen Gedanken, der nicht schon vor rd.
30 Jahren in der Diskussion um die Erlaubtheit der «Zeitwahl» - damals

allerdings zum Erweis ihrer Unerlaubtheit - geltend gemacht worden

9 R.II, 453. Anm. 25.
10 R.I, 455. Anm. 1; II, 448. Anm. 14.
11 J. M. Reuss, Hinweise zur pastoralen Behandlung der Fragen um Ehe und

Elternschaft, in: Theologie der Gegenwart 7 (1964) 139, Anm 2; vgl. R. II, 448.
Anm. 14.

12 J. D., Zur Frage der Geburtenregelung, in: Theol. d. Gegenw. 7 (1964) 72.
13 Zur ganzheitlichen Betrachtung vgl. Klaus Demmer MSC, Eheliche Hingabe

und Zeugung, in: Scholastik 39 (1964) 528-557.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral 99

wäre. Der gewechselte Ausgangspunkt und die umgekehrte Zielrichtung
ändern jedoch nichts an dem Sinn der Fragestellung. Man kann genau
so gut fragen: Wenn eine copula, die mit Hilfe eines Eingriffes in die

biologisch-physiologischen Gegebenheiten und Abläufe nicht zu einer

Zeugung führen kann, sittlich unerlaubt ist, ist dann nicht auch eine

copula, die mit Hilfe der Zeitwahl nicht zur Zeugimg führt, ebenso

sittlich unerlaubt Reuß müßte aus seinen Überlegungen heraus ebenso

antworten: «Sittliche Erlaubtheit der Zeitwahl einerseits und absolute
Unerlaubtheit jeder kontrazeptiven Handlung andererseits erscheinen

logisch nicht widerspruchsfrei und deshalb nicht miteinander vereinbar

zu sein». Das hat übrigens Reuß selbst bestätigt: «Man könnte aus der
Unvereinbarkeit der sittlichen Erlaubtheit der Zeitwahl... einerseits und
aus der absoluten Unerlaubtheit jeder kontrazeptiven Maßnahme
andererseits an sich genausogut darauf schließen, daß die Zeitwahl
sittlich nicht erlaubt sein könnte» 14. Das wesentlich Gleiche, das eine

wesentlich verschiedene, und datier notwendigerweise inkonsequente
sittliche Wertung erfuhr, lag für die Gegner der Zeitwahl in der
planmäßigen, beabsichtigten und überlegten Zeugungsausschaltung. «Die
klassische Spätscholastik bemüht sich, gewissen formalistischen
Spitzfindigkeiten gegenüber nachdrücklich darauf hinzuweisen, daß es gar
nicht auf die Methode der Zeugungsausschaltung, sondern lediglich auf
die Tatsache der planmäßigen Ausschaltung, der überlegten Regelung
ankommt» 15. - Auch die von Reuß zum Aufweis der Inkonsequenz
herangezogenen Überlegungen sind nicht so neu, wie sie Reuß selbst und L. M.

Weber zu sein scheinen 16. Einigermaßen erstaunlich bleibt nur, daß

Reuß es nicht der Mühe wert gehalten hat, auf die in der damaligen
Diskussion gegebenen Begründungen näher einzugehen.

II. Versuch des Aufweises der Inkonsequenz

Im Grunde sieht Reuß die Inkonsequenz in einer unterschiedlichen,
nicht konsequent durchgehaltenen Wertung des «Ausschlusses des

Zeugungszieles» bei Empfängnisvermeidung einerseits und
Empfängnisverhinderung andererseits. Beide unterscheidet Reuß so: «Im ersten

Fall sind nämlich nicht alle zur Zeugung erforderlichen biologisch-

14 R. II, 475 f.
15 Jos. Mayer, Erlaubte Geburtenbeschränkung? Ernste Bedenken gegen die

«natürliche» Methode der Empfängnisverhütung, Paderborn, 1932. 15.
16 R. II, 450, 451. Anm. 19.



100 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral

physiologischen Gegebenheiten und Abläufe vorhanden, und die damit
verbundene Unfruchtbarkeit wird benutzt. Im zweiten Fall aber wird
in irgendeiner Weise in die zur Zeugung erforderlichen
biologischphysiologischen Gegebenheiten und Abläufe eingegriffen, um eine

Unfruchtbarkeit herbeizuführen. Darum ist Zeitwahl Empfängnisvermeidung,

während jede Form des Eingriffes eine Empfängnisverhinderung

ist»17. In anderer, den Gedanken des Aufweises näherstehenden

Weise formuliert er: «Die Absicht ist bei Empfängnisvermeidung
und Empfängnisverhinderung dieselbe : Ausschluß der procreatio prolis.
Diese Absicht wird bei der Empfängnisvermeidung durch gezielte

menschliche Aktivität, um die Sterilität der copula durch die Anwendung
der Zeitwahl sicherzustellen, erreicht, bei der Empfängnisverhinderung
dagegen durch einen Eingriff in die zur Zeugung erforderlichen
biologischphysiologischen Gegebenheiten und Abläufe» 18.

Um die verschlungenen Gedankengänge von Reuß durchsichtiger
zu machen, möchte ich den Kern seines Beweises in die Sätze zusammenfassen:

Die Zeitwahl kann nur erlaubt sein, wenn das «Zeugungsziel»
als das die copula nicht grundlegend Spezifizierende anerkannt wird.
Dann ist es aber inkonsequent, die absolute Unerlaubtheit eines Eingriffes
lediglich aus dem Grunde festzuhalten, daß dem Zeugungsziel die

grundlegende und übergeordnete Spezifizierung der copula zukomme. Die

Hauptbeweislast kommt also aus dem Vordersatz.

«Empfängnisvermeidung durch gezielte menschliche Aktivität»

In wirklich grundlegendem Gegensatz zu den Vertretern der
kirchlichen seitherigen Ehemoral glaubt Reuß in der «Zeitwahl» eine
«Parallele» zu den Eingriffen in biologisch-physiologische Gegebenheiten
und Abläufe gefunden zu haben, die ihm seinen Beweis für die Erlaubtheit

letzterer ermögliche. Das kann natürlich nur geschehen, wenn die

Parallelität sich nicht bloß auf die von allen zugegebene Gleichheit der

Wirkung, das Nichtzustandekommen einer effektiven Zeugung, erstreckt,
sondern in die innere Struktur der Akte hineinreicht. Denn solche «Eingriffe

im Hinblick auf die zu vollziehende copula» «lassen nämlich -
ebenso wie die Zeitwahl - den Aktablauf völlig unangetastet und
ermöglichen dabei - ebenso wie die Zeitwahl - den Vollzug einer copula,
die für das Wachsen der Gemeinschaft von Mann und Frau offen, für

" R. I, 471 f.
18 R. II, 475.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral? 101

die Zeugung dagegen verschlossen ist» 19. Doch das für den versuchten
Beweisgang Ausschlaggebende - und damit auch der alten Lehre gegenüber

Unterscheidende - in der Strukturparallelität der Akte ist hiermit
noch nicht deutlich sichtbar gemacht. Reuß behauptet, bei der Zeitwahl
werde die Empfängnisvermeidung durch gezielte menschliche Aktivität
erreicht; dadurch aber stehe fest, «daß das Zeugungsziel die copula
nicht so einschneidend spezifiziert»20. Diesem Beweisziel dienen alle
vorangehenden Überlegungen. «In dem ganzheitlichen Zielgefüge der copula
an sich spezifiziert zwar auch das Ziel der Zeugung diesen Akt; trotz
dieser Spezifikation darf aber menschliche Aktivität etwas unternehmen,

um zu vermeiden, daß eine zu vollziehende copula zur Zeugung
führen kann!21 Man müsse die «Fiktion» aufgeben «zu sagen, der

zeugungsunfähige Akt würde als zeugungsunfähig nur zugelassen, und
nicht intendiert» oder «bei der Zeitwahl würde das Kind bedingt
bejaht» 22. Das «Spezifikum» des Auswegs der Zeitwahl liege gerade darin,
«daß die copula keine Zeugung zur Folge haben kann. Deshalb wird die

copula als Ausweg aus dem Konflikt gerade mit Rücksicht auf dieses

Spezifikum intendiert. Also wird damit, daß der Ausweg intendiert
wird, auch das Spezifikum mitintendiert». Damit aber sei eine
«Absicht sittlich erlaubt, eine copula zu vollziehen, die in diesem konkreten
Fall das der copula an sich zukommende Zeugungsziel nicht erreichen
kann und auch nicht erreichen soll»23. - Neben die Absicht, Empfängnis
zu verhüten, trete als «äußeres Tun und innere Entscheidung» das
Feststellen der unfruchtbaren Zeiten und das Festlegen des Geschlechtsverkehrs

in diese Zeiten. «So will (der Mensch) durch seine Aktivität mit
der Zeitwahl vermeiden, daß die zu vollziehende copula zur Zeugung
führen kann» 24.

Aus der so beschriebenen menschlichen Aktivität zieht nun Reuß
den vieldeutigen Schluß : «Trotz dieser Spezifikation (durch das Zeugimgsziel)

darf menschliche Aktivität etwas unternehmen, um zu vermeiden,
daß eine zu vollziehende copula zur Zeugung führen kann»25. Damit
aber, so folgert Reuß weiter, stehe durch die Zeitwahl «fest, daß das

Zeugungsziel die copula nicht so einschneidend spezifiziert», daß ein

19 R. II, 458 f.; R. I, 472 f.
20 R. I, 473.
21 R. I, 471.
22 R. I, 470.
23 R. I, 469, u. f.
24 R. I, 471.
25 R. I, 471 (Unterstreichung von mir).



102 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral

Eingriff - gemeint ist ein direkter Eingriff - in die biologisch-physiologischen

Gegebenheiten und Abläufe «immer unerlaubt» sei26. Wenn
hier eine echte Folgerung gegeben sein sollte, so widerspricht sie jeder
Logik; sollte sie nur eine Ausdeutung sein, so ist ihre Berechtigung völlig
unbewiesen. Durch ihre allzu vage Formulierung läßt die erste Folgerung
noch Raum für eine Interpretation, die auch die Vertreter der «alten»
Lehre akzeptieren könnten. Auch sie geben in der Erlaubtheit der Zeitwahl

zu, daß «trotz» der Spezifikation, die der geschlechtliche Akt als

willentliche Betätigung der Zeugungsanlagen durch deren immanenten

Zielgehalt erhält, er absichtlich und mit voller Überlegung aus
Verantwortungsgefühl in die empfängnisfreien Zeiten verlegt werden darf,
wenn die entsprechend schwerwiegenden Gründe dafür gegeben sind.
Sie leugnen aber, daß daraus logisch eine sittliche Erlaubtheit für einen

aktiven Eingriff in den Akt oder die Anlagen abgeleitet werden kann.
Die «Ausdeutung» - falls sie eine solche sein sollte - ist in Wahrheit eine

Ausweitung der ersten von Reuß gezogenen Folgerung. Darin liegt
letztlich auch ihre Unlogik. Solange nicht bewiesen ist, daß diese in der
Zeitwahl getätigte Aktivität in den Akt hineingreift, der spezifiziert wird,
ist sie selbst in die Spezifikation nicht einbezogen und kann ihr auch nicht
entgegenstehen.

Mit Recht hat Günthör betont, daß hier die Diskussion an ihrem
«springenden Punkte» angelangt ist, und hat Reuß vorgeworfen, er
verzeichne tatsächlich immer wieder die Seinsstrukturen des menschlichen
Aktes (wie auch Janssens), indem er volitum und voluntarium verwechsle

trotz seiner Unterscheidung von Zeitwahl und Verursachung der
Unfruchtbarkeit. So gilt im Sinne Günthörs selbst dessen Vorbehalt gegen
Janssens auch Reuß: «Das Fehlen der Empfängnismöglichkeit wird in
der Zeitwahl vom Willen des Handelnden bejaht und begrüßt und
entscheidend einkalkuliert, aber eben doch nicht verursacht; in der
philosophischen Fachsprache muß man also sagen, das Fehlen der Empfängnismöglichkeit

ist im Falle der Zeitwahl ein volitum, aber kein voluntarium»

27.

Für den Nachweis einer der kirchlichen Lehre innewohnenden

Inkonsequenz ist die These, durch die Zeitwahl stehe fest, daß das

Zeugungsziel den Geschlechtsakt nicht grundlegend - «so einschneidend»

(Reuß) - spezifiziere, von entscheidender Bedeutung. Wenn das noch

26 R. I, 473.
27 Günthör aa. O. 339, 338.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral 103

eines Beweises bedürfte, so liegt er in einem Texte, der dies in fast

streng syllogistischer Form sichtbar macht. Reuß sagt, hinsichtlich der
sittlichen Wertung von Eingriffen in körperliche Organe komme nach
Lehre der Kirche dem Eingriff in Sexualorgane eine Sonderstellung zu,
insofern ein solcher absolut verboten sei. Das Unberechtigte solcher
Lehre will Reuß durch folgenden Text erweisen, den ich wörtlich wiedergebe,

aber die Syllogismusform deutlich mache.

«Diese Sonderstellung könnte nur eingeräumt werden, wenn
feststünde, daß das Zeugungsziel jede konkrete copula derart spezifiziert,
daß menschliche Aktivität unter keinen Umständen etwas unternehmen
dürfte, um den Vollzug einer copula zu ermöglichen, die nicht zur
Zeugung führen kann.

«Nun steht aber deshalb, weil die Zeitwahl als erlaubter Ausweg aus
dem Konflikt anerkannt und empfohlen wird, fest, daß das Zeugimgsziel
die copula nicht so einschneidend spezifiziert.

«Also kommt einem Eingriff in biologisch-physiologische Gegebenheiten

und Abläufe, der im Hinblick auf eine zu vollziehende copula
erfolgt, im Rahmen der Eingriffe in biologisch-physiologische Gegebenheiten

und Abläufe überhaupt keine solche Sonderstellung hinsichtlich
der Erlaubtheit zu, daß er trotz entsprechend schwerer Gründe immer
unerlaubt wäre »2S.

So hat Reuß klar ausgesprochen, daß mit der Richtigkeit bzw.

Unrichtigkeit des Untersatzes seine ganze Argumentation steht bzw. fällt.
Die Gegenantwort von Reuß bringt zwar schärfere Präzision und

eingehendere Explikation seiner These, aber keinen neuen Gesichtspunkt.
Stärker ausgewertet wird nur der durch die Absicht, «finis operantis»,
gewirkte Zusammenschluß der verschiedenen Handlungen zu einer
gewissen Einheit, sodaß die Feststellung der empfängnisfreien Tage und
«die an den periodisch empfängnisfreien Tagen vollzogene copula anderseits

im Hinblick auf ihre sittliche Beurteilung nicht als zwei völlig
voneinander getrennten Handlungen betrachtet», sondern «auch in dieser

Beziehung zueinander sittlich beurteilt werden» müssen 29. Die Reichweite

der Wirksamkeit der «gezielten menschlichen Aktivität» wird in
ihrer Begrenztheit nochmals scharf formuliert: «Zwar bewirkt diese

Festlegung nicht einfachhin das Nichthingeordnetsein der copula auf

Zeugung, wohl aber einen Vollzug der copula, der nicht auf Zeugung

28 R. I, 473.
29 R. II, 465.



104 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral?

hingeordnet ist»30. Die Absicht des Handelnden, d. h. «das, was er durch
die Zeitwahl erreichen will», ist die «sterile copula». «Die Feststellung
der periodisch unfruchtbaren Tage und die periodische Enthaltsamkeit
(also sowohl Tun als Unterlassen) zeigen, daß es den Ehegatten bei der
Zeitwahl gerade auf den Vollzug einer sterilen copula ankommt»; «mit
der Zeitwahl intendieren also die Ehegatten gerade die sterile copula»31.

Reuß legt gesteigerten Wert darauf, die Sterilität der copula in das

«eigentliche Willensobjekt bei der Anwendung der Zeitwahl» mithineinzunehmen

und wehrt sich gegen Günthör, sie nur als einen Umstand zu
werten, von dem der eheliche Verkehr «willentlich abhängig gemacht»
werde 32. «Gerade die sterile copula ist das «eigentliche Willensobjekt»
bei der Anwendung der Zeitwahl»33. Offensichtlich besteht Reuß so sehr

auf dieser «Feststellung», weil er darin die Berechtigimg zu finden glaubt,
die dabei obwaltende «Absicht» (Intention) als finis operantis aufzufassen

und zu folgern: «Der Inhalt des finis operantis der Zeitwahl steht
deshalb der procreatio prolis als einem Inhalt des finis operis der copula
diametral gegenüber»34.

Dem Zeugungsziele als dem finis operis, der ja nach allgemeinem
moraltheologischem Grundsatz jedem sittlichkeitsfähigen Akte seine

primäre, innere, wesentliche sittliche Qualifikation verleiht, die absolut
bindende Kraft zuzuweisen, alles geschlechtliche Tun auf sich
auszurichten, und trotzdem den dem finis operis diametral entgegengesetzten
finis operantis als sittlich erlaubt zu erklären, macht nach Reuß vor allem
die innere Inkonsequenz der «kirchlichen» Lehre offenkundig. Befreie

man sich von diesem Mangel an folgerichtigem Denken, so bleibe nur
die Wahl, entweder an der absolut verpflichtenden Ausrichtung alles

geschlechtlichen Tims auf das Zeugungsziel festzuhalten und damit die

Erlaubtheit der Zeitwahl aufzugeben, oder aber einzugestehen, daß das

Zeugungsziel die geschlechtliche Handlung «nicht so einschneidend

spezifiziert», daß jede kontrazeptive Maßnahme unerlaubt sei. Der dem

«finis operis der copula diametral entgegengesetzte» finis operantis, nl.
die «Absicht bei der Zeitwahl» «könnte nicht sittlich erlaubt sein, wenn
die copula durch das Zeugungsziel so grundlegend spezifiziert würde,
daß sein Ausschluß die copula ihrer ganzen Seinsrechtheit beraubte;

30 R. II, 466.
31 R. II, 463.
32 R. II, 463.
33 R. II, 464.
34 R. II, 464, 470.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral 105

sonst wäre nämlich eine Absicht erlaubt, die der grundlegenden
Ausrichtung der copula absolut widerspricht» 35.

Günthör hat wohl nicht recht, wenn er meint, Reuß folgere die
Erlaubtheit der direkten Sterilisation im Interesse der Harmonie der
Gatten aus der Erlaubtheit von Eingriffen in den eigenen Organismus

zugunsten des Nächsten 36. Reuß geht es zunächst um «die grundsätzliche

Frage, ob überhaupt Eingriffe in biologisch-physiologische Gegebenheiten

und Abläufe, die zur Zeugung erforderlich sind, sittlich erlaubt
sein können. Diese grundsätzliche Frage kann man - so meinen wir
aufgezeigt zu haben - nicht verneinend beantworten, wenn man
zugesteht, daß eine mit Anwendung der Zeitwahl vollzogene copula sittlich
erlaubt sein kann »37. «Gegen diese Sonderstellung (nl. der direkten
Sterilisation als kontrazeptiven Eingriff) aber argumentierten wir mit
der sittlichen Erlaubtheit der Zeitwahl, sodaß in ihr unser eigentliches

Argument zu sehen ist»38. Die vermeintliche Inkonsequenz der seither

von den Päpsten und Moraltheologen vorgetragenen Lehre soll ihm also

den Weg freimachen für die grundsätzliche Möglichkeit einer Erlaubtheit
eines solchen Eingriffes. Erst später wird aus einer «ganzheitlichen»
Betrachtung gefolgert, unter welchen Umständen oder aus welchen
Gründen ein solcher Eingriff erfolgen kann.

III. Kritische Bewertung der gegebenen Auffassung

Wer nicht von vornherein seine Kritik an den Auffassungen von
Reuß in Mißkredit bringen will, wird den methodischen Erwägungen
Auers und seiner Forderung auf «immanente Kritik» Rechnung tragen
müssen, allerdings in der von der Sache her gebotenen Begrenzung.
Auer schreibt: «Wer diese These ausschließlich mit den Mitteln der

gängigen moraltheologischen Argumentation kritisiert, vermag das

Gewicht ihrer aus der biblisch-theologischen Anthropologie stammenden
Fundamente überhaupt nicht voll zu würdigen und darum über die

Legitimität der ethischen Folgerungen keine vollgültigen Aussagen zu
machen»39. Was für die These als ganzes gilt, gilt noch lange nicht in

35 R. II, 470.
36 Günthör a. a. O. 346; vgl. auch Demmer a. a. O. 537.
37 Reuss, Theol. d. Gegenw. 8 (1965) 47.
38 Reuss, Theol. d. Gegenw., a. a. O. 46 (Unterstreichung von mir).
35 Alf. Auer, Eheliche Hingabe und Zeugung, in: ThPrQ 112 (1964) 126.



106 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral

der gleichen Weise für jeden ihrer einzelnen Teile. Für unsere hier
anstehende Frage bedeutet das: Zur immanenten Kritik wird man ja wohl
die Frage rechnen müssen, ob Reuß die herkömmliche Lehre, der er eine

innere Inkonsequenz vorwirft, überhaupt sinngerecht wiedergibt bzw.

darstellt. Was die Art der Argumentation anlangt, genügt die einfache

Feststellung, daß Reuß in der uns beschäftigenden Frage sich ganz und

gar im Rahmen der «gängigen moraltheologischen Argumentation» bewegt;
anders konnte es bei der gesteckten Zielsetzung ja auch nicht sein.

Neue Gesichtspunkte wie Ganzheitsbetrachtung oder personale Sicht
bleiben hier ohne Gewicht. Damit ist auch unserer Entgegnung der
Rahmen gesteckt. - Doch vermag ich Auer nicht zuzugestehen, daß es

sich bei dem für das Verständnis der ganzen Problematik wesentlichen

«Doppelbegriff der Sterilität» (Unterscheidung von «Empfängnisvermeidung

und Empfängnisverhinderung») um eine «bislang noch kaum
diskutierte moraltheologische Grundfrage» 40 handelt. Das bildete ja
gerade das eigentliche Thema der Diskussion vor rd 30 Jahren, wenn auch
in umgekehrter Zielrichtung. Es ging nicht nur um «den fundamentalen
Unterschied zwischen dem Eheverkehr Unfruchtbarer einerseits und dem
Eheverkehr nach dem Smulderschen oder Capellmannschen Kalender
anderseits» 41, sondern auch, ja noch mehr um den Unterschied zwischen
Zeitwahl und Neomalthusianismus42. Zeitwahl und Empfängnisverhinderung

werden in ihrer Konfrontation sogar formal unter den

Gesichtspunkt der Konsequenz bzw. Inkonsequenz gestellt. «Jedenfalls
müssen dann die Definitionen des Onanismus, wie sie seit Jahrhunderten
fixiert sind, geändert werden; geändert werden muß die
Hauptbegründung seiner Verurteilung Das ist jedenfalls das Los aller
Verteidiger der Capellmann-Smulderschen Geburtenverhinderung, daß sie

sich gegenüber einer anfänglichen eindeutigen Grundsätzlichkeit praktisch

alsbald in unauflösliche Widersprüche verwickeln Aber man muß

konsequent sein, entweder man läßt die bisherige Begründung der

Ablehnung des Neomalthusianismus fallen, oder man muß auch die vorsätzliche

Benutzung der empfängnisfreien Zeit nach Capeilmann-Smulders
verwerfen Beides zusammen aber ist unhaltbar, weil inkonsequent» 43.

40 ds. 124.
41 J. Mayer, Erlaubte Geburtenbeschränkung, 30.
42 Berücksichtigt werden muß, daß Mayer den Begriff des Neomalthusianismus

durch 3 Momente wiedergibt: 1) «Genuß des Eheverkehrs; 2) planmäßige
Ausschaltung der Empfängnis; 3) Jede Methode, die geeignet ist, den Samen und
das Ovulum steril, vielmehr infertil, d. h. unfruchtbar zu halten», a. a. O. 19.

43 Mayer a. a. O. 34 f.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral 107

Auch die Grundbegriffe, mit denen Reuß in seinen Überlegungen

an entscheidenden Punkten arbeitet, standen damals im Mittelpunkte
der Erörterungen, wie z. B. die Klärung des finis operis und finis
operantis, die Bedeutung der Absicht u. ä. m. Trotz aller Modifikationen
und Akzentverlagerung trafen sie doch dieselbe Problematik: das

Verhältnis der «gezielten menschlichen Aktivität» in der Zeitwahl zu dem

finis operis der «Zeugungshandlung». Wenn der Aufsatz von Reuß und
seine Gegenantwort mehr sein sollte als nur ein Anstoß, die alte Diskussion

in veränderter Form wieder aufzunehmen, bliebe es unverständlich,
daß er die Begründungen der seiner eigenen These entgegenstehenden
Meinungen so völlig unberücksichtigt lassen bzw. mit der einfachen

Bemerkung abtun konnte: die Theorie von einem opus naturae sei

entweder biologisch falsch oder nur eine rein abstrakte Aussage und daher
«in diesem Zusammenhang belanglos. Die bekannte Unterscheidung von

opus naturae und opus hominis löst deshalb das ganze Problem so wenig
wie die Distinktion von volitum und voluntarium» 44.

Die kritische Auseinandersetzung mit Reuß wird in einem gewissen
Grade erschwert durch dessen Vorliebe, die Begriffe möglichst weit und
daher auch ohne die wünschenswerte Präzision zu geben: man darf
«etwas» unternehmen zur Vermeidung einer Zeugung; der Mensch ist
«geistbestimmte Materie»; es ist falsch, «jeden» Zusammenhang zwischen

Gottebenbildlichkeit und Zweigeschlechtlichkeit auszuschließen, u. a. m.
Erst in der näheren Bestimmung der Art und Weise dieser allgemein
zugestandenen Aussagen beginnen die Auseinandersetzungen. Das gilt
auch für die tragenden Grundbegriffe des finis operis und finis operantis,
deren diametrale Entgegensetzung einen Gipfelpunkt seines Beweisganges

darstellt.
a) «Die grundlegende Spezifikation» geschlechtlichen Tuns. Um

jeder Mißdeutung vorzubeugen, sei bemerkt, daß es sich auch bei Reuß

in unserer Fragestellung nicht um den finis primarius der Ehe und den

damit verbundenen Fragen der Ordnung der Ehezwecke oder der

«Spezifizierung des ehelichen Liebesbundes» u. ä. handelt, sondern um
den «finis operis» geschlechtlichen Tuns.Wenn Reuß von Zeugung spricht,
meint er fast durchweg die effektive Erzeugung, wie sich aus der
Darstellung seines Gedankenganges leicht ersehen läßt- Es geht ihm um die

«copula, die nicht zur Zeugung führen kann», «die copula die in diesem

konkreten Fall das der copula an sich zukommende Zeugimgsziel nicht

44 R. II, 466, Anm. 63.



108 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral

erreichen kann und auch nicht erreichen soll». Wenn schließlich der finis

operantis, der eindeutig auf die Vermeidung einer effektiven Zeugung
geht, dem finis operis diametral entgegenstehen soll, dann muß auch
dieser die effektive Zeugung meinen. - Die Frage erhebt sich : Ist wirklich -
wie es Reuß offenbar der kirchlichen Lehre oder ihren notwendig
geforderten Voraussetzungen zuweisen möchte - die effektive Zeugung
das «der copula an sich zukommende Zeugungsziel», das «jede konkrete

copula derart spezifiziert, daß menschliche Aktivität unter keinen
Umständen etwas unternehmen dürfte, um den Vollzug einer copula zu

ermöglichen, die nicht zur Zeugung führen kann»? Mit dem «derart»

wird in den Reuß vorschwebenden Gedankengängen ein Unterschied in
der Spezifikation des konkreten Aktvollzugs, sei es in der «Art», sei es

in dem Umfang oder der Reichweite, deutlich. Wenn er sagt, daß (neben
anderen Zielen) «zwar auch das Ziel der Zeugung diesen Akt spezifiziert»,
so kann mit dieser (Teil-) Spezifikation doch nur gemeint sein, daß durch
die Ausrichtung auf das Zeugungsziel der « Aktablauf völlig unangetastet»
bleibt. Das dürfte zugleich einen anderen von Reuß angebrachten Unterschied

deutlicher machen, daß nämlich die Festlegung des Vollzugs in
die empfängnisfreien Tage «nicht einfachhin das Nichthingeordnetsein
der copula auf Zeugung» bewirke, «wohl aber einen Vollzug der copula,
die nicht auf Zeugung hingeordnet ist». Anders ausgedrückt: eine solche

copula beläßt in ihrer inneren Struktur zwar das seinsmäßige
Hingeordnetsein auf Zeugung, entfremdet sie aber der Ausrichtung auf effektive

Zeugung, die doch zum finis operis gehöre.
Ist das Verständnis von finis in der kirchlichen Lehre (so nennt sie

Reuß selbst) richtig wiedergegeben? Zweifellos haben solche oder
ähnliche Auffassungen das Denken mancher Moraltheologen bestimmt, und
es hat manchen Theologen Schwierigkeiten bereitet, den ehelichen

Verkehr bei vorliegender Sterilität, auch der naturgegebenen, überhaupt
noch als sittlich einwandfrei zu erweisen. Die Frage, ob das «Zeugungsziel»

nicht bloß normierende Kraft für die seinsmäßige Struktur des Aktes
sei oder nicht auch für das Setzen des Aktes, in dem Sinne, daß sie auch
dieses in jedem einzelnen Akte auf effektive Zeugung hin ausrichten
müsse, griffen nach Erscheinen der Enzyklika Casti connubii die Gegner
der Zeitwahl immer wieder auf. J. Mayer formulierte es so : «Man hat also

wohl Grund, die «Natur» des planmäßigen und dauernd sterilen Verkehrs
als nicht mit der von Gottes Schöpferplan in den Eheverkehr gelegten
«Natur» übereinstimmend zu bezeichnen, auch wenn Gott selbst
periodische Ruhepausen in die Entwicklung der Ovula gelegt hat. Gewiß, gut



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral 109

ist, was der Natur einer Sache entspricht, aber unter «Natur» ist eben

nicht... die physiologische Zusammensetzung (Struktur) einer Sache bzw.
einer Handlung, sondern deren wesentliche Zielsetzung, d. i. deren
«natürlicher» Sinn zu verstehen. Dieser ist die Fortpflanzung». Daraus

ergebe sich, daß die «Struktur» nicht ohne weiteres der wahren «Natur»
entspricht, wenn der eheliche Verkehr ausschließlich auf jene drei Wochen
der rhythmisch wiederkehrenden Unfruchtbarkeit verlegt, wenn also

die 8 Tage der Befruchtungsfähigkeit ausgeschlossen werden. Da ist die

ganze Struktur des Aktes doch nur scheinbar mit der Natur des ehelichen

Verkehrs, wenigstens nach seiner schöpferischen Seite in Harmonie, in
Wirklichkeit aber im Widerspruch mit der von der Vernunft erkannten
Denn der natürliche Sinn der Ehe, der Geschlechtsorgane und des

Geschlechtsaktes ist... nicht die Unfruchtbarkeit, sondern
Fruchtbarkeit» 45.

Nach der hier schon in Gegenstellung gekennzeichneten kirchlichen
Lehre hat man zu unterscheiden zwischen der inneren Aktstruktur und
der Aktsetzung. Das spezifische Sein der Geschlechtsakte normiert
deren Betätigung hinsichtlich der inneren Struktur des Aktes, gibt aber

von sich aus keine Norm für das Setzen des Aktes als solchen. Die
seinsmäßige Ausrichtung der Geschlechtsanlage auf Zeugung hin verpflichtet
jeden, der sexuell tätig sein will, seine Tätigkeit so zu gestalten, daß sie

die innere, immanente Finalität der Anlage wahrt und der Akt einer
effektiven Zeugung seiner inneren Struktur nach offen bleibt. Darin
besteht die Naturgemäßheit des gesetzten geschlechtlichen Aktes.
Gerade weil sie aus der Natur kommt, ist auch die Verpflichtung wie die
Natur selbst allgemeingültig und erstreckt sich ausnahmslos auf jeden
konkreten Akt. Es besteht keine sittliche Möglichkeit, «etwas zu
unternehmen», was sich gegen diese Ausrichtung eines Aktes auf die innere

Finalität, also gegen die innere Struktur des Aktes richtet. - Dagegen ist
die Aktsetzung selbst als solche der freien, aber verantwortlichen
Entscheidung des Menschen anheimgegeben. Das geht nicht nur auf das

«ob» und «wann» geschlechtlichen Tätigwerdens, sondern greift tiefer.
Es will besagen, daß zwar die Geschlechtsanlage die innere Ausrichtung
und Tendenz auf effektive Zeugung in sich trägt, aber die Realisation
dieses der Anlage als ganzes gesetzten Zieles für die Setzung einer copula
nicht so maßgeblich bestimmend ist, daß diese auch auf die Erreichung des

45 J. Mayer, Die Hauptfragen einer etwaigen erlaubten Geburtenregelung,
Pastor bonus 43 (1932) 260 f.



110 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral

Effektes ausgerichtet sein müsse. Finis legis non cadit sub lege: Die
Zielsetzung, die Gottes Schöpferplan mit der Geschlechtsanlage
verknüpft hat, wird durch die innere naturhafte und im Geschlechtstrieb
nach Betätigung drängende Tendenz in Verbindung mit dem absolut
geltenden Gesetz der Wahrung der inneren Struktur des Aktes auch

erreicht, ohne daß das Setzen der. einzelnen Akte an sie als ihre Norm
gebunden ist. So kann die Norm für das Setzen geschlechtlicher Akte
nicht aus dem spezifischen Sein der zu tätigenden Anlage her genommen
werden, sondern aus anderen Grundlagen der gesamten sittlichen
Lebensordnung. «Die innere Finalität verlangt nicht, daß der Schöpfer dem
Menschen diesen Zweck auch zum pflichtmäßigen Gegenstande eines

ausdrücklichen Willensaktes bei Betätigung ihrer Fähigkeiten machen
mußte. Noch weniger verlangt diese Finalität vom Schöpfer, daß er...
dem Menschen die Pflicht auferlegt: den inneren Zweck der Naturanlage
jeweilig möglichst vollkommen zu verwirklichen, oder sich wenigstens
nicht, bewußt und gewollt, auf das Mindestmaß der naturgeforderten
Zweck-Besorgung zu beschränken»46. Nach kirchlicher Lehre bleibt also,

lediglich vom finis operis der Anlage her gesehen, Raum dafür, «etwas

zu unternehmen, um zu vermeiden, daß eine zu vollziehende copula
nicht zur Zeugimg führen kann» (Reuß) ; aber sie begrenzt diesen Raum;
sie schränkt ihn auf die Aktsetzung ein und wehrt damit jedem Eingriff
in die Aktstruktur und die Geschlechtsanlage, sodaß darin «die innere
und wesentliche Finalität weder der Fähigkeit noch des Aktes berührt»
wird 47.

Wer diese kirchliche Lehre für sachlich unrichtig hält, hat die

Pflicht, das zu beweisen. Aber in der hier zur Diskussion stehenden

Problematik geht es nicht um die sachliche Richtigkeit, sondern um die

Folgerichtigkeit des Denkens. Wer der kirchlichen Lehre diese bestreitet,
muß unbedingt die gegebene Unterscheidung berücksichtigen; andernfalls

bekommt er die Problematik überhaupt nicht in den Griff. Wendet

man das auf die von Reuß gegebenen Darlegungen an, erkennt man sehr

bald die Doppeldeutigkeit seiner Begriffe, die eine sichere Schlußfolgerung
von vornherein unmöglich machen.

46 F. Hürth S. J., Der Wille zum Kinde, Sonderdruck aus Chrysologus,
72. Jg. 5 f.

47 ds. 6.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral 111

b) Finis opens und finis operantis. Die Sittlichkeit eines Tuns

liegt nach einem Worte M. Schelers auf dem Rücken des Aktes, im Akt
selbst und dessen Konstituentien, vor allem seinem Inhalt und dem,

wozu dieser Inhalt oder das, was getan wird, ins Werk gesetzt wird,
also dem finis operis und operantis. Hier liegt zunächst einmal der
wesentliche Unterschied zwischen einem wirklich sittlichen und einem

nur an dem Effekt ausgerichteten, «ökonomischen» Denken: «Unsere

Moral geht in der Beurteilung des Sittlichen nicht von ökonomischen

Folgen aus, überhaupt nicht von den Folgen einer Handlung, der
ethische Gedankengang ist ein ganz anderer. Das ethische Denken geht
davon aus, was die Handlung in sich selbst ist, was ihr eigener
Gehalt darstellt» 48. Wo immer man eine Inkonsequenz des Denkens

aufzeigen will, wird man an diesen Schwerpunkt stoßen: zu zeigen,
daß eine wesentlich verschiedene sittliche Bewertung einem wesentlichen

gleichen Sachverhalt zuteil wird. Daher die Tendenz, das

geschlechtliche Tun in der Zeitwahl möglichst nahe an das geschlechtliche
Tun mit einem Eingriff in die biologisch-physiologischen Gegebenheiten
und Abläufe heranzurücken. Das war vor rd. 30 Jahren nicht anders als

bei Reuß. Nur wird bei diesem die Sachlage ein wenig verdeckt durch den

Unterschied, den er bei den «Empfängnisverhinderungs»-Handlungen
anbringt, indem er zwischen Eingriffen «im Zusammenhang mit dem

Aktvollzug» und solchen « im Hinblick auf den Vollzug der copula»
unterscheidet49 und erstere aus seinen Überlegungen ausscheidet. Aber
dem tiefer Blickenden kann doch nicht verborgen bleiben, daß er eine

Ablehnung derselben nicht mehr damit begründen kann, daß sie einen

Eingriff in physiologische Aktabläufe darstellen, sondern aus anderen

Gesichtspunkten heraus, genau wie es J. Mayer vorausgesagt hat :

«geändert werden muß die Hauptbegründung seiner Verurteilung». Die
Kirche hat einen solchen Eingriff verurteilt, weil sie hier wirklich den

Tatbestand des diametralen Gegensatzes zwischen finis operis und finis
operantis realisiert findet; die Zeitwahl aber hat sie für erlaubt erklärt,
weil auch das Tun in Verbindung mit der Absicht, die Empfängnis zu
vermeiden, ihr diesen Tatbestand nicht erfüllt. Ohne genaue Präzisierung
der Begriffe wird man zu keiner Klärung kommen können.

48 W. Rauch, Abhandlungen aus Ethik und Moraltheologie (Freiburg 1956)
303 f.

« R. I, 473; II, 459.



112 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral

In dem Begriffe des finis operis meint opus das aktive Tun, den
Aktvollzug selbst; mit dem finis dieses Tuns wird das bezeichnet, was am
Ende des naturgetreu vollzogenen Aktes dasteht. Finis operis ist
somit das dem Aktvollzug immanente Objekt, der Inhalt des aktiven Tuns ;

im ungestört verlaufenen Vollzug des geschlechtlichen Vereinigungsaktes

aber steht die Keimzellenvermittlung als finis dessen, was im
Aktvollzug getan wird. Von diesem «Objekte» her wird der Akt selbst

spezifiziert, erhält er seinen spezifischen Inhalt, seinen «Wesensgehalt».
Wenn man, wie das bisweilen geschieht, das Kind oder die Erzeugung
als finis operis bezeichnet, so will man nur darauf hinweisen, daß dieses

aktive Tun des Menschen in einem größeren biologischen Zusammenhang
steht und so über sich selbst hinaus weist. Dieser über den Wesensgehalt
des eigenen Tuns hinausliegender finis des geschlechtlichen
Gesamtgeschehens ist aber nicht der finis operis, wenn mit dem «opus» das in der

copula vollzogene Tun des Tätigen verstanden wird. Der Inhalt des

physischen Aktes bleibt in seiner Unterstellung unter die sittliche Norm
maßgebend für die Sittlichkeit des Aktes; er muß gewahrt werden.
Gerade das geschieht aber in der Unterbrechung des Aktvollzugs nicht,
wohl aber in der «copula mit Hilfe der Zeitwahl». So ist unter dieser Sicht
die kirchliche Lehre sehr konsequent, legt aber zwischen die beiden

Verhaltungsweisen einen solchen Abgrund, daß er kaum überbrückt
werden kann. Sollte man versuchen, auf dem Wege einer logischen

Schlußfolgerung zur Rechtfertigung einer anderen Art eines Eingriffes
zu kommen, so müßte schon gezeigt werden, daß das Objekt des

Aktvollzugs, nämlich die Keimzellenvermittlung nicht bloß bei dem, was
dem Manne zufällt, sondern auch bei dem, was der Frau zukommt,
wirklich gewahrt wird «im Hinblick auf die zu vollziehende copula».
Ohne diese beiderseitige Wahrung wird die innere Struktur des Aktes
von der Wurzel her geändert und der äußerlich gleiche Aktvollzug
behält nur den Schein der sittlichen Rechtheit.

Zweifellos entbehrt der Begriff des finis operis bei Reuß der hier
notwendig geforderten Klarheit und Eindeutigkeit, wie er doch immerhin
in der Diskussion vor 30 Jahren herausgearbeitet war und bis heute in
der traditionellen Lehre festgehalten wird. Fuchs hat sie so zusammengefaßt:

«Deren (nl. der copula) Sinn und Ziel ist, innerhalb der Grenzen

der Natur Spermien aus dem männlichen in den weiblichen Organismus
zu übertragen, um so der Vereinigung männlicher und weiblicher Keimzellen

und in diesem Sinne der Zeugung zu dienen. In dem beschriebenen
Sinn - und nur in diesem Sinne - ist (die frei vollziehbare) copula ein auf



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral? 113

Zeugung hin offener und auf sie positiv ausgerichteter Akt; damit ist
der Sinn von Zeugung als finis operis der ehelichen Begegnung bestimmt.
In diesem Sinn und in dieser Begrenzung heißt die copula mit Recht
actus per se aptus ad generationem und actus per se procreationis und
causa generationis inadaequata» 50. Kann man deshalb so einfachhin - in
Darstellung der kirchlichen Lehre - die «procreatio prolis als einen Inhalt
des finis operis» dem finis operantis gegenüberstellen, ohne der
Unterscheidung Hürths zwischen dem «überwesentlichen und nicht
pflichtgemäßen» und dem «wesentlichen und pflichtgemäßen» «Dienst am
Kinde» Rechnung zu tragen 51, wenn man die geforderte wissenschaftliche
Exaktheit nicht verletzen will?

In jedem Versuch, Empfängnisvermeidung und Empfängnisverhinderung

einander anzunähern, evtl. sogar anzugleichen, um so

überhaupt erst die Möglichkeit eines Schlusses von der einen zur anderen

zu erhalten, spielt - damals wie heute - die intentio agentis die
entscheidende Rolle der Vermittlung. Unter Berufung auf die intentio
agentis erklärte man früher auch die Zeitwahl einfachhin als

Empfängnisverhinderung, Empfängnisverhütung u. ä. m. (Mayer) ; Reuß differenziert :

er unterscheidet beide: «Zwar ist Zeitwahl zur Empfängnisvermeidung
auch eine die Ganzheitlichkeit des Zielgefüges beeinträchtigende Aktivität.

Aber sie ist kein Eingriff in die biologisch-physiologischen Gegebenheiten

und Abläufe»52; von letzteren scheidet er die «im Zusammenhang
mit dem Vollzug der copula» aus der Betrachtung aus, nur «Eingriffe
im Hinblick auf den Vollzug der copula» kommen in Betracht - und auch
hier nicht jeder. Aber trotz dieser terminologisch festgehaltenen
Unterschiede wird man doch sachlich fragen müssen: Wird die mit Zeitwahl
gewirkte Empfängnisvermeidung nicht durch die «Absicht» und die sie

bzw. das Beabsichtigte «realisierende» (Reuß) «gezielte menschliche
Aktivität» im Sinne von Reuß eine durch aktives Wirken herbeigeführte
«kontrazeptive Maßnahme»? Anders ergäbe sich wohl kaum aus ihr
als Folgerung, daß «nicht jede kontrazeptive Maßnahme absolut
unerlaubt sein kann»53.

Wie Reuß aus seinem «ganzheitlichen» Denken heraus der
kirchlichen Lehre, deren «Inkonsequenz» er doch nachweisen will, einfach

50 Josef Fuchs S. J., Biologie und Ehemoral, in: Gregorianum 43 (1962) 238 f.
51 Hürth a. a. O. 11. 31.
52 R. I, 474.
53 R. II, 475.

S



114 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral?

seinen Finis-operis-Begriff unterstellt, indem er das «ganzheitliche Ziel-
gefüge» als «finis operis» nimmt54, so verzeichnet er auch den Begriff des

finis operantis. In der «Intention» des Handelnden, die Reuß einfachhin
mit dem finis operantis im Vollzug der copula gleichsetzt, werden drei
Momente zusammengefaßt und in je verschiedener Akzentuierung
hervorgehoben Gegen Günthör, der bei dem Vollzug der copula in Anwendung der

Zeitwahl in der natürlichen ehelichen Hingabe das eigentliche Willensobjekt

sah, in der natürlichen Unfruchtbarkeit hingegen nur einen

naturgegebenen Umstand, von dem die Setzung des Aktes willentlich abhängig
gemacht werde55, betont Reuß sehr entschieden : « Gerade die sterile copula
ist das «eigentliche Willensobjekt» bei der Anwendung der Zeitwahl» 65,

«Mit der Zeitwahl intendieren also die Ehegatten gerade die sterile
copula»57. «Das Spezificum des Ausweges (der Zeitwahl) liegt darin, daß die

copula keine Zeugung zur Folge haben kann. Deshalb wird die copula
als Ausweg aus dem Konflikt gerade mit Rücksicht auf dieses Spezificum
intendiert. Also wird damit, daß der Ausweg intendiert wird, auch das

Spezificum mitindendiert»58. Daraus ergäbe sich, daß man die
Feststellung der empfängnisfreien Tage und den Vollzug der copula in diesen

Tagen «nicht als zwei völlig voneinander getrennte Handlungen
betrachten (könne), deren Sittlichkeit nur je für sich genommen zu
beurteilen wäre. Sie stehen ja nicht beziehungslos nebeneinander und
müssen deshalb auch in dieser Beziehung zueinander beurteilt werden» 59.

Gesteigerten Wert legt Reuß auf die in Zeitwahl entfaltete «ge-
zièlte menschliche Aktivität», nämlich die Feststellung der empfängnisfreien

Tage und die Festlegung des Verkehrs in diese Tage. Durch diese

«gezielte menschliche Aktivität» soll die «Sterilität sichergestellt» sein.

Mit besonderem Bedacht betont Reuß, daß diese Aktivität etwas
«bewirkt», insofern auch durch sie die «Absicht zur Anwendung der Zeitwahl
realisiert wird» 60, «daß der Vollzug eine copula ist, bei der eine conditio
sine qua non für die Zeugung nicht gegeben ist. Zwar bewirkt diese

Festlegung nicht einfachhin das Nichthingeordnetsein der copula auf

Zeugung, wohl aber einen Vollzug der copula, der nicht auf Zeugung

54 R. II, 469.
55 Günthör a. a.O., 118; R. II, 463.
56 R. II, 464.
57 R. II, 463.
58 R. I, 469 f.
59 R. II, 465.
60 R. II, 471. Anm. 73.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral 115

hingeordnet ist». Sie «realisiert» also nur «auch» eine Intention, «die

eben gerade das faktische Nichtausgerichtetsein auf Zeugung erreichen
will»51.

Im Hintergrunde solcher Überlegungen steht wohl die Tendenz, die
«Intention» als wirklichen «finis operantis» zu deklarieren. Denn «unter
Absicht (Intention) ist das Hinstreben des Willens auf das, was der
Mensch durch seine Handlungen erreichen will, d. h. ein Streben auf den

Zweck (als finis operantis) hin zu verstehen Die Absicht des Handelnden

bei der Zeitwahl ist das, was der Mensch durch die Zeitwahl erreichen
will. Das aber ist zweifellos unter anderem immer der Vollzug einer

copula, die nicht zur Zeugimg führen kann»62.
Die kritische Auseinandersetzung muß wohl an die beiden Punkte :

eigentliches Willensobjekt und gezielte menschliche Aktivität anknüpfen.
Auf den ersten Blick mag der Streit um das «eigentliche Willensobjekt»
nutzlos und belanglos erscheinen. Denn es liegt klar zu Tage, daß

derjenige, der den Eheverkehr in die empfängnisfreien Tage verlegt,
sowohl den Vollzug der copula als auch das Nichteintreten einer effektiven
Zeugung als das vor sich hat, worauf sich gegenständlich sein Wille
erstreckt. Daß mehrere in sich (seinsmäßig oder kausal) nicht aufeinander

hingeordnete Gegenstände doch«unus terminus intentionis» sein können,
hat Thomas v. Aquin S. th. I/II, 12,3 erläutert, und im Grunde genommen
stützt sich darauf sogar die kirchliche Lehre von der Zeitwahl: «conside-

randum est, quod id, quod non est unum secundum rem, potest accipi
ut unum secundum rationem; intentio autem est motus voluntatis in
aliquid praeordinatum in ratione et ideo ea, quae sunt plura secundum

rem, possunt accipi ut unus terminus intentionis, prout sunt unum
secundum rationem» (ad 2). Effektive Nichtzeugung und Vollzug der

copula können als zwei real verschiedene «Objekte» vernunftmäßig
einander verbunden und in Beziehung zueinander gesetzt und so als

«unus terminus intentionis» erstrebt werden. Die Tatsache, daß das

Wollen des ehelichen Verkehrs und das Wollen des Nichtempfangens als

unus terminus voluntatis zu dem einen Willensobjekt der sterilen copula
zusammengebunden werden, genügt noch nicht, um unmittelbar daraus

zu folgern, daß zwischen dem intendere des einen und dem intendere des

anderen ein diametraler Gegensatz besteht. Es bedarf zuvor des

Beweises, daß ehelicher Verkehr und effektive Zeugung auch unter sitt-

61 R. II, 466, Anm. 63.
62 R. II, 462 f., Unterstreichung von mir.



116 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral

lichem Gesichtspunkt ein unum secundum rem schlechthin bilden und
der Vollzug der copula notwendig die Intention zu deren «faktischem
Ausgerichtetsein auf Zeugung» in sich schließe, die bloße Offenheit des Aktes
auf Zeugung hin abei nicht genüge. Nur dann kann Reuß sagen: «Schon

die sittliche Erlaubtheit der Absicht bei der Zeitwahl genügt, um eine

grundlegende und übergeordnete Spezifizierung der copula durch das

Zeugungsziel als finis operis auszuschließen»63. Niemand wird den

biologischen Tatbestand bestreiten wollen, daß «die faktische Hinordnung
auf (effektive) Zeugung bei einer mit Anwendung der Zeitwahl vollzogenen
copula nicht besteht», aber es wird auch kaum jemand bereit sein, mit
Reuß eine solche (faktische!) Ausrichtung auf (effektive) Zeugung einem

Vollzug der copula noch zuzubilligen, «der ohne Anwendung der
Zeitwahl erfolgt, bei dem aber gerade jetzt eine Ausrichtung auf Zeugung
nicht besteht» 64; man denke z. B. an Verkehr während der Schwangerschaft

oder nach dem Klimakterium. Geschichtlich betrachtet war das

doch gerade das Problem vieler Moraltheologen, einen solchen Verkehr,
bei dem eine faktische Ausrichtung auf effektive Zeugimg (und deshalb
auch eine entsprechende Intention) gar nicht dasein konnte, noch zu
rechtfertigen. Es sei nur erinnert an die krampfhaften Versuche von
P. Bolczyk65 oder A. Rademacher, der u. a. selbst die Möglichkeit
«einer vorausgesetzten Dispens, ähnlich der im A. T. bei der Polygamie»
heranzieht 66. Es sollte heute wahrlich kein Streit mehr darüber bestehen,
daß eine faktische Ausrichtung der copula auf effektive Zeugung keineswegs

zur grundlegenden Spezifizierung des Geschlechtsaktes durch das

Zeugungsziel gehört, wie es bereits oben gezeigt wurde. Das bedeutet
zugleich aber auch, daß der Wille sowohl den Vollzug des Aktes ohne
dessen faktische Ausrichtung auf Zeugung intendieren, wie auch eine

Vermeidung einer effektiven Erzeugung zum Gegenstande seines Wollens
machen kann, ohne auf den Vollzug geschlechtlicher Vereinigung zu
verzichten, m. a. W. absichtlicher Verzicht auf effektive Zeugung und
Vollzug des ehelichen Aktes können zugleich Gegenstand einer Intention
des Willens sein, wenn entsprechende Gründe sie sittlich rechtfertigen
und die innere Struktur des Aktes unangetastet bleibt. Dann ist beim

« R. II, 471.
« R. II, 466, Anm. 63.
65 P. C. Bolczyk OFM, Periodische Enthaltung und christliche Moral, in:

Theologie und Glaube 25 (1933) 84-90.
66 Christliche Ehe und Familie als Hort u. Jungbrunnen der Yolkskraft, in:

Des deutschen Volkes Wille z. Leben, 1917, 799.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral 117

Vollzug des Aktes die Vermeidung einer effektiven Zeugung zwar auch

«finis operantis», aber nur in dem Sinne, daß der operans Träger dieser

Willensintention ist. Das ist aber etwas völlig anderes als das, was die

Schulsprache unter finis operantis versteht. Wenn Reuß deshalb aus dem

«eigentlichen Willensobjekt» (sterile copula), selbst unter Zuhilfenahme
des Mittelsbegriffes der «grundlegenden Spezifikation durch das Zeugungsziel»

folgern will, daß finis operis und finis operantis in diametralem
Gegensatz zueinander stehen, kann er das nur, indem er sowohl den einen

wie den anderen Begriff umdeutet. Strikte Konsequenz liegt hier bei
der kirchlichen Lehre.

In den Begriff des finis operantis nimmt Reuß die «gezielte menschliche

Aktivität» mithinein. Nach seinen bereits gegebenen Erklärungen
raubt diese Aktivität dem Akte der geschlechtlichen Vereinigung in den

empfängnisfreien Tagen nicht die innere strukturelle Ausrichtung auf

Zeugung, besitzt diesem gegenüber also auch nicht mehr das Charakteristikum
eines eigentlichen finis operantis, insofern sie ihm nicht mehr die «débita

proportio ad ftnem und relatio in ipsum» verleiht, die «actioni inhaeret»

(S. th. I/II, 18,4 ad 2), wie es z. B. in der Aktunterbrechung geschieht.
Immerhin beläßt ihr Reuß eine kausale Einwirkung, ähnlich wie einst
J. Mayer «die schlaue Ausnützung des Wechsels der Natur, um einen
fest umrissenen menschlichen Plan durchzuführen» als «voluntas
antecedens seu causans defectum naturae» angesprochen hat 67. Mit der

Bemerkung: «Die Absicht zur Anwendung der Zeitwahl wird nämlich
nicht nur durch die naturgegebene periodische Unfruchtbarkeit, sondern
auch durch gezielte menschliche Aktivität realisiert» 68 kann er nicht
gemeint haben, daß die Unfruchtbarkeit des in dieser Zeit gesetzten
Aktes nicht lediglich durch die physiologischen Gegebenheiten
verursacht sei, bzw. durch das Fehlen der «zur Zeugung erforderlichen
biologischen Gegebenheiten und Abläufe». «Da aber der Mensch durch
seine Aktivität dieses Fehlen benutzt, um eine sterile copula zu
vollziehen, so will er durch seine Aktivität mit der Zeitwahl vermeiden, daß

die zu vollziehende copula zur Zeugung führen kann»69. Die Kausalität
der gezielten menschlichen Aktivität erstreckt sich also nur auf die

Beschränkung des ehelichen Verkehrs und seine Festlegung in die Zeit
der Agennesie. Hier wirkt allerdings der freie und (unter bestimmten

67 Erlaubte Geburtenbeschränkung, 30 f.
68 R. II, 471, Anm. 73.
69 R. I, 471.



118 Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral?

Voraussetzungen) sittlich gerechtfertigte Entschluß, jede effektive

Zeugung zu vermeiden, als finis operantis in die menschliche Tätigkeit ein.

Nur muß bedacht werden, daß die Beschränkung des ehelichen Verkehrs

zugleich eine Beschränkung der frei gewollten Enthaltung von ihm
darstellt. Diese allein wird durch die intentio des Willens kausal bestimmt.
Das hat bereits W. Rauch gegen Mayer sehr entschieden hervorgehoben.
«Das ist doch die Ursache ihrer Kinderlosigkeit, das bewirkt sie kausal;
hier im Entschluß der Enthaltung, solange und weil die Natur Fruchtbarkeit

anbietet, ist doch die Absicht echt, d. h. wirksam gegeben. Aber

jedenfalls ist es schwerer, in dieser Enthaltung einen naturwidrigen Akt
der «Ausschaltung des Kindes» zu finden»70. Es liegt eine Zweideutigkeit
in dem Ausdruck, daß die Eheleute diese Zeit «benutzen, um eine sterile

copula zu vollziehen». Sie vollziehen die eheliche Vereinigung vielmehr,
um die in ihr liegenden Werte zu verwirklichen unter Wahrung des

sittlich gerechtfertigten, u. U. sogar geforderten Verzichtes auf effektive

Zeugung. Man könnte hinzufügen: Sie beschränken den Verkehr auf die

konzeptionsfreie Zeit, weil sie dann den ehelichen Akt vollziehen können,
ohne einen Eingriff in die Aktstruktur oder die Anlage vornehmen zu
müssen. Auch hier steht der finis operantis dem finis operis nicht diametral
gegenüber. Denn der Begriff des finis operantis verlangt, daß der Inhalt
dessen, was getan wird, der Verwirklichung der Absicht dienstbar
gemacht wird. Der Vollzug der ehelichen Vereinigung kann gar nicht in
sich selbst der Empfängnisvermeidung wirksam und ursächlich dienen.

Versteht man die kirchliche Lehre aus ihrer Eigeninterpretation
heraus, so ist die Konsequenz dieses Denkens außer allem Zweifel.
Entscheidend für sie ist nicht nur, daß sie die «Naturgemäßheit
geschlechtlichen Tuns» wahrt, sondern auch jedem Eingriff in die innere

Finalität sowohl der Anlage selbst als auch des Aktvollzugs den Zugang
versperrt. Von der sittlichen Erlaubtheit der bewußten, beabsichtigten
und planmäßigen Benutzung des naturgegebenen Unfruchtbarsems

zum Zwecke eines Vollzugs ehelicher Vereinigung unter Wahrung der
inneren Struktur des Aktes und der Integrität der Anlage gibt es keinen

logischen Brückenschlag zur sittlichen Erlaubtheit einer (zeitweiligen
oder gänzlichen) Unfruchtbarmachung durch aktiven Eingriff in die

Aktstruktur oder Integrität der Geschlechtsanlage. Die Antwort auf die

«Grundsatzfrage» von Reuß kann nur eine verneinende sein: Aus der

(unter Voraussetzung entsprechend schwerwiegender Gründe) sittlichen

70 Rauch, a. a. O. 334.



Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral? 119

Erlaubtheit «einer copula, die mit Hilfe der Zeitwahl nicht zur Zeugung
führen kann», kann nicht auf die sittliche Erlaubtheit «einer copula, die
mit Hilfe eines Eingriffes in die biologisch-physiologischen Gegebenheiten
und Abläufe nicht zu einer Zeugung führen kann», geschlossen werden.

Das war der einzige Gesichtspunkt, unter dem hier die Erörterungen
standen. Aber er war insofern wichtig, als Reuß ihn zum Ausgang für
seine weiteren Überlegungen für die grundsätzliche Erlaubtheit von
Eingriffen nehmen wollte. Das ist unmöglich. Zu allen anderen Fragen
kann ich mich hier nicht äußern. Nur die eine Bemerkung sei mir noch

gestattet: Eine «ganzheitliche» Betrachtung ist nur dann richtig, wenn
die verschiedenen «Ganzheiten» auch in ihrer jeweiligen Eigenart
genommen werden. Was von der Ganzheit des physischen Organismus gilt,
kann nicht ohne weiteres und ohne Einschränkungen auf die substantiale
Ganzheit der Wesensprinzipien und noch weniger auf die moralische
Ganzheit des auf Willensentschluß gegründeten Ehebundes angewendet
werden. Auch im Menschen, den Reuß nur als «geistbestimmte Materie »71

kennzeichnet, steht der Geist als das eine Wesensprinzip der Materie als

dem anderen Konstitutivprinzip des Wesens nicht so selbstherrlich
gegenüber wie - um es bewußt banal auszudrücken - das Kind am
Sandhaufen seiner «Materie» gegenüber steht. Er findet in dem Prinzip, das

mit ihm das Wesen konstituiert, keine gestalt/osc Materie vor, sondern
eine gestalthafte, an deren Gestalthaftigkeit er in seinem Verfügungsbereich

gebunden ist, und die er im Gebrauch der «Glieder» zu wahren
hat. Das will «naturgemäße Sittlichkeit» besagen.

71 R. I, 456.


	Inkonsequenz der seitherigen kirchlichen Ehemoral?

