
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Artikel: Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

Autor: Müller, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760393

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois Müller

Ökumenische Orientierung
der katholischen Mariologie *

Der nach J. H. Newman bedeutendste katholische Theologe des

19. Jahrhunderts, M. J. Scheeben, schrieb in seiner Dogmatik: «Ebenso

ergab sich mir, daß die Mariologie als Mittelglied zwischen der Lehre vom
Erlöser und seinem Werke einerseits und der Lehre von der Gnade des

Erlösers und der Vermittlung derselben durch die Kirche andererseits

aufgefaßt werden könne und müsse, und daß sie in dieser Auffassung
einen viel bedeutenderen Platz im System der Dogmatik einzunehmen
berufen sei, als man ihr gewöhnlich anweist. »1 Am Ende seiner Mariologie

bemerkt er: «Ich hatte ursprünglich die Absicht, hier zum
Abschluß der Mariologie eine Übersicht über das innige Wechselverhältnis
zwischen der katholischen Lehre von Maria und von der Kirche zu geben.
Indes wird die Darstellung der letzteren Lehre Gelegenheit geben, darauf
zurückzukommen, um die katholische Idee von der Kirche ebenso durch
die katholische Idee von Maria zu beleuchten, wie hier die letztere durch
die erstere beleuchtet wurde. » 2

Scheeben schreibt an der letztgenannten Stelle auch von der «reichen

und auffallenden Analogie zwischen den Dogmen von der unbefleckten

Empfängnis Mariens als der Makellosigkeit der sedes Sapientiae und vou
der Unfehlbarkeit des Heiligen Stuhles als der Makellosigkeit de:

Cathedra Sapientiae» 3, und in der Marienlehre finden sich die Worter

* Text eines Referates vor der katholischen Studentenschaft in Basel.
1 Gesammelte Schriften Bd. VI/1 (Freiburg 1954) S. X-XI.
2 Ges. Schriften Bd. VI/2 (Freiburg 1954) S. 498-499.
3 Ebd. 499. Vgl. sein «Das ökumenische Concil vom Jahre 1869,» Bd. 2

(Regensburg 1870) S. 508.

(i



82 Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

«... und es ist durchaus zutreffend, wenn ein protestantischer Gelehrter

meinte, die Katholiken verherrlichten und verteidigten in Maria ihre

mystische Auffassung von der Kirche als der Mutter und Mittlerin der
Gnade»4.

Wenn wir diesen Ideenkreis betrachten, so kann es uns nicht
verwundern, wenn heute in der ökumenischen Auseinandersetzung zwischen

der katholischen und der protestantischen Kirche gerade diese beiden

Lehrstücke, die Kirchenlehre und die Marienlehre, die schwersten
Probleme bilden, die tiefsten Differenzen schaffen. Damit ist uns aber auch
schon die Pflicht aufgegeben, uns im Sinne der ökumenischen
Verantwortung besonders ernsthaft auch mit der Frage der Marienlehre zu
beschäftigen. Zwar ist es auf diesem wie auf andern Gebieten so, daß oft
scheinbar nicht so sehr die Lehre, sondern die Praxis besondere Schwierigkeiten,

auch affektiver Art, schafft, und daß scheinbar das meiste schon

gewonnen wäre, wenn unbeschadet der Lehre eine diskretere Praxis, sei

es der Marienfrömmigkeit, sei es des päpstlichen Primats oder der
«verdienstlichen Werke» gepflogen würde. Aber die Theologen beider
Kirchen sind sich klar, daß wenn auch eine Änderung der Praxis affektive

Hindernisse abbauen könnte, die wirklichen theologischen Grundfragen

doch bestehen blieben und sich als trennende Faktoren auswirken
würden. Es ist darum berechtigt und der wesentlichere Weg, sich mit
den eigentlichen Lehrfragen zu beschäftigen und dort nach der Möglichkeit

einer Annäherung zu suchen.

I. Die Stellung der Marienlehre in der katholischen Kirche

Die katholische Kirche wird oft antonomastisch die «Papstkirche»
genannt. Mit ebenso viel Recht könnte man sie seit vielen Jahrhunderten
auch die «Marienkirche» nennen. Das scheint auch den meisten Katholiken

eine Selbstverständlichkeit zu sein. Dieser Sachverhalt muß aber
einmal näher geprüft, auf seine Haltbarkeit untersucht werden.

Ungefähr vor tausend Jahren setzte in der lateinischen Kirche der
eigentliche breite Strom der marianisch orientierten Frömmigkeit ein.

Aber seine größte Mächtigkeit erhielt er im 17. Jahrhundert, und seinen

starken theologischen Zufluß gar erst in den letzten Jahrzehnten, als die

4 Ges. Sehr. Bd. VI/2. S. 308 (n. 1523).



Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie 83

Frage einer Mitwirkung Marias im Erlösungswerk zu einem streng
theologischen Problem gemacht wurde.

Ist aber daraus der Schluß zu ziehen, daß das marianische Phänomen
ein notwendiges und spezifisch katholisches Phänomen sei und sein
müsse? Man kann das natürlich bejahen in der Perspektive der

katholisch-protestantischen Auseinandersetzung der letzten drei Jahrhunderte.
Aber der katholische Theologe wird dazu folgendes sagen: Wenn die
Marienlehre ein notwendig katholisches Phänomen ist, dann ist sie als

ein notwendig christliches Phänomen zu bezeichnen und als solches zu
fordern. Denn der Katholik versteht seine Glaubenslehre - wenn auch

nicht immer in der faktisch gelehrten Gestalt einer bestimmten Epoche,
so doch in ihrem stets von rechts wegen intendierten Gesamtgehalt -
einfach als die integrale christliche Glaubenslehre, als die in der vom Geist
Gottes geleiteten Glaubenstradition der Kirche ausgelegte biblische

Offenbarung. In dieser Sicht ist eine allfällige Gegensätzlichkeit einer
Lehre zu der einer anderen christlichen Kirche etwas rein Sekundäres;
die Lehre wird nicht gehalten um der kirchlichen polemischen
Selbstbehauptung willen, sondern um ihrer Zugehörigkeit zum geoffenbarten
Glaubensgut willen. Was nicht diesen Status des in jedem Fall zu haltenden

Glaubensgutes hat, sondern was sich nur im Sinn der zeitbedingten
polemischen Entwicklung als «spezifisch katholisch» herausgebildet hat,
darf diese Bezeichnung gar nicht im strengen Sinn für sich fordern, weil
sich die katholische Kirche in ihrem Wesen nicht als zeitbedingte Sonderform

des Christentums betrachtet, sondern als dessen grundsätzliche
Fülle. Prüft man also in dieser Sicht das «typisch katholische» marianische
Phänomen, so müssen folgende Klarstellungen gegeben werden :

Es ist nicht spezifisch katholisch, daß in der Glaubensverkündigung
die Marienlehre so im Vordergrund steht, daß sie als das bevorzugte
Lehrstück überhaupt erscheint, was die Häufigkeit der Behandlung und
das Interesse daran betrifft.

Es ist nicht spezifisch katholisch, wenn für einen Katholiken die
Marienlehre das Lieblingsgebiet der Glaubenslehre ist, über das er
möglichst viele Predigten hören möchte.

Es ist nicht spezifisch katholisch, wenn möglichst in allen Gebieten
der Glaubenslehre der theologische Bezug zu Maria herausgestellt und
gleichsam zur Krönung und zum Herzstück des Traktats gemacht wird.

Es ist nicht spezifisch katholisch, wenn die Frömmigkeit und das

Gebetsleben des gläubigen Volkes sich hauptsächlich auf Maria konzentrieren

und um Maria kreisen.



84 Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

All das sind Phänomene im Leben der Kirche, aber von keinem
kann man sagen, daß es um der christlichen Totalität willen sich so

verhalten müsse.

Im Sinne der christlichen Totalität ist vielmehr an Folgendem
festzuhalten.

Das Zentralgeheimnis christlichen Glaubens ist unsere Annahme an
Sohnes Statt durch den himmlischen Vater, also unsere Teilnahme am

dreifaltigen Leben. Diesen Zutritt zum Vater haben wir durch den

Heiligen Geist in Jesus Christus, kraft seiner Naturgemeinschaft mit
uns und dank seines ErlösungsWerkes, d. h. seines Opfertodes für unsere
Sünden und seiner Auferstehung, durch die wir in ihm in das himmlische
Leben hinübergenommen sind.

Das dauernd zu verkünden ist die Zentralaufgabe der Kirche, aus
diesen Geheimnissen dauernd zu leben der Sinn christlicher Frömmigkeit

und die Nahrung christlichen Gebetslebens. Auf diese Geheimnisse

sind sämtliche Heilszeichen der Kirche, die Sakramente, ausgerichtet,
die uns kraft des Glaubens vergöttlichen durch einen realen Bezug zu
Christi erlösender Menschheit, die zur Rechten des Vaters ist.

Der zentrale und universale Platz dieser Geheimnisse ist in gar
keiner Weise einzuschränken oder zu verrücken noch zu verdecken in
einer legitimen katholischen Haltung. Ist damit im Sinne christlicher
Totalität wirklich nichts zu sagen über Maria, als höchstens die
Nebenbemerkung, daß Christus als Mensch eine Mutter hatte, die Maria hieß

Hier antwortet nun der Katholik das Folgende:
Im Blick auf den heiligenden, erlösenden Gott läßt sich wirklich

nichts hinzufügen zu den genannten Wahrheiten. Aber das Heilshandeln
Gottes hat ja eben zum Ziel die Erlösung, die Heiligung, die Vergöttlichung

des Menschen, und durch diese Tatsache wird nun auch der
Mensch in den Bereich der göttlichen Welt gehoben, wird er, als

Geheiligter, zum Geheimnis, läßt sich über ihn, nicht nur über Gott, im
Glauben sprechen. So gibt es außer dem trinitarisch-christologischen
noch einen zweiten Glaubensbereich, nennen wir ihn den ekklesiolo-

gischen, den, der durch den Begriff der Kirche gekennzeichnet ist. Dieser
Bereich fügt sich im Glauben dem göttlichen Bereich nicht einfach hinzu;
der göttliche Zielbereich bleibt unantastbar. Aber er entsteht eben durch
das göttliche Handeln, ist dessen Wirkung, und käme ihm einfachhin
keine Bedeutung zu, dann käme auch dem göttlichen Heilshandeln keine

Bedeutung zu. Aber nicht nur das : Gottes Heilshandeln greift selber in
diesen Bereich über. Christus war nicht nur handelnder Gott, sondern



Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie 85

auch Mitglied jener Menschheitsfamilie, an der er sein Heilshandeln vollzog.

Er brachte sein Menschenleben zum Opfer und wirkte so als

Gottmensch unser Heil. Dieses Gesetz aber, nach dem er selber angetreten

war, übertrug er nun weiter. Er sprach: «Wie mich der Vater gesandt hat,
so sende ich euch» (Joh. 20, 21). Seine Jünger sollten nicht nur seine

Erlösten sein, sondern auch seine Zeugen. Sein Erlösungswerk sollte für
die Menschen konkrete Wirklichkeit werden durch das Wirken seiner

Kirche, durch den Glauben, den sie verkündete, durch die Heilszeichen,
die sie verwaltete, durch die Liebesgemeinschaft, die sie darlebte. Also

nicht nur wenn man von der Erlösungswirkung, sondern auch wenn man
vom Erlösungswerk spricht, muß man vom Gegenpol des göttlichen
Wirkens, von der erlösten Menschheit sprechen. Nicht als ob sie das

Erlösungswerk Christi ersetzte oder ergänzte, aber sie nimmt es auf, auch
als Erlösungswerk, das in ihr und durch sie wirksam ist, und so wird
auch sie, die Kirche, zum Glaubensgeheimnis. Das nun muß der Katholik

in jeder Weise als spezifisch katholische Lehre bezeichnen, als einen

Bestandteil der christlichen Totalität. Und hier ist nun auch der wahre
Platz der katholischen Marienlehre.

Die Wahrheit, daß durch den begnadigenden Gott auch der

begnadete Mensch in sekundärer, abgeleiteter Weise zum Glaubensgeheimnis

wird, und die Wahrheit, daß in der geschichtlichen Entfaltung
des Erlösungswerkes der Erlöste zum Mitträger des Erlösungswerkes
wird, sind die beiden Pfeiler, auf denen die katholische Marienlehre ruht.
Die Marienlehre ist der Brennpunkt der Wahrheit, daß der
menschgewordene Gottessohn das Heil der Menschheit ist, und daß der Mensch

durch dieses Heil wirklich geheiligt ist. Die ganze Marienlehre hängt an
der Frage, ob Marias Heilsstand der realen Bedeutung ihrer Mutterschaft

entsprach, oder ob diese Mutterschaft zu ihrem Heilsstand in gar
keiner oder nur äußerer, nebensächlicher Beziehung stand. Und mit
dieser Frage ist eben jenes andere gefragt, ob Gottes Heilshandeln unter
Ausschluß oder unter Einschluß seiner Heilswirkung zu betrachten und
zu glauben sei. Diese Perspektive der Marienlehre ist spezifisch katholisch.
Auf dieser Ebene und vor diesem Hintergrund muß sich das ökumenische

Gespräch über Maria abspielen. Ökumenisches Gespräch vollzieht sich
stets in zwei Bewegungen. In der ersten versucht jeder der Partner, in
der Darstellung seines Anliegens all das auszuschalten, was für den andern
ein christlich begreiflicher Anstoß sein könnte oder was das richtige
Verstehen seiner Haltung erschwert. In der zweiten Bewegung versucht er,
seine Lehre positiv so darzulegen, daß der andere darin wenn immer



86 Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

möglich ein Zeugnis der christlichen Fülle zu erbhcken vermag. Diese

doppelte Bewegung soll im Folgenden versucht werden.

II. Reinigung der katholisch-mariologischen Stellung

Es wurde im ersten Teil schon gezeigt, daß es Phänomene katholischer

Marienlehre und Marienfrömmigkeit gibt, welche zwar ihren
Ausgang nahmen von spezifisch katholischen Grundpositionen, selber aber
nicht mehr dieses Prädikat für sich in Anspruch nehmen können. Sprechen
wir es deutlich aus: Theoretisch wäre durchaus eine Häresie denkbar,
welche sich versündigte durch eine falsche Überwertung Marias. Es

gab das schon im Verlauf der Kirchengeschichte, und zwar schon im
4. Jahrhundert5, und wenn wir an die Vorkommnisse um Heroldsbach
denken, so sehen wir, daß etwas Ähnliches auch heute noch nicht
ausgeschlossen wäre. In der strengen Theologie besteht diese Gefahr aus
verschiedenen Gründen nicht unmittelbar. Trotzdem gibt es auch in der

heutigen Theologie mariologische Positionen, die entweder in der Tendenz
oder in den Formulierungen, meist dann in beidem, nicht zu gesunden

Entwicklungen führen, sondern in Sackgassen, zu Endpunkten. Von
solchen Erscheinungen müßte sich die katholische Theologie reinigen,
selbst wenn das mariologische kein ökumenisches Problem wäre. Denn
die katholische Lehre muß ja auch in sich und zuerst in sich im Gleichgewicht

und auf einer gesunden Linie bleiben.
Ich will den Leser nicht mit einem Katalog aller theologisch

unzuträglichen Formulierungen in heutiger Mariologie bemühen, noch die
allbekannten Grenz- u. Fehlformen, welche in populärer Marienfrömmigkeit

vorkommen, ausmalen. Es soll nur auf eine generelle Linie
hingewiesen werden, welche den theologischen Grund jeder wirklichen
Fehlentwicklung bilden würde 6.

Es besteht innerhalb der katholischen Mariologie eine Strömung,
welche Maria zu einem selbständigen Faktor innerhalb der Erlösung zu
machen geneigt ist. Nicht selbständig in dem Sinn, daß sie von Christus

unabhängig wäre oder daß sie gar über Christus stünde. Jeder dieser

5 Die Kollyridianer, Lt. Epiphanius, Adv. Haeres. 79 (GCS Epiphanius 3,
5. 475 ff.).

6 Man findet zur Problematik alle Auskunft bei R. Laurentin, La question
mariale. Paris 1963.



Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie 87

Mariologen betont nach Kräften, daß im Gegenteil Marias Rolle ganz
und gar von der Rolle Christi abhängig sei und nur in Bezug auf diese zu
verstehen sei. Ja sie leiten gerade daraus ihre ganze Wertung Marias ab,
daß sie - spezifisch katholisch! - deren innige Verbundenheit mit
Christus betonen. Aber das genügt nicht, um die Lehre im Gleichgewicht

zu behalten. Denn diese Mariologen sprechen Maria doch eine

spezifische Sonderrolle in der Erlösung zu, eine Rolle, die mit nichts anderem

in Beziehung steht, als daß sie eben von Gott Maria übertragen wurde,
eine Rolle, welche zwar nicht grundsätzlich für die Erlösung notwendig

gewesen wäre wie das Werk Christi, die aber in der konkreten Erlösung,
wie sie nun einmal vorliegt, einen besonderen Faktor bildet, der für sich

zu sehen ist und auf nichts anderes zurückgeführt werden kann. Daraus
würde dann folgen, daß man von der Erlösung nur ein unvollständiges
Bild hat, wenn Maria und ihre Rolle nicht miteinbezogen ist. Mit dieser

Rolle nun ist nicht etwa Marias Gottesmutterschaft gemeint, denn

darüber bestünde ja keine Uneinigkeit. Vielmehr meint die Rolle eine

Mitwirkung Marias am Erlösungswerk, so daß von diesem zu sagen wäre :

Christus hat es bewirkt, und Maria hat es mitbewirkt. Für diese

Mitwirkung werden verschieden starke Formeln gebraucht, obzwar in
keiner die Sicherung fehlt : Maria hat die Erlösung mitbewirkt in Christus
und unter Christus. Aber das Neue und Beunruhigende an jeder solchen

Formel ist dies: Maria scheint hier im Erlösungswerk nicht mehr sosehr

in der Blickrichtung auf den geheiligten Menschen zu liegen, sondern in
der Blickrichtung auf Gott und Christus - natürlich als bloßer Mensch

und untergeordnet, aber wenn im Erlösungsdrama die Menschheit auf
der einen Seite steht und Gott mit Christus auf der andern, so wird hier
Maria auch dieser anderen Seite des Erlösungsdramas zugerechnet -
noch einmal: als Mensch, aber dramatisch aktiv in einer eigenen, nur für
sie geschaffenen Rolle.

Von dieser theologischen Konstruktion kann nur gesagt werden:
Wenn sie zuträfe, so würde sie sich von der Bibel an in der christlichen
Glaubenslehre finden; denn sonst wäre ja die biblische Erlösungslehre
unvollständig, hätte die Christenheit - fast bis heute - nicht alles

Wesentliche über die Erlösung gewußt. Nun betont zwar gerade der

Katholik, daß in der Bibel nicht jede Glaubenswahrheit ausdrücklich
enthalten ist - nicht einmal unsere Formeln über Christus und die

Trinität, wenn sie nur darin grundgelegt ist. Sicher sind gewisse heutige
Glaubenssätze in der Bibel nur einschlußweise enthalten, in Bezug auf

Fragen, die erst später deutlicher hervortraten. Die Erlösungslehre ist



88 Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

aber das allerdeutlichste Lehrstück des Neuen Testaments, besonders

des Erlösungstheologen Paulus. Es ist nicht denkbar, daß diese Rolle
Marias dort nicht erschienen wäre, wenn sie zu dem von Ewigkeit in
Gott verborgenen Geheimnis gehörte (Eph. 3, 9), ja es ist auch nicht
einmal ein Ansatz dafür zu finden.

Wie steht es dann aber mit dieser Lehrströmung in der katholischen
Kirche : Wie konnte sie überhaupt entstehen, ist sie vielleicht doch schon

eine Häresie Diese letzte Frage darf ruhig verneint werden. Es handelt
sich nicht um Häresie, sondern um schlechte Theologie, um unzulängliche
Schlüsse aus einem richtigen Ansatz. Die richtige Verarbeitung des

Ansatzes bringt uns auch die richtige Alternative für die Stellung Marias

im Erlösungswerk.
Wir erkannten bereits das Strukturgesetz der Erlösung, daß Christus,

da er als Erlöser kam, den Menschen, die an ihn glaubten, Anteil gab
nicht nur an seiner Gottessohnschaft, was das Größere ist, sondern auch

an seinem aktiven Erlösungswerk, was die Ableitung und Folge davon
ist. Die Erlösung hat nun einmal durch das geschichtliche Wirken
Christi ekklesiologische Struktur erhalten, d. h. im Vollzug des Werkes

kommt der Kirche der Erlösten eine wesentliche Rolle zu. Die Kirche
heißt Braut Christi, insofern sie die Erlöste, von Christus Angenommene
ist. Sie heißt Leib Christi, insofern sie ins Erlöserwirken Christi einbezogen
ist. Aber Leib ist sie als Braut, Erlösung wirkend ist sie als Erlöste. Und
hier liegt das entscheidende Wort für die Marienlehre. Maria ist eine

Erlöste, die Höchsterlöste, die bevorzugt Erlöste. Als solche gilt auch

von ihr, daß sie Anteil bekam am aktiven Wirken Christi. Und dieser ihr
Anteil, dessen Brennpunkt ihre Mutterschaft ist, ist wiederum der

höchste, bevorzugte Anteil. Aber es ist ein Anteil innerhalb dieser

Ordnung der Glieder Christi, innerhalb der Kirche. Marias Anteil am
Erlösungswerk erklärt sich aus dem Anteil der Kirche daran, deren
erhabenstes Glied sie ist. Ihr Anteil als Mutter des Erlösers ermöglicht
erst den Anteil der übrigen Erlösten, er liegt aber auch auf der Ebene
der Kirche, nicht auf einer wesentlich eigenen Ebene. Im Erlösungsdrama

ist also Maria durchaus nicht auf der Seite Gottes und Christi zu
sehen, sondern auf der Seite der Menschheit. Wir wissen aber, daß diese

Seite der Menschheit auch wieder so geordnet ist, daß es darin aktive
Teilnahme am Wirken Christi gibt. Einzig in dieser Sicht läßt sich eine

gesunde katholische Marienlehre entwickeln.



Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie 89

Und nun ist uns also die Aufgabe gestellt, diese Lehre so

darzustellen, daß wir hoffen dürfen, sie unseren protestantischen Mitbrüdern
als eine Frucht christlicher Fülle zu empfehlen.

III. Grundwerte der katholischen Marienlehre

Es geht jetzt nicht etwa darum, noch die ganze Marienlehre darzulegen.

Es soll aber gezeigt werden, daß sich die Marienlehre im Grunde

aus drei theologischen Prinzipien nährt, die biblisch begründbar sind,
und es soll gefragt werden, ob der Protestant von einer grundsätzlichen
Bejahung dieser Prinzipien her zu einem Verständnis für die katholische
Marienlehre kommen kann.

Ä) Das durch Christus geheiligte Geschöpf

Diese drei Prinzipien greifen eng ineinander über. Das erste ist ganz
einfach das Prinzip der Erlösung: Christus ist der Heiligungsgrund des

Menschen. Es steht seinerseits auf dem schon erwähnten Grundsatz,
daß durch die Heiligung der Mensch selber sekundär zum Glaubensgeheimnis

wird, nämlich die Tatsache des göttlichen Lebens in ihm. Es

müßte hier auch vorausgegangen sein die ökumenische Diskussion der

Frage, ob die Gerechtigkeit Christi dem Sünder nur äußerlich
zugerechnet wird oder ob sie die Kraft hat, ihn innerlich zu heiligen, also die

Diskussion um das Wort des Römerbriefs: «also gibt es jetzt keine

Verurteilung mehr für die, welche in Christus sind» (8, 1.)

So stehen wir vor der Fundamentalfrage: War die Christusmutterschaft

für Maria ein Heilsereignis oder nicht, mit anderen Worten: War
die Beziehung, in die sie durch die Mutterschaft zu Christus trat, nur
eine physisch-äußerliche, oder war es eine personale, glaubende, eine

Heilsbeziehung? Christus kam und wurde Mensch um dieser

Heilsbeziehung willen, und die Heilsbeziehung besteht in einer geheimnisvollen,

aber wesentlichen Beziehung des Menschen zur Menschheit
Christi. Gilt das für alle außer für Maria, welche als menschliche Mutter
zu dieser Menschheit in der wesentlichsten Beziehung stand

Befragen wir die Schrift nach der Antwort. Wir haben die lukanische

Erzählung der Menschwerdung, der Engelsverkündigung, und sie ist
eine einzige Schilderung eines Heilsereignisses: Sei gegrüßt, du

Begnadete, der Herr ist mit dir - fürchte dich nicht, denn du hast Gnade bei



90 Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

Gott gefunden - Der Heilige Geist wird über dich kommen und die Kraft
des Höchsten wird dich überschatten. - Siehe ich bin des Herrn Magd,
mir geschehe nach deinem Wort. Hier ist alles völlig eingetaucht in das

messianische Heil, und von der Begnadeten wird das Wort der
ausdrücklichen gläubigen Gefolgschaft überliefert.

Bald darauf ruft Elisabeth, vom Heiligen Geist erfüllt, aus:
Gepriesen du unter den Frauen, und gepriesen die Frucht deines Schoßes.

Woher wird mir dies zuteil, daß die Mutter meines Herrn zu mir kommt
Und selig die geglaubt hat, daß in Erfüllung gehen wird, was ihr vom
Herrn gesagt ward. Das sagt die schwangere Greisin, deren Mann stumm
ist, weil er nicht glauben wollte, was ihm vom selben Engel gesagt
worden war (Luk. 1, 42-45). Darauf Maria: «Meine Seele erhebt den

Herrn und mein Geist frohlockt über Gott, meinen Heiland, daß er

hingesehen hat auf die Niedrigkeit seiner Magd, denn siehe, von jetzt an
werden mich seligpreisen alle Geschlechter, denn Großes hat mir der

Mächtige getan» (46-49). Ist das nicht die klare Antwort, daß Marias
Mutterschaft ein Ereignis ihres Glaubens war und ein Heilsereignis, für
sie sogut wie für die ganze Menschheit? Daraus schließt der Katholik,
daß Marias Mutterschaft eine jener heiligenden Beziehungen zur Menschheit

Christi war, aus denen die Erlösung besteht, und zwar nicht nur die

größte unter allen vorhandenen, sondern die größte denkbare. Deshalb
der Titel der Gnadenvollen, deshalb die zunehmende Präzisierung dieser

Gnadenfülle auf vollkommene Sündenfreiheit ihres Lebens, auf
erlösende Bewahrung selbst vor der Erbsünde, auf Vollendung ihres
höchsten Gnadenstandes in der leiblichen Auferstehung. Wenn der

tragende Grund dieser Privilegien, die mütterliche Christusbeziehung,
eine Erlösungswirklichkeit war, dann sind auch sie selber
Erlösungswirklichkeiten und nicht Attentate auf die Erlöserschaft Christi. Sie sind
die ersten und die höchsten Früchte dieser Erlöserschaft. Keines dieser

sogenannten Privilegien Marias führt prinzipiell über die Gnadenebene

der gesamten Erlösungsordnung hinaus, sondern bringt sie einfach zur
letzten Vollendung. Denn in jedem Erlösten ist die Gnade wirksam zur
Zerstörung der Erbsünde, zur Heiligung des Lebens und zur
Auferstehung des Fleisches. Dieser erste Sektor der katholischen Marienlehre,
die Gnadenprivilegien der Gottesmutter, ist also die Demonstration der
realen Erlösermacht Christi, und zwar nicht nur in der Wirkung, sondern
auch in der Weise : nämlich durch das glaubend-gehorsame in-Beziehung-
Treten mit Christi erlösender Menschheit, das Maria in der Mutterschaft,
uns in den Sakramenten gegeben ist, hier wie dort vermittelt durch das



Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie 91

Wort des Glaubens. Es sei nur am Rand vermerkt, daß dies die Mariologie

der Väter schon des 2. Jahrhunderts war, etwa eines Irenäus, als

von eigentlicher Marienfrömmigkeit in der Kirche noch nichts zu sehen

war.
Marias glaubende Mutterschaft, die ihr und aller Heil wurde, ist aber

noch für eine andere theologische Frage von höchster Bedeutung. Sie

könnte Licht bringen ins Gnadenproblem sowohl zwischen katholischer
und protestantischer Lehre als auch innerhalb der katholischen
Verschiedenheiten. Tut Gott alles und der Mensch nichts, tut Gott die eine

Hälfte und der Mensch die andere, macht Gott nur das Angebot und der
Mensch entscheidet sich von sich aus für Annahme oder Ablehnung, oder

legt unser Text noch eine andere Deutung nahe
Der Text legt nahe Gottes Allmacht und absolute Souveränität in

der Gnade. Er ist keine Anfrage an Maria, sondern eine Feststellung und

Verfügung: Du wirst empfangen und einen Sohn gebären. Die Gegenprobe

liefert die Zachariaserzählung: Zacharias glaubt nicht, trotzdem
werden die Engelsworte «zu ihrer Zeit in Erfüllung gehen». Es wäre
tatsächlich eine falsche Deutung zu behaupten, ohne Marias «Zustimmung»

wäre der Erlöser nicht aus ihr geboren worden. Aber das ist ohnehin

eine gegenstandslose Hypothese. Während Gott den Unglauben des

Zacharias zuließ und ihn erst nach der Geburt des letzten alttestament-
lichen Propheten heilte, bewirkte Gottes Gnade in der Mutter des

Gottmenschen den Glauben, die glaubende Gefolgschaft. Marias Jawort
brachte nicht den Erlöser, aber Maria sprach ihr Jawort. Der Mensch

Maria ist nicht stummes und unwilliges Mittel der Menschwerdung,
sondern deren wissende und bereitwillige Dienerin. Dies ist ein Faktum
der biblischen Offenbarung. Ihr Jawort aber lautet: Fiat mihi: mir
geschehe, während ihr Wort im Magnifikat lauten wird: Fecit mihi, Er
hat mir getan. In diesen beiden Worten ist die ganze Gnadenlehre
beschlossen. Den Vorrang hat das Wort Fecit mihi. Gott ist der souverän
Handelnde, der Mensch steht im Casus obliquus, nicht im Nominativ,
im Wemfall, nicht im Werfall. Gott tut dem Menschen. Es gibt im
Menschen keinen vorausliegenden Grund für das Handeln Gottes. Und
doch sprach Maria nicht nur Fecit mihi, sondern auch Fiat mihi, nicht
nur «Mir tat er», sondern auch «Mir geschehe». Der Wemfall ist für die

Kreatur nicht aufgehoben : sie ist und bleibt die rein empfangende, auch

in und nach der Gnade. Und doch liegt im Fiat im Unterschied zum Fecit
nicht eine bloße Feststellung, sondern eine Optativform, das heißt eine

aktive Willens-Betätigung. Diese aktive Willensbetätigung lautet aber



92 Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

nicht: Ich will tun, sondern: Mir geschehe. Es ist die aktive Willensausrichtung

auf die Passivität des Gnadenempfangs - es ist die einzig
adäquate Reaktion des Menschen auf den Gnadenempfang, welche

zugleich die Souveränität Gottes und die Personalität des Menschen wahrt.
Denn Gott macht sich in der Gnade Personen zu Liebespartnern, die
Gnade erniedrigt nicht den Menschen, sondern erhöht ihn - «et exaltavit
humiles». Im Fiat fällt Maria nicht aus der Gnade, gewinnt sie nicht Gott
gegenüber Selbststand. Und doch ist sie durch die Gnade ein die Gnade

frei bejahender Mensch. Es bleibt dies immer ein Geheimnis, wenn man
es mit Kategorien menschlicher Psychologie betrachtet. Es ist kein

unmögliches Ding bei Gott, dem es auch nicht unmöglich war, Personen

zu schaffen, obwohl Geschaffenheit absolute Abhängigkeit und Personsein

Freiheit besagt.
Dieser Sachverhalt der Gnade nun hat in der Gnadenvollen zugleich

sein sprechendstes Symbol erhalten: nämlich in der Mutterschaft.
Mutterschaft ist Tätigsein aus Empfangen. Keine Mutterschaft ohne

Empfangen, die Empfängnis aber ruft Tätigsein der Mutter hervor.
Dieses Tätigsein wiederum bleibt völlig an seinen Ursprung, das

Empfangen gebunden, ist empfangene Tätigkeit. Wiederum sind es die

alten Kirchenväter, welche in der Mutterschaft das Bild der Begnadigung
erkennen: Begnadigung ist mütterlich, die Kirche und jede glaubende
Seele wird zur Mater Ecclesia. Auch die Gnadenwirklichkeit des erlösten
Menschen in Christus ist empfangene Tätigkeit. Dürfen wir schließlich
als letzten Ausblick erkennen, daß die Gottheit des Sohnes selber empfangene

Tätigkeit ist: «Der Sohn kann nichts von sich aus tun, er sehe denn
den Vater etwas tun; denn was jener tut, das tut ebenso auch der Sohn»

(Joh. 5, 19): «Denn wie der Vater in sich selbst das Leben hat, so hat er
auch dem Sohne verliehen, in sich selbst das Leben zu haben» (5,26). Nach
dem Gleichbild des Sohnes aber sind wir geschaffen und wiedergeboren.

B) Teilnahme an Christi Werk

Das zweite theologische Prinzip, aus dem sich die Marienlehre nährt,
wurde schon erwähnt: Christus, der sich die Erlösten eingliedert, gibt
ihnen auch teil an seinem Werk. Wer erlöst ist, ist auch in Christus
erlösend, so daß Paulus im Kolosserbrief sprechen kann von den

Fehlbeträgen des Leidens Christi an seinem eigenen Fleisch, die er nur
nachleistet für die Kirche (Kol. 1, 24). Diese Stelle kann unmöglich bedeuten,
daß dem Leiden Christi in sich etwas mangelte, was nun durch den



Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie 93

Apostel noch zu ergänzen wäre. Sondern sie muß so verstanden werden,
daß das vom Apostel an seinem Fleisch nachzuvollziehende Leiden
Christi noch unvollständig ist, also nicht : ich ergänze an meinem Fleisch,
was den Leiden Christi noch mangelt, sondern: ich ergänze, was von den
Leiden Christi an meinem Fleisch noch mangelt, und diesem Nachvollzug

schreibt der Apostel eine Wirkung zu für die Kirche. Wenn nun
Maria die Höchstbegnadete ist, dann wurde ihr auch geschenkt die
Höchstteilnahme am Leiden Christi, die höchste kirchliche Mitwirkung
am Erlösungswerk.

Diese zweiseitige eine Wirklichkeit, die Höchstbegnadigung und die
Höchstteilnahme am Erlösungswerk, ist der Grund, warum Maria auch
als die Höchstverwirklichung, das Urbild der Kirche zu bezeichnen ist,
und diese Bezeichnung gibt zugleich der Marienlehre die sichere
Richtschnur. Maria tat, was die Kirche tut : Durch Gottes Erlösung und
Sendung der Welt den Erlöser bringen, und die Kirche tut, was Maria tat.
Dieser Einweisung in die kirchliche Rolle und der Entäußerung von der
rein menschlich-individuellen Mutterrolle ist sozusagen das ganze
irdische Leben Marias nach der Empfängnis Christi gewidmet. Christus
nahm seine Mutter in eine harte Schule. Denn wenn sie auch die Gnadenvolle

war, so war sie doch kein Feenwesen, das auf einem Teppich von
Wundern und Erleuchtungen durchs Leben schwebte. Sie ging von
Anfang bis Ende den Weg des nicht sehenden Glaubens. Dieser Einweisung
in die Kirchenrolle dienen die hartnäckigen Begriffsaustauschungen,
die Christus während seines öffentlichen Lebens gegenüber seiner Mutter
vornimmt: «Frau, was habe ich mit dir zu schaffen? Meine Stunde ist
noch nicht gekommen» (Joh. 2, 4) - «Wer ist meine Mutter Wer den

Willen meines Vaters tut, ist mir Bruder, Schwester und Mutter»
(Matth. 12, 50) - «Selig der Schoß, der dich getragen - nein, selig die das

Wort Gottes hören und bewahren» (Luk. 11, 28). Und diese Entäußerung
und Einweisung hat ihren Höhepunkt auf dem Berg des Kreuzes:
«Frau, siehe da deinen Sohn» (Joh. 19, 26). Maria hat einmal gefragt, bei

derWiederfindung im Tempel, aber sie hat nie widersprochen. So wuchs sie

glaubend hinein in ihre Rolle der Mater Ecclesia und der Mater Ecclesiae,

was stets eine Rolle ist.
Die Volksandacht von den Sieben Schmerzen Mariä bezeichnet im

Grunde nichts anderes als diese Einübung Marias in die kirchliche Rolle
und sollte auch in dieser vertieften Sicht verwendet werden, nicht nur
als tröstendes Beispiel.



94 Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

C) Maria die Fürbitterin

Diese Lehre von der kirchlichen Rolle Marias hat noch eine Er-
streckung, welche nun hauptsächlich das Phänomen der Marienfrömmigkeit

ausmacht: Die katholische Kirche glaubt, daß mit dem Übergang
Marias in die himmlische Vollendung ihre kirchliche Rolle nicht ein Ende,
sondern auch die Vollendung findet. Damit ist das dritte theologische

Prinzip genannt. Die Begriffe, die uns dafür zur Verfügung stehen, wie

Fürbitte, Gnadenmittlung, sind sehr unvollkommen. Aber der Glaubensartikel

von der Gemeinschaft der Heiligen, der dahinter steht, ist von
großer Bedeutung. Es ist im Grunde genommen die Frage: besteht die

Welt der himmlischen Vollendung darin, daß in der Überfülle des

göttlichen Lichts alle geschöpflichen Konturen untergehen, sodaß die

Geschöpfe gewissermaßen verschwinden, oder ist die himmlische Herrlichkeit

auch die Vollendung des Tuns, das Gott den Geschöpfen schon im
irdischen Leben geschenkt hat? Scholastisch-metaphysisch ließe sich

die Frage so formulieren: Gibt es in der jenseitigen Welt nur noch die
Causa prima, die Erstursache, und geht alle Zweitursächlichkeit unter,
die hier auf Erden so dicht ist? Paulus sagt (1. Kor. 15, 28), daß in der

ewigen Vollendung Gott alles in allem sein wird. Es fragt sich nur, ob

Gott nicht alles in allem ist, wenn geschöpfliche Zweitursächlichkeit
weiterbesteht. Oder ist Zweitursächlichkeit eine Unvollkommenheit,
welche in der Vollendung nicht mehr sein kann? Auf Erden wirkt Gott
durch Zweitursachen. Er liebt ein Menschenkind und schenkt ihm die

Güter des Lebens, aber er wirkt das durch die Eltern. Niemandem würde
es einfallen, die Eltern darum Konkurrenten Gottes zu nennen, oder zu

sagen, dann sei es nicht Gott, der dem Kind alles Gute schenkt. Diese

irdischen Zweitursachen aber können versagen, und dann entspricht ihr
Wirken nicht der Intention von Gottes Erstursächlichkeit. Dieses

Versagen ist eine Unvollkommenheit, die Tatsache aber, daß Geschöpfe als

Zweitursachen Gottes wirken können, ist eine Vollkommenheit.

Deswegen läßt sich denken, daß in der himmlischen Vollendung die

Versagemöglichkeit der Zweitursachen aufhört, ihre Vollkommenheit aber

bleibt, so wie unser geschaffenes Sein überhaupt bleibt. Ein himmlisches
Reich also, in welchem auch Geschöpfe in befreiter, vollendeter
Zweitursächlichkeit wirksam sind, ist im Glauben durchaus denkbar auch ohne

mythologischen Anthropomorphismus, durch den wir unsere irdischen
Verhältnisse auf die himmlischen projizieren. Diese Denkbarkeit wird
durch zwei biblische Ansätze bestätigt, nämlich durch Matth. 19, 28 :



Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie 95

«Wahrlich, ich sage euch: Ihr, die ihr mir nachgefolgt seid, werdet bei
der Welterneuerung, wenn der Menschensohn auf dem Thron seiner

Herrlichkeit sitzt, ebenfalls auf zwölf Thronen sitzen und die zwölf
Stämme Israels richten», und Apk. 20, 4: «Ich sah Thronsessel. Auf
ihnen ließen sich die nieder, denen das Gericht übertragen ist. Und ich
sah die Seelen derer, die um des Zeugnisses für Jesus und um des Wortes
Gottes willen enthauptet worden waren, die das Tier und sein Bild nicht
angebetet und die sein Zeichen an Stirn und Hand nicht getragen hatten.
Sie kamen wieder zum Leben und waren Könige mit Christus tausend

Jahre.»
Aus dem Glauben an die Möglichkeit, daß Gott seinen Heiligen auch

die Vollendung seines Geschenkes der Zweitursächlichkeit schenkt, auch
auf der Ebene des Gnadenwirkens, aus diesem Glauben heraus lehrt die
katholische Kirche, daß auch kirchliche Rollen in der himmlischen
Vollendung ihre Vollendung erfahren, daß sie bleibendes Erbe sind, daß also

auch Maria auf eine uns geheimnisvolle, aber wirkliche Weise ewigkeitlich
ihres kirchlichen Amtes waltet, weil es Gott gefiel, uns seine Liebe auch
auf der Gnadenebene durch menschliche Liebe zu schenken, da sein

Sohn ja kam, um uns zur Gemeinschaft der Liebe zu machen. Und wir
glauben, daß dadurch Gottes Liebe nicht verdunkelt wird, sondern

triumphiert, weil er so groß ist, daß er seinen Geschöpfen von seiner Größe

schenken, und so gut, daß er ihnen von seiner Güte schenken konnte.
So versteht die katholische Kirche ihre Marienlehre, und so möchte

sie sie von allen verstanden wissen, welche sie brüderlich im Lichte der

christlichen Botschaft prüfen wollen.


	Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

