Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Artikel: Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie
Autor: Muller, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760393

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760393
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ArLors MULLER

Okumenische Orientierung
der katholischen Mariologie *

Der nach J. H. Newman bedeutendste katholische Theologe des
19. Jahrhunderts, M. J. Scheeben, schrieb in seiner Dogmatik: «Ebenso
ergab sich mir, daf3 die Mariologie als Mittelglied zwischen der Lehre vom
Erloser und seinem Werke einerseits und der Lehre von der Gnade des
Erlosers und der Vermittlung derselben durch die Kirche andererseits
aufgefafBt werden konne und miisse, und daB sie in dieser Auffassung
einen viel bedeutenderen Platz im System der Dogmatik einzunehmen
berufen sei, als man ihr gewdhnlich anweist.» ' Am Ende seiner Mario-
logie bemerkt er: «Ich hatte urspriinglich die Absicht, hier zum Ab-
schluB der Mariologie eine Ubersicht iiber das innige Wechselverhiltnis
zwischen der katholischen Lehre von Maria und von der Kirche zu geben.
Indes wird die Darstellung der letzteren Lehre Gelegenheit geben, darauf
zuriickzukommen, um die katholische Idee von der Kirche ebenso durch
die katholische Idee von Maria zu beleuchten, wie hier die letztere durch
die erstere beleuchtet wurde.» ?

Scheeben schreibt an der letztgenannten Stelle auch von der «reichen
und auffallenden Analogie zwischen den Dogmen von der unbefleckten
Empfingnis Mariens als der Makellosigkeit der sedes Sapientiae und vou
der Unfehlbarkeit des Heiligen Stuhles als der Makellosigkeit de:
Cathedra Sapientiae» 3, und in der Marienlehre finden sich die Worter

* Text eines Referates vor der katholischen Studentenschaft in Basel.

1 Gesammelte Schriften Bd. VI/1 (Freiburg 1954) S. X-XI.

2 Ges. Schriften Bd. VI/2 (Freiburg 1954) S. 498-499.

3 Ebd. 499. Vgl. sein «Das 6kumenische Concil vom Jahre 1869,» Bd. 2
(Regensburg 1870) S. 508.

6



82 Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie

«... und es ist durchaus zutreffend, wenn ein protestantischer Gelehrter
meinte, die Katholiken verherrlichten und verteidigten in Maria ihre
mystische Auffassung von der Kirche als der Mutter und Mittlerin der
Gnade» *.

Wenn wir diesen Ideenkreis betrachten, so kann es uns nicht ver-
wundern, wenn heute in der 6kumenischen Auseinandersetzung zwischen
der katholischen und der protestantischen Kirche gerade diese beiden
Lehrstiicke, die Kirchenlehre und die Marienlehre, die schwersten Pro-
bleme bilden, die tiefsten Differenzen schaffen. Damit ist uns aber auch
schon die Pflicht aufgegeben, uns im Sinne der Skumenischen Verant-
wortung besonders ernsthaft auch mit der Frage der Marienlehre zu
beschiftigen. Zwar ist es auf diesem wie auf andern Gebieten so, daf} oft
scheinbar nicht so sehr die Lehre, sondern die Praxis besondere Schwierig-
keiten, auch affektiver Art, schafft, und dafB scheinbar das meiste schon
gewonnen wire, wenn unbeschadet der Lehre eine diskretere Praxis, sel
es der Marienfrommigkeit, sei es des papstlichen Primats oder der
«verdienstlichen Werke» gepflogen wiirde. Aber die Theologen beider
Kirchen sind sich klar, daB wenn auch eine Anderung der Praxis affek-
tive Hindernisse abbauen koénnte, die wirklichen theologischen Grund-
fragen doch bestehen blieben und sich als trennende Faktoren auswirken
wiirden. Es ist darum berechtigt und der wesentlichere Weg, sich mit
den eigentlichen Lehrfragen zu beschiftigen und dort nach der Moglich-
keit einer Anndherung zu suchen.

I. Die Stellung der Marienlehre in der katholischen Kirche

Die katholische Kirche wird oft antonomastisch die «Papstkirche»
genannt. Mit ebenso viel Recht kénnte man sie seit vielen Jahrhunderten
auch die «Marienkirche» nennen. Das scheint auch den meisten Katho-
liken eine Selbstverstédndlichkeit zu sein. Dieser Sachverhalt muf3 aber
einmal ndher gepriift, auf seine Haltbarkeit untersucht werden.

Ungefihr vor tausend Jahren setzte in der lateinischen Kirche der
eigentliche breite Strom der marianisch orientierten Frommigkeit ein.
Aber seine groB8te Machtigkeit erhielt er im 17. Jahrhundert, und seinen
starken theologischen Zuflul3 gar erst in den letzten Jahrzehnten, als die

+ Ges. Schr. Bd. VI/2. S. 308 (n. 1523).



Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie 83

Frage einer Mitwirkung Marias im Erlosungswerk zu einem streng
theologischen Problem gemacht wurde.

Ist aber daraus der Schlul3 zu ziehen, dafl das marianische Phinomen
ein notwendiges und spezifisch katholisches Phidnomen sei und sein
miisse? Man kann das natiirlich bejahen in der Perspektive der katho-
lisch-protestantischen Auseinandersetzung der letzten drei Jahrhunderte.
Aber der katholische Theologe wird dazu folgendes sagen: Wenn die
Marienlehre ein notwendig katholisches Phinomen ist, dann ist sie als
ein notwendig christliches Phdnomen zu bezeichnen und als solches zu
fordern. Denn der Katholik versteht seine Glaubenslehre — wenn auch
nicht immer in der faktisch gelehrten Gestalt einer bestimmten Epoche,
so doch in ihrem stets von rechts wegen intendierten Gesamtgehalt — ein-
fach als die integrale christliche Glaubenslehre, als die in der vom Geist
Gottes geleiteten Glaubenstradition der Kirche ausgelegte biblische
Offenbarung. In dieser Sicht ist eine allfdllige Gegensitzlichkeit einer
Lehre zu der einer anderen christlichen Kirche etwas rein Sekundires:
die Lehre wird nicht gehalten um der kirchlichen polemischen Selbst-
behauptung willen, sondern um ihrer Zugehérigkeit zum geoffenbarten
Glaubensgut willen. Was nicht diesen Status des in jedem Fall zu halten-
den Glaubensgutes hat, sondern was sich nur im Sinn der zeitbedingten
polemischen Entwicklung als «spezifisch katholisch» herausgebildet hat,
darf diese Bezeichnung gar nicht im strengen Sinn fiir sich fordern, weil
sich die katholische Kirche in ihrem Wesen nicht als zeitbedingte Sonder-
form des Christentums betrachtet, sondern als dessen grundsitzliche
Fiille. Priift man also in dieser Sicht das «typisch katholische» marianische
Phédnomen, so miissen folgende Klarstellungen gegeben werden:

Es ist nicht spezifisch katholisch, daB in der Glaubensverkiindigung
die Marienlehre so im Vordergrund steht, da8 sie als das bevorzugte
Lehrstiick iiberhaupt erscheint, was die Haufigkeit der Behandlung und
das Interesse daran betrifft.

Es ist nicht spezifisch katholisch, wenn fiir einen Katholiken die
Marienlehre das Lieblingsgebiet der Glaubenslehre ist, iiber das er
moglichst viele Predigten héren maochte.

Es ist nicht spezifisch katholisch, wenn moglichst in allen Gebieten
der Glaubenslehre der theologische Bezug zu Maria herausgestellt und
gleichsam zur Kronung und zum Herzstiick des Traktats gemacht wird.

Es ist nicht spezifisch katholisch, wenn die Frommigkeit und das
Gebetsleben des glaubigen Volkes sich hauptsichlich auf Maria konzen-
trieren und um Maria kreisen.



84 Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie

All das sind Phinomene im Leben der Kirche, aber von keinem
kann man sagen, daBl es um der christlichen Totalitit willen sich so
verhalten miisse.

Im Sinne der christlichen Totalitédt ist vielmehr an Folgendem fest-
zuhalten.

Das Zentralgeheimnis christlichen Glaubens ist unsere Annahme an
Sohnes Statt durch den himmlischen Vater, also unsere Teilnahme am
dreifaltigen Leben. Diesen Zutritt zum Vater haben wir durch den
Heiligen Geist in Jesus Christus, kraft seiner Naturgemeinschaft mit
uns und dank seines Erlosungswerkes, d. h. seines Opfertodes fiir unsere
Siinden und seiner Auferstehung, durch die wir in ihm in das himmlische
Leben hiniibergenommen sind.

Das dauernd zu verkiinden ist die Zentralaufgabe der Kirche, aus
diesen Geheimnissen dauernd zu leben der Sinn christlicher Frommig-
keit und die Nahrung christlichen Gebetslebens. Auf diese Geheimnisse
sind simtliche Heilszeichen der Kirche, die Sakramente, ausgerichtet,
die uns kraft des Glaubens vergéttlichen durch einen realen Bezug zu
Christi erlésender Menschheit, die zur Rechten des Vaters ist.

Der zentrale und universale Platz dieser Geheimnisse ist in gar
keiner Weise einzuschrianken oder zu verriicken noch zu verdecken in
einer legitimen katholischen Haltung. Ist damit im Sinne christlicher
Totalitat wirklich nichts zu sagen iiber Maria, als héchstens die Neben-
bemerkung, daBl Christus als Mensch eine Mutter hatte, die Maria hie3 ?
Hier antwortet nun der Katholik das Folgende:

Im Blick auf den heiligenden, erlésenden Gott 14Bt sich wirklich
nichts hinzufiigen zu den genannten Wahrheiten. Aber das Heilshandeln
Gottes hat ja eben zum Ziel die Erlosung, die Heiligung, die Vergott-
lichung des Menschen, und durch diese Tatsache wird nun auch der
Mensch in den Bereich der goéttlichen Welt gehoben, wird er, als Ge-
heiligter, zum Geheimnis, 148t sich iiber ihn, nicht nur iiber Gott, im
Glauben sprechen. So gibt es auBer dem trinitarisch-christologischen
noch einen zweiten Glaubensbereich, nennen wir ihn den ekklesiolo-
gischen, den, der durch den Begriff der Kirche gekennzeichnet ist. Dieser
Bereich fiigt sich im Glauben dem gottlichen Bereich nicht einfach hinzu;
der gottliche Zielbereich bleibt unantastbar. Aber er entsteht eben durch
das gottliche Handeln, ist dessen Wirkung, und kdme ihm einfachhin
keine Bedeutung zu, dann kdme auch dem gottlichen Heilshandeln keine
Bedeutung zu. Aber nicht nur das: Gottes Heilshandeln greift selber in
diesen Bereich iiber. Christus war nicht nur handelnder Gott, sondern



Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie 85

auch Mitglied jener Menschheitsfamilie, an der er sein Heilshandeln voll-
zog. Er brachte sein Menschenleben zum Opfer und wirkte so als Gott-
mensch unser Heil. Dieses Gesetz aber, nach dem er selber angetreten
war, iibertrug er nun weiter. Er sprach: «Wie mich der Vater gesandt hat,
so sende ich euch» (Joh. 20, 21). Seine Jiinger sollten nicht nur seine
Erlosten sein, sondern auch seine Zeugen. Sein Erldsungswerk sollte fiir
die Menschen konkrete Wirklichkeit werden durch das Wirken seiner
Kirche, durch den Glauben, den sie verkiindete, durch die Heilszeichen,
die sie verwaltete, durch die Liebesgemeinschaft, die sie darlebte. Also
nicht nur wenn man von der Erlésungswirkung, sondern auch wenn man
vom Erlosungswerk spricht, mu8 man vom Gegenpol des géttlichen
Wirkens, von der erlésten Menschheit sprechen. Nicht als ob sie das
Erlosungswerk Christi ersetzte oder ergdnzte, aber sie nimmt es auf, auch
als Erlosungswerk, das in ihr und durch sie wirksam ist, und so wird
auch sie, die Kirche, zum Glaubensgeheimnis. Das nun mufl der Katho-
lik in jeder Weise als spezifisch katholische Lehre bezeichnen, als einen
Bestandteil der christlichen Totalitit. Und hier ist nun auch der wahre
Platz der katholischen Marienlehre.

Die Wahrheit, daBl durch den begnadigenden Gott auch der be-
gnadete Mensch in sekundirer, abgeleiteter Weise zum Glaubensge-
heimnis wird, und die Wahrheit, daBl in der geschichtlichen Entfaltung
des Erlosungswerkes der Erloste zum Mittrager des Erlosungswerkes
wird, sind die beiden Pfeiler, auf denen die katholische Marienlehre ruht.
Die Marienlehre ist der Brennpunkt der Wahrheit, daB der mensch-
gewordene Gottessohn das Heil der Menschheit ist, und da der Mensch
durch dieses Heil wirklich geheiligt ist. Die ganze Marienlehre hdngt an
der Frage, ob Marias Heilsstand der realen Bedeutung ihrer Mutter-
schaft entsprach, oder ob diese Mutterschaft zu ihrem Heilsstand in gar
keiner oder nur &duBerer, nebensichlicher Beziehung stand. Und mit
dieser Frage ist eben jenes andere gefragt, ob Gottes Heilshandeln unter
AusschluB oder unter EinschluB3 seiner Heilswirkung zu betrachten und
zu glauben sel. Diese Perspektive der Marienlehre ist spezifisch katholisch.
Auf dieser Ebene und vor diesem Hintergrund muB sich das 6kumenische
Gesprich iiber Maria abspielen. Okumenisches Gesprich vollzieht sich
stets in zwel Bewegungen. In der ersten versucht jeder der Partner, in
der Darstellung seines Anliegens all das auszuschalten, was fiir den andern
ein christlich begreiflicher AnstoB sein kénnte oder was das richtige Ver-
stehen seiner Haltung erschwert. In der zweiten Bewegung versucht er,
seine Lehre positiv so darzulegen, daB3 der andere darin wenn immer



86 Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie

méglich ein Zeugnis der christlichen Fiille zu erblicken vermag. Diese
doppelte Bewegung soll im Folgenden versucht werden.

- II. Reinigung der katholisch-mariologischen Stellung

Es wurde im ersten Teil schon gezeigt, daBl es Phinomene katholi-
scher Marienlehre und Marienfrommigkeit gibt, welche zwar ihren Aus-
gang nahmen von spezifisch katholischen Grundpositionen, selber aber
nicht mehr dieses Priadikat fiir sich in Anspruch nehmen kénnen. Sprechen
wir es deutlich aus: Theoretisch wire durchaus eine Hiresie denkbar,
welche sich versiindigte durch eine falsche Uberwertung Marias. Es
gab das schon im Verlauf der Kirchengeschichte, und zwar schon im
4. Jahrhundert °, und wenn wir an die Vorkommnisse um Heroldsbach
denken, so sehen wir, daB etwas Ahnliches auch heute noch nicht aus-
geschlossen wire. In der strengen Theologie besteht diese Gefahr aus
verschiedenen Griinden nicht unmittelbar. Trotzdem gibt es auch in der
heutigen Theologie mariologische Positionen, die entweder in der Tendenz
oder in den Formulierungen, meist dann in beidem, nicht zu gesunden
Entwicklungen fithren, sondern in Sackgassen, zu Endpunkten. Von
solchen Erscheinungen miiBte sich die katholische Theologie reinigen,
selbst wenn das mariologische kein ¢kumenisches Problem wire. Denn
die katholische Lehre muB ja auch in sich und zuerst in sich im Gleichge-
wicht und auf einer gesunden Linie bleiben.

Ich will den Leser nicht mit einem Katalog aller theologisch unzu-
trdglichen Formulierungen in heutiger Mariologie bemiihen, noch die
allbekannten Grenz- u. Fehlformen, welche in populdrer Marienfrémmig-
keit vorkommen, ausmalen. Es soll nur auf eine generelle Linie hinge-
wiesen werden, welche den theologischen Grund jeder wirklichen Fehl-
entwicklung bilden wiirde °.

Es besteht innerhalb der katholischen Mariologie eine Strémung,
welche Maria zu einem selbstindigen Faktor innerhalb der Erlésung zu
machen geneigt ist. Nicht selbstdndig in dem Sinn, daB sie von Christus
unabhingig wire oder daB sie gar iiber Christus stiinde. Jeder dieser

5 Die Kollyridianer, Lt. Epiphanius, Adv. Haeres. 79 (GCS Epiphanius 3,
S. 475 f£.).

¢ Man findet zur Problematik alle Auskunft bei R. Laurentin, La question
mariale. Paris 1963.



Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie 87

Mariologen betont nach Kriften, daB im Gegenteil Marias Rolle ganz
und gar von der Rolle Christi abhéngig sei und nur in Bezug auf diese zu
verstehen sei. Ja sie leiten gerade daraus ihre ganze Wertung Marias ab,
daB sie — spezifisch katholisch! — deren innige Verbundenheit mit
Christus betonen. Aber das geniigt nicht, um die Lehre im Gleichge-
wicht zu behalten. Denn diese Mariologen sprechen Maria doch eine
spezifische Sonderrolle in der Erlésung zu, eine Rolle, die mit nichts ande-
rem in Beziehung steht, als daB sie eben von Gott Maria {ibertragen wurde,
eine Rolle, welche zwar nicht grundsétzlich fiir die Erlésung notwendig
gewesen ware wie das Werk Christi, die aber in der konkreten Erlosung,
wie sie nun einmal vorliegt, einen besonderen Faktor bildet, der fiir sich
zu sehen ist und auf nichts anderes zuriickgefithrt werden kann. Daraus
wiirde dann folgen, daBl man von der Erlésung nur ein unvollstidndiges
Bild hat, wenn Maria und ihre Rolle nicht miteinbezogen ist. Mit dieser
Rolle nun ist nicht etwa Marias Gottesmutterschaft gemeint, denn
dariiber bestiinde ja keine Uneinigkeit. Vielmehr meint die Rolle eine
Mitwirkung Marias am Erlosungswerk, so dafl von diesem zu sagen wére:
Christus hat es bewirkt, und Maria hat es mitbewirkt. Fiir diese Mit-
wirkung werden verschieden starke Formeln gebraucht, obzwar in
keiner die Sicherung fehlt: Maria hat die Erlosung mitbewirkt in Christus
und unter Christus. Aber das Neue und Beunruhigende an jeder solchen
Formel ist dies: Maria scheint hier im Erlésungswerk nicht mehr sosehr
in der Blickrichtung auf den geheiligten Menschen zu liegen, sondern in
der Blickrichtung auf Gott und Christus — natiirlich als bloBer Mensch
und untergeordnet, aber wenn im Erlésungsdrama die Menschheit auf
der einen Seite steht und Gott mit Christus auf der andern, so wird hier
Maria auch dieser anderen Seite des Erlosungsdramas zugerechnet —
noch einmal: als Mensch, aber dramatisch aktiv in einer eigenen, nur fiir
sie geschaffenen Rolle.

Von dieser theologischen Konstruktion kann nur gesagt werden:
Wenn sie zutrife, so wiirde sie sich von der Bibel an in der christlichen
Glaubenslehre finden; denn sonst wire ja die biblische Erlosungslehre
unvollstindig, hdtte die Christenheit — fast bis heute — nicht alles
Wesentliche iiber die Erlésung gewuBt. Nun betont zwar gerade der
Katholik, daBl in der Bibel nicht jede Glaubenswahrheit ausdriicklich
enthalten ist — nicht einmal unsere Formeln iiber Christus und die
Trinitdt, wenn sie nur darin grundgelegt ist. Sicher sind gewisse heutige
Glaubenssitze in der Bibel nur einschluBweise enthalten, in Bezug auf
Fragen, die erst spdter deutlicher hervortraten. Die Erlosungslehre ist



88 : Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie

aber das allerdeutlichste Lehrstiick des Neuen Testaments, besonders
des Erlosungstheologen Paulus. Es ist nicht denkbar, daB3 diese Rolle
Marias dort nicht erschienen wire, wenn sie zu dem von Ewigkeit in
Gott verborgenen Geheimnis gehorte (Eph. 3,9), ja es ist auch nicht
einmal ein Ansatz dafiir zu finden.

Wie steht es dann aber mit dieser Lehrstromung in der katholischen
Kirche: Wie konnte sie iberhaupt entstehen, ist sie vielleicht doch schon
eine Héresie? Diese letzte Frage darf ruhig verneint werden. Es handelt
sich nicht um Héresie, sondern um schlechte Theologie, um unzuldngliche
Schliisse aus einem richtigen Ansatz. Die richtige Verarbeitung des
Ansatzes bringt uns auch die richtige Alternative fiir die Stellung Marias
im Erlésungswerk.

Wir erkannten bereits das Strukturgesetz der Erlésung, daB Christus,
da er als Erloser kam, den Menschen, die an ihn glaubten, Anteil gab
nicht nur an seiner Gottessohnschaft, was das GrofBere ist, sondern auch
an seinem aktiven Erlosungswerk, was die Ableitung und Folge davon
ist. Die Erlésung hat nun einmal durch das geschichtliche Wirken
Christi ekklesiologische Struktur erhalten, d. h. im Vollzug des Werkes
kommt der Kirche der Erlosten eine wesentliche Rolle zu. Die Kirche
heif3t Braut Christi, insofern sie die Erloste, von Christus Angenommene
ist. Sie heif3t Leib Christi, insofern sie ins Erléserwirken Christi einbezogen
ist. Aber Leib ist sie als Braut, Erlosung wirkend ist sie als Erloste. Und
hier liegt das entscheidende Wort fiir die Marienlehre. Maria ist eine
Erloste, die Hochsterloste, die bevorzugt Erloste. Als solche gilt auch
von ihr, daB sie Anteil bekam am aktiven Wirken Christi. Und dieser ihr
Anteil, dessen Brennpunkt ihre Mutterschaft ist, ist wiederum der
héchste, bevorzugte Anteil. Aber es ist ein Anteil innerhalb dieser Ord-
nung der Glieder Christi, innerhalb der Kirche. Marias Anteil am Er-
l6sungswerk erklart sich aus dem Anteil der Kirche daran, deren erha-
benstes Glied sie ist. Thr Anteil als Mutter des Erlosers ermoglicht
erst den Anteil der iibrigen Erlosten, er liegt aber auch auf der Ebene
der Kirche, nicht auf einer wesentlich eigenen Ebene. Im Erlésungs-
drama ist also Maria durchaus nicht auf der Seite Gottes und Christi zu
sehen, sondern auf der Seite der Menschheit. Wir wissen aber, daB3 diese
Seite der Menschheit auch wieder so geordnet ist, daB es darin aktive
Teilnahme am Wirken Christi gibt. Einzig in dieser Sicht 148t sich eine
gesunde katholische Marienlehre entwickeln.



Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie 89

Und nun ist uns also die Aufgabe gestellt, diese Lehre so darzu-
stellen, daB wir hoffen diirfen, sie unseren protestantischen Mitbriidern
als eine Frucht christlicher Fiille zu empfehlen.

III. Grundwerte der katholischen Marienlehre

Es geht jetzt nicht etwa darum, noch die ganze Marienlehre darzu-
legen. Es soll aber gezeigt werden, daB sich die Marienlehre im Grunde
aus drei theologischen Prinzipien néhrt, die biblisch begriindbar sind,
und es soll gefragt werden, ob der Protestant von einer grundsitzlichen
Bejahung dieser Prinzipien her zu einem Verstdndnis fiir die katholische
Marienlehre kommen kann.

A) Das durch Christus geheiligte Geschopf

Diese drei Prinzipien greifen eng ineinander iiber. Das erste ist ganz
einfach das Prinzip der Erlosung: Christus ist der Heiligungsgrund des
Menschen. Es steht seinerseits auf dem schon erwdhnten Grundsatz,
daB durch die Heiligung der Mensch selber sekundidr zum Glaubens-
geheimnis wird, ndmlich die Tatsache des gottlichen Lebens in ihm. Es
miiBte hier auch vorausgegangen sein die 6kumenische Diskussion der
Frage, ob die Gerechtigkeit Christi dem Siinder nur duBerlich zuge-
rechnet wird oder ob sie die Kraft hat, ihn innerlich zu heiligen, also die
Diskussion um das Wort des Romerbriefs: «also gibt es jetzt keine
Verurteilung mehr fiir die, welche in Christus sind» (8, 1.)

So stehen wir vor der Fundamentalfrage: War die Christusmutter-
schaft fiir Maria ein Heilsereignis oder nicht, mit anderen Worten: War
die Beziehung, in die sie durch die Mutterschaft zu Christus trat, nur
eine physisch-duBerliche, oder war es eine personale, glaubende, eine
Heilsbeziehung? Christus kam und wurde Mensch um dieser Heils-
beziehung willen, und die Heilsbeziehung besteht in einer geheimnis-
vollen, aber wesentlichen Beziehung des Menschen zur Menschheit
Christi. Gilt das fiir alle auBer fiir Maria, welche als menschliche Mutter
zu dieser Menschheit in der wesentlichsten Beziehung stand?

Befragen wir die Schrift nach der Antwort. Wir haben die lukanische
Erzdhlung der Menschwerdung, der Engelsverkiindigung, und sie ist
eine einzige Schilderung eines Heilsereignisses: Sei gegriiBt, du Be-
gnadete, der Herr ist mit dir — fiirchte dich nicht, denn du hast Gnade bei



90 Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie

Gott gefunden! — Der Heilige Geist wird tiber dich kommen und die Kraft
des Hochsten wird dich iiberschatten. — Siehe ich bin des Herrn Magd,
mir geschehe nach deinem Wort. Hier ist alles véllig eingetaucht in das
messianische Heil, und von der Begnadeten wird das Wort der aus-
driicklichen gldubigen Gefolgschaft tiberliefert.

Bald darauf ruft Elisabeth, vom Heiligen Geist erfiillt, aus: Ge-
priesen du unter den Frauen, und gepriesen die Frucht deines Schofes.
Woher wird mir dies zuteil, daB3 die Mutter meines Herrn zu mir kommt ?
Und selig die geglaubt hat, daB in Erftillung gehen wird, was ithr vom
Herrn gesagt ward. Das sagt die schwangere Greisin, deren Mann stumm
ist, weil er nicht glauben wollte, was ihm vom selben Engel gesagt
worden war (Luk. 1, 42-45). Darauf Maria: «Meine Seele erhebt den
Herrn und mein Geist frohlockt iiber Gott, meinen Heiland, dal3 er
hingesehen hat auf die Niedrigkeit seiner Magd, denn siehe, von jetzt an
werden mich seligpreisen alle Geschlechter, denn Grofes hat mir der
Michtige getan» (46-49). Ist das nicht die klare Antwort, daB Marias
Mutterschaft ein Ereignis ihres Glaubens war und ein Heilsereignis, fiir
sie sogut wie fiir die ganze Menschheit? Daraus schlieBt der Katholik,
dafl Marias Mutterschaft eine jener heiligenden Beziehungen zur Mensch-
heit Christi war, aus denen die Erl6sung besteht, und zwar nicht nur die
grofite unter allen vorhandenen, sondern die groBte denkbare. Deshalb
der Titel der Gnadenvollen, deshalb die zunehmende Prizisierung dieser
Gnadenfiille auf vollkommene Siindenfreiheit ihres Lebens, auf er-
losende Bewahrung selbst vor der Erbsiinde, auf Vollendung ihres
hochsten Gnadenstandes in der leiblichen Auferstehung. Wenn der
tragende Grund dieser Privilegien, die miitterliche Christusbeziehung,
eine Erlosungswirklichkeit war, dann sind auch sie selber Erldsungs-
wirklichkeiten und nicht Attentate auf die Erléserschaft Christi. Sie sind
die ersten und die h6chsten Friichte dieser Erléserschaft. Keines dieser
sogenannten Privilegien Marias fithrt prinzipiell iber die Gnadenebene
der gesamten Erlosungsordnung hinaus, sondern bringt sie einfach zur
letzten Vollendung. Denn in jedem Erlosten ist die Gnade wirksam zur
Zerstorung der Erbsiinde, zur Heiligung des Lebens und zur Aufer-
stehung des Fleisches. Dieser erste Sektor der katholischen Marienlehre,
die Gnadenprivilegien der Gottesmutter, ist also die Demonstration der
realen Erlésermacht Christi, und zwar nicht nur in der Wirkung, sondern
auch in der Weise: ndmlich durch das glaubend-gehorsame in-Beziehung-
Treten mit Christi erlésender Menschheit, das Maria in der Mutterschaft,
uns in den Sakramenten gegeben ist, hier wie dort vermittelt durch das



Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie 91

Wort des Glaubens. Es sel nur am Rand vermerkt, dal3 dies die Mario-
logie der Viter schon des 2. Jahrhunderts war, etwa eines Irendus, als
von eigentlicher Marienfrommigkeit in der Kirche noch nichts zu sehen
war.

Marias glaubende Mutterschaft, die ihr und aller Heil wurde, ist aber
noch fiir eine andere theologische Frage von hochster Bedeutung. Sie
konnte Licht bringen ins Gnadenproblem sowohl zwischen katholischer
und protestantischer Lehre als auch innerhalb der katholischen Ver-
schiedenheiten. Tut Gott alles und der Mensch nichts, tut Gott die eine
Halfte und der Mensch die andere, macht Gott nur das Angebot und der
Mensch entscheidet sich von sich aus fiir Annahme oder Ablehnung, oder
legt unser Text noch eine andere Deutung nahe?

Der Text legt nahe Gottes Allmacht und absolute Souverdnitit in
der Gnade. Er ist keine Anfrage an Maria, sondern eine Feststellung und
Verfiigung: Du wirst empfangen und einen Sohn gebdren. Die Gegen-
probe liefert die Zachariaserzdhlung: Zacharias glaubt nicht, trotzdem
werden die Engelsworte «zu ihrer Zeit in Erfiillung gehen». Es wire
tatsdchlich eine falsche Deutung zu behaupten, ohne Marias «Zustim-
mung» wire der Erloser nicht aus ihr geboren worden. Aber das ist ohne-
hin eine gegenstandslose Hypothese. Wahrend Gott den Unglauben des
Zacharias zulieB und ihn erst nach der Geburt des letzten alttestament-
lichen Propheten heilte, bewirkte Gottes Gnade in der Mutter des Gott-
menschen den Glauben, die glaubende Gefolgschaft. Marias Jawort
brachte nicht den Erloser, aber Maria sprach ihr Jawort. Der Mensch
Maria ist nicht stummes und unwilliges Mittel der Menschwerdung,
sondern deren wissende und bereitwillige Dienerin. Dies ist ein Faktum
der biblischen Offenbarung. Ihr Jawort aber lautet: Fiat mihi: mir ge-
schehe, wihrend ihr Wort im Magnifikat lauten wird: Fecit mihi, Er
hat mir getan. In diesen beiden Worten ist die ganze Gnadenlehre
beschlossen. Den Vorrang hat das Wort Fecit mihi. Gott ist der souverdan
Handelnde, der Mensch steht im Casus obliquus, nicht im Nominativ,
im Wemfall, nicht im Werfall. Gott tut dem Menschen. Es gibt im
Menschen keinen vorausliegenden Grund fiir das Handeln Gottes. Und
doch sprach Maria nicht nur Fecit mihi, sondern auch Fiat mihi, nicht
nur «Mir tat er», sondern auch «Mir geschehe». Der Wemfall ist fiir die
Kreatur nicht aufgehoben: sie ist und bleibt die rein empfangende, auch
in und nach der Gnade. Und doch liegt im Fiat im Unterschied zum Fecit
nicht eine bloBe Feststellung, sondern eine Optativiorm, das heiflt eine
aktive Willens-Betdtigung. Diese aktive Willensbetédtigung lautet aber



92 Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie

nicht: Ich will tun, sondern: Mir geschehe. Es ist die aktive Willensaus-
richtung auf die Passivitit des Gnadenempfangs — es ist die einzig
addquate Reaktion des Menschen auf den Gnadenempfang, welche zu-
gleich die Souverdnitidt Gottes und die Personalitit des Menschen wahrt.
Denn Gott macht sich in der Gnade Personen zu Liebespartnern, die
Gnade erniedrigt nicht den Menschen, sondern erhoht ihn — «et exaltavit
humiles». Im Fiat fallt Maria nicht aus der Gnade, gewinnt sie nicht Gott
gegeniiber Selbststand. Und doch ist sie durch die Gnade ein die Gnade
frei bejahender Mensch. Es bleibt dies immer ein Geheimnis, wenn man
es mit Kategorien menschlicher Psychologie betrachtet. Es ist kein
unmogliches Ding bei Gott, dem es auch nicht unmoéglich war, Personen
zu schaffen, obwohl Geschaffenheit absolute Abhdngigkeit und Personsein
Freiheit besagt.

Dieser Sachverhalt der Gnade nun hat in der Gnadenvollen zugleich
sein sprechendstes Symbol erhalten: ndmlich in der Mutterschaft.
Mutterschaft ist Tétigsein aus Empfangen. Keine Mutterschaft ohne
Empfangen, die Empfingnis aber ruft Tatigsein der Mutter hervor.
Dieses Tétigsein wiederum bleibt voéllig an seinen Ursprung, das Em-
pfangen gebunden, ist empfangene Téatigkeit. Wiederum sind es die
alten Kirchenviter, welche in der Mutterschaft das Bild der Begnadigung
erkennen: Begnadigung ist miitterlich, die Kirche und jede glaubende
Seele wird zur Mater Ecclesia. Auch die Gnadenwirklichkeit des erlosten
Menschen in Christus ist empfangene Tatigkeit. Diirfen wir schlieBlich
als letzten Ausblick erkennen, daf3 die Gottheit des Sohnes selber empfan-
gene Tatigkeit ist: «Der Sohn kann nichts von sich aus tun, er sehe denn
den Vater etwas tun; denn was jener tut, das tut ebenso auch der Sohn»
(Joh. 5, 19). «Denn wie der Vater in sich selbst das Leben hat, so hat er
auch dem Sohne verliehen, in sich selbst das Leben zu haben» (5, 26). Nach
dem Gleichbild des Sohnes aber sind wir geschaffen und wiedergeboren.

B) Teilnahme an Christs Werk

Das zweite theologische Prinzip, aus dem sich die Marienlehre nédhrt,
wurde schon erwdhnt: Christus, der sich die Erlosten eingliedert, gibt
ihnen auch teil an seinem Werk. Wer erlost ist, ist auch in Christus er-
losend, so daB Paulus im Kolosserbrief sprechen kann von den Fehl-
betrdgen des Leidens Christi an seinem eigenen Fleisch, die er nur nach-
leistet fiir die Kirche (Kol. 1, 24). Diese Stelle kann unmoglich bedeuten,
daBl dem Leiden Christi in sich etwas mangelte, was nun durch den



Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie 93

Apostel noch zu ergdnzen wire. Sondern sie mul} so verstanden werden,
dal das vom Apostel an seinem Fleisch nachzuvollziehende Leiden
Christi noch unvollstdndig ist, also nicht: ich ergédnze an meinem Fleisch,
was den Leiden Christi noch mangelt, sondern: ich erginze, was von den
Leiden Christi an meinem Fleisch noch mangelt, und diesem Nachvoll-
zug schreibt der Apostel eine Wirkung zu fiir die Kirche. Wenn nun
Maria die Hochstbegnadete ist, dann wurde ihr auch geschenkt die
Hochstteilnahme am Leiden Christi, die héchste kirchliche Mitwirkung
am Erlosungswerk.

Diese zweiseitige eine Wirklichkeit, die Hochstbegnadigung und die
Hochstteilnahme am Erlosungswerk, ist der Grund, warum Maria auch
als die Hochstverwirklichung, das Urbild der Kirche zu bezeichnen ist,
und diese Bezeichnung gibt zugleich der Marienlehre die sichere Richt-
schnur. Maria tat, was die Kirche tut: Durch Gottes Erlésung und Sen-
dung der Welt den Erléser bringen, und die Kirche tut, was Maria tat.
Dieser Einweisung in die kirchliche Rolle und der EntduBerung von der
rein menschlich-individuellen Mutterrolle ist sozusagen das ganze irdi-
sche Leben Marias nach der Empfiangnis Christi gewidmet. Christus
nahm seine Mutter in eine harte Schule. Denn wenn sie auch die Gnaden-
volle war, so war sie doch kein Feenwesen, das auf einem Teppich von
Wundern und Erleuchtungen durchs Leben schwebte. Sie ging von An-
fang bis Ende den Weg des nicht sehenden Glaubens. Dieser Einweisung
in die Kirchenrolle dienen die hartndckigen Begriffsaustauschungen,
die Christus wihrend seines 6ffentlichen Lebens gegeniiber seiner Mutter
vornimmt: «Frau, was habe ich mit dir zu schaffen? Meine Stunde ist
noch nicht gekommen» (Joh. 2, 4) — «Wer ist meine Mutter ...? Wer den
Willen meines Vaters tut, ist mir Bruder, Schwester und Mutter»
(Matth. 12, 50) — «Selig der SchoB, der dich getragen — nein, selig die das
Wort Gottes héren und bewahren» (Luk. 11, 28). Und diese EntduBlerung
und Einweisung hat ihren Hoéhepunkt auf dem Berg des Kreuzes:
«Frau, siehe da deinen Sohn» (Joh. 19, 26). Maria hat einmal gefragt, bei
derWiederfindung im Tempel, aber sie hat nie widersprochen. So wuchs sie
glaubend hinein in ihre Rolle der Mater Ecclesia und der Mater Ecclesiae,
was stets eine Rolle ist.

Die Volksandacht von den Sieben Schmerzen Marid bezeichnet im
Grunde nichts anderes als diese Eintibung Marias in die kirchliche Rolle
und sollte auch in dieser vertieften Sicht verwendet werden, nicht nur
als trostendes Beispiel.



94 Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie

C) Maria die Fiirbitterin

Diese Lehre von der kirchlichen Rolle Marias hat noch eine Er-
streckung, welche nun hauptsdchlich das Phanomen der Marienfrommig-
keit ausmacht: Die katholische Kirche glaubt, daB mit dem Ubergang
Marias in die himmlische Vollendung ihre kirchliche Rolle nicht ein Ende,
sondern auch die Vollendung findet. Damit ist das dritte theologische
Prinzip genannt. Die Begriffe, die uns dafiir zur Verfiigung stehen, wie
Fiirbitte, Gnadenmittlung, sind sehr unvollkommen. Aber der Glaubens-
artikel von der Gemeinschaft der Heiligen, der dahinter steht, ist von
groBer Bedeutung. Es ist im Grunde genommen die Frage: besteht die
Welt der himmlischen Vollendung darin, da in der Uberfiille des gott-
lichen Lichts alle geschépflichen Konturen untergehen, sodall die Ge-
schopfe gewissermallen verschwinden, oder ist die himmlische Herrlich-
keit auch die Vollendung des Tuns, das Gott den Geschépfen schon im
irdischen Leben geschenkt hat? Scholastisch-metaphysisch lieBe sich
die Frage so formulieren: Gibt es in der jenseitigen Welt nur noch die
Causa prima, die Erstursache, und geht alle Zweitursdchlichkeit unter,
die hier auf Erden so dicht ist? Paulus sagt (1. Kor. 15, 28), daB3 in der
ewigen Vollendung Gott alles in allem sein wird. Es fragt sich nur, ob
Gott nicht alles in allem ist, wenn geschopfliche Zweitursidchlichkeit
weiterbesteht. Oder ist Zweitursichlichkeit eine Unvollkommenbheit,
welche in der Vollendung nicht mehr sein kann? Auf Erden wirkt Gott
durch Zweitursachen. Er liebt ein Menschenkind und schenkt ihm die
Giiter des Lebens, aber er wirkt das durch die Eltern. Niemandem wiirde
es einfallen, die Eltern darum Konkurrenten Gottes zu nennen, oder zu
sagen, dann sei es nicht Gott, der dem Kind alles Gute schenkt. Diese
irdischen Zweitursachen aber kénnen versagen, und dann entspricht ihr
Wirken nicht der Intention von Gottes Erstursidchlichkeit. Dieses Ver-
sagen ist eine Unvollkommenheit, die Tatsache aber, daBB Geschopfe als
Zweitursachen Gottes wirken konnen, ist eine Vollkommenheit. Des-
wegen 148t sich denken, daBl in der himmlischen Vollendung die Ver-
sagemoglichkeit der Zweitursachen aufhort, ihre Vollkommenheit aber
bleibt, so wie unser geschaffenes Sein iiberhaupt bleibt. Ein himmlisches
Reich also, in welchem auch Geschopfe in befreiter, vollendeter Zweit-
ursichlichkeit wirksam sind, ist im Glauben durchaus denkbar auch ohne
mythologischen Anthropomorphismus, durch den wir unsere irdischen
Verhiltnisse auf die himmlischen projizieren. Diese Denkbarkeit wird
durch zwei biblische Ansitze bestitigt, ndmlich durch Matth. 19, 28:



Okumenische Orientierung der katholischen Mariologie 95

«Wabhrlich, ich sage euch: Ihr, die ihr mir nachgefolgt seid, werdet bei
der Welterneuerung, wenn der Menschensohn auf dem Thron seiner
Herrlichkeit sitzt, ebenfalls auf zwolf Thronen sitzen und die zwolf
Staimme Israels richten», und Apk. 20, 4: «Ich sah Thronsessel. Auf
ihnen lieBen sich die nieder, denen das Gericht iibertragen ist. Und ich
sah die Seelen derer, die um des Zeugnisses fiir Jesus und um des Wortes
Gottes willen enthauptet worden waren, die das Tier und sein Bild nicht
angebetet und die sein Zeichen an Stirn und Hand nicht getragen hatten.
Sie kamen wieder zum Leben und waren Koénige mit Christus tausend
Jahre.»

Aus dem Glauben an die Moglichkeit, daB Gott seinen Heiligen auch
die Vollendung seines Geschenkes der Zweitursdchlichkeit schenkt, auch
auf der Ebene des Gnadenwirkens, aus diesem Glauben heraus lehrt die
katholische Kirche, daB3 auch kirchliche Rollen in der himmlischen Voll-
endung ihre Vollendung erfahren, da@ sie bleibendes Erbe sind, daf3 also
auch Maria auf eine uns geheimnisvolle, aber wirkliche Weise ewigkeitlich
ihres kirchlichen Amtes waltet, weil es Gott gefiel, uns seine Liebe auch
auf der Gnadenebene durch menschliche Liebe zu schenken, da sein
Sohn ja kam, um uns zur Gemeinschaft der Liebe zu machen. Und wir
glauben, daf dadurch Gottes Liebe nicht verdunkelt wird, sondern
triumphiert, weil er so groB3 ist, daf3 er seinen Geschépfen von seiner Grofe
schenken, und so gut, daB er ihnen von seiner Giite schenken konnte.

So versteht die katholische Kirche ihre Marienlehre, und so méchte
sie sie von allen verstanden wissen, welche sie briiderlich im Lichte der
christlichen Botschaft priifen wollen.



	Ökumenische Orientierung der katholischen Mariologie

