Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Artikel: Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen
Autor: Zimara, Coelestin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COELESTIN ZIMARA SMB

Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen*

IT

Darlegung der Ansichten gegen den Limbus

1. Stellvertretendes Votum der Eltern bzw. der Kirche

A. Cajetans Meinung und Ch.-V. Héris, OP

1947 erscheint in der Zeitschrift fiir «liturgische Pastoral» La Maison-
Dieu?! ein Aufsatz von Ch.-V. Héris, OP: Le salut des enfants morts
sans baptéme. Ein erster Abschnitt soll die «authentische Lehre» der
Kirche umreilen. Ergebnis: die karthagische Synode von 418 richte
ihren 2. Kanon gegen die pelagianische Leugnung einer Erbschuld und
bezeichne das Taufsakrament als das notwendige Mittel der Befreiung
der Kinder von solcher Schuld. Von Kindern, die im MutterschoB sterben,
sei da nicht die Rede, ihr Fall bleibe unberiicksichtigt. Somit definiere
der Kanon auch nicht, es gebe fiir sie keinerlei Heilsmittel. Der zweite
Teil der Arbeit sagt uns, diese Folgerung hitten aber die meisten Theo-
logen gezogen aus der grundsdtzlichen Lehre der Kirche, die zur Heils-
ermoglichung auller Wassertaufe nur die sog. Begierdetaufe kenne,
welch letztere bei einem Kind vor Vernunftgebrauch nicht in Frage
komme. Dazu sei bei den gleichen Theologen auch fiir diese Kinder noch
eine andere Mdglichkeit erwogen und eingerdumt, die des Martyriums,
der sog. Bluttaufe. Uber das hinaus ddchten sie nur noch an ein be-

* Vgl. FZPhTh 10 (1963) 385-427.
1 Heft 10, S. 86-105.



54 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

sonderes Gnadenprivileg, die ausnahmsweise «sanctificatio in utero».
Das rechnet H. zur «doctrine généralement recue dans 1'Eglise catholique
et enseignée par les théologiens» (S. 90).

Im 3. und 4. Teil seiner Abhandlung legt H. die bei J. Gerson und
G. Biel in etwa angebahnte Meinung Cajetans dar, sowie das Befinden
des Trienter Konzils iiber einen wider sie eingebrachten Verurteilungs-
antrag 2. Der folgende Abschnitt V unternimmt eine Rechifertigung der
Meinung Cajetans «im Licht der Theologie der Sakramente». Zur Ab-
lehnung jener Meinung wiirden die modernen Autoren einfach auf die
Glaubenslehre iiber die Notwendigkeit der Taufe fiir alle und Ersatz-
moglichkeit allein durch Begierdetaufe rekurrieren. Da Begierdetaufe nur
Zurechnungsfihigen moglich sei, wiirden sie alsbald schliefen, das ohne
die Wassertaufe gestorbene Kind konne nicht gerettet werden. Aber er
habe bereits gezeigt, daB diese SchluBfolgerung eine Liicke aufweise:
die Bluttaufe konne ja regelmaBig («normalement») selbst ein ungetauftes
Kind zum Heil fithren, obschon diese «Taufe» keinerlei Beziehung zur
Wassertaufe habe. Niitzlicher wire eine Besinnung auf die theologische
Lehre iiber das Sakrament im allgemeinen, die Taufe im besonderen, um
von da aus die Auffassung der heutigen Autoren und Cajetans zu be-
urteilen und gegeneinander abzuwigen. Wihrend Cajetan sowohl aus
seinem theologischen Wissen, ndherhin seiner tieferen Kenntnis der
Lehre des Thomas von Aquin wie aus der praktisch gewonnenen Kenntnis
des reformatorischen Standpunktes iiber die Bedeutung des Glaubens
heraus fdhig war, einen einseitigen Ritualismus zu vermeiden, scheine

2 Beides kennt der Leser wenigstens grosso modo schon zur Geniige; andern-
falls ist es ihm sicher in einem Lehrbuch oder Nachschlagewerk zugédnglich. S. 93
ist H. ein Versehen unterlaufen, wenn er F. Romeo vom damaligen Dominikaner-
general unterscheidet. AuBer Seripando und Romeo traten aber noch andere Konzils-
teilnehmer fiir Schonung der Ansicht bzw. der Person Cajetans durch Absehen von
einer Verurteilung seiner Hypothese ein. So die Bischéfe von Chironissa (obwohl
Franziskaner!), Bosa (OP), Syrakus, und zuletzt noch besonders der Bischof von
Fano, P. Bertano OP, dem in jener Sitzung zwei weitere Bischofe zustimmten,
wahrend die von Torres (= Sassari), Antivari, Armagh und Sinigaglia den Antrag
auf Verurteilung erneut urgieren wollten (Acta Conc. Trid, ed. S. Goerres., V, 907,
37; 922, 35; 927, 30; 960, 17 ff; 966, 26 ff; 987, 15. 17. 33 ff; 988, 44 {. 48; 989, 16).
Erwiahnung verdient auch A. Pelargus, OP, Prokurator des Trierer Bischofs, der
beantragt, eine Verurteilung moége die einschrinkende Klausel «certo salvari» ent-
halten (ebd. 936, 9). — Vgl. auch J. B. UMBERG S]J, Cajetans Lehre von der Kinder-
ersatztaufe auf dem Trienter Konzil, in Zeitschr. f. kath. Theol. 39 (1915), 452-464;
L. Krusg, Die Stellungnahme des Konzils von Trient zur Ansicht Cajetans tiber
die Kinderersatztaufe in konzilsgeschichtlicher Wiirdigung und theologiegeschicht-
licher Gegenwartsbedeutung, in Catholica 14 (1960), 55-77.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 99

das den katholischen Theologen der Folgezeit nicht immer so gut ge-
lungen zu sein. Sie seien vielmehr groBenteils in Reaktion gegen die
protestantische Engfithrung zur Uberbetonung des «sacrement lui-
méme dans son humble matérialité» gelangt, zu einem «sacramentalisme
quelque peu matériel». Bei Thomas herrsche noch die innige Verbunden-
heit der Sakramentenlehre mit den Wahrheiten der Menschwerdung und
Erlésung, entsprechend enge Verbundenheit des Glaubens an den Sinn
der Sakramente mit dem Glauben an die Werte der Verbindung mit
Christus und der Erlésung durch ihn. Stindig betone Thomas, daBl wir
daran teilhaben «durch den Glauben und die Sakramente des Glaubens».
H. erklirt daher: «Die Sakramente sind nichts anderes als die sinn-
falligen Zeichen, durch die wir unsern Glauben bekunden und bekennen,
und das war seit Adams Siinde immer so» 3. Ein Sakramentsspender kann
es giiltig vollziehen selbst wenn er ungldubig ist, aber auch da fehle der
Glaube nicht einfachhin, sondern der der Kirche ersetze dann den des
Vollziehers (q. 64,a.9, ad 1), dhnlich fiir den Empfanger, wenn er die
Intention hat zu tun, was die Kirche tut (gq. 68, a. 8, ad 3). Und somit
gilt der Grundsatz absolut: «ein Sakrament hat seinen sakramentalen
Wert nur, wenn es durch den Glauben, mindestens durch den Glauben der
Kirche, an Christi Leiden angeschlossen ist. Anders ausgedriickt: ein
Sakrament, das nicht Sakrament des Glaubens ist, ist null und unge-
schehen» *. Dieser Lehre bleibe Thomas treu auch bei seiner Behandlung
der Frage der Kindertaufe, das zeige die Erkldrung, die er im Anschlufl an
Augustinus wiederholt bringe 5. Dabei komme ohne Zweifel zunichst der
Glaube der Eltern an des Kindes statt in Betracht (q. 68, a. 10, ad 3).
Das Problem der Kinder, die ohne Taufméglichkeit im Mutterschol3
sterben, habe sich im Mittelalter noch nicht stellen kénnen, schon des-
halb nicht, weil man auf Augustins Satz schwor, von «Wiedergeburt»
sei vor der Geburt keine Rede (q. 68, a. 11, Sed contra). H. sieht darin

3 5.97; Verweis auf 3. q. 62,5, ad 2; q. 64, a.4; q.61. a.3c. und ad 3;
q.70.a.2, ad1; q.68.a.1,ad 1; q. 64. a. 3; q. 62. a. 6, ad 1. Was Thomas q. 62.
a. 6, ad 1 sagt iiber die gr6Bere Wirkkraft der Sakramente des Neuen Bundes im
Vergleich mit denen des Alten, meine er unter Voraussetzung des Glaubens: «.. ils
ne peuvent le faire que s’ils sont posés, administrés et regus dans la foi et par la foi,
en d’autres termes s’ils sont des ‘sacramenta fidei’» (S. 98).

* «La régle est absolue: un sacrement n’a sa valeur de sacrement que s’il est
relié par la foi — au moins par la foi de I’Eglise — & la Passion du Christ. En d’autres
termes, un sacrement qui n’est pas sacrement de la foi est nul et non avenu» (S. 99).

53.q.70,a.1;q.68,a.9,ad 1;q. 69, a. 6, ad 3; q. 68, a. 9, ad 2.



56 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

eine gewisse Erkldrung fiir die uns verbliiffende Losung des Dilemmas
auf dem Tridentinum: Cajetans Meinung wird iibergangen, «quia non
videtur pertinere ad baptismumn» °.

Des weiteren sucht H. zu zeigen, wie Cajetans Hypothese die Linie
wahre, in der Thomas Sakrament und Glauben verbunden sieht. Bei der
Begierdetaufe sei es nach Thomas sogar der im Taufverlangen implizierte
lebendige Glaube allein, der dem Ungetauften die Rechtfertigung bringen
kann (q. 68, a. 2). «Nun aber wissen wir, daBl in der Wassertaufe der
Glaube der Eltern als Glieder der Kirche (en tant qu’ils sont d"Eglise) den
Glauben des Kindes ersetzt. Warum sollte nicht dieser gleiche Glaube der
Eltern, der in ihrem Verlangen steckt, ihr Kind getauft zu sehen, dessen
Glauben ersetzen und ihm das Heil erlangen koénnen fiir den Fall, daf3
es sterben wiirde, ohne getauft zu sein?» (S. 103). Halte doch schon
Thomas einen Glauben der Eltern an den kommenden Christus fiir zu-
reichend zur Vermittlung der Rechtfertigung ihrer Neugeborenen in der
Zeit der «lex naturae» und des Alten Bundes (q. 70, a. 4, ad 2 und ad 3).

Das SchluBergebnis stellt als «Lehre des hl. Thomas» zusammen-
fassend fest: 1) der Glaube ist es, der dem Sakrament «toute sa valeur»
verleiht (hat das den Sinn von: seinen ganzen, vollen Wert abrunden,
oder aber den von: allen, jeglichen Wert? Letzteres wiirde soviel besagen
wie: ohne den Glauben sei das Sakrament iiberhaupt wertlos. H. scheint
tatsdchlich so zu denken, hat er doch erkldrt, was nicht Sakrament des
Glaubens wire, wire «null und ungeschehen». — 2) Dieser Glaube kann
allenfalls einfach der Glaube «der Kirche» sein. — 3) Bel der Kindertaufe
verleiht der Glaube der Kirche (und der Eltern «en tant qu’ils sont
d’Eglise») der Taufe ihren Sakramentswert. — 4) Bei der Begierdetaufe
reicht der lebendige Glaube, im Verlangen nach der Taufe einbeschlossen,
ohne das sichtbare Sakrament zur Heiligung der Seele hin. —5) Im Al-
ten Testament wurden die vor der Beschneidung sterbenden Knaben auf
Grund des in einem Gebet oder Segen geduBerten Glaubens ihrer Eltern
gerettet. Unschwer sei einzusehen, wieso Cajetan «nicht ohne eine ge-
wisse Logik» gemeint habe, das auf die Kinder im Neuen Bund anwenden
zu konnen, da sonst, wie auch Seripando unterstrich, der alttestamentliche
Glaube wirkmaichtiger erschiene als der unsere. In seiner «Conclusion»

6 Acta Conc. Trid., V, 986, 5 f. — H. JEDIN, Geschichte des Konzils von Trient,
II, S. 330, nennt es «eine mehr als fadenscheinige Begriindung». Tatsachlich haben
sich ja nicht alle Konzilsviter damit abfinden wollen, am 1. Mdrz beharrten einzelne
auf Verurteilung (oben Anm. 2).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 57

kommt H. darauf zuriick, dem Konzil von Trient sei nur eine Ver-
urteilung der Meinung Cajetans tiber etnen Taufersatz «in utero» unter-
breitet worden: die Antragsteller hdtten also wohl nicht so sehr seiner
Wertung des Glaubens im sakramentalen Geschehen widersprechen
wollen als eher die Unvereinbarkeit seiner Theorie mit dem augustini-
schen Axiom «Nemo renascitur nisi primo nascatur» vorgeschiitzt 7.
Dann bleibe aber, nachdem das Axiom nun seit langem preisgegeben ist,
umso weniger Grund, Cajetans Meinung radikal abzulehnen. Soll im
christlichen Gesetz der Glaube, zum Unterschied von dem, was im
alten galt, wirklich von der Taufe so unzertrennlich sein, daB fiir ein
Kind gar keine Moglichkeit besteht, durch ihn gerettet zu werden, wenn
es die Wassertaufe nun einmal nicht empfangen kann? Freilich: wie
hoch immer der Wert der angerufenen Prinzipien sei, man darf nicht ver-
gessen, daB3 das Heil von einem positiven Willen Gottes abhédngt, den die
Offenbarung allein uns bekanntgeben kann. Daher brauchte es eine
amtliche Entscheidung der Kirche, der einzigen authentischen Inter-
pretin des Offenbarungsverméachtnisses, um Heilsmoglichkeit fiir un-
getauft verstorbene Kinder absolut zu behaupten. Und so schloB denn
Cajetan auch mit einem Fragezeichen. Seinerseits schlieBt H. mit den
Worten Gersons iiber Totgeborene christlicher Eltern (Sermo de nativ.
Virg. Mar., 2. cons.) als «<bestem Résumé» seines hiesigen Beitrages ®.

A. Michel duBert sich in L’Ami du Clergé 58 (1948), 33-43 zu H. und
anderen Neuerscheinungen iiber unser Problem, nicht ohne eine eigene

7 Diese Supposition kann aus dem bloBen Studium der Konzilsakten wohl
weder bewahrheitet noch widerlegt werden. Ein erstmaliger dort erwdhnter Antrag
auf Verurteilung der Cajetanschen Meinung stammt vom Konzilstheologen Vinzenz
de Leone, Karmelit. Die Akten bringen ihn mit den Worten: « Et damnandum est,
quod pueri baptizentur in utero», ohne Angabe von Griinden (A. C. T., V, 854, 14).
Dieser Theologe hatte in der Debatte zur Rechtfertigungslehre am 15. Okt. 1546
ein Votum iiber die «doppelte Gerechtigkeit» abgegeben, in dem er auf «sanctificati
in utero» zu sprechen kommt. Seine Ansicht lautet: die dadurch von Gott erhaltene
«innere Gerechtigkeit» reiche weder im Alten noch im Neuen Bund hin, ihnen das
Heil zu sichern, es bediirfe vielmehr noch einer Zuwendung (applicatio) der Gerech-
tigkeit Christi, in der christlichen Ara sei diese gebunden an den Empfang der
Taufe «in re vel in voto» (A. C. T., V, 526, 41-52). Man kann aus solchen Angaben
ebensowenig entnehmen, der Sprecher habe hier schon gegen Cajetans Hypothese
polemisieren wollen, wie dafl er jede Art Taufe eines Ungeborenen a priori hitte
ausschliefen wollen, und zwar wegen des augustinischen Axioms. Auch A. Catha-
rinus, OP, schérfster Gegner der These Cajetans und Betreiber ihrer Verurteilung,
beruft sich bei deren Bekidmpfung u. W. nie auf das Axiom. Wir kommen im dritten
Teil ndher darauf zu sprechen.

8 Im dritten Teil werden Gersons Worte analysiert.



58 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Arbeit aus Jg. 1931 in Erinnerung zu rufen, die auch die Geschichte der
Gegenmeinungen geboten habe und aus der manche spitere Autoren
offenbar den und jenen ihrer historischen Hinweise geschopft hidtten,
gelegentlich sogar wortlich (S. 35). An H. kritisiert Michel den Versuch,
Thomas zum Patron solcher Thesen zu stempeln wie die, in der Taufe
wirke letztlich der Glaube allein °. Zum Unterschied von A. Michel hat
P. Glorieux in seinem Buch «Introduction a 1'étude du dogme» (Paris
1948) die Arbeit von H. positiv beurteilt; er nennt sie «la meilleure des
mises au point» (S. 310).

Das Nachschlagewerk «Catholicisme» erwdhnt in dem vom Heraus-
geber (G. Jacquemet) selbst gezeichneten Teil des Artikels «Baptémen»
H.s Aufsatz mit den fiinf Punkten seines Ergebnisses, distanziert sich
jedoch durch die Bemerkung, Cajetans Ansicht sei lange nicht «commune
dans I'Eglise», alle gegen sie moglichen Einwédnde habe L’Ami du Clergé
zu wiederholten Malen vorgebracht, so noch eben durch A. Michel. Man
werde darauf zuriickkommen unter dem Stichwort « Enfants (Salut des)».
Die Einlosung des Versprechens folgt im 13. Faszikel (1953), nun durch
H. personlich 1°. A. Michel hatte unter anderm bestritten, daB der
Martertod eines ungetauften Kindes zu den «normalen» Heilsmitteln
gehore, das sei kein von Gott vorgesehenes Normalgesetz. H. tritt hier
jetzt fiir Unterscheidung ein: von seiten Gottes gehore dieser Tod zu den
normalen Heilswegen, da er dem Leiden Christi gleichgestalte, von seiten
der Menschen freilich zu den Ausnahmefakten !'. Die anschlieBende

? Den H.s Aufsatz betreffenden Teil des Artikels hat A. Michel in seinem Buch
«Enfants morts sans baptéme» (1954) wieder abgedruckt und wir haben Wesent-
liches davon im ersten Teil (s. diese Zeitschrift Jg.1963, S. 389 {.) schon verzeichnet.

10 Sp. 151-157. — Vorher war bereits eine Rezension des H.sschen Beitrages
aus La Maison-Dieu in Bulletin de Théologie ancienne et médiévale 6 (1952), Nr. 1490,
erschienen. Der Rezensent, F. Vandenbroucke OSB, verallgemeinert darin zugunsten
Cajetans den Stand mittelalterlicher Diskussion und iiberbietet sowohl die Position
Cajetans wie die vorsichtigen Darlegungen bei H. Am SchluBl wird angedeutet,
diese Betonung der Wirkkraft des Glaubens fiir das Heil des Kindes kénnte den
gegenwirtigen Auseinandersetzungen bei Protestanten wie Katholiken punkto
Kindertaufe iiberhaupt Licht bringen.

11 Bei der Bluttaufe «l'intervention de Dieu est normale; elle tient aux lois
mémes de la Rédemption d’aprés lesquelles, pour étre sauvés, nous devons étre
assimilés & la Passion du Christ, celle-ci étant la cause universelle de notre salut. On
peut dire, en un certain sens, qu’il y a 1a un moyen de salut: normal du coté de
Dieu; exceptionnel seulement du c6té des hommes.» A. MicHEL hatte inbezug auf
H.s Worte «le baptéme de sang sauve normalement aussi I’enfant non baptisé ...»
erkldrt: « Nous avons souligné: ‘normalement aussi’, car c’est en ces deux mots que
git 'équivoque ... Le baptéme de sang ne sauve pas ‘normalement aussi’ 'enfant



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 59

Befiirwortung der Ansicht Cajetans ist von noch gréBerer Bestimmtheit
als im Artikel von 1947. Aus der «soliden Doktrin» des hl. Thomas iiber
den stellvertretenden Glauben und die stellvertretende Absicht der
Eltern bei der Taufe eines Kindes habe Cajetan unschwer die Heils-
moglichkeit auf denselben Grundlagen ableiten konnen, wenn solche
Kinder auBerstande sind, die Wassertaufe zu empfangen. Denn wenn
einerseits bel der Wassertaufe die Kinder glauben und Empfangsabsicht
haben durch Glauben und Absicht der sie Darbringenden, anderseits
unter dem alten Gesetz ebendies dem Kind geniigte, falls die Beschneidung
nicht stattfinden konnte, ist nicht ersichtlich, wieso im neuen Gesetz die
gleichen Prinzipien keine Anwendung finden diirften. Das bleibe aller-
dings blofe «déduction théologique», von Thomas nicht ausgesprochen
und bis anhin nicht «communément enseignée». Aber so etwas sei nichts
Erstmaliges: die theologische Folgerung des Duns Skotus iiber die
Unbefleckte Empfiangnis sei auch in Gegensatz zur Meinung der groBten
Theologen getreten. Hinzufiigen miisse man, daf das Trienter Konzil
trotz der Anstrengungen einzelner sich geweigert habe, Cajetans Meinung
zu verurteilen. Die problematische Fassung der SchluBsitze bei diesem
zeige deutlich, daB uns in der Frage keine GewiBheit gegeben ist, solange
die Kirche nicht selbst durch ihr amtliches Magisterium gesprochen hat.
«Nous sommes simplement ici en face d'une opinion a laquelle il n’est pas
défendu de recourir pour apaiser les inquiétudes trés compréhensibles
sur le sort d'un enfant qui meurt avant d’avoir pu recevoir le baptéme
d’eau» 2, In der Fassung lege sich Cajetan groBere Zuriickhaltung auf
als Gerson, der von einer Pflicht gesegneter Frauen und ihrer Eheménner
spreche, das Kind Gott aufzuopfern. «Volontiers nous dirions comme
lui: c’est un devoir de prudence pour des parents chrétiens d’essayer
d’assurer ainsi le salut de leur enfant» (155). Im folgenden Abschnitt
erortert H. subtil, wie man sich angeblich am besten die Schritte
des Geschehens bei dem sog. baptismus flaminis denke, offenbar will er
hier den Vorwurf Michels parieren, er habe «désir du baptéme» und
«baptéme de désir» einfach gleichgesetzt. Die Erorterung entspricht dem,
was nach neueren Untersuchungen Lehre des hl. Thomas {iber den

non baptisé, si I’on entend par ce ‘normalement aussi’ une loi posée par Dieu a
I'instar de la loi du baptéme d’eau...» (hier zitiert M. aus L. BriLLoT, De Sacramen-
tisI, Aufl. 1924, S. 250).

12 Man denkt unwillkiirlich an die Heftigkeit, mit der P. De Vooght OSB
reagiert hat, als A. Michel seinerseits die geldufige Redeweise «il n’est pas défendu...»
brauchte (s. diese Zeitschrift, 1963, S. 394).



60 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Rechtfertigungsproze wire 13. Fiir unsere Frage lauft sie auf die An-
nahme hinaus, daB3, wenn die Eltern mit Gesinnung des Glaubens, der
Hoffnung, unvollkommener Reue (attrition) und des Verlangens nach der
Rechtfertigung fiir ihr Kind die Taufe wiinschen, Gott diesem die Recht-
fertigungsgnade (baptismus flaminis) tatsdchlich verleihe.

Alsdann erwihnt H. noch kurz zusammenfassend je den Kern-
gedanken der Beitrdge von G. Mulders SJ, Sanders OFM und E. Boudes
zu unserem Problem. Gewagt sei ihre gemeinsame These, alle ohne Taufe
sterbenden Kinder wiirden schlieBlich des Heiles teilhaftig auch ohne
Akte ihrer Eltern oder bestimmter Menschen gerade fiir diese bestimmiten
Kinder: «il faut que la foi et I'intention de 1’Eglise soient exprimées
concrétement, pour chaque enfant, par la démarche de ceux qui désirent
son salut. — Nous pensons — salvo meliori iudicio — qu'il serait difficile,
sinon téméraire, de pousser plus loin; le faire serait aller au-dela des lois
générales providentielles qui régissent le salut des hommes.» Aber das
besage noch nicht, da alle Kinder nichtchristlicher Eltern von den
Heilsmoglichkeiten ausgeschlossen seien. Denn ein hinreichendes MalB
ewnschlieflichen Glaubens an einen vergeltenden Gott und einschlieflichen
Verlangens nach der Taufe konne selbst bei solchen Eltern da sein und
von ihnen dem Heil ihrer Kinder zugewendet werden, was so vielleicht
Ansatzpunkt fiir den universellen Heilswillen der Kirche zugunsten auch
dieser Kinder wiirde (Sp. 156).

Im gleichen Jahr 1953 liefert H. dem Bulletin Thomsiste einen
Rezensionsbeitrag iiber mehrere Erscheinungen zu unserm Problem !*.
Eingehender befaBt er sich da mit den Artikeln von E. Boudes und

13 Vgl. R. ScrurLTtEs OP, Circa doctrinam S. Thomae de iustificatione, in
Angelicum 3 (1926), 166-175; 345-354; J. PERINELLE OP, L’attrition d’apres le
Concile de Trente et d’aprés saint Thomas d’Aquin, Kain 1927; H. BoUILLARD S]J,
Conversion et grace chez saint Thomas d’Aquin. Etude historique, Paris 1944 ;
M. Frick SJ, L’attimo della giustificazione secondo San Tommaso, Rom 1947;
H. RonpEeT S], Gratia Christi, Paris 1948; Cu.-V. Hfris OP, Saint Thomas d’Aquin,
Somme théologique, La grice ... nouv. éd., Paris 1961, passim, besonders S. 390-398.
Aus dem, was H. in «Catholicisme», a. a. O., Sp. 155 schreibt, mége folgendes ge-
niigen: «Quand il s’agit d'un non baptisé dont les dispositions sont encore insuffi-
santes, mais comportent néanmoins, avec le désir du baptéme, l'attrition de ses
fautes, s’il se trouve en danger de mort et dans I'impossiblité de recevoir le baptéme
d’eau, il n’est pas téméraire de croire qu’en raison de son désir du baptéme (votum
baptismi), Dieu n’attend pas que la préparation normale a la grice soit achevée;
par lintervention de sa grace opérante, il le tourne définitivement vers lui et le
sauve (baptismus flaminis)». Ahnliches wire an Gesinnungen der Eltern geniigend fiir
die Rechtfertigung ihres Kindes bei Unmoglichkeit der Wassertaufe.

14 Bulletin Thomiste VIII (1947-1953), S. 1203-1210, Nr. 2369-2382.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 61

M. Laurenge, auch mit weiteren AuBerungen von A. Michel, wobei er
Gelegenheit hat, erneut die Vorziige der Hypothese Cajetans bzw. seiner
eigenen Deutung und Ergidnzung zu beleuchten. Am SchluB sagt er hier,
es sei wenig wahrscheinlich, dal die Kirche die Frage offiziell entscheide,
daher werde man wohl nie «die Ratschliisse der unendlichen Barmherzig-
keit inbezug auf die ohne Taufe verstorbenen Kinder» mit Sicherheit
kennen. Daraus folge fiir christliche Eltern die Sorge um méglichst
baldige (dans les proches délais requis par l'autorité religieuse) sakra-
mentale Taufe ihrer Kinder, aber vorher schon, ja bereits vor deren
Geburt das Recht und sogar aus einfacher iibernatiirlicher Klugheit
und Vorsicht die Pflicht, das Kind Gott aufzuopfern mit der Bitte um
sein giitiges Erbarmen, wenn der Tod es vor der sakramentalen Wieder-
geburt iiberraschen sollte °.

B. Die Ansichten von G. Mulders S| und N. Sanders OFM

1947 veroffentlichen holldndische katholische Zeitschriften eben-
falls Abhandlungen iiber das Los der ohne Taufe sterbenden Kinder. In
einem dem Heil derselben giinstigen Sinn schreibt zunédchst G. MuldersS].
Er bringt kritische Vorbehalte an der Limbuslehre vor schon in einer zum

15 Nochmals kommt H. auf die Frage zuriick in La Vie spirituelle 108 (1963),
705-715: Les limbes des enfants. A propos de quelques ouvrages récents, indem er
Bezug nimmt auf die Ansichten von Journet, Schillebeeckx, Gaullier, Capéran und
einige Diskussionsergebnisse zusammenfaf3t, aber nun nicht mehr als Verteidiger
Cajetans auftritt. — Zu den Autoren, die mit dem La Maison-Dieu-Aufsatz ordent-
lich streng ins Gericht gingen, gehort (neben A. Michel) der schon mehrfach erwdahnte
W. A. VaN Roo SJ, Infants Dying Without Baptism, in Gregorianum 35 (1954),
406-473, S. 409-419. Er wirft ihm allzu groBziigige Interpretationen von Konzils-
und Thomastexten und iibertriebene Folgerungen aus der Schonung Cajetans auf
dem Tridentinum vor, widerspricht auch ausdriicklich der Qualifikation des Auf-
satzes als bester «mise au point» (Glorieux!). Sehr bedauerlich erscheint Van Roo die
Bemerkung, die von der Redaktion in La Maison-Dieu vorausgeschickt war, weil
geeignet, dem Eifer des christlichen Volkes fiir die Taufe der Kinder zu schaden. —
Ein weitgehend positives Echo hatte dafiir der Aufsatz bei P.-M. Gy OP, Rezension
in Bulletin de théol. dogm. der Revue des sciences philosophiques et théologiques 39
(1955), 706 f (darin spukt noch eine offenbar interpolierte Referenz aus Cajetans
Kommentar zu 3. q. 68. a. 2, auf die W. A. Van Roo a.a. O. Anm. 10 hinweist
gegeniiber A. Michel. Cajetan habe in Wirklichkeit nicht geschrieben, er rechne seine
Vermutung zu dem, was «ex lege Dei communi et ordinaria» geschieht). Cf. noch die
Zustimmung zur Hypothese H.s bei A.-M. HENrRY OP, Le retour du Christ, in
Initiation théologique IV, 2. Aufl. (1956), 859; Th. Camelot OP hingegen erwihnt
sie nicht, wo er im gleichen Band Taufe und Firmung behandelt und S. 489 ff von
«suppléances du baptémen spricht.



62 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Artikel ausgewachsenen Besprechung !¢ und publiziert darauf in der
Zeitschrift «fiir Gottesdienstunterweisung» namens «Verbum» unter dem
allgemeinen Titel «Die bekiimmerte Mutter» verschiedene Aufsitze fiir
die These der Heilsmoglichkeit; der erste ist iiberschrieben mit der
Frage: «Ist mein Kleiner im Himmel?» 7. Als H. Diepen OSB seinen
Widerspruch gegen diesen Standpunkt angemeldet hatte 18, machte sich
N. Sanders OFM zum Anwalt der Sache Mulders in einem ldngeren
Artikel, dessen Suppositionen durch ihre originelle Neuheit auffallen *°.
Sie seien hier dem Leser unterbreitet.

An die Spitze nimmt S. eine Reihe «biblischery Sitze: «Christus
148t die ,Kleinen’ zu sich kommen, denn ihnen gehért das Himmel-
reich» — «Gott will das Heil aller Menschen» — «Christus ist der Erloser
aller Menschen» — «Wie durch die Ubertretung des einen (Adam) die
vielen gestorben sind, umsomehr noch ist Gottes Gnade durch die
Gnadengabe des einen Menschen Jesus Christus iiberreich auf die vielen
gekommen»(Rom 5, 15) — « Jeder Mensch bekommt zureichende Gnade zur
Seligkeit» (sic!) — «Gott verldBt niemand, der sich nicht zuerst von ihm
abkehrt» — «Niemand geht verloren auBer durch eigene Schuld» — «Die
Offenbarung kennt nur zwei Endzustdnde, Himmel und Hoélley. Der
mittlere Endzustand scheine mehr logischer Deduktionssucht der T heologen
zu entstammen als aus der Offenbarung. Dem 14Bt S. eine Art Zusammen-
fassung der Thesen folgen, die er dann eingehend zu begriinden gedenkt.
Diese Hauptsitze sagen uns: Wenn schon jedes Menschenkind mit der
Erbsiinde sein Leben beginne, heie das noch nicht, es fehle ihm jegliche
iibernatiirliche Gabe. Die des Glaubens und der Hoffnung habe es bereits
und es sei dadurch auf den Empfang der heiligenden Gnade iibernatiirlich
vorbereitet, die ihm normal durch die Taufe zuteil wiirde. Stirbt aber
ein Kind ohne Taufe, so erlangt es in dem Augenblick des Todes diese
Heiligungsgnade durch eine Begierdetaufe nicht personlicher Betitigung,
sondern der Kirche «voor hem» ( = fiir es; oder Sinn = an seiner statt?
oder Sinn beides in einem: zu seinen Gunsten und an seiner statt?) aus

16 Geloof zonder prediking, in Bijdragen 8 (1947), 89-103 (zu einem gleich-
namigen Buch von L. H. Cornelissen OP), S. 96-100.

17 Diese Beitrige konnten wir nicht einsehen. Die Angaben stammen aus
W. A. Van Roo, a.a. 0., S. 419 1.

18 H. DiepEN OSB, De Predestinatie der Kinderen, in Studia Catholica 22
(1947), 194-215; 23 (1948), 18-39.

19 N. SanpeErs OFM, Het ongedoopt kind in het andere leven, in Studia
Catholica 23 (1948), 125-137).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 63

dem Glauben der Kirche und ihrem fortdauernden Bekenntnis des
Glaubens im heiligen MeBopfer, im Gebet und in der Glaubensver-
kiindigung. Das Kind selbst setzt keinen Akt des Glaubens, aber die
Kirche glaubt «voor hem» (nochmals beteuert). So ist sein Platz im
andern Leben nicht in der sog. Vorhoélle, sondern im Himmel. Das die
These. Sie lasse sich mit den Lehren der Kirche vereinbaren, sucht S.
nun zu zeigen.

Zunichst beziiglich der Aussage iiber Glauben und Hoffnung schon
des kleinen Kindes. Bei ndherer Priifung scheine das dem Trienter
Konzil gemdBer als das Gegenteil. Erklire doch das Konzil, daB die
eingegossene Glaubenstugend nicht durch jede Siinde verlorengehe,
sondern allein durch Unglauben. Der dem Siinder verbleibende Glaube
sei sicher echter, wahrer Glaube, wenn auch nicht der lebendige, durch
den der Mensch gerechtfertigt wird (Dz 807; 837; 838). Das bestitige
Alexander VIII. gegen den Jansenismus (Dz 1302), Klemens XI. gegen
Quesnel (Dz 1407, zusammenzuhalten mit Dz 1402) ?°. Das Vatikanum
erklire, solcher Glaube sei Gabe Gottes, selbst wenn er nicht in der Liebe
wirke (Dz 1791). Da nun die Siinde der Stammeltern Stolz und Unge-
horsam war, nicht Unglaube, haben sie dabei Glauben und Hoffnung
bewahrt, und wenn sie diese Gaben nicht bloB fiir sich persoénlich, sondern
auch im Hinblick auf ihre Nachkommen empfangen hatten, was wahr-
scheinlicher ist, haben sie dieselben also weder sich noch uns verloren.
Dann aber miissen wir schliefen, da jedes Menschenkind mit diesem
Erbiiberbleibsel der Urgerechtigkeit zur Welt kommt. Die verwirkte
«urspriingliche Gerechtigkeit», von der das Tridentinum Dz 789 redet, sei
dann die heiligende Gnade als solche, nicht samt Glauben und Hoffnung.
Thomas sage ebenfalls, Adam habe trotz seiner Siinde den Glauben
bewahrt (3. q. 70, a. 2. ad 1).

Zwar konnten die Worte des Trienter Konzils (Dz 800) tiber die
Verleihung der eingegossenen Glaubens- und Hoffnungsgaben bei der
Rechtfertigung je des Einzelnen dem Gesagten zu widersprechen schei-
nen. Aber das Konzil habe dort wohl eher die lebendigen Tugenden im
Auge. Dann stellt sich S. auch dem Einwand, seine Ansicht gerate in
Konflikt mit der Lehre, da3 Christus uns alle iibernatiirlichen Gaben
verdient hat. Die skotistische Theorie vom universalen Primat Christi
schon in der Schopfungsordnung weist ihm da den Ausweg. Dafl dann
nicht von Verdienst Christi die Rede sein konnte, bestreitet er, selbst

20 «Dz 402» bei Sanders Druckfehler.



64 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

ohne Notwendigkeit unserer Erlosung hitte Christus sich und uns allen
Verdienste erworben. Haben wir eingegossene Tugenden des Glaubens
und der Hoffnung schon seit der Empfangnis, so bleibt dennoch wahr,
daB wir sie Christus verdanken. Zudem erspare seine Ansicht das Postulat
besonderer iibernatiirlicher Pradmotion. Deren vermeintliche Aufgabe
kénne sehr wohl den beiden genannten Tugenden zukommen. Ahnlich
habe Stufler seinerzeit ja die These verfochten, es brauche keine pramo-
vierende Aktgnade, weil uniiberlegte Akte das ihr zugedachte Pensum
erfilllen konnten. Bei den Kindern nun seien die zwei Tugenden genau
genommen weder «tot» moch «lebendig», aber als Frucht der Verdienste
Christi eine ndchste Disposition zur Gotteskindschaft und -freundschaft.

Im zweiten Teil seines Beitrages méchte S. zeigen, wie unter diesen
Voraussetzungen die Begierdetaufe fiir die Kinder noch plausibler er-
scheine als bei Erwachsenen, sei doch das Kind noch von keiner per-
sonlichen Siinde befleckt und das Werk Christi in ihm, das durch Glauben
und Hoffnung bereits begonnen hat, noch in keiner Weise gestort, des-
halb doch wohl umso eher durch Christus zur Vollendung zu bringen.
Weiteres Argument: die Lehre, die Kindertaufe sei geniigendes Heils-
mittel, setze sich in der Tradition durch, obschon Mk 16, 16 sagt, zum
Heil seien Glaube und Taufe erforderlich, und wer nicht glaube, werde
verworfen. Das lege die Moglichkeit der Einschrankung auf das andre
Glied nahe: wer glaubt, wird gerettet werden, auch ohne Taufe. Zudem
versichere ein Augustinus, das Kind glaube bei seiner Taufe kraft des
Glaubens seiner Eltern oder noch besser, der Kirche. Dem schlieBe sich
St. Thomas an. Und Gregor der Grofie habe erklirt, im Alten Bund seien
die Kinder «sola fide» threr Eltern gerechifertigt worden, was wohl nahe-
lege, daB3 es im Neuen Bund noch gelte. Im Mittelalter sei Gregors Satz
in wortwortlichem Verstindnis weitergegeben worden. Gegenpolig habe
aber damals in unserer Frage das Streben gewirkt, Augustins Antipela-
gianismus mit letzter Konsequenz festzuhalten, damit auch seinen Stand-
punkt iiber die Wassertaufe als einzigem Heilsmittel fiir Kinder. Ge-
schadet habe dann, dafl ausgerechnet ein Abdlard als erster den Wert
der Begierdetaufe resolut vertrat. So finden sich in der mittelalterlichen
Theologie Orientierungen, die den Gedanken an eine mdgliche Kinder-
taufe in voto hitten fordern koénnen, andre jedoch, die ihm im Wege
standen. Zur ersten Kategorie mochte S. noch die Annahme zdhlen,
wonach fiir die Kinder beim Taufempfang ein einschlieBliches Verlangen
nach der Kommunion da wére, das ihnen zum Heil geniige, indem so den
Worten von Joh 6 in etwa schon Rechnung getragen sei. Warum sollte



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 65

ihnen nicht von vorneherein ein dhnliches Verlangen nach der Taufe
zugesprochen werden, das ihnen die «res» dieses Sakramentes verschaffte?
Wenn sie, durch das «votum» der Kirche an ihrer statt, die «res» der
Eucharistie schon gleich erlangen koénnen, warum nicht durch ein
«votum» der Kivche die «res» des Taufsakramentes, zumal wenn die Kirche
stets MeBopfer, Gebet und Verkiindigung fiir alle Menschen einlegt?
Nochmals: Thomas lehrt nicht, es sei den Kindern moglich, die Taufe in
voto zu empfangen, aber die Frage ist die, ob sein Gedankengang uns
nicht veranlasse, eine solche Moglichkeit zu erwidgen» (S. 136). Der Autor
beruft sich noch auf Thomas 3. q. 68, a. 11, ad 1: affiziere die Erbsiinde
aus Adam das Kind schon im MutterschoB, so scheine es angebracht,
daB das Heil aus Christus es seinerseits dort schon erreiche %

G. Mulders konnte bei nunmehriger Erwiderung auf Diepens Kritik
an seinen Artikeln die ihm durch Sanders zugewachsene grundsitzliche
Unterstiitzung auswerten 2. Er bleibt jedoch vorsichtig den neuen
Thesen seines Verteidigers gegeniiber. Er selber habe nicht behauptet, die
Kinder hitten eine Heilsmoglichkeit ohne Taufe. Er gehe {iberhaupt
nicht, wie Cajetan, Klee, Schell das tun, auf Entdeckung eines bestimm-
ten solchen Heilsweges fiir das ungetaufte Kind aus. Seine genaue Frage
laute nur: sagt die Kirche mit ihver Lehve iiber die absolute Notwendigkeit
der Kindertaufe zur Vermittlung dev Seligkeit wmplizite auch schon, daf
Kinder, welche die Wassertaufe hier auf Evden nicht erhalten, deshalb per
se jeder Aussicht auf den Himmel beraubt bleiben ? (213). Erst nach Klirung
dieser Frage in einem negativen Sinn kénnte man allenfalls die «kost-
baren Elemente» veranschlagen, die Cajetan, Klee, Schell darbéten.
Mehrere der von Diepen angerufenen kirchlichen Dokumente sagten
zwar, Kinder wiirden ohne Taufe nicht in den Himmel eingehen, aber
nicht, daB sie per se nicht in den Himmel kdmen, auBer sie hitten Aier

2t S. nennt Héris nicht. Aber die Gedanken sind denen des La Maison-Dieu-
Artikels in manchem 4hnlich, anderseits scheinen sie wieder wie eine Vorlage dessen
zu bieten, was Boudes 1949 publizieren wird iiber die Rolle des « Votum» der Kirche.—
P. GumpeL SJ, Unbaptized infants: may they be saved? in The Downside Review
72 (1954), 342-458, gibt S. 372 eine Darlegung der Ansichten von S., die in den Einzel-
heiten von dessen Studia Catholica-Beitrag erheblich abweicht, wenn er schreibt:
¢... In this sense, no infant would ever die with original sin only. The habitual
disposition of supernatural faith not being sufficient for actual salvation, Fr. Sanders
envisages a special type of justification through supernatural charity and grace,
infused into the souls of these infants at death, in consequence of a right choice made
in virtue of habitual faith and actual grace». Warum kein Wort tiber die angebliche
Stellvertretung durch das Verlangen der Kirche fiir das Kind?

22 Rond het Limbus-Vraagstuk, in Bijdragen 9 (1948), 209-244.



66 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

auf Erden die Taufe empfangen (214). Nirgends in diesem Aufsatz spricht
M. klarer iiber den Sinn dieser seiner Unterscheidung. Es lige wegen der
Stetigkeit der niheren Bestimmung «auf Erden» und der Gegeniiber-
stellung nahe, er wolle den kirchlichen Aussagen prizisiv den Sinn geben:
das ungetaufte Kind kann jedenfalls nicht sogleich in den Himmel, ob
spdter doch einmal durch unbekannte Mittel und Wege bleibe dahin-
gestellt. Der bei Diepen vorherrschenden Verlagerung der Frage in das
Gebiet einer augustinisch verstandenen Prddestination hilt er entgegen,
gerade von einer Pridestination zum Limbus reden zu wollen verliere
jeden Sinn. Ein «Nachtrag» (S. 233-242) wiirdigt kritisch die Ansichten
von Sanders und hat verschiedene Vorbehalte anzumelden. Einver-
standen ist M. damit, daB bei jedem Kind von seiner Entstehung an
iibernatiirliche «Elemente» da seien, aber die Bezeichnung «iibernatiir-
liche Tugenden» passe dafiir nicht, behaupte zuviel und koénne zur
Losung des Problems nichts abwerfen. Sanders habe auch nicht gerade
Gliick, wenn er die angebliche Begierdetaufe im Tod aus einem angebli-
chen stellvertretenden Verlangen der Kirche konstruieren wolle. Und hier
wiederholt M., was er schon in der Auseinandersetzung mit Diepen be-
merkte: falls die ungetauften Kinder vielleicht doch das Heil erlangen
kénnen, bleibe uns unbekannt, welche von ihnen es erlangen, welche
nicht, eine gleiche UngewiBheit wie beziiglich aller Verstorbenen, die
nicht kanonisiert sind 2.

C. Die Hypothese von E. Boudes

Kein Autor hat u. W. die Idee eines wirksamen «votum Ecclesiae»
fiir ungetauft verstorbene Kinder so eingehend zu begriinden versucht
wie E. Boudes (Montpellier) in seiner Abhandlung: Réflexions sur la

23 Was W. A. vaN Roo a.a. O., S.419-438 an eigenen Hypothesen und Ge-
danken von Mulders erwahnt, z. B. iber Vergleich von Tod und Martyrium, stammt
offenbar mehr aus den Artikeln in « Verbumy», die uns nicht zugéinglich waren. —
Vielleicht hat P. GuMPEL (a. a. O. S. 371) den Unterschied, den Mulders zwischen der
von der Kirchenlehre beantworteten und seiner Frage sehen will, iiber die Fassung
bei Mulders hinaus besser zu prizisieren gesucht, wenn er sagt, es betreffe den
zwischen der Aussage: «die, welche in der Erbsiinde sterben, sind auf ewig verloren»
und der andern: «alle Kinder, die ohne Empfang der Taufe in re sterben, sterben
de facto in der Erbsiinde». Mulders bietet eine andere, wohl nicht so klar und ge-
schickt formulierte Gegeniiberstellung (wie wir oben zeigten), in der das Wort
«Erbstinde» nicht vorkommt. Oder Gumpel schdpft dafiir vielleicht, wie Van Roo,
eher aus « Verbum» als aus «Bijdragen».



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 67

solidarité des hommes avec le Christ. A propos des limbes des enfants 24,
Eingangs unterstreicht die Redaktion der Zeitschrift in einer FuBnote
die lebhafte Diskussion der Frage von 1946 bis 1948, nennt Autoren, die
mehrfach die Tragweite der einschldgigen Erklirungen von Schrift,
Tradition und Lehramt ndher zu bestimmen sich bemiiht hidtten. B. wolle
seinerseits diese Arbeit nicht nochmals leisten. Mit G. Mulders, Héris,
Sanders denke er, die Kirche gebe inbezug auf unser Thema gewissen
Losungen der Heilshoffnung noch freien Raum. Was heute in dieser so
komplexen Frage, in der die Kirche allein richterliche Befugnis besitze,
dringlich erscheine, sei die Geltendmachung aller damit zusammen-
hingenden theologischen Prinzipien. Eines der wesentlichen wolle B.s
Artikel hervorheben: die notwendige Solidaritdt aller menschlichen
Wesen mit Christus, dadurch trage er zur Klarung bei.

B. hilt von vornherein fiir ausgeschlossen, daBl eine ganze Kategorie
Menschen auf immer jedes Bandes der Solidaritit mit Christus, dem doch
einzigen wahren Haupt der Menschheit, entbehre. Der Limbusgedanke
stamme aus theologischer Reflexion seit Thomas wegen der Schwierigkeit,
einen dem kleinen Kind moéglichen Ersatz fiir das Sakrament zu finden.
Die Kirche habe immer angenommen, daf3 Christus ebenso fiir die un-
getauften Kinder wie fiir die Erwachsenen den Tod erlitt. Aber alsbald
zeige sich groBe Verlegenheit, wenn sie angeben soll, wie Christus ihnen
das Heil vermitteln konne («peut leur apporter le salut»). Zwei Aussagen
des Neuen Testamentes wolle sie gleichgewichtig festhalten: a) das von
Christus allen Menschen verdiente Heil wird dem Einzelnen nicht einfach
automatisch zuteil, und nach wie vor Christi Tod werden alle Menschen
(mit Ausnahme der seligsten Jungfrau) in einem Siindenzustand ge-
boren, b) das einzige im Neuen Testament ausdriicklich angegebene
Heilsmittel ist der mit dem Empfang der Taufe verbundene Glaube an die
Frohbotschaft. Die folgenden dogmengeschichtlichen Ausfithrungen bei
B. lassen wir auf sich beruhen. Hernach versichert er, die Theorie vom
Limbus sei bis heute nicht mehrals eine «opinion de théologien» (Einzahl!).
Die Kirche habe das Dasein eines solchen Jenseitszustandes weder zur
Glaubenswahrheit erhoben noch auch nur als theologische Folgerung
hingestellt. Zum Glauben gehore nur die «simple affirmation», daB eine
menschliche Person, die mit der bloBen Erbsiinde stirbt «aura la privation
éternelle du bonheur de Dieu» (S. 592). Aus dem, was Innozenz III.
zugleich iiber die Hollenstrafe sagt (Dz 410), gehe hervor, daB die Existenz

2+ In Nouvelle Revue théologique 71 (1949), 589-605.



68 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

des Limbus erst dann als sichere theologische Folgerung gelten miifite, wenn
die Existenz menschlicher Personen, die mut der blofen Erbsiinde sterben,
absolut sicher wire. Das nun scheine dem Gesetz der Solidaritit aller
Wesen mit Christus zu widersprechen. B. nennt das Taufgesetz «la loi
normale et ordinaire du salut des hommes». Aber die Kinder, die ohne
Taufe sterben, seien eben dadurch «dans des conditions réguliévement
anormales et extraordinaives pour la véalisation de leur salut» ?°, da sie
ja das Sakrament weder empfangen noch durch einen personlichen Akt
ersetzen konnen.

Diese auBerordentlichen Wege mochte B. nun durch aufmerk-
sameres Studium des Gesetzes der Solidaritdt mit Christus aufspiiren. Er
will sein Thema in drei Teilen bewiltigen: der erste soll die Universalitit
des Solidarititsgesetzes aufzeigen, der zweite dessen Funktionsweise im
allgemeinen, der dritte die besondere Anwendung auf die Kinder, die ohne
Taufe hinscheiden, vornehmen.

1. R6m 5, 12-21, besonders V. 18, dient B. zur Hervorhebung der
innigen Verbundenheit zwischen Christus und dem ganzen Menschen-
geschlecht ohne Ausnahmen. Auf «fous les hommes», «tous les hommes sans
exceptiony» insistiert B. soviel er nur kann. Die Intensitdt der Verbindung
mit Christus miisse nach Pauli Worten zudem groBer gedacht werden als
die mit dem ersten Adam 2°. 1 Tim 2, 3-5 bestétige es. Derart universal
erscheine die Verbindung mit Christus, dall sie keinem Menschen nach
dem Tod fehlen kénne. Selbst den Verworfenen nicht: deshalb ihre Auf-
erstehung zur entsprechenden Strafe. Die «klassischen» Formen der
Limbustheorie hitten denn auch alle in diesem Punkt eine gewisse Soli-
daritit der ungetauften Kinder mit Christus bejaht. Aber diirfen die
Seelen der so verstorbenen Kinder von jener Solidaritdt ausgeschlossen
werden? Hei3t das nicht, sich der Tragweite mehrerer anderer Paulus-
worte entziehen (wie Kol 1, 19 f; Eph 1, 3-10; 1 Kor 15, 28)? Der Ge-
danke an die immerwdhrende Isolierung einer menschlichen Person

25> Von uns hervorgehoben. Die gewidhlte Formulierung befremdet sowohl
wegen der Kombination von «régulierement» mit «anormales et extraordinaires»
wie wegen der Angabe «pour la réalisation de leur salut», die wie eine petitio prin-
cipii anmutet, als ob schon ausgemacht wire, daB3 auch sie das {ibernatiirliche Heil
zu erreichen hitten. Das folgende verstdrkt diesen Eindruck.

26 ... le Christ veprésente I’ humanité mieux et plus efficacement qu’ Adam. La
solidarité dans le Christ est plus bienfaisante pour tous les hommes que n’a été
malfaisante la solidarité en Adam ... ‘ou le péché abondait, la grace a surabondé’
... non seulement elle doit pouvoir passer également a tous les hommes, mais surfout
elle doit rester plus bienfaisante et efficace que celle d’Adam.» (593 f). Hervorhebung
von mir,



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 69

von Christus erscheine als Nonsens. Aus dieser Perspektive des Solidari-
titsgesetzes konne man kaum glauben, es gebe auch nur ein menschliches
Wesen, das mit der Erbsiinde stirbt (595). Heute empfinde man das klarer
als in fritheren Jahrhunderten, zumal das BewuBtsein einer weltweiten
Schicksalsgemeinschaft der Menschen erwacht sei und immer tiefere
Verwirklichung in Wahrheit und Liebe anziele. Man werde sie nur durch
die Anerkennung Christi als des Mittelpunktes im Sinn von 1 Kor 3, 23
erreichen kénnen.

2. Den zweiten Teil beginnt B. mit der Erkldrung, keine Denkschwie-
rigkeit diirfe uns davon abhalten, das besagte Solidaritdtsgesetz auch auf
die ohne Taufe hingeschiedenen Kinder auszudehnen, so wuchtig dringe
sich seine Geltung auf. Vom erwachsenen Empfianger verlange zwar der
geistige Charakter der dargebotenen Gabe einen freien Akt der Annahme-
bereitschaft, da er personaler Akte fihig ist: in der Taufe den Glauben,
im Taufersatz durch das Verlangen bzw. das Martyrium eine noch
aktivere personliche Teilnahme. Fiir die Kinder vertritt die Kirche den
Standpunkt, dall ihre Taufe giiltig und wirksam ist ohne Personakte
ihrerseits. B. erwdhnt dann die sog. Illuminationshypothese, die heute
auch fiir sterbende Kleinstkinder Anklang finde. Das komme von der
betont personalistischen Tendenz mancher Philosophen und Theologen
der Gegenwart; sie lege den Gedanken nahe, zum Todesgeschehen gehore
ein Gott gegeniiber eminent personaler Akt des Abberufenen. «Cette
hypothése est trés séduisante» (597), obschon der duBere Eindruck vom
Verhalten der Kinder viele zu deren Ablehnung bestimme. Aber man
konne fragen, welche Meinung an sich problematischer sei: sie oder die
Annahme einer dem Tod der Kinder unmittelbar folgenden freien
Option fiir Gott und eines Aktes natiirlicher Gottesliebe seitens dieser
Kinder, wie die Limbustheorie denkt. Die Kirche sei jedoch bis jetzt der
Verbreitung einer Illuminationstheorie fiir das Sterben Neugeborener
abgenergt. Deshalb will B. seinen Losungsversuch eher an das kirchliche
Denken tiiber Bluttaufe selbst von Kindern ankniipfen. Der schon seit
alters den Unschuldigen Kindern erwiesene Kult zeige, dafl die Kirche
ein Band schon kleinster Kinder mit Christus supponiere, dessen Wirk-
kraft nicht von personlichen Akten der Kinder abhinge. Wenn ein
solcher Tatbestand selbst fiir noch Ungeborene auf Christi Versicherung
gegriindet wird, er wolle vor dem Vater sich zu denen bekennen, die ihn
vor dem Vater bekannt haben (Mt 10, 32), so denke die Kirche an ein
Bekenntnis, das nur aus der Absicht der Verfolger stammt, ohne Ab-
hiangigkeit von irgendwelcher Einwilligung oder Nichteinwilligung der



70 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Kinder. Das macht deutlich, sagt B., wie entschieden die Kirche die
Solidaritdt dieser Kinder mit Christus festhdlt. «Das christliche Gewis-
sen konnte unmoglich annehmen, dafi Kinder, die fiir ihren Erloser
starben, auf ewig von ithm getremnt wdren» (598). Im Licht dieses Ge-
dankens erscheine also der physische Tod, obschon Folge der Ursiinde,
bereits nicht mehr als ein an sich uniiberwindliches Hindernis einer
Herstellung der Solidaritdt mit Christus in den Fillen normaler Un-
moglichkeit guten oder schlechten Willens wegen vorldufiger Unverant-
wortlichkeit des Subjektes. Freilich habe der Tod die urspriingliche
Harmonie des gottlichen Planes zerstort, indem er eine Rethe Menschen
auBerstande setzt, normalerweise das Erwachsenenalter und damit die
Fahigkeit freier Betdtigung zu erlangen. Aber der Tod allein vermoge
das Gesetz der Solidaritit mit Christus doch nicht ganz lahmzulegen.
So sehe man, daB3 unsere von keiner personlichen Einwilligung abhéngige
Solidaritdt mit Adam nicht die Oberhand hat iiber die mit Christus, wo
normalerweise freie Stellungnahme physisch oder moralisch unmdéglich
ist. Selbst da stimme also das paulinische Wort von der stirkeren Macht
der Gnade, und gerade die Idee der Kinderbluttaufe bezeuge, daBB die
zureichenden Elemente fiir das Spielen des Solidaritdtsgesetzes auf der
sozialen Ebene zu finden sein miissen, wann immer keine Mitwirkung des
Einzelwillens in Betracht kommt. '

3. Damit miindet die Darlegung bereits in den dritten Teil, der
einen Weg allgemeiner Anwendung des Gesetzes der Solidaritdt Christi
mit den kleinen Kindern, auBer dem Martyrium, aufweisen will. Eine
solche Konzeption stoBe kaum auf gréBere Denkschwierigkeiten als die
Annahme, es gebe Personen, die mit der Erbsiinde allein sterben,
welche Annahme die Bedingungen der Heilserlangung wohl zu stark an
personlichen Beitrag binde und sich dadurch in innere Widerspriiche
verstricke ?7. Mit Recht unterstreiche sie den sozialen Aspekt der Erb-
schuld, aber statt in der Richtung weiterzudenken und auf der Gegen-
seite den sozialen Aspekt der Erlosung geradeso zu betonen, lasse sie die

27 'Wir bemithen uns um moglichst klaren Ausdruck der Gedanken des Autors,
der uns oft wie eine Vorliebe fiir unnétig umsténdliche, iiberladene Formulierungen
zu haben scheint. Hier z. B. schreibt er: «Cette derniére recherche d’application
nous fera mieux prendre conscience que les difficultés d’application de 1l’aspect
social de la rédemption ne sont peut-étre pas plus grandes que celles qui surgissent
de la conception affirmant I’existence de personnes humaines pouvant décéder avec
le seul péché originel. En effect, cette conception, en mettant trop l’accent, en
premier lieu sur l’aspect purement personnel des conditions de réalisation du salut,
semble en arriver a une contradiction interne.»



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 71

Solidaritédt fiir die ohne Taufe verstorbenen Kinder fallen. Das sei mit
Rém 5, 15. 20 schwerlich vereinbar. B. wiederholt, die allgemeine
Giiltigkeit der Christussolidaritdt sei implizite von allen Theorien
wenigstens fiir die Auferstehung des Leibes auch der ungetauften Kinder
zugegeben. Linger verweilt er bei umstdndlichen Erorterungen {iber die
Wertung des Martyriums ungetaufter Kinder. Die Quintessenz ist u. E.
etwa diese: wenn solche «Bluttaufe» ihnen die himmlische Seligkeit
vermittelt ohne irgendwelche personale Einwilligung ihrerseits, die
zugleich eine Begierdetaufe wire, dann haben wir darin grundsétzlich
Fille vor uns, in denen das Spielen des Gesetzes der Solidaritidt Christi
mit ihnen ohne Erginzung durch das Gesetz personaler Aneignung
supponiert wird. Ob man nicht auf der Suche nach einer Losung fiir unser
Problem der ungetauften Kinder iiberhaupt in dieser Richtung weiter-
denken diirfe? Nun erst deutet B. seinen Vorschlag genauer an: «Si donc
la mort survient avant que I'enfant n’arrive a 1’Age adulte, n’y a-t-il
point possibilité d’une autre suppléance par la seule entremise de I'Eglise
qui, par solidarité, s’est toujours reconnu la charge du genre humain tout
entier, ainsi que la mission de révéler aux hommes et de réaliser leur
unité native brisée par le péché?» So sehe doch Pius XII. in Mystici
corporis und Mediator Dei die Funktion der Kirche als Fortfithrung der
Mittlerfunktion Christi, und zwar an erster Stelle, noch vor den Sakra-
menten, durch das eucharistische Opfer. Und jedesmal wenn eine mensch-
liche Person auf Grund des Heilswillens Gottes zur Begegnung mit Christus
im Empfang der Taufe schreitet, hat die Kirche als Kirche einen Anteil
an dieser Tat, da sie stindig zumal im Heiligen Opfer von Gott das Heil
aller Menschen erbittet 28. Ferner ist offensichtlich, daB3 die Kirche stets
zum groBtmoglichen Einsatz an Heilshilfe bereit war den Sterbenden
gegeniiber, ihnen hat sie beziiglich des Sakramentenempfanges immer alle
Dispensen gewihrt, die sie iiberhaupt gewidhren konnte, wenn das
Hindernis des Empfanges aus der Imminenz des Todes, dieser Folge der
Erbsiinde, und nicht aus bésem Willen des das Sakrament ablehnenden
Menschen stammte. Wird sie also nicht auch beim Tod eines ungetauften
Kindes den ihr maximalmoglichen Ersatz leisten miissen angesichts der
Ohnmacht des Wesens, dem dieser Tod die Erlangung des Vernunft-

28 Der franzoésische Text lautet: «Chaque fois, en effet, que selon la volonté
salvifique de Dieu, une personne humaine vient rencontrer le Christ au baptéme,
I’Eglise est toujours pour quelque chose dans cette démarche, car elle ne cesse de
demander a Dieu le salut de tous les hommes, spécialement au saint Sacrifice.» Wir
glauben, den Gedanken durch obige Wiedergabe getroffen zu haben.



72 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

alters, die an sich das Normale wire, versperrt °? MuB sie nicht durch
die ihr zukommende Art von Vermittlung Christus die volle Ausiibung
seiner Rolle als Haupt und Mittler der ganzen Menschheitsfamilie
ermoglichen? Kann Christus sie ausiiben, wenn alle ungetauften Kinder
mir nichts dir nichts ausgeschlossen sind? Das Kind gehort zur Mensch-
heitsfamilie, der Christus durch die Inkarnation sich eingegliedert hat.
Inkarnation und Erlésung sollten die Solidaritdt in ihrer urspriinglichen
Geltung fiir das Gute und die Liebe wieder in Kraft setzen. Die Taufe
habe auf keinen Fall den Sinn, deren Auswirkung einzuschrinken.
Folglich koénne konkrete Unmoglichkeit der Taufe die Kirche zwar
hindern, den Kindern in sichtbarer Weise Aufnahme zu gewidhren, bilde
aber sicher kein endgiiltiges Hindernis kirchlichen Heilswivkens iiber-
haupt 3°.

Hier formuliert B. als Frage seine Hypothese. Nimmt man an, daf
in der Kindertaufe der Glaube der Kirche den personlichen Glaubensakt
des Kindes vertritt, 1a6t sich dann nicht denken, das «votum baptismi»
der Kirche konne beim Tod eines ungetauften Kindes das Personliche
vertreten, dessen es unfdhig ist, «... suppléant ainsi socialement d ce qui
lut manque personnellement ...»? Im Offertorium werde der Heilskelch
dargebracht «pro totius mundi salute», ferner betone die Karfreitags-
liturgie vor der Anbetung des Kreuzes sehr stark die Universalitit
kirchlicher Fiirbitte. Und das Trienter Konzil habe von einer Ver-
urteilung der Hypothese Cajetans abgesehen. Die Fiirbitte mochte B.
zundchst aber nicht so sehr als die der Eltern fiir ihr in Gefahr schwe-
bendes Kind verstanden wissen, sondern die Wirkkraft eigne eher in
erster Linie dem Gebet der Kirche, die Christi mystischer Leib ist, dem
der Eltern alsdann nur in Verbindung mit diesem wesentlich priester-
lichen Opferakt des « Christ-Eglise» 31. Damit wiirden alle Partikularismen

2 «A la mort d’un enfant non baptisé ne doit-elle pas aussi suppléer au
maximum possible a I'impuissance de celui que la mort empéche de parvenir normale-
ment a 1'dge adulte?» (602). Offenbar meint B. das «normalement» im Sinn unserer
Wiedergabe, denn er plddiert ja nicht die These einer Fiirbitte der Kirche, um dem
Kind die Gnade einer sog. «Illumination» im Sterben zu erwirken.

30 ¢... I'impossibilité du fonctionnement de la loi chrétienne du baptéme
peut empécher I’Eglise de faire rentrer visiblement en son sein les petits enfants,
mais elle ne peut étre un obstacle définitif & son role bienfaisant» (ebd.).

31 «Sans vouloir exclure la valeur du désir des parents et particulierement de
la mere d’un petit enfant de famille chrétienne qui mourra sans baptéme, il n’est pas
douteux que les actes des parents chrétiens, membres actifs de ce Corps mystique
du Christ qu’est I’Eglise, ne peuvent cependant avoir une suite efficace qu’en union



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 73

gesprengt ins Universale hinein. Die Erlosung durch Christus umfaBt
alle in seinem Leibe, der am Kreuz geborenen Kirche. Die Geschichte der
Kontroversen sei bezeichnend fiir das fortschreitend bessere Verstidndnis
der Ausdehnung dieser weltweiten Erlosung, zuerst auf die Christen, dann
auf die Siinder, hernach auf die Ungldubigen, endlich auf die ohne Taufe
verstorbenen Kinder.

Die «Conclusion» beteuert: das Gesetz der Heilssolidaritdt aller
Menschen mit Christus kénne man mit der Limbustheorie, die Milliarden
Menschen dem entziehe, kaum in Einklang bringen. Aber er habe nur
Prinzipien valorisiert und Vermutungen vorgelegt, ein letztes Wort ge-
biihre allein der Kirche, nur sie kénne «peu a peu» uns iiber Umfang und
Wirkweise eines allenfalls im gottlichen Plan vorgesehenen solchen
«votum baptismi» verbindlichen AufschluB geben. Vielleicht solle das
aber auf immer «le secret de Dieu» bleiben. B. sucht noch klarzumachen,
wie seine Idee die Lehre von der Heilsnotwendigkeit der Taufe achte,
indem sie im Sinn eines «votum baptismi» entfaltet werde, zugleich jedoch
gemil dem alles durchwaltenden und beseelenden Gesetz der Liebe.

In Deutschland meldet sich schon bald eine Stimme zugunsten der
Hypothese vom «votum Ecclesiae» 32. Die Darlegungen von B. stellt
dieser Berichterstatter als Ankniipfung an Gedanken K. Rahners hin.
«Was hier vorgetragen wird, ist die personliche Ansicht eines Theologen.
Aber die belgischen Jesuiten haben ihr Raum geboten und damit ein
gewisses Ansehen gegeben. Mit Recht. Denn sie zieht ein Dogma in
Betracht, dessen allseitige Durchdringung unserem Zeitalter von der
Geschichte der Theologie aufgegeben ist.» In einem spanischen kateche-
tischen Blatt habe ferner F. Puzo S] die Gedanken B.s unterstiitzt 3.

Eifrige Diskussion fiir und wider B. entbrennt auch in den Reihen
des irischen Klerus und kommt in «I7ish Ecclesiastical Record» zu Wort.

avec 'acte essentiellement sacerdotal et sacrificiel du Christ-Eglise ...» (603). Sper-
rung von mir.

32 Anonym in Herder-Korrespondenz 3 (1948/49), August 1949, 506-508,
unter dem Titel: «Christus ist auch fir die ungetauften Kinder gestorben.» (Die
Uberlegungen Boudes’ sind darin straff zusammengefa3t, wirken insofern iibersicht-
licher und geordneter, ohne unnd&tige Wiederholungen, einzelne Gedanken sind
noch stirker betont und im Hinblick auf die Konsequenzen priagnanter als beim
franzosischen Autor.)

33 Nach Angabe bei F. H. Drinkwater in der weiter unten genannten Ab-
handlung. Vermutlich handelt es sich jedoch um Puzo, wenn D. L. Greenstock, En
torno al problema de los nifios que mueren sin bautismo, in Salmanticensis 2 (1955),
S. 251, uber einen Autor informiert, der sich gegen die Unterstellung verwahrte,
Boudes’ Ansicht anders als rein berichtend dargelegt zu haben.



74 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Einer der regelmifigen Mitarbeiter (J. McCarthy) verteidigte die Limbus-
lehre, die er als theologisch sicher bezeichnete, wihrend «Parochus 11y
zum resoluten Anwalt der neuen Losung wurde 3*. Im Wesentlichen mit
folgenden Griinden: 1) McCarthy erkldrt selber, nach katholischer Lehre
sei Christus fiir alle Menschen gestorben und wiinsche das Heil aller. Das
klinge aber wie Hohn, wenn nur ein geringer Bruchteil von ihnen je
reelle Heilsmoglichkeit habe. Von den vor Vernunftgebrauch sterbenden
Kindern seien selbst heute nur etwa 70 % Getaufte, in fritheren Jahr-
hunderten waren es im Verhiltnis noch viel weniger. Die mittelalterliche
Theologie, aus der die Limbustheorie stammt, tduschte sich aber dies-
beziiglich gewaltig, schon weil sie annahm, das Christentum sei iiber die
ganze Erde ausgebreitet. Diese irrige Voraussetzung mufB fiir uns die
Theorie fast jeder inneren Probabilitdit berauben, oder mindestens
Zuriickhaltung in deren Verfechtung auferlegen. — 2) Wenn McCarthy
der neuen Hypothese vorwirft, sie scheine die Zuwendung der Verdienste
Christi an die Kinder stark «automatisch» zu verstehen, antwortet
«ParochusII» mit erneuter Betonung, Christus (und seine Kirche) wolle
das Heil aller Menschen und habe von seiner Seite alles getan, es zu
verwirklichen. Folglich diirften wir hoffen, seine Evrlosungstat ser stets
erfolgreich, wo nicht persinlicher Wille thre Annahme hindert («unless some
obstacle is placed by the human will»). — 3) McCarthy meint, die neue
Theorie fithre zu Konsequenzen, die mit der kirchlichen Gesetzgebung
und konstanten Praxis in Sachen Kindertaufe eher kontrastieren wiirden.
Es wird entgegnet, jene Gesetzgebung und Praxis seien eben Reflex der
Ansicht der Dogmatiker in der doktrindren Frage; wenn in dieser ein
neuer Standpunkt sich durchsetzte, wiirden wohl auch jene bald anders
aussehen. — 4) McCarthy scheine gegen SchluB} seiner Darlegungen selber
einzuriumen, wir wiiBten nicht, ob die Limbustheorie wirklich den
geheimnisvollen Veranstaltungen Gottes entspreche. Mehr brauche es
nicht als dieses Gestdndnis, dafl es ein Mysterium ist und wir einfach
nicht wissen, was Gott mit den ungetauften Kindern tut. Leider wiirden
aber viele Prediger, Schreiber oder Katecheten nicht so bescheiden vor-
sichtig reden. Sei der Limbus keine so ausgemachte Sache, dann kinne
man nicht verbieten, mach Liosungen zu suchen, die von Gott selbst den
Schein des Unfairen oder unweisen Versagens in Durchfiihrung seiner
Absichten fernhalten wiirden. — 5) Die neue Hypothese diirfe man nicht als
feststehende Tatsache hinstellen ; es handle sich héchstens um «koffnungs-

3+ Trish Ecclesiastical Record 75 (1951 I), 64-66.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 75

volle Miglichkeit». Spreche man so davon, dann brauche man nicht zu
befiirchten, da3 Eltern die baldigste Taufe ihres Kindes leicht ndhmen,
bringe sie doch dem Kind nach dem Wort des Herrn sichere Heilsgewihr.
Aber er habe sie bestimmt nicht eingesetzt, um damit den Leuten neuen
Kummer zu bereiten *.

McCarthy hat in seiner Erwiderung verschiedene lehramtliche Er-
klarungen von Pipsten und Konzilien ins Feld gefiihrt und «Parochus IT»
um AuBerung dazu gebeten. Dieser tut es ¥, indem er (wie bereits dieser
und jener vor ihm) unterscheidet zwischen der Lehre der Kirche iiber
die Unmoglichkeit des Eintritts in den Himmel fiir den, der in der Erb-
siinde gestorben ist, und der Behauptung, daBl Kinder, die ohne Wasser-
oder Bluttaufe sterben, in der Erbsiinde sterben. Er stellt seinerseits die
Frage, wie die Unterscheidung genauer zu verstehen sei, die McCarthy
anbringe zwischen der «von der Kirche in einer bestimmten Periode
traditionell angenommenen Lehre» und der «gemeinsamen Lehre (com-
mun teaching) der Theologen einer bestimmten Periode». Die Antwort
darauf gibt ihm AnlaB zu neuer Kritik %. Den verwendeten theologischen
Satzqualifikationen fehle doch die wiinschbare Prizision, sie kénnten je
nachdem Verschiedenes bedeuten («constant teaching of theologians»
«more than a few generations», «the traditionally accepted doctrine»).
In der Frage der Billionen dieser Kinder, wo der Himmel wie das Privileg
einer Minoritdt zu werden scheine, komme die Insistenz McCarthys
auf Entscheidung durch Awtorititsgriinde statt aus theologischen kldglich
vor. Und wenn man von den angefiihrten offiziellen Verlautbarungen die
weniger feierlichen betrachte, habe man doch den Eindruck, sie spiegelten
die allgemeinere Ansicht der Theologie ihrer Zeit und seien aus den Um-
stinden verstindlich, durch die sie veranlaBt wurden, so etwa bei der
Verurteilung des Limbussatzes der Pistoiasynode: den Jansenisten
schien die Limbuslehre zu mild, die Kirche hat ihren Vorwurf als zu
hart abgewiesen. Boudes aber hilt die Limbustheorie gerade umgekehrt
fiir zu streng. Pius VI. habe sicher nicht ihn verurteilen wollen. Kurios
mute der Eifer an, den McCarthy zur Verteidigung der Existenz eines

35 «... must we really imagine that Our Lord instituted Baptism in order to
add to people’s worries ? But it is a mistake to think that parents would get careless
about baptism; on the contrary, they would argue: “We don’t know what happens
to unbaptized children, but we have Our Lord’s promise of heaven to the baptized,
so we must make sure of that promise for our children, ...» (65).

38 A.a.0, 8, 453.

7 A.a. O, 76 (1951, II), S. 319 1.



76 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Kinderlimbus verschwende: wenn schon, so ware dies doch wohl eher
ein Zustand als ein Ort. Noch mehr befremde, daBl er es zur Lehre der
Kirche rechnet, wihrend er anderseits befindet, man diirfe jemand zur
Konversion zulassen, der die Limbuslehre nicht annehmen wolle, auller
wenn die Kirche sie feierlich definiere 33,

Der Gedanke eines Kinderlimbus sei vermutlich dem Bediirfnis
mittelalterlicher Theologen nach Wahrung der Gerechtigkeit und Barm-
herzigkeit Gottes entsprungen, wobel sie eine sog. natiirliche Seligkeit
Aom Gesamt der iibernatiirlichen Ordnung gleichsam abgezogen hitten.
«Wenn diese Idee heute den Zweck nicht mehr erfiillt, sollten wir viel-
leicht etwas anderes auszudenken versuchen». Sie erfiille ihn nicht mehr,
weil unser Begriff vom « Heil» inhaltsreicher wurde, wir verstehen darunter
vornehmlich die Gottesschau, nicht bloBe Meidung der Holle; weil wir
ferner die relativ geringe Zahl der getauften Kinder genauer kennen, und vor
allem, weil wir die kirchliche Lehre vom mystischen Lerb mit ihrer frither
nicht geahnten Spannweite und den iibernatiirlichen Folgen der In-
karnation tiefer erfassen. SchlieBlich verwahrt sich «Parochus II» gegen
die Unterstellung, er behaupte von vornherein die Richtigkeit der These
vom «votum Ecclesiae» fiir die Kinder und dessen Wirksamkeit. Seine
«Grundbehauptung» sei vielmehr die, wir sollten demiitig gestehen, daf
manche Dinge uns unbekannt bletben, und die Kinder Gott iiberlassen.

Die irische Debatte wollte F. H. Drinkwater offenbar einem weiteren
Leserkreis bekanntmachen. Sie wurde ihm zum Gegenstand einer Ab-
handlung: «The ‘Baptisme invisible’ and its extent» *°, welche die
Argumente beider Parteien in systematisch besserer Ubersicht darzu-
bieten sucht, doch mit deutlicher Option fiir Boudes bzw. « Parochus 11,
deren Einwendungen D. gelegentlich noch erginzt. So betont er die
Benachteiligung gerade der Kinder, wenn die Limbustheorie stimmt.
Denn nur ihnen sei der Weg der Begierdetaufe schlechthin versperrt, der
nach Meinung der gleichen Theologen selbst dem einsamsten Heiden
offen wire, sobald er zum Vernunftgebrauch gelangt. Aus Joh 3, 5 und
den Worten des Trienter Konzils diirfe man nicht vorschnell allzu enge
Schliisse iiber die Heilsnotwendigkeit der Taufe ziehen. Ohne Jok 74, 22
mitzuberiicksichtigen, wiirde Joh. 3,5 auch Begiertaufe ausschliefBen.
Warum dann nicht auch Mk% 70, 74 als weiteres « Korrektivy beachten?

38 McCarthy hatte unterdessen die diesbeziigliche Kasusfrage eines « Decanus»
so beantwortet (a. a. O. 255 f{).
3 In The Downside Review 71 (1953), 25-42.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 77

Die Worte von Trient wiirden an sich scheinbar auch Bluttaufe von
Kindern ausschlieBen, wihrend die Erwachsener in Begierdetaufe miinde.
Wenn nun Bluttaufe Unzurechnungsfihiger als Ausnahme von einer
allgemeinen Regel in kirchlicher Theologie widerspruchslos anerkannt
wird, liege die Frage nahe, ob es noch eine Art «unsichtbarer Taufe» 4°
bzw. Begierdetaufe geben konnte. Cajetan dachte es. Aber seine Meinung
leide an Einseitigkeit, gelte sie doch nur den Kindern christlicher Eltern;
die von Boudes erscheine tiefer, kosmischer, christozentrischer. McCarthy
hat eingewendet, sie ignoriere, daB} die kirchlich anerkannten Heilsmittel,
Taufsakrament wie Bluttaufe eines Kindes, eben Applikation des Heils-
willens Christi und der Kirche an bestimmic Einzelne seien; dem «votum
Ecclesiae», das Boudes herausbringen will, fehle jede «Individualisation»,
der Begriff der Begierdetaufe werde da in einem ganz neuen Sinn inter-
pretiert. Dazu D.: hitte B. an der Diskussion teilgenommen, so hédtte er
ohne Zweifel erwidert, das Taufverlangen der Kirche fiir die Kinder werde
hinldnglich individualisiert durch die Tatsache, dall dieses und jenes
einzelne Kind stirbt ohne irgendeine Chance des Heiles, es sei denn
Taufe im Votum der Kirche, und Gott kenne von Ewigkeit individuell
jedes von ihnen, Christus habe bei seinem Opfergang jedes individuell
geschaut, es in seinen Heilswillen hineingenommen. Freilich wiirde
McCarthy das «sentimental» nennen, bemerkt D. spitz ...

Auch D. stellt den Satz an den Pranger, daBl «ungetaufte Kinder
in der Erbsiinde sterben»; er sei unsicher, obschon man ihn gemeinhin
in Unterricht und Predigt wiederhole. Die Behauptung, es fehle ihnen die
Bedingung zur Erlangung der Seligkeit, ndmlich die Gnade, kénne nicht
als Beweis dienen, gerade sie werde ja in der Kontroverse bestritten, und
daB die Kirche die Moglichkeit eines «votum baptismi» bisher nur fiir
Erwachsene in Betracht gezogen (« envisaged») habe, wie McCarthy sagt,
schlieBe nicht aus, daB es von ihr einmal in Betracht gezogen wiirde *.
Statt vager Darlegungen iiber Einhelligkeit der Theologen, die Verbind-
lichkeit schaffe, hdtte sich McCarthy nach D. genau an die Worte des
1. Vatikanum halten sollen, wonach eine Lehre in der Kirche nur dann

40 Das Wort entnimmt D. aus einem Schreiben Innozenz’ I1., der auf Texte
bei Augustinus und Ambrosius verweist (Dz 388 bzw. nun 741).

4 «... ‘Envisaged’ is not the kind of word that settles anything. Many things
not ‘envisaged’ in the New Testament and the Fathers have nevertheless been
discovered in that treasury out of which the Church brings new things and old»
(a.a. O., S. 34). Wir iibergehen Ausfithrungen, in denen D. nur billigt, was «Paro-
chus II» sagte.



78 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

allgemeinverbindlich sei, wenn sie «tanquam divinitus revelata» vorge-
tragen wird, sonst nicht.

D.s Berichterstattung wurde ihrerseits Objekt eines ausfiihrlichen,
nichtgezeichneten Berichtes in der « Herder-Korrespondenz» 2. Auch dieser
Korrespondent neigt stiarker zur Kritik an den Argumenten der Limbus-
theorie als zu deren Rechtfertigung. An D. hat er nichts auszusetzen. Er
schreibt: «... man mochte in Weiterfithrung der Gedanken Drinkwaters
die Frage zu stellen wagen: Welcher Unterschied besteht denn tatsichlich
zwischen der Annahme, daBB die ungetauften Kinder ohne ihre person-
liche Schuld von der Moglichkeit, das Heil zu erlangen, de facto ausge-
schlossen sind, und der horrenden Aussage, daBl derselbe Herr, der
gestorben ist, um die Siinden aller hinwegzunehmen, diese Kinder davon
ausgeschlossen hat? Ist die Unterscheidung zwischen einer negativen
und einer positiven Prddestination zur Verdammnis wirklich das letzte
Wort? Diejenigen, die die strengere Ansicht in unserer Kontroverse
vertraten, haben der anderen Seite ‘Sentimentalitdt’ vorgeworfen. Uns
scheint dieser Vorwurf genau soviel wert zu sein, wie wenn die andere
Seite ihnen darauf erwidert haben wiirde, daB3 ihre unsentimentalen
Gegner am Grabe des Lazarus sicherlich nicht geweint hédtten» (272). An
den «Vertretern der Interessen der ungetauften Kinder» bedauert der
Bericht zwar «eine gewisse Schirfe ... eine gewisse Leidenschafty», aber
im andern Lager erblickt er «kiihle Theologen, die von einem unsentimen-
talen Schreibtisch aus iiber die ungetauften Kinder urteilen», weil sie
die Frage nicht so wichtig ndhmen wie «Priester, denen dieser Fall mehr
bedeutet als ein Exerzitium spekulativer Theologie, da sie erfahren haben,
daB Miitter vor der Geburt erbebten, weil sie um das Heil ihrer Kin-
der bangten ... wie Laien, die einmal in ihrem Leben mit dem Schicksal
eines ungetauften Kindes in persénliche Berithrung gekommen sind » (273).

Ein Hauptgrund der Krittk an der Hypothese vom «votum Ecclesiaey. —
Einzelne kritische Stimmen inbezug auf die Meinung, die Boudes vor-
legt, und die Griinde, die sie dagegen anfiihren, haben wir schon er-
wihnt 43, Bereits 1949 scheint einer ihrer Beurteiler eine wesentliche

42 Herder-Korrespondenz 7 (1952/53), 270-273 unter dem Titel: Das Schicksal
der ungetauften Kinder.

43 So A.MicHEL im ersten Teil unserer Arbeit (diese Zeitschrift, Jg. 1963,
S. 390 1.); Hefris hier oben, S. 8; W. A. vaN Roo, a. a. O,, S. 445 {. kreidet es Bou-
des an, daB er sich einer verfinglichen Ausdrucksweise bedient, wenn er von «condi-
tions régulierément anormales et extraordinaires» dieser Kinder redet (vgl. oben
S. 68 und Anm. 25).Ebenso lege er die Tendenz der Kirche zur gréBeren Milde fiir



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 79

Schwierigkeit darin zu sehen, daf3 dem so gedachten «votum Ecclesiae»
doch ausnahmslose Wirksamkeit fiir alle Kinder, die ohne Taufe sterben,
zugeschrieben werden miilte, ja eine Wirksamkeit, die jedem Kind den
Gnadenstand schon bei der Empfiangnis bringen wiirde #*. In die gleiche
Richtung weisen Einwinde von McCarthy (a. a. O.). W. A. Van Roo hat
ebenfalls diesen Punkt im Sinn, wenn er Boudes vorwirft, seine Theorie
wiirde in ihren logisch weitergesponnenen Konsequenzen zur Annahme
einer Rettung aller Menschen iiberhaupt fithren, und am Schluf3 seiner
Wiirdigung betont, die Erklarungen des Lehramtes lieBen keinen Raum
fir Auffassungen, die allen ungetauften Kindern schlechthin die Er-
langung der Seligkeit sichern wollen #5. So urteilt auch A. Winklhofer #6.
Was ihn zur Ablehnung der These vom «votum vicarium der Kirche»
bestimmt, ist die Uberlegung: «... wenn es nimlich wahrhaft wirksam
wire, bestiinde ja unser Problem gar nicht und wiirden alle unmiindigen
ungetauft versterbenden Kinder gerettet, da ja zweifellos allen diesen ein
votum baptismi vicarium ecclesiae gilte. — Da also ein votum vicarium
baptismi ecclesiae theologisch zugunsten der ungetauft versterbenden
Kinder nicht ernstlich in Erwédgung gezogen werden kann, verbleibt nur
ein votum vicarium parentum, der christlichen Eltern zumal, das nun
sehr ernst ins Auge zu fassen ist ...» Diese Bedenken gegen die These vom
Votum der Kirche unterschreibt seinerseits L. Renwart SJ #7. Es handelt
sich aber nicht um eine Konsequenz, die Sanders, Boudes, « Parochus II»,
Drinkwater selber etwa iibersehen hitten; sie nehmen sie von vorn-
herein in Kauf oder setzen sich sogar ausdriicklich dafiir ein, wie manche
ihrer oben wiederholten Bemerkungen zur Geniige zeigen, sie werden sich
indes vielleicht des Radikalismus solcher Konsequenz deshalb nicht
entsprechend bewuBt, weil sie vorderhand alle ihre Meinung nur als

unsere Frage im Laufe der Jahrhunderte verfanglich einseitig aus, denn diese
Tendenz beeintrichtige nicht die Uberzeugung «that as a general rule infants dying
unbaptized are not saved (a. a. O., S. 446).

# F. DE Pauw, Rond het lot der ongedoopte kinderen, in Collectanea Mech-
liniensia 34 (1949), 658-688, S. 683-687 nach Angabe bei Van Roo, a. a. O., S. 443,
Anm. 96.

45 A.a. O, S. 443 und 473.

% Das Los der ungetauft verstorbenen Kinder. Eine Untersuchung zum
gegenwirtigen Stand der Frage, in Miinchener Theologische Zeitschrift 7 (1956),
45-60, S. 55.

47 Le baptéme des enfants et les limbes. A propos d’'un document pontifical
récent, in Nouvelle Revue théologique 80 (1958), 449-467, S. 460 f. Eine Reihe
dhnlicher Argumente gegen Boudes bei J. M. Si1z, En torno a los nifios que mueren
sin bautismo, in Estudios Eclesiasticos 32 (1958), 21-70, S. 62-67.



80 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

mogliche Hypothese verfechten, keiner will sie als feststehende These
betrachten, keiner identifiziert sich so ganz mit ihr.

Noch sei kurz vermerkt die Stellungnahme von M. Diekhans OFM
zu unserer I'rage, die er wesentlich gleich in zwei Sprachen veréffentlicht
hat *8. D. legt den Finger auf die Problematik und Unwahrscheinlichkeit
verschiedener der neueren Hypothesen, unter anderm derjenigen vom
Bestehen und Wirken eines «votum ecclesiae». Er beftirwortet ihr
gegeniiber die Idee des wvermutlichen Wertes eines Aufopferungsgebetes
der Eltern schon vor der Geburt des Kindes. «... Vielleicht ist man be-
rechtigt, dhnlich dem Satze: facienti quod est in se, Deus non denegat
suam gratiam, zu sagen: wenn die Eltern in ihrer Liebe zu Gott und ihrer
Sorge um das Seelenheil ihres Kindes tun, was sie augenblicklich tun
kénnen (nach der Geburt des Kindes kénnten und miiten sie es taufen
lassen oder gar selbst taufen), so diirfen sie hoffen, dall Gott in seiner
Giite das Fehlende ergdnzt». D. meint, vielleicht konne schon der Segen,
den die Kirche einer Mutter vor der Geburt ihres Kindes erteilt, einen
solchen Wert haben, wenn das Kind vor der Méglichkeit der Taufe
sterben sollte. Er mochte aber dafiir die Bezeichnung einer Taufe in
voto bzw. eines votum der Taufe nicht billigen. Ganz klar ist es nicht, ob
er mehr sagen will, als dal durch «Privileg» solche Weihe des Kindes von
Gott angerechnet werden kénne, aber es scheint, da@ er an eine «normale»
Anrechnung in jedem Fall denkt, nirgends braucht er das Wort «Privileg»
noch eine dquivalente einschrinkende Wendung. Seine SchluBbemerkung,
er unterwerfe die Meinung, die iibrigens nicht neu sei, dem Urteil der
Kirche, welche allein die Frage mit GewiBheit klidren konnte, hdtte auch
keinen Sinn, wenn er nur von «Ausnahmen» hitte reden wollen. Die
Nihe zu Héris springt in die Augen.

(Fortsetzung folgt.)

48 M. DiekHANs OFM, Das Schicksal der ungetauften Kinder, in Theologie
und Glaube 45 (1955), 412-422; A Sorte Eterna das Criancas ndo-Batizadas, in
Revista Eclesidstica Brasileira 16 (1956), 17-26.



	Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

