
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Artikel: Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Autor: Zimara, Coelestin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COELESTIN ZlMARA SMB

Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen*

il
Darlegung der Ansichten gegen den Limbus

1. Stellvertretendes Votum der Eltern bzw. der Kirche

A. Cajetaris Meinung uni Ch.-V. Héris, OP

1947 erscheint in der Zeitschrift für «liturgische Pastoral» La Maison-

Dieu 1 ein Aufsatz von Ch.-V. Héris, OP: Le salut des enfants morts
sans baptême. Ein erster Abschnitt soll die «authentische Lehre» der

Kirche umreißen. Ergebnis: die karthagische Synode von 418 richte
ihren 2. Kanon gegen die pelagianische Leugnung einer Erbschuld und
bezeichne das Taufsakrament als das notwendige Mittel der Befreiung
der Kinder von solcher Schuld. Von Kindern, die im Mutterschoß sterben,
sei da nicht die Rede, ihr Fall bleibe unberücksichtigt. Somit definiere
der Kanon auch nicht, es gebe für sie keinerlei Heilsmittel. Der zweite
Teil der Arbeit sagt uns, diese Folgerung hätten aber die meisten Theologen

gezogen aus der grundsätzlichen Lehre der Kirche, die zur Heils-

ermöglichung außer Wassertaufe nur die sog. Begierdetaufe kenne,
welch letztere bei einem Kind vor Vernunftgebrauch nicht in Frage
komme. Dazu sei bei den gleichen Theologen auch für diese Kinder noch
eine andere Möglichkeit erwogen und eingeräumt, die des Martyriums,
der sog. Bluttaufe. Über das hinaus dächten sie nur noch an ein be-

* Vgl. FZPhTh 10 (1963) 385-427.
1 Heft 10, S. 86-105.



54 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

sonderes Gnadenprivileg, die ausnahmsweise «sanctificatio in utero».
Das rechnet H. zur «doctrine généralement reçue dans l'Eglise catholique
et enseignée par les théologiens» (S. 90).

Im 3. und 4. Teil seiner Abhandlung legt H. die bei J. Gerson und
G. Biel in etwa angebahnte Meinung Cajetans dar, sowie das Befinden
des Trienter Konzils über einen wider sie eingebrachten Verurteilungsantrag

2. Der folgende Abschnitt V unternimmt eine Rechtfertigung der

Meinung Cajetans «im Licht der Theologie der Sakramente». Zur
Ablehnung jener Meinung würden die modernen Autoren einfach auf die

Glaubenslehre über die Notwendigkeit der Taufe für alle und
Ersatzmöglichkeit allein durch Begierdetaufe rekurrieren. Da Begierdetaufe nur
Zurechnungsfähigen möglich sei, würden sie alsbald schließen, das ohne

die Wassertaufe gestorbene Kind könne nicht gerettet werden. Aber er
habe bereits gezeigt, daß diese Schlußfolgerung eine Lücke aufweise:
die Bluttaufe könne ja regelmäßig («normalement») selbst ein ungetauftes
Kind zum Heil führen, obschon diese «Taufe» keinerlei Beziehung zur
Wassertaufe habe. Nützlicher wäre eine Besinnung auf die theologische
Lehre über das Sakrament im allgemeinen, die Taufe im besonderen, um
von da aus die Auffassung der heutigen Autoren und Cajetans zu
beurteilen und gegeneinander abzuwägen. Während Cajetan sowohl aus

seinem theologischen Wissen, näherhin seiner tieferen Kenntnis der
Lehre des Thomas von Aquin wie aus der praktisch gewonnenen Kenntnis
des reformatorischen Standpunktes über die Bedeutung des Glaubens
heraus fähig war, einen einseitigen Ritualismus zu vermeiden, scheine

2 Beides kennt der Leser wenigstens grosso modo schon zur Genüge; andernfalls

ist es ihm sicher in einem Lehrbuch oder Nachschlagewerk zugänglich. S. 93
ist H. ein Versehen unterlaufen, wenn er F. Romeo vom damaligen Dominikanergeneral

unterscheidet. Außer Seripando und Romeo traten aber noch andere
Konzilsteilnehmer für Schonung der Ansicht bzw. der Person Cajetans durch Absehen von
einer Verurteilung seiner Hypothese ein. So die Bischöfe von Chironissa (obwohl
Franziskaner!), Bosa (OP), Syrakus, und zuletzt noch besonders der Bischof von
Fano, P. Bertano OP, dem in jener Sitzung zwei weitere Bischöfe zustimmten,
während die von Torres Sassari), Antivari, Armagh und Sinigaglia den Antrag
auf Verurteilung erneut urgieren wollten (Acta Conc. Trid, ed. S. Goerres., V, 907,
37; 922, 35; 927, 30; 960, 17 ff; 966, 26 ff; 987, 15. 17. 33 ff; 988, 44 f. 48; 989, 16).
Erwähnung verdient auch A. Pelargus, OP, Prokurator des Trierer Bischofs, der
beantragt, eine Verurteilung möge die einschränkende Klausel «certo salvari»
enthalten (ebd. 936, 9). - Vgl. auch J. B. Umberg SJ, Cajetans Lehre von der Kinder-
ersatztaufe auf dem Trienter Konzil, in Zeitschr. f. kath. Theol. 39 (1915), 452-464;
L. Kruse, Die Stellungnahme des Konzils von Trient zur Ansicht Cajetans über
die Kinderersatztaufe in konzilsgeschichtlicher Würdigung und theologiegeschichtlicher

Gegenwartsbedeutung, in Catholica 14 (1960), 55-77.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 55

das den katholischen Theologen der Folgezeit nicht immer so gut
gelungen zu sein. Sie seien vielmehr großenteils in Reaktion gegen die

protestantische Engführung zur Überbetonung des «sacrement lui-
même dans son humble matérialité» gelangt, zu einem «sacramentalisme

quelque peu matériel». Bei Thomas herrsche noch die innige Verbundenheit

der Sakramentenlehre mit den Wahrheiten der Menschwerdung und

Erlösung, entsprechend enge Verbundenheit des Glaubens an den Sinn
der Sakramente mit dem Glauben an die Werte der Verbindung mit
Christus und der Erlösung durch ihn. Ständig betone Thomas, daß wir
daran teilhaben «durch den Glauben und die Sakramente des Glaubens».

H. erklärt daher: «Die Sakramente sind nichts anderes als die

sinnfälligen Zeichen, durch die wir unsern Glauben bekunden und bekennen,

und das war seit Adams Sünde immer so» 3. Ein Sakramentsspender kann
es gültig vollziehen selbst wenn er ungläubig ist, aber auch da fehle der
Glaube nicht einfachhin, sondern der der Kirche ersetze dann den des

Vollziehers (q. 64, a. 9, ad 1), ähnlich für den Empfänger, wenn er die

Intention hat zu tun, was die Kirche tut (q. 68, a. 8, ad 3). Und somit

gilt der Grundsatz absolut: «ein Sakrament hat seinen sakramentalen
Wert nur, wenn es durch den Glauben, mindestens durch den Glauben der

Kirche, an Christi Leiden angeschlossen ist. Anders ausgedrückt: ein

Sakrament, das nicht Sakrament des Glaubens ist, ist null und
ungeschehen» 4. Dieser Lehre bleibe Thomas treu auch bei seiner Behandlung
der Frage der Kindertaufe, das zeige die Erklärung, die er im Anschluß an

Augustinus wiederholt bringe 5. Dabei komme ohne Zweifel zunächst der
Glaube der Eltern an des Kindes statt in Betracht (q. 68, a. 10, ad 3).

Das Problem der Kinder, die ohne Taufmöglichkeit im Mutterschoß
sterben, habe sich im Mittelalter noch nicht stellen können, schon
deshalb nicht, weil man auf Augustins Satz schwor, von «Wiedergeburt»
sei vor der Geburt keine Rede (q. 68, a. 11, Sed contra). H. sieht darin

3 S. 97; Verweis auf 3. q. 62, 5, ad 2; q. 64, a. 4; q. 61. a. 3 c. und ad 3;
q. 70. a. 2, ad 1 ; q. 68. a. 1, ad 1 ; q. 64. a. 3 ; q. 62. a. 6, ad 1. Was Thomas q. 62.
a. 6, ad 1 sagt über die größere Wirkkraft der Sakramente des Neuen Bundes im
Vergleich mit denen des Alten, meine er unter Voraussetzung des Glaubens: «... ils
ne peuvent le faire que s'ils sont posés, administrés et reçus dans la foi et par la foi,
en d'autres termes s'ils sont des 'sacramenta fidei'» (S. 98).

4 «La règle est absolue: un sacrement n'a sa valeur de sacrement que s'il est
relié par la foi - au moins par la foi de l'Eglise - à la Passion du Christ. En d'autres
termes, un sacrement qui n'est pas sacrement de la foi est nul et non avenu » (S. 99).

5 3. q. 70, a. 1 ; q. 68, a. 9, ad 1 ; q. 69, a. 6, ad 3 ; q. 68, a. 9, ad 2.



56 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

eine gewisse Erklärung für die uns verblüffende Lösung des Dilemmas
auf dem Tridentinum: Cajetans Meinung wird übergangen, «quia non
videtur pertinere ad baptismum» 6.

Des weiteren sucht H. zu zeigen, wie Cajetans Hypothese die Linie
wahre, in der Thomas Sakrament und Glauben verbunden sieht. Bei der

Begierdetaufe sei es nach Thomas sogar der im Taufverlangen implizierte
lebendige Glaube allein, der dem Ungetauften die Rechtfertigung bringen
kann (q. 68, a. 2). «Nun aber wissen wir, daß in der Wassertaufe der
Glaube der Eltern als Glieder der Kirche (en tant qu'ils sont d'Eglise) den
Glauben des Kindes ersetzt. Warum sollte nicht dieser gleiche Glaube der

Eltern, der in ihrem Verlangen steckt, ihr Kind getauft zu sehen, dessen

Glauben ersetzen und ihm das Heil erlangen können für den Fall, daß

es sterben würde, ohne getauft zu sein?» (S. 103). Halte doch schon

Thomas einen Glauben der Eltern an den kommenden Christus für
zureichend zur Vermittlung der Rechtfertigung ihrer Neugeborenen in der
Zeit der «lex naturae» und des Alten Bundes (q. 70, a. 4, ad 2 und ad 3).

Das Schlußergebnis stellt als «Lehre des hl. Thomas» zusammenfassend

fest: 1) der Glaube ist es, der dem Sakrament «toute sa valeur»
verleiht (hat das den Sinn von: seinen ganzen, vollen Wert abrunden,
oder aber den von: allen, jeglichen Wert? Letzteres würde soviel besagen
wie : ohne den Glauben sei das Sakrament überhaupt wertlos. H. scheint
tatsächlich so zu denken, hat er doch erklärt, was nicht Sakrament des

Glaubens wäre, wäre «null und ungeschehen». - 2) Dieser Glaube kann
allenfalls einfach der Glaube «der Kirche» sein. - 3) Bei der Kindertaufe
verleiht der Glaube der Kirche (und der Eltern «en tant qu'ils sont
d'Eglise») der Taufe ihren Sakramentswert. - 4) Bei der Begierdetaufe
reicht der lebendige Glaube, im Verlangen nach der Taufe einbeschlossen,
ohne das sichtbare Sakrament zur Heiligung der Seele hin. - 5) Im
Alten Testament wurden die vor der Beschneidung sterbenden Knaben auf
Grund des in einem Gebet oder Segen geäußerten Glaubens ihrer Eltern
gerettet. Unschwer sei einzusehen, wieso Cajetan «nicht ohne eine
gewisse Logik» gemeint habe, das auf die Kinder im Neuen Bund anwenden

zu können, da sonst, wie auch Seripando unterstrich, der alttestamentliche
Glaube wirkmächtiger erschiene als der unsere. In seiner «Conclusion»

6 Acta Cone. Trid., V, 986, 5 f. - H. Jedin, Geschichte des Konzils von Trient,
II, S. 330, nennt es «eine mehr als fadenscheinige Begründung». Tatsächlich haben
sich ja nicht alle Konzilsväter damit abfinden wollen, am 1. März beharrten einzelne
auf Verurteilung (oben Anm. 2).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 57

kommt H. darauf zurück, dem Konzil von Trient sei nur eine

Verurteilung der Meinung Cajetans über einen Taufersatz «in utero»
unterbreitet worden: die Antragsteller hätten also wohl nicht so sehr seiner

Wertung des Glaubens im sakramentalen Geschehen widersprechen
wollen als eher die Unvereinbarkeit seiner Theorie mit dem augustini-
schen Axiom «Nemo renascitur nisi primo nascatur» vorgeschützt7.
Dann bleibe aber, nachdem das Axiom nun seit langem preisgegeben ist,
umso weniger Grund, Cajetans Meinung radikal abzulehnen. Soll im
christlichen Gesetz der Glaube, zum Unterschied von dem, was im
alten galt, wirklich von der Taufe so unzertrennlich sein, daß für ein

Kind gar keine Möglichkeit besteht, durch ihn gerettet zu werden, wenn
es die Wassertaufe nun einmal nicht empfangen kann? Freilich: wie
hoch immer der Wert der angerufenen Prinzipien sei, man darf nicht
vergessen, daß das Heil von einem positiven Willen Gottes abhängt, den die

Offenbarung allein uns bekanntgeben kann. Daher brauchte es eine

amtliche Entscheidung der Kirche, der einzigen authentischen
Interpretin des Offenbarungsvermächtnisses, um Heilsmöglichkeit für un-
getauft verstorbene Kinder absolut zu behaupten. Und so schloß denn

Cajetan auch mit einem Fragezeichen. Seinerseits schließt H. mit den

Worten Gersons über Totgeborene christlicher Eltern (Sermo de nativ.

Virg. Mar., 2. cons.) als «bestem Résumé» seines hiesigen Beitrages 8.

A. Michel äußert sich in L'Ami du Clergé 58 (1948), 33-43 zu H. und
anderen Neuerscheinungen über unser Problem, nicht ohne eine eigene

7 Diese Supposition kann aus dem bloßen Studium der Konzilsakten wohl
weder bewahrheitet noch widerlegt werden. Ein erstmaliger dort erwähnter Antrag
auf Verurteilung der Cajetanschen Meinung stammt vom Konzilstheologen Vinzenz
de Leone, Karmelit. Die Akten bringen ihn mit den Worten: «Et damnandum est,
quod pueri baptizentur in utero», ohne Angabe von Gründen (A. C. T., V, 854, 14).
Dieser Theologe hatte in der Debatte zur Rechtfertigungslehre am 15. Okt. 1546
ein Votum über die « doppelte Gerechtigkeit » abgegeben, in dem er auf « sanctificati
in utero » zu sprechen kommt. Seine Ansicht lautet : die dadurch von Gott erhaltene
«innere Gerechtigkeit» reiche weder im Alten noch im Neuen Bund hin, ihnen das
Heil zu sichern, es bedürfe vielmehr noch einer Zuwendung (applicatio) der Gerechtigkeit

Christi, in der christlichen Ära sei diese gebunden an den Empfang der
Taufe «in re vel in voto» (A. C. T., V, 526, 41-52). Man kann aus solchen Angaben
ebensowenig entnehmen, der Sprecher habe hier schon gegen Cajetans Hypothese
polemisieren wollen, wie daß er jede Art Taufe eines Ungeborenen a priori hätte
ausschließen wollen, und zwar wegen des augustinischen Axioms. Auch A. Catha-
rinus, OP, schärfster Gegner der These Cajetans und Betreiber ihrer Verurteilung,
beruft sich bei deren Bekämpfung u. W. nie auf das Axiom. Wir kommen im dritten
Teil näher darauf zu sprechen.

8 Im dritten Teil werden Gersons Worte analysiert.



58 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Arbeit aus Jg. 1931 in Erinnerung zu rufen, die auch die Geschichte der

Gegenmeinungen geboten habe und aus der manche spätere Autoren
offenbar den und jenen ihrer historischen Hinweise geschöpft hätten,
gelegentlich sogar wörtlich (S. 35). An H. kritisiert Michel den Versuch,
Thomas zum Patron solcher Thesen zu stempeln wie die, in der Taufe
wirke letztlich der Glaube allein 9. Zum Unterschied von A. Michel hat
P. Glorieux in seinem Buch «Introduction à l'étude du dogme» (Paris
1948) die Arbeit von H. positiv beurteilt; er nennt sie «la meilleure des

mises au point» (S. 310).
Das Nachschlagewerk «Catholicisme» erwähnt in dem vom Herausgeber

(G. Jacquemet) selbst gezeichneten Teil des Artikels «Baptême»
H.s Aufsatz mit den fünf Punkten seines Ergebnisses, distanziert sich

jedoch durch die Bemerkung, Cajetans Ansicht sei lange nicht «commune
dans l'Eglise», alle gegen sie möglichen Einwände habe L'Ami du Clergé

zu wiederholten Malen vorgebracht, so noch eben durch A. Michel. Man
werde darauf zurückkommen unter dem Stichwort «Enfants (Salut des) ».

Die Einlösung des Versprechens folgt im 13. Faszikel (1953), nun durch
H. persönlich 10. A. Michel hatte unter anderm bestritten, daß der
Martertod eines ungetauften Kindes zu den anormalen» Heilsmitteln
gehöre, das sei kein von Gott vorgesehenes Normalgesetz. H. tritt hier

jetzt für Unterscheidung ein: von Seiten Gottes gehöre dieser Tod zu den

normalen Heilswegen, da er dem Leiden Christi gleichgestalte, von seiten
der Menschen freilich zu den Ausnahmefakten 11. Die anschließende

9 Den H.s Aufsatz betreffenden Teil des Artikels hat A. Michel in seinem Buch
«Enfants morts sans baptême» (1954) wieder abgedruckt und wir haben Wesentliches

davon im ersten Teil (s. diese Zeitschrift Jg. 1963, S. 389 f.) schon verzeichnet.
10 Sp. 151-157. - Vorher war bereits eine Rezension des H.sschen Beitrages

aus La Maison-Dieu in Bulletin de Théologie ancienne et médiévale 6 (1952), Nr. 1490,
erschienen. Der Rezensent, F. Vandenbroucke OSB, verallgemeinert darin zugunsten
Cajetans den Stand mittelalterlicher Diskussion und überbietet sowohl die Position
Cajetans wie die vorsichtigen Darlegungen bei H. Am Schluß wird angedeutet,
diese Betonung der Wirkkraft des Glaubens für das Heil des Kindes könnte den
gegenwärtigen Auseinandersetzungen bei Protestanten wie Katholiken punkto
Kindertaufe überhaupt Licht bringen.

11 Bei der Bluttaufe «l'intervention de Dieu est normale; elle tient aux lois
mêmes de la Rédemption d'après lesquelles, pour être sauvés, nous devons être
assimilés à la Passion du Christ, celle-ci étant la cause universelle de notre salut. On
peut dire, en un certain sens, qu'il y a là un moyen de salut: normal du côté de
Dieu ; exceptionnel seulement du côté des hommes. » A. Michel hatte inbezug auf
H.s Worte «le baptême de sang sauve normalement aussi l'enfant non baptisé ...»
erklärt: «Nous avons souligné: 'normalement aussi', car c'est en ces deux mots que
gît l'équivoque Le baptême de sang ne sauve pas 'normalement aussi' l'enfant



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 59

Befürwortung der Ansicht Cajetans ist von noch größerer Bestimmtheit
als im Artikel von 1947. Aus der «soliden Doktrin» des hl. Thomas über
den stellvertretenden Glauben und die stellvertretende Absicht der
Eltern bei der Taufe eines Kindes habe Cajetan unschwer die
Heilsmöglichkeit auf denselben Grundlagen ableiten können, wenn solche

Kinder außerstande sind, die Wassertaufe zu empfangen. Denn wenn
einerseits bei der Wassertaufe die Kinder glauben und Empfangsabsicht
haben durch Glauben und Absicht der sie Darbringenden, anderseits

unter dem alten Gesetz ebendies dem Kind genügte, falls die Beschneidung
nicht stattfinden konnte, ist nicht ersichtlich, wieso im neuen Gesetz die

gleichen Prinzipien keine Anwendung finden dürften. Das bleibe
allerdings bloße «déduction théologique», von Thomas nicht ausgesprochen
und bis anhin nicht «communément enseignée». Aber so etwas sei nichts
Erstmaliges: die theologische Folgerung des Duns Skotus über die
Unbefleckte Empfängnis sei auch in Gegensatz zur Meinung der größten
Theologen getreten. Hinzufügen müsse man, daß das Trienter Konzil
trotz der Anstrengungen einzelner sich geweigert habe, Cajetans Meinung
zu verurteilen. Die problematische Fassung der Schlußsätze bei diesem

zeige deutlich, daß uns in der Frage keine Gewißheit gegeben ist, solange
die Kirche nicht selbst durch ihr amtliches Magisterium gesprochen hat.
«Nous sommes simplement ici en face d'une opinion à laquelle il n'est pas
défendu de recourir pour apaiser les inquiétudes très compréhensibles
sur le sort d'un enfant qui meurt avant d'avoir pu recevoir le baptême
d'eau»12. In der Fassung lege sich Cajetan größere Zurückhaltung auf
als Gerson, der von einer Pflicht gesegneter Frauen und ihrer Ehemänner
spreche, das Kind Gott aufzuopfern. «Volontiers nous dirions comme
lui: c'est un devoir de prudence pour des parents chrétiens d'essayer
d'assurer ainsi le salut de leur enfant» (155). Im folgenden Abschnitt
erörtert H. subtil, wie man sich angeblich am besten die Schritte
des Geschehens bei dem sog. baptismus flaminis denke, offenbar will er
hier den Vorwurf Michels parieren, er habe «désir du baptême» und
«baptême de désir» einfach gleichgesetzt. Die Erörterung entspricht dem,

was nach neueren Untersuchungen Lehre des hl. Thomas über den

non baptisé, si l'on entend par ce 'normalement aussi' une loi posée par Dieu à

l'instar de la loi du baptême d'eau ...» (hier zitiert M. aus L. Billot, De Sacramentel,

Aufl. 1924, S. 250).
12 Man denkt unwillkürlich an die Heftigkeit, mit der P. De Vooght OSB

reagiert hat, als A. Michel seinerseits die geläufige Redeweise «il n'est pas défendu... »

brauchte (s. diese Zeitschrift, 1963, S. 394).



60 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Rechtfertigungsprozeß wäre 13. Für unsere Frage läuft sie auf die
Annahme hinaus, daß, wenn die Eltern mit Gesinnung des Glaubens, der

Hoffnung, unvollkommener Reue (attrition) und des Verlangens nach der

Rechtfertigung für ihr Kind die Taufe wünschen, Gott diesem die

Rechtfertigungsgnade (baptismus flaminis) tatsächlich verleihe.
Alsdann erwähnt H. noch kurz zusammenfassend je den

Kerngedanken der Beiträge von G. Mulders SJ, Sanders OFM und E. Boudes

zu unserem Problem. Gewagt sei ihre gemeinsame These, alle ohne Taufe
sterbenden Kinder würden schließlich des Heiles teilhaftig auch ohne

Akte ihrer Eltern oder bestimmter Menschen gerade für diese bestimmten

Kinder: «il faut que la foi et l'intention de l'Eglise soient exprimées
concrètement, pour chaque enfant, par la démarche de ceux qui désirent

son salut. - Nous pensons - salvo meliori iudicio - qu'il serait difficile,
sinon téméraire, de pousser plus loin ; le faire serait aller au-delà des lois

générales providentielles qui régissent le salut des hommes.» Aber das

besage noch nicht, daß alle Kinder nichtchristlicher Eltern von den

Heilsmöglichkeiten ausgeschlossen seien. Denn ein hinreichendes Maß

einschließlichen Glaubens an einen vergeltenden Gott und einschließlichen

Verlangens nach der Taufe könne selbst bei solchen Eltern da sein und

von ihnen dem Heil ihrer Kinder zugewendet werden, was so vielleicht
Ansatzpunkt für den universellen Heilswillen der Kirche zugunsten auch
dieser Kinder würde (Sp. 156).

Im gleichen Jahr 1953 liefert H. dem Bulletin Thomiste einen

Rezensionsbeitrag über mehrere Erscheinungen zu unserm Problem u.

Eingehender befaßt er sich da mit den Artikeln von E. Boudes und

13 Vgl. R. Schultes OP, Circa doctrinam S. Thomae de iustificatione, in
Angelicum 3 (1926), 166-175; 345-354; J. Périnelle OP, L'attrition d'après le
Concile de Trente et d'après saint Thomas d'Aquin, Kain 1927 ; H. Bouillard SJ,
Conversion et grâce chez saint Thomas d'Aquin. Etude historique, Paris 1944;
M. Flick SJ, L'attimo délia giustificazione secondo San Tommaso, Rom 1947;
H. Rondet SJ, Gratia Christi, Paris 1948 ; Ch.-V. Héris OP, Saint Thomas d'Aquin,
Somme théologique, La grâce nouv. éd., Paris 1961, passim, besonders S. 390-398.
Aus dem, was H. in «Catholicisme», a. a. O., Sp. 155 schreibt, möge folgendes
genügen: «Quand il s'agit d'un non baptisé dont les dispositions sont encore insuffisantes,

mais comportent néanmoins, avec le désir du baptême, l'attrition de ses

fautes, s'il se trouve en danger de mort et dans l'impossiblité de recevoir le baptême
d'eau, il n'est pas téméraire de croire qu'en raison de son désir du baptême (votum
baptismi), Dieu n'attend pas que la préparation normale à la grâce soit achevée;

par l'intervention de sa grâce opérante, il le tourne définitivement vers lui et le
sauve (baptismus flaminis) ». Ähnliches wäre an Gesinnungen der Eltern genügend für
die Rechtfertigung ihres Kindes bei Unmöglichkeit der Wassertaufe.

14 Bulletin Thomiste VIII (1947-1953), S. 1203-1210, Nr. 2369-2382.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 61

M. Laurenge, auch mit weiteren Äußerungen von A. Michel, wobei er

Gelegenheit hat, erneut die Vorzüge der Hypothese Cajetans bzw. seiner

eigenen Deutung und Ergänzung zu beleuchten. Am Schluß sagt er hier,
es sei wenig wahrscheinlich, daß die Kirche die Frage offiziell entscheide,

daher werde man wohl nie «die Ratschlüsse der unendlichen Barmherzigkeit

inbezug auf die ohne Taufe verstorbenen Kinder» mit Sicherheit
kennen. Daraus folge für christliche Eltern die Sorge um möglichst
baldige (dans les proches délais requis par l'autorité religieuse)
sakramentale Taufe ihrer Kinder, aber vorher schon, ja bereits vor deren

Geburt das Recht und sogar aus einfacher übernatürlicher Klugheit
und Vorsicht die Pflicht, das Kind Gott aufzuopfern mit der Bitte um
sein gütiges Erbarmen, wenn der Tod es vor der sakramentalen Wiedergeburt

überraschen sollte 15.

B. Die Ansichten von G. Mulders SJ und N. Sanders OFM

1947 veröffentlichen holländische katholische Zeitschriften ebenfalls

Abhandlungen über das Los der ohne Taufe sterbenden Kinder. In
einem dem Heil derselben günstigen Sinn schreibt zunächst G. Mulders SJ.

Er bringt kritische Vorbehalte an der Limbuslehre vor schon in einer zum

15 Nochmals kommt H. auf die Frage zurück in La Vie spirituelle 108 (1963),
705-715: Les limbes des enfants. A propos de quelques ouvrages récents, indem er
Bezug nimmt auf die Ansichten von Journet, Schillebeeckx, Gaullier, Capéran und
einige Diskussionsergebnisse zusammenfaßt, aber nun nicht mehr als Verteidiger
Cajetans auftritt. - Zu den Autoren, die mit dem La Maison-Dieu-Aufsatz ordentlich

streng ins Gericht gingen, gehört (neben A. Michel) der schon mehrfach erwähnte
W. A. Van Roo SJ, Infants Dying Without Baptism, in Gregorianum 35 (1954),
406-473, S. 409-419. Er wirft ihm allzu großzügige Interpretationen von Konzilsund

Thomastexten und übertriebene Folgerungen aus der Schonung Cajetans auf
dem Tridentinum vor, widerspricht auch ausdrücklich der Qualifikation des
Aufsatzes als bester«mise au point» (Glorieux!). Sehr bedauerlich erscheint Van Roo die
Bemerkung, die von der Redaktion in La Maison-Dieu vorausgeschickt war, weil
geeignet, dem Eifer des christlichen Volkes für die Taufe der Kinder zu schaden. -
Ein weitgehend positives Echo hatte dafür der Aufsatz bei P.-M. Gy OP, Rezension
in Bulletin de théol. dogm. der Revue des sciences philosophiques et théologiques 39
(1955), 706 f (darin spukt noch eine offenbar interpolierte Referenz aus Cajetans
Kommentar zu 3. q. 68. a. 2, auf die W. A. Van Roo a. a. O. Anm. 10 hinweist
gegenüber A. Michel. Cajetan habe in Wirklichkeit nicht geschrieben, er rechne seine

Vermutung zu dem, was «exlege Dei communi et ordinaria» geschieht). Cf. noch die
Zustimmung zur Hypothese H.s bei A.-M. Henry OP, Le retour du Christ, in
Initiation théologique IV, 2. Aufl. (1956), 859; Th. Camelot OP hingegen erwähnt
sie nicht, wo er im gleichen Band Taufe und Firmung behandelt und S. 489 ff von
«suppléances du baptême» spricht.



62 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Artikel ausgewachsenen Besprechung 16 und publiziert darauf in der

Zeitschrift «für Gottesdienstunterweisung» namens «Verbum» unter dem

allgemeinen Titel «Die bekümmerte Mutter» verschiedene Aufsätze für
die These der Heilsmöglichkeit; der erste ist überschrieben mit der

Frage: «Ist mein Kleiner im Himmel?»17. Als H. Diepen OSB seinen

Widerspruch gegen diesen Standpunkt angemeldet hatte 18, machte sich

N. Sanders OFM zum Anwalt der Sache Mulders in einem längeren
Artikel, dessen Suppositionen durch ihre originelle Neuheit auffallen 19.

Sie seien hier dem Leser unterbreitet.
An die Spitze nimmt S. eine Reihe «biblischer» Sätze: «Christus

läßt die .Kleinen' zu sich kommen, denn ihnen gehört das Himmelreich»

- «Gott will das Heil aller Menschen» - «Christus ist der Erlöser
aller Menschen» - «Wie durch die Übertretung des einen (Adam) die
vielen gestorben sind, umsomehr noch ist Gottes Gnade durch die

Gnadengabe des einen Menschen Jesus Christus überreich auf die vielen

gekommen »(Rom 5,15) - «Jeder Mensch bekommt zureichende Gnade zur
Seligkeit» (sie!) - «Gott verläßt niemand, der sich nicht zuerst von ihm
abkehrt» - «Niemand geht verloren außer durch eigene Schuld» - «Die

Offenbarung kennt nur zwei Endzustände, Himmel und Hölle». Der
mittlere Endzustand scheine mehr logischer Deduktionssucht der Theologen

zu entstammen als aus der Offenbarung. Dem läßt S. eine Art Zusammenfassung

der Thesen folgen, die er dann eingehend zu begründen gedenkt.
Diese Hauptsätze sagen uns: Wenn schon jedes Menschenkind mit der
Erbsünde sein Leben beginne, heiße das noch nicht, es fehle ihm jegliche
übernatürliche Gabe. Die des Glaubens und der Hoffnung habe es bereits
und es sei dadurch auf den Empfang der heiligenden Gnade übernatürlich
vorbereitet, die ihm normal durch die Taufe zuteil würde. Stirbt aber
ein Kind ohne Taufe, so erlangt es in dem Augenblick des Todes diese

Heiligungsgnade durch eine Begierdetaufe nicht persönlicher Betätigung,
sondern der Kirche «voor hem» für es; oder Sinn an seiner statt?
oder Sinn beides in einem: zu seinen Gunsten und an seiner statt?) aus

16 Geloof zonder prediking, in Bijdragen 8 (1947), 89-103 (zu einem
gleichnamigen Buch von L. H. Cornelissen OP), S. 96-100.

17 Diese Beiträge konnten wir nicht einsehen. Die Angaben stammen aus
W. A. Van Roo, a. a. O., S. 419 f.

18 H. Diepen OSB, De Predestinatie der Kinderen, in Studia Catholica 22

(1947), 194-215; 23 (1948), 18-39.
19 N. Sanders OFM, Het ongedoopt kind in het andere leven, in Studia

Catholica 23 (1948), 125-137).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 63

dem Glauben der Kirche und ihrem fortdauernden Bekenntnis des

Glaubens im heiligen Meßopfer, im Gebet und in der Glaubensverkündigung.

Das Kind selbst setzt keinen Akt des Glaubens, aber die

Kirche glaubt «voor hem» (nochmals beteuert). So ist sein Platz im
andern Leben nicht in der sog. Vorhölle, sondern im Himmel. Das die
These. Sie lasse sich mit den Lehren der Kirche vereinbaren, sucht S.

nun zu zeigen.
Zunächst bezüglich der Aussage über Glauben und Hoffnung schon

des kleinen Kindes. Bei näherer Prüfung scheine das dem Trienter
Konzil gemäßer als das Gegenteil. Erkläre doch das Konzil, daß die

eingegossene Glaubenstugend nicht durch jede Sünde verlorengehe,
sondern allein durch Unglauben. Der dem Sünder verbleibende Glaube
sei sicher echter, wahrer Glaube, wenn auch nicht der lebendige, durch
den der Mensch gerechtfertigt wird (Dz 807 ; 837 ; 838). Das bestätige
Alexander VIII. gegen den Jansenismus (Dz 1302), Klemens XI. gegen
Quesnel (Dz 1407, zusammenzuhalten mit Dz 1402) 20. Das Vatikanum
erkläre, solcher Glaube sei Gabe Gottes, selbst wenn er nicht in der Liebe
wirke (Dz 1791). Da nun die Sünde der Stammeltern Stolz und
Ungehorsam war, nicht Unglaube, haben sie dabei Glauben und Hoffnung
bewahrt, und wenn sie diese Gaben nicht bloß für sich persönlich, sondern
auch im Hinblick auf ihre Nachkommen empfangen hatten, was
wahrscheinlicher ist, haben sie dieselben also weder sich noch uns verloren.
Dann aber müssen wir schließen, daß jedes Menschenkind mit diesem

Erbüberbleibsel der Urgerechtigkeit zur Welt kommt. Die verwirkte
«ursprüngliche Gerechtigkeit», von der dasTridentinum Dz 789 redet, sei

dann die heiligende Gnade als solche, nicht samt Glauben und Hoffnung.
Thomas sage ebenfalls, Adam habe trotz seiner Sünde den Glauben
bewahrt (3. q. 70, a. 2. ad 1).

Zwar könnten die Worte des Trienter Konzils (Dz 800) über die

Verleihung der eingegossenen Glaubens- und Hoffnungsgaben bei der

Rechtfertigung je des Einzelnen dem Gesagten zu widersprechen scheinen.

Aber das Konzil habe dort wohl eher die lebendigen Tugenden im
Auge. Dann stellt sich S. auch dem Einwand, seine Ansicht gerate in
Konflikt mit der Lehre, daß Christus uns alle übernatürlichen Gaben
verdient hat. Die skotistische Theorie vom universalen Primat Christi
schon in der Schöpfungsordnung weist ihm da den Ausweg. Daß dann
nicht von Verdienst Christi die Rede sein könnte, bestreitet er, selbst

20 «Dz 402» bei Sanders Druckfehler.



64 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

ohne Notwendigkeit unserer Erlösung hätte Christus sich und uns allen
Verdienste erworben. Haben wir eingegossene Tugenden des Glaubens
und der Hoffnung schon seit der Empfängnis, so bleibt dennoch wahr,
daß wir sie Christus verdanken. Zudem erspare seine Ansicht das Postulat
besonderer übernatürlicher Prämotion. Deren vermeintliche Aufgabe
könne sehr wohl den beiden genannten Tugenden zukommen. Ähnlich
habe Stufler seinerzeit ja die These verfochten, es brauche keine prämo-
vierende Aktgnade, weil unüberlegte Akte das ihr zugedachte Pensum
erfüllen könnten. Bei den Kindern nun seien die zwei Tugenden genau

genommen weder « tot » noch «lebendig», aber als Frucht der Verdienste
Christi eine nächste Disposition zur Gotteskindschaft und -freundschaft.

Im zweiten Teil seines Beitrages möchte S. zeigen, wie unter diesen

Voraussetzungen die Begierdetaufe für die Kinder noch plausibler
erscheine als bei Erwachsenen, sei doch das Kind noch von keiner
persönlichen Sünde befleckt und das Werk Christi in ihm, das durch Glauben
und Hoffnung bereits begonnen hat, noch in keiner Weise gestört,
deshalb doch wohl umso eher durch Christus zur Vollendung zu bringen.
Weiteres Argument: die Lehre, die Kindertaufe sei genügendes
Heilsmittel, setze sich in der Tradition durch, obschon Mk 16, 16 sagt, zum
Heil seien Glaube und Taufe erforderlich, und wer nicht glaube, werde
verworfen. Das lege die Möglichkeit der Einschränkung auf das andre
Glied nahe: wer glaubt, wird gerettet werden, auch ohne Taufe. Zudem
versichere ein Augustinus, das Kind glaube bei seiner Taufe kraft des

Glaubens seiner Eltern oder noch besser, der Kirche. Dem schließe sich
St. Thomas an. Und Gregor der Große habe erklärt, im Alten Bund seien

die Kinder «sola fide» ihrer Eltern gerechtfertigt worden, was wohl nahelege,

daß es im Neuen Bund noch gelte. Im Mittelalter sei Gregors Satz

in wortwörtlichem Verständnis weitergegeben worden. Gegenpolig habe
aber damals in unserer Frage das Streben gewirkt, Augustins Antipela-
gianismus mit letzter Konsequenz festzuhalten, damit auch seinen Standpunkt

über die Wassertaufe als einzigem Heilsmittel für Kinder.
Geschadet habe dann, daß ausgerechnet ein Abälard als erster den Wert
der Begierdetaufe resolut vertrat. So fänden sich in der mittelalterlichen
Theologie Orientierungen, die den Gedanken an eine mögliche Kindertaufe

in voto hätten fördern können, andre jedoch, die ihm im Wege
standen. Zur ersten Kategorie möchte S. noch die Annahme zählen,
wonach für die Kinder beim Taufempfang ein einschließliches Verlangen
nach der Kommunion da wäre, das ihnen zum Heil genüge, indem so den

Worten von Joh 6 in etwa schon Rechnung getragen sei. Warum sollte



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 65

ihnen nicht von vorneherein ein ähnliches Verlangen nach der Taufe

zugesprochen werden, das ihnen die «res» dieses Sakramentes verschaffte?
Wenn sie, durch das «votum» der Kirche an ihrer statt, die «res» der
Eucharistie schon gleich erlangen können, warum nicht durch ein
«votum» der Kirche die «res» des TaufSakramentes, zumal wenn die Kirche
stets Meßopfer, Gebet und Verkündigung für alle Menschen einlegt?
Nochmals: Thomas lehrt nicht, es sei den Kindern möglich, die Taufe in
voto zu empfangen, aber die Frage ist die, ob sein Gedankengang uns
nicht veranlasse, eine solche Möglichkeit zu erwägen» (S. 136). Der Autor
beruft sich noch auf Thomas 3. q. 68, a. 11, ad 1: affiziere die Erbsünde

aus Adam das Kind schon im Mutterschoß, so scheine es angebracht,
daß das Heil aus Christus es seinerseits dort schon erreiche 21.

G. Mulders konnte bei nunmehriger Erwiderung auf Diepens Kritik
an seinen Artikeln die ihm durch Sanders zugewachsene grundsätzliche
Unterstützung auswerten 22. Er bleibt jedoch vorsichtig den neuen
Thesen seines Verteidigers gegenüber. Er selber habe nicht behauptet, die
Kinder hätten eine Heilsmöglichkeit ohne Taufe. Er gehe überhaupt
nicht, wie Cajetan, Klee, Schell das tun, auf Entdeckung eines bestimmten

solchen Heilsweges für das ungetaufte Kind aus. Seine genaue Frage
laute nur : sagt die Kirche mit ihrer Lehre über die absolute Notwendigkeit
der Kindertaufe zur Vermittlung der Seligkeit implizite auch schon, daß

Kinder, welche die Wassertaufe hier auf Erden nicht erhalten, deshalb per
se jeder Aussicht auf den Himmel beraubt bleiben? (213). Erst nach Klärung
dieser Frage in einem negativen Sinn könnte man allenfalls die «kostbaren

Elemente» veranschlagen, die Cajetan, Klee, Schell darböten.
Mehrere der von Diepen angerufenen kirchlichen Dokumente sagten

zwar, Kinder würden ohne Taufe nicht in den Himmel eingehen, aber

nicht, daß sie per se nicht in den Himmel kämen, außer sie hätten hier

21 S. nennt Héris nicht. Aber die Gedanken sind denen des La Maison-Dieu-
Artikels in manchem ähnlich, anderseits scheinen sie wieder wie eine Vorlage dessen

zu bieten, was Boudes 1949 publizieren wird über die Rolle des«Votum» der Kirche.-
P. Gumpel SJ, Unbaptized infants: may they be saved? in The Downside Review
72 (1954), 342-458, gibt S. 372 eine Darlegung der Ansichten von S., die in den Einzelheiten

von dessen Studia Catholica-Beitrag erheblich abweicht, wenn er schreibt:
«... In this sense, no infant would ever die with original sin only. The habitual
disposition of supernatural faith not being sufficient for actual salvation, Fr. Sanders
envisages a special type of justification through supernatural charity and grace,
infused into the souls of these infants at death, in consequence of a right choice made
in virtue of habitual faith and actual grace». Warum kein Wort über die angebliche
Stellvertretung durch das Verlangen der Kirche für das Kind

22 Rond het Limbus-Vraagstuk, in Bijdragen 9 (1948), 209-244.



66 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

auf Erden die Taufe empfangen (214). Nirgends in diesem Aufsatz spricht
M. klarer über den Sinn dieser seiner Unterscheidung. Es läge wegen der

Stetigkeit der näheren Bestimmung «auf Erden» und der Gegenüberstellung

nahe, er wolle den kirchlichen Aussagen präzisiv den Sinn geben :

das ungetaufte Kind kann jedenfalls nicht sogleich in den Himmel, ob

später doch einmal durch unbekannte Mittel und Wege bleibe
dahingestellt. Der bei Diepen vorherrschenden Verlagerung der Frage in das

Gebiet einer augustinisch verstandenen Prädestination hält er entgegen,

gerade von einer Prädestination zum Limbus reden zu wollen verliere

jeden Sinn. Ein «Nachtrag» (S. 233-242) würdigt kritisch die Ansichten

von Sanders und hat verschiedene Vorbehalte anzumelden.
Einverstanden ist M. damit, daß bei jedem Kind von seiner Entstehung an
übernatürliche «Elemente» da seien, aber die Bezeichnung «übernatürliche

Tugenden» passe dafür nicht, behaupte zuviel und könne zur
Lösung des Problems nichts abwerfen. Sanders habe auch nicht gerade

Glück, wenn er die angebliche Begierdetaufe im Tod aus einem angeblichen

stellvertretenden Verlangen der Kirche konstruieren wolle. Und hier
wiederholt M., was er schon in der Auseinandersetzung mit Diepen
bemerkte: falls die ungetauften Kinder vielleicht doch das Heil erlangen
können, bleibe uns unbekannt, welche von ihnen es erlangen, welche

nicht, eine gleiche Ungewißheit wie bezüglich aller Verstorbenen, die

nicht kanonisiert sind 23.

C. Die Hypothese von E. Boudes

Kein Autor hat u. W. die Idee eines wirksamen «votum Ecclesiae»

für ungetauft verstorbene Kinder so eingehend zu begründen versucht
wie E. Boudes (Montpellier) in seiner Abhandlung: Réflexions sur la

23 Was W. A. van Roo a. a. O., S. 419-438 an eigenen Hypothesen und
Gedanken von Mulders erwähnt, z. B. über Vergleich von Tod und Martyrium, stammt
offenbar mehr aus den Artikeln in «Verbum», die uns nicht zugänglich waren. -
Vielleicht hat P. Gumpel (a. a. O. S. 371) den Unterschied, den Mulders zwischen der
von der Kirchenlehre beantworteten und seiner Frage sehen will, über die Fassung
bei Mulders hinaus besser zu präzisieren gesucht, wenn er sagt, es betreffe den
zwischen der Aussage: «die, welche in der Erbsünde sterben, sind auf ewig verloren»
und der andern: «alle Kinder, die ohne Empfang der Taufe in re sterben, sterben
de facto in der Erbsünde». Mulders bietet eine andere, wohl nicht so klar und
geschickt formulierte Gegenüberstellung (wie wir oben zeigten), in der das Wort
«Erbsünde» nicht vorkommt. Oder Gumpel schöpft dafür vielleicht, wie Van Roo,
eher aus «Verbum» als aus «Bijdragen».



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 67

solidarité des hommes avec le Christ. A propos des limbes des enfants 24.

Eingangs unterstreicht die Redaktion der Zeitschrift in einer Fußnote
die lebhafte Diskussion der Frage von 1946 bis 1948, nennt Autoren, die
mehrfach die Tragweite der einschlägigen Erklärungen von Schrift,
Tradition und Lehramt näher zu bestimmen sich bemüht hätten. B. wolle
seinerseits diese Arbeit nicht nochmals leisten. Mit G. Mulders, Héris,
Sanders denke er, die Kirche gebe inbezug auf unser Thema gewissen

Lösungen der Heilshoffnung noch freien Raum. Was heute in dieser so

komplexen Frage, in der die Kirche allein richterliche Befugnis besitze,

dringlich erscheine, sei die Geltendmachung aller damit zusammenhängenden

theologischen Prinzipien. Eines der wesentlichen wolle B.s

Artikel hervorheben: die notwendige Solidarität aller menschlichen
Wesen mit Christus, dadurch trage er zur Klärung bei.

B. hält von vornherein für ausgeschlossen, daß eine ganze Kategorie
Menschen auf immer jedes Bandes der Solidarität mit Christus, dem doch

einzigen wahren Haupt der Menschheit, entbehre. Der Limbusgedanke
stamme aus theologischer Reflexion seit Thomas wegen der Schwierigkeit,
einen dem kleinen Kind möglichen Ersatz für das Sakrament zu finden.
Die Kirche habe immer angenommen, daß Christus ebenso für die un-
getauften Kinder wie für die Erwachsenen den Tod erlitt. Aber alsbald

zeige sich große Verlegenheit, wenn sie angeben soll, wie Christus ihnen
das Heil vermitteln könne («peut leur apporter le salut »). Zwei Aussagen
des Neuen Testamentes wolle sie gleichgewichtig festhalten: a) das von
Christus allen Menschen verdiente Heil wird dem Einzelnen nicht einfach
automatisch zuteil, und nach wie vor Christi Tod werden alle Menschen

(mit Ausnahme der seligsten Jungfrau) in einem Sündenzustand

geboren; b) das einzige im Neuen Testament ausdrücklich angegebene

Heilsmittel ist der mit dem Empfang der Taufe verbundene Glaube an die

Frohbotschaft. Die folgenden dogmengeschichtlichen Ausführungen bei

B. lassen wir auf sich beruhen. Hernach versichert er, die Theorie vom
Limbus sei bis heute nicht mehr als eine «opinion de théologien» (Einzahl
Die Kirche habe das Dasein eines solchen Jenseitszustandes weder zur
Glaubenswahrheit erhoben noch auch nur als theologische Folgerung
hingestellt. Zum Glauben gehöre nur die «simple affirmation», daß eine

menschliche Person, die mit der bloßen Erbsünde stirbt «aura la privation
éternelle du bonheur de Dieu» (S. 592). Aus dem, was Innozenz III.
zugleich über die Höllenstrafe sagt (Dz 410), gehe hervor, daß die Existenz

24 In Nouvelle Revue théologique 71 (1949), 589-605.



68 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

des Limbus erst dann als sichere theologische Folgerung gelten müßte, wenn
die Existenz menschlicher Personen, die mit der bloßen Erbsünde sterben,

absolut sicher wäre. Das nun scheine dem Gesetz der Solidarität aller
Wesen mit Christus zu widersprechen. B. nennt das Taufgesetz «la loi
normale et ordinaire du salut des hommes». Aber die Kinder, die ohne

Taufe sterben, seien eben dadurch «dans des conditions régulièrement
anormales et extraordinaires pour la réalisation de leur salut »25, da sie

ja das Sakrament weder empfangen noch durch einen persönlichen Akt
ersetzen können.

Diese außerordentlichen Wege möchte B. nun durch aufmerksameres

Studium des Gesetzes der Solidarität mit Christus aufspüren. Er
will sein Thema in drei Teilen bewältigen: der erste soll die Universalität
des Solidaritätsgesetzes aufzeigen, der zweite dessen Funktionsweise im
allgemeinen, der dritte die besondere Anwendung auf die Kinder, die ohne

Taufe hinscheiden, vornehmen.
1. Rom 5, 12-21, besonders V. 18, dient B. zur Hervorhebung der

innigen Verbundenheit zwischen Christus und dem ganzen Menschengeschlecht

ohne Ausnahmen. Auf « tous les hommes», « tous les hommes sans

exception» insistiert B. soviel er nur kann. Die Intensität der Verbindung
mit Christus müsse nach Pauli Worten zudem größer gedacht werden als

die mit dem ersten Adam 26. 1 Tim 2, 3-5 bestätige es. Derart universal
erscheine die Verbindung mit Christus, daß sie keinem Menschen nach
dem Tod fehlen könne. Selbst den Verworfenen nicht: deshalb ihre
Auferstehung zur entsprechenden Strafe. Die «klassischen» Formen der

Limbustheorie hätten denn auch alle in diesem Punkt eine gewisse
Solidarität der ungetauften Kinder mit Christus bejaht. Aber dürfen die
Seelen der so verstorbenen Kinder von jener Solidarität ausgeschlossen
werden? Heißt das nicht, sich der Tragweite mehrerer anderer Paulusworte

entziehen (wie Kol 1, 19 f; Eph 1, 3-10; 1 Kor 15, 28)? Der
Gedanke an die immerwährende Isolierung einer menschlichen Person

25 Von uns hervorgehoben. Die gewählte Formulierung befremdet sowohl
wegen der Kombination von «régulièrement» mit «anormales et extraordinaires»
wie wegen der Angabe «pour la réalisation de leur salut», die wie eine petitio prin-
cipii anmutet, als ob schon ausgemacht wäre, daß auch sie das übernatürliche Heil
zu erreichen hätten. Das folgende verstärkt diesen Eindruck.

26 «... le Christ représente l'humanité mieux et plus efficacement qu'A dam. La
solidarité dans le Christ est plus bienfaisante pour tous les hommes que n'a été
malfaisante la solidarité en Adam 'où le péché abondait, la grâce a surabondé'

non seulement elle doit pouvoir passer également à tous les hommes, mais surtout
elle doit rester plus bienfaisante et efficace que celle d'Adam. » (593 f). Hervorhebung
von mir.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 69

von Christus erscheine als Nonsens. Aus dieser Perspektive des

Solidaritätsgesetzes könne man kaum glauben, es gebe auch nur ein menschliches

Wesen, das mit der Erbsünde stirbt (595). Heute empfinde man das klarer
als in früheren Jahrhunderten, zumal das Bewußtsein einer weltweiten
Schicksalsgemeinschaft der Menschen erwacht sei und immer tiefere

Verwirklichung in Wahrheit und Liebe anziele. Man werde sie nur durch
die Anerkennung Christi als des Mittelpunktes im Sinn von 1 Kor 3, 23

erreichen können.
2. Den zweiten Teil beginnt B. mit der Erklärung, keine Denkschwierigkeit

dürfe uns davon abhalten, das besagte Solidaritätsgesetz auch auf
die ohne Taufe hingeschiedenen Kinder auszudehnen, so wuchtig dränge
sich seine Geltung auf. Vom erwachsenen Empfänger verlange zwar der

geistige Charakter der dargebotenen Gabe einen freien Akt der
Annahmebereitschaft, da er personaler Akte fähig ist: in der Taufe den Glauben,
im Taufersatz durch das Verlangen bzw. das Martyrium eine noch
aktivere persönliche Teilnahme. Für die Kinder vertritt die Kirche den

Standpunkt, daß ihre Taufe gültig und wirksam ist ohne Personakte
ihrerseits. B. erwähnt dann die sog. Illuminationshypothese, die heute
auch für sterbende Kleinstkinder Anklang finde. Das komme von der

betont personalistischen Tendenz mancher Philosophen und Theologen
der Gegenwart; sie lege den Gedanken nahe, zum Todesgeschehen gehöre
ein Gott gegenüber eminent personaler Akt des Abberufenen. «Cette

hypothèse est très séduisante» (597), obschon der äußere Eindruck vom
Verhalten der Kinder viele zu deren Ablehnung bestimme. Aber man
könne fragen, welche Meinung an sich problematischer sei: sie oder die
Annahme einer dem Tod der Kinder unmittelbar folgenden freien

Option für Gott und eines Aktes natürlicher Gottesliebe seitens dieser

Kinder, wie die Limbustheorie denkt. Die Kirche sei jedoch bis jetzt der

Verbreitung einer Illuminationstheorie für das Sterben Neugeborener

abgeneigt. Deshalb will B. seinen Lösungsversuch eher an das kirchliche
Denken über Bluttaufe selbst von Kindern anknüpfen. Der schon seit
alters den Unschuldigen Kindern erwiesene Kult zeige, daß die Kirche
ein Band schon kleinster Kinder mit Christus supponiere, dessen Wirkkraft

nicht von persönlichen Akten der Kinder abhänge. Wenn ein
solcher Tatbestand selbst für noch Ungeborene auf Christi Versicherung
gegründet wird, er wolle vor dem Vater sich zu denen bekennen, die ihn
vor dem Vater bekannt haben (Mt 10, 32), so denke die Kirche an ein

Bekenntnis, das nur aus der Absicht der Verfolger stammt, ohne

Abhängigkeit von irgendwelcher Einwilligung oder Nichteinwilligung der



70 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Kinder. Das macht deutlich, sagt B., wie entschieden die Kirche die

Solidarität dieser Kinder mit Christus festhält. «Das christliche Gewissen

könnte unmöglich annehmen, daß Kinder, die für ihren Erlöser

starben, auf ewig von ihm getrennt wären» (598). Im Licht dieses

Gedankens erscheine also der physische Tod, obschon Folge der Ursünde,
bereits nicht mehr als ein an sich unüberwindliches Hindernis einer

Herstellung der Solidarität mit Christus in den Fällen normaler
Unmöglichkeit guten oder schlechten Willens wegen vorläufiger Unverant-
wortlichkeit des Subjektes. Freilich habe der Tod die ursprüngliche
Harmonie des göttlichen Planes zerstört, indem er eine Reihe Menschen

außerstande setzt, normalerweise das Erwachsenenalter und damit die

Fähigkeit freier Betätigung zu erlangen. Aber der Tod allein vermöge
das Gesetz der Solidarität mit Christus doch nicht ganz lahmzulegen.
So sehe man, daß unsere von keiner persönlichen Einwilligung abhängige
Solidarität mit Adam nicht die Oberhand hat über die mit Christus, wo
normalerweise freie Stellungnahme physisch oder moralisch unmöglich
ist. Selbst da stimme also das paulinische Wort von der stärkeren Macht
der Gnade, und gerade die Idee der Kinderbluttaufe bezeuge, daß die

zureichenden Elemente für das Spielen des Solidaritätsgesetzes auf der
sozialen Ebene zu finden sein müssen, wann immer keine Mitwirkung des

Einzelwillens in Betracht kommt.
3. Damit mündet die Darlegung bereits in den dritten Teil, der

einen Weg allgemeiner Anwendung des Gesetzes der Solidarität Christi
mit den kleinen Kindern, außer dem Martyrium, aufweisen will. Eine
solche Konzeption stoße kaum auf größere Denkschwierigkeiten als die

Annahme, es gebe Personen, die mit der Erbsünde allein sterben,
welche Annahme die Bedingungen der Heilserlangung wohl zu stark an

persönlichen Beitrag binde und sich dadurch in innere Widersprüche
verstricke 27. Mit Recht unterstreiche sie den sozialen Aspekt der
Erbschuld, aber statt in der Richtung weiterzudenken und auf der Gegenseite

den sozialen Aspekt der Erlösung geradeso zu betonen, lasse sie die

27 Wir bemühen uns um möglichst klaren Ausdruck der Gedanken des Autors,
der uns oft wie eine Vorliebe für unnötig umständliche, überladene Formulierungen
zu haben scheint. Hier z. B. schreibt er: «Cette dernière recherche d'application
nous fera mieux prendre conscience que les difficultés d'application de l'aspect
social de la rédemption ne sont peut-être pas plus grandes que celles qui surgissent
de la conception affirmant l'existence de personnes humaines pouvant décéder avec
le seul péché originel. En effect, cette conception, en mettant trop l'accent, en
premier lieu sur l'aspect purement personnel des conditions de réalisation du salut,
semble en arriver à une contradiction interne. »



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 71

Solidarität für die ohne Taufe verstorbenen Kinder fallen. Das sei mit
Rom 5, 15. 20 schwerlich vereinbar. B. wiederholt, die allgemeine

Gültigkeit der Christussolidarität sei implizite von allen Theorien

wenigstens für die Auferstehung des Leibes auch der ungetauften Kinder
zugegeben. Länger verweilt er bei umständlichen Erörterungen über die

Wertung des Martyriums ungetaufter Kinder. Die Quintessenz ist u. E.

etwa diese: wenn solche «Bluttaufe» ihnen die himmlische Seligkeit
vermittelt ohne irgendwelche personale Einwilligung ihrerseits, die

zugleich eine Begierdetaufe wäre, dann haben wir darin grundsätzlich
Fälle vor uns, in denen das Spielen des Gesetzes der Solidarität Christi
mit ihnen ohne Ergänzung durch das Gesetz personaler Aneignung
supponiert wird. Ob man nicht auf der Suche nach einer Lösung für unser
Problem der ungetauften Kinder überhaupt in dieser Richtung
weiterdenken dürfe? Nun erst deutet B. seinen Vorschlag genauer an: «Si donc

la mort survient avant que l'enfant n'arrive a l'âge adulte, n'y a-t-il
point possibilité d'une autre suppléance par la seule entremise de l'Eglise
qui, par solidarité, s'est toujours reconnu la charge du genre humain tout
entier, ainsi que la mission de révéler aux hommes et de réaliser leur
unité native brisée par le péché?» So sehe doch Pius XII. in Mystici
corporis und Mediator Dei die Funktion der Kirche als Fortführung der

Mittlerfunktion Christi, und zwar an erster Stelle, noch vor den
Sakramenten, durch das eucharistische Opfer. Und jedesmal wenn eine menschliche

Person auf Grund des Heilswillens Gottes zur Begegnung mit Christus

im Empfang der Taufe schreitet, hat die Kirche als Kirche einen Anteil
an dieser Tat, da sie ständig zumal im Heiligen Opfer von Gott das Heil
aller Menschen erbittet28. Ferner ist offensichtlich, daß die Kirche stets

zum größtmöglichen Einsatz an Heilshilfe bereit war den Sterbenden

gegenüber, ihnen hat sie bezüglich des Sakramentenempfanges immer alle

Dispensen gewährt, die sie überhaupt gewähren konnte, wenn das

Hindernis des Empfanges aus der Imminenz des Todes, dieser Folge der

Erbsünde, und nicht aus bösem Willen des das Sakrament ablehnenden
Menschen stammte. Wird sie also nicht auch beim Tod eines ungetauften
Kindes den ihr maximalmöglichen Ersatz leisten müssen angesichts der
Ohnmacht des Wesens, dem dieser Tod die Erlangung des Vernunft-

28 Der französische Text lautet: «Chaque fois, en effet, que selon la volonté
salvifique de Dieu, une personne humaine vient rencontrer le Christ au baptême,
l'Eglise est toujours pour quelque chose dans cette démarche, car elle ne cesse de
demander à Dieu le salut de tous les hommes, spécialement au saint Sacrifice. » Wir
glauben, den Gedanken durch obige Wiedergabe getroffen zu haben.



72 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

alters, die an sich das Normale wäre, versperrt29 Muß sie nicht durch
die ihr zukommende Art von Vermittlung Christus die volle Ausübung
seiner Rolle als Haupt und Mittler der ganzen Menschheitsfamilie

ermöglichen Kann Christus sie ausüben, wenn alle ungetauften Kinder
mir nichts dir nichts ausgeschlossen sind? Das Kind gehört zur
Menschheitsfamilie, der Christus durch die Inkarnation sich eingegliedert hat.
Inkarnation und Erlösung sollten die Solidarität in ihrer ursprünglichen
Geltung für das Gute und die Liebe wieder in Kraft setzen. Die Taufe
habe auf keinen Fall den Sinn, deren Auswirkung einzuschränken.

Folglich könne konkrete Unmöglichkeit der Taufe die Kirche zwar
hindern, den Kindern in sichtbarer Weise Aufnahme zu gewähren, bilde
aber sicher kein endgültiges Hindernis kirchlichen Heilswirkens
überhaupt 30.

Hier formuliert B. als Frage seine Hypothese. Nimmt man an, daß

in der Kindertaufe der Glaube der Kirche den persönlichen Glaubensakt
des Kindes vertritt, läßt sich dann nicht denken, das «votum baptismi»
der Kirche könne beim Tod eines ungetauften Kindes das Persönliche

vertreten, dessen es unfähig ist, «... suppléant ainsi socialement à ce qui
lui manque personnellement ...»? Im Offertorium werde der Heilskelch

dargebracht «pro totius mundi salute», ferner betone die Karfreitagsliturgie

vor der Anbetung des Kreuzes sehr stark die Universalität
kirchlicher Fürbitte. Und das Trienter Konzil habe von einer

Verurteilung der Hypothese Cajetans abgesehen. Die Fürbitte möchte B.
zunächst aber nicht so sehr als die der Eltern für ihr in Gefahr
schwebendes Kind verstanden wissen, sondern die Wirkkraft eigne eher in
erster Linie dem Gebet der Kirche, die Christi mystischer Leib ist, dem

der Eltern alsdann nur in Verbindung mit diesem wesentlich priesterlichen

Opferakt des «Christ-Eglise»31. Damit würden alle Partikularismen

29 «A la mort d'un enfant non baptisé ne doit-elle pas aussi suppléer au
maximum possible à l'impuissance de celui que la mort empêche de parvenir normalement

à l'âge adulte?» (602). Offenbar meint B. das «normalement» im Sinn unserer
Wiedergabe, denn er plädiert ja nicht die These einer Fürbitte der Kirche, um dem
Kind die Gnade einer sog. «Illumination» im Sterben zu erwirken.

30 «... l'impossibilité du fonctionnement de la loi chrétienne du baptême
peut empêcher l'Eglise de faire rentrer visiblement en son sein les petits enfants,
mais elle ne peut être un obstacle définitif à son rôle bienfaisant» (ebd.).

31 «Sans vouloir exclure la valeur du désir des parents et particulièrement de
la mère d'un petit enfant de famille chrétienne qui mourra sans baptême, il n'est pas
douteux que les actes des parents chrétiens, membres actifs de ce Corps mystique
du Christ qu'est l'Eglise, ne peuvent cependant avoir une suite efficace qu'en union



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 73

gesprengt ins Universale hinein. Die Erlösung durch Christus umfaßt
alle in seinem Leibe, der am Kreuz geborenen Kirche. Die Geschichte der

Kontroversen sei bezeichnend für das fortschreitend bessere Verständnis
der Ausdehnung dieser weltweiten Erlösung, zuerst auf die Christen, dann

auf die Sünder, hernach auf die Ungläubigen, endlich auf die ohne Taufe
verstorbenen Kinder.

Die «Conclusion» beteuert: das Gesetz der Heilssolidarität aller
Menschen mit Christus könne man mit der Limbustheorie, die Milliarden
Menschen dem entziehe, kaum in Einklang bringen. Aber er habe nur
Prinzipien valorisiert und Vermutungen vorgelegt, ein letztes Wort
gebühre allein der Kirche, nur sie könne «peu à peu» uns über Umfang und
Wirkweise eines allenfalls im göttlichen Plan vorgesehenen solchen

«votum baptismi» verbindlichen Aufschluß geben. Vielleicht solle das

aber auf immer «le secret de Dieu» bleiben. B. sucht noch klarzumachen,
wie seine Idee die Lehre von der Heilsnotwendigkeit der Taufe achte,

indem sie im Sinn eines «votum baptismi» entfaltet werde, zugleich jedoch
gemäß dem alles durchwaltenden und beseelenden Gesetz der Liebe.

In Deutschland meldet sich schon bald eine Stimme zugunsten der

Hypothese vom «votum Ecclesiae» 32. Die Darlegungen von B. stellt
dieser Berichterstatter als Anknüpfung an Gedanken K. Rahners hin.
«Was hier vorgetragen wird, ist die persönliche Ansicht eines Theologen.
Aber die belgischen Jesuiten haben ihr Raum geboten und damit ein

gewisses Ansehen gegeben. Mit Recht. Denn sie zieht ein Dogma in
Betracht, dessen allseitige Durchdringung unserem Zeitalter von der
Geschichte der Theologie aufgegeben ist. » In einem spanischen katechetischen

Blatt habe ferner F. Puzo SJ die Gedanken B.s unterstützt33.

Eifrige Diskussion für und wider B. entbrennt auch in den Reihen
des irischen Klerus und kommt in «Irish Ecclesiastical Record» zu Wort.

avec l'acte essentiellement sacerdotal et sacrificiel du Christ-Eglise ...» (603). Sperrung

von mir.
32 Anonym in Herder-Korrespondenz 3 (1948/49), August 1949, 506-508,

unter dem Titel: «Christus ist auch für die ungetauften Kinder gestorben.» (Die
Überlegungen Boudes' sind darin straff zusammengefaßt, wirken insofern übersichtlicher

und geordneter, ohne unnötige Wiederholungen, einzelne Gedanken sind
noch stärker betont und im Hinblick auf die Konsequenzen prägnanter als beim
französischen Autor.)

33 Nach Angabe bei F. H. Drinkwater in der weiter unten genannten
Abhandlung. Vermutlich handelt es sich jedoch um Puzo, wenn D. L. Greenstock, En
torno al problema de los ninos que mueren sin bautismo, in Salmanticensis 2 (1955),
S. 251, über einen Autor informiert, der sich gegen die Unterstellung verwahrte,
Boudes' Ansicht anders als rein berichtend dargelegt zu haben.



74 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Einer der regelmäßigen Mitarbeiter (J. McCarthy) verteidigte die Limbus-
lehre, die er als theologisch sicher bezeichnete, während «Parochus II»

zum resoluten Anwalt der neuen Lösung wurde 34. Im Wesentlichen mit
folgenden Gründen : 1) McCarthy erklärt selber, nach katholischer Lehre
sei Christus für alle Menschen gestorben und wünsche das Heil aller. Das

klinge aber wie Hohn, wenn nur ein geringer Bruchteil von ihnen je
reelle Heilsmöglichkeit habe. Von den vor Vernunftgebrauch sterbenden

Kindern seien selbst heute nur etwa 10% Getaufte, in früheren
Jahrhunderten waren es im Verhältnis noch viel weniger. Die mittelalterliche
Theologie, aus der die Limbustheorie stammt, täuschte sich aber

diesbezüglich gewaltig, schon weil sie annahm, das Christentum sei über die

ganze Erde ausgebreitet. Diese irrige Voraussetzung muß für uns die

Theorie fast jeder inneren Probabilität berauben, oder mindestens

Zurückhaltung in deren Verfechtung auferlegen. - 2) Wenn McCarthy
der neuen Hypothese vorwirft, sie scheine die Zuwendung der Verdienste
Christi an die Kinder stark «automatisch» zu verstehen, antwortet
«ParochusII» mit erneuter Betonung, Christus (und seine Kirche) wolle
das Heil aller Menschen und habe von seiner Seite alles getan, es zu
verwirklichen. Folglich dürften wir hoffen, seine Erlösungstat sei stets

erfolgreich, wo nicht persönlicher Wille ihre Annahme hindert («unless some
obstacle is placed by the human will»). - 3) McCarthy meint, die neue
Theorie führe zu Konsequenzen, die mit der kirchlichen Gesetzgebung
und konstanten Praxis in Sachen Kindertaufe eher kontrastieren würden.
Es wird entgegnet, jene Gesetzgebung und Praxis seien eben Reflex der

Ansicht der Dogmatiker in der doktrinären Frage; wenn in dieser ein

neuer Standpunkt sich durchsetzte, würden wohl auch jene bald anders

aussehen. - 4) McCarthy scheine gegen Schluß seiner Darlegungen selber

einzuräumen, wir wüßten nicht, ob die Limbustheorie wirklich den

geheimnisvollen Veranstaltungen Gottes entspreche. Mehr brauche es

nicht als dieses Geständnis, daß es ein Mysterium ist und wir einfach

nicht wissen, was Gott mit den ungetauften Kindern tut. Leider würden
aber viele Prediger, Schreiber oder Katecheten nicht so bescheiden

vorsichtig reden. Sei der Limbus keine so ausgemachte Sache, dann könne

man nicht verbieten, nach Lösungen zu suchen, die von Gott selbst den

Schein des Unfairen oder unweisen Versagens in Durchführung seiner

Absichten fernhalten würden. - 5) Die neue Hypothese dürfe man nicht als

feststehende Tatsache hinstellen ; es handle sich höchstens um «hoffnungs-

34 Irish Ecclesiastical Record 75 (1951 1), 64-66.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 75

volle Möglichkeit». Spreche man so davon, dann brauche man nicht zu

befürchten, daß Eltern die baldigste Taufe ihres Kindes leicht nähmen,

bringe sie doch dem Kind nach dem Wort des Herrn sichere Heilsgewähr.
Aber er habe sie bestimmt nicht eingesetzt, um damit den Leuten neuen
Kummer zu bereiten 35.

McCarthy hat in seiner Erwiderung verschiedene lehramtliche
Erklärungen von Päpsten und Konzilien ins Feld geführt und «Parochus II »

um Äußerung dazu gebeten. Dieser tut es36, indem er (wie bereits dieser

und jener vor ihm) unterscheidet zwischen der Lehre der Kirche über
die Unmöglichkeit des Eintritts in den Himmel für den, der in der
Erbsünde gestorben ist, und der Behauptung, daß Kinder, die ohne Wasseroder

Bluttaufe sterben, in der Erbsünde sterben. Er stellt seinerseits die

Frage, wie die Unterscheidung genauer zu verstehen sei, die McCarthy
anbringe zwischen der «von der Kirche in einer bestimmten Periode

traditionell angenommenen Lehre» und der «gemeinsamen Lehre (commun

teaching) der Theologen einer bestimmten Periode». Die Antwort
darauf gibt ihm Anlaß zu neuer Kritik37. Den verwendeten theologischen
Satzqualifikationen fehle doch die wünschbare Präzision, sie könnten je
nachdem Verschiedenes bedeuten («constant teaching of theologians»
«more than a few generations», «the traditionally accepted doctrine»).
In der Frage der Billionen dieser Kinder, wo der Himmel wie das Privileg
einer Minorität zu werden scheine, komme die Insistenz McCarthys
auf Entscheidung durch Autoritätsgründe statt aus theologischen kläglich
vor. Und wenn man von den angeführten offiziellen Verlautbarungen die

weniger feierlichen betrachte, habe man doch den Eindruck, sie spiegelten
die allgemeinere Ansicht der Theologie ihrer Zeit und seien aus den
Umständen verständlich, durch die sie veranlaßt wurden, so etwa bei der

Verurteilung des Limbussatzes der Pistoiasynode : den Jansenisten

schien die Limbuslehre zu mild, die Kirche hat ihren Vorwurf als zu
hart abgewiesen. Boudes aber hält die Limbustheorie gerade umgekehrt
für zu streng. Pius VI. habe sicher nicht ihn verurteilen wollen. Kurios
mute der Eifer an, den McCarthy zur Verteidigung der Existenz eines

35 «... must we really imagine that Our Lord instituted Baptism in order to
add to people's worries But it is a mistake to think that parents would get careless
about baptism ; on the contrary, they would argue : 'We don't know what happens
to unbaptized children, but we have Our Lord's promise of heaven to the baptized,
so we must make sure of that promise for our children, » (65).

36 A. a. O., S. 453.
37 A. a. O., 76 (1951, II), S. 319 f.



76 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Kinderlimbus verschwende; wenn schon, so wäre dies doch wohl eher

ein Zustand als ein Ort. Noch mehr befremde, daß er es zur Lehre der

Kirche rechnet, während er anderseits befindet, man dürfe jemand zur
Konversion zulassen, der die Limbuslehre nicht annehmen wolle, außer

wenn die Kirche sie feierlich definiere 38.

Der Gedanke eines Kinderlimbus sei vermutlich dem Bedürfnis
mittelalterlicher Theologen nach Wahrung der Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit Gottes entsprungen, wobei sie eine sog. natürliche Seligkeit
Aom Gesamt der übernatürlichen Ordnung gleichsam abgezogen hätten.
«Wenn diese Idee heute den Zweck nicht mehr erfüllt, sollten wir
vielleicht etwas anderes auszudenken versuchen». Sie erfülle ihn nicht mehr,
weil unser Begriff vom « Heil» inhaltsreicher wurde, wir verstehen darunter
vornehmlich die Gottesschau, nicht bloße Meidung der Hölle; weil wir
ferner die relativ geringe Zahl der getauften Kinder genauer kennen, und vor
allem, weil wir die kirchliche Lehre vom mystischen Leih mit ihrer früher
nicht geahnten Spannweite und den übernatürlichen Folgen der
Inkarnation tiefer erfassen. Schließlich verwahrt sich «Parochus II» gegen
die Unterstellung, er behaupte von vornherein die Richtigkeit der These

vom «votum Ecclesiae» für die Kinder und dessen Wirksamkeit. Seine

«Grundbehauptung» sei vielmehr die, wir sollten demütig gestehen, daß
manche Dinge uns unbekannt bleiben, und die Kinder Gott überlassen.

Die irische Debatte wollte F. H. Drinkwater offenbar einem weiteren
Leserkreis bekanntmachen. Sie wurde ihm zum Gegenstand einer

Abhandlung: «The 'Baptisme invisible' and its extent»39, welche die

Argumente beider Parteien in systematisch besserer Übersicht darzubieten

sucht, doch mit deutlicher Option für Boudes bzw. «Parochus II»,
deren Einwendungen D. gelegentlich noch ergänzt. So betont er die

Benachteiligung gerade der Kinder, wenn die Limbustheorie stimmt.
Denn nur ihnen sei der Weg der Begierdetaufe schlechthin versperrt, der
nach Meinung der gleichen Theologen selbst dem einsamsten Heiden
offen wäre, sobald er zum Vernunftgebrauch gelangt. Aus Joh 3, 5 und
den Worten des Trienter Konzils dürfe man nicht vorschnell allzu enge
Schlüsse über die Heilsnotwendigkeit der Taufe ziehen. Ohne Joh 14, 22

mitzuberücksichtigen, würde Joh. 3, 5 auch Begiertaufe ausschließen.

Warum dann nicht auch Mk 10, 14 als weiteres «Korrektiv» beachten?

38 McCarthy hatte unterdessen die diesbezügliche Kasusfrage eines « Decanus »

so beantwortet (a. a. O. 255 f).
39 In The Downside Review 71 (1953), 25-42.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 77

Die Worte von Trient würden an sich scheinbar auch Bluttaufe von
Kindern ausschließen, während die Erwachsener in Begierdetaufe münde.
Wenn nun Bluttaufe Unzurechnungsfähiger als Ausnahme von einer

allgemeinen Regel in kirchlicher Theologie widerspruchslos anerkannt
wird, liege die Frage nahe, ob es noch eine Art «unsichtbarer Taufe» 40

bzw. Begierdetaufe geben könnte. Cajetan dachte es. Aber seine Meinung
leide an Einseitigkeit, gelte sie doch nur den Kindern christlicher Eltern ;

die von Boudes erscheine tiefer, kosmischer, christozentrischer. McCarthy
hat eingewendet, sie ignoriere, daß die kirchlich anerkannten Heilsmittel,
Taufsakrament wie Bluttaufe eines Kindes, eben Applikation des
Heilswillens Christi und der Kirche an bestimmte Einzelne seien; dem «votum
Ecclesiae», das Boudes herausbringen will, fehle jede «Individualisation»,
der Begriff der Begierdetaufe werde da in einem ganz neuen Sinn
interpretiert. Dazu D. : hätte B. an der Diskussion teilgenommen, so hätte er
ohne Zweifel erwidert, das Taufverlangen der Kirche für die Kinder werde

hinlänglich individualisiert durch die Tatsache, daß dieses und jenes
einzelne Kind stirbt ohne irgendeine Chance des Heiles, es sei denn
Taufe im Votum der Kirche, und Gott kenne von Ewigkeit individuell
jedes von ihnen, Christus habe bei seinem Opfergang jedes individuell
geschaut, es in seinen Heilswillen hineingenommen. Freilich würde

McCarthy das «sentimental» nennen, bemerkt D. spitz
Auch D. stellt den Satz an den Pranger, daß «ungetaufte Kinder

in der Erbsünde sterben»; er sei unsicher, obschon man ihn gemeinhin
in Unterricht und Predigt wiederhole. Die Behauptung, es fehle ihnen die

Bedingung zur Erlangung der Seligkeit, nämlich die Gnade, könne nicht
als Beweis dienen, gerade sie werde ja in der Kontroverse bestritten, und
daß die Kirche die Möglichkeit eines «votum baptismi» bisher nur für
Erwachsene in Betracht gezogen («envisaged») habe,wie McCarthy sagt,
schließe nicht aus, daß es von ihr einmal in Betracht gezogen würde 41.

Statt vager Darlegungen über Einhelligkeit der Theologen, die Verbindlichkeit

schaffe, hätte sich McCarthy nach D. genau an die Worte des

1. Vatikanum halten sollen, wonach eine Lehre in der Kirche nur dann

40 Das Wort entnimmt D. aus einem Schreiben Innozenz' II., der auf Texte
bei Augustinus und Ambrosius verweist (Dz 388 bzw. nun 741).

41 «... 'Envisaged' is not the kind of word that settles anything. Many things
not 'envisaged' in the New Testament and the Fathers have nevertheless been
discovered in that treasury out of which the Church brings new things and old»
(a. a. O., S. 34). Wir übergehen Ausführungen, in denen D. nur billigt, was «Paro-
chus II» sagte.



78 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

allgemeinverbindlich sei, wenn sie «tanquam divinitus revelata»

vorgetragen wird, sonst nicht.
D.s Berichterstattung wurde ihrerseits Objekt eines ausführlichen,

nichtgezeichneten Berichtes in der « Herder-Korrespondenz»42. Auch dieser

Korrespondent neigt stärker zur Kritik an den Argumenten der Limbus-
theorie als zu deren Rechtfertigung. An D. hat er nichts auszusetzen. Er
schreibt: «... man möchte in Weiterführung der Gedanken Drinkwaters
die Frage zu stellen wagen : Welcher Unterschied besteht denn tatsächlich
zwischen der Annahme, daß die ungetauften Kinder ohne ihre persönliche

Schuld von der Möglichkeit, das Heil zu erlangen, de facto
ausgeschlossen sind, und der horrenden Aussage, daß derselbe Herr, der

gestorben ist, um die Sünden aller hinwegzunehmen, diese Kinder davon
ausgeschlossen hat? Ist die Unterscheidung zwischen einer negativen
und einer positiven Prädestination zur Verdammnis wirklich das letzte
Wort? Diejenigen, die die strengere Ansicht in unserer Kontroverse
vertraten, haben der anderen Seite 'Sentimentalität' vorgeworfen. Uns
scheint dieser Vorwurf genau soviel wert zu sein, wie wenn die andere
Seite ihnen darauf erwidert haben würde, daß ihre unsentimentalen
Gegner am Grabe des Lazarus sicherlich nicht geweint hätten» (272). An
den «Vertretern der Interessen der ungetauften Kinder» bedauert der
Bericht zwar «eine gewisse Schärfe eine gewisse Leidenschaft», aber
im andern Lager erblickt er «kühle Theologen, die von einem unsentimentalen

Schreibtisch aus über die ungetauften Kinder urteilen», weil sie

die Frage nicht so wichtig nähmen wie «Priester, denen dieser Fall mehr
bedeutet als ein Exerzitium spekulativer Theologie, da sie erfahren haben,
daß Mütter vor der Geburt erbebten, weil sie um das Heil ihrer Kinder

bangten wie Laien, die einmal in ihrem Leben mit dem Schicksal
eines ungetauften Kindes in persönliche Berührung gekommen sind» (273).

Ein Hauptgrund der Kritik an der Hypothese vom «votum Ecclesiae». -
Einzelne kritische Stimmen inbezug auf die Meinung, die Boudes
vorlegt, und die Gründe, die sie dagegen anführen, haben wir schon
erwähnt 43. Bereits 1949 scheint einer ihrer Beurteiler eine wesentliche

42 Herder-Korrespondenz 7 (1952/53), 270-273 unter dem Titel: Das Schicksal
der ungetauften Kinder.

43 So A. Michel im ersten Teil unserer Arbeit (diese Zeitschrift, Jg. 1963,
S. 390 f.) ; Héris hier oben, S. 8; W. A. van Roo, a. a. O., S. 445 f. kreidet es Boudes

an, daß er sich einer verfänglichen Ausdrucksweise bedient, wenn er von «conditions

régulierèment anormales et extraordinaires» dieser Kinder redet (vgl. oben
S. 68 und Anm. 25).Ebenso lege er die Tendenz der Kirche zur größeren Milde für



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 79

Schwierigkeit darin zu sehen, daß dem so gedachten «votum Ecclesiae»

doch ausnahmslose Wirksamkeit für alle Kinder, die ohne Taufe sterben,

zugeschrieben werden müßte, ja eine Wirksamkeit, die jedem Kind den

Gnadenstand schon bei der Empfängnis bringen würde 44. In die gleiche

Richtung weisen Einwände von McCarthy (a. a. O.). W. A. Van Roo hat
ebenfalls diesen Punkt im Sinn, wenn er Boudes vorwirft, seine Theorie
würde in ihren logisch weitergesponnenen Konsequenzen zur Annahme
einer Rettung aller Menschen überhaupt führen, und am Schluß seiner

Würdigung betont, die Erklärungen des Lehramtes ließen keinen Raum
für Auffassungen, die allen ungetauften Kindern schlechthin die

Erlangung der Seligkeit sichern wollen 45. So urteilt auch A. Winklhofer 46.

Was ihn zur Ablehnung der These vom «votum vicarium der Kirche»
bestimmt, ist die Überlegung: «... wenn es nämlich wahrhaft wirksam
wäre, bestünde ja unser Problem gar nicht und würden alle unmündigen
ungetauft versterbenden Kinder gerettet, da ja zweifellos allen diesen ein

votum baptismi vicarium ecclesiae gälte. - Da also ein votum vicarium
baptismi ecclesiae theologisch zugunsten der ungetauft versterbenden
Kinder nicht ernstlich in Erwägung gezogen werden kann, verbleibt nur
ein votum vicarium parentum, der christlichen Eltern zumal, das nun
sehr ernst ins Auge zu fassen ist... » Diese Bedenken gegen die These vom
Votum der Kirche unterschreibt seinerseits L. Renwart SJ 47. Es handelt
sich aber nicht um eine Konsequenz, die Sanders, Boudes, «Parochus II»,
Drinkwater selber etwa übersehen hätten; sie nehmen sie von
vornherein in Kauf oder setzen sich sogar ausdrücklich dafür ein, wie manche
ihrer oben wiederholten Bemerkungen zur Genüge zeigen, sie werden sich

indes vielleicht des Radikalismus solcher Konsequenz deshalb nicht
entsprechend bewußt, weil sie vorderhand alle ihre Meinung nur als

unsere Frage im Laufe der Jahrhunderte verfänglich einseitig aus, denn diese
Tendenz beeinträchtige nicht die Überzeugung «that as a general rule infants dying
unbaptized are not saved (a. a. O., S. 446).

44 F. De Pauw, Rond het lot der ongedoopte kinderen, in Collectanea Mech-
liniensia 34 (1949), 658-688, S. 683-687 nach Angabe bei Van Roo, a. a. O., S. 443,
Anm. 96.

45 A. a. O., S. 443 und 473.
46 Das Los der ungetauft verstorbenen Kinder. Eine Untersuchung zum

gegenwärtigen Stand der Frage, in Münchener Theologische Zeitschrift 7 (1956),
45-60, S. 55.

47 Le baptême des enfants et les limbes. A propos d'un document pontifical
récent, in Nouvelle Revue théologique 80 (1958), 449-467, S. 460 f. Eine Reihe
ähnlicher Argumente gegen Boudes bei J. M. Saiz, En torno a los ninos que mueren
sin bautismo, in Estudios Eclesiasticos 32 (1958), 21-70, S. 62-67.



80 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

mögliche Hypothese verfechten, keiner will sie als feststehende These

betrachten, keiner identifiziert sich so ganz mit ihr.
Noch sei kurz vermerkt die Stellungnahme von M. Diekhaus OFM

zu unserer Frage, die er wesentlich gleich in zwei Sprachen veröffentlicht
hat48. D. legt den Finger auf die Problematik und Unwahrscheinlichkeit
verschiedener der neueren Hypothesen, unter anderm derjenigen vom
Bestehen und Wirken eines «votum ecclesiae». Er befürwortet ihr
gegenüber die Idee des vermutlichen Wertes eines Aufopferungsgebetes
der Eltern schon vor der Geburt des Kindes. «... Vielleicht ist man
berechtigt, ähnlich dem Satze: facienti quod est in se, Deus non denegat
suam gratiam, zu sagen : wenn die Eltern in ihrer Liebe zu Gott und ihrer
Sorge um das Seelenheil ihres Kindes tun, was sie augenblicklich tun
können (nach der Geburt des Kindes könnten und müßten sie es taufen
lassen oder gar selbst taufen), so dürfen sie hoffen, daß Gott in seiner

Güte das Fehlende ergänzt». D. meint, vielleicht könne schon der Segen,

den die Kirche einer Mutter vor der Geburt ihres Kindes erteilt, einen
solchen Wert haben, wenn das Kind vor der Möglichkeit der Taufe
sterben sollte. Er möchte aber dafür die Bezeichnung einer Taufe in
voto bzw. eines votum der Taufe nicht billigen. Ganz klar ist es nicht, ob

er mehr sagen will, als daß durch «Privileg» solche Weihe des Kindes von
Gott angerechnet werden könne, aber es scheint, daß er an eine «normale »

Anrechnung in jedem Fall denkt, nirgends braucht er das Wort «Privileg»
noch eine äquivalente einschränkende Wendung. Seine Schlußbemerkung,
er unterwerfe die Meinung, die übrigens nicht neu sei, dem Urteil der

Kirche, welche allein die Frage mit Gewißheit klären könnte, hätte auch
keinen Sinn, wenn er nur von «Ausnahmen» hätte reden wollen. Die
Nähe zu Héris springt in die Augen.

(Fortsetzung folgt.)

48 M. Diekhans OFM, Das Schicksal der ungetauften Kinder, in Theologie
und Glaube 45 (1955), 412-422; A Sorte Eterna das Crianças näo-Batizadas, in
Revista Eclesiâstica Brasileira 16 (1956), 17-26.


	Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

