
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Artikel: Zwischen Immanenz und Transzendenz

Autor: Weier, Winfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Winfried Weier

Zwischen Immanenz und Transzendenz

Zu Bedeutung und Wandel des antik-mittelalterlichen
Teilhabegedankens im Denken der Neuzeit

In den Darstellungen der Geistesgeschichte ist viel Licht getragen
in die Systeme, Ergebnisse und Lehren der großen Denker, in ihre
Aussagen über das Erkennen und Sein. Noch viel zu wenig Klarheit aber
besteht über ihre unbemerkten Voraussetzungen, Vorurteile und
Vorgefaßtheiten, da diese zumeist weniger expliziert und knapper behandelt
sind, zumal die Voraussetzungen des Denkens weitgehend nicht wieder
mit Denken zu begründen sind. Diese zu wenig untersuchten und
gefaßten Voraussetzungen bezogen sich aber immer in erster Linie auf das

Verhältnis zwischen Immanenz und Transzendenz. Die antiken und
mittelalterlichen Voraussetzungen liegen zutiefst in der Vorstellung
begründet, daß Denken wie Sein an einer gemeinsamen identischen
Sinnordnung teilhaben. Die neuzeitliche Erkenntniskritik wehrte sich gegen
die «Last» dieser Metaphysik und wollte das Erkenntnisproblem auf ein

«Minimum an Metaphysik» reduzieren. Daß dies aber nichts anderes als

die Kritik am antik-mittelalterlichen Teilhabedenken und den Versuch,
dieses aufzugeben, bedeutete, ist nicht klar genug gesehen worden. Dabei
ist es erstaunlich, wie wenig die neuzeitlichen Philosophen selbst sich
dessen klar bewußt geworden zu sein scheinen, wie weit ihre
Voraussetzungen in einer Auseinandersetzung mit dem Teilhabedenken
verliefen. Das kommt daher, daß man sich weit mehr um die Deduktion und
Schlüsse aus den Voraussetzungen als um diese selbst Gedanken machte.
Allzu schnell befand man sich im eigenen «Gehäuse» und sah nicht mehr
die Voraussetzungen, die Fundamente des eigenen Gebäudes. War der

Blick einmal durch die eigenen Termini für die Traditionsbezogenheit



Zwischen Immanenz und Transzendenz 11

verstellt, so glaubte man, sich im eigenen Kreis zu bewegen, und merkte
nicht mehr, daß dieser Kreis selbst in Wahrheit durch die Auseinandersetzung

mit sehr traditionellen Gedanken ursprünglich und originär
bestimmt war.

Im folgenden sollen diese Behauptungen nur in Grundzügen
bewiesen werden.

1. Antikes und mittelalterliches Teilhabedenken
als Lösung der Spannung zwischen Immanenz und Transzendenz

Das Erkenntnisproblem der Antike war bestimmt durch die Frage:
Wie können allgemeine, unveränderliche, überräumliche und überzeitliche

Begriffe Geltung haben für eine individuelle, veränderliche, räumlich

und zeitlich bestimmte Wirklichkeit Das Nächstliegende war,
entweder das Phänomen des Unveränderlichen, Allgemeinen oder das des

Individuellen, Veränderlichen in seiner Geltung zu bestreiten. So

leugneten die Herakliteer und Sophisten die Geltung unveränderlicher
Allgemeinbegriffe für die fließende Wirklichkeit des Veränderlichen und
Individuellen, während die Pythagoreer und Eleaten die Phänomene
des Veränderlichen, der Bewegung, des Individuellen zu bestreiten und
unveränderliche, allgemeine Seinsstrukturen als allein wirklich
herauszustellen suchten.

Vorbereitet durch den Gedanken des Sokrates, daß sich im Jeweiligen

Allgemeingültiges darstelle wie im Bewußtsein der Grundverschiedenheit

der beiden Bereiche des Allgemein-Unveränderlichen und des

Individuell-Veränderlichen fand Piaton jene großartige Lösung, die
erstmalig beiden Phänomenbereichen Rechnung zu tragen versuchte : Indem
er alle Dinge einer veränderlichen Welt (xoap.0ç ôpocToç) an dem ovtcoç Öv

unveränderlicher Ideen teilnehmen ließ 1, war einem Zweifachen Rechnung

getragen : der Tatsache des Individuellen und Veränderlichen
entsprach der Teilhabegedanke, insofern die Dinge als nur teilnehmende an
dem Unveränderlichen, Allgemeingültigen, Überräumlichen und
Überzeitlichen dieses selbst nicht darstellen konnten. Die Tatsache aber des

Allgemeingültigen und Unveränderlichen selbst wurde gesichert, insofern
die veränderlichen Dinge doch immerhin an unveränderlichen Ideen
teilhatten. Dann brauchte die innige Beziehung unseres Denkens zu

1 Phaidon 100 B - 101 A; Parm. 129 D - 130 B, 132 C; Timaios 29 A fi.



12 Zwischen Immanenz und Transzendenz

diesen allgemeinen und unveränderlichen Ideen von überräumlicher und
überzeitlicher Gültigkeit nur noch erkannt zu werden 2, und es konnte

völlig klar, einsichtig und selbstverständlich sein, wie es grundsätzlich
möglich sei, in individuellen, veränderlichen Dingen Wesenheiten von
allgemeiner und unveränderlicher Art zu schauen 3.

Die Vorentscheidungen des Aristoteles waren so sehr von diesen

platonischen, selbstverständlichen Voraussetzungen durchzogen, daß er bei
seiner Kritik am platonischen Teilhabedenken gar nicht merkte, wie
sehr er selbst von diesen Voraussetzungen getragen war. So läßt Aristoteles

mit Selbstverständlichkeit die zweite Substanz als Eidos und
Formprinzip der ersten an dieser vollbringen 4, was die platonische Idee durch
die Teilhabe der Dinge an ihr in den Dingen leistete : Jede Art von Dingen
hat ihr eigenes Eidos, das überzeitlich ist, das Individuelle (voSs rt) zum
Wesen (to ti tjv slvai) erhebt und wie Piatons Ideen in ihrem Charakter
des ovtcoç ov die gehobene Seinsweise der Energeia besitzt. Auch für
Aristoteles besteht im cmvoXov Teilhabe zwischen Materie und Eidos wie
zwischen dem xToyLOv elSoç und der reXeurxiv. Sioccpopa. Wenn man bedenkt,
daß es Piaton eigentlich darauf ankam, nicht so sehr den Chorismos, auf
den sich die ganze Kritik des Aristoteles richtet, als vielmehr den Unterschied

der Seinsweisen, das Anderssein des Veränderlichen, Individuellen
und des Unveränderlichen, Allgemeinen aufzuzeigen, sodaß er sogar
einmal im Phaidon sagt, es sei im Grunde gleichgültig, ob man von
«Innewohnen» der Ideen in den Dingen oder von «Verbundensein» der Dinge
mit den Ideen spreche5, so sieht man, daß die aristotelische Kritik sich

gar nicht auf das platonische Teilhabedenken als solches richten konnte.
So wäre es ohne die Voraussetzung des Teilhabedenkens auch keineswegs

verständlich, wie der votiç 7toi7)tix6ç die Fähigkeit besitzt, aus den
veränderlichen Phantasmen die unveränderlichen Wesenheiten, das Eidos
herauszuleuchten. Denn diese Tätigkeit des Nus hat zur Voraussetzung,
daß er in seinem Sein (Suvocjasi) auf die Wesenheiten der Dinge angelegt
ist, das heißt an denselben Wesenheiten teilhat, die die Dinge bestimmen.

Das Denken des hl. Augustinus war so sehr von dem Gedanken der

Teilhabe der Dinge 6 und unseres Denkens 7 an den Ideen in Gott ge-

2 Phaidon 74 C.
3 Symposion 211 C, Phaidon 79 B - 80 A, 101 D, Parm. 129 A, Timaios 29 A.
4 Met. VI, 3; IV 11 ; Phys. A, 1 ; Anal. pr. A, 2.
5 Phaidon 100 D.
6 De trin. VIII, 3, 4.
7 De lib. arb. II, 3, 6, 14; De civ. Dei XI, 26.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 13

tragen, daß er auf Grund dieser Teilhabe unseres Denkens an Gott das

Bild der trinitarischen Gottheit in den Ternaren mens - notitia - amor,
memoria - intelligentia - voluntas 8 wie in den Funktionalitäten des esse,

nosse, amare und des meminisse, intelligere, velle9 erkennen zu können

glaubte. In allem Wahren, Schönen und Guten erfassen wir bereits einen

Teil jener Wirklichkeit, die zu Gott als dem schlechthin Wahren, Schönen

und Guten hin ausläuft. Dabei weiß Augustinus, daß die Voraussetzung
der Teilhabe als selbstverständlich angenommen werden muß, wenn
seine «Argumente» einleuchten sollen 10. In den mathematischen Wahrheiten

(incommutabiliter vera) erfaßt somit Augustinus bereits einen

Teil der Wirklichkeit, die zur göttlichen Veritas incommutabilis hin
transzendiert n. Der Gedanke der Illumination soll zeigen, daß wir nicht
aus eigener Kraft an den Ideen in Gott teilhaben können, sondern nur
kraft des uns durch Gott selbst eingestrahlten göttlichen Lichtes.

Als Kenner nicht nur der aristotelischen, sondern auch der
platonischen Philosophie hatte der hl. Thomas von Aquin sehr klar gesehen,
wie sehr das aristotelische Denken von den Voraussetzungen des

Teilhabegedankens getragen war. Deshalb führte seine Bejahung einiger
wesentlicher aristotelischer Gedanken zugleich zu einer bewußten
Anerkennung der dazugehörigen Voraussetzungen. Deshalb stellt er die
aristotelische Lehre vom Eidos wieder in den Rahmen des Teilhabedenkens
und nennt es eine «abbildhafte Teilhabe der Dinge an Gott» 12, wie er in
Gott die Urbilder der Dinge (propriae rationes omnium rerum) 13 als

formae exemplares sein läßt14. Damit setzt Thomas das aristotelische
Eidos zu den augustinischen Ideen in Gott in Beziehung 15. Die Wurzeln
zu dieser seiner Lehre 16 glaubt Thomas mit Recht nicht nur bei Piaton,
sondern auch bei Aristoteles zu finden 11. Im Schöpfungsgedanken läßt
Thomas sodann das Eidos den Dingen im Sinne des Aristoteles immanent
werden. Wenn für Aristoteles der intellectus agens befähigt war, aus den

jeweiligen Phantasmen jene Wesensmerkmale herauszuleuchten, die auch

8 De trin. X, 10, 14.
9 De trin. X, 10, 14; Sol II, 1, 1; De lib. arb. II, 3, 7; De civ. Dei XI, 26.

10 De lib. arb. II, 6; Sol. I, 7, 14; De ord. II, 16, 18, 44, 47.
11 De lib. arb. II, 8, 24 vgl. Piatons Phaidon 73 ff. De lib. arb. II, 10-15.
12 S. c. Gent. III, 97.
13 S. theol. I, 15, 2.
14 Ibd. I, 15, 1.
15 S. theol. I, 84, 1 u. 5.
16 S. theol. I, 44, 1.
17 Ibd.



14 Zwischen Immanenz und Transzendenz

tatsächlich das Wesen der Dinge konstituieren, so steckte dahinter die

Voraussetzung, die nun Thomas im Unterschied zu Aristoteles ausdrücklich

macht, daß die Idee (in der göttlichen Wesenheit) als principium
cognitionis fungiert und zugleich die cognoscibilitas der Dinge begründet.
Da wir also im Erkennen an denselben Ideen in Gott teilhaben, nach
denen Gott die Welt schuf und die er in der Schöpfung in die Dinge gelegt
hat18, können wir aus den Phantasmen in «gewisser Teilhabe am
göttlichen Licht» 19 die Wesenheiten der Dinge erkennen. Damit hat Thomas
die Voraussetzung des Teilhabedenkens, die durch die aristotelische Polemik

gegen den platonischen Chorismos verdeckt war, klar gesehen und
herausgestellt.

2. Die erste überwindbare Krise des Teilhabedenkens

Seine erste Krise erlebte das Teilhabedenken, indem in der
Frühscholastik erneut die vorplatonische Problemsituation auf den Plan trat.
Die Tradition der Herakliteer und Sophisten wurde in der Philosophie
Roscelins, die der Eleaten in der Philosophie des Wilhelm von Cham-

peaux in Wirklichkeit wieder aufgegriffen. Dieser Universalienstreit
konnte nur möglich sein, nachdem das Teilhabedenken viel von seiner

Kraft und Klarheit verloren hatte. Dennoch gefährdete diese erste Krise
das Teilhabedenken nicht ernsthaft. Schon bei Roscelins Schüler Peter
Abälard bricht sich der Teilhabeaspekt wieder Bahn, um dann bei
Thomas von Aquin wieder zu voller Kraft zu gelangen. Zwar zeigt sich

in Abälards Glossen zur aristotelischen Kategorienlehre sehr deutlich
der Einfluß des Roscelinschen Nominalismus 20 wie er auch in den Glossen

zu Ilepl Épixsvstaç die Realität allgemeinerWesenheiten mit Deutlichkeit
bestreitet21 und den modus intelligendi sehr scharf vom modus sub-
sistendi unterscheidet. Aber wenn auch nicht allgemeine, sondern nur
individuelle Wesenheiten in den Dingen sind, so sind doch für ihn die

générales et speciales formae exemplares der Dinge im göttlichen Geist,

18 S. theol. I, 88, 5, ad 2.
19 S. c. Gent. I, 11.
20 Hrsg. in Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters Bd. 21, H. 2, Münster

1921, S. 141 ff.
21 Hrsg. in Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters Bd. 21, H. 3, Münster

1927, S. 314.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 15

sodaß Gott in der Schöpfung zwar nicht «congrue», aber doch auch nicht
«incongrue» sein Bild ausdrückte und deshalb auch von uns in seinem

Werk erkannt werden kann, wie Abälard in seiner «Theologia» lehrt 22.

Hier beruft er sich eingehend auf Piatons Lehre von der «anima mundi»,
wie sie Piaton im Timaios darlegte, und auf die Lehre des hl. Paulus,
daß Gott sein unsichtbares Wesen seit Erschaffung der Welt mit dem

Auge des Geistes wahrnehmen lasse (Rom. 1, 20). So bleibt auch für
Abälard gültig: ex rerum visibilium similitudine invisibilium naturam
ratio vestigat 23. Auf Grund dieser Zusammenhänge beruft sich Abälard
auf den Teilhabegedanken, wie er ihn bei Porphyrias fand 24, wie auf die
Lehre Piatons, daß die anima mundi aus dem Allgemeinen und Besonderen,

aus der identischen Wesenheit (idem) und dem Anderen (diversum)
bestehe25. So zielt auch seine Erkenntniskritik nicht auf den Nominalismus

Roscelins, sondern richtet sich lediglich gegen den exzessiven Realismus

des Wilhelm von Champeaux 26.

Während sich also der Nominalismus Roscelins in der Früh- und
Hochscholastik nicht durchsetzen konnte, wurde die Lehre Wilhelm von
Ockhams der Tradition des Teilhabedenkens schon zur größeren Gefahr,
ohne jedoch in der Lage zu sein, völlig damit zu brechen. Seine Erkenntniskritik

ist erheblich schärfer als die Abälards, da er sogar auf Grund
seiner Betonung der Allmacht Gottes die Möglichkeit in Erwägung zieht,
daß Gott uns täusche27. Aber indem Ockham diese Möglichkeit nur insoweit

in Betracht zieht, als Gott damit nicht sich selbst widerspricht28,
bleibt doch ein Rest des Teilhabedenkens. Wie Abälard leugnet er zwar
die Realität des Allgemeinen, läßt aber doch eben die Urbilder des

Individuellen in Gott sein, wenn auch nicht als real Seiende, so doch als Ideen
der hervorzubringenden Dinge 29. Und wenn auch Ockham eine notitia
creditiva et abstracta sehr in Frage stellt, so doch nicht die notitia in-
tuitiva oder den actus evidens, der uns über die Existenz der Dinge be-

22 Theologia Summi Boni, Beitr. z. Gesch. d. Philos, u. Theol. d. Mittelalters,
Bd. 35, H 2/3, Münster 1939, S. 95, 96, 104 ff.

23 Ibd., S. 93.
24 Ibd., S. 56.
25 Ibd., S. 19.
26 Ibd., S. 36: nos docere veritatem non promittimus, quam neque nos

neque aliquem mortalium scire constat, sed saltern aliquid verisimile.
27 Quodl. V, q. 5.
28 Quodl. V, q. 6.
29 Commentar. in libr. I. sentent, dist. XXXV, q. 5.



16 Zwischen Immanenz und Transzendenz

lehrt, als solchen 30. Hier war trotz der bereits als neuzeitlich anzusprechenden

Erkenntniskritik doch noch die Tradition des Teilhabedenkens

zu stark, um in einen grundsätzlichen und universellen Zweifel an der

Möglichkeit der Erkenntnis - wie später bei Descartes - zur Aufgabe des

Teilhabedenkens in einem reinen Immanenzstandpunkt vordringen zu
können. Ist doch gerade im Teilhabegedanken das Bewußtsein dessen,

daß wir die Wesenheiten selbst nicht haben, sondern nur an ihnen eben

to'Lhaben, mitgegeben. Zwar tritt das Bewußtsein, doch immerhin
Erkenntnis zu haben, wie es das Teilhabedenken beinhaltet, zugunsten
einer nominalistischen Überbetonung des Nichthabens der allgemeinen
Wesenheiten so stark zurück, daß der Teilhabegedanke, der ja
ausgewogen beides umfaßt, als gefährdet erscheint, doch bleibt das Teilhaben

an eben nicht allgemeinen, sondern individuellen Wesenheiten noch

grundsätzlich in Geltung. Es bleibt noch die Voraussetzung bestehen,
daß die Dinge wie das Denken (wenn auch nur, soweit das Widerspruchsgesetz

gilt) zu exemplarischen Ursachen in Gott in Beziehung stünden,
sodaß auch das Denken einen Zugang zum Sein noch habe.

Gegenüber der nominalistischen Erkenntniskritik betont Nikolaus

von Kues, es sei zwar richtig, daß wir den transzendenten Sinn nicht selbst

und als solchen erfassen. Denn wir erfassen ihn nur in unserer
Darstellungsweise, sodaß alles Denken nur ein Weg der Mutmaßungen sein

müsse (De conjecturis). Aber wenn wir auch den transzendenten Sinn nicht
als solchen haben, so haben wir doch daran teil31. In seiner Lehre von
der docta ignorantia gibt Cusanus insofern dem Nominalismus recht, als

alles Wissen in der Art der Sinndarstellung ignorantia ist. Aber so sehr

wir die Ideen nie als solche erfassen, haben wir doch an ihnen teil und
deshalb ist diese ignorantia eine docta ignorantia. Cusanus erkannte also

deutlich, daß das Teilhabedenken allein in der Lage sei, der Erkenntniskritik

des Nominalismus, soweit diese berechtigt sei, einerseits zu
entsprechen, sie aber anderseits, soweit sie über ihre Gründe
hinausschieße, in ihre Grenzen zurückzuweisen, da neben der Unerreichbarkeit
der Idee als solcher doch die Möglichkeit eben der Teil-Habe feststehe.

30 Prolog, in libr. I sentent., q. 1. Quodl. V, q. 5, 6.
31 Idiota de sapientia I, II.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 17

3. Der Versuch einer völligen Preisgabe des Teilhabedenkens

in der Philosophie Descartes' und die konsequente Durchführung
im englischen Psychologismus

Descartes, der sich in letzter Entschlossenheit bewußt von Tradition
und Autorität frei machen wollte32, treibt den Ockhamschen Nominalismus

wie den Skeptizismus Montaignes, Charrons und des Sanchez in
seinem mathematischen Zweifel als erster so weit, daß er jene Beziehung,
die der antiken und mittelalterlichen Philosophie als unantastbar galt,
nicht nur erstmalig in Frage stellte, sondern durch das rationalistische

Prinzip seiner Infragestellung auch tatsächlich außer Kraft setzte.
Über die trügerische und uns täuschende Sinneserkenntnis kann

keine Beziehung zu den Wesenheiten der Dinge verlaufen. Aber auch
das Denken selbst liefert keine Gewähr für eine Beziehung zu den Wesenheiten,

denn es fehlt uns ein Kriterium, es vom Träumen zu unterscheiden.

An die Stelle jenes Gottes, der im Sinne der mittelalterlichen
Tradition den mundus intellegibilis in sich begriff und uns durch seine

Erleuchtung daran teilnehmen ließ, tritt ein deus malignus, der - ohne die

Einschränkung Ockhams - mächtig und verschlagen all seinen Fleiß
darauf verwendet, mich selbst in dem zu täuschen, was ich als das Klarste
und Sicherste erkennen zu können glaubte 33. Diese Infragestellung der
für die mittelalterlichen Vorentscheidungen selbstverständlichen, in einem

primus intellectus essendi vernehmbaren, jedoch nicht beweisbaren

Urbeziehung zwischen Denken und Sein treibt nun Descartes in seinem

mathematischen Zweifel zum Äußersten : Gott habe mir eine solche Natur
verleihen können, daß ich mich auch täusche, wenn ich die Summe von
zwei und drei für fünf halte 34. Das wäre selbst für Ockham auf Grund
des Widerspruchsprinzips unvorstellbar gewesen. In diesem mathematischen

Zweifel wird nicht nur die Beziehung von Denken und Sein aufs

grundsätzlichste in Frage gestellt, sondern auch die rein immanent
geltende innerlogische Richtigkeit. In letzter Konsequenz wäre hier selbst

eine Logistik, die auf außerlogische Ansprüche verzichten würde, nicht
mehr möglich. Dieser mathematische universelle Zweifel, den Descartes
bezeichnenderweise «metaphysischen» nennt3S, ist scharf von seinem

32 Discours de la méthode VII, IX.
33 Oeuvres ed. Adam-Tannery VII, 35 ; VIII, 6.
34 Ibd., VII, 35, 175, 459; VIII, 6.
35 Ibd., VII, 35, 175, 459; VIII, 6.



18 Zwischen Immanenz und Transzendenz

methodischen Zweifel zu unterscheiden. Denn im Wesen dieses Zweifels

liegt es, nicht mehr methodisch sein zu können, da mit einem so weit in
Frage gestellten Denken ohne die Voraussetzung einer in einem primus
intellectus essendi vernehmbaren, nicht aber beweisbaren Seinsbeziehung

36 die Gültigkeit des Denkens nicht mehr zu beweisen ist, d. h. dieser

Zweifel nicht mehr überwindbar ist. So war sich Descartes auch durchaus
der Bedeutung und des Gewichtes dieses seines Schrittes bewußt37. Hier
ist mit der Tradition einer auf Grund dieses primus intellectus getroffenen
Vorentscheidung für eine Teilhabebeziehung, die vernehmbar, schaubar,
nicht aber beweisbar ist, rigoros gebrochen.

Auf Grund dieser Voraussetzungen wird es unhaltbar, den carte-
sischen Ansatz der introspektiven Bewußtseinsevidenz mit dem augu-
stinischen zu vergleichen, wie es allzuoft geschehen ist38. Ist doch für die

introspektive Bewußtseinsevidenz des hl. Augustinus, wie er sie in De

trinitate, De civitate Dei, De libero arbitrio und in den Soliloquia darlegt,
nicht wie bei Descartes das Denken und Zweifeln das Erstgegebene,
sondern das Sein 39. Gerade um das Sein als das Erstgegebene zu zeigen,
betont er, daß er zuerst einmal sein muß, um zweifeln zu können. Dieses

Sein selbst aber und die Teilhabe dieses Seins an dem Sein (bonitas)
schlechthin wird aber von diesem Zweifel nicht betroffen. So geht Augustinus

im Unterschied zu Descartes von einem Wissen um das Verwiesensein

des Denkens auf den Außenhorizont aus, wie es für das Teilhabedenken

bezeichnend ist. So wollte auch Augustinus unter der Voraussetzung

des Teilhabedenkens in De civitate Dei zeigen, daß sich in der

Dreifunktionalität des esse, nosse, amare das Abbild des trinitarischen
Gottes zeigt. Und nur um die Realität des esse zu sichern, sagt er: Si

enim fallor, sum. Nam qui non est, utique nec falli potest: ac per hoc

sum, si fallor 40. Dabei weiß Augustinus, wie wir sahen, sehr genau, daß

die Voraussetzungen der Teilhabe nicht bewiesen, sondern nur
aufgewiesen werden können.

Wegen der uneingeschränkten Preisgabe des Teilhabedenkens im
mathematischen Zweifel Descartes' geht es auch nicht an zu glauben,

36 Thomas von Aquin, De ente et essentia, Prooemium.
37 Oeuvres ed. Adam-Tannery VII, 247.
38 L. Blanchet, Les antécédents historiques du «je pense donc je suis»,

Paris 1920; A. Koyré, Descartes und die Scholastik, Bonn 1923; Fr. Ogliati, La
filosofia di Descartes, Milano 1937.

39 De trin. X, 9, 12; De civ. Dei XI, 26; De lib. arb. II, 6, 14; Sol. 1, 1.
40 De civ. Dei XI, 26.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 19

Ockham habe in seinem Gedanken, Gott könne in seiner Allmacht in
uns den Glauben (notitia creditiva) an Dinge erzeugen, denen in der
Wirklichkeit gar nichts real Existierendes zu entsprechen brauche, den

cartesischen Zweifel vorweggenommen 41. In Wahrheit kann für Ockham
Gott nur einen actus creditivus dieser Art erzeugen, nicht aber einen

actus evidens. Gott kann uns für Ockham, wie wir sahen, nur
soweit täuschen, als er sich damit nicht selbst widerspricht. Gott kann uns
glauben machen, ein Stern scheine noch, der in Wirklichkeit gar nicht
mehr existiert, aber er kann uns nicht die vermeintliche Realität einer
Chimäre erkennen lassen 42. Indem also Ockham mit seinem Zweifel bei
der Geltung des Widerspruchsgesetzes halt macht, bleibt grundsätzlich
im Unterschied zum mathematischen Zweifel Descartes' die Möglichkeit
einer Teilhabe an einer objektiven Sinnordnung bestehen. Wenn Ockham
im übrigen die Möglichkeit einer supranaturalen Täuschung für die

Erkenntnis eigener psychischer Akte ausschließt, so nimmt er ebensowenig

den cartesischen Ansatz vorweg wie Augustinus.
Nach dieser fundamentalen Infragestellung des Denkens überhaupt,

zu der die Philosophie vor Descartes durch die selbstverständliche
Voraussetzung einer Urteilhabe zwischen Denken und Sein nicht fähig war,
versucht nun Descartes das Unglaubliche, mit diesem in Frage gestellten
Denken den Geltungsanspruch des Denkens beweisen zu wollen. Bei

Infragestellung der innerlogischen Richtigkeit bleibt es fraglich, ob ich
existieren muß, um denken und zweifeln zu können. Erst recht ist der
Schluß auf die Existenz eines subsistierenden Ichs fraglich. Noch
erstaunlicher aber ist es, daß Descartes trotz der Aufgabe des Teilhabedenkens

von der Idee des vollkommensten Wesens auf dessen Realexistenz

und veracitas schließen zu können glaubt. Wenn Descartes es also

als ganz selbstverständlich hinnimmt, daß auch außerhalb des Denkens

zum vollkommensten Wesen ebenso die Existenz gehöre wie innerhalb
des Denkens zum Begriff des ens perfectissimum das Merkmal der
Existenz, so zeigt sich, wie sehr ihm selbst noch das Teilhabedenken im Blut
steckte, das er wohl im Collège Royal von La Flèche kennengelernt hatte.
Es zeigt sich aber auch, wie wenig er seinen eigenen Ansatz konsequent
durchzuführen vermochte. Deshalb trifft Kants Kritik am«ontologischen
Gottesbeweis» tatsächlich den Descartes', nicht aber den des Anselm von

41 E. Hochstetter, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre Wilhelms
von Ockham, Berlin u. Leipzig 1927, S. 57.

42 Quodl. VI, q. 6.



20 Zwischen Immanenz und Transzendenz

Canterbury, da dieser durch die Voraussetzung des Teilhabedenkens
durchaus Gültigkeit hatte. Ebenso war es etwas völlig anderes, wenn
Augustinus in einer Simultanintuition 43 auf Grund des Teilhabedenkens

in den incommutabiliter vera bereits den Zipfel jenes Seinszusammenhangs

erfassen zu können glaubte, der zur göttlichen Wahrheit hin trans-
zendiert, als wenn Descartes aus einem in Frage gestellten Immanenzkreis

des Denkens mit Hilfe des fraglichen Denkens sich zur göttlichen
veracitas hinausangeln wollte. So inkonsequent hier Descartes verfährt,
lag es doch in der Konsequenz seiner Aufgabe des Teilhabedenkens, wenn

er nun den platonischen mundus intelligibilis, der durch Philon von
Alexandrien, Augustinus, Thomas, Anselm, Meister Eckhart, Nikolaus

von Kues in Gott verlegt war, in seiner Lehre von den eingeborenen Ideen

in den menschlichen Immanenzkreis des Bewußtseins transponieren
mußte 44. Wenn der Geist beim Erkennen sich auf sich selbst zurückbeugt
und eine der Ideen betrachtet, die in ihm sind, wie Descartes in Konsequenz

zu seinem durch die Aufgabe des Teilhabedenkens bedingten
Immanentismus lehren mußte 45, so sollte die durch die Anwendung des

Teilhabedenkens begründete veracitas eines wirklich existierenden
vollkommensten Wesens Bürge sein für die Geltung dieser Erkenntnis.
Entsprechend der Tradition des sich seit dem mittelalterlichen Nominalismus

über Luther und den Renaissanceskeptizismus mehr und mehr
seiner selbst und seiner immanenten Kräfte bewußt werdenden Ichs trägt
nun in stolzem Selbstbewußtsein der Geist die Begriffe als eingeborene
Ideen schon in sich. In Überschätzung der eigenen Vernunftkräfte
schließt sich das Ich autonomistisch von der Außenwelt ab, ruft sich auf
sich selbst zurück und glaubt sich, eingeschlossen in seinen immanenten

Kreis, selbst zu genügen. Das Denken, welches nun klar und distinkt,
d. h. «abgesondert und abgetrennt» die Dinge in introspektiver Perzep-
tion erfassen zu können glaubt, sucht nicht die Dinge in ihren Beziehungen

der Teilhabe, sondern gerade in ihrer Sonderung und Beziehungs-

losigkeit zu erfassen, wie es im cartesischen und spinozistischen
Substanzbegriff besonders deutlich wird.

Die ersten, die die inkonsequente Anwendung des Teilhabedenkens
Descartes nachzuvollziehen nicht bereit waren, sondern seinen immanen-
tistischen Ansatz in letzter Konsequenz durchführen wollten, waren die

43 De lib. arb. II, 6, 14.
44 Oeuvres ed. Adam-Tannery VIII, 358.
43 Ibd., VII, 73.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 21

englischen Psychologisten. Bei ihnen erreicht die völlige Preisgabe des

Teilhabedenkens ihren Höhepunkt. Es ist klar, daß der psychologistische
Immanentismus, der mit Descartes' vorgeblicher Voraussetzungslosig-
keit völlig ernst machen will, auch auf jene Voraussetzungen verzichten
mußte, die allein den Geltungsanspruch der Erkenntnis begründen können.

Und wenn auch die rein innerlogische Richtigkeit in Frage steht,
bleibt nur noch der psychische Ablauf, wie er durch eine mechanische

Gravitationsgesetzlichkeit erklärt werden könnte. Es ist uns aber nichts
darüber gesagt, ob dieser Gesetzlichkeit rein immanenter psychischer
Vorgänge noch eine transzendente Wirklichkeit entspricht. In echt
immanentistischer Konsequenz blieb G. Berkeley dabei, daß wir gar kein
Recht haben von einem anderen Sein als dem unserer Perzeptionen zu
sprechen 46, während D. Hume wenigstens noch die Wahrscheinlichkeit
einer Geltung unserer immanenten Perzeptionen für eine
bewußtseinstranszendente Wirklichkeit retten wollte 47. Dieser Immanentismus war
die notwendige Folge einer völligen Aufgabe des Teilhabedenkens, und
solange man nicht den Mut fand, dahin zurückzukehren, blieb nur noch
die Möglichkeit Kants zu versuchen, den Immanenzkreis als solchen zu
erweitern und die Dingwelt als Erscheinungen der eigenen immanenti-
stischen Gesetzlichkeiten in den Immanenzkreis hinüberzuziehen, ohne

freilich damit zu den Wesenheiten der Dinge selbst gelangen zu können.
Die Weiterführung dieses Versuchs, den Immanenzkreis zu erweitern,
stellt Fichtes Lehre der Setzung der Transzendenz durch die Immanenz
dar. Im übrigen aber konnte ein Immanentismus nur noch durch ein
methodisches Ausklammern der Wirklichkeit, wie es E. Husserl
versucht, begründet werden.

4. Das Ringen um das Teilhabedenken in der Gefährdung
durch das rationalistische Identitätsdenken

Wie das platonische Teilhabedenken den herakliteischen und
sophistischen Skeptizismus auf der einen und den eleatischen Rationalismus
auf der anderen Seite überwand, so erschienen mit dem Zurücktreten
des Teilhabedenkens in der Frühscholastik wieder der Nominalismus

46 Works, London, Edinburgh, Paris, Melbourne, Toronto, New York 1949,
vol. II, p. 42.

47 Enquiry concerning human understanding, ch. 70 ff.



22 Zwischen Immanenz und Transzendenz

(Roscelin) auf der einen, der Rationalismus (W. von Champeaux) auf der
anderen Seite. Mit der völligen Preisgabe des Teilhabedenkens bei
Descartes mußte nach dieser geistesgeschichtlichen Gesetzlichkeit die
Problemsituation Skeptizismus oder Rationalismus wieder auf den Plan
treten. Die cartesische Begründung des Rationalismus war aber, wie wir
sahen, durch das nachträgliche inkonsequente Einschieben des

Teilhabedenkens ermöglicht. Sollten die rationalistischen Voraussetzungen
bleiben, wie es der Wunsch der Zeit war, so mußte auf jeden Fall die im
cartesischen metaphysischen und mathematischen Zweifel durchgeführte
Preisgabe des Teilhabedenkens, sein Skeptizismus aufgegeben werden.
Wenn sich die rationalistischen Voraussetzungen auch zunächst gegen
die Preisgabe des Teilhabedenkens richteten, so führten sie doch

unweigerlich zum Identitätsdenken, welches das Teilhabedenken wieder
vollends verfehlt. So gelangt Spinoza nach seiner Entscheidung gegen
den universellen Zweifel Descartes' und gegen die damit verbundene

völlige Preisgabe des Teilhabedenkens keineswegs zum Teilhabedenken
zurück, sondern zum Identitätsdenken. Es ist aber sehr wichtig zu
sehen, daß es andere Denker gab, die, obgleich sie genau so gefährdet
waren wie Spinoza, tatsächlich zum Teilhabedenken zurückfanden. Darin
werden wir die Worte H. E. Hengstenbergs, die aus tiefer Einsicht in
diese Zusammenhänge geschöpft sind, bestätigt finden: «Der Pantheismus

ist nicht solide gefügt, hat vielmehr die Tendenz, sich wieder aufzulösen:

entweder er führt zum radikalen Autonomismus», das werden

wir im Kantianismus bestätigt finden, «oder zum Theismus zurück»48,
und dies ermöglicht zugleich eine Rückkehr zum Teilhabedenken, wie
wir es in der Philosophie des Johannes Clauberg und Leibnizens
aufzeigen wollen.

In seiner Schrift «Über die Verbesserung des Verstandes» (De intel-
lectus emendatione) zeigt Spinoza ganz deutlich, daß er keineswegs den

metaphysischen Zweifel Descartes nachvollziehen will. Deshalb stellt er
seinen Auseinandersetzungen mit dem cartesischen Zweifel den Satz

voran: «Das höchste Gut ist die Erkenntnis der Einheit, in der sich die
Seele mit der ganzen Natur befindet». Ganz offensichtlich wollte Spinoza
nicht wie Descartes jener Abschnürung des Denkens vom Sein verfallen.
So geht er nicht wie Descartes vom universellen Zweifel aus, sondern von
der unmittelbaren Einsicht in die Gültigkeit einer klaren und distinkten

48 Autonomismus und Transzendenzphilosophie, Heidelberg 1950, S. 389 f.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 23

Perzeption. Indem er im Unterschied zu Descartes den Denkkreis hier

gar nicht erst aus seinen Seinsbeziehungen herausreißt, sondern diese

gerade voraussetzt, hat er schon die cartesische völlige Preisgabe des

Teilhabedenkens überwunden.
Auf Grund dieser Vorentscheidung steht für ihn fest, daß nur jene

Menschen an dem Unterschied zwischen Wachen und Träumen zweifeln
können, «die, nachdem sie einmal im Traume sich für wachend hielten,
was sich nachher als Irrtum ergab, nun sich im Wachen für träumend
halten». Genau so wenig ernst nimmt er Descartes' Zweifel an der
Zuverlässigkeit der Sinneserkenntnis. Denn «wenn jemand wahre Erkenntnis
über die Sinne erlangt hat und weiß, wie durch deren Organe die Gegenstände

sich je nach der Entfernung darstellen, so wird der Zweifel
gehoben». Nur wenn man keine klare und deutliche Vorstellung hätte,
wäre es vielleicht möglich, die Wahrheit unserer Gedanken zu bezweifeln,

und nur dann könnte es einen deus malignus geben. Wie bei
Ockham stößt also der Gedanke des deus malignus nicht den actus
evidens 49 um.

Während Descartes den Kardinalfehler beging zu glauben, er könne

aus der notwendigen Verbindung des Merkmals der Existenz mit der
Idee des vollkommensten Wesens in einem in Frage stehenden Denkkreis

auf diese Verbindung auch außerhalb derselben schließen, um dann
erst durch die veracitas dieses Wesens den Geltungsanspruch des Denkens

zu beweisen, sieht Spinoza sehr klar in seiner «Abhandlung von Gott,
dem Menschen und dessen Glück», daß man nur mit einem Denken,
dessen Geltungsanspruch im voraus anzunehmen ist, auf Gott schließen
kann. Und so stellt er seiner Schrift De Deo die Erkenntnis voran: «Alles,

was wir klar und deutlich einsehen, daß es zur Natur eines Dinges gehört,
das können wir in Wahrheit auch von diesem Ding aussagen.» Die Ur-
beziehung des Denkens zum Sein wird also nicht in Frage gestellt,
sondern eben gerade vorausgesetzt. Deshalb antwortet Spinoza auf die Frage
H. Oldenburgs, worin er denn den größten Fehler Descartes' und Bacons

erkenne, im September 1661: «Der erste und vornehmste Irrtum ist, daß
beide weit von der Erkenntnis der ersten Ursache und des Ursprungs der

Dinge abgeirrt sind.» Es könnte fast wie eine Rückkehr zum primus
intellectus essendi des hl. Thomas von Aquin klingen, der ja gerade
dieses Wissen um eine Urbeziehung zum Sein meinte oder wie eine

Hinwendung zu Pascals esprit de finesse, der die Sicht gerade für diese Zu-

49 Quodl. V, q. 5.



24 Zwischen Immanenz und Transzendenz

sammenhänge frei machen wollte, wenn Spinoza in seiner Schrift «Über
che Verbesserung des Verstandes» sagt, aller Zweifel, daß Gott ein

Betrüger sei, sei aufgehoben, wenn wir auf diese Erkenntnis, die wir «vom
Ursprung der Dinge» haben, achten. In dieser Urerkenntnis, die ebenso

klar sei wie unsere Erkenntnis, daß die Winkel des Dreiecks 2 Rechte
betragen, sei nichts enthalten, was uns lehre, daß Gott ein Betrüger sei.

«Und wenn wir diese Erkenntnis haben, so genügt sie, um alle Zweifel
zu beseitigen, die wir über klare und deutliche Vorstellungen haben
können.» Spinoza bleibt also von vornherein auf der Ebene der Gültigkeit

der mathematischen Wahrheiten im Unterschied zum mathematischen

Zweifel Descartes', stellt diese nicht wie Descartes in Frage und
reißt so auch gar nicht erst die intentional mitgegebene Seinsbeziehung
dieser Wahrheiten ab, wie schon die klare und distinkte Perzeption durch
ihre eigene Kraft und Klarheit den metaphysischen Zweifel gar nicht
aufkommen läßt. In dieser Vorentscheidung für die Selbstverständlichkeit

einer Urbeziehung zwischen Denken und Sein ist Spinoza wieder zu
einer der Voraussetzungen des Teilhabedenkens zurückgekehrt.

Damit hätte Spinoza eine Chance gehabt, zum Teilhabedenken
zurückzufinden, wenn nicht seine Vorgefaßtheit für den Rationalismus das

Teilhabedenken durch das Identitätsdenken verdrängt hätte. Es ist
geistesgeschichtlich durchaus verständlich, daß Descartes' Infragestellung

einer Beziehung des Denkens zum Sein ein mächtiges Streben
auslöste, «das höchste Gut in der Einheit zu sehen, in der sich die Seele mit
der ganzen Natur befindet», und daß dieses Streben dazu neigte, im
Extrem die Einheit zur Identität hin zu übersteigern. Aber auch mit der
allzu nachdrücklichen Betonung der Eigengeltung der klaren und distink-
ten Perzeption entgegen dem cartesischen Zweifel war jener Rationalismus

mitgegeben, der, wie er schon immer dem Teilhabedenken fremd
gegenüberstand, es auch nun im Gedanken der Identität der ordo
idearum und der ordo rerum auslöschte 50.

Johannes Clauberg (1622-1665), ein Philosoph, den man bislang für
einen reinen Cartesianer hielt, ließ sich zwar auch wie Spinoza in die

Richtung des Identitätsdenkens treiben 51, erfaßte aber, daß es nicht
das Identitätsdenken ist, welches die Spannung zwischen Skeptizismus
und Rationalismus zu lösen vermag, und vollzog daher wieder eine deutliche

Hinwendung zum Teilhabedenken: Nach deutlicher Rückkehr zur

50 Ethices II, 7, C. Gebhardt, v. II, p. 89, p. 38.
51 Exercitationes XXVIII, 5; LUI, 79, 24; XXVII.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 25

augustinisch-scholastischen bonitas- und perfectio-Lehre 52, die fast bis

zu wörtlichen Anklängen an Augustinus geht53, schreibt er: Cumque
bonum aliud per essentiam, aliud per participationem dicitur, ibi Deum,

quia in seipso optima quaeque habet, hie intelliges Creaturam, cuius

quantulacumque bonitas a Deo 54. Diese Worte sind deutlich und
bedeuten die Teilhabe der Dinge am mundus intelligibilis in Gott. Die
bonitas der Dinge erklärt er somit dadurch, daß die Dinge in ihrem
Wesen verum sind, weil sie die Urbilder im Geiste Gottes ausdrücken 55.

Mit deutlichem Anklang an Augustins Illuminationslehre spricht er von
der Teilhabe am göttlichen Licht, das er wie Augustinus mit Joh. I, 9 als

das eigentliche Licht bezeichnet, von dem alle, die die Wahrheit
erkennen, ihr Licht empfangen, wenn sie auch nicht in gleicher Weise wie
Gott im Besitz der Wahrheit sein können 56.

Schon der junge Leibniz kannte Johannes Clauberg und schätzte

ihn außerordentlich57. So tief auch er in der Tradition des carte-
sischen Immanentismus stand, ging er doch von vorneherein gar nicht
den Weg des Identitätsdenkens, sondern suchte vom Immanentismus
her den Weg zum Teilhabedenken. Die Chance, diesen Weg zu finden,
die auch Spinoza in der Erkenntnis der «Einheit, in der wir uns mit dem
Sein befinden,» hatte, aber verfehlte, nimmt Leibniz wahr und findet
durch die Forderung einer Denken und Sein vorgelagerten Sinnidentität
den Weg zum Teilhabedenken zurück.

Descartes' Lehre von den eingeborenen Ideen und seine gleichzeitige
Gleichsetzung von Denken und Bewußtsein 58 war, wie vor allem die

Kritik Lockes zeigt, vor der Bewußtseinserfahrung nicht haltbar. Deshalb

schwankte Descartes, ob er die Ideen als entia. quaedam 59, als

Potenz 60, als Anlagen in dem Sinne, wie Krankheiten oder Fähigkeiten
eingeboren sein können 61, oder auch einfach als facultas cogitandi
verstehen sollte 62. Leibniz behob diese Unklarheit, indem er die einge-

52 Ontosophia 194.
53 Vgl. Ontosophia 200 mit Augustinus De civ. Dei XII, 2.
54 Ontosophia 171.
55 Ibd., 170, 155.
36 Ibd., 155.
57 So 1769 in einem Brief an J. Thomasius, Erdmann, S. 48 b.
58 Oeuvres ed. Adam-Tannery VII, 28; VIII, 7; III, 474.
59 Ibd., VI, 562.
60 Ibd., VII, 64.
61 Ibd., VIII, 358.
62 Ibd., VIII, 358.



26 Zwischen Immanenz und Transzendenz

borenen Ideen als aktuelle Realitäten (petites perceptions) in den
Bereich des Unbewußten verlagerte 63. Da diese alles Denkbare beinhalten,
brauchte und konnte von außen nichts mehr hinzukommen. Die so
entstehenden Immanenzkreise, Monaden, sind somit fensterlos64. Es

erscheint von größter Wichtigkeit zu beobachten, wie Leibniz aus diesem

Immanentismus heraus wieder den Weg zum Teilhabedenken findet.
Leibniz sucht dem Sinnphänomen, daß die heterogenen Bereiche

des Denkens und der Erfahrung, der VernunftWahrheiten und der
Tatsachenwahrheiten, einander als Korrektiv dienen können, zu entsprechen.
So kann doch die Erfahrung der Existenz der Dinge ebenso die Möglichkeit

und Widerspruchsfreiheit der Begriffe sichern 65, wie umgekehrt die

Übereinstimmung der intellektuellen, in der Vernunft gründenden Wahrheiten

mit der Verknüpfung und Verbindung der Erscheinung von
dinglichen Eigenschaften die reale Geltung dieser Erscheinungen im
außerbewußten Raum gegen den Verdacht, es seien nur Traum- oder

Phantasiegebilde, sicherstellen kann 66. Wenn also phänomenal eine solche

Verbindung heterogener Instanzen besteht, so erhebt sich die Forderung
einer ontischen Gleichstrukturiertheit und einer metaphysischen
Sinnidentität. Der ersten Forderung entspricht Leibniz, indem er auch für
Substanzen ohne Bewußtsein doch solche petites perceptions annimmt.
Auf Grund der Forderung einer metaphysischen Sinnidentität lehrt
Leibniz, daß die «ewige Möglichkeit der Dinge» 67 ebenso die Existenz
wie die Erkenntnis der Dinge ermögliche: «Alle intelligiblen Ideen haben

ihre Urbilder in der ewigen Möglichkeit der Dinge»68. Diese «ewigen
Urbilder der Dinge» beschreibt Leibniz näherhin als die «Archetypen»,
die durchaus in der Tradition der platonischen causae exemplares zu
sehen sind. Eine Erkenntnis hat daher für Leibniz soweit Geltungsanspruch,

als sie an diesen Urbildern der Dinge teilhat, die als reale Archetypen

in Gott als dem Träger dieser Wesenheiten sind 69.

Mit diesen Gedanken sieht sich Leibniz wie Clauberg bewußt wieder
in der platonisch-augustinischen Tradition: Wie Augustinus auf Grund
des Teilhabedenkens in den incommutabiliter vera, den mathematischen

63 Erdmann, S. 181a, 705 a, b.
M Ibd., S. 705 a.
65 Gerhardt IV, S. 425.
« Erdmann, S. 344 b, 378 b.
67 Ibd., S. 353 a.
68 Ibd.
69 Ibd., S. 380a.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 27

Wahrheiten, schon einen Teil jenes Seins- und Sinnzusammenhanges
ergriff, der zur göttlichen Veritas incommutabilis hintranszendiert, und
wie für Augustinus an der incorruptibilis numeri Veritas jeder Intellekt
teilhatte70, so schreibt auch Leibniz: «Das führt uns schließlich zum
letzten Grund der Wahrheiten, nämlich zu jenem höchsten und universellen

Geiste, der existieren muß und dessen Verstand in der Tat der
Bereich der ewigen Wahrheiten ist, wie der hl. Augustinus erkannt und
auf eine sehr lebendige Weise ausgesprochen hat»71. Diese ewigen Wahrheiten

in Gott sind die ewige Möglichkeit, der Wesensgrund der Dinge
selbst, die Gesetze des Universums und «gehen» den Existenzen der

kontingenten Dinge «vorher», ohne freilich in den Dingen aufzugehen 72.

Daß also die dinglichen Wesenheiten einerseits durch die ewigen Wahrheiten

bestimmt sind, aber doch andererseits keineswegs damit ineins-
fallen, bedeutet die Vorstellung eines Zugleichs des Ineinanderseins und
doch Auseinanderliegens, wie es für das Teilhabedenken bezeichnend ist.
Wie Augustinus und Thomas schloß Leibniz von der realen Existenz
dieser ewigen Wahrheiten auf die reale Existenz eines substantiellen
Trägers dieser Wahrheiten, den auch er in Gott sieht73. Dieser Gott ist
deshalb für Leibniz «das Urbild der Ideen und Wahrheiten, die in unsere
Seele eingegraben sind»74.

Da somit für Leibniz der Mensch die Dinge erkennt, soweit er an
ihren Urbildern teilhat, wie für Piaton der Mensch das «Gleiche», «Schöne»,

«Gute» nur insoweit in den Dingen sehen konnte, als er wie diese an den

Ideen des «An-sich-Gleichen», «An-sich-Schönen», «An-sich-Guten»
teilhatte 75, bot sich auch für Leibniz der Gedanke an eine «regio idearum»,
einen «mundus intelligibilis» an, der ganz deutlich die Tradition des

platonischen xocrjAoç vot)t6ç fortsetzt. So lesen wir bei Leibniz : Respondeo,

neque essentias istas, neque aeternas de ipsis veritates, quas vocant, esse

fictitias, sed existere in quadam ut sie dicam regione idearum, nempe in
ipso Deo, essentiae omnis existentiaeque caeterorum fonte. Oportet aeternas

veritates existentiam habere in quodam subjecto absolute vel meta-
physice necessario, id est in Deo 76. Noch deutlicher wird die Beziehung zu

70 De lib. arb. II, 8, 20; II, 10.
71 Erdmann, S. 380 a.
72 Ibd.
73 Ibd.
74 Nouveaux Essais, übers, von W. v. Engelhardt u. H. H. Holz, Frankfurt

1961, Bd. 2, S. 465.
75 Phaidon 79 D, 76 A, E.
76 Gerhardt VII, S. 305.



28 Zwischen Immanenz und Transzendenz

Platon in Leibnizens Epistola ad Hanschium de philosophia platonica :

Interim pulcherrima sunt multa Piatonis dogmata unam omnium causam

esse; esse in divina mente mundum intellegibilem, quem ego quoque
vocare soleo regionem idearum. Objectum sapientiae esse xà ovtcoç övxa,

substantiae nempe simplices, quae a me Monades appellantur, et semel

existentes semper perstant77. Indem so für Leibniz alle Monaden doch

an der Sinnidentität des Universums, d. h. an den Archetypen in Gott
teilnehmen, wird zwar der monadologische Immanentismus nicht
aufgehoben, da die Monaden in der Tat ja alles Denkbare schon in sich
enthalten, d. h. an allen Urbildern in Gott teilnehmen, «das Universum
spiegeln», aber dieser Immanentismus ist ein metaphysisch zur
Transzendenz hin geöffneter. Wenn also die Dinge von denselben ewigen Wahrheiten

in Gott bestimmt sind, an denen wir im Erkennen teilhaben, können

wir im Erkennen mit den Dingen indirekt metaphysisch
übereinstimmen, ohne zu ihnen direkt physisch transzendieren zu müssen. Die
direkt physisch anmutende Sinneserfahrung ist also für Leibniz in
Wirklichkeit indirekt metaphysisch. Für das schwer verständliche und
zunächst widersprüchlich erscheinende Zugleich der beiden Gedanken, daß

Leibniz den fensterlosen Monaden ein Einwirken aufeinander abspricht78,

zugleich aber sie doch im Hinblick auf ihre Beziehung zur regio idearum
in Gott aufeinander wirken läßt 79, ermöglicht dieses Teilhabedenken
ein weitgehendes Verständnis.

5. Der transzendentale Immanentismus in seiner Aufgabe
des Teilhabedenkens und seinem gleichzeitigen Verwiesensein darauf

Trotz dieser Hinwendung zum Teilhabedenken blieben die

rationalistischen Voraussetzungen für die Folgezeit gültig. Bei aller Wendung

gegen den Rationalismus blieb die darin vollzogene Preisgabe des

Teilhabedenkens zugunsten des Identitätsdenkens für Kant ausschlaggebend.

Kennt doch Kant eigentliche Erkenntnis nur im Sinne der Deckungsgleichheit

des Identischen im Sinne der Konformität der Verstandeskategorien

mit den von ihnen selbst konstituierten Erscheinungen. Zu-

77 Erdmann, S. 445.
78 Ibd., S. 127 a.
79 Ibd., S. 132 a.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 29

gleich setzt er mit seiner fundamentalen Kritik die cartesische

Infragestellung des Denkens fort, wie er auch nur die Erkenntnisse rationaler
Beweisführung als solche anerkennt, von den nur aufweisenden und
vernehmenden Instanzen eines primus intellectus aber nichts mehr weiß.

Im Wesen dieser kantschen Voraussetzungen liegt es, daß die eben nur
transrational vernehmbare und phänomenologisch aufweisbare, nicht
aber beweisbare Beziehung unseres Denkens zum Sein nicht mehr in
Geltung bleiben konnte. Diese Voraussetzungen, die sich nur unwesentlich

von denen des Psychologismus unterschieden, stellten Kant ganz
konsequent in die Tradition des reinen Immanentismus, wie sie von
Descartes begründet, von Hume und noch mehr durch Berkeley in
konsequenter Weiterführung verwirklicht wurde, so sehr Kant sich auch

gegen den Rationalismus und Psychologismus richtete. Denn in Wahrheit

wandte sich Kant nur gegen die Inkonsequenz im Denken Descartes'
und gegen den im Psychologismus Berkeleys zu eng gezogenen
Immanenzkreis. Er glaubte durch seine Erkenntnis von der Konstitutionskraft
des Immanenzkernes einen immanentistischen Autonomismus begründen
zu können, der auch die Möglichkeit gesicherter, allgemeiner und
notwendiger Erkenntnis aus der Kraft des Immanenzzentrums sicherstelle
und der damit die Aporien des Rationalismus wie des Psychologismus
überwinden könne. Damit glaubte Kant, dem Teilhabedenken den Todesstoß

versetzen zu können.
Es muß also klar gesehen werden, daß sich Kant in seinen

Voraussetzungen nicht gegen den Rationalismus und Psychologismus wandte,
sondern, wie zunächst gezeigt werden soll, gerade gegen das
Sicheinschleichen des Teilhabedenkens bei Descartes.

Kant legt den Finger auf die tatsächlich wundeste Stelle bei
Descartes, da er durch die nachträgliche Verwendung des Teilhabedenkens
in seiner Gottesargumentation seinem immanentistischen Ansatz untreu
wurde: «Es ist also an dem so berühmten ontologischen Cartesianischen
Beweise, vom Dasein eines höchsten Wesens aus Begriffen, alle Mühe und
Arbeit verloren» 80. Unter der Voraussetzung der Preisgabe des Teilhabedenkens

argumentiert Kant sehr mit Recht: «Unser Begriff von einem

Gegenstande mag also enthalten, was und wie viel er wolle, so müssen

wir doch aus diesem herausgehen, um diesem die Existenz zu erteilen,...
aber für Objekte des reinen Denkens ist ganz und gar kein Mittel, ihr

80 Kritik d. r. Yft. A 602, B 630. Prolegomena § 55.



30 Zwischen Immanenz und Transzendenz

Dasein zu erkennen» 81. Unter den Voraussetzungen des reinen
Immanentismus kann die Gottesidee, wie Kant richtig sieht, nur «ein bloßes

Gedankending»82, «ein Ideal der reinen Vernunft»83, «ein transzendentales

Substratum» sein, welches gleichsam den ganzen Vorrat des Stoffes

aller möglichen Aussagen über die Dinge enthält84. Diese Idee bedeutet

sogar nur «eine der Vernunft um ihrer Selbstbefriedigung willen
aufgegebene Maxime»85. Sie bedeutet aber keineswegs «das objektive
Verhältnis eines wirklichen Gegenstandes zu anderen Dingen, sondern nur
der Idee zu Begriffen, und läßt uns über die Existenz eines Wesens von
so ausnehmendem Vorzuge in völliger Unwissenheit» 8S. Das ist nur
konsequente Weiterführung des cartesischen metaphysischen Zweifels in
einem reinen Immanentismus. Deshalb wirft Kant Descartes mit Recht

vor, «das Ideal des allerrealsten Wesens» «zuerst realisiert, dann hypo-
stasiert, schließlich personifiziert» zu haben 87.

Wie Kant so den cartesischen Immanenzstandpunkt von den Spuren
des Teilhabedenkens gereinigt hatte, galt es in gleicher Weise, den in
Descartes' Nativismus noch steckenden Seinsbezug der eingeborenen
Ideen zu transzendenten Realitäten unter der scharfen immanentisti-
schen Kritik als einen Fremdkörper aus dem reinen Immanenzkreis des

Transzendentalen auszustoßen. So wurden die eingeborenen Ideen zu

Kategorien, d. h. die inhaltlich bestimmten Bewußtseinsinhalte von
transzendenter Gültigkeit wurden zu reinen transzendentalen
Konstitutionsformen einer dem «Gewühl der Sinne» aufzudrückenden
transzendentalen Ordnungsform. Diese «Formen»88 «dienen nur dazu,
Erscheinungen zu buchstabieren, um sie als Erfahrung lesen zu können» 89.

Wegen dieses formalen Charakters kann Kant den cartesischen
Ideenkosmos auf zwölf Kategorien reduzieren, mit denen nun eine transzendentale

Objektivität konstituiert wird, die den Charakter des

Allgemeinen und Notwendigen 90 haben soll. Echt immanentistisch wird aber
diese Allgemeinheit und Notwendigkeit nicht wie im Teilhabedenken

81 Kritik d. r. Vft. A 601, B 629.
82 Prolegomena § 56.
83 Kritik d. r. Vft. A 572, B 601.
84 Ebd. A 576, B 604.
85 Prolegomena § 56.
86 Kritik d. r. Vft. A 579, B 607.
87 Ebd. A 503, B 611.
88 Prolegomena § 9-12.
89 Ebd. § 30.
90 Ebd. § 39, Anm. I u. II, § 20.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 31

durch die Realität allgemeiner und notwendiger Wesenheiten begründet,
sondern durch die reine, vom Immanenzkern ausgehende Konstitutionsleistung

des Verstandes. Die Preisgabe des Teilhabedenkens zeigt sich
noch deutlicher in dem noch formalistischeren Charakter der Ideen der
reinen Vernunft, die nur noch «dazu dienen, die Grenzen des reinen

Vernunftsgebrauchs zu zeigen»91. Diese sollen schon nicht einmal mehr
formal-konstitutive, sondern nur noch regulative Bedeutung haben 92.

Wie nun Kants Kategorienlehre die Ausweitung des psychologistischen
Immanenzkreises auf den Bereich von Erscheinungen darstellt, so sieht
die Vernunft durch ihre Ideen «gleichsam um sich einen Raum für die

Erkenntnis der Dinge an sich selbst, ob sie gleich von ihnen niemals
bestimmte Begriffe haben kann und nur auf Erscheinungen eingeschränkt
ist»93. Für diese Ausweitung des psychologistischen Immanenzkreises
auf den transzendentalen soll nun der Gedanke einer Seinsteilhabe
endgültig aufgegeben werden 94. Dahin hätte Descartes schon in strenger
Folgerichtigkeit zu seinem mathematischen Zweifel gelangen müssen.

Tief steckt daher der psychologistische Immanentismus auch noch
in Kants Erfahrungsbegriff95. Denn in dieser Aufgabe jeder
Teilhabebeziehung konnte im echt Berkeleyschen Sinne (esse est percipi) nur
noch so weit Wirklichkeit gegeben sein, als sich die Wirklichkeit
konstituierende Leistung unseres Verstandes erstreckt. Was also nicht
konstituiert ist, ist nicht real. Deshalb können die Ideen der Vernunft keinerlei

Anspruch auf reale Geltung erheben 96. Obgleich für Descartes auch

nur die bei Gelegenheit der Sinneserfahrung sich vollziehende introspektive

Bewußtseinserfahrung der eingeborenen Ideen erfahrbare
Wirklichkeit bedeutete97, waren diese Ideen doch als uns von Gott eingesenkte,
als unbegrenzt viele und als durch die veracitas Gottes mit den
dinglichen Wesenheiten übereinstimmende keineswegs auf unsere eigene

Konstitutionsleistung zurückgeführt. Wirklichkeit und Erfahrbarkeit standen
somit noch bei Descartes in einem fast unbegrenzten Horizont, obgleich
darin keine Folgerichtigkeit zu seinem Ansatz lag. In echter Folgerichtigkeit

dazu mußten aber die über den Immanenzkreis hinausgehenden

91 Ebd. § 57.
92 Ebd. § 56.
93 Ebd. § 57.
94 Ebd. § 34.
95 Ebd. § 42.
96 Ebd. § 57.
97 Oeuvres ed. Adam-Tannery VII, 73.



32 Zwischen Immanenz und Transzendenz

Ideen auf den Charakter der Gegebenheit und damit der Realität
verzichten. Wenn aber nun Kant wiederum so inkonsequent ist und sehr
Bestimmtes über die Realität der Dinge an sich 98 wie über «einen Raum
für die Erkenntnis der Dinge an sich selbst» im Hinblick auf die Ver-
nunftideen 99 sagt, so mußten freilich die folgenden Träger der immanenti-
stischen Tradition wie Fr. H. Jacobi und Fichte den Stein des Anstoßes
darin sehen. Damit wurde Fichtes Versuch, auch die Realität der Dinge
an sich auf die immanentistische Konstitutionsleistung zurückzuführen
und so in den noch weiter gespannten Immanenzkreis hineinzuziehen,
zu einer ideengeschichtlichen Notwendigkeit.

Darin lag aber das Bemühen, den transzendentalen Immanenzkreis
zu einem transzendenten werden zu lassen und so die Trennung von
Immanenz und Transzendenz überhaupt ad absurdum zu führen. Es ist
nun von größter Wichtigkeit zu sehen, wie doch schon Kant zu
versuchen scheint, diese letzte Konsequenz einer Preisgabe des Teilhabedenkens

im Identitätsdenken, die in dem Streben auf eine Einbeziehung
selbst des Realen in den Immanenzkreis lag, entgegen seiner scharfen

Trennung des transzendentalen und des Bereichs der Dinge an sich
einzuleiten. So sagt Kant: «das Bewußtsein meines eigenen Daseins ist
zugleich ein unmittelbares Bewußtsein des Daseins anderer Dinge außer
mir» 10°. So wollte Kant den Berkeleyschen Immanenzkreis als zu eng

gezogen aufweisen, da «selbst unsere innere, dem Cartesius unbezweifelte

Erfahrung nur unter Voraussetzung äußerer Erfahrung möglich sei» 101

und dieser «Idealismus» (Berkeley) «nicht die Existenz der Sachen
betraf» 102.

So sehr Kant durch die immanentistischen Voraussetzungen in
seinem Denken belastet war, die zutiefst in der Preisgabe des Teilhabedenkens

begründet liegen, und den cartesischen Standpunkt von allen
Residuen des Teilhabedenkens befreien wollte, ist doch auch er
erstaunlicherweise im Kreise seiner Transzendentalphilosophie noch auf ein
Denken verwiesen, das seine Analogie und Ebenbildlichkeit zum
Teilhabedenken nicht verleugnen kann.

Den für das Teilhabedenken so wesentlichen Gedanken, daß das

Denken deshalb mit den dinglichen Wesenheiten übereinstimmen könne,

98 Prolegomena §§ 32, 13, Anm. II.
99 Ebd. § 13, Anm. II.

100 Kritik d. r. Vft. B 276.
101 Ebd. B 275.
102 Prolegomena § 13, Anm. III.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 33

weil es an demselben Sinnbereich teilhat, der zugleich für die Wesenheiten
der Dinge bestimmend ist, braucht auch Kant in seinem «obersten Grundsatz

der synthetischen Einheit der Apperzeption»103, um in seiner
«transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe» 104 zu erklären,
wie die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen mit den Vorstellungen
unseres Denkens übereinstimmen könne. Hier zeigt Kant, «daß die

Bedingungen a priori einer möglichen Erfahrung überhaupt zugleich die

Bedingungen des Gegenstandes der Erfahrung sind» 105. Der Grund für
die Möglichkeit der synthetischen Apperzeption der Erscheinungen in
unserem Denken ist die «apriorische Identität» 106 dieser Bedingungen,
die damit als «Grund zu synthetischen Sätz,en a priori»107 «Grund der

Möglichkeit aller Erkenntnis»108, «objektiver Grund dafür, daß sich die

Erscheinungen in den Zusammenhang der menschlichen Erkenntnis
schicken»109, ist. Dieser identische Grund stellt ebenso «den transzendentalen

Grund der notwendigen Gesetzmäßigkeit aller Erscheinungen in
einer Erfahrung» 110 wie die «Bedingung der Möglichkeit aller Vorstellungen»

111 dar. Es ist auffällig, daß dieser oberste Grund aller möglichen
Erfahrung wie allen möglichen Denkens ebenso «vor»112 aller Erfahrung
liegt und diese erst ermöglicht und die Erfahrung «unter» 113 ihm steht,
wie «unter der synthetischen Einheit der Apperzeption alle nur gegebenen

Vorstellungen» stehen114. Dieser Gedanke aber, daß die Identität der

Bedingungen von Denken und Erfahrung für die Möglichkeit der
Erkenntnis zu fordern sei und diese Bedingungen somit dem Denken wie
der Erfahrung vorausliegen, bedeutet doch nichts anderes, als daß im
transzendentalen Raum Denken wie Erfahrung an denselben Bedingungen

und derselben «obersten synthetischen Einheit des Bewußtseins»115,

an dem «objektiven Grund für den Zusammenhang von Erkenntnis und

103 Kritik d. r. Vft. B 136.
104 Ebd. A 95, B 130.
105 Ebd. A 111; B 197, A 158.
106 Ebd. B 134.
107 Kritik d. r. Vft. A 118.
108 Ebd.
109 Ebd. A 121.
110 Ebd. A 127.
m Ebd. A 111, 116.
112 Ebd. A 107, 118.
i« Ebd. A 110.
114 Ebd. A 110, B 135.
115 Ebd. B 138.

3



34 Zwischen Immanenz und Transzendenz

Erscheinung»116 wie an dem «transzendentalen Prinzip der Einheit»117
eben doch partizipieren. Dieser «objektive Grund» bedeutet ebenso das

Radikalvermögen, daß sich die Natur nach unserem subjektiven Grunde
der Apperzeption richtet118 und «das mannigfaltige, in einer sinnlichen

Anschauung Gegebene notwendig unter die ursprüngliche synthetische
Einheit der Apperzeption gehört»119, wie auch die Möglichkeit der
Kategorien auf den Beziehungen zur ursprünglichen Apperzeption beruht120

und die reine Apperzeption die Bedingung der Möglichkeit aller
Vorstellungen ist121. «Sinnlichkeit und Verstand müssen vermittelst dieser

transzendentalen Funktion der Einbildungskraft notwendig zusammenhängen»

122,

Wie also für das Teilhabedenken die Notwendigkeit unserer
Erkenntnis nur durch die Teilhabe an der realen Sinnidentität der
dinglichen Wesenheiten ermöglicht wurde, so für Kant durch die Teilhabe

von Erfahrung und Denken an der transzendentalen Identität ihrer
gemeinsamen «Bedingungen»: Denn wäre die notwendige Einheit der Natur
«unabhängig von den ersten Quellen unseres Denkens an sich gegeben

so würde daraus keine andere, als bloß zufällige Einheit gezogen werden

können, die aber bei weitem an den notwendigen Zusammenhang nicht
reicht, den man meint, wenn man Natur nennt»123.

Deshalb steht es für Kant fest: «Und so ist die synthetische Einheit
der Apperzeption der höchste Punkt, an dem man allen Verstandesgebrauch,

selbst die ganze Logik, und nach ihr, die Transzendental-

Philosophie heften muß, ja dieses Vermögen ist der Verstand selbst»124.

Unter diesen Voraussetzungen kann es nicht mehr verwunderlich
sein, daß sich Kant zur platonischen Philosophie, wie er sie verstand,
hingezogen fühlte. Und er glaubte, diese Philosophie besser zu verstehen
als Piaton selbst125. So meint er: «Piaton bemerkte sehr wohl, daß

unsere Vernunft natürlicherweise sich zu Erkenntnissen aufschwinge, die
viel weiter gehen, als daß irgendein Gegenstand, den Erfahrung geben

"« Ebd. A 117, 122.
117 Ebd. A 116, 119.
118 Ebd. A 114.
119 Ebd. B 143.
120 Ebd. A 111, B 131.
I27 Ebd. A 127.
122 Ebd. A 124.
123 Ebd. A 114.
124 Ebd. B 134.
723 Ebd. A 314.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 35

kann, jemals mit ihnen kongruieren könne»126, und er rät, «diesem
Gedanken mehr nachzugehen»127.

Während Piaton aus dem Faktum, daß die Ideen nicht zu unseren
Besitztümern gehören, wie sie sich auch nicht durch die Dinge der Welt
darstellen lassen 128, schloß, daß wir wie die Dinge der Welt an ihnen als

in einem xoapoç votjtoç befindlichen Wesenheiten, «welchen wir das

eigentliche Sein zuschreiben»129, teilhaben130, schließt Kant nur auf
Vernunftideen, nach denen als bloß regulativen Prinzipien alle Erkenntnis

der transzendentalen Wirklichkeit sich richten muß. Es ist dabei
aber sehr beachtenswert, daß nun diesen Ideen bei Kant innerhalb des

transzendentalen Raumes ganz ähnliche Funktionen zukommen wie den

platonischen Ideen in der Seinstranszendenz ihres xoapoç vovjxoç:
1. Wie für Piaton alle Wirklichkeit hinter den Ideen zurückbleibt

und doch an ihnen teilhat131, sagt Kant: «Was bei diesen Prinzipien
merkwürdig ist,... ist dieses: daß sie transzendental zu sein scheinen,
und, ob sie gleich bloße Ideen zur Befolgung des empirischen Gebrauchs
der Vernunft enthalten, denen der letztere nur gleichsam asymptotisch,
d. i. bloß annähernd folgen kann, ohne sie jemals zu erreichen, sie gleichwohl

objektive aber unbestimmte Gültigkeit haben, und zur Regel
möglicher Erfahrung dienen, auch wirklich in Bearbeitung derselben als

heuristische Grundsätze mit gutem Glück gebraucht werden, ohne daß

man doch eine transzendentale Deduktion derselben zustande bringen
kann»132.

2. Wie für Piaton die Ideen Ganzheit und Einheit für die Dinge
bedeuten 133, so sagt Kant: «Die Vernunfteinheit setzt jederzeit eine Idee

voraus, nämlich die von der Form eines Ganzen der Erkenntnis, welches

vor der bestimmten Erkenntnis der Teile vorhergeht und die Bedingungen

enthält, jedem Teile seine Stelle und Verhältnis zu den übrigen apriori
zu bestimmen. Diese Idee postuliert demnach vollständige Einheit der
Verstandeserkenntnis, wodurch diese nicht ein zufälliges Aggregat, sondern
ein nach notwendigen Gesetzen zusammenhängendes System wird »134.

126 Ebd.
122 Ebd. A 316.
128 Parm. 133 D - 134 B.
128 Phaidon 78 D.
i3° Phaidon 79 B - 80 A, 100 B - 101 A; Parm. 129 A - 129 D.
'31 Phaidon 74 A - 74 C.
132 Kritik d. r. Vft. A 663, B 691.
133 Parm. 157 B - 158 B.
134 Kritik d. r. Vft. A 645, B 673.



36 Zwischen Immanenz und Transzendenz

3. Wie für Piaton besonders die Ideen der Vielheit an sich135, der
Gleichheit an sich 136 und der Einheit an sich 137 weder in der dinglichen
Wirklichkeit noch durch unser Denken als solches verwirklicht sein

können, sondern beiden Bereichen vorgegeben sind und diese nur daran
teilnehmen lassen, so nennt Kant als die «Prinzipien der systematischen
Einheit»: «Mannigfaltigkeit, Verwandtschaft und Einheit, jede derselben
aber als Ideen im höchsten Grade ihrer Vollständigkeit genommen»138.

4. Wie für Piaton der x6<t[jioç voy)toç die notwendige Forderung zur
Erklärung durchgängiger Sinn- und Wesenseinheiten ist, sagt Kant: «alle

mannigfaltigen Gattungen sind nur Abteilungen einer einzigen obersten
und allgemeinen Gattung; und aus diesem Grundsatz dessen unmittelbare

Folge: datur continuum formarum» 139.

5. Dieses «continuum formarum» mit seinen Prinzipien der Homo-

geneität, der Spezifikation und der Kontinuität ist als transzendentale
Wirklichkeit wie bei Piaton der yJjgu.oç, votjtoç als transzendente Realität

140 ebenso den Gegenständen der Erfahrung vorgelagert wie dem
Denken. Denn wie die Erfahrung an dem Prinzip der Spezifikation
deshalb nur teilhat, weil sie zugleich auch durch das Prinzip der Homogenei-
tät und Kontinuität bestimmt ist und umgekehrt, so hat auch unser
Denken deshalb nur teil an diesen Prinzipien, weil es von allen und in
verschiedenem Umfang bestimmt wird: «Auf solche Weise vermag bei
diesem Vernünftler mehr das Interesse der Mannigfaltigkeit, bei jenem
aber das Interesse der Einheit» 141.

Solche Gemeinsamkeiten dürfen selbstverständlich nicht im Sinne
einer Gleichheit, sondern nur im Sinne einer Analogie verstanden werden,
da bei Kant der Geltungsbereich dieser Ideen durch die Preisgabe des

echten Teilhabedenkens auf den immanentistischen transzendentalen
Kreis eingeschnürt bleibt. In Konsequenz zur cartesischen Isolierung des

Denkens aus dem Seinshorizont heraus erschöpft sich alle Bedeutung
dieser Ideen im Formalen und Funktionalen. Ein des echten Teilhabedenkens

beraubter «Piatonismus» konnte somit bei Kant nicht mehr in
die Transzendenz hinüberretten und forderte den Autonomismus, wie

135 Parm. 129 A - 129 D.
136 Phaidon 74 A - 74 C, Parm. 129 A, 135 C - 136 A, Phaidon 74 A - 74 C.
137 Parm. 129 A - 129 D.
138 Kritik d. r. Vft. A 602, B 690.
139 Ebd. A 59, B 687.
140 Parm. 129 A - 129 D, Phaidon 80 A - 80 D.
141 Kritik d. r. Vft. A 666, B 694.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 37

schon H. E. Hengstenberg überzeugend gezeigt hat142. Hier tritt deutlich
hervor, welche viel zu wenig beachtete gewichtige Rolle das Teilhabedenken

in der neuzeitlichen Erkenntniskritik spielt. An dieser Stelle
erscheint es auch von Wichtigkeit, sich dessen zu erinnern, daß das

platonische Teilhabedenken nicht aus Ahnungslosigkeit gegenüber den
Problemen des Immanentismus, sondern im Bewußtsein seiner zu echter
Transzendenz führenden Kraft den Immanentismus überwand. Denn
schon in Piatons «Parmenides» wird der Einwand des Sokrates, «ob nicht
etwa jede von diesen Ideen nur ein Gedanke ist und ihr eben als solcher

nirgends anders zu sein zukommt als in der Seele» 143 im folgenden durch
das Bewußtsein der echten Seinsbezogenheit dieses Denkens überwunden.

So sehr nun Kant nur ein transzendentalphilosophisches Teilnehmen
des Vernunftgebrauchs und der Erfahrung an vorgegebenen Vernunftideen

kennen wollte, mußte er doch auch diese Neigung zur Transzendenz,

die in jedem Teilhabedenken liegt, spüren und sich so hart an die
Grenzen seines Immanenzkreises treiben lassen, daß er in Versuchung
geriet, in die Transzendenz hinüberzuspielen, so sehr er auch darauf
bedacht war, in seinem transzendentalen Kreise zu verharren. So wurde

er in die Richtung der Gedanken gedrängt, die Piaton in die Worte faßte :

«Diese Ideen stehen gleichsam als die Musterbilder im Bereiche des

Daseins da, und jene Teilnahme desselben (sc. des Anderen) an den

Ideen ist keine andere als eben die, daß es ihnen nachgebildet ist»144,

wie die folgenden Worte Kants zeigen: «Das Ideal ist... also das Urbild
(Prototypon) aller Dinge, welche insgesamt, als mangelhafte Kopien
(ectypa), den Stoff zu ihrer Möglichkeit daher nehmen, und indem sie

demselben mehr oder weniger nahekommen, dennoch unendlich weit
daran fehlen, es zu erreichen» 145. Es ist auffällig, wie sehr hier für Kant
das Ideal als «Urbild aller Dinge» und als «Stoff zu ihrer Möglichkeit» den

Charakter des Realen, beinahe Transzendenten zu erhalten scheint ganz
ähnlich, wie für Leibniz die vérités éternelles in Gott die realen Möglichkeiten

der Dinge darstellten 145. Auch die Funktion der «Bestimmung
des Nachbildes» 147 erkennt Kant diesem Urbild zu. Doch sogleich will

142 Autonomismus und Transzendenzphilosophie, a. a. O., S. 180, 275, 277,
296, 298, 301 ff.

143 Parm. 132 A - 132 C.
144 Parm. 132 C - 133 A.
145 Kritik d. r. Vft. A 578, B 606.
146 Erdmann, S. 353 a.
147 Kritik d. r. Vft. A 569, B 597.



38 Zwischen Immanenz und Transzendenz

sich Kant zur transzendentalen Ordnung zurückrufen: «Diese Ideale,
ob man ihnen gleich nicht objektive Realität (Existenz) zugestehen

möchte, sind doch um deswillen nicht für Hirngespinste anzusehen» 148.

So suchte Kant die Möglichkeit eines Ausgleitens in die Transzendenz

sogleich zu überwinden.
Aber wenn er doch von der «objektiven Realität der Ideen»149 oder

von ihrer «objektiven Gültigkeit» 150 spricht, so erhebt sich die Frage,
wie den Ideen als bloß regulativen Prinzipien doch diese Bedeutung
zukommen soll, wie sie Norm, Urbild, Prototyp sein sollen, ohne selbst mit
dem Konstitutiven etwas zu tun zu haben. In dieser Aporie mußte Kant
verharren, um seiner vom Cartesianismus und Psychologismus her
bestimmten, gegen das Teilhabedenken gerichteten Voraussetzung treu
bleiben zu können. Denn wären die Ideen von realer konstitutiver Gültigkeit,

so müßten in den Immanenzkreis auch Erscheinungen aufgenommen
werden, die nicht mehr durch die Konstitutionsleistungen des Verstandes,

sondern nur noch durch transzendente Instanzen erklärt werden
könnten. Damit wäre aber der Immanenzkreis gesprengt und wieder
Raum für das Teilhabedenken geschaffen. Die Voraussetzung der
Verbannung des Teilhabedenkens blieb also hier trotz der aufgezeigten

Aporien bestimmend. Es blieb dabei, daß Kant zwar einsah: «wenn dem

größtmöglichen Gebrauche meiner Vernunft eine Idee zum Grunde liegt,
die an sich selbst nie adäquat in der Erfahrung kann dargestellt werden,
ob sie gleich, um die empirische Einheit dem höchstmöglichen Grade

zu nähern unumgänglich notwendig ist, so werde ich nicht allein befugt,
sondern auch genötigt sein, diese Idee zu realisieren, d. h. ihr einen
wirklichen Gegenstand zu setzen» m, aber auf Grund dieser seiner Voraussetzung

sogleich hinzufügte: «aber nur als ein Etwas überhaupt..., dem

ich nur als einem Grunde jener systematischen Einheit in Beziehung auf
die letztere solche Eigenschaften gebe, als den Verstandesbegriffen im
empirischen Gebrauch analogisch sind».

Die größte Aporie aber dieser Position war die Tatsache, daß diese

Preisgabe des Teilhabedenkens gerade ein Teilhabedenken voraussetzte.
Denn um die Grenze des Immanenzkreises gegenüber dem transzendenten
Seinshorizont der Dinge an sich ziehen zu können, mußte Kant auf das

transzendente Sein der Dinge an sich die Kategorie der «Negation» an-

148 Ebd.
149 Ebd. A 665, B 693.
150 Ebd. A 663, B 691.
151 Ausg. d. Berl. Akad. d. Wiss. III, 447.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 39

wenden, welche nur für den Erscheinungsbereich anwendbar sein sollte.
Die Möglichkeit aber der Anwendung einer immanenten Kategorie auf
ein transzendentes Sein setzt voraus, daß Immanenz- wie Transzendenzkreis

an einer wenn auch noch so minimalen identischen Sinnordnung
partizipieren. Kant braucht also das Teilhabedenken, um das Teilhabedenken

aufzugeben. Wie sehr Kant im übrigen auch die Kategorien der

Kausalität, Realität, Vielheit, Allheit auf die Dinge an sich anwenden

muß 152, ist schon herausgestellt worden 153. Fichte sah sehr richtig, daß

es entweder möglich sein müßte, auch das transzendente Sein (Nicht-Ich)
durch das Immanenzzentrum (Ich) gesetzt werden zu lassen, oder eine

reine Transzendentalphilosophie, d. h. eine echte Aufgabe des Teilhabedenkens,

nicht möglich sein könne. Kant fand aber noch nicht zu dieser

Konsequenz. Deshalb ließ er die Realität der Dinge an sich bestehen,

von ihnen «Affektionen» ausgehen154, ja bezeichnete sie selbst als «Grund
der Erscheinungen» 1S5. Unter diesen Voraussetzungen konnte er nur
durch den absoluten, den Phänomenen nicht mehr gemäßen Ausschluß
der Vernunftideen vom Erscheinungsbereich in seiner Vorentscheidung
der Verbannung des Teilhabedenkens einen in sich widersprüchlichen
immanentistischen Autonomismus begründen, um für den transzendentalen

Kreis wie für die Begründung desselben doch auf das Teilhabedenken

verwiesen zu sein. Es kann daher nicht oft genug betont werden,
wie sehr sein Immanentismus in den transzendenten Horizont eingebaut
ist. Damit aber ist die Voraussetzung gemacht, die Kant ja gerade nicht
wahrhaben will, daß Immanenzkreis und transzendenter Horizont,
Denken und Sein von einer identischen, realen und transzendenten
Sinnordnung überspannt und getragen sind, an der sie eben teilhaben.

6. Das Scheitern des transzendentalen Identitätsdenkens

an der Forderung transzendenter Sinnidentität

Die Kantschen Aporien zeigen deutlich: wenn ein reiner transzendentaler

Immanentismus durchführbar werden sollte, müßten die
Unterschiede zwischen dem Transzendenten und Transzendentalen schwinden,
da sonst immer eine irgendwie geartete, wenn auch noch so reduzierte

152 Prolegomena § 13, Anm. II.
153 E. Adickes, Kant und das Ding an sich, Berlin 1924.
134 Prolegomena § 13, Anm. II, § 32.
153 Ebd. § 32, § 59.



40 Zwischen Immanenz und Transzendenz

und als irreal betonte Beziehung der Teilhabe zwischen dem Transzendenten

und dem Immanenten den Immanentismus jederzeit zu sprengen
drohte.

Fichte, Schelling und Hegel sahen daher ihre Aufgabe in der

Aufhebung dieses Unterschiedes. Dadurch wurde aber notwendig ein
Identitätsdenken gefordert, das die gesamte Wirklichkeit auf den einen
transzendentalen Immanenzpunkt reduzieren sollte. Gerade aber in diesem

Ringen um die letzte Konsequenz in der Preisgabe des Teilhabedenkens
sollte dieses erneut seine Unumgänglichkeit zeigen, da dieser Versuch
einer Reduktion der Transzendenz auf die Immanenz an der Forderung
einer Immanenz und Transzendenz übergreifenden Sinnidentität scheiterte.

Fichte wollte in seiner «Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre»

das Transzendente auf das Transzendentale zurückführen, wenn
er sagte: «Nun ist das Nicht-Ich im Ich gesetzt: denn es ist entgegengesetzt;

aber alles Entgegensetze setzt die Identität des Ich, in welchem

gesetzt, und dem Gesetzten entgegengesetzt wird, voraus»156. Das
Transzendente soll so seines Charakters einer über den Immanenzkreis
hinausliegenden Realität beraubt werden und in der Setzung des Ich, das sein

eigenes Sein 157 wie das des Nicht-Ich produziert158, aufgehen.
Grundsätzlich den gleichen Weg geht Hegel, wenn er den absoluten

Geist wie die Natur auf den Immanenzpunkt des «sich fortbewegenden
und sich entwickelnden Begriffs» zurückführen will159. Damit mußte es

aber auch möglich sein, jene Phänomene, die das antike und
mittelalterliche Teilhabedenken aus der Transzendenz erklärte, als Begriffsleistung

zu verstehen.

Gegenüber dem Heraklitismus, der nur das Werden, die Vielheit
und Mannigfaltigkeit der Dinge kannte, und gegenüber dem Eleatismus,
der nur das Unveränderliche, Sichgleichbleibende, statisch Starre für
wirklich hielt, Werden und Bewegung aber als Schein erklärte, fand das

platonische Teilhabedenken, wie wir sahen, die vermittelnde Lösung:

156 Ebd. I, § 3.
157 Ebd. I, § 1.
158 Ebd. I, § 3.
159 Encyclopädie der philos. Wissenschaften III, § 577: «Das Sich-Urteilen der

Idee in die beiden Erscheinungen (sc. Geist n. Natur) bestimmt dieselben als ihre
Manifestationen, und es vereinigt sich in ihr, daß die Natur der Sache, der Begriff,
es ist, die sich fortbewegt und entwickelt, und diese Bewegung ebensosehr die Tätigkeit

des Erkennens ist, die ewige an und für sich seiende Idee sich ewig als absoluter
Geist betätigt, erzeugt und genießt. »



Zwischen Immanenz und Transzendenz 41

die Einheit in der Vielheit, das Bleibende im Werden und in der

Veränderung wurde erklärt durch die Teilhabe des Mannigfaltigen wie des

Sichverändernden an den sich gleichbleibenden, identischen und
unveränderlichen Ideen wie durch den verschiedenen Grad der Teilhabe an
diesen. Sollte durch den Begriff als Immanenzpunkt der gesamten
Wirklichkeit der Teilhabegedanke verdrängt werden, so mußte es möglich
sein, aus ihm als solchem die Einheit in der Vielheit, das Bleibende im
Werden zu erklären, das heißt, aus dem Begriff selbst das Eine (A) wie
das Andere (non A) zu entwickeln. Notwendige Folgerung einer so zu
fordernden Entwicklung des non A aus A war es, die Begriffe «flüssig»
werden zu lassen und das Widerspruchsgesetz zu erschüttern. So sagt
Hegel in seiner Vorrede zur «Phänomenologie des Geistes»: «Die
Gedanken werden flüssig, indem das reine Denken das Fixe ihres
Sichselbstsetzens aufgibt, sowohl das Fixe des reinen Konkreten, welches

Ich selbst im Gegensatze gegen unterschiedenen Inhalt ist, als das Fixe
von Unterschiedenen» 160. So kann Hegel zu Beginn seiner «Wissenschaft
der Logik» sagen: «Das reine Sein und das reine Nichts ist dasselbe.»

Unter diesen Voraussetzungen soll nun das in den Begriffen der
These und Antithese Entgegengesetzte im Begriff der Synthese
vereinigt werden. Wie aber könnte dies anders möglich sein, als daß die
Thesis AC und die Antithesis BC sich in der Synthesis DC und in der
Identität des C treffen. Das heißt aber doch wiederum nichts anderes,
als daß Thesis und Antithesis an einem Gemeinsamen in der Synthesis
von vorneherein «teilhaben». Daher sagt Hegel in seiner Vorrede zur
«Phänomenologie des Geistes», daß «das reine Denken» das «Fixe von
Unterschiedenen» «aufgibt», «die, im Elemente des reinen Denkens
gesetzt, an jener Unbedingtheit des Ichs Anteil haben» 161. Auch hier zeigt
sich also, daß ein transzendentales Teilhabedenken unvermerkt wieder
im Immanenzkreis der Hegeischen Logik Dienste leisten soll, die es

seiner eigentlichen Natur nach nicht in der Immanenz, sondern nur in
der Transzendenz leisten kann.

Indem so aus dem transzendent-ontologischen Teilhabedenken eine

bloß immanent-logische Anteilnahme der Begriffe untereinander wurde,
mußten die Ideen schwere Doppelaufgaben bewältigen und zugleich
«Subjekt-Objekt, Einheit des Ideellen und Reellen, des Endlichen und
Unendlichen, der Seele und des Leibes» sein 162. Sie sollten den Charakter

160 Ebd., Lasson S. 23.
161 Ebd.
162 Wiss. d. Logik, § 214.



42 Zwischen Immanenz und Transzendenz

des Prozessualen und des Identischen zugleich haben: «Die Idee ist
wesentlich Prozeß, weil ihre Identität nur insofern die absolute und freie
des Begriffs ist, insofern sie die absolute Negativität und daher dialektisch

ist»163. Diese «Identität» soll aber nicht als «ruhig beharrende

Identität» verstanden werden, da sie ja «Prozeß» sein soll164. Doch auch
eine prozessuale Identität müßte zumindest innerhalb des «Prozesses»

eine ruhig beharrende Sinnidentität sein, sonst wäre es gar keine Identität
mehr. Die Aporetik wird deutlich. Wie zudem Hegel auf Grund seiner

Voraussetzungen die Idee als «Einheit des Ideellen und Reellen, des

Unendlichen und Endlichen» 165 versteht, so muß er doch auch wieder

sagen: «weil die Idee Prozeß ist, ist der Ausdruck für das Absolute: die

Einheit des Ideellen und Reellen, des Denkens und Seins, falsch»166.

Wie man auch Hegels großartigen Gedanken, die Statik der
Begriffe als fragwürdig zu erweisen, rechtfertigen mag, so zeigt sich doch

deutlich, daß die Idee in ihrem transzendentalen und immanent-logischen
Charakter hier überfordert wird, indem sie das leisten soll, was eine vom
Teilhabedenken getragene Transzendenzphilosophie nur aus einem
transzendenten Sinn- und Seinshorizont klar und widerspruchsfrei zu leisten
vermochte. Der durch die Aufgabe des Teilhabedenkens notwendige
Versuch, vom Immanenzpunkt her die Transzendenzwirklichkeit zu
erklären, mußte das philosophische Denken in die Enge treiben,
überfordern, allerdings dadurch auch zu ungewöhnlichen Leistungen zwingen.
Das Gewaltsame und zugleich Kühne dieses Denkens zeigt deutlich die
Ambivalenz dieses Versuchs, für den das «Geistige allein das Wirkliche
ist» 167.

Schon die angeführten Aporien der Hegeischen Logik zeigen deutlich,

daß es gerade die für das Teilhabedenken wesentliche Forderung
einer die heterogenen Realitäten übergreifenden Sinnidentität war,
welcher zu entsprechen über die Kraft des transzendentalen Immanentismus

hinausging und die diesen so zum Scheitern verurteilte.
Wie also Fichte und Hegel das Transzendente vom Immanenzpunkt

des Transzendentalen her verstehen wollten, und das antik-mittelalterliche

Teilhabedenken die Immanenz aus der Transzendenz verstand, so

wollte nun Schelling beide Wege zugleich gehen: den ersten in seiner

163 Wiss. d. Logik, § 215.
164 Ebd., § 215.
165 Ebd., § 214.
166 Ebd., § 215.
167 Vorrede z. Phän. d. Geistes, Lasson S. 17.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 43

«Transzendentalphilosophie», den zweiten in seiner «Naturphilosophie».
So sagt er: «Wenn es nun Aufgabe der Transzendentalphilosophie ist,
das Reelle dem Ideellen unterzuordnen, so ist es dagegen Aufgabe der

Naturphilosophie, das Ideelle aus dem Reellen zu erklären»168. «Idealismus

und Realismus setzen sich wechselseitig voraus Reflektiere ich
auf beide zugleich, so entsteht mir ein Drittes aus beiden, was man Ideal-
Realismus nennen kann»169. Eine Verbindung aber von Transzendental-
und Transzendenzphilosophie macht eine reine Transzendentalphilosophie

unmöglich, da ein transzendentalphilosophischer Immanentismus

nur bei der Möglichkeit einer Rückführung der Transzendenz auf die

Immanenz hätte sinnvoll sein können, sofern man nicht eben mit Hilfe
des Teilhabedenkens die Preisgabe des Teilhabedenkens beweisen will.
Deshalb mußte Schelling unter diesen Voraussetzungen den Rahmen
der Transzendentalphilosophie sprengen und den transzendentalen
Immanentismus überwinden.

Wie Leibniz, dem Schelling besondere Beachtung schenkt, läßt ihn
die «prästabilierte Harmonie» zwischen Immanentem und Transzendentem,

d. h. die Einsicht in eine objektive Sinnidentität beider Bereiche
auf ein Vermittelndes, Objektives, Höheres schließen: «Eine solche
prästabilierte Harmonie des Objektiven (Gesetzmäßigen) und des
Bestimmenden (Freien) ist allein denkbar durch etwas Höheres, was über beiden

ist, was also weder Intelligenz noch frei, sondern gemeinschaftliche
Quelle des Intelligenten und Freien ist. Wenn nun jenes Höhere nichts
anderes ist als der Grund der Identität zwischen dem absolut Subjektiven

und dem absolut Objektiven, dem Bewußten und dem Bewußtlosen

so kann jenes Höhere selbst weder Subjekt noch Objekt, auch

nicht beides zugleich, sondern nur die absolute Identität sein, in welcher

gar keine Duplizität ist, und welche eben deswegen, weil die Bedingung
alles Bewußtseins Duplizität ist, nie zum Bewußtsein gelangen kann» 17°.

Dieses höhere, absolute Identische, welches Schelling auch «das

Vermittelnde des sich selbst bestimmenden Subjektiven in uns und des

Objektiven»171 nennt, ist die «Intelligenz an sich», die «die objektive
Gesetzlichkeit der Geschichte ein für allemal prädeterminiert» 172. So kann

168 Münchner Jubiläumsausg., Bd. 2, S. 272.
169 System des transzendentalen Idealismus, Münchner Jubiläumsausg.

Bd. 2, S. 386.
«o Ebd. S. 600.
171 Ebd.
"2 Ebd. S. 599.



44 Zwischen Immanenz und Transzendenz

deshalb in der «Naturphilosophie» das Transzendentale aus dem
Transzendenten wie in der «Transzendentalphilosophie» das Transzendente

vom Transzendentalen her verstanden werden, weil Transzendenz- wie
Immanenzkreis in der Identität einer objektiven Sinnordnung gründen.
Wie Schelling sagt: «Nur dadurch, daß Intelligenzen außer mir sind,
wird mir die Welt überhaupt objektiv»173, so heißt es: «Denn das ewig
und allein Objektive für alle Intelligenzen ist eben die Gesetzmäßigkeit
der Natur». Diese Geist- und Sinnidentität ist bei Schelling wie in der

Coincidentia oppositorum letztlich das Absolute, Göttliche 174. So hatte
Schelling erkannt, daß eine Rückführung des Transzendenten auf das

Transzendentale angesichts der Seinsfülle und Seinsdichte des

Transzendenten nur insofern und insoweit möglich sei, als die hinter dem
Transzendentalen zu fordernde Sinnrealität identisch sei mit dem sich im
Transzendenten verwirklichenden objektiven Geist.

Durch diese Schellingschen Gedanken war wieder Raum geschaffen

für das Teilhabedenken im traditionellen Sinne. Schelling verdeutlicht
dies durch einen sehr schönen und anschaulichen Vergleich: «Wenn wir
uns die Geschichte als ein Schauspiel denken, in welchem jeder, der daran

Teil hat, ganz frei und nach Gutdünken seine Rolle spielt, so läßt sich

eine vernünftige Entwicklung dieses verworrenen Spiels nur dadurch

denken, daß es Ein Geist ist, der in allen dichtet, und daß der Dichter,
dessen bloße Bruchstücke die einzelnen Schauspieler sind, den objektiven
Erfolg des Ganzen mit dem freien Spiel aller einzelnen schon zum Voraus

so in Harmonie gesetzt hat, daß am Ende wirklich etwas Vernünftiges
herauskommen muß Durch jede einzelne Intelligenz handelt das Absolute»

17S. So sehr dieses Teilhabedenken Schellings auch durch das

Identitätsdenken stets bedroht war, wie er z. B. die Natur als Produktivität
(natura naturans) mit der Natur als Produkt (natura naturata) mit
Anklagen an Spinoza identifizierte 176, stehen doch auch bei ihm die Worte :

«Das Unbedingte kann überhaupt nicht in irgendeinem einzelnen Ding,
noch in irgendetwas gesucht werden, von dem man sagen kann, daß es ist.
Denn was ist, nimmt nur an dem Sein Teil, und ist nur eine einzelne Form
oder Art des Seins» 177.

173 Ebd. S. 555.
174 Vgl. Hegel, Vergleichung des Schellingschen Prinzips der Philosophie

mit dem Fichteschen.
175 Münchner Jubiläumsausg. Bd. 2, S. 602.
176 Ebd. S. 284.
177 Ebd. S. 12.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 45

So betrachtet reiht sich Schelling in die Tradition des platonischen,
augustinischen, thomistischen, cusanischen, leibnizschen Sinn- und
Teilhabegedankens. Er tritt damit aus dem durch Descartes begründeten
Immanentismus heraus und zeigt der idealistischen Transzendentalphilosophie

in seiner Forderung einer transzendenten Sinnidentität ihre
wirkliche Grenze.

7. Das Wiederfinden des echten Sinngedankens
im transzendentalen Teilhabedenken bei E. Husserl

und der Versuch einer Rückkehr zum transzendenten Teilhabedenken
bei N. Hartmann

Wie Fichte und Hegel versuchte auch Husserl, den durch die
Aufgabe des Teilhabedenkens bei Descartes begründeten Kantschen
Immanentismus neu durchzuführen. Husserl weiß, daß der Versuch, das
Transzendente auf das Transzendentale zurückzuführen, an der Forderung
transzendenter Sinnidentität scheitern mußte. Deshalb wollte er sich von
vorneherein auf einen nur methodischen Immanentismus beschränken,
der ganz einfach von der Transzendenz nur einmal absehen sollte: «Die

Ausschaltung der Natur war für uns das methodische Mittel, um die

Blickwendung auf das transzendental reine Bewußtsein überhaupt zu
ermöglichen» 178. Mit dieser Methode der Ausklammerung und der Reduktionen

glaubte Husserl, der kantschen Aporie, die Kategorie der «Negation»

auf Transzendentes anwenden zu müssen und so die Preisgabe des

Teilhabedenkens mit Teilhabedenken zu begründen, entgehen zu können.
Daher will er von dem «Versuch universeller Negation»179, wie er ihn
in richtigem Verständnis zuerst in Descartes' «universellem Zweifelsversuch»

sieht, bewußt absehen: «An die Stelle des cartesianischen
Versuchs eines universellen Zweifels könnten wir nun die universelle in
unserem scharf bestimmten und neuen Sinne treten lassen» 18°. Mit dieser

völligen Enthaltung einer Aussage der «Welt»181 gegenüber glaubt
Husserl, erstmalig «theoriefrei» 182 einen Immanentismus in den Bereich
des Möglichen zu rücken: «Alle transzendenten Thesen setzen wir außer

178 Ideen zu einer reinen Phänomenologie u. phänomenolog. Philosophie § 56.
179 Ideen § 31.
180 Ideen § 32.
181 Ebd.
182 Ebd.



46 Zwischen Immanenz und Transzendenz

Aktion, wir machen sie nicht mit; unseren erfassenden und theoretisch
forschenden Blick richten wir auf das reine Bewußtsein in seinem absoluten

Eigensein»183.
Dieser außerordentlich geschickte Kunstgriff ermöglicht es nun

Husserl, unvoreingenommener als Kant die Sinneinheiten des Bewußtseins

184 für sich zu betrachten. Diese Unvoreingenommenheit öffnete
wieder die Sicht für ein echtes Sinnverständnis : In echter Überwindung
des Psychologismus sieht Husserl, daß die Noemata unseres Bewußtseins

wegen ihrer Unabhängigkeit vom Bewußtseinstranszendenten 185

(phänomenologische Reduktion) wie vom jeweiligen Bewußtsein (eidetische
Reduktion) in den Noesen eines transzendentalen Bewußtseins gründen.
Als für eine «phänomenologische Disziplin maßgebend» bezeichnet daher
Husserl «das Problem der allgemeinen 'Konstitution' der Gegenständlichkeiten

der Region Ding im transzendentalen Bewußtsein»186.

So sehr nun Husserl mit diesem «transzendentalen Bewußtsein» die
Tradition von Kants «synthetischer Einheit der Apperzeption»
fortsetzen will, nähert er sich damit doch weit mehr der platonischen
Forderung eines transzendenten Sinnes als Kanti87. So sagt er im Hinblick
auf das «reine Bewußtsein in seinem absoluten Eigensein » 188 : «Wir haben

eigentlich nichts verloren, aber das gesamte absolute Sein gewonnen, das

recht verstanden alle weltlichen Transzendenzen in sich birgt, sie in sich
'konstituiert'»189.

Nun muß man klar sehen: das Noema wird zwar in den

Konstitutionsleistungen der Noesen des transzendentalen Bewußtseins
konstituiert, aber in unseren Bewußtseinsakten verwirklichen wir dieses

Noema in Teilhabe unserer Akte daran : «Im Akte des Wertens aber sind
wir dem Werte, im Akte der Freude dem Erfreulichen, im Akte der Liebe
dem Geliebten, im Handeln der Handlung zugewendet, ohne all das zu
erfassen» 19°. Wie wir für Piaton das Gleiche, Gute, Schöne nur erfassen

in Teilhabe am «Gleichen an sich», «Guten an sich», «Schönen an sich»,

so haben wir für Husserl im Akt der Freude am Erfreulichen, im Akt des

Wertens am Wert, im Akt der Liebe am Geliebten teil. Daher konnte

183 Ideen § 50.
184 Ideen § 55.
185 Ideen §49.
186 Ideen § 149.
187 Ideen § 55.
188 Ideen -§ 50.
189 Ebd.
190 Ideen § 37.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 47

sich Husserl in der Tradition des «Piatonismus» sehen191. Damit wird
wieder der echte Sinngedanke in den transzendentalen Kreis
aufgenommen, und erst von hier her wird eine wirkliche Überwindung des

Psychologismus möglich.
Denn so sehr Kant auch den Psychologismus überwinden wollte,

war er doch noch darin befangen, weil er noch nicht diesen Zugang zum
echten Sinngedanken hatte. So hatte Kant noch in seiner «transzendentalen

Ästhetik» gelehrt: «Wir kennen nichts als unsere Art, sie (sc. die

Gegenstände) wahrzunehmen, die uns eigentümlich ist, die auch nicht
notwendig jedem Wesen, obzwar jedem Menschen zukommen muß»192.

Husserl sah deutlich, wie tief dieser Psychologismus noch in der

Transzendentalphilosophie drinsteckte, wenn er davon spricht, daß «viele, die
sich Idealisten nennen», der «Neigung, das Eidetische zu psychologisieren»,

erliegen 193. Wie dagegen Husserl wieder zum echten Sinngedanken findet,
zeigen die Worte: «Wer Ideen, Wesen für 'psychische Gebilde' ansieht...,
schreibt dem Bewußtseinsfluß als reelles Bestandstück zu, was ihm
prinzipiell transzendent ist» 194. Die Ideen sind für ihn nicht mehr bloß
transzendentale Notwendigkeiten und Ordnungsprinzipien, sondern
«Wesensnotwendigkeiten» 19S. Damit hat Husserl zwar den transzendentalen
Immanentismus noch nicht gegenüber der eigentlichen Transzendenz zu
öffnen vermocht, aber doch über einen bloß intersubjektiv-menschlichen
Kreis hinaus zur Transzendenz des mit den Noesen des transzendentalen
Bewußtseins gemeinten echten Sinngedankens geführt, wie er doch für
das Teilhabedenken so wesentlich war.

So sehr im übrigen Husserl glaubte, mit seinen Reduktionen und
Ausklammerungen gegenüber der Transzendenz krjs/y{ zu üben, lag doch
darin bereits eine gewisse Anerkennung zum wenigsten der Realität des

Transzendenten. Denn wegklammern läßt sich ja nur etwas, das wenigstens

ein phänomenales Sein hat. Das Bewußtseinsphänomen aber von
einem realen Objekt kann nicht durch die Intentionalität auf ein intentio-
nales Objekt erklärt werden. Deshalb blieb trotz aller Reduktionen doch
ein nicht mehr reduzierbarer Rest von Bewußtseinsphänomenen des

Realen. Eine Ausklammerung ohne Wissen um das, was ausgeklammert
werden soll, ist eben nicht möglich. Gibt es aber ein Wissen um Trans-

191 Ideen §61.
»2 Kr. d. r. Vft. A 42.
193 Ideen § 61.
193 Ebd.
195 Ideen § 149.



48 Zwischen Immanenz und Transzendenz

zendentes, so wird wieder die Beziehung einer, wenn auch noch so
minimalen Teilhabe des Immanenten wie des Transzendenten an einem
gemeinsamen Sinn unumgänglich.

So sah N. Hartmann sehr klar, daß im Wesen des Realitätsphänomens

etwas liege, «das über das Phänomen hinausweist»196. Deshalb ist
für ihn «alle immanenzphilosophische Deutung nichts als ein Atavismus
standpunktlicher Vorurteile»197. Wie M. Scheler und A. Pfänder will er
Husserl seine Reduktionen nicht mehr nachvollziehen und wirft der

Phänomenologie Husserls vor, sie mache «den Immanenzstandpunkt der
Methode zu einem Immanenzstandpunkt der Sache»198. Es dürfe eben

nicht willkürlich vom Phänomen ausgeschlossen werden, daß das

Bewußtsein in seiner Intention ein «An-sich-seiendes» meine 199.

Hartmann sieht sehr richtig, daß in den Husserlschen Reduktionen
trotz der Forderung des «Ausschaltens» die Aporie des Immanentismus
noch steckte, mit Hilfe von in den Reduktionen mitgegebenen
Teilhabevorstellungen das nur im Teilhabedenken zu bewältigende Phänomen
der Intentionalität auf einen realen, ansichseienden Gegenstand
ausschließen zu wollen. So hatte die Geschichte des Immanentismus immer
deutlicher gezeigt, wie unumgänglich die Voraussetzung der Teilhabe ist.

Deshalb wollte Hartmann das transzendente Teilhabedenken wieder
in Geltung setzen: «Die logische Sphäre muß also auch irgendwie der
ontisch realen Sphäre eingeordnet sein und ein reales Verhältnis zu der

von dieser umfaßten gnoseologischen Sphärenlagerung haben, muß in
ihr wurzeln und ihre ersten Prinzipien in ihr haben. Sonst wäre nicht nur
die partiale inhaltliche Deckung mit ihr nicht möglich, sondern auch die

Erkenntnisgebilde des Subjekts könnten an ihr nicht teilhaben Das aber

ist die gnoseologische Bedeutung der logischen Sphäre, daß die «objektiven»

Erkenntnisgebilde des Subjekts, gerade sofern sie Repräsentationen

des Seienden sind, auch an der idealen Struktur der logischen Sphäre
teilhaben » 200.

So sehr Hartmann damit etwas von der Unumgänglichkeit des

transzendenten Teilhabedenkens erfaßt hatte, ist er doch nicht in der

Lage, den echten Sinn dieses Teilhabedenkens wiederzufinden. Denn die

Teilhabe des Denkens am Sein bedeutet ihm eine Verzahnung von Denk-

196 Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, Berlin 1949, S. 172.
192 Ebd.
198 Ebd. S. 171.
199 Ebd. S. 172, 232, 234.
200 Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, a. a. O., S. 212.



Zwischen Immanenz und Transzendenz 49

und Seinssphäre, nicht aber eine analoge Teilhabe von Denken und Sein

an einer identischen Sinnordnung. Damit verfällt er einer nivellierenden
Ontologisierung der Denksphäre, die nun wiederum der Heterogeneität
von Denken und Sein kaum noch gerecht werden kann, wie es das echte
Teilhabedenken sehr wohl vermag. Das zeigen die Worte: «In gewissem
Sinne ist dann nicht nur das Denken dem Sein, sondern auch das Sein
dem Denken immanent»201. «Die ontologische Umprägung der
idealistischen Denkimmanenz des Seins in Seinsimmanenz des Denkens gliedert
die Vernunft in ein größeres Seinssystem ein, in welchem sie selbst das

Abhängige ist» 202. «Die Denksphäre ist also durch ontologische
Relationen in die Seinssphäre eingegliedert. Solche Relationen ragen mit
einem Ende in die Denksphäre hinein» 203.

Im Gedanken der partiellen Deckungsgleichheit von Seins- und
Denkkategorien, d. h. einer partiellen Identität, ist die Heterogeneität
von Denk- und Seinskategorien für diesen Kreis des Identischen
verloren. Denn für diesen Bereich kennt Hartmann nicht mehr den echten
Sinn einer Teilhabe, der immer analoge Teilhabe, d. h. Teilhabe gemäß
der eigenen heterogenen Seinsart, am gemeinsamen Sinn bedeutet. Für
das echte Teilhabedenken kann eine Identität zwischen Denken und
Sein nur in der Identität einer im Denken wie im Sein auf heterogene und
analoge Weise repräsentierten SinnOrdnung bestehen. So sehr Hartmann
um dieses Teilhabe- und Analogiedenken ringt, verfehlt er doch immer
wieder diesen Sinn, indem er die Identität in einer partiellen Identität
des Seins sieht. Wie er daher sagt: «Die Zuordnung (sc. der Konstellationen

im Subjekt und Objekt) hat zur Folge, daß am Bild im Subjekt
analoge {partial identische) Konstellationen entstehen wie im Objekt...
So entsteht mittelbare, allerdings transzendente Strukturidentität
zwischen Subjekt und Objekt» 204, so fügt er doch hinzu: «aber diese Identität

besteht nicht zwischen den beiderseitigen Elementen, sondern
ausschließlich zwischen den beiderseitigen Konstellationen als solchen». So

sehr sich auch Hartmann in den letzten Worten dem originären Sinn des

Teilhabedenkens zu nähern scheint, verfehlt er doch durch den Gedanken
einer ontischen, wenn auch partiellen Direktidentität den Gedanken
einer analogen, totalen, indirekten Sinnidentität.

2»i Ebd. S. 286.
202 Ebd. S. 287.
203 Ebd. S. 285, 289, 292.
20+ Ebd. S. 413.

4



50 Zwischen Immanenz und Transzendenz

Im Vorausgehenden ist deutlich geworden, wie sehr die Ansätze
neuzeitlichen Philosophierens in Wahrheit eine Auseinandersetzung mit dem
antik-mittelalterlichen Teilhabedenken darstellen und wie der Versuch
einer völligen Preisgabe des Teilhabedenkens mehr und mehr an den

Aporien des Immanentismus scheitern mußte. Wir sahen in Grundzügen,
wie sehr gerade in den philosophischen Voraussetzungen und Vorentwürfen

zunächst um die Preisgabe, sodann um das Wiederfinden des

Teilhabedenkens gerungen wurde, ohne jedoch aus der durch die

Verbannung des Teilhabedenkens bedingten Aporetik herauszufinden. Es ist
außer Zweifel, daß damit der gegenwärtigen Philosophie die Aufgabe
gestellt ist, im Bewußtsein dieses Ringens zu einer Neubesinnung auf den

echten Sinn und die wirkliche Bedeutung des Teilhabedenkens zu gelangen.
Der immanentistische Grundirrtum bestand in dem Glauben, einen

völlig voraussetzungslosen Standpunkt begründen zu können. Von
diesem Wunschtraum war das ganze Denken des Immanentismus beseelt

und sah in seiner tragischen Verblendung nicht, wie viele Voraussetzungen

in seinem so folgenschweren Vorentwurf gegen das Teilhabedenken

lagen. Es war blind den eigenen Voraussetzungen gegenüber und merkte
nicht, wie sehr jede vorgebliche Voraussetzungslosigkeit in Wirklichkeit
stets eine tiefgreifende Voraussetzung war, ohne Voraussetzungen
auskommen zu können.

Wenn der Immanentismus also um der ersehnten Voraussetzungslosigkeit

willen die Transzendenz von der Immanenz ausschließt und
deshalb den Teilhabegedanken abweist, so begibt er sich in die Täuschung,
den Teilhabegedanken überhaupt ausschließen zu können. Denn selbst
für den versuchten Ausschluß muß der Immanentismus den
Teilhabegedanken ja insofern wieder voraussetzen, als er ja nur etwas ausschließen

kann, von dem er eine, wenn auch noch so minimale Kenntnis besitzt,
die den Anspruch auf Geltung erheben kann. Erhebe ich aber einen, wenn
auch noch so reduzierten Geltungsanspruch des Gedachten auf die
Transzendenz, so muß ich wieder einen Immanenz und Transzendenz
übergreifenden Sinn voraussetzen, an dem beide teilhaben.

Wenn Descartes seinen universellen Zweifel startete, so war er sich

nicht bewußt, daß dieser Zweifel selbst die Voraussetzung enthielt, daß

kein Zweifel am Zweifel möglich sei. Denn sonst würde sich ja der Zweifel
wieder aufheben. Wenn aber kein Zweifel an der Möglichkeit eines
universellen Zweifels bestehen soll, so bedeutet dies bereits eine Gewißheit,
die sogar Anspruch auf transzendente Geltung erhebt. Denn der Zweifel
soll ja gerade hinsichtlich der Bewußtseinstranszendenz wie des Bewußt-



Zwischen Immanenz und Transzendenz 51

seins selbst möglich sein. Diese Möglichkeit sucht Descartes sogar
metaphysisch durch den «deus malignus» zu begründen. Eine transzendente

Geltung unseres Erkennens, die er in einem logischen Zirkel erst
nachträglich beweisen will, setzt er in Wirklichkeit voraus. Setzt er aber eine
transzendente Geltung voraus, so auch einen übergreifenden Sinn, der
somit zum «deus malignus» in kontradiktorischem Gegensatz steht. Sein

Versuch einer Preisgabe des Teilhabedenkens im mathematischen Zweifel

war also gar nicht durchführbar, da er, um das Teilhabedenken
aufzugeben, dieses voraussetzen mußte.

Will man aber nun wie Kant der Transzendenz gegenüber eine

scharfe Grenze ziehen, um den Anspruch unseres Denkens auf Notwendigkeit

und Allgemeingültigkeit nur diesseits der Grenze für von uns
konstituierte Erscheinungen noch aufrecht zu erhalten, so muß man in
jedem Fall die Kategorie der «Negation», die so nur für die von den

Verstandeskategorien konstituierten Erscheinungen gelten soll, auf die
Transzendenz als notwendig und allgemeingültig anwenden, gerade um
die Möglichkeit allgemeingültiger und notwendiger Erkenntnis für die
Transzendenz zu leugnen. Diese Leugnung erhebt Anspruch auf Geltung
in der Transzendenz und setzt so wieder einen Immanenz und
Transzendenz übergreifenden Sinn voraus, an dem beide teilhaben. Das mußte
Kant in die Aporie führen, den Ideen «objektive Realität», «objektive
Gültigkeit» zusprechen zu müssen, sie als Urbilder und Prototypen der

Dinge zu bezeichnen, und doch ihnen keinerlei reale Erkenntnisfunktion
zuzuerkennen, weil sie eben auf die eigenen Konstitutionsleistungen nicht
reduziert werden können.

Will man aber die Begriffe Immanenz und Transzendenz wie Spinoza
Fichte, Schelling, Hegel überhaupt fallen lassen, um sie nur als zwei
Seiten eines identischen Seins zu betrachten, so muß man sich in ein
Meer von Aporien stürzen. Dabei muß sich eine Identität in heteronomer
Weise darstellen, was einen direkten kontradiktorischen Widerspruch
impliziert. Jede Begriffsrelation muß zugleich eine Seinsrelation sein

können und umgekehrt, so daß die ontologischen Probleme sich aus den

Beziehungen, in denen die Begriffe untereinander stehen, lösen lassen

müßten. Dann muß es möglich sein, aus der reinen Begriffsleistung zu
erklären, wie im Prozeß das Identische, im Ideellen das Reelle, im
Endlichen das Unendliche, im Veränderlichen das Unveränderliche, im
Individuellen das Allgemeine steckt. Hegels Versuch, so aus dem Begriff des

A den des non A zu eruieren, stellt deshalb eine deutliche Überforderung
der Begriffsleistung dar, weil A und non A sich in irgendeiner synthe-



52 Zwischen Immanenz und Transzendenz

tischen Sinnidentität treffen müssen, die das non A in Wahrheit zum A
machen muß. Der Verzicht auf das Teilhabedenken zugunsten des

Identitätsdenkens muß zudem die Unendlichkeit möglichen Sinnes aus der

Endlichkeit der Sinndarstellung des Denkens ableiten können, wie es

Schelling in seiner Transzendentalphilosophie sah. Deshalb stellte er ihr
die Naturphilosophie gegenüber, die die Endlichkeit unserer Sinndarstellung

aus der Unendlichkeit des möglichen Sinnes herleiten wollte.
Soll aber die endliche Sinndarstellung genau so aus der Unendlichkeit
möglichen Sinnes herleitbar sein wie umgekehrt die Endlichkeit des

Sinnausdrucks aus der Unendlichkeit möglichen Sinnes, so müßte doch auch
über Naturkreis und Transzendentalsinn ein Sinn hinausliegen, der die

Bedingung der Möglichkeit solcherHerleitung darstellte und deshalb eben

gerade nicht mit den auseinander Abzuleitenden identisch sein könnte.
Erweist sich aber die Annahme eines übergreifenden transzendenten

Sinnes selbst für die Durchführung eines Immanentismus wie des

Identitätsdenkens als unumgängliche Voraussetzung, so zeigt sich die
Forderung eines transzendenten identischen Sinnes als unabweisbar, und
die Versuche, diese Forderung zu ignorieren, offenbaren sich als Para-
doxien. Wie immer man den Versuch einer Preisgabe des Sinn- und
Teilhabegedankens starten will, so bleibt gültig: Wenn ich die Sinntranszendenz

von der Sinnimmanenz ausschließen oder die Sinnimmanenz

von der Sinntranszendenz absetzen will, um diese in ihren eigenen
Konstitutionsleistungen autonomistisch allen Sinn entwerfen zu lassen, so

muß ich über die Sinntranszendenz die wesentliche Sinnaussage machen,
daß diese grundlegend anders sei als die Sinnimmanenz. Um den

Geltungsanspruch dieser wesentlichen Aussage über die Sinntranszendenz

begründen zu können, müßte ich aber voraussetzen, daß ich überhaupt
gültige Einsichten, wenn auch nur negative, über die Sinntranszendenz

gewinnen kann. Sollen aber meine negativen Aussagen über die
Sinntranszendenz von Geltung sein, so muß es einen Sinnimmanenz und
Sinntranszendenz übergreifenden Sinn geben als die Bedingung der Möglichkeit

solcher negativer Aussagen. Dann haben beide Bereiche an dieser

Sinnidentität - wenn auch in verschiedener Weise - teil, das heißt, sie

spiegeln den Sinn gemäß ihrer Seins-, Darstellungs- und Fassungskraft.
Derselbe Sinn west in verschiedener Weise in ihnen an, drückt sich,in
verschiedener Weise in ihnen aus, teilt sich ihnen in verschiedener Weise

mit gemäß der Heteronomie ihrer Ausdrucksmedien und ist in der
Verschiedenheit der Darstellung eben doch ein ganzer, totaler, einheitlicher,
überzeitlicher, unendlicher, identischer Sinn.


	Zwischen Immanenz und Transzendenz

