
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Nachruf: P. Paul Wyser OP †

Autor: Darms, Gion

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Gion Darms

P. Paul Wyser OP j"

1904 - 1964

Ex hoc enim dicimur esse viatores, quod in
Deum tendimus, qui est ultimus finis nostrae
beatitudinis (S.Th., II-II, q. 24, art. 4 c).

P. Paul Wyser war in doppeltem Sinne viator. Er war es, insofern

er, wie wir alle, auf die himmlische Heimat hinstrebte. In seinen letzten
Lebenstagen war er aber noch in einem besonderen Sinne viator, ereilte
ihn der Tod doch im fernen Spanien, wohin ihn, der während Jahren
die helvetischen Marken kaum verlassen, eine Ferienreise geführt hatte.
«Ich fange an zu reisen, endlich!» teilte er dem Schreibenden kurz zuvor
mit. Es sollte bei dieser letzten Reise bleiben, die zur entscheidenden

Etappe der großen Himmelsreise wurde und den status viatoris, die
irdische Pilgerschaft, in den status comprehensoris übergehen ließ. Tod
und Begräbnis weit weg von der trauten Heimat sind ein bezeichnendes

Symptom für unsere menschliche Endlichkeit und Hilflosigkeit, anderseits

aber auch ein sprechender Hinweis darauf, daß letztlich einzig und
allein unser Streben auf Gott, das oberste Ziel unserer Glückseligkeit,
entscheidend und daß das Erreichen dieses Zieles von keinen Schranken
des Raumes und der Zeit abhängig ist.

Paul Wyser wurde am 18. Dezember 1904 im solothurnischen Nieder-
gösgen geboren. Bei seiner Taufe nannte man ihn Bruno. Den Vornamen
Paul erhielt er anläßlich seiner Einkleidung im Dominikanerorden. 1918

kam er ins Kollegium St. Karl Borromäus nach Altdorf, wo er 1925 die

Maturitätsprüfung bestand. Wichtiger als die Maturitätsprüfung war
wohl die Prüfimg über die Richtung des einzuschlagenden beruflichen
Lebensweges. Da der Vater von P. Wyser Fabrikbesitzer war, hätte man



4 P. Paul Wyser f

annehmen können, daß der Sohn ihm in dieser Stellung nachfolgen würde.

Doch wandte sich der Maturus, der während des ganzen Gymnasiums
eine große Liebe zu Studium und Büchern gehegt hatte, zur Ordensfamilie

des heiligen Dominikus hin, in der die theologische und
philosophische Wissenschaft seit Anbeginn in hohem Kurse stand. Damals

gab es noch keine eigene Schweizer Provinz der Dominikaner, und so

trat P. Wyser im Jahre 1925 in Venlo (Holland) im dortigen Predigerkonvent

der deutschen Ordensprovinz ins Noviziat ein. Die
philosophischen und theologischen Studien absolvierte er am römischen Ange-
licum und in Fribourg. 1931 feierte er in seiner Heimatgemeinde Nieder-

gösgen die heilige Primiz. P. Gallus Manser, den der Neupriester nach
rund einem Jahrzehnt auf dem Lehrstuhl ersetzen sollte, hielt dabei die

Festpredigt. 1935 promovierte Paul Wyser unter P. Alexander Horvath
OP zum Dr. theol. Seine Dissertation, die 1938 in der Reihe «Christliches

Denken» der Benediktinerabtei Seckau in Salzburg erschien,
behandelte das Thema «Theologie als Wissenschaft». Nachdem Karl Barth
alles rationale Ansetzen im theologischen Bemühen geradezu als Ursünde
und Vermessenheit bezeichnet hatte, kam der Arbeit P. Wysers größte
Aktualität zu. P. Leopold Soukup OSB sagte damals in diesem

Zusammenhang durchaus zu Recht, das Problem der Rechtfertigimg einer

echten, rationalen theologischen Spekulation gehöre zu den Fragen der

heutigen Theologie, ja es müsse als die Frage christlichen Denkens
überhaupt bezeichnet werden, das ebenso wie es die Natur niemals verachtet,
auch die Bedeutung der ratio beim theologischen Erkennen keineswegs
verkannt hat.

Nach dem Doktorat kam P. Wyser an das Generalstudium der
deutschen Dominikaner in Köln-Walberberg. Hier amtete er als Dozent für
Logik und Ontologie. Zu Beginn des zweiten Weltkrieges kehrte er
zunächst in die Schweiz zurück. Von da aus wurde er an das Angelicum
nach Rom berufen, wo er wegen der Verhältnisse, die durch den Krieg
entstanden waren, zeitweise den Lückenbüßer spielen und sogar spekulative

Moraltheologie vortragen mußte. 1942 wurde er zum Nachfolger von
P. Gallus Manser auf dem Freiburger Lehrstuhl für Logik, Ontologie
und mittelalterliche Philosophiegeschichte gewählt, was ihm ermöglichte,
die in Walberberg eingeschlagene Linie wieder aufzunehmen und weiter

zu verfolgen. In seiner Antrittsvorlesung am 16. Dezember 1942 sprach
er über «Geschichte der Philosophie und philosophische Systematik».

Die Lehrtätigkeit war für Paul Wyser ein Herzensanliegen, dem er
sich mit größtem Fleiße widmete. Im Nekrolog, den er 1950 in der



P. Paul Wyser f 5

«Civitas» für seinen Vorgänger P. Manser schrieb, lesen wir: «Was er

(P. Manser) seinen Hörern bieten wollte, war nicht ein Korb voll
Probleme, die nie gelöst werden, sondern das, was er bei aller Problematik
des Ausgangspunktes als das Wahre erkannt und daher auch als solches

mit größter Sachlichkeit zu lehren sich verpflichtet fühlte.» Es ist, als

ob P. Wyser sich selbst damit charakterisiert hätte. Und ebenso kann
von ihm vollumfänglich gelten, wenn er im gleichen Nachruf an P. Manser
«die unbedingte restlose Hingabe an das Objekt, das Sein, die Wirklichkeit,

unbekümmert um irgendwelche Modeströmungen» rühmte, indem

er hinzufügte: «Auch ihm (P. Manser) war es evident: Wer philosophiert,
der beugt sich dieser Gegebenheit, auch wenn sie vielleicht einer
Jahrhunderte alten Tradition philosophischen Denkens bekannt war. Und
seine klare Überzeugung war es eben, daß diese rein objektive Forderung
an das Philosophieren nirgends reiner und vorbehaltloser erfüllt ist als

in der Substanz der aristotelisch-thomistischen Synthese.» 1952 hielt
P. Wyser anläßlich der Thomas-Festakademie der Luzerner Theologischen

Fakultät einen Vortrag über « Katholische Glaubensbindung und
wissenschaftliche Freiheit». Wir finden hier einige Sätze, die für seine

eigene Geisteshaltung sehr kennzeichnend sind: «Es ist heute Mode

geworden, Thomas als den großen Revolutionär des 13. Jahrhunderts
hinzustellen und gerade darin sein eigentliches und vor allem heute gültiges
wissenschaftliches Verdienst zu erblicken. Wenn dieses Werturteil der
Wahrheit entspricht, dann freilich müßte ein solcher Thomas heute so.

ziemlich alles Wesentliche, was er einst gelehrt hat, bestreiten In
Wirklichkeit hat er bei allem Gegensatz zum damals vorherrschenden System
des christlichen Piatonismus niemals das Neue um des Neuen willen
gesucht, so wenig wie das Alte um dessentwillen. Wenn er im Kampf um
Tradition und Fortschritt eine Neuerung vollzogen hat, dann war es

sicher diese: in allem nur die Wahrheit des Wirklichen, des Seins zu
suchen, und zwar so, wie sie dort und dort zu suchen ist, die theologische
im Dogma, die philosophische in der Evidenz der Sache. »

Die Disziplinen, die Pater Wyser zu dozieren hatte, sind nicht von
Natur aus dazu angetan, die Gemüter in Wallung zu bringen. Doch stand
er mit Leib und Seele hinter dem gelehrten Stoff, und so konnte er sich
äußerst lebhaft für die von ihm vorgetragenen Thesen einsetzen. Man

spöttelt gelegentlich über die scholastischen Gelehrten und wirft ihnen

vor, sie würden jeden Gegner mit einigen Syllogismen unter den Tisch
wischen. P. Wyser war nicht von dieser Art. Er setzte sich im Gegenteil
sehr gründlich mit abweichenden Auffassungen auseinander. Über die



6 P. Paul Wyser f

bezüglichen Qualifikationen ließ er seine Zuhörer aber durchaus nicht
im Unklaren. Omnino contradictorium, perfecta absurditas, contra evi-
dentissimam experientiam realem tönte es gelegentlich vom Dozentenpult

herunter, was vom Auditorium - keineswegs zum Mißfallen des

Professors - mit entsprechenden Geräuschen kommentiert wurde.
Wie manchen anderen, so rühmt man auch P. Wyser die guten

Maturanoten nach. Viel wichtiger scheint mir jedoch, daß das Gymnasium

ihm eine wirklich gediegene Allgemeinbildung vermittelt hatte. Mir
persönlich fiel immer ganz besonders auf, mit welchem Geschick er sich

auf naturwissenschaftlichem Gebiet zurecht fand. Das zeigte sich gerade
in den Spezialvorlesungen über die Substanz und über die Kausalität.
P. Wyser kannte die Theorien von Galileo Galilei und Isaac Newton,
von Ernst Mach, Max Planck, A. S. Eddington, Louis de Broglie und
wie sie alle heißen mögen, sehr genau. Scharfsinnig setzte er sich unter
dem Blickfelde der Philosophie mit dem Indeterminismus der
Atomphysik auseinander, und über die Heisenbergsche Unbestimmtheitsrelation

äußerte er sich unter dem gleichen Gesichtspunkt ebenso souverän.
So vermittelte er einen lebendigen Thomismus im besten Sinn des Wortes.

Jedermann mußte die peinliche Präzision in die Augen springen,
die P. Wyser in seinem wissenschaftlichen Arbeiten an den Tag legte.
Dies gilt für die Vorlesungen und Dissertationen, bei denen er die Zitate
oft selber nachprüfte. Ganz besonders trifft dies aber auch auf die
zehnjährige Redaktion (1954-1964) der «Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie» zu, wobei die kostbare Bibliographie jeweils eine spezielle

Arbeitsbelastung darstellte. Der Schreibende erinnert sich aus eigener
Anschauung und Mithilfe noch lebhaft, mit welcher Akribie P. Wyser
den Registerband für die Jahrgänge 1923-1953 besorgte, die unter dem
Namen «Divus Thomas» erschienen waren.

Neben der bereits erwähnten unbedingten Hingabe an das Sein und
an die Wahrheit sind es besonders die wissenschaftliche Genauigkeit und
exakte Kleinarbeit, die P. Wyser groß erscheinen lassen. Damit ist er
für unsere Zeit vorbildlich geworden. Denn man erlebt es heute doch oft,
daß viele auf theologisch-philosophischem Gebiet für ein solides
wissenschaftliches Arbeiten sehr wenig Verständnis aufbringen, während sie

nur allzu schnell bereit sind, Leute als große Theologen und Philosophen
zu preisen, die - von echten wissenschaftlichen Leistungen kaum
belastet - durch überbordende Kritik und unmäßiges Streben nach
Modernität den Ohren eines breiten Publikums schmeicheln.



P. Paul Wyser f 7

Die Zahl der Veröffentlichungen von P. Wyser ist begreiflicherweise
nicht sehr groß. Was er aber verfaßte, war dafür umso gründlicher. Es
seien hier die folgenden beachtenswerten Publikationen genannt:

1. Thomas von Aquin: In librum Boethii de Trinitate quaestiones
quinta et sexta. Nach dem Autograph Cod. Vat. lat. 9850 herausgegeben.

Fribourg/Louvain 1948. 2. Dritte Auflage des Werkes «Das Wesen des

Thomismus» von Gallus Manser. Freiburg i. d. Schw. 1949. 3. Die beiden

Doppelhefte 13/14 u. 14/15 der Reihe «Bibliographische Einführungen
in das Studium der Philosophie» über Thomas von Aquin und den

Thomismus. Bern 1950 u. 1951. Diese sehr wertvollen Zusammenstellungen

umfassen rund 2000 Titel. 4. Register zu den Bänden 1-31 (1923-

1953) des «Divus Thomas». 5. Der «Seelengrund» in Taulers Predigten.
Erschienen in: Lebendiges Mittelalter (Festgabe für Wolfgang Stammler)
Freiburg i. d. Schw. 1958, SS. 204-311.

Von Natur aus war P. Wyser etwas scheu und zurückgezogen. Er
liebte es nicht, außerhalb seiner Lehrtätigkeit öffentlich aufzutreten.
Sicher hätte er dadurch zum Ansehen der Universität, an deren Wohl
ihm sehr gelegen war und deren Schwierigkeiten ihn bedrückten, manches

beitragen können. Doch war er der Überzeugung, als stiller Schaffer
der Freiburger Hochschule am besten zu dienen. In den Jahren 1946/47
und 1960/61 war ihm das Dekanat der Theologischen Fakultät
übertragen, was ihn zwang, die Studierstube ein wenig öfter zu verlassen.
Obwohl er von Konferenzen, Tagungen, Vorträgen nicht viel hielt, trat
er in den letzten Jahren eher etwas aus der Reserve heraus, und es bereitete

ihm sogar Freude, innerhalb der Schweizerischen Geisteswissenschaftlichen

Gesellschaft der Sektion für mittelalterliche Philosophie
vorzustehen.

P. Wyser gehörte nicht zu den einseitigen Verstandes- oder
Willensmenschen. Schon während der Mittelschuljahre hatte es ihm die Musik
sehr angetan. Als er vor einiger Zeit auf ärztlichen Rat hin das Rauchen

aufgeben mußte, da suchte er Ausgleich und Erholung in Schallplatten
klassischer Musik, die ihm viel Freude bereiteten. Gegenüber Armen und
Bettlern war P. Wyser sehr mitfühlend. Manchmal konnte man sich des

Eindruckes nicht erwehren, daß auch Unwürdige ihn um ein Almosen

angingen. Sagte man ihm dies, so pflegte er zu bemerken, es komme ja
nur auf die intentio dantis an, um das übrige hätten wir uns nicht zu
kümmern. Das gleiche Verständnis empfand er auch für die Kranken
wie überhaupt für alle menschliche und persönliche Not, die an ihn
herangetragen wurde. Seinen Freunden war er treu ergeben.



8 P. Paul Wyser f

Jeder Mensch ist hineingestellt in die Spannung zwischen Ideal und
Wirklichkeit. So ist auch der Philosoph kein wandelndes Prinzip -
glücklicherweise - sondern ein konkreter Mensch von Fleisch und Blut. Damit
sind wir aber zugleich an der Grenze des Allzu-Menschlichen angelangt.
Die bekannte Redewendung spricht von der rauhen Schale und vom
weichen Kern. Dies traf in etwa auch auf P. Wyser zu - warum sollen

wir es verschweigen Die Schale war manchmal reichlich energiegeladen
und gab hin und wieder wohi auch mehr davon ab, als nötig und
wünschenswert gewesen wäre. Dies konnte unliebsame Folgen haben, die man
dem Verstorbenen und anderen gerne erspart hätte.

Aufgrund seiner Arbeitslast und seines Arbeitseifers war P. Wyser
beständig in Zeitnot. Das tat ihm nicht gut und machte ihn nervös. Dies
bekam man gelegentlich zu spüren, wenn man eine Auskunft von ihm
wollte. Da konnte er einem seine Beanspruchung in viel längerer Zeit
vor Augen halten, als für die Antwort auf die Frage erforderlich gewesen
wäre. Doch man kannte P. Wyser, man wußte um seinen guten Kern
und fand sich mit dem andern ab. Allmählich hatte ich übrigens
herausgefunden, daß das Telephon auf P. Wyser, wie auf manche Menschen,
denen ich begegnet bin, beruhigend wirkte. Rief man ihn telephonisch
an, so hatte er stets die beste Laune. Eine irrationale Komponente im
Leben des Metaphysikers!

Es war ein Glück für P. Wyser, daß er sich wenigstens während der
Ferienzeit einige Erholung gönnte. Zwei Jahrzehnte lang war er
regelmäßig bei Pfarrer Anton Cadalbert zu Gast, zuerst in Ruschein, dann
in Laax im Bündner Oberland. Da half er stets in der Seelsorge aus und
widmete sich auch der privaten Arbeit. Im Volk war er überall
bekannt und beliebt. Der «pader alv» gehörte zum vertrauten Bild der

Gegend, dem die Leute auf Straßen und Fluren gerne begegneten. Dabei

war er sehr bescheiden. Herzlich lachend erzählte er einmal, wie einer
der senatores terrae ihn nach seiner Stellung in Fribourg befragte. Ob

er Primarlehrer sei, wollte der Mann wissen. Auf die verneinende Antwort

hin wurde P. Wyser weiter gefragt, ob er als Sekundarlehrer amte...
Schließlich bekam der «Mistral» (Landammann) doch die nötige
Aufklärung.

Im Pfarrhaus von Laax, das durch seine Gastfreundschaft bekannt

war, traf oft auch P. Georg Jonen OP, Spiritual im Institut St. Joseph
in Ilanz, ein. Hierhin hätte P. Wyser planmäßig Ende August 1964 über
Genua-Lugano zurückkehren sollen. Aber er kam nicht mehr - zum großen

Leidwesen aller. Im November 1964 starb auch P. Georg Jonen, nach



P. Paul Wyser f 9

Deutschland zurückgekehrt, an einem Herzinfarkt, den er beim Austeilen
der heiligen Kommunion erlitten hatte. Und Ende Mai 1965 wurde der

Pfarrer von Laax, dem der Hinschied von P. Wyser äußerst nahe

gegangen war, aus dem Diesseits abberufen.
In seinem bereits erwähnten letzten Schreiben entwickelte mir

P. Wyser einige Zukunftspläne. Es war bei ihm wirklich nicht Phrase,

sondern Ausdruck seines tiefen religiösen Sinnes, wenn er dazu bemerkte :

Deo dante et adjuvante. Wieder einmal mehr bewahrheitete sich hier
das Sprichwort: Der Mensch denkt, und Gott lenkt. Es gefiel der
göttlichen Vorsehung, die doppelte Wanderschaft abzubrechen, von der

eingangs die Rede war. «Ex hoc enim dicimur esse viatores, quod in Deum
tendimus, qui est ultimus finis nostrae beatitudinis. » Dieses Wort des

heiligen Thomas, dem P. Wyser in Liebe und Treue zugetan war, bildete
auch seine innerste Überzeugung. Für P. Wyser ist der status viatoris
in den status comprehensoris übergegangen. Sein Hinschied bedeutet für
den Dominikanerorden und die Universität von Fribourg zweifellos einen

großen Verlust. Gerade auf dem Gebiete der mittelalterlichen Philosophiegeschichte

hätten wir noch manches von ihm erwarten dürfen. Gleichwohl

darf nicht dieTrauer das Letzte sein. Dies wäre nicht christlich und
darum auch nicht thomistisch. Das letzte ist für uns alle der status
comprehensoris. Status comprehensoris bedeutet aber vita sine termino in

patria, wie es der Aquinate, von mystischer Glut erfüllt, im Sakramentshymnus

«0 salutaris hostia» ausgedrückt hat.


	P. Paul Wyser OP †

