Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 12 (1965)

Heft: 1

Nachruf: P. Paul Wyser OP t
Autor: Darms, Gion

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




G1oN DArRMS

P. Paul Wyser OP

1904 - 1964

Ex hoc enim dicimur esse viatores, quod in
Deum tendimus, qui est ultimus finis nostrae
beatitudinis (S. Th., II-II, q. 24, art. 4 c).

P. Paul Wyser war in doppeltem Sinne wviafor. Er war es, insofern
er, wie wir alle, auf die himmlische Heimat hinstrebte. In seinen letzten
Lebenstagen war er aber noch in einem besonderen Sinne viator, ereilte
ihn der Tod doch im fernen Spanien, wohin ihn, der wihrend Jahren
die helvetischen Marken kaum verlassen, eine Ferienreise gefiihrt hatte.
«Ich fange an zu reisen, endlich!» teilte er dem Schreibenden kurz zuvor
mit. Es sollte bei dieser letzten Reise bleiben, die zur entscheidenden
Etappe der groBen Himmelsreise wurde und den status viatoris, die
irdische Pilgerschaft, in den status comprehensoris iibergehen lie. Tod
und Begridbnis weit weg von der trauten Heimat sind ein bezeichnendes
Symptom fiir unsere menschliche Endlichkeit und Hilflosigkeit, ander-
seits aber auch ein sprechender Hinweis darauf, daf3 letztlich einzig und
allein unser Streben auf Gott, das oberste Ziel unserer Gliickseligkeit,
entscheidend und daB das Erreichen dieses Zieles von keinen Schranken
des Raumes und der Zeit abhingig ist.

Paul Wyser wurde am 18. Dezember 1904 im solothurnischen Nieder-
gosgen geboren. Bei seiner Taufe nannte man ihn Bruno. Den Vornamen
Paul erhielt er anldBlich seiner Einkleidung im Dominikanerorden. 1918
kam er ins Kollegium St. Karl Borroméus nach Altdorf, wo er 1925 die
Maturitdtspriiffung bestand. Wichtiger als die Maturitdtspriifung war
wohl die Priiffung iiber die Richtung des einzuschlagenden beruflichen
Lebensweges. Da der Vater von P. Wyser Fabrikbesitzer war, hdtte man



-+ P. Paul Wyser ¢

annehmen kénnen, dall der Sohn ihm in dieser Stellung nachfolgen wiirde.
Doch wandte sich der Maturus, der wihrend des ganzen Gymnasiums
eine groffe Liebe zu Studium und Biichern gehegt hatte, zur Ordens-
familie des heiligen Dominikus hin, in der die theologische und philo-
sophische Wissenschaft seit Anbeginn in hohem Kurse stand. Damals
gab es noch keine eigene Schweizer Provinz der Dominikaner, und so
trat P. Wyser im Jahre 1925 in Venlo (Holland) im dortigen Prediger-
konvent der deutschen Ordensprovinz ins Noviziat ein. Die philoso-
phischen und theologischen Studien absolvierte er am rémischen Ange-
licum und in Fribourg. 1931 feierte er in seiner Heimatgemeinde Nieder-
gosgen die heilige Primiz. P. Gallus Manser, den der Neupriester nach
rund einem Jahrzehnt auf dem Lehrstuhl ersetzen sollte, hielt dabei die
Festpredigt. 1935 promovierte Paul Wyser unter P. Alexander Horvath
OP zum Dr. theol. Seine Dissertation, die 1938 in der Reihe «Christ-
liches Denken» der Benediktinerabtei Seckau in Salzburg erschien, be-
handelte das Thema «Theologie als Wissenschaft». Nachdem Karl Barth
alles rationale Ansetzen im theologischen Bemiihen geradezu als Ursiinde
und Vermessenheit bezeichnet hatte, kam der Arbeit P. Wysers grofite
Aktualitit zu. P. Leopold Soukup OSB sagte damals in diesem Zu-
sammenhang durchaus zu Recht, das Problem der Rechtfertigung einer
echten, rationalen theologischen Spekulation gehore zu den Fragen der
heutigen Theologie, ja es miisse als die Frage christlichen Denkens tiber-
haupt bezeichnet werden, das ebenso wie es die Natur niemals verachtet,
auch die Bedeutung der ratio beim theologischen Erkennen keineswegs
verkannt hat.

Nach dem Doktorat kam P. Wyser an das Generalstudium der deut-
schen Dominikaner in Kéln-Walberberg. Hier amtete er als Dozent fiir
Logik und Ontologie. Zu Beginn des zweiten Weltkrieges kehrte er zu-
nichst in die Schweiz zuriick. Von da aus wurde er an das Angelicum
nach Rom berufen, wo er wegen der Verhdltnisse, die durch den Krieg
entstanden waren, zeitweise den LiickenbiiBer spielen und sogar spekula-
tive Moraltheologie vortragen muBte. 1942 wurde er zum Nachfolger von
P. Gallus Manser auf dem Freiburger Lehrstuhl fiir Logik, Ontologie
und mittelalterliche Philosophiegeschichte gewihlt, was ihm ermoglichte,
die in Walberberg eingeschlagene Linie wieder aufzunehmen und weiter
zu verfolgen. In seiner Antrittsvorlesung am 16. Dezember 1942 sprach
er iiber «Geschichte der Philosophie und philosophische Systematik».

Die Lehrtitigkeit war fiir Paul Wyser ein Herzensanliegen, dem er
sich mit groBtem FleiBe widmete. Im Nekrolog, den er 1950 in der



P. Paul Wyser t 5

«Civitas» fiir seinen Vorgdnger P. Manser schrieb, lesen wir: «Was er
(P. Manser) seinen Hoérern bieten wollte, war nicht ein Korb voll Pro-
bleme, die nie geldst werden, sondern das, was er bei aller Problematik
des Ausgangspunktes als das Wahre erkannt und daher auch als solches
mit groBter Sachlichkeit zu lehren sich verpflichtet fiihlte.» Es ist, als
ob P. Wyser sich selbst damit charakterisiert hitte. Und ebenso kann
von ihm vollumfianglich gelten, wenn er im gleichen Nachruf an P. Manser
«die unbedingte restlose Hingabe an das Objekt, das Sein, die Wirklich-
keit, unbekiimmert um irgendwelche Modestromungen» riihmte, indem
er hinzufiigte: «Auch ihm (P. Manser) war es evident: Wer philosophiert,
der beugt sich dieser Gegebenheit, auch wenn sie vielleicht einer Jahr-
hunderte alten Tradition philosophischen Denkens bekannt war. Und
seine klare Uberzeugung war es eben, daB3 diese rein objektive Forderung
an das Philosophieren nirgends reiner und vorbehaltloser erfiillt ist als
in der Substanz der aristotelisch-thomistischen Synthese.» 1952 hielt
P. Wyser anldBlich der Thomas-Festakademie der Luzerner Theologi-
schen Fakultit einen Vortrag iiber « Katholische Glaubensbindung und
wissenschaftliche Freiheity. Wir finden hier einige Sitze, die fiir seine
eigene Geisteshaltung sehr kennzeichnend sind: «Es ist heute Mode ge-
worden, Thomas als den groBen Revolutionédr des 13. Jahrhunderts hin-
zustellen und gerade darin sein eigentliches und vor allem heute giiltiges
wissenschaftliches Verdienst zu erblicken. Wenn dieses Werturteil der
Wahrheit entspricht, dann freilich miite ein solcher Thomas heute so.
ziemlich alles Wesentliche, was er einst gelehrt hat, bestreiten! In Wirk-
lichkeit hat er bei allem Gegensatz zum damals vorherrschenden System
des christlichen Platonismus niemals das Neue um des Neuen willen ge-
sucht, so wenig wie das Alte um dessentwillen. Wenn er im Kampf um
Tradition und Fortschritt eine Neuerung vollzogen hat, dann war es
sicher diese: in allem nur die Wahrheit des Wirklichen, des Seins zu
suchen, und zwar so, wie sie dort und dort zu suchen ist, die theologische
im Dogma, die philosophische in der Evidenz der Sache.»

Die Disziplinen, die Pater Wyser zu dozieren hatte, sind nicht von
Natur aus dazu angetan, die Gemiiter in Wallung zu bringen. Doch stand
er mit Leib und Seele hinter dem gelehrten Stoff, und so konnte er sich
duBerst lebhaft fiir die von ithm vorgetragenen Thesen einsetzen. Man
spottelt gelegentlich iiber die scholastischen Gelehrten und wirft ihnen
vor, sie wiirden jeden Gegner mit einigen Syllogismen unter den Tisch
wischen. P. Wyser war nicht von dieser Art. Er setzte sich im Gegenteil
sehr griindlich mit abweichenden Auffassungen auseinander. Uber die



6 P. Paul Wyser t

beziiglichen Qualifikationen lieB er seine Zuhorer aber durchaus nicht
im Unklaren. Omnino contradictorium, perfecta absurditas, contra evi-
dentissimam experientiam realem! tonte es gelegentlich vom Dozenten-
pult herunter, was vom Auditorium - keineswegs zum MiBfallen des Pro-
fessors — mit entsprechenden Gerduschen kommentiert wurde.

Wie manchen anderen, so rithmt man auch P. Wyser die guten
Maturanoten nach. Viel wichtiger scheint mir jedoch, daB das Gymna-
sium ihm eine wirklich gediegene Allgemeinbildung vermittelt hatte. Mir
personlich fiel immer ganz besonders auf, mit welchem Geschick er sich
auf naturwissenschaftlichem Gebiet zurecht fand. Das zeigte sich gerade
in den Spezialvorlesungen tiber die Substanz und {iber die Kausalitit.
P. Wyser kannte die Theorien von Galileo Galilei und Isaac Newton,
von Ernst Mach, Max Planck, A. S. Eddington, Louis de Broglie und
wie sie alle heilen mogen, sehr genau. Scharfsinnig setzte er sich unter
dem Blickfelde der Philosophie mit dem Indeterminismus der Atom-
physik auseinander, und iiber die Heisenbergsche Unbestimmtheitsrela-
tion duBerte er sich unter dem gleichen Gesichtspunkt ebenso souverdn.
So vermittelte er einen lebendigen Thomismus im besten Sinn des Wortes.

Jedermann mufBte die peinliche Prézision in die Augen springen,
die P. Wyser in seinem wissenschaftlichen Arbeiten an den Tag legte.
Dies gilt fiir die Vorlesungen und Dissertationen, bei denen er die Zitate
oft selber nachpriifte. Ganz besonders trifft dies aber auch auf die zehn-
jdhrige Redaktion (1954-1964) der «Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theologie» zu, wobei die kostbare Bibliographie jeweils eine spezielle
Arbeitsbelastung darstellte. Der Schreibende erinnert sich aus eigener
Anschauung und Mithilfe noch lebhaft, mit welcher Akribie P. Wyser
den Registerband fiir die Jahrginge 1923-1953 besorgte, die unter dem
Namen «Divus Thomas» erschienen waren.

Neben der bereits erwdhnten unbedingten Hingabe an das Sein und
an die Wahrheit sind es besonders die wissenschaftliche Genauigkeit und
exakte Kleinarbeit, die P. Wyser grol erscheinen lassen. Damit ist er
fiir unsere Zeit vorbildlich geworden. Denn man erlebt es heute doch oft,
daB viele auf theologisch-philosophischem Gebiet fiir ein solides wissen-
schaftliches Arbeiten sehr wenig Verstindnis aufbringen, wihrend sie
nur allzu schnell bereit sind, Leute als groB3e Theologen und Philosophen
zu preisen, die — von echten wissenschaftlichen Leistungen kaum be-
lastet — durch iiberbordende Kritik und unméBiges Streben nach Mo-
dernitdt den Ohren eines breiten Publikums schmeicheln.



P. Paul Wyser ¢} 7

Die Zahl der Veroffentlichungen von P. Wyser ist begreiflicherweise
nicht sehr groB. Was er aber verfalte, war dafiir umso griindlicher. Es
seien hier die folgenden beachtenswerten Publikationen genannt:

1. Thomas von Aquin: In librum Boethii de Trinitate quaestiones
quinta et sexta. Nach dem Autograph Cod. Vat. lat. 9850 herausgegeben.
Fribourg/Louvain 1948. 2. Dritte Auflage des Werkes «Das Wesen des
Thomismus» von Gallus Manser. Freiburg i. d. Schw. 1949. 3. Die beiden
Doppelhefte 13/14 u. 14/15 der Reihe «Bibliographische Einfithrungen
in das Studium der Philosophie» iiber Thomas von Aquin und den
Thomismus. Bern 1950 u. 1951. Diese sehr wertvollen Zusammenstel-
lungen umfassen rund 2000 Titel. 4. Register zu den Banden 1-31 (1923-
1953) des «Divus Thomas». 5. Der «Seelengrund» in Taulers Predigten.
Erschienen in: Lebendiges Mittelalter (Festgabe fiir Wolfgang Stammler)
Freiburg i. d. Schw. 1958, SS. 204-311.

Von Natur aus war P. Wyser etwas scheu und zuriickgezogen. Er
liebte es nicht, auBerhalb seiner Lehrtédtigkeit offentlich aufzutreten.
Sicher hitte er dadurch zum Ansehen der Universitidt, an deren Wohl
ihm sehr gelegen war und deren Schwierigkeiten ihn bedriickten, man-
ches beitragen kénnen. Doch war er der Uberzeugung, als stiller Schaffer
der Freiburger Hochschule am besten zu dienen. In den Jahren 1946/47
und 1960/61 war ihm das Dekanat der Theologischen Fakultit iiber-
tragen, was ihn zwang, die Studierstube ein wenig ofter zu verlassen.
Obwohl er von Konferenzen, Tagungen, Vortridgen nicht viel hielt, trat
er in den letzten Jahren eher etwas aus der Reserve heraus, und es berei-
tete ihm sogar Freude, innerhalb der Schweizerischen Geisteswissen-
schaftlichen Gesellschaft der Sektion fiir mittelalterliche Philosophie vor-
zustehen.

P. Wyser gehorte nicht zu den einseitigen Verstandes- oder Willens-
menschen. Schon wihrend der Mittelschuljahre hatte es ihm die Musik
sehr angetan. Als er vor einiger Zeit auf drztlichen Rat hin das Rauchen
aufgeben muBte, da suchte er Ausgleich und Erholung in Schallplatten
klassischer Musik, die ihm viel Freude bereiteten. Gegeniiber Armen und
Bettlern war P. Wyser sehr mitfiihlend. Manchmal konnte man sich des
Eindruckes nicht erwehren, daBl auch Unwiirdige ihn um ein Almosen
angingen. Sagte man ihm dies, so pflegte er zu bemerken, es komme ja
nur auf die intentio dantis an, um das iibrige hitten wir uns nicht zu
kiimmern. Das gleiche Verstdndnis empfand er auch fiir die Kranken
wie tiberhaupt fiir alle menschliche und persénliche Not, die an ihn heran-
getragen wurde. Seinen Freunden war er treu ergeben.



8 P. Paul Wyser t

Jeder Mensch ist hineingestellt in die Spannung zwischen Ideal und
Wirklichkeit. So ist auch der Philosoph kein wandelndes Prinzip — gliick-
licherweise! — sondern ein konkreter Mensch von Fleisch und Blut. Damit
sind wir aber zugleich an der Grenze des Allzu-Menschlichen angelangt.
Die bekannte Redewendung spricht von der rauhen Schale und vom
weichen Kern. Dies traf in etwa auch auf P. Wyser zu — warum sollen
wir es verschweigen? Die Schale war manchmal reichlich energiegeladen
und gab hin und wieder wohi auch mehr davon ab, als nétig und wiin-
schenswert gewesen wire. Dies konnte unliebsame Folgen haben, die man
dem Verstorbenen und anderen gerne erspart hitte.

Aufgrund seiner Arbeitslast und seines Arbeitseifers war P. Wyser
bestdndig in Zeitnot. Das tat ihm nicht gut und machte ihn nervés. Dies
bekam man gelegentlich zu spiiren, wenn man eine Auskunft von ihm
wollte. Da konnte er einem seine Beanspruchung in viel lingerer Zeit
vor Augen halten, als fiir die Antwort auf die Frage erforderlich gewesen
ware. Doch man kannte P. Wyser, man wuBte um seinen guten Kern
und fand sich mit dem andern ab. Allméhlich hatte ich iibrigens heraus-
gefunden, daB3 das Telephon auf P. Wyser, wie auf manche Menschen,
denen ich begegnet bin, beruhigend wirkte. Rief man ihn telephonisch
an, so hatte er stets die beste Laune. Eine irrationale Komponente im
Leben des Metaphysikers!

Es war ein Gliick fiir P. Wyser, daB er sich wenigstens wihrend der
Ferienzeit einige Erholung gonnte. Zwei Jahrzehnte lang war er regel-
mdBig bei Pfarrer Anton Cadalbert zu Gast, zuerst in Ruschein, dann
in Laax im Biindner Oberland. Da half er stets in der Seelsorge aus und
widmete sich auch der privaten Arbeit. Im Volk war er iiberall be-
kannt und beliebt. Der «pader alvy gehorte zum vertrauten Bild der
Gegend, dem die Leute auf Strafen und Fluren gerne begegneten. Dabei
war er sehr bescheiden. Herzlich lachend erzdhlte er einmal, wie einer
der senatores terrae ihn nach seiner Stellung in Fribourg befragte. Ob
er Primarlehrer sei, wollte der Mann wissen. Auf die verneinende Ant-
wort hin wurde P. Wyser weiter gefragt, ob er als Sekundarlehrer amte. ..
SchlieBlich bekam der «Mistral» (Landammann) doch die nétige Auf-
klarung.

Im Pfarrhaus von Laax, das durch seine Gastfreundschaft bekannt
war, traf oft auch P. Georg Jonen OP, Spiritual im Institut St. Joseph
in Ilanz, ein. Hierhin hitte P. Wyser planméBig Ende August 1964 tiber
Genua-Lugano zuriickkehren sollen. Aber er kam nicht mehr — zum gro-
Ben Leidwesen aller. Im November 1964 starb auch P. Georg Jonen, nach



P. Paul Wyser t 9

Deutschland zuriickgekehrt, an einem Herzinfarkt, den er beim Austeilen
der heiligen Kommunion erlitten hatte. Und Ende Mai 1965 wurde der
Pfarrer von Laax, dem der Hinschied von P. Wyser dulBerst nahe ge-
gangen war, aus dem Diesseits abberufen.

In seinem bereits erwihnten letzten Schreiben entwickelte mir
P. Wyser einige Zukunftspldne. Es war beil thm wirklich nicht Phrase,
sondern Ausdruck seines tiefen religiésen Sinnes, wenn er dazu bemerkte:
Deo dante et adjuvante. Wieder einmal mehr bewahrheitete sich hier
das Sprichwort: Der Mensch denkt, und Gott lenkt. Es gefiel der gott-
lichen Vorsehung, die doppelte Wanderschaft abzubrechen, von der ein-
gangs die Rede war. «Ex hoc enim dicimur esse viatores, quod in Deum
tendimus, qui est ultimus finis nostrae beatitudinis.» Dieses Wort des
heiligen Thomas, dem P. Wyser in Liebe und Treue zugetan war, bildete
auch seine innerste Uberzeugung. Fiir P. Wyser ist der status viatoris
in den status comprehensoris iibergegangen. Sein Hinschied bedeutet fiir
den Dominikanerorden und die Universitit von Fribourg zweifellos einen
groBen Verlust. Gerade auf dem Gebiete der mittelalterlichen Philosophie-
geschichte hitten wir noch manches von ihm erwarten diirfen. Gleich-
wohl darf nicht die Trauer das Letzte sein. Dies wire nicht christlich und
darum auch nicht thomistisch. Das letzte ist fiir uns alle der status com-
prehensoris. Status comprehensoris bedeutet aber vita sine termino in
patria, wie es der Aquinate, von mystischer Glut erfiillt, im Sakraments-
hymnus «O salutaris hostia» ausgedriickt hat.



	P. Paul Wyser OP †

