
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Philosophie - Geschichte

Söhngen, Gottlieb : Analogie und Metapher. Kleine Philosophie und
Theologie der Sprache. - Alber, Freiburg-München 1962. 137 S.

Vorliegende Philosophie und Theologie der Sprache bezeichnet der Verf.
als eine « kleine » ; « klein » ist sie jedoch nur im Hinblick auf den äußeren
Umfang des Büchleins und die Zahl der darin in Kürze aufgeworfenen Fragen,
nicht aber hinsichtlich ihrer inhaltlichen Bedeutung. Nach einigen
Vorbemerkungen über Grundverhältnisse des Sprechens werden die logischen,
ästhetischen und energetisch-ethischen Funktionen der Sprache je in einem
eigenen Kapitel behandelt. Das alles geschieht nicht in « freier » Auswahl
der vorliegenden sprachphilosophischen Probleme, sondern in einer sinnvoll
aufgebauten Architektonik, welche den Verf. als einen tiefen Philosophen
und Theologen zeigt, der der Sprache in feinem Gespür manch tiefes
Geheimnis entlockt. - Anlaß und Sinn dieser kleinen Philosophie und Theologie
aber war nicht in erster Linie die Erforschung der Sprache, sondern das von
S. während seines Lebens immer wieder aufgegriffene Problem der Analogie.
Das Teilproblem der « analogia nominum » wird ihm hier gleichsam « unter
der Hand » zu einer Philosophie und Theologie der Sprache ; diese
Sprachphilosophie übersteigt dann immer erneut ihr erstes Ziel : die Untersuchung
der Metapher ; diese aber führt hinein in metaphysische Tiefe. Zur
Darstellung dieser Metaphysik aber bedarf es immer wieder der Metapher oder
der Metaphorik ; die Metaphysik der Metapher aber läßt « das Metaphysische
im Metaphorischen und das Metaphorische im Metaphysischen zusammenschauen

».

In dieser kleinen und doch inhaltlich so großen Schrift spricht nicht nur
ein bedeutender Philosoph und Theologe, sondern auch ein Künstler, der
mit seltener Begabung den Wohlklang und die Schönheit der Sprache in den
hohen Dienst von Philosophie und Theologie zu nehmen weiß. So ist denn
auch dieses Büchlein stets erregend und anregend, den philosophisch-theologischen

Tiefen der Sprache und damit zugleich dem entscheidenden
Problem der Analogie noch weiter nachzugehen. A. Hufnagel

Heidegger, Martin : Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den
transzendentalen Grundsätzen. - Niemeyer, Tübingen 1962. vu-189 S.

Der Text der Vorlesung über Grundfragen der Metaphysik, die H. 1935-
1936 gehalten hat, wird hier zum erstenmal authentisch veröffentlicht. Eine



448 Besprechungen

Nachschrift dieser Vorlesung wurde gleich damals ohne Wissen des Verf.
vervielfältigt und in den Handel gebracht.

Das einleitende Kapitel hat vor allem zwei Fragen zum Gegenstand :

was wird (mit dieser Frage nach dem Ding) in Frage gestellt und wie wird
gefragt Die Beantwortung der ersten Frage ergab den « Rahmen des

Dinges », den Zeit-Raum, die Begegnisweise des Dinges, das « Dieses », den
Bau des Dinges selbst ; es wurde bewußt nur ein Sinn von Ding für uns als
wesentlich herausgestellt. Die Antwort auf die zweite Frage zeigt die besondere

Weise philosophischen Fragens auf. Die Art des Fragens ist letztlich
eine geschichtliche (was darunter des nähern zu verstehen ist, wird eigens
aufgezeigt). Der Hauptteil der Schrift wendet sich einer grundlegenden Deutung

von Kants Kritik der reinen Vernunft zu. H. versucht, nicht « über »

diese zu schreiben, sondern sich gleichsam in diese zu versetzen, auf daß
Kant selbst spreche. Schritt für Schritt wird dem Hauptgedanken der Kritik
näher gerückt, der Sinn der wichtigen Begriffe erörtert, die Grundsätze der
analytischen und synthetischen Urteile usw. herausgearbeitet, dem Unterschied

zwischen dem naturwissenschaftlichen Denken der alten und der
neuen Zeit nachgegangen, das « Mathematische » wird in neuer Weise gesehen
(dies erinnert etwas an frühmittelalterliche Bestimmungen des Mathematischen,

wie sie erst neuerdings entdeckt wurden), der metaphysische Sinn
alles Mathematischen wird herausgestellt. Also vorbereitet wird an die Hauptfrage,

nämlich nach dem Ding herangetreten. Alle Einzelerörterungen dienen
der Beantwortung dieser Frage : Was ist ein Ding Diese Frage aber sei

letztlich keine andere als die : Wer ist der Mensch Und die letzte Antwort
darauf lautet hier : « Der Mensch ist als jener zu begreifen, der immer schon
die Dinge überspringt, aber so, daß dieses Überspringen nur möglich ist,
indem die Dinge begegnen und so gerade sie selbst bleiben - indem sie uns
selbst hinter uns selbst und unsere Oberfläche zurückschicken. In Kants
Frage nach dem Ding wird eine Dimension eröffnet, die zwischen dem Ding
und dem Menschen liegt, die über die Dinge hinaus- und hinter den Menschen
zurückreicht» (189).

Die Eigenart Heideggerschen Fragens und Forschens, geschichtlichen
Denkens und geschichtlicher Interpretation kommt auch in dieser Schrift
wieder deutlich zum Vorschein. Es wäre darum verfehlt, hier auf das eine
oder andere hinzuweisen, das sich geschichtlich nicht halten ließe. Es geht
nicht um die historische Wahrheit im üblichen Sinn, sondern um die Wahrheit

als solche. Eine kritische Stellungnahme müßte darum « grundsätzlich »

sein, was den Rahmen einer Rezension jedoch weit überschreitet.
A. Hufnagel

Aufsätze zur portugiesischen Kulturgeschichte, 2. und 3. Band, hrsg. v.
Hans Flasche. (Portugiesische Forschungen der Görresgesellschaft, 1. Reihe,
2.-3. Bd.) - Aschendorff, Münster 1961-63. 297, 262 S.

1. Etwa ein Drittel des 2. Bandes dieser « Aufsätze » befaßt sich mit der
Geschichte der Theologie und Philosophie. An erster Stelle entdecken wir
einen Aufsatz über Kanonisten A. Barbosa (f 1649), einen literarisch sehr
fruchtbaren Kanonisten, der auch Konsultor der Indexkongregation war.



Besprechungen 449

Besonders interessant sind seine verdächtigten Erklärungen zum Trienter
Konzil (S. 1-46). In das Kernfeld der Philosophie führen die Theorien des
Pedro la Fonseca (f 1599) über Raum und Zeit (S. 47-59). Wie sich der Ari-
stoteliker Francisco Sanches vom Kometen des Jahres 1577 keineswegs zu
irrigen Schlüssen hinreißen ließ, ist in einem interessanten Kleinbeitrag
erzählt (S. 60-69). Die folgende Arbeit bietet einen kurzen Überblick über die
neueren Vertreter der Philosophie in Portugal (S. 70-78). Zum Gebiete der
Theologie und Philosophie gehört auch die Studie über « Zeichen und
Bedeutung » in den Werken des bekannten Dominikanertheologen Johannes
a S. Thoma (S. 152-176).

Der übrige Teil des Werkes beschlägt vor allem die Literaturgeschichte.
So analysiert eine Arbeit das Proömium der Lusiaden von Camöes, das nicht
in die Renaissance, sondern dem manieristischen Formempfinden zugeordnet
wird (S. 79-98). Dem 19. Jh. gehören die Sonette des Dichters Antero de
Quental an, die ausführlich kommentiert werden (99-151). Dem gleichen
Säculum sind zwei Studien gewidmet, wovon die eine Portugal schildert, wie
es der Italiener Pecchio 1822 sah (237-254), die andere aber die Einwirkungen
des Historikers Capistrano de Abreu auf den Geist von Brasilien darzulegen
sucht (263-276).

Ohne auf die kleineren Aufsätze über die Volkstrachten, die Sprache, die
Wirtschaftsbeziehungen (so zwischen Azoren und Hamburg) einzugehen,
dürfen wir diesen zweiten Band ebenso begrüßen wie schon den ersten. Erst
ein Register würde den ganzen Umfang und Reichtum des Inhaltes
erschließen.

2. An der Spitze des 3. Bandes stehen bemerkenswerte Dokumente über
den Jesuiten Pedro Luis (f 1602), Professor an der Universität Evora, der als
Nachfolger und angefeindeter Verteidiger Molinas bekannt ist. Der Aufsatz
wird erst im nächsten Bande abschließen. Ebenfalls das 16. Jh. beschlägt eine
Arbeit über « Das Bild des christlichen Lebens », das der Hieronymite Heitor
Pinto schrieb. Diese 11 Dialoge, die in mehrere Sprachen übersetzt wurden,
behandeln die großen Lebensfragen und zeichnen sich auch durch Kenntnisse

der Antike und Kirchenväter aus. Sie wirkten beispielsweise auf Cervantes

ein. Die Analyse durch Ed. Glaser läßt nichts zu wünschen übrig. Die
folgenden Arbeiten befassen sich mit der Literaturgeschichte. Im Mittelpunkt
stehen Camöes, sein Manierismus (im Gegensatz zu Tassos Barock), dann
auch Pessoa (f 1935), dessen Dichtungen von Baudelaire abgehoben werden
(Meeresmotive). Mehr beschreibend, aber instruktiv sind die Ausführungen,
die H. Fiedler über « Portugals Landwirtschaft in volkskundlicher Sicht »

macht. Gut nach den Quellen erarbeitet ist das Lebensbild, das Joh. Vincke
von der aragonesischen Königin Leonor von Portugal entwirft, das uns in
die Welt des Königs Peter IV. von Aragon (14. Jh.) einen tiefen Blick tun
läßt. Ein Originalbericht über die portugiesische Eroberung der indischen
Kleinstadt Damäo (1558/59), den Josef Wicki gefunden hat, beschließt den
Band, dessen wertvoller und auch ganz verschiedenartiger Inhalt doch wohl
wiederum ein Register gerechtfertigt hätte Vielleicht darf man auf ein
Gesamtregister mehrerer Bände hoffen. I. Müller OSB

29



450 Besprechungen

Siegwart, Josef, OP: Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in
der deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160. Mit einem Überblick

über die deutsche Kanonikerreform des 10. und 11. Jh. (Studia Fribur-
gensia, N. F. 30.) - Universitätsverlag, Freiburg Schweiz 1962. xxxvni-364S.

Die Arbeit setzt zuerst die Vorbilder und Vorstufen ins Licht, so z. B.
die Idee des hl. Basilius, die Klöster in kirchliche Dienste zu stellen, dann
die große Synthese des hl. Augustinus, der das klerikale Leben mit dem
zönobitischen Ideal verband. Augustinische Gedanken setzten sich in Agau-
num fort, das zum erstenmal im Abendland ein monastisches Kloster mit
rein liturgischen Zwecken darstellte. Daran schließt sich das Aufkommen
der Kanonikergemeinschaften im 6. Jh. in Gallien und der Kanonissen im
7. Jh. (z. B. in Kazis). Chrodegang von Metz schied im 8. Jh. die Kanoniker
klar von den Mönchen. Dennoch gab es im 8.-9. Jh. viele kanonikale Stifte
mit einer Mischregel. Eine « Verklösterlichung » der Kanoniker scheint das

sog. Aachener Statut Anfang des 9. Jh. bezweckt zu haben. Diese Verordnung

Ludwigs d. F. veranlaßte viele Kanonikergemeinschaften an
Kathedralen. Die heroische Zeit der kanonikalen Reformobservanz stellte das 10.

und 11. Jh. mit einem Höhepunkt unter Heinrich II. dar (Hildesheim, Bamberg,

Zürich). Nicht besitzlos und weltabgeschlossen wie die Mönche wollte
man leben, sondern religiös-liturgisch und kirchlich-seelsorgerlich. Im
Zeitalter der sog. gregorianischen Reform nach der Mitte des 11. Jh. änderte
sich manches. Das gemeinsame Leben der Urkirche, der Verzicht auf Eigentum,

ferner die sog. Augustinusregel, all das wird zu den Programmpunkten
erhoben. Die neue Richtung spaltete sich 1119/20 in zwei Ströme, den ordo
novus und den ordo antiquus. Der ordo novus will strenge körperliche Arbeit,
vieles Fasten und ein großes liturgisches Pensum, so wie es später die Prä-
monstratenser verfochten, der ordo antiquus ist traditionsfreudiger,
gestattet dreimal in der Woche Fleisch und schafft auch die Leinenkleidung
nicht ab. Dieser Ordnung wandte sich 1120/50 die große Mehrheit der
stiftischen Gemeinschaften zu.

Der Verfasser schrieb sein Buch nicht vom monastischen Standpunkte
aus, wie dies vielfach geschah, sondern von der richtigen Überzeugung aus,
daß dem kanonikalen Leben ein kostbarer Eigenwert zukomme. Das
verdient rückhaltlose Anerkennung. Ganz richtig bemerkt Siegwart, daß das
« nihil operi Dei praeponatur » keineswegs ein benediktinisches Privileg sei

(S. 28). Zu den eindrucksvollsten und wohl auch gediegensten Kapiteln des
Buches zählen die Ausführungen über die große kanonische Reform im
deutschen Reiche während des 10.-11. Jh. (Hildesheim, Bamberg, Zürich). Es ist
dies ein Seitenstück zur Gorze-Reform. Auch der Einfluß der Kanoniker
auf die monastische Reform, so auf Einsiedeln (Benno, Eberhard, Thietland),
ist eine sehr bemerkenswerte und gut umschriebene Tatsache. Selbständiges
Denken legt der Verf. an den Tag, wenn er hier deutlich von vielen früheren
Darstellungen abrückt. Mehr als Einleitung zum Thema denn als Hauptstück

gedacht sind die Teile, welche das frühchristliche bzw. frühmittelalterliche
Leben zu zeichnen versuchen. Wieweit das Vorbild von Hippo

nachwirkte oder nicht, woher die laus perennis stammt, wie etwa ein Bericht



Besprechungen 451

von Gregor d. Gr. in den Dialogi III. Kap. 22 zu werten ist, all das wird
sicher noch weiter erforscht werden müssen. Die besitzgeschichtliche-genea-
jogische Methode, wie sie besonders die Tellenbach-Schule im breisgauischen
Freiburg anwendet, hat sich der Verf. ebenfalls zu eigen gemacht, doch werden

manche seiner Hypothesen (so über Attinghausen, Beromünster) zu
weiteren Erörterungen Anlaß geben. Gelegentliche Versehen sind besonders
in rätischen Belangen (vgl. Victoridengenealogie 52 f., Datierung der Specula

126) in einem so umfangreichen Werke kaum zu vermeiden.
Aufs Ganze gesehen fällt auf, wie bescheiden oft die Belege sind, was

ja der Verf. auch im Vorworte betont. Es ist zu hoffen, daß die monastische
Forschung, die das vorliegende Werk mittelbar befruchtete (vgl. Hallingers
Arbeiten), auch hier noch von einer anderen Seite her weitere Klärungen
bringen wird. Typisch ist ja vielleicht die Person Heinrichs II., welchen
Siegwart so sehr emporheben kann, den man jedoch vom monastischen
Standpunkte auch kritischer behandeln muß.

Trotz aller Modifikationen und Ergänzungen, welche das Opus vielleicht
noch erfahren wird, stehen wir nicht an, in der Arbeit eine sehr anregende
Studie zu sehen. Das wertvolle Buch ist zudem unschwer zu benützen, da
es ein Verzeichnis nicht nur der Personen und Orte, sondern auch der
Begriffe und Sachen bietet (S. 335-364), das als beinahe vollständig angesehen
werden kann. I. Müller OSB

Köhler, Hans : Gründe des dialektischen Materialismus im europäischen
Denken. - Verlag Anton Pustet, München 1961. 206 S.

Im europäischen Denken haben sich im Laufe seiner Geschichte geistige
Grundhaltungen herausgebildet, die eine « Affinität » zu den Thesen des
dialektischen Materialismus bewirken (7) K. will dieser « eigenartigen Disposition

» nachgehen und aufweisen, daß sie sich « konsequent » aus dem
geschichtlichen Verlauf des europäischen Denkens ergibt (7). Die erste Zäsur

- K. spricht öfters auch von einem « Bruch » -, die diese verhängnisvolle
Entwicklung einleitete, findet sich im innerchristlichen Raum des Mittelalters
(MA) bzw. der Reformation (Rf) (11. 13). Worin sieht nun K. diesen Bruch
1. Der Prozeß der Säkularisation : Er ist grundlegend, denn erst auf seinem
Boden sind alle anderen Umwertungen möglich (12). Ausgelöst wird er durch
den « religiösen Subjektivismus », der mit der Mystik in das Christentum
einbrach (16 ff.). Das « subjektive Empfinden » der Geborgenheit ließ die «

objektiven Heilstatsachen, auf denen diese Geborgenheit ruhte, vergessen » (18).
Diese «Tendenz» wird zum erstenmal bei Meister Eckehart sichtbar (19).
In der Rf lagen auf seiner Linie Schwenckfeld, Franck, Weigel (23 ff.).
Kennzeichnend für diese Strömung ist « die Aufhebung des Personalen, die
Alleinbetonung des Ontischen und die starke Akzentuierung des Intellekts » (28). —

In wesentlicher Beziehung dazu steht der Pantheismus (28). Bei Scotus Eriu-
gena liegt der erste Ansatz dafür vor. Denn er verwandelt den christlichen
Glauben in « neuplatonische Spekulation » und den « persönlichen Gott » in
einen « allgemeinen » (29). Auch hier tritt das Ontische anstelle des Personalen

(30). Da damit aber die Möglichkeit einer «wirklich sittlichen Ent-



452 Besprechungen

Scheidung » nicht mehr besteht, kommt es zum « Libertinismus » der Amerikaner

u. a. (31). 2. Die in sich ruhende Immanenz : Die Haltung der reinen
Weltinnerlichkeit begann mit der Polemik gegen die Allgemeinbegriffe, die
von Vives, Sanchez, Telesio, Campanella nur noch als « äußere Kollektivnamen

» verstanden werden (52). Bacon geht in seiner Idolen-Lehre noch
weiter (52). Er betont « die völlige Selbständigkeit der Außenwelt und ebenso
ihre Zweckfreiheit » (53). 3. Die All-Gesetzlichkeit : Für den christlichen Glauben

ist Gott « nicht einfach die gesetzgebende Weltvernunft, sondern der
Mensch steht ihm in Freiheit und Verantwortlichkeit gegenüber » ; dadurch
ist die Naturgesetzlichkeit begrenzt (79). Demgegenüber erwartet Bacon, daß
man in allen menschlichen Vorstellungen und Willenstätigkeiten
Gesetzmäßigkeiten aufdecken wird (85). Über Hobbes, für den das gesamte Dasein
rechnend zu erfassen ist (86), geht die Entwicklung weiter bis zum Positivismus

(94 f.). 4. Das Problem des Widerspruchs in der Geschichte : Der Christ
nimmt « das Böse unbedingt ernst » (123) und verneint, daß « die Welt sich
im Gleichgewicht befindet» (113. 122). Individualistische Tendenzen in der
Theologie und eine Schwächung des Sündenbewußtseins ließen das Böse
nicht mehr in seinem vollen Umfang ernst nehmen (125). Giordano Bruno
bringt die entscheidende Wendung, indem er den antiken Harmonieglauben
wieder aufnimmt (126 f.). 5. Die geschichtliche Erwartung : Bei den Franzis-
kaner-Spiritualen findet sich erstmalig eine innerweltliche Vollendungserwartung

(150 f.) Auf protestantischer Seite ist besonders das Täufertum zu
nennen (152 ff.). Die Vollendung als Tat Gottes wird zu alleinig menschlicher
Tat (155). - In den Utopien von Thomas Morus, Bacon, Campanella wird
die Geschichte als Selbstentfaltung der Weltvernunft angesehen (156 ff.).
6. Die Umwertung der Moral : Die erste Verkürzung der christlichen Moral
geschieht durch Marsilius von Padua, der das Allgemeinwohl als höchstes
Prinzip ansieht (172). Das Täufertum mit seiner doppelten Moral bringt die
entscheidende Abwendung (173). Locke identifiziert das Liebesgebot mit
dem Naturgesetz (174) ; dies ist die Wende zum Utilitarismus und Eudämo-
nismus (174 f.). 7.Die Umformung des Staatsdenkens: Im MA war jeder
Rechtspositivismus ausgeschlossen, das Recht gründete allein auf
Offenbarung (182 f.). Als der persönliche Wille Friedrichs II. in den Vordergrund
trat, kam es zum Bruch (184). Es folgt die Fassung des bonum commune
als selbständigem Staatszweck und die Konkurrenz der Willen und Zwecke
(Territorialherrschaften) (185). Die Entwicklung führt weiter über Dante,
Occam, Marsilius von Padua zu Machiavelli, für den die politische Macht
« Selbstzweck » geworden ist (187).

Das Buch wird keine einhellige Zustimmung finden, denn über
Tendenzen in einem Denken und über den Ort, an dem zum erstenmal Ideen
geschichtlich wirksam werden, gibt es kaum einen common sense. Leider
geschah die Popularisierung philosophie- und theologiegeschichtlicher Einzeldaten

nicht immer ganz glücklich : der geschichtliche Ort von Meister Eckehart

(19-23) wird K. von den heutigen Eckehart-Forschern nicht abgenommen

werden ; die Einordnung der intellectus-agens-Problematik verzeichnet
diese vollständig (31 f.) ; Feuerbachs Wende liegt weit vor den Vorlesungen
über das Wesen der Religion (37) ; den Gegensatz zwischen Thomismus und



Besprechungen 453

Scotismus als auf psychologischer Ebene liegend zu charakterisieren, ist
zumindest sehr mißverständlich (81 f., 84 f.) ; die als klassisch angeführte
Definition der Substanz findet sich in dieser Form der völligen Un-bedingtheit
erst in der Neuzeit (95 f.) ; ob die kirchliche Orthodoxie mit ihren Verurteilungen

den jeweils größeren Weitblick besaß (19. 27. 29. 31. 34. 44. 150 f.),
bleibt für einen Teil der angeführten Fälle fraglich. Die Fußnoten tragen
informierenden Charakter, sind aber sehr uneinheitlich. Warum werden z. B.
die Werke von Engels mit Ausgaben aus den zwanziger Jahren angegeben,
bei Werken von Marx aber nur das Abfassungsjahr (56 Fn. 9) Auch die
Auswahl der Werke ist nicht immer einzusehen (vgl. ebd. und Feuerbach :

39 Fn. 48). Ähnliche Fragen stellen sich bei der angegebenen Literatur (vgl.
Eckehart : 21 Fn. 24 ; Feuerbach : 39 Fn. 48 ; Ideologie : 56 Fn. 9 ; Thomis-
mus-Scotismus : 85 Fn. 12). K. will nur einen « Anstoß » geben zur
Auseinandersetzung mit der geistigen Vergangenheit (8). Diesem Anspruch wird
das Buch auf jeden Fall gerecht, nur gibt es nicht eine gleichmäßig gute
Anleitung zu dieser Auseinandersetzung. K. zeigt gut jeweils die biblische
Grundposition des christlichen Glaubens, von der er meint, daß sie sich bis
zum MA und Rf durchgehalten hat. Wie aber ist von ihr aus « die tatsächlich

veränderte Welt neu zu deuten » (202) Dies kann nicht durch einen
ungeschichtlichen Rückgriff geschehen, der eine jahrhundertelange Entwicklung

als Fehlentwicklung abschreibt, sondern nur durch ein Aufgreifen der
gesamten Tradition, die jeweils auch neue Weisen des Verstehens eröffnet.
Insofern ist das Anliegen des Buches als Selbstbesinnung über die Bedingtheit

der eigenen Gegenwart eine dringende Notwendigkeit.
D. Eickelschulte OP

Henning, Rudolf : Der Maßstab des Rechts im Rechtsdenken der Gegenwart.

(Schriften des Instituts für Christliche Sozialwissenschaften der
Westfälischen Wilhelms-Universität Münster, hrsg. v. Joseph Höffner, Bd. 10.) -
Aschendorff, Münster 1961. 244 S.

Nach dem Rechts-Trauma des Dritten Reiches macht man sich
begreiflicherweise immer wieder Gedanken, wie man solchen möglichen
Situationen in Zukunft vorbeugen kann. Das heißt aber nichts anderes als sich
um die Klärung der Frage bemühen : Wo liegt der Maßstab, an dem der
ganze Komplex des positiven Rechts auf seinen « Rechts »-Charakter hin
getestet werden kann Rudolf Henning trägt in dem vorliegenden 10. Bd.
der Münsteraner Schriftenreihe einiges zu dieser Klärung bei. Er geht - wie
jede Naturrechts-Meditation - von der konkreten Unrechts-Erfahrung aus,
die ja nicht nur eine Mißachtung des Rechts darstellt, sondern viel mehr.
Das Recht selbst wurde zum Instrument der Zerstörung. Das wirft die Frage
auf, ob « Gerechtigkeit » nicht schon vor dem positiven Recht da ist, ob es

ein « Naturrecht » gibt
Der Rechtspositivismus leugnet das. Henning zeichnet eine zwar flüchtige,

aber nichtsdestoweniger saubere Skizze dieser Richtung. Er stellt den
Rechtspositivismus unter besonderer Berücksichtigung seiner beiden
prominenten Vertreter Kelsen und Schmitt in den größeren Rahmen des
allgemeinen Positivismus, der seit über hundert Jahren die wissenschaftliche



454 Besprechungen

Atmosphäre verseucht, den Fachgegenstand der Methode unterordnet, die
Wissenschaft durch die Weltanschauung ersetzt. Gottseidank hat sich in
den letzten Jahren eine Änderung Bahn gebrochen. Henning kann eine
Reihe höchstgerichtlicher Urteile aufzählen, die unter dem Einfluß des Naturrechts

gefällt worden sind. Was aber ist « Naturrecht » Das ist die große
Frage. Aus dem Wirrwarr von Meinungen destilliert der Verfasser die solide
Philosophie heraus, die sich vor allem aus dem Studium Thomas von Aquins
ergibt, macht sie sich zu eigen und stößt somit zu einer Ontologie der
Ordnung vor, ohne deren Maßstab es keinen fürs Recht gibt. Daß die Ratio in
diesem Prozeß die wichtigste Rolle spielt, versteht sich. - Eine lesenswerte
Arbeit, die in ihrem wissenschaftlichen Apparat nicht nur eine umfassende
Material-Bestandsaufnahme, sondern in ihren Konklusionen auch theoretisches

Ingenium verrät. F.-M. Schmölz OP

Jahrbuch des Instituts für Christliche Sozialwissenschaften der Westfälischen

Wilhelms-Universität Münster, hrsg. v. Joseph Höffner, 1. und 2. Bd,
1960-1961. - Verlag Regensberg, Münster 1960-1961.194, 234 S.

Außer der bisher über ein Dutzend Bände umfassenden Schriftenreihe
gibt das münstersche Institut für Christliche Sozialwissenschaften seit 1960

nun auch ein Jahrbuch heraus. Damit tritt das Institut, das in der jetzigen
Form erst seit 1951 besteht, stärker an die Öffentlichkeit, als es mit der
Schriftenreihe möglich war, die Spezialarbeiten (meist Dissertationen)
umfaßt.

Der erste und der zweite Band des Jahrbuchs unterscheiden sich erheblich

voneinander. Der erste enthält zehn kurze Aufsätze aus dem ganzen
Bereich der Christlichen Sozialwissenschaften. Er ist auf diese Weise bestens

geeignet, das Institut einer breiteren Öffentlichkeit vorzustellen. Das Institut
sieht seine Aufgabe nicht nur in der Erarbeitung der « philosophischen und
theologischen Grundlagen » der Christlichen Sozialwissenschaften, sondern
ebenso in der « Erforschung der konkreten geschichtlichen Wirklichkeit »,

wie der Herausgeber im Vorwort betont (8). Zwei Beiträge befassen sich mit
den theoretischen Grundlagen, die restlichen acht sind der empirischen
Wirklichkeit gewidmet. Der Herausgeber selbst unternimmt den « Versuch einer
'Ortsbestimmung' der Christlichen Gesellschaftslehre». Er entwirft einSystem
der Sozialwissenschaften (11) und gliedert « im Hinblick auf die metaphysische

und ethische Ausrichtung der Christlichen Gesellschaftslehre - aus dem
Bereich der allgemeinen Sozialwissenschaft die Sozialmetaphysik und die
Sozialethik und aus dem Bereich der besonderen Sozialwissenschaft die
philosophischen (Philosophie des Rechts, der Familie, des Staates usw.) und die
sozialethischen und sozialpädagogischen (Berufsethik, Wirtschaftsethik,
Staatsethik, Familienpädagogik, Berufspädagogik usw.) Disziplinen» (11 f.)
als Christliche Gesellschaftslehre aus. Wilhelm Dreier kritisiert in seinem
Beitrag « Der Weg zur normativen Sozialwissenschaft » die Beschränkung
der Sozialwissenschaften auf die sogenannte empirische Forschung ; er
versteht die Christliche Sozialwissenschaft « als eine Antwort auf das Suchen
und Rufen nach einer normativen Sozialwissenschaft und nach einer neuen



Besprechungen 455

Einheit der Wissenschaft» (30). Sechs von den restlichen acht Beiträgen
sind den Problemen des Katholizismus in der heutigen Welt gewidmet. Der
bedeutendste und umfangreichste Artikel (51-108) untersucht die religiöse-
Situation katholischer Berufsschuljugend in einer westfälischen Industrie.
Stadt. Der Arbeit liegen sehr detaillierte soziologische Erhebungen zugrunde
Eine Fülle von Einzelergebnissen wird anhand von Tabellen und Statistiken
mitgeteilt und von der Verfasserin sorgfältig analysiert und kommentiert.
Dieser Darstellung der religiösen Situation in einer Industriestadt korrespondiert

ein weiterer Beitrag, der die gleichen Probleme am Beispiel einer
Landgemeinde erörtert (153-164). Gleich drei Aufsätze beschäftigen sich mit dem
Priesternachwuchs. Der Herausgeber des Jahrbuchs behandelt das Problem
des theologischen Nachwuchses in Deutschland (139-152). Zeugnis von den
weltweiten Beziehungen des jungen Instituts legt eine Darstellung über die
Einstellung der brasilianischen Bevölkerung zum katholischen Priester und
Priesternachwuchs ab (129-138). Aus einem Priesterseminar in den USA
werden zwei sehr interessante Befragungsergebnisse vorgelegt (109-128) :

einmal eine Stellungnahme der angehenden Theologen zu einem nationalen
Problem des Katholizismus in den USA, zur Bedeutung der Katholiken für
das intellektuelle Leben in den Vereinigten Staaten ; zum zweiten die
Ergebnisse einer Befragung zur internationalen Frage der atomaren Rüstung.
Der informative Charakter des Jahrbuchs wird auch durch den dritten
Beitrag aus der Feder Höffners unterstrichen (31-50). Er analysiert in seiner
bekannt präzisen Art nicht nur die innerkirchliche Lage in der
Bundesrepublik, sondern auch die Beziehungen des deutschen Katholizismus zur
Gesamtgesellschaft. Abgerundet wird das Bild des ersten Bandes des
Jahrbuchs durch einen Beitrag über die Begegnung Chinas mit den modernen
demokratischen Strömungen, dargestellt an dem bedeutenden Politiker Sun
Yat-sen (179-194), sowie den Bericht einer Studentin, die ihre Erfahrungen
als Sozialpraktikantin in einem Warenhaus schildert (165-178). Dieser
Bericht in Tagebuchform ergänzt aus der Perspektive des unmittelbaren
Erlebens den Beitrag über die religiöse Lage der Berufsschuljugend.

Der zweite Band des vorliegenden Jahrbuchs bringt eine Eigenart des
münsterschen Instituts für Christliche Sozialwissenschaften zum Ausdruck :

die durch einen Lehrauftrag in der Rechts- und Staatswissenschaftlichen
Fakultät gegebene enge Verbindung mit volkswirtschaftlichen Fragen. Der
Band enthält im Gegensatz zur Vielfalt des ersten nur zwei Beiträge, die
sich beide mit Fragen der Eigentumsbildung in der Bundesrepublik befassen.
Damit leistet dieser Band einen wesentlichen Beitrag zu einer Frage der
Sozialpolitik, die noch 1961 an erster Stelle stand, in der Zwischenzeit
allerdings etwas in den Hintergrund getreten ist. Beide Arbeiten dieses Bandes
gehen auf Dissertationen zurück, die im Institut unter der Anleitung des

Herausgebers entstanden sind. Friedrich Kronenberg (17-146) berücksichtigt
speziell den Einfluß der tatsächlichen finanzpolitischen Maßnahmen seit
Gründung der Bundesrepublik auf die Vermögensbildung. Ein Tabellenan-
anhang und ein Literaturverzeichnis erhöhen den Wert der Untersuchung
für den Leser. Hildegard Wiegmann (147-234) gibt in ihrer Arbeit «Breitere
Vermögensstreuung. Pläne - Möglichkeiten - Grenzen » eine übersichtliche



456 Besprechungen

Zusammenstellung aller Vorschläge, die im Laufe der Diskussion in den
50er Jahren zur Frage der Eigentumsbildung gemacht worden sind. Sie
analysiert dann im Hauptteil ihrer Untersuchung die eigentumspolitischen Pläne
in ihren wirtschaftlichen Voraussetzungen, Bedingungen und Konsequenzen.
Auf dieser Grundlage stellt sie abschließend kritisch die Erfolgschancen der
eigentumspolitischen Bemühungen dar. L. Krimphove

Wirtschaft und Kultursystem. Herausgegeben von Gottfried Eisermann.

- Eugen Rentsch-Verlag, Erlenbach-Zürich und Stuttgart 1955. 330 S.

Die Festgabe zu Ehren von Alexander Rüstow enthält Beiträge aus den
verschiedensten Wissensgebieten, Logik, Kulturphilosophie, Geschichtsphilosophie,

Soziologie, Kunst, Grundfragen der Wirtschaft, Politik, Geschichte
usw. Es werden damit die verschiedensten Sachbereiche abgeschritten,
welche A. Rüstow in seinen reichhaltigen Forschungen bearbeitet hat. Vom
sozialethischen Standpunkt aus seien im besonderen hervorgehoben : W.
Abendroth, Zum Begriff der Gewerkschaften in der Gesetzgebung und im
Verfassungsrecht nach 1945 (für die Beurteilung der Gewerkschaftsbewegung
der Nachkriegszeit in Deutschland von besonderer Bedeutung), S. Landshut,
Formen und Funktionen der parlamentarischen Opposition, D. Sternberger,
Über parlamentarische Opposition, und nicht zuletzt G. Eisermann,
Wandlungstendenzen der modernen Gesellschaft. Der letztgenannte Beitrag gibt
einen imposanten Überblick über sämtliche Sparten des modernen Lebens,
angefangen von der Familie bis zur höchsten Politik, indem er jeweils die
neue Wertordnung aufweist, die sich in unserer Generation aufbaut.

A. F. Utz OP

Weber, Wilhelm: Geld und Zins in der spanischen Spätscholastik.
(Schriften des Instituts für Christliche Sozialwissenschaften der Westfälischen

Wilhelms-Universität Münster, Bd. 13.) - Aschendorff, Münster 1962.
159 S.

Nachdem W. vor einigen Jahren (1959) eine Studie über die Wirtschaftsbetrachtung

durch Ludwig Molina vorgelegt hat, erscheint jetzt eine
inhaltlich auf Geld- und Währungsprobleme eingeschränkte Studie. Der Kreis
der Autoren, die dem Verfasser als Quellen dienten, reicht von den bekannten
Theologen der spanischen Spätscholastik bis zu weniger bekannten Spezialisten,

welche damals zu Wirtschaftsfragen Stellung nahmen. Die Arbeit
besteht aus drei Kapiteln, von denen das erste die « Doctores » vorstellt und
ihre primär ethische Fragestellung wie auch den Wissenschaftscharakter der
spätscholastischen Wirtschaftsanalyse charakterisiert. Mit Recht werden die
hier behandelten Lehren dem Bereich einer Doktrin zugeordnet, welche noch
nicht das Stadium einer ausgebildeten Wirtschaftstheorie erreicht hat. Trotzdem

wird hier schon sichtbar, daß auch heute noch wichtiges
wirtschaftstheoretisches Instrumentar der spanischen Spätscholastik zu verdanken ist,
was bis jetzt wenigstens in der Behandlung der Wirtschaftsgeschichte nicht
oder nicht genügend gesehen ist.



Besprechungen 457

In einem 2. Kapitel wird die währungspolitische Situation Spaniens
während des 16. und 17. Jahrhunderts in den wesentlichsten Zügen
umrissen. Die hier betonte Notwendigkeit, daß man erst den Sachverhalt genau
kennen müsse, um sittliche Beurteilungen zu erteilen, wurde von den
scholastischen Autoren mit einer erstaunlichen Offenheit für die Erfahrungswelt
des Wirtschaftens und durch Eindringen bis zu äußersten sachlichen
Gegebenheiten in die Tat umgesetzt. Die ethische Beurteilung steht bei ihnen
nie am Anfang, sondern erst am Ende einer eingehenden Analyse des
Sachverhaltes. Dies wird, wie W. immer wieder betont, eine dauernde Aufgabe
auch für heutige wirtschaftsethische Aussagen bleiben.

Im 3. Kapitel kommt dann das Hauptthema zur Ausführung. Die
vorsichtig gewählte Überschrift « Geld- und Zinstheoretisches bei den spanischen
Naturrechtslehrern des 16. und 17. Jahrhunderts» bringt sicher zum
Ausdruck, daß hier nicht alle einschlägigen Probleme behandelt werden und
wohl auch, daß manche Deutungen offen bleiben sollen. Begonnen wird mit
den mehr allgemeinen und grundlegenden Fragen nach Wesen und
Funktionen des Geldes, nach dem Geldwert, nach den hauptsächlichsten
Versuchen, Geld und Nichtgeld in ein einheitliches Bewertungssystem zu bringen.

Darauf folgen besondere Probleme, die sich damals aus der konkreten
wirtschaftlichen Situation, z. B. dem gewaltigen Zustrom von Edelmetallen
aus dem neuentdeckten Amerika ergaben. Hier bekräftigt und vertieft W.
das von Grice-Hutchinson 1952 der Öffentlichkeit vorgelegte Ergebnis, daß
den großen spanischen Theologen und Naturrechtslehrern die Priorität in
der Formulierung der Quantitäts- und der ihr nahestehenden
Kaufkraftparitätentheorie gebührt. Die Quellen sprechen hier eindeutig aus, daß Jean
Bodin erst 12 Jahre nach Martin de Azpilcueta gen. Navarrus zu den
quantitätstheoretischen Zusammenhängen zwischen Geldmenge und Preisen Stellung

genommen hat. Das liegt in der Natur der Sache : die in kurzer Zeit
vor sich gehende Vermehrung der Geldmenge in Spanien durch den Zufluß
aus Amerika wurde erst mit zeitlicher Verzögerung über die außenwirtschaftlichen

Beziehungen in Frankreich spürbar, entsprechend später in England
und dem übrigen Europa. Es ist also durchaus verständlich, daß die
Quantitätstheorie zuerst in Spanien, dann in Frankreich und später in England
formuliert werden konnte.

Am Schluß seiner Studie wendet sich W. dem Zinsproblem zu. Hier
wird eine das ganze Buch durchziehende Tendenz besonders deutlich : die
Gelehrten des 16. und 17. Jahrhunderts in eine Diskussion mit den Gelehrten
zu bringen, welche heute die wirtschaftswissenschaftliche Diskussion
bereichern. W. arbeitet beim Zinsproblem eine Reihe von Analogien zwischen den
Spätscholastikern und K. Wicksell, I. Fisher und J. M. Keynes heraus. Bei
diesem methodischen Vorgehen hat er keinen geringeren als J. A. Schum-

peter auf seiner Seite, der den damaligen Gelehrten bescheinigt, sie würden
ohne Schwierigkeiten zur Lösung unserer heutigen Probleme beitragen können,

wenn sie in unsere Welt versetzt würden. Freilich wird man bei dieser
Methode immer wieder kritisch die Tragweite von Analogien überprüfen
müssen. Hier wird man schon bei der Terminologie, vor allem der
übersetzten, aufmerksam bleiben. Weniger problematisch ist die unübersetzte



458 Besprechungen

Übernahme von theoretischem Instrumentar. Z. B. die Formel « ceteris paribus

» wird von den damaligen Autoren eingeführt. W. kann dies an einer
ganzen Reihe von Belegen nachweisen. In dieser methodischen Einzelfrage
haben sich die doctores für Jahrhunderte als fruchtbar erwiesen, wenngleich
im Zusammenhang mit der dynamischen Wirtschaftstheorie heute mit Recht
auf die begrenzte Aussagekraft der ceteris-paribus-Formel hingewiesen wird
(vgl. W. Stützel, Saldenmechanik).

Insgesamt darf die Arbeit von W. als ein wichtiger Beitrag nicht nur
für die Sozialethik, sondern auch für die Geschichte der Wirtschaftswissenschaft

begrüßt werden. Anhand der Quellen wird deutlich, daß vom Spanien
des 16. und 17. Jahrhunderts eine Brücke gebaut ist zu der im Entstehen
begriffenen Wirtschaftstheorie, die im wesentlichen auch schon vorherrschend

empirischer Methodik zugewandt ist. Bei der Analyse der wirtschaftlichen

Sachverhalte allein darf es aber nicht sein Bewenden haben. Sie darf
nicht unterlassen werden und muß heute in engem Kontakt mit den
Sozialwissenschaften geleistet werden. Darauf mit Nachdruck anhand der Autoren
der spanischen Spätscholastik hingewiesen zu haben, ist W.s Verdienst, das
zuerst zu sachgerechter Behandlung des Gegenstandes aufruft, der zunächst
in den Tatsachen gegeben ist. Darüber hinaus gehört es aber auch zum Ganzen

des Gegenstandes, daß man seine sittlichen Bedeutsamkeiten nicht
ausklammert. Wie man sie im 16. und 17. Jahrhundert behandelt hat, ist ein
Weg, der uns heute noch viel zu wenig bekannt scheint. F. Beutter

Höffner, Joseph: Industrielle Revolution und religiöse Krise. Schwund
und Wandel des religiösen Verhaltens in der modernen Gesellschaft.
(Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen,
Geisteswissenschaften, Heft 97.) - Westdeutscher Verlag, Köln u. Opladen 1961.
65 S.

Nach einem Überblick über die religionssoziologische Arbeit in Frankreich

und über einige ihrer Hauptergebnisse wird das religiöse Verhalten in
Deutschland zunächst in einem kurzen Gesamtüberblick dargeboten. Mit
begründeter Kritik wird eine Globalbetrachtung für ein ganzes Land
zurückgewiesen und dafür mit differenzierten Erhebungsmethoden eine
religionssoziologische Untersuchung in einem eng umgrenzten Bereich, nämlich im
Industrieraum Marl-Hüls vorgenommen, welche in den Jahren 1955 bis 1957

vom Institut für Christliche Sozialwissenschaften der Universität Münster
durchgeführt wurde. Kirchenbesucherzählungen und Repräsentativerhebungen

durch Interviews erbrachten Ergebnisse, die teils bekannte
Tatsachen erhärteten, teils Material zu neuen Erkenntnissen beitrugen : Durch
genaue Zahlen konnte belegt werden, daß die Zahl der praktizierenden Katholiken

in großen Städten und in Industriegebieten offenbar unter dem
Durchschnitt der religiösen Praxis der Gesamtbevölkerung liegt ; als Vermutung
zeichnete sich ab, daß vom Wohnungsmilieu stärkere Einflüsse auf das
religiöse Verhalten ausgehen als vom Betriebsmilieu ; wertvolle Aufschlüsse
ergeben sich aus Alter, Geschlecht und Beruf der Kirchenbesucher ; die in
Frankreich zuerst erkannte Tatsache, daß mit höherer Bildung oder Aus



Besprechungen 459

bildung das religiöse Verhalten intensiver wird, fand auch in Marl-Hüls
Bestätigung.

An die Ergebnisse dieser Felduntersuchung schließt sich ein Deutungsversuch

an, der mit seinen Thesen über den engeren Untersuchungsraum
hinausgreift : der Prozeß sich fortschreitend lockernder Bindungen an die
Kirche kann weder mit dem Versagen der Christen noch mit den Angriffen
der Gegner des Christentums allein erklärt werden. Vielmehr kommt
Faktoren des Industriezeitalters hohe Bedeutung zu. Das gesellschaftliche Milieu
ist kein passiver Sachverhalt, sondern eine Wirkgröße, welche die Menschen
beeinflußt. Geschlossenes glaubensfreundliches oder -feindliches Milieu wirkt
nachhaltig positiv bzw. negativ auf das religiöse Verhalten. Religiöser
Pluralismus brauchte als solcher kein Hemmnis für die religiöse Praxis zu bedeuten,

wie am Beispiel des hellenistisch-römischen Synkretismus gezeigt wird.
Demgegenüber scheint sich in der pluralistischen Industriegesellschaft ein
für das Religiöse frostiges Klima entwickelt zu haben mit einer Tendenz zu
einem säkularisierten Milieu. Der Zug, in kleineren religiösen Gemeinschaften
Beheimatung zu finden, wird daraus verständlicher. Man mag beklagen, daß
die Religion nicht mehr eine Rahmenordnung für das gesamte gesellschaftliche

Leben zu gewährleisten vermag, man darf aber nicht übersehen, daß
religiöse Verinnerlichung und liturgische Erneuerung zu den positiven
Errungenschaften im religiösen Verhalten des Industriezeitalters gehören. Die
Untersuchung schließt daher mit dem ermutigenden Satz : « Auch in der
entwickelten Industriegesellschaft behält die Religion nicht nur ihren Platz,
sondern ihre letztlich das Schicksal des industriellen Zeitalters entscheidende
Bedeutung » (S. 50).

In der anschließend wiedergegebenen Diskussion wird nachdrücklich
vor einer Überschätzung rein empirisch-soziologischer und religionsstatistischer

Verfahrensweisen gewarnt, da diese nicht der ganzen Wirklichkeit
gerecht werden können. Ziel ist eine Kombination der Methoden aus verschiedenen

Bereichen, um den geistesgeschichtlichen, psychologischen und spezifisch

theologischen Gehalten gerecht werden zu können, die bei wirklichkeitsgemäßen

religionssoziologischen Aussagen nicht ausgelassen werden dürfen.
An der vorliegenden Untersuchung ist gerade dies zu rühmen, daß sie

durch reichhaltige Differenzierung in der Methode zu einer Fülle von Ergebnissen

führt. Es wird keine Übertreibung sein, wenn man von der hier
durchgeführten Art, Religionssoziologie zu betreiben, wertvolle Anregungen für
den Ausbau dieser Disziplin in der Zukunft erwartet. F. Beutter

Kapp, K. William: Toward a Science of Man in Society. A Positive
Approach to the Integration of Social Knowledge. (Studies in Social Life, VI.)
Martinus Nijhoff, The Hague 1961. xv-229 p.

Dieses Buch bemüht sich, seinem Untertitel gemäß, um eine Integration
der Sozialwissenschaften. Wer am traditionellen Aufteilungsschema der
« Spezial »-Disziplinen festhalten möchte, wird es als Provokation empfinden,
ebenfalls, wer die naturwissenschaftliche und mathematische Methode auf
das Gebiet der Geisteswissenschaften anwenden möchte. In den Augen des



460 Besprechungen

Vf. besteht das unterscheidende Charakteristikum der menschlichen Gesellschaft

in eben der Möglichkeit der einzelnen Elemente der Sozialordnung,
daß sie sich in neuen Modellen neu gruppieren können. Um diese Arbeit
leisten zu können, bedarf es keines Newton, Einstein oder Adam Smith ;

das ist einfach Angelegenheit einer allgemeinen Verantwortung und der
Zusammenarbeit. Kapp legt die Ursachen des fatalen Spezialistentums in der
Wissenschaft des vergangenen Jahrhunderts frei und zeigt die Wege der
Integration und Synthese auf. Wenn diese auch vorwiegend im
Organisatorisch-Technischen gesehen werden, so ist dem Verfasser doch das
unbestreitbare Verdienst anzuerkennen, daß er das entscheidende Problem
aufgegriffen hat, das die Wissenschaft heute zu bewältigen hat. K. ist sich dessen
bewußt, daß ohne die Lösung der strittigen Frage, der allgemeine Trend zur
« Enthumanisierung » nicht aufzuhalten ist. Womit er ohne Zweifel Recht
hat. F.-M. Schmölz OP

Relativism and the Study of Man. Edited by Helmut Schoeck and
James W. Wiggins. (The William Volker Series in the Human Studies.) - Van
Nostrad Company, Princeton, N. J. 1961. x-259 p.

« Relativism and the Study of Man », ein Sammelwerk mit Beiträgen von
zwölf Autoren, ist die Frucht einer Diskussion, an der Wissenschaftler zehn
verschiedener Disziplinen teilnahmen : Ethik, Pädagogik, Soziologie, Anthropologie,

Psychologie, Politische Wissenschaft, Wirtschaft, Geschichte, Ethnologie,

Sprach- und Rechtswissenschaft. Die den Beiträgen zugrundeliegende
Frage kann dahin formuliert werden, inwiefern die Feststellung, daß alles
nur noch bedingt, unbeständig und wesentlich veränderlich ist, berechtigt
sei. Das zentrale Thema in diesen Betrachtungen bilden die Systeme menschlicher

Werte : der ethischen, ästhetischen, politischen usw. In ihrer Besorgnis
um das Verschwinden des Beständigen und Unveränderlichen suchen nun
die Autoren die Begriffe des Absoluten und besonders des Relativen näher
zu präzisieren. Sie weisen daher auf die Widersprüche und Konsequenzen
hin, die aus einer zu extremen Anwendung des Relativismus entstehen. Aber
wegen der Mannigfaltigkeit der wissenschaftlichen Standpunkte ist eine
kollektive Übereinstimmung kaum zu erwarten. Lösungsversuche werden, mit
Ausnahme von wenigen Autoren, nur innerhalb der Grenzen der positiven
Wissenschaften unternommen. Daß in dieser Beziehung mehrmals der Begriff
« Survival » (das Über- oder Weiterleben) verwendet wird, ist zu erwarten.
Es ist aber eine Frage, ob ein solches Kriterium, dessen Folgerungen gezeigt
werden, auf die Dauer zu dem gewünschten Erfolg führen wird. Trotz diesen
Schwierigkeiten bietet das vorliegende Werk, dem ein Autoren- und
Sachverzeichnis beigegeben ist, einen interessanten Einblick in ein komplexes
Problem und in die ernsthaften Bemühungen der beteiligten Autoren, dem
Individuum und der Gesellschaft einen Rückhalt zu bieten.

Die Reihe der Beiträge wird eröffnet mit « Absolutes, Relativism, and
the Scientific Psychology of Human Nature ». Der Autor, L. Carmichael,
versucht in einer, wie er selber zu spüren scheint, für Metaphysiker zu wenig
überzeugenden, positivistischen und pragmatischen Weise, dem heutzutage



Besprechungen 461

oft feststellbaren Verlangen nach stabilen und absoluten Maßstäben, gerecht
zu werden. Wenn auch der Mensch nicht so vollentwickelt ist wie Spencer
glaubte, so gibt es dennoch gewisse relativ-absolut anatomische,
physiologische und psychologische Merkmale. Könnten dann nicht, so fragt der
Autor, im normativen Bereich, die von der Menschheit bevorzugten und
anerkannten Verhaltensformen, politische und wirtschaftliche Werte, als
relativ-absolut betrachtet werden

Die Idee, die dieser Argumentation zugrunde liegt, finden wir in «Human
Evolution and Relativism » vom Biologen C. Zirkle im Begriff « Survival »

ausgedrückt, der aber nicht zu den oben genannten absoluten Werten führt,
weil es, nach Ansicht des Autors eine Werthierarchie geben könnte, in der
das Überleben, z. B. einer Gesellschaft, von zweitrangiger Bedeutung wäre.
Ein guter Wissenschaftler sei sich, trotz den immer neuen Entdeckungen,
der Grenzen seiner Wissenschaft bewußt und er wisse, daß er das Unendliche

und Absolute, das er aufgrund relativistischer Prinzipien nicht widerlegen

könne, nie erreichen werde. Dennoch könne er sich dem Absoluten
nähern und mit dem oben genannten Begriff entscheiden, ob ein Wertsystem
den Umständen angepaßt sei oder nicht.

Im Unterschied zu den beiden vorhergehenden Autoren, geht E. Vivas
in « Reiterations and Second Thoughts on Cultural Relativism » in einer überaus

kritischen Weise von einem moralphilosophischen und epistemologischen
Standpunkt aus. Gegenstand bildet der kulturelle Relativismus, der auf der
Grundlage eines beobachteten Pluralismus behauptet, wie der Autor folgert,
daß die von der Kultur bestimmten Werte, jene Werte sind, die von den
Mitgliedern jener Kultur anerkannt werden sollen. Die Relativisten behaupten

daher, daß jene Werte nicht objektiv gültig seien und nicht beurteilt
werden könnten. Weiter führt der Autor aus, daß die Tatsache des kulturellen

Pluralismus zwar richtig sein könne, daß aber die Folgerungen nicht
nur unrichtig seien, sondern zu einem sittlichen Chaos führen.

Auch für H. Schoeck bietet der Relativismus der Anthropologie und
Soziologie grundsätzliche Fragen, besonders in Bezug auf dessen Anwendung
in der Praxis. In seinem « Relativistic Absolutists and Public Policies » zeigt
er zunächst die Inkonsequenz jener Wissenschaftler, die einerseits behaupten,

daß die Errungenschaften der Vergangenheit nichts in sich Wertvolles
für die Gegenwart besitzen, weil sie eben « hätten anders sein können », und
andererseits doch mit Sicherheit zu wissen glauben, was in der Zukunft
geschehen werde. Denselben relativistisch-absolutistischen Gedankengang
stellt er fest für alle jene, die die Superiorität der offenen und freien Gesellschaft

vertreten. Weit gefährlicher, sagt er, wird ein solcher Relativismus,
wenn sich der Staat zu ihm bekennt, z. B. in der Rechtssprache, der Erziehung

und der nationalen oder internationalen (Sozial-)Politik.
Nach dem Theologen J. V. Langmead Casserley ist das Suchen nach

absoluten ethischen Normen innerhalb der vergleichenden Soziologie nicht
unmöglich. In seinem « Relativism from a Theological Standpoint » beschränkt
er sich allerdings auf die Versöhnung eines ethischen Relativismus mit einem
von Moral- und Rechtsphilosophen vertretenen ethischen Absolutismus. Ein
lebendiges, ethisches System besteht, nach ihm, in einer Verschmelzung von



462 Besprechungen

relativen und absoluten Elementen. Das entspricht dem Menschen, der nicht
nur ein raum-zeitlich bedingtes Wesen ist, sondern in seinem Bewußtsein
ein Element (Ich) hat, durch das er sich selbst (Mich) übersteigt. Dies
verursacht zwischen dem Zeitlichen und dem Absoluten eine dauernde Spannung,

welche heute oft als Neurose oder psychischer Schmerz empfunden
wird. Der Autor ist sich jedoch bewußt, daß der philosophische Theismus,
der seiner Argumentation zu Grunde liegt, auf Widerstand stoßen wird.

L. von Mises, ein Vertreter der Wirtschaftswissenschaft ist in « Episte-
mological Relativism in the Sciences of Human Action » der Ansicht, daß
es möglich sei mit der Theorie der Praxeologie und mit Berücksichtigung der
Forderung der Wertfreiheit, gegen jene Lehre, die nur « tendenzielle
Regelmäßigkeiten » feststellen kann, solche Gesetzmäßigkeiten im menschlichen
Handeln festzustellen, die unabhängig von Zeit, geographischen, nationalen
und kulturellen Charakterzügen, absolut gültig sein können.

Einen ähnlichen Versuch, den Relativismus der Sozialwissenschaften in
seinen Gründen zu erforschen, unternimmt L. Straus in « Relativism ». Er
bietet keine eigentliche Lösung des Problems, sondern er deckt zunächst die
Widersprüche und Konsequenzen der positivistischen Argumentation von
Berlin und Brecht, durch eine kritische Analyse derselben, auf. Diese
bestehen darin, daß das Vermeiden von Werturteilen bei jenen nur scheinbar
ist, sodaß, im Grunde genommen, die Wissenschaft überhaupt in Frage
gestellt wird. Dann folgt eine problemgeschichtliche Darstellung der Versuche
des logischen Positivismus und des Existentialismus, den Relativismus zu
überwinden.

Die Theorie der Wertfreiheit, die im vorhergehenden Beitrag den
Ausgangspunkt einer kritischen Betrachtung bildete, wird von Br. Leoni in
« Some Reflections on the 'Relativistic' Meaning of Wertfreiheit in the Study
of Man » näher untersucht. Der Autor hat die Absicht, die ursprüngliche Lehre
M. Webers, ungeachtet der Fehldeutungen seiner Anhänger, darzustellen.
Zunächst zählt er die viel gehörten Einwände auf und gibt eine kurze
Beschreibung der geschichtlichen Hintergründe dieser, im Grunde genommen,
gar nicht neuen Theorie der Wertfreiheit. Das Hauptanliegen dieser sei, die
vielen Konfusionen in den Sozialwissenschaften zu vermeiden und deshalb
nach Möglichkeit zwischen Bewertungen vonseiten des Sozialwissenschaftlers
und gegebenen Wertbeziehungen zu unterscheiden. Die Bedeutung der Lehre
der Wertfreiheit bestehe dann in ihrer Funktion eines epistemologischen
Relativismus.

« Adventure unto the Unknown: Relativist 'Man-Afraid-of-His-Mind'»
befaßt sich mit dem philosophischen Relativismus. In einer
philosophiegeschichtlichen Weise versucht J. C. Malin im relativistischen Denken die
Spuren eines neuplatonischen Unendlichen aufzuweisen. Das wissenschaftliche

Denken ist gebunden an raum-zeitliche Ausdrucksformen, wodurch jede
unendliche Eigenschaft verdeckt wird. Ganz deutlich sei das zum Ausdruck
gekommen, sagt er, als Einstein versuchte, seine Theorie in einer populären
Form darzulegen. Wenn die heutige Philosophie der Wissenschaft sich mit
historisch-typologischen Modellen vergleichen wollte, würde es sich zeigen,
daß sie, statt sich einem philosophischen Relativismus zu widmen, sich ge-



Besprechungen 463

rade abwende von einem raum-zeitlichen Relativismus und Sicherheit sucht
in dem, was der Autor einen « wissenschaftlichen Mystizismus » nennt.

Der Beitrag « Relativism and Social Control » von J. W. Tietz ist
größtenteils die Beschreibung von vier Strömungen, die teilweise unabhängig,
teilweise aufeinander rückwirkend, zum gegenwärtigen Zeitgeist des
Relativismus geführt haben. Er zeigt wie, angefangen bei Heraklit, die Auffassung
des Unbeständigen in den Naturwissenschaften immer mehr Einfluß auf die
Sozialwissenschaften gewinnt, sodaß das Relative, an Stelle des Absoluten
und Religiösen allmählich den Bezugsrahmen bildet. Im Folgenden kommt
dann die Auswirkung des relativistischen Denkens auf Rechtssprache und
Erziehung zur Sprache, die zwei wichtige Organe der « Sozialen Lenkung »

(social controls) und der damit verbundenen kulturellen Sanktionen sind.
Übrigens wird auf den Begriff « Soziale Lenkung », der in der amerikanischen
Soziologie eine spezifische Bedeutung hat, nicht weiter eingegangen.

Die letzten Beiträge befassen sich mit dem Problem des Relativismus
in der Sprachwissenschaft. M. Pei gibt in « Relativism in Linguistics »

zunächst einen flüchtigen Überblick über die Äußerungen des Relativismus
und Antirelativismus im Verlaufe der Geschichte, von Plato bis heute. In
der Zeit der Griechen kam schon die Frage auf, ob der Name der Sachen
ein Geschenk der Götter, oder das Resultat einer Abmachung sei. Dieser
Streitfrage wurden später mehrere hinzugefügt, und vom Autor auf fünf
grundlegende Sätze zurückgeführt. Ein Urteil darüber sei notwendig
subjektiv. Als Beispiel gibt er seine eigene Argumentation an, wobei es sich vor
allem um die Wichtigkeit der Fragen handelt, ob die Sprache beständig
wirkenden und universellen Kräften, oder der Willkür der Individuen
ausgesetzt sei und ob die Sprache allein dem Brauch, oder auch einer Autorität
unterstehe, oder unterstehen müsse.

Die Rückwirkung des Sprachgebrauches auf das gesellschaftliche Leben
und umgekehrt, der Gesellschaft auf den Sprachgebrauch wird dann in
« Relativism and the Use of Language » von R. M. Weaver aufgenommen im
Versuch, das Verhältnis von Wortbedeutung und Gegenstand näher zu
untersuchen und ein Kriterium zu finden, das die Korrektheit der Sprache garantieren

und zugleich der Tatsache des Wandels gerecht werden könne. Dazu
widmet er seine Aufmerksamkeit der Anordnung der Sprache, welche er als
eine menschliche Angelegenheit betrachtet, und ihrer, wie er sagt,
konventionellen Funktion. V. Verhoeven OFMConv



464 Besprechungen

Theologie

Robert, Jean-Dominique, OP: Approche contemporaine d'une affirmation
de Dieu. Essai sur le fondement ultime de l'acte scientifique. Préface de

Dominique Dubarle OP. (Museum Lessianum, sect, philos. 50.) - Desclée
de Brouwer, [Bruges 1962], 250 p.

C'est avec beaucoup de sympathie et un grand intérêt qu'on suit l'effort
du R. P. Robert pour élaborer et mettre en une forme rigoureuse une démarche

intellectuelle aboutissant à l'affirmation de Dieu et pouvant entraîner
l'intelligence des hommes d'aujourd'hui. Elle part en effet, selon la manière
courante dans les cercles philosophiques d'aujourd'hui, d'une situation
existentielle concrète, et qui est assez communément éprouvée par nos
contemporains pour qu'on puisse légitimement espérer les intéresser à l'entreprise

: c'est le caractère nécessaire, universel, impersonnel de la vérité dont la
reconnaissance au moins tacite est la condition acceptée du labeur scientifique.

Or les attributs essentiels de la vérité scientifique, c'est-à-dire son unité
et sa nécessité, réclament un fondement qui ne peut être trouvé dans la
multiplicité des esprits contingents qui construisent la science. Il faut donc en arriver

à poser un garant ultime et absolu des attributs en question, c'est-à-dire
un Dieu de vérité.

On est frappé de la probité et de la rigueur de l'argumentation. Quand on
est thomiste c'est avec joie qu'on lit certaines pages très fortes et décisives,
contre l'idée d'une démonstration scientifique de l'existence de Dieu, par
exemple (p. 31-34, N° 1 de la p. 32), ou contre la fallacieuse et mortelle opposition

entre le Dieu des philosophes et le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de

Jacob (p. 55-58). On apprécie aussi, quoiqu'avec quelques réserves, les mises
au point concernant l'idée d'un vrai en soi (p. 211-215), qui pourtant est
rejetée de telle manière qu'il semblerait que la vérité humaine serait relative
à l'homme, ce qui s'accorderait mal avec le point de départ de la preuve.

Pour répondre à l'appel d'un dialogue avec son lecteur que fait l'A. je
soulèverai quelques objections contre la méthode utilisée. La première,
l'A. se l'est faite, on la lui a faite et il y répond longuement (p. 198-204), mais
d'une manière qui ne m'apparaît pas tout à fait convaincante : c'est le
parti qui est pris de refuser l'aide qu'apporterait à l'argumentation
l'affirmation primordiale du réel extra-mental, pour cette raison que la dite affirmation

est refusée par de nombreux penseurs, dans le domaine de la philosophie
des sciences. On se place donc « provisoirement » dans les perspectives
idéalistes, jusqu'au moment où il apparaît que l'acte scientifique dans ces
perspectives ne saurait être justifié, expliqué (p. 37-38). Malgré le soin que
prend l'A. de ne pas se laisser enfermer de ce fait dans l'immanence, je ne
vois pas qu'il y réussisse vraiment et que le passage au transcendant dans ces
conditions ne soit pas une décision arbitraire. Le vrai est, et ne saurait être
conçu, que comme une propriété de l'être, et c'est lui enlever son fondement
immédiat que de faire abstraction de l'être : dès lors, comment pourrait-on
rejoindre valablement son fondement ultime



Besprechungen 465

La seconde objection est plus particulière. L'A. explique son propos par
la nécessité de prendre un point de départ communément admis par les
intelligences contemporaines, et son introducteur, le R. P. D. Dubarle, approuve
hautement ce souci. Fort bien, mais n'y a-t-il pas là une certaine confusion
assez fâcheuse entre la valeur apologétique et la valeur métaphysique de la
preuve? De ce qu'un point de départ est communément admis par ceux à qui
on s'adresse, il ne s'ensuit pas que ce soit métaphysiquement le meilleur, et la
préoccupation de convaincre les hommes d'un milieu déterminé, si légitime
soit-elle, ne doit pas être purement et simplement substituée à celle d'établir
avec une rigueur parfaitement objective les fondements rationnels de la foi :

car on peut croire sans savoir métaphysiquement que Dieu existe, mais si on
devait confesser que l'existence de Dieu ne peut être métaphysiquement
établie, la foie serait irrationnelle. De ce point de vue le fait que la preuve
proposée est plus acceptable pour les esprits modernes que celles qui partent
de l'être donné à l'expérience ne suffit pas à la justifier.

Une autre ambiguïté enfin devrait être levée, sur un point qui ne me
paraît pas essentiel dans l'argumentation du P. Robert, mais sur lequel insiste
fortement l'introducteur, à savoir le rôle accordé à l'option volontaire dans la
démarche décrite et proposée. Car s'il est bien certain que Dieu n'est pas
pour l'homme un pur intelligible, mais aussi la Fin dernière pour laquelle il
doit librement opter, et si de ce fait la démarche qui mène l'homme à l'affirmer

n'est pas purement intellectuelle, mais comporte aussi le mouvement de

sa bonne volonté (p. 48-49), la question reste entière de savoir si l'option
dépend de l'affirmation ou l'affirmation de l'option. Autrement dit : l'unité
et la nécessité reconnues au point de départ à la vérité scientifique, doit-on
les reconnaître au terme à la vérité métaphysique de l'existence de Dieu, ou
au contraire celle-ci dépend-elle pour être une vérité du libre choix de la
volonté Dans ce second cas c'est toute la rigueur intellectuelle de la démarche
qui se dissipe dans un subjectivisme religieux qui serait à lui-même son ultime
raison d'être. Mais si c'est le premier cas qui se vérifie, comme tout le livre
l'indique, pourquoi parler de l'option comme si elle intervenait dans
l'affirmation même J .-H. Nicolas OP

van Steenberghen, Fernand: Dieu caché. Comment savons-nous que
Dieu existe? (Essais philosophiques, 8.) - Publications universitaires de

Louvain, Louvain ; Nauwelaerts, Paris 1961. 371 p.
Le sous-titre de ce livre : « Comment savons-nous que Dieu existe »,

en indique l'intention de façon assez claire. Il s'agit de répondre à l'interrogation

des hommes d'aujourd'hui, devant qui est posé le problème de Dieu
par l'existence des croyances universellement répandues et aussi par les
aspirations de leur conscience, mais que les objections de l'incroyance, les
contradictions des philosophes, les énigmes du monde et de la vie font douter d'une
réponse positive et même de sa possibilité.

Il n'est guère possible de critiquer en détail ce livre qui à la fois se veut
d'une rigueur sans faille, et, s'adressant à un vaste public, se dérobe constamment

devant la nécessité de justifier les innombrables options métaphysiques

30



466 Besprechungen

qu'il impose au lecteur. Ces options ne sont d'ailleurs pas inconnues à ceux
qui connaissent l'œuvre métaphysique de M. van Steenberghen. En
particulier, j'avais autrefois critiqué cette vue, reprise ici comme indubitable
(p. 250), que le monde extérieur ne peut nous livrer que des perfections mixtes
(cf. RT 48 [1948] 589).

D'une façon générale ceux qu'ébranleront ou convaincront les critiques
de l'A. contre les cinq voies de saint Thomas seront probablement moins
convaincus de la valeur de la preuve métaphysique qu'on propose à leur place
et qui en réalité est leur ressort caché, perdant beaucoup de sa force du fait
qu'elles sont déclarées insuffisantes et vaines. Les problèmes noétiques que
pose le passage du monde de l'expérience à un être situé au-delà de toute
expérience sont à peine signalés et laissés sans solution véritable. Et que dire
de positions aussi étranges que celle qui nie la souffrance chez les animaux
sous prétexte qu'ils n'ont pas de conscience (comme s'il pouvait y avoir
connaissance sans un commencement de conscience!), ou celle qui met en
question la doctrine de la participation de chaque homme qui naît à la
culpabilité du premier péché, sous prétexte que la conscience moderne a un sentiment

trop vif de la responsabilité personnelle pour pouvoir admettre cela
(comme si le dogme du péché originel était autre chose que l'affirmation de
cette mystérieuse solidarité de tous les hommes dans ce péché commis par un
seul

Trop technique pour ce qu'il a d'ouvert aux préoccupations communes,
trop simple, parfois simpliste, pour ce qu'il a de technique, ce livre risque de

ne satisfaire ni les esprits exigeants ni ceux qui le sont moins.
J.-H. Nicolas OP

Chenu M. D. : St. Thomas d'Aquin et la théologie. (Maîtres spirituels,
17.) - Editions du Seuil, Paris [1959]. 189 p. - Thomas von Aquin in
Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. (Rowohlts Monographien, 45.) - Rowohlt,
Reinbek 1960. 178 S.

Ein Büchlein über Thomas von Aquin und die Theologie in einer Sammlung

von Lehrmeistern des geistlichen Lebens Jawohl Und zwar ohne jede
Begriffsverwirrung. Hier lebt die Zeit auf, in der man noch nichts wußte und
nichts wissen wollte von der ungeheuerlichen Trennung von wissenschaftlicher

Theologie und Lehre vom innerlichen Leben. Thomas ist hier von einem
mit seinen Werken eng Vertrauten und einem hervorragenden Kenner der
damaligen Zivilisation und Geisteswelt in seine Zeit hineingestellt. Diese
Zeit wird gewissermaßen in jedem Kapitel heraufbeschwören durch eine
Momentaufnahme aus dem Leben des Heiligen.

1. Kap. : Der Predigerbruder. Auf dem Weg von Neapel nach Paris, wo er
studieren soll, nehmen ihn seine Brüder gefangen. Was es doch damals für
eine adelige Familie bedeutete, einen Sohn an einen Bettelorden zu «

verlieren » Wir erleben auf wenigen Seiten den ganzen politischen, sozialen,
geistigen Umbruch jener Zeit. Die Unabhängigkeitsbestrebungen der Städte
mit den sich organisierenden Handwerkern, Kaufleuten, Studenten, die
Einführung des Geldverkehrs, die um die Kathedralen aufblühenden Schulen
zeigen, daß die Feudalherrschaft abzubröckeln beginnt. Die Kirche, die bis-



Besprechungen 467

her ganz auf diese Ordnung ausgerichtet war, findet in den Mendikanten-
orden die Institution, die den Bruch mit der Vergangenheit vollzieht und die

Gegenwart der Kirche inmitten der neuen Gesellschaft gewährleistet und sich
den neuen apostolischen Aufgaben stellt.

In einem solchen neuen Orden, nicht in einem entlegenen Kloster, findet
der Magister der Theologie (2. Kap.) Zugang zum gärenden, geistigen Milieu,
das die neuen Universitäten kennzeichnet, vorab in Paris. Hier erhält die
Theologie, nicht nur aus ganz bestimmten äußern Umständen, sondern
ebensosehr aus einer typisch innern Haltung heraus ihr Statut als Wissenschaft.

Strenge Methoden werden in den Dienst einer Darstellung des
betrachteten Bibeltextes genommen.

Dies ruft unweigerlich einem eigenen (3.) Kap. : Der Kontemplative, der
einmal mitten in der Nacht seinen Sekretär weckt, um ihm, nach einer eben
zuteil gewordenen Erleuchtung, im Isaias-Kommentar, wo ihn eine Schwierigkeit

aufgehalten hatte, eine Stunde lang weiter zu diktieren. Die Lehre des

hl. Thomas über die Beschauung verrät trotz ihrer unpersönlich-objektiven
Darlegung, das Geheimnis seiner Persönlichkeit. Das Originelle und Geniale
dieser Lehre ist kurz und einleuchtend herausgestellt. Der glückliche
Ausgleich von Beschauung und Tätigkeit, Gottes- und Nächstenliebe, aber auch
der unverkennbare objektive Zug dieser geistlichen Lehre lassen den
Kontemplativen nicht aus Sehnsucht nach Stille und Frieden die Notwendigkeiten

des Apostolates zur Rettung der Seelen vergessen.
Als Herold einer neuen Christenheit (4. Kap.) sieht Thomas deutlich die

Gefahr, die dem Christentum vom Islam her, nicht nur an der geographischen,
sondern noch unmittelbarer an der geistigen Front erwächst. Seine Summa
wider die Heiden ist nicht ein Handbuch für Missionare unter Muselmanen,
um die nach der Legende Raymund von Penafort den Meister gebeten hätte ;

sie ist vielmehr eine Verteidigung des ganzen christlichen Glaubens gegenüber
der griechisch-arabischen Weltanschauung, deren Werke im Abendland
bekannt geworden sind. Sie richtet sich an die Akademiker, die angesichts dieses
wissenschaftlichen Systems den in bildliche Schilderungen gekleideten Glauben

der Bibel anzuzweifeln beginnen.
In gleicher Zeit ist das Institutionelle und Sakramentale der Kirche gegen

den noch spürbar nachwirkenden Mystizismus des Joachim von Fiore zu
verteidigen. Wenn dies bei Thomas ebensowenig wie bei Bonaventura in
einem besondern Traktat über die Kirche geschieht, so liegt der Grund nicht
darin, wie gelegentlich behauptet wurde, daß der Anlaß zu einer Reflexion
über das Institutionelle der Kirche gefehlt hätte. Nein, weil diese Lehre die
Substanz der Kirche im Vollzug des Gnadenlebens erblickt, erfolgt ihre
Reflexion über die Kirche nur innerhalb einer Theologie der Menschwerdung.

Endlich kämpften die beiden Lehrer Seite an Seite, um sich im Mendi-
kantenstreit gegen die Feinde innerhalb der Kirche zu verteidigen.

Nicht mehr einer Ansicht treffen wir sie im 5. Kap. : Imago mundi.
1267 und 1268 hielt Bonaventura, bereits Generalminister der Franziskaner,
den Professoren und Studenten der Pariser Universität die Fastenpredigten.
Er warnte öffentlich vor einer zu weitgehenden Übernahme der rationalen
Methode der Stagiriten und seiner naturphilosophischen Anschauungen.



468 Besprechungen

Der ehemalige Kollege des Aquinaten hielt einige Thesen des Aristotelismus
für unvereinbar mit dem Glauben, als dessen Kriterium er allerdings die
augustinische Weltanschauung nahm. Thomas wußte, wer gemeint war.
Durch seine Kampfschrift gegen den Averroismus verteidigte er den
Personalismus innerhalb einer aristotelischen Anthropologie. Nach dieser Seite
war klare Distanz gewahrt. Seine aristotelische Psychologie aber, seine Analyse

der seelischen Strukturen des menschlichen Seins bekräftigte er
vollumfänglich und verlangte das Recht, die naturphilosophische Methode auf
dem ihr entsprechenden Wissensgebiet anzuwenden. Bei aller Anerkennung
der Absolutheit des Glaubens fordert der Aquinate Freiheit der Forschung.
In dieser ganzen Auseinandersetzung, die sich ebenso auf die Frage der
Möglichkeit einer von Ewigkeit existierenden Welt bezieht, geht es letztlich um
eine solid fundierte Synthese von Natur und Gnade. Es geht um den letzten
Grund der Abhängigkeit des Geschöpfes von Gott ; um seinen nichtsdestoweniger

bestehenden eigenen Seinswert, der auch den materiellen Dingen
zuerkannt werden muß, so auch, gegen allen Piatonismus, dem Körper ; es

geht um die den Geschöpfen wirklich zukommenden eigenen Tätigkeiten,
die von der Vorsehung nicht ausgeschaltet, sondern einberechnet werden.

Diese Tätigkeit von außen wird von den moralischen Tugenden geregelt.
Die Hauptlinien und Höhepunkte der thomistischen Moral zeigen den
Lehrmeister der Theologie und des geistlichen Lebens nochmals (6. Kap. : Das
Tugendleben) als Meister der Einheit.

In einem einzigen Punkt wird der originelle Autor vielleicht nur geteilten
Beifall ernten. Die Ausführungen über das Mönchstum hinterlassen einen
etwas negativen Eindruck. Es hätte leicht gezeigt werden können, daß auch
diese Institution, obschon nicht für die Situation geschaffen, die nach den
Bettelorden rief, sich auf andere Art verdient machte und noch macht, und
auch die Mönche das Gebot der Nächstenliebe erfüllten, wenngleich auf an-
derm Wege. Der Autor wird gedacht haben, dies sei schon genügend
bekannt.

Eine deutsche Übersetzung ist 1960 unter dem Titel « Thomas von Aquin »

in Rowohlts Monographien als Bd. 45 erschienen. Nach einer Reihe von
Stichproben zu schließen, ist das nicht leichte Unternehmen ordentlich gelungen.
Auf S. 35 ist immerhin ein Satz in sein sinnloses Gegenteil verkehrt. Der
Satz : « Certes, et sous peine de dissoudre la matière même de cette
supercommunion, la foi a un contenu représentatif qui lui est immanent » kann
nicht übersetzt werden : « Gewiß - und das sei auch auf die Gefahr hin
gesagt, eben den Gegenstand dieser Über-Eignung aufzulösen -, der Glaube hat
einen darstellbaren Inhalt, der ihm immanent ist. » Es muß heißen : «

Gewiß hat der Glaube einen ihm immanenten darstellbaren Inhalt, sonst liefe
er Gefahr, gerade den Gegenstand dieser Über-Eignung aufzulösen. »

Einzelne kleinere Alineas wurden weggelassen. Auf S. 36 ist von einer Illustration
die dyptichonartig die Kontemplation und Reflexion darstellt, nur der
zweite Teil übernommen, während von der Erläuterung nur der erste Teil :

Kontemplation, stehen blieb. Diese und ähnliche Mängel können nicht davon
abhalten, diese Übersetzung zu benützen. In der deutschsprachigen Literatur
über Thomas existiert nichts Ähnliches. P. Künzle OP



Besprechungen 469

Frua, Pietro M., OSM : L'Immacolata Concezione e S. Agostino. Ricerca
del pensiero di Agostino e studio sopra le interpretazioni date alla sua dottrina
in alcune fasi principali della storia di questo dogma. - Richard, Saluzzo
1960. 213 p.

In der langen Geschichte des Dogmas der Unbefleckten Empfängnis
Mariens sind immer wieder zwei Texte aus Augustinus als Zeugnisse dieses

Gnadenprivilegs ausgegeben und bestritten worden : 1. De natura et gratia
c. 36 (PL 44 267), 2. Opus imperfectum contra Julianum I c. 122 (PL 45

1418). Fruas Untersuchungen erstrecken sich nicht nur auf diese Texte selber
und ihren Kontext, sondern auch auf die einschlägige Terminologie und Lehre
Augustins in den übrigen antipelagianisehen Schriften. Er kommt zum
eindeutigen Ergebnis, daß diese Texte nicht für eine ausnahmsweise Bewahrung
vor der Erbsünde sprechen, sondern im Gegenteil, besonders wenn sie im
Zusammenhang der Lehre des Kirchenvaters gesehen werden, die Erbsünde
in Maria voraussetzen.

Anschließend untersucht F. den Einfluß dieser Texte auf zwei
Hauptmomente in der Geschichte des Dogmas, nämlich das Trienter Konzil und die
Vorbereitungsarbeiten zur Dogmatisationsbulle Pius' IX. Der Text aus De
natura et gratia, der die Erbsünde nicht einmal erwähnt, ist schließlich in der
Bulla « Ineffabilis » nicht wörtlich, aber dem Sinne nach unter jenen
Väterzeugnissen angeführt, in denen sich bereits die Erkenntnis des Privilegs
andeute. Natürlich ist hierin weder die päpstliche Unfehlbarkeit engagiert,
noch dadurch die Grundlage des Mariendogmas selber geschwächt. Aber man
wird es keinem verargen, wenn er denkt, das Zitat hätte ohne Schaden
ausfallen können.

Der Autor hat die neueste Literatur zum Thema, das nun ad acta gelegt
werden könnte, nur beschränkt berücksichtigt. Daß Ehses, der Mitherausgeber

der Trienter Konzilsakten, ständig Heses heißt, aus Schräder ein
Chrader wird, sind Schönheitsfehler, die man bei südländischen Autoren
leider nur allzuoft in Kauf nehmen muß. Sonst verdient die methodisch
saubere, klar eingeteilte und durchgeführte Abhandlung volle Anerkennung.

P. Künzle OP

Fischer, Eugen Heinrich : Theologieprofessor, Theologische Fakultät und
Kirche. Das akademische Lehramt der katholischen Theologie im Rahmen
des deutschen Konkordatsrechtes. - Sonderdruck aus : Kirche und Überlieferung,

Festschrift für Joseph Rupert Geiselmann zum 70. Geburtstag am
27. Februar 1960, hrsg. von Johannes Betz und Heinrich Fries. - Herder,
Freiburg-Basel-Wien 1960. S. 330-366.

Der Aufsatz, der in der Festschrift für Joseph Rupert Geiselmann
erschien, untersucht ganz allgemein die Stellung des akademischen Lehramtes
der katholischen Theologie im Rahmen des deutschen Konkordatsrechtes.
Der akademische Lehrer der katholischen Theologie, um die Hauptgedanken
des Verfassers festzuhalten, ist drei Bereichen verpflichtet : seiner
Hochschule, dem Staat und der Kirche. Er ist Mitglied der Hochschulkörperschaft,
wird als beamteter Hochschullehrer der katholischen Theologie vom Staate



470 Besprechungen

angestellt und von ihm besoldet, zugleich ist er aber auf Grund der missio
canonica seitens der zuständigen kirchlichen Behörde in kirchlicher
Vollmacht tätig, an die Lehre seiner Kirche gebunden und in Ausübung seines
Lehramtes der kirchlichen Autorität untergeordnet. Als maßgebliche Rechtsquellen

für das Verhältnis des Hochschullehrers der katholischen Theologie
zur Kirche kommen vor allem das Reichskonkordat und die Länderkonkordate

in Frage, deren einschlägige Bestimmungen der Autor untersucht.
Desgleichen analysiert er das Verhältnis des gemeinkirchlichen Rechts zum
deutschen Konkordatsrecht, um dann noch auf eine Reihe von Einzelfragen
näher einzugehen. Als Ergebnis seiner Untersuchung hält er fest, daß das
deutsche Konkordatsrecht, obwohl es den staatlichen Charakter der
Theologieprofessoren und der Theologischen Fakultät betont, doch den wesentlichen

Belangen der Kirche hinreichend Rechnung trage und sie schütze.
Es anerkennt vor allem den Grundsatz des katholischen Rechtes, daß katholische

Theologie nur derjenige lehren kann, der von der rechtmäßigen
kirchlichen Obrigkeit tauglich erachtet wurde und dazu ermächtigt ist. Weil aber
die kirchliche Lehrvollmacht mißbraucht werden kann, muß sie widerruflich
sein. Das Fakultätsrecht der Konkordate gewährleistet diese grundsätzlichen
kirchlichen Forderungen und ermöglicht so ein fruchtbares Zusammenarbeiten,

das den Interessen von Kirche und Staat am besten dient.
H. O. Lüthi OP

Quasten, Johannes: Patrology, vol. III: The Golden Age of Greek
Patristic Literature. From the Council of Nicaea to the Council of Chalcedon. -
Spectrum Publishers, Utrecht-Antwerp ; The Newman Press, Westminster,
Maryland 1960. xxv-605 p.

Im ersten Band seines großen Werkes (1950) behandelte Q. « Die Anfänge
der patristischen Literatur », im zweiten (1953) « Die vornizäische Literatur
nach Irenaus ». Der Umfang des dritten übertrifft bei weitem selbst den zweiten,

was der literarischen Fruchtbarkeit und Bedeutung der griechischen
Patristik in der darin untergebrachten Periode entspricht. Wir haben es bei
Q. mit einer eingehenden Darstellung zu tun, die für die Hauptgestalten zu
einer eigentlichen Monographie anwächst. So finden wir im Abschnitt über
Alexandrien Athanasius auf rund sechzig Seiten, für Cyrill an die dreißig, bei
den Kappadoziern hat Basilius « der Große » über dreißig erhalten, Gregor
von Nazianz etwa zwanzig, Gregor von Nyssa mehr denn vierzig. Unter den
griechischen Kirchenschriftstellern Antiochiens und Syriens haben wir Eusebius

von Cäsarea vor uns S. 309 bis 345, Cyrill von Jerusalem S. 362 bis 377,

Epiphanus S. 384 bis 396, Theodor von Mopsueste S. 401 bis 423, Johannes
Chrysostomus S. 424 bis 482, zum Schluß der Periode Theodoret von Cyrus
S. 536 bis 554. Keiner von den übrigen, die uns Schriften kirchlichen Charakters

hinterlassen haben, wird übersehen, auch solche, bei denen die gängigen
Lehrbücher der Patrologie bisher weniger verweilen, kommen zu einer dem
neuen Stand der Forschung angemessenen Würdigung, so, um nur die
Ägypter zu nennen, Didymus der Blinde (S. 85 bis 100), Theophil von
Alexandrien (S. 100 bis 106), Synesius von Cyrene (S. 106 bis 114). Durch einige
zuweilen längere die Person, ihren Standpunkt und ihre Art kennzeichnende



Besprechungen 471

Textauszüge (in englischer Wiedergabe) läßt Q. vielfach den Autor selber
sprechen. Ein eigenes Kapitel stellt « Die Begründer des ägyptischen Mönch-
tums » vor, Antonius, Ammonas, Pachomius, Horsiesi, Theodor, die beiden
Makarius, Evagrius von Pontus, Palladius, Isidor von Pelusium, Shenute
von Atripe, mit ihren echten oder vermeintlichen Schriften bzw. zeitgenössischen

und überlieferten Angaben über sie (S. 146 bis 189). Das Schrifttum
der einflußreicheren unter den sogenannten Häresiarchen erfährt, soweit
etwas davon erhalten blieb, jene Berücksichtigung, die dem Verständnis der
kirchlichen Reaktion dient, so z. B. für Arius, Apollinaris von Laodizäa,
Nestorius. In Fragen der Echtheit oder Unechtheit der Schriften und ihrer
Datierung bezieht Q. fast immer mit beachtlichen Gründen Stellung. Die
Zusammenhänge der geistesgeschichtlichen und dogmenhistorischen
Entwicklung, Schulen und Richtungen werden ebenso aufmerksam in den Blick
genommen wie die persönlichen Züge und Ideen. Von unschätzbarem Wert
ist das Literaturverzeichnis, das Q. dem Lebensbild des einzelnen Autors
und der Darlegung des Inhaltes seiner einzelnen Schriften je für sich beifügt.
Es gibt die heute noch brauchbaren und die kritischen neuen, noch nicht
abgeschlossenen Editionen, die alten Übersetzungen und die in moderne
Sprachen an, sodann eine einzigartig reiche Anzahl von einschlägigen
wissenschaftlichen Studien in englischer, deutscher, französischer, italienischer,
spanischer, niederländischer, skandinavischen und balkanischen Sprachen,
sogar noch solche aus dem J. 1959. Viele wertvolle Bemerkungen und
Hinweise sind in diese Verzeichnisse eingestreut mit Aufschlüssen zu Einzelheiten.

Außerdem sind selbst Aufsätze mit dem vollen Titel angegeben, so-
daß der Leser über das nähere Thema informiert ist. Wieviel Literatur bei
der Entstehung des Werkes zu bewältigen war, ahnt man aus der « Liste der
Abkürzungen », meistens Zeitschriften, die in Kleindruck von S. xvii bis
S. xxv reicht. In ihm besitzt die patristische Wissenschaft heute eine,
« Summe » im besten Sinn des Wortes, wofür sie dem Vf. nicht genug danken
und die glücklich vollenden zu können sie ihm allseits von Herzen wünschen
wird. Eine französische Übersetzung, besorgt von J. Laporte, erscheint unter
dem Titel « Initiation aux Pères de l'Eglise » im Verlag « Editions du Cerf »

Paris, vol. I (1955), vol. II (1957). Q. bemerkt hier im Vorwort, daß er für
diese französische Ausgabe eine Anzahl Zusätze im Text und die
Weiterführung der Bibliographie geliefert hat. C. Zimara SMB

Kohlhaas, Radbert, OSB : Jakobitische Sakramententheologie im
13. Jahrhundert. Der Liturgiekommentar des Gregorius Barhebraeus,
erstmals herausgegeben und erläutert. (Liturgiewissenschaftliche Quellen und
Forschungen, 36.) - Aschendorff, Münster i. W. 1959. xii-118 S.

Gregorius Barhebraeus, geb. 1225/26 in Melitene im östlichen Kleinasien

als Sohn eines konvertierten jüdischen Arztes, später in Syrien,
Bischof von Gubbas und Aleppo und schließlich Metropolit der jakobitischen

•Christen der Ostprovinzen, gest. 1286, ist ein Zeitgenosse Alberts d. Großen,
mit dem er wegen der Vielseitigkeit seiner wissenschaftlichen Arbeiten
verglichen wird : sein Werk umfaßt theologische, philosophische, grammatische,



472 Besprechungen

historische, astronomische und medizinische Schriften, ebenso Dichtungen in
gebundener Sprache (2).

Gregorius gilt als der letzte große Theologe der syrischen Jakobiten (V) ;

auf der von ihm erreichten Stufe ist die syrische Theologie stehen geblieben

(81). Sein theologisches Hauptwerk ist das «Buch der Leuchte des

Heiligtums », das in 12 Teilen (« Fundamente » genannt) « über die Erkenntnis

im allgemeinen, die Natur des Alls, die Lehre von Gott, die Inkarnation,
die Engel, das Priestertum, die Dämonen, die Vernunftseele, Willensfreiheit,

Vorsehung und Prädestination, Auferstehung der Toten und die letzten
Dinge und schließlich über das Paradies handelt» (2).

Von diesen 12 «Fundamenten» wurden bisher nur drei ganz (das 1.,
2. und 8.) und ein weiteres im Auszug (das 4. : Inkarnation) veröffentlicht.
R. Kohlhaas aus der Abtei Maria Laach ediert im vorliegenden 36. Heft
der LQF das 6. Fundament « Über das irdische Priestertum », wobei er der
römischen Handschrift Vat. Syr. 168 folgt und die übrigen Codices (Berlin,
Paris, Cambridge und Jerusalem) nur zum Vergleich heranzieht.

K. bietet den Text in deutscher Übersetzung, die sich leicht liest (17-47)
und in der Originalsprache (84-107). Wäre es aber für die des Syrischen
Kundigen nicht von Vorteil gewesen, die beiden Texte nebeneinander,
gegen-seitig, zu stellen Eine Zeilenzählung würde dieZitation erleichtern.
Dazwischen (48-83) liegt ein ausgezeichneter Kommentar, für den man, wie
auch für die klare und knappe Einleitung 1-16, dem Herausgeber besonders
dankbar ist. Ein «Registerliturgisch-theologischer Fachausdrücke» zum
syrischen Text (108-115) und ein Sachregister (117-118) schließen den Band ab.

In diesem 6. Fundament behandelt Barhebraeus zuerst Art und Einteilung

der Kirchenstände und der Sakramente (analog den scholastischen
Traktaten : De sacramentis in genere) und dann im 2. Kapitel die Cheiroto-
nien bei der Bischofs-, Priester- und Diakonatsweihe, die Mönchsweihe,
die Myronweihe, die Taufe, die Eucharistie und den Begräbnisritus. Dabei
lehnt er sich eng an das bekannte Werk des Pseudo-Dionysius « De ecclesia-
stica hierarchia », das er vielfach ausschreibt (3), dessen Inhalt er aber doch
systematisch verarbeitet und durch Behandlung neuer theologischer und
liturgischer Fragen weiterführt (81 f.).

Als Wesensmerkmale der Sakramente sieht Gregorius die Geistvermittlung

durch einen dazu ausdrücklich bestimmten Ritus oder ein
permanentes Zeichen und die Einsetzung durch Christus (13 f.). Zwischen
Myronweihe und Eucharistiefeier besteht ein « frappanter Parallelismus »,

sowohl im liturgischen Vollzug wie in der theologischen Bearbeitung (68).
Bestanden bisher in der syrischen Theologie nur monographische

Kommentare zu den einzelnen Sakramenten, so finden sich bei Barhebraeus

deutliche Ansätze zu einer Systematik mit den an die Arbeitsweise
der westlichen Theologie erinnernden Begriffsbestimmungen und Einteilungen

; er könnte « geradezu als Hauptvertreter einer syrischen Scholastik
gelten » (81-83).

Das Werk verdient Beachtung vonseiten der Sakramententheologie
und der Liturgiewissenschaft - und der Herausgeber Anerkennung für seine

gediegene Arbeit. A. Hänggi



Besprechungen 473

Schmidt, Hermanus A. P., SJ : Introductio in Liturgiam Occidentalem. -
Herder, Romae-Friburgi Brisg. - Barcinone 1960. xli-850 p.

Wer, wie der Schreibende, Schüler des Professors für Liturgiewissenschaft

an der päpstlichen Universität Gregoriana war, freut sich, die
Vorlesungen des Lehrers - stark erweitert und mit einer ausgezeichneten
Bibliographie bereichert - in Buchform erhalten zu haben. Doch nicht nur sie
allein werden dem Verfasser für den stattlichen Band von 860 Seiten Dank
wissen.

S. will kein vollständiges « Handbuch » bieten. Er greift einige wichtige
Fragen aus der Fülle der Probleme heraus, die sich immer und besonders
heute der Liturgiewissenschaft stellen. Eine solche Auswahl bleibt natürlich
immer irgendwie arbiträr und kann nicht alle und nicht in allem befriedigen.
Aber statt - wie es einige Rezensenten tun - kritisch auf das hinzuweisen,
was fehlt und was « auch noch » hätte behandelt werden können oder sollen,
muß man gerechterweise dankbar anerkennen, was das Buch in reicher
Fülle gibt.

Der Verf. handelt u. a. über Verbal- und Realdefinition der Liturgie,
Liturgie und christliche Vollkommenheit, Lex orandi - Lex credendi, das

liturgische Recht, die liturgischen Bücher, die heutige liturgische Erneuerung,

die Volkssprache in der Liturgie, Liturgie und Mission, die
Initiationssakramente Taufe und Firmung, Eucharistie und Ehe, Brevierfragen, Ostern
und Fastenzeit, Heiligenkult und liturgischer Kalender, Kunst und Musik
im Dienste der Liturgie, die tätige Anteilnahme des Volkes. Ein einleitendes
Kapitel befaßt sich mit den sich auf die Liturgie beziehenden Dokumenten
des Apostolischen Stuhles. Zu jeder Frage wird eine reiche Literatur und
am Schluß eine « selecta bibliographia generalis » geboten. Fünf Indices (Index
scripturisticus, I. fontium liturgicorum, Acta Apostolicae Sedis, I. onomasti-
cus, I. analyticus) erleichtern die Benützung des Werkes.

Der Band kann und will andere Manualia nicht ersetzen. Nach wie vor
wird man Eisenhofer oder Righetti zur Hand nehmen müssen. Auch das
1961 von A. G. Martimort in Verbindung mit einem Stab bekannter französischer

Fachleute herausgegebene ausgezeichnete Werk : L'Eglise en prière.
Introduction à la Liturgie (Desclée), ist keineswegs überflüssig. Ganz im
Gegenteil. Was aber S. andern voraus hat - und was schon sein früheres
Werk « Hebdomada Sancta » (Herder 1956-57) auszeichnet : Er gibt viele
patristische und liturgische Texte, die man sonst mit nicht geringer Mühe
aus verschiedenen Publikationen zusammensuchen muß. So wird der Band
zu einem wertvollen Nachschlagewerk und zu einem willkommenen und
nützlichen Arbeitsinstrument, das in verschiedenen Fragen eine kleine Bibliothek

ersetzt. Das mit bewundernswertem Fleiß und Können geschaffene
Werk leistet gute und nützliche Dienste A. Hänggi

Reifenberg, Hermann: Messe und Missalien im Bistum Mainz seit dem
Zeitalter der Gotik. (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, 37.)
Aschendorff, Münster i. W. 1960. xix-127 S.

Das Verständnis der römischen Liturgie von heute setzt das Wissen
um Entstehung und Inhalt der Liturgiereform Pius' V. voraus. LTm diese



474 Besprechungen

aber zu verstehen, muß man das Vorher kennen lernen, - und dazu sind
Untersuchungen über die spätmittelalterliche Liturgie der verschiedenen
Kirchen und Diözesen unerläßlich ; solche « Forschungen über vortridenti-
nische Missalien und Breviere sowie über die Entstehung der Pianischen
Reform » nennt Hubert Jedin « dringend notwendig » (H. Jedin : Das Konzil
von Trient und die Reform der liturgischen Bücher. Ephemerides liturgicae
59 [1945] 5, Anm. 1).

Arbeiten dieser Art gibt es bisher nicht allzu viele. Umso dankbarer
ist man für die vorliegende These, die sich zum Ziel setzt, die Geschichte
der Messe und der Meßbücher des Bistums Mainz zu erforschen. - Der Verf.
stützt sich in seinen Untersuchungen auf die erhaltenen Quellen, die er in
der Einleitung aufführt und in der Folge eingehend studiert und sorgfältig
zitiert. Die Handschriften (eine genauere Beschreibung wäre willkommen
reichen zwar nicht über die Mitte des 13. Jahrhunderts hinauf, doch bieten
sie manche interessante Details. Relativ zahlreich sind die in der Stadt
Gutenbergs gedruckten Mainzer Meßbücher, von denen das erste, der « Fust-
Schöffersche Kanon », schon um 1458 erschienen ist.

Eine systematische Analyse der Quellen und der Vergleiche mit den
Meßbüchern anderer Diözesen (besonders Köln und Trier) und Länder und
mit dem Missale Romanum ermöglichen es, das Mainzer Sondergut im Ordi-
narium Missae und im Proprium de tempore herauszuarbeiten (das Sanktorale

wurde nicht berücksichtigt). Der Verf. gliedert die Entwicklung der
Mainzer Meßfeier seit 1250 in drei große Epochen auf :

1. Der « Mainz-römische Meßritus » (bis 1602), Mischritus bestehend aus
den « drei Hauptschichten : frühes römisches Gut, römisch-fränkisches Erbe
und Elemente einer interdiözesanen Entwicklung » (S. 121), m. a. W. «

Bestände der römischen Sakramentare, Gradualien und Perikopenlisten jeweils
in fränkischer Färbung, vermehrt durch die Zwischenschaltungen des
'rheinisch-fränkischen Messeordo' um 1000 » und das Mainzer Sondergut.

2. Der « Reformierte Mainz-römische Ritus » (bis 1698), eine Verbindung
der bisherigen Eigenliturgie mit den tridentinischen Reformen.

3. Der « Tridentinisch-römische Ritus » seit der im Jahr 1698 erfolgten
« Ganzübernahme des Missale Romanum » von 1570 (S. 122).

Die Gliederung in Hauptteile (der 2. Hauptteil umfaßt nur 16 Seiten,
der 3. und letzte gar nur eine einzige und Hauptstücke ist - auch
drucktechnisch - nicht sehr übersichtlich. Man ist zwar allgemein für « Zusammenfassungen

» sehr dankbar ; hier gibt es jedoch des Guten etwas viel : Fast
jeder Abschnitt wird mit einer « Zusammenfassung », mit einem « zusammenfassenden

Vergleich » oder einer « vergleichenden Zusammenfassung », mit
einer « zusammenfassenden Beurteilung » oder « Darstellung » abgeschlossen,
und dabei wird (wie übrigens auch anderswo) nicht selten unmittelbar vorher
Gesagtes wiederholt. Gewdsse Reflexionen und die zahlreichen Überleitungen
(«Wir wollen nun...») wirken eher störend. Die Arbeit hätte gewonnen,
wenn der Stil gepflegter und die Darstellung gestraffter wären. Die «

wissenschaftliche Technik » ist im allgemeinen recht gut, wenn sich auch einzelne
Versehen und Fehler feststellen lassen.

Das Werk ist ein wertvoller, willkommener und dankenswerter Beitrag
zur Kenntnis der Geschichte unserer Liturgie. Es ist nur zu wünschen, daß



Besprechungen 475

der Gottesdienst recht vieler Kirchen und Bistümer in solchen und ähnlichen
Spezialuntersuchungen erforscht und monographisch dargestellt wird. Aus
den vielen in mühsamer Forschungsarbeit zusammengetragenen Steinchen
kann dann vielleicht einmal ein umfassendes Mosaikbild unserer
Kultgeschichte geschaffen werden. A. Hänggi

Daniélou, Jean, SJ : Liturgie und Bibel. Die Symbolik der Sakramente
bei den Kirchenvätern. Deutsch von Lioba Kuntz OSB unter Mitarbeit
von Benediktinerinnen der Abtei Sankt Erentraud, Kellenried. - Kösel-
Verlag, München 1963. 398 S.

Fünf Jahre nach der Originalausgabe « Bible et Liturgie » (2. überarbeitete

Auflage, Paris 1958) erschien dieses wertvolle Buch in deutscher
Übersetzung. In den letzten Jahren ist die liturgische Erneuerung weiter
vorangeschritten. So dürfte gerade heute das Werk des gelehrten Verfassers an
Wert nur gewonnen haben. Denn die tiefgründigen Untersuchungen über
die Symbolik der Sakramente in den Schriften der Kirchenväter bilden einen
unschätzbaren Beitrag zum Verständnis der Bilder und Zeichen in der Liturgie.

Das zweite Vatikanische Konzil fordert ja, daß bei der Erneuerung der
Liturgie « Texte und Riten so geordnet werden, daß sie das Heilige, dem sie
als Zeichen dienen, deutlicher zum Ausdruck bringen » (Liturgie-Konstitution

Nr. 21). Dazu leistet die Studie des bekannten Professors am Institut
Catholique in Paris bedeutende Vorarbeit.

Im ersten Teil « Liturgische Symbole in Schrift und Väterdeutungen »

(9-222) beschäftigt sich D. mit dem symbolischen Sinngehalt der sakramentalen

Riten und des christlichen Kultes im allgemeinen und rückt damit
jene Seite der Sakramente in den Vordergrund, die trotz Augustinus (« Sacra-
mentum, id est sacrum Signum»), Thomas (« Sacramenta sunt in genere
signi ») und der Scholastik (« Sacramentum est Signum rei sacrae ») in der
modernen Theologie vernachlässigt wurde. Als Hauptquellen dienen dabei
die Sakramentenkatechesen, die von den Kirchenvätern in der Osterwoche
gehalten wurden und aus verschiedenen Orten stammen (Jerusalem,
Mailand, Antiochien).

Nach einer allgemeinen Einführung (11-26) behandelt D. Taufe,
Firmung und Eucharistie (27-164), die drei Sakramente der einen christlichen
Initiation, durch die der Katechumene in der Osternacht Christ und Glied
der Kirche wurde. Mit Recht werden der Taufe, als dem Anfang und der
Grundlegung christlicher Existenz, sieben Kapitel gewidmet. Während in
diesen Abschnitten die biblischen Vorbilder zur Taufe, Firmung und Eucharistie

aufleuchten, folgen drei Kapitel (165-208) mit je einem wichtigen
Schrifttext, in dem die Initiation als ganzes vorgebildet ist : 12. Kapitel des
Buches Exodus (Passahlamm), Psalm 22 und das Hohelied. Dabei werden
« die ersten drei Sakramente in ihrer Beziehung zueinander und jedes
einzelne in seiner speziellen biblischen Perspektive sichtbar » (165).

Die letzte Untersuchung (209-222) des ersten Teiles zeigt, daß nicht nur
im Alten Testament, sondern auch in den Evangelien reiche Hinweise auf
die Sakramente zu finden sind.



476 Besprechungen

Der zweite Teil (223-350) befaßt sich mit den Festen (Wochen- und
Jahreszyklus) im Blickpunkt des Alten Testamentes. Bevor D. den Sonntag
als sichtbaren Gedächtnistag der Auferstehung Christi behandelt (245-264),
stellt er in einem ersten Kapitel (225-244) die Frage nach der Beziehung des

Sonntags zum jüdischen Sabbat. In einem weiteren Traktat (265-289) wird
der Leser bekanntgemacht mit einer heute kaum mehr geläufigen Symbolik,
der Symbolik des achten Tages. « Die sieben Tage als Sinnbild der Zeit, denen
der achte Tag, das Sinnbild der Ewigkeit, folgt » (265). Die nächsten Kapitel
(290-335) sind dem liturgischen Osterzyklus (Osterfest, Himmelfahrt und
Pfingsten) gewidmet, der verschiedene theologische Aspekte aufweist, die
alle « an verschiedene alttestamentliche Texte anknüpfen, in deren Licht das
eine Ostermysterium gesehen wurde » (306).

Trotzdem das dritte große jüdische Fest, das Laubhüttenfest, in der
christlichen Liturgie keine Spur hinterlassen hat (sieht man von den ersten
beiden Lesungen des Quatembersamstags im September ab), geht der
Verfasser in einem eigenen Kapitel (336-350) diesem jüdischen Fest nach und
zeigt, wie die Kirchenväter auch darin eine christliche Wirklichkeit vorgebildet

sahen.

Anmerkungen (353-386), ein reichhaltiges Literaturverzeichnis (387-396)
und ein Abkürzungsverzeichnis (397-398) ergänzen dieses bedeutsame Werk.

Das Buch ist jedem um Liturgie und Bibel interessierten Laien und
Theologen zu empfehlen. Denn gerade heute, da die liturgische Erneuerung
aus ihrem Winkeldasein an die vorderste Stelle der christlichen Erneuerung
gerückt ist, müßte sich jeder in die Geschichte der Liturgie vertiefen und
erkennen, wie sehr Bibel und Liturgie eine Einheit bilden. W. von Arx

Geiselmann, Josef Rupert: Die Heilige Schrift und die Tradition. Zu
den neueren Kontroversen über das Verhältnis der Heiligen Schrift zu den
nichtgeschriebenen Traditionen. (Quaestiones disputatae, 18.) - Verlag
Herder, Freiburg-Basel-Wien 1962. 287 S.

Das Konzil von Trient hat Schrift und Tradition als die beiden Quellen
des Glaubens definiert, es hat sich aber nicht klar über ihr Verhältnis
zueinander ausgesprochen. So hat die nachtridentinische Theologie bis in die
jüngste Zeit die Formel des Konzils weitgehend dahin verstanden, daß die
Offenbarung nur zum Teil in der Schrift enthalten sei, zum anderen Teil
dagegen nur in der mündlichen Überlieferung. J. R. Geiselmann, der sich jahrelang

mit diesem Fragenkreis beschäftigt hat, kommt in vorliegender Arbeit
nach eingehender Auseinandersetzung mit der nachtridentinischen Theologie

und sorgfältiger Analyse der Trienter Dekrete zu dem gut begründeten
Ergebnis, daß die Offenbarung ganz in der Schrift enthalten ist und ganz
in der Tradition, wobei allerdings letztere gegenüber der ersteren eine
notwendige erklärende Funktion ausübt. Mit dieser Antwort auf die Frage nach
dem Verhältnis von Schrift und Tradition ist eine breitere Basis und ein
neuer Ausgangspunkt für das ökumenische Gespräch gewonnen. Inzwischen
hat auch auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil die Diskussion über die
Glaubensquellen begonnen, und es zeigte sich, daß eine starke Gruppe der
Konzilsväter den Zusammenhang zwischen Schrift und Tradition enger sehen



Besprechungen 477

möchte als es in den vergangenen Jahrhunderten durchweg geschah. In
dieser Situation besitzt die Arbeit des bekannten Tübinger Dogmatikers
hohe Aktualität und verdient besondere Beachtung. K. Gieraths OP

Stalder, Kurt: Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus. -
EVZ-Verlag, Zürich 1962. vm-523 S.

On se réjouira grandement de l'attention portée par les exégètes au
Saint-Esprit. En 1962-63, sept études lui ont été consacrées par O. Betz,
M. Miguens, H. Mühler, W. Pfister, V. Warnack, H.-J. Wendland. A ces trois
dernières études de l'action du Saint-Esprit dans la vie chrétienne selon
saint Paul, on aura profit à comparer la thèse de doctorat que K. S. a rédigée
sous la direction du professeur E. Gaugler, de Berne. 11 s'agit d'une théologie
biblique, surtout de l'Epître aux Romains, particulièrement riche, fortement
pensée, neuve et... déroutante ; l'auteur se séparant de tous ses devanciers :

Bertrams, Büchsei, Lagrange, Lietzmann, Bousset, Nygren, etc.
Une première partie cherche à circonscrire une notion de pneuma qui

puisse rendre compte aussi bien de l'ensemble de la conception paulinienne
que de chaque texte sur l'esprit. Il ne s'agit point de la personnification
d'une force ou d'une action de Dieu, mais d'un être particulièrement divin
(p. 41). Plus précisément : c'est Dieu même qui se manifeste, s'exprime et
se présente à nous, « das Aus-sich-heraus-Treten Gottes im Geist » (p. 63 ;

cf. p. 487). Il semble bien que notre Auteur refuse d'y voir l'une des trois
personnes de la Trinité. En tout cas, il nie catégoriquement qu'il y ait dans
le chrétien un pneuma participé, une qualité nouvelle, apportant à l'homme
une sur-nature (p. 67, 382).

Meilleure est la deuxième partie qui analyse la notion paulinienne de

sanctification en fonction de la sainteté de Dieu et de l'hagiasmos
paléotestamentaires. Œuvre de la miséricorde divine, elle est la réalisation concrète
et le but de la justification, présentée comme un acte forensique (p. 185,
218), qui ne modifie pas notre nature. Elle consiste exclusivement dans le

triomphe de la justice de Dieu, auquel la foi donne son assentiment.
Ce n'est qu'à partir de la p. 310 de la troisième partie que l'on revient

au Saint-Esprit, au mode et au contenu de son intervention dans
l'accomplissement de notre sanctification (surtout Rom. viii, 1-16). On y apprend
que l'Esprit n'intervient qu'après la collation de la grâce (manière d'exprimer
ce que le Christ a fait pour nous), non comme une force surajoutée ou un
nouveau principe d'action - car la sanctification est tout entière et
exclusivement l'œuvre de Dieu, un acte juridico-cultuel qui s'accomplit en Jésus-
Christ (p. 489), et K. S. refuse une coopération (Mitwirkung) de l'homme
avec Dieu -, mais pour introduire le chrétien jure divino dans la communauté

du salut, lui assurer la protection divine contre les menaces du démon
(p. 386), lui donner la connaissance des exigences de la loi et du service de
Dieu, l'attestation surtout de la réalité de la justification, de la présence de
la vie eschatologique en Jésus-Christ.

Le Saint-Esprit ne sort pas grandi, hélas, de cette étude très fouillée. Il
ne peut être question ici de discuter pied à pied les exégèses de K. S., qui
semble avoir horreur du moralisme et dénonce les interprétations de saint



478 Besprechungen

Thomas et du concile de Trente. Qu'il nous permette de lui faire respectueusement

remarquer que l'Ecole a excellemment élaboré les notions de substan-
tialité, de personne et surtout de présence (par mode d'action et de puissance,
cf. Eph., ni, 17)... indispensables pour comprendre le texte révélé.

C. Spicq OP

Bordorf, Willy : Der Sonntag. Geschichte des Ruhe- und Gottesdiensttages

im ältesten Christentum. (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, 43.) - Zwingli-Verlag, Zürich 1962. 336 S.

Parmi les innombrables études consacrées de nos jours au Dimanche,
cette thèse de doctorat de l'université de Bâle, dirigée par le professeur
O. Cullmann, mérite de tenir une place prépondérante. Elle se signale autant
par la richesse de l'information que par la sûreté du jugement. Une
introduction examine les différents aspects de la semaine de sept jours (semaine
judéo-irsaélite, semaine planétaire des gréco-romains, semaine chrétienne). La
première partie est consacrée au Dimanche jour de repos - imposé par le

Décalogue - se substituant au sabbat ; ce qui nous vaut une excellente mise en

place de celui-ci dans l'ordre de la création et du salut, puis une synthèse de la

théologie et de la pratique du sabbat néo-testamentaire, en fonction de

l'attitude personnelle de Jésus. La seconde partie, consacrée au Dimanche
jour de culte, précise l'origine du dimanche chrétien, les formes les plus
anciennes de la célébration dominicale, les noms du dimanche (le premier
jour, le jour du soleil, le jour du Seigneur).

W. B. n'a pas de peine à montrer que la conception du repos dominical
est tardive (elle date de la législation impériale à partir de Constantin), et il
insiste à juste titre sur son aspect de joie. L'exégète souhaiterait que fût mis

plus en valeur son esprit de charité et de miséricorde. Le premier texte relatif
au dimanche est pour prescrire de faire l'aumône (I Cor. xvi, 2). Si Jésus
s'obstine à travailler le jour du sabbat (/o. v, 17), c'est par compassion envers
les infirmes, ce qui était l'esprit même de la législation primitive (Mt. xii,
7-8). La pastorale et la liturgie moderne, aussi bien que la théologie et les

biblistes ont beaucoup à apprendre dans ce volume. C. Spicq OP

Sabourin, Léopold, SJ : Les Noms et les Titres de Jésus. Thèmes de

Théologie biblique. - Desclée de Brouwer, Bruges-Paris 1963. 327 p.

Depuis Orientius (Ve siècle) et Louis de Léon (f 1591), jusqu'à V. Taylor
[The Names of Jesus, Londres, 1953) et même O. Cullmann (Christologie du
Nouveau Testament, Neuchâtel 1958), l'exégèse et la piété chrétiennes se sont
attachées à commenter les désignations néo-testamentaires du Christ ; car
elles y ont vu l'expression la plus condensée de la foi primitive, les premières
données de la réflexion théologique et un trésor de la tradition dont nous
vivons aujourd'hui. En commentant une cinquantaine de titres de Jésus,
afin d'en instruire le grand public, L. S. devait être à la fois au courant des
dernières acquisitions de la science biblique et apte à les rendre assimilables
au chrétien ignorant de l'érudition et des techniques spécialisées. On n'avait
aucun doute sur la compétence scripturaire et théologique de l'auteur de la
Rédemption sacrificielle (Bruges, Paris 1961), mais on admire ici l'aisance



Besprechungen 479

avec laquelle il sait condenser et présenter tel ou tel thème biblique, comme
le Logos, le Grand Prêtre ou l'Image... On ne saurait trop recommander un
tel ouvrage qui contient l'essentiel de la christologie du N. T., et maintes
notations judicieuses : le signe de l'étoile et les mages (p. 49), l'anagramme
ichtus (p. 146), la correction textuelle d'Is. lui, 11 (p. 184), la scène du
prétoire (p. 230 sv.), etc.

Dans une seconde édition, nous souhaiterions que l'auteur précisât mieux
quel est le « nom au-dessus de tout nom » (Philip, n, 9), qu'il semble identifier
à Kyrios, et que soit mieux mis en valeur le titre de « Directeur » (Mt. xxm,
10 ; cf. pp. 39, n. 1 ; 250, n. 1). Malgré l'opinion courante (pp. 80 et 180),
Pontifex ne signifie pas « faiseur de ponts », mais : celui qui explore et entretient

les voies vers les dieux (cf. H. Fugier, Recherches sur l'expression du
sacré dans la Langue latine, Paris 1963, pp. 163 sv.). C. Spicq OP

Romaniuk, Casimir : Les Chemins de l'Exégèse du Nouveau Testament.
Guide pratique pour les travaux personnels des étudiants. - Xavier Mappus,
Le Puy-Lyon 1963, 69 p.

Tous les directeurs de thèses demandent à leurs étudiants de lire Lan-
glois et Seignobos (Introduction aux Etudes historiques6, Paris 1932) et
J. de Ghellinck (Les exercices pratiques du « séminaire » en théologie » Paris,
1947). Mais pour les travaux bibliques, ils ne peuvent renvoyer qu'aux dix
pages de H. Schürmann (Die exegetische Seminararbeit2, Leipzig 1959).
C'est dire combien ils sauront gré à C. R. des sages conseils qu'il donne pour
les premiers travaux personnels en matière scripturaire : Les instruments de
travail (textes et éditions critiques, concordances, grammaire et études
philologiques, principaux commentaires et Revues) ; le travail sur le texte ;

choix du thème ; la littérature du sujet ; composition du travail personnel
(plan, rédaction, citations, notes, excursus) ; publication du mémoire (principes

d'abréviations, l'introduction et la conclusion, les index) ; la publication
du manuscrit (correction des épreuves ; la liste des sigles typographiques
devrait être complétée, p. 68). - Tout ceci est aussi nécessaire qu'excellent.
Nous ajouterions : choisir un titre correspondant exactement au thème
traité ; ce qui n'est peut-être pas le cas de cette précieuse brochure.

C. Spicq OP

Léon-Dufour, Xavier, SJ : Les Evangiles et l'histoire de Jésus. - Editions
du Seuil, Paris 1963. 526 p.

Le labeur d'un recenseur est presque toujours ingrat, mais lorsqu'il
réserve des joies, elles sont de qualité ; ce sont celles que l'on éprouve à

signaler un ouvrage de grande valeur dans un domaine de première importance.

Telle est cette introduction critique aux Evangiles, qui mérite de faire
date, tant elle est informée, pensée intelligemment et opérante.

On connaît le mot de R. Bultmann, qui est devenu un slogan de l'exégèse
contemporaine : « De la vie et de la personnalité de Jésus, autant dire qu'on
ne peut plus rien connaître ». Au congrès d'Oxford, en 1957, H. Riesenfeld
avait apporté une protestation autorisée et motivée, qui fut étoffée par celles
des maîtres réunies en 1960 par H. Ristow, K. Matthiae (Der historische



480 Besprechungen

Jesus und der kerygmatische Christus, Berlin). L'année suivante, l'étude de
B. Gerhardsson sur la tradition orale et la transmission écrite (Memory and
Manuscript, Upsala) apportait du neuf sur la manière rabbinique de rapporter
et de commenter un message religieux ; ce qui permettait de comprendre la
valeur historique de la tradition apostolique des souvenirs de Jésus et sur
Jésus. Aujourd'hui X. L.-D. reprend de fond en comble la problématique
traditionnelle du « problème de Jésus » et cherche à montrer comment on peut
atteindre la personne du Sauveur, en son entière objectivité, à travers les

quatre Evangiles.
La marche d'approche est la suivante : Au IIe siècle, les Evangiles sont

reçus comme exprimant la tradition d'un événement historique ; celle-ci,
reçue par les Apôtres qui l'ont transmise à l'Eglise, est possédée sereinement

par cette institution qui les défend contre toute déformation ; certes, ces
textes reflètent un milieu vivant, des tendances doctrinales ; ils sont les

porte-parole de la communauté primitive. Mais précisément la tradition
écrite est inséparable de la tradition orale, comme l'attestent les théologiens
du Nouveau Testament (Paul, Hébr., I Jo.). Evangiles et épistoliers visent
« un événement historique identique en son fond, que l'on peut scientifiquement

situer dans l'histoire lorsqu'on fait appel au témoignage soit des sciences

annexes, soit des autres écrits chrétiens » (p. 212). Lorsqu'on étudie séparément

chaque Evangile à l'aide de la critique littéraire, on s'aperçoit qu'ils se

présentent comme de fort bons documents auxquels on peut faire confiance :

ce ne sont ni des apologies, ni des spéculations doctrinales, mais bien des
livres d'histoire, ayant chacun leur individualité (on ne peut ramener les
évangiles au «patron» de Me., et encore moins aux seules traditions pré-
marciennes). Il reste à atteindre l'Evangile avant les évangiles, la source de
cette tradition qui s'est propagée dans un milieu cultuel et enseignant
(l'Eglise), sans que les procédés littéraires ou les moyens d'expression aient
pu déformer l'événement tel qu'il s'est passé. On est dès lors en contact avec
Jésus de Nazareth qui s'est dit et prouvé Fils de Dieu, lumière et sauveur
des hommes. Une dernière partie trace les lignes les plus assurées autour
desquelles peut s'organiser une économie de la vie de Jésus.

C'est en satisfaisant aux exigences de la méthode la plus rigoureuse
que l'auteur a réalisé son propos : apprécier la qualité historique des évangiles
comme documents. Nous pensons même qu'il fait la part trop belle à « l'adversaire

». On ne peut dire que Conchoud ait pu « sérieusement » mettre en doute
l'existence de Jésus (p. 23). Quel moderne délivre un certificat d'historicité à

un écrit « quand il tend à exprimer tous les faits importants dans une intention

scientifique, à l'aide de documents passés au crible de la critique jusque
dans le dernier détail » (p. 30) Il faut en revenir à Langlois et Seignobos :

l'histoire est la connaissance du passé sur document ; le reste est littérature.
Pour l'unité du IVe évangile, X. L.-D. aurait dû citer E. Ruckstuhl {Die
literarische Einheit des Johannesevangeliums, Fribourg 1951) et du même
auteur, pour la date de la Cène, Die Chronologie des letzten Mahles und des

Leidens Jesu, Zürich-Cologne, 1963. Comment peut-on soupçonner le patron
d'une entreprise de pêche de ne pas savoir écrire (p. 49) Mais nous nous
réjouissons du refus des « thèses » modernes sur la critique textuelle de

Jo. I, 12-13 (p. 343) et littéraire de la conception virginale (p. 351). Un souhait



Besprechungen 481

aussi : l'addition d'un grand paragraphe sur la crédibilité des Evangélistes, ou
mieux leur personnalité, puisqu'il est de mode aujourd'hui de dire que Luc
n'a pas compris ses sources, que le plan actuel de Jo. I est absurde, et de ne
voir en Matthieu qu'un auteur d'amalgames sans grande intelligence du
contenu de ses collections.

Puissent les lecteurs étudier ce maître-ouvrage avec la même probité
que son auteur y manifeste, sans préjugé, avec la même objectivité scientifique.

L'enjeu est trop important. On n'a rien écrit de mieux sur l'identité
du Christ de l'histoire et le Christ de la foi, le Jésus qui vécut en Palestine
avec les Douze et le Seigneur qu'adorèrent les premiers chrétiens.

C. Spicq OP

Buis, Pierre - Leclerq, Jacques CSSp : Le Deutéronome. (Sources
bibliques.) - J. Gabalda, Paris 1963. 217 p.

Combien de fois n'avons-nous pas envié les lecteurs anglo-américains
disposant d'une multitude de commentaires bibliques de vulgarisation
(Harper, Torch, Tyndale, Clarendon, Epworth, etc.), alors que les chrétiens
d'expression française sont réduits à la portion congrue ou contraints de
s'alimenter à des ouvrages très scientifiques. Il faut donc saluer avec joie la
nouvelle collection - dirigée par les Pères Auvray, Benoit, George, Guillet et
M. J. Trinquet - qui va publier chaque livre de l'Ancien et du Nouveau
Testament avec une introduction substantielle, une traduction accompagnée
de notes critiques et un commentaire. Le premier volume, non seulement
répond à ce que l'on attendait, mais dépasse en valeur les ouvrages étrangers
susdits de même catégorie. On apprend, par exemple, que la liturgie catholique

n'utilise pratiquement pas le Deutéronome - si attachant par sa richesse
doctrinale et sa beauté littéraire -, alors que c'est le livre le plus cité par le
Nouveau Testament (après les Psaumes et Isaïe) et possédé à plus de quinze
exemplaires par la bibliothèque de Qumrân. Sa rédaction semble due au
clergé lévitique des sanctuaires du Nord, notamment de Sichern, comme le
confirme la parenté théologique avec Osée. Les prédicateurs-catéchètes
proclamaient et commentaient les textes de l'Alliance divine. Quiconque,
par sa foi, participe aux bénédictions de ce traité sacré est invité à actualiser
« aujourd'hui » ses engagements. - Papyrus Fouad 266 (p. 28) est un numéro
d'inventaire, non de publication. C. Spicq OP

Corbon, Jean : L'expérience chrétienne dans la Bible. (Cahiers de la
Pierre-qui-Vire.) - Desclée de Brouwer, Bruges 1963. 248 p.

Il est possible que ces réflexions exprimées avec ferveur soient bienfaisantes

pour des scouts, élevés au même diapason, autour d'un feu de camp
nocturne ; pour nous, elles sont inintelligibles. Dès la préface, nous sommes
surpris d'apprendre que « nous sommes gratuits, quand nous jaillissons dans
la spontanéité du don » et que « l'Esprit travaille le cœur des croyants pour les
rendre passionnés du Verbe et passionnés de l'homme ». Peu après, « on
affronte l'épaisseur de l'existence » (p. 11), « un fait est survenu dans l'évolution

de l'homme néolithique : le Christ » (p. 14) ; « le germe de la Bible est
l'entrée du Dieu vivant et personnel dans la vie d'Abraham... immergé dans

31



482 Besprechungen

ses valeurs tribales » (p. 29-30). Le péché de l'homme est d' « avoir choisi
l'infra-spirituel comme son absolu » (p. 57). La « liturgie est une harmonie
d'enfantement qui jaillit du Christ crucifié » (p. 260). Il y a trop de définitions
analogues pour qu'on puisse les attribuer à des erreurs de typographie. Si
tout peut être dit et écrit au plan littéraire, la Bible est un livre sacré qu'on ne
peut gloser n'importe comment. C. Spicq OP

Suhard, Kardinal : Der Priester in der Welt des Menschen. (Der Christ in
der Zeit.) [« Le prêtre dans la cité », Fastenhirtenbrief. Paris 1949, verdeutscht
durch August Berz.] - Rex-Verlag, Luzern-München 1961.198 S.

Ohne Priester, dieses « Sakrament Christi » unter uns (S. 70), dieses
« Rätsel in der Welt des Menschen » (80), kann der Aufstieg der Kirche (die
Bedingung allumfassender Erlösung ist) sich nicht in unverbogenem Sinn
für Gott vollziehen ; das Heil der Welt und die Kirche bleiben in Abhängigkeit

vom Priester - nicht für sich allein genommen, sondern - mit und durch
die Gläubigen (90).

Diese Thematik prägt die mächtigen Hirtenbriefe des Pariser Erz-
bischofs, Kardinal Suhard, in den wirren Seelsorgs-Jahren 1947 und 1948,
und fand eine bedeutsame Ausformung im Pastoralschreiben der folgenden
Fastenzeit : Der Priester in der Welt des Menschen.

Die dreißig Jahre theologischer Lehrtätigkeit, das gründliche Mittun
bei der « Mission de France », der wirksame Schutz für die Publikationen von
« Rencontres », das erfahrungsschwere Priesterjubiläum, sowie die Unmittelbarkeit

des nachfolgenden Todes, vermochten diesem letzten Wort des
Kardinals wirklich das Gewicht eines Testaments und Manifests zu geben ; ein
En-cheir-idion möchte man es nennen, hörte man auf den Wortlaut dieser
Bezeichnung : mitzutragen hätten es Priester wie Laien. Wir vermuten
übrigens, daß die durchwegs gut lesbare Übersetzung das Originaltitelwort « cité »

mit Absicht in « Welt des Menschen » ausgeweitet hat : um der drängenden
Thematik und Verbindlichkeit dieser Schrift mehr und mehr allgemeines
Gehör zu verschaffen. F. Hobi OP

Hollenbach, Johannes Michael, SJ : Christliche Tiefenerziehung. Verlag
Josef Knecht, Frankfurt a. Main 1960. 318 S.

Im Titel spricht sich bereits der Grundgedanke des Buches aus : Erziehung

muß in der Tiefe des Menschen ansetzen, aus der die Geistperson
(Tiefen-Ich) durch die Begegnung mit der Welt (Funktions-Ich) zu sich
selbst (Person-Ich) gelangt. In der Welt sucht der Mensch letztlich die andere
Person, das Du, im Grunde Gott. « Die leitende Kraft im Vollzug der
Erschließung des Innern ist dabei die Urleidenschaft des Menschen nach
Anerkennung, nach Bejahung, nach Geliebtsein» (41).

Nach einer kurzen Schilderung der Lage, in der sich der Mensch durch
die Technisierung seiner Lebenswelt heute befindet, erläutert der Verfasser
sein Leitthema. Die folgenden Kapitel betrachten im Lichte dieses Prinzips
einzelne, für die christliche Erziehung bedeutsame Themen : Glaube, Autorität,

Gewissen, das menschliche und christliche Gottesverhältnis schlechthin.
Für die Praxis finden sich allenthalben ausdrückliche Hinweise.



Besprechungen 483

Obwohl öfters auf die beiden früheren Werke des Verfassers (« Der
Mensch als Entwurf » und « Der Mensch der Zukunft ») verwiesen wird, ist
deren Lektüre für das Verständnis nicht notwendig. Auch tiefenpsychologische

Kenntnisse setzt das Buch nicht voraus ; trotzdem dürfte sein Inhalt
nicht jedem Leser ohne weiteres zugänglich sein. O. Borst OP

Vicaire, M.-H., OP: L'imitation des apôtres. Moines, chanoines,
mendiants (IVe-XIIIe siècles). (Tradition et Spiritualité, 2.) - Les Editions du
Cerf, Paris 1963. 91 p.

Der bekannte Kirchengeschichtler M.-H. Vicaire zeigt in seiner Studie,
wie das Thema « Nachahmung der Apostel », oder « Apostolisches Leben »

(andere in der Geschichte geläufig gewordene Bezeichnungen s. S. 53 Anm. 2)

zum Leitmotiv des Lebens der Mönche, der Kanoniker und der Predigerbrüder

wurde.
Das Motiv wird von der Schrift selber in den Berichten der Berufung

und Nachfolge der Apostel und in der Schilderung des ersten Gemeindelebens

zu Jerusalem gegeben.
Die Gründer der ersten Mönchsgemeinschaften haben sich direkt an der

Heiligen Schrift inspirieren lassen, sodaß von einem echten, geistigen
Sohnschaftsverhältnis des monastischen Ideals zur apostolischen Lebensform
gesprochen werden kann, auch wenn kein historisch-konkreter Zusammenhang

zwischen der ersten Christengemeinde in Jerusalem und den ersten
Mönchsgemeinschaften besteht, wie das z. B. von Cassian angenommen
wurde.

Demgegenüber läßt sich kein Zusammenhang zwischen dem Ursprung
der Kanoniker (8./9. Jh.) und dem apostolischen Ideal der Urkirche
feststellen. Doch stand ihre Erneuerung (11. Jh.) im Zeichen einer Rückkehr zur
apostolischen Lebensform.

Im 13. Jh. erhält das Thema « Apostolisches Leben » mit der Gründung
des Predigerordens eine neue Form. Im Anschluß an Markus 6,6-13 (Par)
wird ein anderer Gesichtspunkt der apostolischen Lebensform in den Vordergrund

geschoben : Die Verkündigung des Evangeliums auf der apostolischen
Wanderschaft und die damit verbundene restlose Armut, die das
Lebensnotwendige für jeden Tag von der Hand der Vorsehung erhöht. Dominikus
gibt dem Ideal des Wanderapostels mit der Gründung seines Ordens ein
festes Gepräge und vereinigt so in seiner Gründung die verschiedensten,
scheinbar gegensätzlichen Lebensformen : das brüderliche Zusammenleben
in einer Gemeinschaft, die Armut des Wanderapostels, das gemeinschaftliche
Gebet, das intensive Privatgebet, die unermüdliche Wanderschaft, die
Verkündigung des Evangeliums, das Studium : Verschiedenste Bereiche, die
jedoch alle von einem schöpferischen Mittelpunkt her zusammengehalten
werden : der Nachahmung der Apostel.

Diese historische Betrachtung hat weit mehr als nur historischen Wert.
Sie zeigt uns, welche Fülle von Gesichtspunkten und Möglichkeiten hinter
dem einen evangelischen Thema verborgen ist, und erweist sich somit als



484 Besprechungen

äußerst aktuell zu einer Zeit, da das Wort « apostolisch » und « Apostolat »,

nicht zum Nutzen des kirchlichen Lebens, auf den bloßen Sinn des äußeren
Seelsorgedienstes zusammengeschrumpft ist. U. Derungs OSB

Goust, François : Der Weg, der zur Liebe führt. Für junge Menschen und
ihre Erzieher. (Originaltitel: En marche vers l'amour, Paris, Les Editions
ouvrières; Übertragung v. Monika Mayr.) - Schwabenverlag, Stuttgart 1963.
288 S.

Bei der Beurteilung dieses Buches muß man sich vor Augen halten, daß
es der Jugend gewidmet ist (S. 286). Entsprechend dieser Zielsetzung hat der
Autor (Prakt. Arzt) Stil und Darstellungsweise gewählt, und man kann nur
sagen, daß sie höchst geeignet sind, zur adäquaten Gedankenbildung und
Gefühlslenkung bei intelligenten jungen Leuten zu führen. Es ist erstaunlich,
mit welcher Klarheit und mit welchem Mut der Verfasser « alte Wahrheiten »

vorzutragen weiß und vor allem auf jene Punkte Gewicht legt, in denen die
Geschlechterbeziehungen heute besonders gefährdet sind. Die Liebe ist
keine Spielerei, sie fordert den ganzen Menschen, und zwar für immer. Auch
scheut er sich nicht, zu erklären, daß in der Ehe « die letzte Autorität im
Prinzip dem Gatten, dem Vater zufällt » (189), betont freilich dabei ebensosehr

die männliche Entscheidungsmacht als « Funktion der Liebe ». Man
könnte noch viele Beispiele anführen, in denen sich der gesunde Verstand
des Verf. offenbart. Ein Theologe, ein Seelsorger mag das Buch vielleicht als
« naturalistisch » kritisieren. Tatsächlich findet man keine Bibelzitate oder
Textstellen aus theologischen Werken. Allein, wer will von einem Arzt Theologie

verlangen Im übrigen steht das Werk auf einem ethisch so hohen und
einwandfreien Niveau, daß es « natürlicherweise » offen ist für die theologische
« Erweiterung » durch den Fachmann. - Die Übersetzung ist hervorragend.
Keine Gallizismen, fließende Wortfügung, literarisch gekonnt (das Wort
« Mädchen » ist freilich sächlichen Geschlechts, und das entsprechende
Pronomen heißt darum « es », nicht « sie » ; und « Zölibat » ist - von coelibatus
kommend - nicht sächlich, sondern männlich J. F. Groner OP


	Besprechungen

