Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Philosophie - Geschichte

Séhngen, Gottlieb : Analogie und Metapher. Kleine Philosophie und
Theologie der Sprache. — Alber, Freiburg-Miinchen 1962. 137 S.

Vorliegende Philosophie und Theologie der Sprache bezeichnet der Verf.
als eine « kleine » ; « klein » ist sie jedoch nur im Hinblick auf den AuBeren
Umfang des Biichleins und die Zahl der darin in Kiirze aufgeworfenen Fragen,
nicht aber hinsichtlich ihrer inhaltlichen Bedeutung. Nach einigen Vorbe-
merkungen iiber Grundverhdltnisse des Sprechens werden die logischen,
asthetischen und energetisch-ethischen Funktionen der Sprache je in einem
eigenen Kapitel behandelt. Das alles geschieht nicht in « freier » Auswahl
der vorliegenden sprachphilosophischen Probleme, sondern in einer sinnvoll
aufgebauten Architektonik, welche den Verf. als einen tiefen Philosophen
und Theologen zeigt, der der Sprache in feinem Gespiir manch tiefes Ge-
heimnis entlockt. — Anlaf3 und Sinn dieser kleinen Philosophie und Theologie
aber war nicht in erster Linie die Erforschung der Sprache, sondern das von
S. wahrend seines Lebens immer wieder aufgegriffene Problem der Analogie.
Das Teilproblem der « analogia nominum » wird ihm hier gleichsam « unter
der Hand » zu einer Philosophie und Theologie der Sprache ; diese Sprach-
philosophie iibersteigt dann immer erneut ihr erstes Ziel : die Untersuchung
der Metapher ; diese aber fiihrt hinein in metaphysische Tiefe. Zur Dar-
stellung dieser Metaphysik aber bedarf es immer wieder der Metapher oder
der Metaphorik ; die Metaphysik der Metapher aber 148t « das Metaphysische
im Metaphorischen und das Metaphorische im Metaphysischen zusammen-
schauen ».

In dieser kleinen und doch inhaltlich so groBen Schrift spricht nicht nur
ein bedeutender Philosoph und Theologe, sondern auch ein Kiinstler, der
mit seltener Begabung den Wohlklang und die Schonheit der Sprache in den
hohen Dienst von Philosophie und Theologie zu nehmen weill. So ist denn
auch dieses Biichlein stets erregend und anregend, den philosophisch-theo-
logischen Tiefen der Sprache und damit zugleich dem entscheidenden Pro-
blem der Analogie noch weiter nachzugehen. A. HUFNAGEL

Heidegger, Martin : Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den
transzendentalen Grundsidtzen. — Niemeyer, Tiibingen 1962. vi1-189 S.

Der Text der Vorlesung iiber Grundfragen der Metaphysik, die H. 1935-
1936 gehalten hat, wird hier zum erstenmal authentisch veroffentlicht. Eine



448 Besprechungen

Nachschrift dieser Vorlesung wurde gleich damals ohne Wissen des Verf.
vervielfiltigt und in den Handel gebracht.

Das einleitende Kapitel hat vor allem zwei Fragen zum Gegenstand :
was wird (mit dieser Frage nach dem Ding) in Frage gestellt und wie wird
gefragt ? Die Beantwortung der ersten Frage ergab den « Rahmen des
Dinges », den Zeit-Raum, die Begegnisweise des Dinges, das « Dieses », den
Bau des Dinges selbst ; es wurde bewuf3t nur ein Sinn von Ding fiic uns als
wesentlich herausgestellt. Die Antwort auf die zweite Frage zeigt die beson-
dere Weise philosophischen Fragens auf. Die Art des Fragens ist letztlich
eine geschichtliche (was darunter des nahern zu verstehen ist, wird eigens
aufgezeigt). Der Hauptteil der Schrift wendet sich einer grundlegenden Deu-
tung von Kants Kritik der reinen Vernunft zu. H. versucht, nicht « iiber »
diese zu schreiben, sondern sich gleichsam in diese zu versetzen, auf da@3
Kant selbst spreche. Schritt fiir Schritt wird dem Hauptgedanken der Kritik
niher geriickt, der Sinn der wichtigen Begriffe erortert, die Grundséitze der
analytischen und synthetischen Urteile usw. herausgearbeitet, dem Unter-
schied zwischen dem naturwissenschaftlichen Denken der alten und der
neuen Zeit nachgegangen, das « Mathematische » wird in neuer Weise gesehen
(dies erinnert etwas an frithmittelalterliche Bestimmungen des Mathema-
tischen, wie sie erst neuerdings entdeckt wurden), der metaphysische Sinn
alles Mathematischen wird herausgestellt. Also vorbereitet wird an die Haupt-
frage, namlich nach dem Ding herangetreten. Alle Einzelerérterungen dienen
der Beantwortung dieser Frage: Was ist ein Ding ? Diese Frage aber sei
letztlich keine andere als die : Wer ist der Mensch ? Und die letzte Antwort
darauf lautet hier : « Der Mensch ist als jener zu begreifen, der immer schon
die Dinge iiberspringt, aber so, daB dieses Uberspringen nur méglich ist,
indem die Dinge begegnen und so gerade sie selbst bleiben — indem sie uns
selbst hinter uns selbst und unsere Oberflache zuriickschicken. In Kants
Frage nach dem Ding wird eine Dimension erdffnet, die zwischen dem Ding
und dem Menschen liegt, die iiber die Dinge hinaus- und hinter den Menschen
zuriickreicht » (189).

Die Eigenart Heideggerschen Fragens und Forschens, geschichtlichen
Denkens und geschichtlicher Interpretation kommt auch in dieser Schrift
wieder deutlich zum Vorschein. Es ware darum verfehlt, hier auf das eine
oder andere hinzuweisen, das sich geschichtlich nicht halten lieBe. Es geht
nicht um die historische Wahrheit im iiblichen Sinn, sondern um die Wahr-
heit als solche. Eine kritische Stellungnahme miite darum « grundsétzlich »
sein, was den Rahmen einer Rezension jedoch weit iiberschreitet.

A. HUFNAGEL

Aufsatze zur portugiesischen Kulturgeschichte, 2. und 3. Band, hrsg. v.
Hans FrascHE. (Portugiesische Forschungen der Gorresgesellschaft, 1. Reihe,
2.-3. Bd.) — Aschendorff, Miinster 1961-63. 297, 262 S.

1. Etwa ein Drittel des 2. Bandes dieser « Aufsitze » befaB3t sich mit der
Geschichte der Theologie und Philosophie. An erster Stelle entdecken wir
einen Aufsatz iiber Kanonisten A. Barbosa (} 1649), einen literarisch sehr
fruchtbaren Kanonisten, der auch Konsultor der Indexkongregation war.



Besprechungen 449

Besonders interessant sind seine verdichtigten Erklirungen zum Trienter
Konzil (S. 1-46). In das Kernfeld der Philosophie fithren die Theorien des
Pedro la Fonseca (1 1599) iiber Raum und Zeit (S. 47-59). Wie sich der Ari-
stoteliker Francisco Sanches vom Kometen des Jahres 1577 keineswegs zu
irrigen Schliissen hinreiflen lieB, ist in einem interessanten Kleinbeitrag er-
zihlt (S. 60-69). Die folgende Arbeit bietet einen kurzen Uberblick iiber die
neueren Vertreter der Philosophie in Portugal (S. 70-78). Zum Gebiete der
Theologie und Philosophie gehort auch die Studie iiber « Zeichen und Be-
deutung » in den Werken des bekannten Dominikanertheologen Johannes
a S. Thoma (S. 152-176).

Der iibrige Teil des Werkes beschligt vor allem die Literaturgeschichte.
So analysiert eine Arbeit das Proomium der Lusiaden von Camdes, das nicht
in die Renaissance, sondern dem manieristischen Formempfinden zugeordnet
wird (S. 79-98). Dem 19. Jh. gehéren die Sonette des Dichters Antero de
Quental an, die ausfiihrlich kommentiert werden (99-151). Dem gleichen
Saculum sind zwei Studien gewidmet, wovon die eine Portugal schildert, wie
es der Italiener Pecchio 1822 sah (237-254), die andere aber die Einwirkungen
des Historikers Capistrano de Abreu auf den Geist von Brasilien darzulegen
sucht (263-276).

Ohne auf die kleineren Aufsitze iiber die Volkstrachten, die Sprache, die
Wirtschaftsbeziehungen (so zwischen Azoren und Hamburg) einzugehen,
diirfen wir diesen zweiten Band ebenso begriilen wie schon den ersten. Erst
ein Register wiirde den ganzen Umfang und Reichtum des Inhaltes er-
schlieBen.

2. An der Spitze des 3. Bandes stehen bemerkenswerte Dokumente iiber
den Jesuiten Pedro Luis (f 1602), Professor an der Universitit Evora, der als
Nachfolger und angefeindeter Verteidiger Molinas bekannt ist. Der Aufsatz
wird erst im nédchsten Bande abschlieBen. Ebenfalls das 16. Jh. beschlagt eine
Arbeit iiber « Das Bild des christlichen Lebens », das der Hieronymite Heitor
Pinto schrieb. Diese 11 Dialoge, die in mehrere Sprachen iibersetzt wurden,
behandeln die groBen Lebensfragen und zeichnen sich auch durch Kennt-
nisse der Antike und Kirchenviter aus. Sie wirkten beispielsweise auf Cervan-
tes ein. Die Analyse durch Ed. Glaser 1a8t nichts zu wiinschen iibrig. Die
folgenden Arbeiten befassen sich mit der Literaturgeschichte. Im Mittelpunkt
stehen Camdes, sein Manierismus (im Gegensatz zu Tassos Barock), dann
auch Pessoa (T 1935), dessen Dichtungen von Baudelaire abgehoben werden
(Meeresmotive). Mehr beschreibend, aber instruktiv sind die Ausfiihrungen,
die H. Fiedler iiber « Portugals Landwirtschaft in volkskundlicher Sicht »
macht. Gut nach den Quellen erarbeitet ist das Lebensbild, das Joh. Vincke
von der aragonesischen Konigin Leonor von Portugal entwirft, das uns in
die Welt des Konigs Peter IV. von Aragon (14. Jh.) einen tiefen Blick tun
1iBt. Ein Originalbericht iiber die portugiesische Eroberung der indischen
Kleinstadt Damao (1558/59), den Josef Wicki gefunden hat, beschlieft den
Band, dessen wertvoller und auch ganz verschiedenartiger Inhalt doch wohl
wiederum ein Register gerechtfertigt hidtte | Vielleicht darf man auf ein Ge-
samtregister mehrerer Binde hoffen. I. MiiLLER OSB

29



450 Besprechungen

Siegwart, Josef, OP: Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in
der deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160. Mit einem Uber-
blick iiber die deutsche Kanonikerreform des 10. und 11. Jh. (Studia Fribur-
gensia, N.F. 30.) — Universitidtsverlag, Freiburg Schweiz 1962. xxxv1ri-364S.

Die Arbeit setzt zuerst die Vorbilder und Vorstufen ins Licht, so z. B.
die Idee des hl. Basilius, die Kloster in kirchliche Dienste zu stellen, dann
die groBe Synthese des hl. Augustinus, der das klerikale Leben mit dem
zonobitischen Ideal verband. Augustinische Gedanken setzten sich in Agau-
num fort, das zum erstenmal im Abendland ein monastisches Kloster mit
rein liturgischen Zwecken darstellte. Daran schlieBt sich das Aufkommen
der Kanonikergemeinschaften im 6. Jh. in Gallien und der Kanonissen im
7. Jh. (z. B. in Kazis). Chrodegang von Metz schied im 8. Jh. die Kanoniker
klar von den Monchen. Dennoch gab es im 8.-9. Jh. viele kanonikale Stifte
mit einer Mischregel. Eine « Verklosterlichung » der Kanoniker scheint das
sog. Aachener Statut Anfang des 9. Jh. bezweckt zu haben. Diese Verord-
nung Ludwigs d. F. veranlate viele Kanonikergemeinschaften an Kathe-
dralen. Die heroische Zeit der kanonikalen Reformobservanz stellte das 10.
und 11. Jh. mit einem Hohepunkt unter Heinrich II. dar (Hildesheim, Bam-
berg, Ziirich). Nicht besitzlos und weltabgeschlossen wie die Ménche wollte
man leben, sondern religis-liturgisch und kirchlich-seelsorgerlich. Im Zeit-
alter der sog. gregorianischen Reform nach der Mitte des 11. Jh. Anderte
sich manches. Das gemeinsame Leben der Urkirche, der Verzicht auf Eigen-
tum, ferner die sog. Augustinusregel, all das wird zu den Programmpunkten
erhoben. Die neue Richtung spaltete sich 1119/20 in zwei Strome, den ordo
novus und den ordo antiquus. Der ordo novus will strenge koérperliche Arbeit,
vieles Fasten und ein groBes liturgisches Pensum, so wie es spater die Pra-
monstratenser verfochten, der ordo antiquus ist traditionsfreudiger, ge-
stattet dreimal in der Woche Fleisch und schafft auch die Leinenkleidung
nicht ab. Dieser Ordnung wandte sich 1120/50 die groB3e Mehrheit der stifti-
schen Gemeinschaften zu.

Der Verfasser schrieb sein Buch nicht vom monastischen Standpunkte
aus, wie dies vielfach geschah, sondern von der richtigen Uberzeugung aus,
daB dem kanonikalen Leben ein kostbarer Eigenwert zukomme. Das ver-
dient riickhaltlose Anerkennung. Ganz richtig bemerkt Siegwart, daB das
« nihil operi Dei praeponatur » keineswegs ein benediktinisches Privileg sei
(S. 28). Zu den eindrucksvollsten und wohl auch gediegensten Kapiteln des
Buches zdhlen die Ausfiihrungen iiber die groe kanonische Reform im deut-
schen Reiche wihrend des 10.-11. Jh. (Hildesheim, Bamberg, Ziirich). Es ist
dies ein Seitenstiick zur Gorze-Reform. Auch der Einflu der Kanoniker
auf die monastische Reform, so auf Einsiedeln (Benno, Eberhard, Thietland),
ist eine sehr bemerkenswerte und gut umschriebene Tatsache. Selbstindiges
Denken legt der Verf. an den Tag, wenn er hier deutlich von vielen friiheren
Darstellungen abriickt. Mehr als Einleitung zum Thema denn als Haupt-
stiick gedacht sind die Teile, welche das frithchristliche bzw. frithmittelalter-
liche Leben zu zeichnen versuchen. Wieweit das Vorbild von Hippo nach-
wirkte oder nicht, woher die laus perennis stammt, wie etwa ein Bericht



Besprechungen 451

von Gregor d. Gr. in den Dialogi III. Kap. 22 zu werten ist, all das wird
sicher noch weiter erforscht werden miissen. Die besitzgeschichtliche-genea-
1ogische Methode, wie sie besonders die Tellenbach-Schule im breisgauischen
Freiburg anwendet, hat sich der Verf. ebenfalls zu eigen gemacht, doch wer-
den manche seiner Hypothesen (so iiber Attinghausen, Beromiinster) zu
weiteren Erorterungen AnlaB3 geben. Gelegentliche Versehen sind besonders
in ratischen Belangen (vgl. Victoridengenealogie 52 f., Datierung der Spe-
cula 126) in einem so umfangreichen Werke kaum zu vermeiden.

Aufs Ganze gesehen fillt auf, wie bescheiden oft die Belege sind, was
ja der Verf. auch im Vorworte betont. Es ist zu hoffen, daB3 die monastische
Forschung, die das vorliegende Werk mittelbar befruchtete (vgl. Hallingers
Arbeiten), auch hier noch von einer anderen Seite her weitere Klarungen
bringen wird. Typisch ist ja vielleicht die Person Heinrichs II., welchen
Siegwart so sehr emporheben kann, den man jedoch vom monastischen Stand-
punkte auch kritischer behandeln muB.

Trotz aller Modifikationen und Ergianzungen, welche das Opus vielleicht
noch erfahren wird, stehen wir nicht an, in der Arbeit eine sehr anregende
Studie zu sehen. Das wertvolle Buch ist zudem unschwer zu beniitzen, da
es ein Verzeichnis nicht nur der Personen und Orte, sondern auch der Be-
griffe und Sachen bietet (S. 335-364%), das als beinahe vollstindig angesehen
werden kann. I. MiiLLer OSB

Kohler, Hans : Griinde des dialektischen Materialismus im europaischen
Denken. — Verlag Anton Pustet, Miinchen 1961. 206 S.

Im europiischen Denken haben sich im Laufe seiner Geschichte geistige
Grundhaltungen herausgebildet, die eine « Affinitit » zu den Thesen des dia-
lektischen Materialismus bewirken (7) K. will dieser « eigenartigen Disposi-
tion » nachgehen und aufweisen, daBl sie sich « konsequent » aus dem ge-
schichtlichen Verlauf des europdischen Denkens ergibt (7). Die erste Zasur
— K. spricht 6fters auch von einem « Bruch » —, die diese verhingnisvolle Ent-
wicklung einleitete, findet sich im innerchristlichen Raum des Mittelalters
(MA) bzw. der Reformation (Rf) (11. 13). Worin sieht nun K. diesen Bruch ?
1. Der Prozef der Sdkularisation : Er ist grundlegend, denn erst auf seinem
Boden sind alle anderen Umwertungen moglich (12). Ausgelost wird er durch
den « religiésen Subjektivismus », der mit der Mystik in das Christentum ein-
brach (16 ff.). Das « subjektive Empfinden » der Geborgenheit lieB die « ob-
jektiven Heilstatsachen, auf denen diese Geborgenheit ruhte, vergessen » (18).
Diese « Tendenz » wird zum erstenmal bei Meister Eckehart sichtbar (19).
In der Rf lagen auf seiner Linie Schwenckfeld, Franck, Weigel (23 ff.). Kenn-
zeichnend fiir diese Stromung ist « die Aufhebung des Personalen, die Allein-
betonung des Ontischen und die starke Akzentuierung des Intellekts » (28). —~
In wesentlicher Beziehung dazu steht der Pantheismus (28). Bei Scotus Eriu-
gena liegt der erste Ansatz dafiir vor. Denn er verwandelt den christlichen
Glauben in « neuplatonische Spekulation » und den « persénlichen Gott» in
einen « allgemeinen » (29). Auch hier tritt das Ontische anstelle des Perso-
nalen (30). Da damit aber die Moglichkeit einer « wirklich sittlichen Ent-



452 Besprechungen

scheidung » nicht mehr besteht, kommt es zum « Libertinismus » der Ameri-
kaner u. a. (31). 2. Die in sich ryuhende I'mmanenz : Die Haltung der reinen
Weltinnerlichkeit begann mit der Polemik gegen die Allgemeinbegriffe, die
von Vives, Sanchez, Telesio, Campanella nur noch als « dullere Kollektiv-
namen » verstanden werden (52). Bacon geht in seiner Idolen-Lehre noch
weiter (52). Er betont « die véllige Selbstindigkeit der AuBenwelt und ebenso
ihre Zweckireiheit » (53). 3. Die All-Gesetzlichkeit : Fiir den christlichen Glau-
ben ist Gott « nicht einfach die gesetzgebende Weltvernunft, sondern der
Mensch steht ihm in Freiheit und Verantwortlichkeit gegeniiber » ; dadurch
ist die Naturgesetzlichkeit begrenzt (79). Demgegeniiber erwartet Bacon, da3
man in allen menschlichen Vorstellungen und Willenstitigkeiten Gesetz-
miBigkeiten aufdecken wird (85). Uber Hobbes, fiir den das gesamte Dasein
rechnend zu erfassen ist (86), geht die Entwicklung weiter bis zum Positivis-
mus (94 f.). 4. Das Problem des Widerspruchs in dev Geschichte: Der Christ
nimmt « das Bose unbedingt ernst » (123) und verneint, da3 « die Welt sich
im Gleichgewicht befindet » (113. 122). Individualistische Tendenzen in der
Theologie und eine Schwichung des SiindenbewuBtseins lieBen das Bose
nicht mehr in seinem vollen Umfang ernst nehmen (125). Giordano Bruno
bringt die entscheidende Wendung, indem er den antiken Harmonieglauben
wieder aufnimmt (126 £.). 5. Die geschichtliche Evwartung : Bei den Franzis-
kaner-Spiritualen findet sich erstmalig eine innerweltliche Vollendungserwar-
tung (150 £.) Auf protestantischer Seite ist besonders das T&dufertum zu
nennen (152 ff.). Die Vollendung als Tat Gottes wird zu alleinig menschlicher
Tat (155). — In den Utopien von Thomas Morus, Bacon, Campanella wird
die Geschichte als Selbstentfaltung der Weltvernunft angesehen (156 ff.).
6. Die Umwertung dev Moval: Die erste Verkiirzung der christlichen Moral
geschieht durch Marsilius von Padua, der das Allgemeinwohl als hochstes
Prinzip ansieht (172). Das Taufertum mit seiner doppelten Moral bringt die
entscheidende Abwendung (173). Locke identifiziert das Liebesgebot mit
dem Naturgesetz (174) ; dies ist die Wende zum Utilitarismus und Eudamo-
nismus (174 £.). 7. Die Umformung des Staatsdenkens: Im MA war jeder
Rechtspositivismus ausgeschlossen, das Recht griindete allein auf Offen-
barung (182 f.). Als der personliche Wille Friedrichs II. in den Vordergrund
trat, kam es zum Bruch (184). Es folgt die Fassung des bonum commune
als selbstindigem Staatszweck und die Konkurrenz der Willen und Zwecke
(Territorialherrschaften) (185). Die Entwicklung fiihrt weiter iiber Dante,
Occam, Marsilius von Padua zu Machiavelli, fiir den die politische Macht
« Selbstzweck » geworden ist (187).

Das Buch wird keine einhellige Zustimmung finden, denn iiber Ten-
denzen in einem Denken und iiber den Ort, an dem zum erstenmal Ideen
geschichtlich wirksam werden, gibt es kaum einen common sense. Leider
geschah die Popularisierung philosophie- und theologiegeschichtlicher Einzel-
daten nicht immer ganz gliicklich : der geschichtliche Ort von Meister Ecke-
hart (19-23) wird K. von den heutigen Eckehart-Forschern nicht abgenom-
men werden ; die Einordnung der intellectus-agens-Problematik verzeichnet
diese vollstindig (31 f.) ; Feuerbachs Wende liegt weit vor den Vorlesungen
iiber das Wesen der Religion (37) ; den Gegensatz zwischen Thomismus und



Besprechungen 453

Scotismus als auf psychologischer Ebene liegend zu charakterisieren, ist zu-
mindest sehr miverstandlich (81 f., 84 f.) ; die als klassisch angefiihrte De-
finition der Substanz findet sich in dieser Form der volligen Un-bedingtheit
erst in der Neuzeit (95 f.) ; ob die kirchliche Orthodoxie mit ihren Verurtei-
lungen den jeweils groBeren Weitblick besa3 (19. 27. 29. 31. 34. 44. 150 1.),
bleibt fiir einen Teil der angefiihrten Falle fraglich. Die FuBnoten tragen
informierenden Charakter, sind aber sehr uneinheitlich. Warum werden z. B.
die Werke von Engels mit Ausgaben aus den zwanziger Jahren angegeben,
bei Werken von Marx aber nur das Abfassungsjahr (56 Fn. 9) ? Auch die
Auswahl der Werke ist nicht immer einzusehen (vgl. ebd. und Feuerbach :
39 Fn. 48). Ahnliche Fragen stellen sich bei der angegebenen Literatur (vgl.
Eckehart : 21 Fn. 24 ; Feuerbach : 39 Fn. 48 ; Ideologie : 56 Fn. 9 ; Thomis-
mus-Scotismus : 85 Fn. 12). K. will nur einen « AnstoB » geben zur Ausein-
andersetzung mit der geistigen Vergangenheit (8). Diesem Anspruch wird
das Buch auf jeden Fall gerecht, nur gibt es nicht eine gleichmafig gute An-
leitung zu dieser Auseinandersetzung. K. zeigt gut jeweils die biblische
Grundposition des christlichen Glaubens, von der er meint, daf3 sie sich bis
zum MA und Rf durchgehalten hat. Wie aber ist von ihr aus « die tatsidch-
lich verdnderte Welt neu zu deuten» (202) ? Dies kann nicht durch einen
ungeschichtlichen Riickgriff geschehen, der eine jahrhundertelange Entwick-
lung als Fehlentwicklung abschreibt, sondern nur durch ein Aufgreifen der
gesamten Tradition, die jeweils auch neue Weisen des Verstehens erofinet.
Insofern ist das Anliegen des Buches als Selbstbesinnung iiber die Bedingt-
heit der eigenen Gegenwart eine dringende Notwendigkeit.

D. EickKELsSCHULTE OP

Henning, Rudolf: Der MaBistab des Rechts im Rechtsdenken der Gegen-
wart. (Schriften des Instituts fiir Christliche Sozialwissenschaften der West-
falischen Wilhelms-Universitdt Miinster, hrsg. v. Joseph HOFFNER, Bd. 10.) —
Aschendorff, Miinster 1961. 244 S.

Nach dem Rechts-Trauma des Dritten Reiches macht man sich be-
greiflicherweise immer wieder Gedanken, wie man solchen moglichen Situa-
tionen in Zukunft vorbeugen kann. Das heif8t aber nichts anderes als sich
um die Kliarung der Frage bemiihen : Wo liegt der MaBstab, an dem der
ganze Komplex des positiven Rechts auf seinen « Rechts »-Charakter hin
getestet werden kann ? Rudolf Henning tragt in dem vorliegenden 10. Bd.
der Miinsteraner Schriftenreihe einiges zu dieser Klarung bei. Er geht — wie
jede Naturrechts-Meditation — von der konkreten Unrechts-Erfahrung aus,
die ja nicht nur eine MiBachtung des Rechts darstellt, sondern viel mehr.
Das Recht selbst wurde zum Instrument der Zerstorung. Das wirft die Frage
auf, ob « Gerechtigkeit » nicht schon vor dem positiven Recht da ist, ob es
ein « Naturrecht » gibt ?

Der Rechtspositivismus leugnet das. Henning zeichnet eine zwar fliich-
tige, aber nichtsdestoweniger saubere Skizze dieser Richtung. Er stellt den
Rechtspositivismus unter besonderer Beriicksichtigung seiner beiden promi-
nenten Vertreter Kelsen und Schmitt in den groBeren Rahmen des allge-
meinen Positivismus, der seit iiber hundert Jahren die wissenschaftliche



454 Besprechungen

Atmosphére verseucht, den Fachgegenstand der Methode unterordnet, die
Wissenschaft durch die Weltanschauung ersetzt. Gottseidank hat sich in
den letzten Jahren eine Anderung Bahn gebrochen. Henning kann eine
Reihe hochstgerichtlicher Urteile aufzdhlen, die unter dem Einflul des Natur-
rechts gefillt worden sind. Was aber ist « Naturrecht » ? Das ist die groBe
Frage. Aus dem Wirrwarr von Meinungen destilliert der Verfasser die solide
Philosophie heraus, die sich vor allem aus dem Studium Thomas von Aquins
ergibt, macht sie sich zu eigen und st68t somit zu einer Ontologie der Ord-
nung vor, ohne deren MaBstab es keinen fiirs Recht gibt. Dall die Ratio in
diesem ProzeB die wichtigste Rolle spielt, versteht sich. — Eine lesenswerte
Arbeit, die in ihrem wissenschaftlichen Apparat nicht nur eine umfassende
Material-Bestandsaufnahme, sondern in ihren Konklusionen auch theore-
tisches Ingenium verrat. F.-M. Scamorz OP

Jahrbuch des Instituts fiir Christliche Sozialwissenschaften der Westfili-
schen Wilhelms-Universitdt Miinster, hrsg. v. Joseph HOFFNER, 1. und 2. Bd,
1960-1961. — Verlag Regensberg, Miinster 1960-1961. 194, 234 S.

AuBer der bisher iiber ein Dutzend Bande umfassenden Schriftenreihe
gibt das miinstersche Institut fiir Christliche Sozialwissenschaften seit 1960
nun auch ein Jahrbuch heraus. Damit tritt das Institut, das in der jetzigen
Form erst seit 1951 besteht, stirker an die Offentlichkeit, als es mit der
Schriftenreihe moglich war, die Spezialarbeiten (meist Dissertationen) um-
fal3t.

Der erste und der zweite Band des Jahrbuchs unterscheiden sich erheb-
lich voneinander. Der erste enthilt zehn kurze Aufsitze aus dem ganzen
Bereich der Christlichen Sozialwissenschaften. Er ist auf diese Weise bestens
geeignet, das Institut einer breiteren Offentlichkeit vorzustellen. Das Institut
sieht seine Aufgabe nicht nur in der Erarbeitung der « philosophischen und
theologischen Grundlagen » der Christlichen Sozialwissenschaften, sondern
ebenso in der « Erforschung der konkreten geschichtlichen Wirklichkeit »,
wie der Herausgeber im Vorwort betont (8). Zwei Beitrige befassen sich mit
den theoretischen Grundlagen, die restlichen acht sind der empirischen Wirk-
lichkeit gewidmet. Der Herausgeber selbst unternimmt den « Versuch einer
‘Ortsbestimmung’ der Christlichen Gesellschaftslehre». Er entwirft ein System
der Sozialwissenschaften (11) und gliedert « im Hinblick auf die metaphysi-
sche und ethische Ausrichtung der Christlichen Gesellschaftslehre — aus dem
Bereich der allgemeinen Sozialwissenschaft die Sozialmetaphysik und die
Sozialethik und aus dem Bereich der besonderen Sozialwissenschaft die philo-
sophischen (Philosophie des Rechts, der Familie, des Staates usw.) und die
sozialethischen und sozialpidagogischen (Berufsethik, Wirtschaftsethik,
Staatsethik, Familienpadagogik, Berufspidagogik usw.) Disziplinen » (11 £.)
als Christliche Gesellschaftslehre aus. Wilhelm Dyeier kritisiert in seinem
Beitrag « Der Weg zur normativen Sozialwissenschaft» die Beschrinkung
der Sozialwissenschaften auf die sogenannte empirische Forschung ; er ver-
steht die Christliche Sozialwissenschaft « als eine Antwort auf das Suchen
und Rufen nach einer normativen Sozialwissenschaft und nach einer neuen



Besprechungen 455

Einheit der Wissenschaft » (30). Sechs von den restlichen acht Beitriagen
sind den Problemen des Katholizismus in der heutigen Welt gewidmet. Der
bedeutendste und umfangreichste Artikel (51-108) untersucht die religiése-
Situation katholischer Berufsschuljugend in einer westfdlischen Industrie.
stadt. Der Arbeit liegen sehr detaillierte soziologische Erhebungen zugrunde
Eine Fiille von Einzelergebnissen wird anhand von Tabellen und Statistiken
mitgeteilt und von der Verfasserin sorgfiltig analysiert und kommentiert.
Dieser Darstellung der religiésen Situation in einer Industriestadt korrespon-
diert ein weiterer Beitrag, der die gleichen Probleme am Beispiel einer Land-
gemeinde erortert (153-164). Gleich drei Aufsatze beschaftigen sich mit dem
Priesternachwuchs. Der Herausgeber des Jahrbuchs behandelt das Problem
des theologischen Nachwuchses in Deutschland (139-152). Zeugnis von den
weltweiten Beziehungen des jungen Instituts legt eine Darstellung iiber die
Einstellung der brasilianischen Bevolkerung zum katholischen Priester und
Priesternachwuchs ab (129-138). Aus einem Priesterseminar in den USA
werden zwei sehr interessante Befragungsergebnisse vorgelegt (109-128) : ein-
mal eine Stellungnahme der angehenden Theologen zu einem nationalen
Problem des Katholizismus in den USA, zur Bedeutung der Katholiken fiir
das intellektuelle LLeben in den Vereinigten Staaten ; zum zweiten die Er-
gebnisse einer Befragung zur internationalen Frage der atomaren Riistung.
Der informative Charakter des Jahrbuchs wird auch durch den dritten Bei-
trag aus der Feder Héffners unterstrichen (31-50). Er analysiert in seiner
bekannt prazisen Art nicht nur die innerkirchliche TLLage in der Bundes-
republik, sondern auch die Beziehungen des deutschen Katholizismus zur
Gesamtgesellschaft. Abgerundet wird das Bild des ersten Bandes des Jahr-
buchs durch einen Beitrag iiber die Begegnung Chinas mit den modernen
demokratischen Stromungen, dargestellt an dem bedeutenden Politiker Sun
Yat-sen (179-194), sowie den Bericht einer Studentin, die ihre Erfahrungen
als Sozialpraktikantin in einem Warenhaus schildert (165-178). Dieser Be-
richt in Tagebuchform ergéanzt aus der Perspektive des unmittelbaren Er-
lebens den Beitrag iiber die religiose LLage der Berufsschuljugend.

Der zweite Band des vorliegenden Jahrbuchs bringt eine Eigenart des
miinsterschen Instituts fiir Christliche Sozialwissenschaften zum Ausdruck :
die durch einen Lehrauftrag in der Rechts- und Staatswissenschaftlichen
Fakultit gegebene enge Verbindung mit volkswirtschaftlichen Fragen. Der
Band enthilt im Gegensatz zur Vielfalt des ersten nur zwei Beitrige, die
sich beide mit Fragen der Eigentumsbildung in der Bundesrepublik befassen.
Damit leistet dieser Band einen wesentlichen Beitrag zu einer Frage der
Sozialpolitik, die noch 1961 an erster Stelle stand, in der Zwischenzeit aller-
dings etwas in den Hintergrund getreten ist. Beide Arbeiten dieses Bandes
gehen auf Dissertationen zuriick, die im Institut unter der Anleitung des
Herausgebers entstanden sind. Friedrich Kronenberg (17-146) beriicksichtigt
speziell den Einflu der tatsdchlichen finanzpolitischen MaBnahmen seit
Griindung der Bundesrepublik auf die Vermoégensbildung. Ein Tabellenan-
anhang und ein Literaturverzeichnis erhohen den Wert der Untersuchung
fiir den Leser. Hildegard Wiegmann (147-234) gibt in ihrer Arbeit « Breitere
Vermoégensstreuung. Plane — Moglichkeiten — Grenzen » eine iibersichtliche



456 Besprechungen

Zusammenstellung aller Vorschlige, die im Laufe der Diskussion in den
50er Jahren zur Frage der Eigentumsbildung gemacht worden sind. Sie ana-
lysiert dann im Hauptteil ihrer Untersuchung die eigentumspolitischen Pliane
in ihren wirtschaftlichen Voraussetzungen, Bedingungen und Konsequenzen.
Auf dieser Grundlage stellt sie abschlieBend kritisch die Erfolgschancen der
eigentumspolitischen Bemiihungen dar. L. KRIMPHOVE

Wirtschaft und Kultursystem. Herausgegeben von Gottfried EISer-
MANN. — Eugen Rentsch-Verlag, Erlenbach-Ziirich und Stuttgart 1955. 330 S.

Die Festgabe zu Ehren von Alexander Riistow enthilt Beitriage aus den
verschiedensten Wissensgebieten, Logik, Kulturphilosophie, Geschichtsphilo-
sophie, Soziologie, Kunst, Grundfragen der Wirtschaft, Politik, Geschichte
usw. Es werden damit die verschiedensten Sachbereiche abgeschritten,
welche A. Riistow in seinen reichhaltigen Forschungen bearbeitet hat. Vom
sozialethischen Standpunkt aus seien im besonderen hervorgehoben : W.
Abendroth, Zum Begriff der Gewerkschaften in der Gesetzgebung und im
Verfassungsrecht nach 1945 (fiir die Beurteilung der Gewerkschaftsbewegung
der Nachkriegszeit in Deutschland von besonderer Bedeutung), S. Landshut,
Formen und Funktionen der parlamentarischen Opposition, D. Sternberger,
Uber parlamentarische Opposition, und nicht zuletzt G. Eisermann, Wand-
lungstendenzen der modernen Gesellschaft. Der letztgenannte Beitrag gibt
einen imposanten Uberblick iiber simtliche Sparten des modernen Lebens,
angefangen von der Familie bis zur héchsten Politik, indem er jeweils die
neue Wertordnung aufweist, die sich in unserer Generation aufbaut.

A.F. Utz OP

Weber, Wilhelm: Geld und Zins in der spanischen Spéitscholastik.
(Schriften des Instituts fiir Christliche Sozialwissenschaften der Westfili-
schen Wilhelms-Universitdt Miinster, Bd. 13.) — Aschendorff, Miinster 1962.
159 S.

Nachdem W. vor einigen Jahren (1959) eine Studie iiber die Wirtschafts-
betrachtung durch Ludwig Molina vorgelegt hat, erscheint jetzt eine in-
haltlich auf Geld- und Wahrungsprobleme eingeschriankte Studie. Der Kreis
der Autoren, die dem Verfasser als Quellen dienten, reicht von den bekannten
Theologen der spanischen Spitscholastik bis zu weniger bekannten Spezia-
listen, welche damals zu Wirtschaftsfragen Stellung nahmen. Die Arbeit
besteht aus drei Kapiteln, von denen das erste die « Doctores » vorstellt und
ihre primar ethische Fragestellung wie auch den Wissenschaftscharakter der
spiatscholastischen Wirtschaftsanalyse charakterisiert. Mit Recht werden die
hier behandelten LLehren dem Bereich einer Doktrin zugeordnet, welche noch
nicht das Stadium einer ausgebildeten Wirtschaftstheorie erreicht hat. Trotz-
dem wird hier schon sichtbar, da auch heute noch wichtiges wirtschafts-
theoretisches Instrumentar der spanischen Spitscholastik zu verdanken ist,
was bis jetzt wenigstens in der Behandlung der Wirtschaftsgeschichte nicht
oder nicht geniigend gesehen ist.



Besprechungen 457

In einem 2. Kapitel wird die wahrungspolitische Situation Spaniens
wihrend des 16. und 17. Jahrhunderts in den wesentlichsten Ziigen um-
rissen. Die hier betonte Notwendigkeit, daB3 man erst den Sachverhalt genau
kennen miisse, um sittliche Beurteilungen zu erteilen, wurde von den schola-
stischen Autoren mit einer erstaunlichen Offenheit fiir die Erfahrungswelt
des Wirtschaftens und durch Eindringen bis zu &uBersten sachlichen Ge-
gebenheiten in die Tat umgesetzt. Die ethische Beurteilung steht bei ihnen
nie am Anfang, sondern erst am Ende einer eingehenden Analyse des Sach-
verhaltes. Dies wird, wie W. immer wieder betont, eine dauernde Aufgabe
auch fiir heutige wirtschaftsethische Aussagen bleiben.

Im 3. Kapitel kommt dann das Hauptthema zur Ausfiihrung. Die vor-
sichtig gewihlte Uberschrift « Geld- und Zinstheoretisches bei den spanischen
Naturrechtslehrern des 16. und 17. Jahrhunderts » bringt sicher zum Aus-
druck, daB hier nicht alle einschligigen Probleme behandelt werden und
wohl auch, dal manche Deutungen offen bleiben sollen. Begonnen wird mit
den mehr allgemeinen und grundlegenden Fragen nach Wesen und Funk-
tionen des Geldes, nach dem Geldwert, nach den hauptsichlichsten Ver-
suchen, Geld und Nichtgeld in ein einheitliches Bewertungssystem zu brin-
gen. Darauf folgen besondere Probleme, die sich damals aus der konkreten
wirtschaftlichen Situation, z. B. dem gewaltigen Zustrom von Edelmetallen
aus dem neuentdeckten Amerika ergaben. Hier bekraftigt und vertieft W.
das von Grice-Hutchinson 1952 der Offentlichkeit vorgelegte Ergebnis, da3
den groBen spanischen Theologen und Naturrechtslehrern die Prioritdt in
der Formulierung der Quantitits- und der ihr nahestehenden Kaufkraft-
paritiatentheorie gebiihrt. Die Quellen sprechen hier eindeutig aus, da Jean
Bodin erst 12 Jahre nach Martin de Azpilcueta gen. Navarrus zu den quanti-
titstheoretischen Zusammenhidngen zwischen Geldmenge und Preisen Stel-
lung genommen hat. Das liegt in der Natur der Sache : die in kurzer Zeit
vor sich gehende Vermehrung der Geldmenge in Spanien durch den ZufluB3
aus Amerika wurde erst mit zeitlicher Verzégerung iiber die auBenwirtschaft-
lichen Beziehungen in Frankreich spiirbar, entsprechend spiter in England
und dem iibrigen Europa. Es ist also durchaus verstdndlich, daf3 die Quanti-
tatstheorie zuerst in Spanien, dann in Frankreich und spiter in England
formuliert werden konnte.

Am SchluB3 seiner Studie wendet sich W. dem Zinsproblem zu. Hier
wird eine das ganze Buch durchziehende Tendenz besonders deutlich : die
Gelehrten des 16. und 17. Jahrhunderts in eine Diskussion mit den Gelehrten
zu bringen, welche heute die wirtschaftswissenschaftliche Diskussion berei-
chern. W. arbeitet beim Zinsproblem eine Reihe von Analogien zwischen den
Spéatscholastikern und K. Wicksell, I. Fisher und J. M. Keynes heraus. Bei
diesem methodischen Vorgehen hat er keinen geringeren als J. A. Schum-
peter auf seiner Seite, der den damaligen Gelehrten bescheinigt, sie wiirden
ohne Schwierigkeiten zur Losung unserer heutigen Probleme beitragen kon-
nen, wenn sie in unsere Welt versetzt wiirden. Freilich wird man bei dieser
Methode immer wieder kritisch die Tragweite von Analogien iiberpriifen
miissen. Hier wird man schon bei der Terminologie, vor allem der iiber-
setzten, aufmerksam bleiben. Weniger problematisch ist die uniibersetzte



458 Besprechungen

Ubernahme von theoretischem Instrumentar. Z. B. die Formel « ceteris pari-
bus » wird von den damaligen Autoren eingefiihrt. W. kann dies an einer
ganzen Reihe von Belegen nachweisen. In dieser methodischen Einzelfrage
haben sich die doctores fiir Jahrhunderte als fruchtbar erwiesen, wenngleich
im Zusammenhang mit der dynamischen Wirtschaftstheorie heute mit Recht
auf die begrenzte Aussagekraft der ceteris-paribus-Formel hingewiesen wird
(vgl. W. Stiitzel, Saldenmechanik).

Insgesamt darf die Arbeit von W. als ein wichtiger Beitrag nicht nur
fiir die Sozialethik, sondern auch fiir die Geschichte der Wirtschaftswissen-
schaft begriiBt werden. Anhand der Quellen wird deutlich, da3 vom Spanien
des 16. und 17. Jahrhunderts eine Briicke gebaut ist zu der im Entstehen
begriffenen Wirtschaftstheorie, die im wesentlichen auch schon vorherr-
schend empirischer Methodik zungewandt ist. Bei der Analyse der wirtschaft-
lichen Sachverhalte allein darf es aber nicht sein Bewenden haben. Sie darf
nicht unterlassen werden und muB heute in engem Kontakt mit den Sozial-
wissenschaften geleistet werden. Darauf mit Nachdruck anhand der Autoren
der spanischen Spitscholastik hingewiesen zu haben, ist W.s Verdienst, das
zuerst zu sachgerechter Behandlung des Gegenstandes aufruft, der zunachst
in den Tatsachen gegeben ist. Dariiber hinaus gehort es aber auch zum Gan-
zen des Gegenstandes, daB3 man seine sittlichen Bedeutsamkeiten nicht aus-
klammert. Wie man sie im 16. und 17. Jahrhundert behandelt hat, ist ein
Weg, der uns heute noch viel zu wenig bekannt scheint. F. BEUTTER

Hoffner, Joseph: Industrielle Revolution und religiése Krise. Schwund
und Wandel des religiésen Verhaltens in der modernen Gesellschaft. (Ar-
beitsgemeinschaft fiir Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen, Geistes-
wissenschaften, Heft 97.) — Westdeutscher Verlag, K&éln u. Opladen 1961.
65 S.

Nach einem Uberblick iiber die religionssoziologische Arbeit in Frank-
reich und iiber einige ihrer Hauptergebnisse wird das religiose Verhalten in
Deutschland zunichst in einem kurzen Gesamtiiberblick dargeboten. Mit
begriindeter Kritik wird eine Globalbetrachtung fiir ein ganzes Land zuriick-
gewiesen und dafiir mit differenzierten Erhebungsmethoden eine religions-
soziologische Untersuchung in einem eng umgrenzten Bereich, ndmlich im
Industrieraum Marl-Hiils vorgenommen, welche in den Jahren 1955 bis 1957
vom Institut fiir Christliche Sozialwissenschaften der Universitit Miinster
durchgefiihrt wurde. Kirchenbesucherziahlungen und Reprasentativerhe-
bungen durch Interviews erbrachten Ergebnisse, die teils bekannte Tat-
sachen erhirteten, teils Material zu neuen Erkenntnissen beitrugen : Durch
genaue Zahlen konnte belegt werden, daB3 die Zahl der praktizierenden Katho-
liken in groBen Stadten und in Industriegebieten offenbar unter dem Durch-
schnitt der religiosen Praxis der Gesamtbevolkerung liegt ; als Vermutung
zeichnete sich ab, daB3l vom Wohnungsmilieu starkere Einfliisse auf das reli-
giose Verhalten ausgehen als vom Betriebsmilieu ; wertvolle Aufschliisse er-
geben sich aus Alter, Geschlecht und Beruf der Kirchenbesucher ; die in
Frankreich zuerst erkannte Tatsache, daB mit hoherer Bildung oder Aus



Besprechungen 459

bildung das religiose Verhalten intensiver wird, fand auch in Marl-Hiils
Bestatigung.

An die Ergebnisse dieser Felduntersuchung schlieBt sich ein Deutungs-
versuch an, der mit seinen Thesen iiber den engeren Untersuchungsraum
hinausgreift : der ProzeB sich fortschreitend lockernder Bindungen an die
Kirche kann weder mit dem Versagen der Christen noch mit den Angriffen
der Gegner des Christentums allein erklirt werden. Vielmehr kommt Fak-
toren des Industriezeitalters hohe Bedeutung zu. Das gesellschaftliche Milieu
ist kein passiver Sachverhalt, sondern eine Wirkgro3e, welche die Menschen
beeinflu3t. Geschlossenes glaubensfreundliches oder -feindliches Milieu wirkt
nachhaltig positiv bzw. negativ auf das religiose Verhalten. Religioser Plura-
lismus brauchte als solcher kein Hemmnis fiir die religidse Praxis zu bedeu-
ten, wie am Beispiel des hellenistisch-rémischen Synkretismus gezeigt wird.
Demgegeniiber scheint sich in der pluralistischen Industriegesellschaft ein
fiir das Religiose frostiges Klima entwickelt zu haben mit einer Tendenz zu
einem sdkularisierten Milieu. Der Zug, in kleineren religidsen Gemeinschaften
Beheimatung zu finden, wird daraus verstindlicher. Man mag beklagen, da3
die Religion nicht mehr eine Rahmenordnung fiir das gesamte gesellschaft-
liche Leben zu gewidhrleisten vermag, man darf aber nicht iibersehen, dal3
religiose Verinnerlichung und liturgische Erneuerung zu den positiven Er-
rungenschaften im religidésen Verhalten des Industriezeitalters gehoren. Die
Untersuchung schlieBt daher mit dem ermutigenden Satz: « Auch in der
entwickelten Industriegesellschaft behdlt die Religion nicht nur ihren Platz,
sondern ihre letztlich das Schicksal des industriellen Zeitalters entscheidende
Bedeutung » (S. 50).

In der anschlieBend wiedergegebenen Diskussion wird nachdriicklich
vor einer Uberschitzung rein empirisch-soziologischer und religionsstatisti-
scher Verfahrensweisen gewarnt, da diese nicht der ganzen Wirklichkeit ge-
recht werden kénnen. Ziel ist eine Kombination der Methoden aus verschie-
denen Bereichen, um den geistesgeschichtlichen, psychologischen und spezi-
fisch theologischen Gehalten gerecht werden zu konnen, die bei wirklichkeits-
gemaifBen religionssoziologischen Aussagen nicht ausgelassen werden diirfen.

An der vorliegenden Untersuchung ist gerade dies zu rithmen, daB sie
durch reichhaltige Differenzierung in der Methode zu einer Fiille von Ergeb-
nissen fiihrt. Es wird keine Ubertreibung sein, wenn man von der hier durch-
gefiihrten Art, Religionssoziologie zu betreiben, wertvolle Anregungen fiir
den Ausbau dieser Disziplin in der Zukunft erwartet. F. BEUTTER

Kapp, K. William: Toward a Science of Man in Society. A Positive
Approach to the Integration of Social Knowledge. (Studies in Social Life, VI.)
Martinus Nijhoff, The Hague 1961. xv-229 p.

Dieses Buch bemiiht sich, seinem Untertitel gemaf3, um eine Integration
der Sozialwissenschaften. Wer am traditionellen Aufteilungsschema der
« Spezial »-Disziplinen festhalten méchte, wird es als Provokation empfinden,
ebenfalls, wer die naturwissenschaftliche und mathematische Methode auf
das Gebiet der Geisteswissenschaften anwenden mochte. In den Augen des



460 Besprechungen

V1. besteht das unterscheidende Charakteristikum der menschlichen Gesell-
schaft in eben der Moglichkeit der einzelnen Elemente der Sozialordnung,
daB sie sich in neuen Modellen neu gruppieren koénnen. Um diese Arbeit
leisten zu konnen, bedarf es keines Newton, Einstein oder Adam Smith ;
das ist einfach Angelegenheit einer allgemeinen Verantwortung und der Zu-
sammenarbeit. Kapp legt die Ursachen des fatalen Spezialistentums in der
Wissenschaft des vergangenen Jahrhunderts frei und zeigt die Wege der
Integration und Synthese auf. Wenn diese auch vorwiegend im Organisa-
torisch-Technischen gesehen werden, so ist dem Verfasser doch das unbe-
streitbare Verdienst anzuerkennen, dal3 er das entscheidende Problem auf-
gegriffen hat, das die Wissenschaft heute zu bewiltigen hat. K. ist sich dessen
bewuBt, daB ohne die Losung der strittigen Frage, der allgemeine Trend zur
« Enthumanisierung » nicht aufzuhalten ist. Womit er ohne Zweifel Recht
hat. F.-M. Scamérz OP

Relativism and the Study of Man. Edited by Helmut ScHoOECK and
James W. WiGGIns. (The William Volker Series in the Human Studies.) — Van
Nostrad Company, Princeton, N. J. 1961. x-259 p.

« Relativism and the Study of Man », ein Sammelwerk mit Beitrigen von
zwolf Autoren, ist die Frucht einer Diskussion, an der Wissenschaftler zehn
verschiedener Disziplinen teilnahmen : Ethik, Padagogik, Soziologie, Anthro-
pologie, Psychologie, Politische Wissenschaft, Wirtschaft, Geschichte, Ethno-
logie, Sprach- und Rechtswissenschaft. Die den Beitragen zugrundeliegende
Frage kann dahin formuliert werden, inwiefern die Feststellung, dafl alles
nur noch bedingt, unbestandig und wesentlich veranderlich ist, berechtigt
sei. Das zentrale Thema in diesen Betrachtungen bilden die Systeme mensch-
licher Werte : der ethischen, dsthetischen, politischen usw. In ihrer Besorgnis
um das Verschwinden des Bestindigen und Unveridnderlichen suchen nun
die Autoren die Begriffe des Absoluten und besonders des Relativen niher
zu prazisieren. Sie weisen daher auf die Widerspriiche und Konsequenzen
hin, die aus einer zu extremen Anwendung des Relativismus entstehen. Aber
wegen der Mannigfaltigkeit der wissenschaftlichen Standpunkte ist eine kol-
lektive Ubereinstimmung kaum zu erwarten. Lésungsversuche werden, mit
Ausnahme von wenigen Autoren, nur innerhalb der Grenzen der positiven
Wissenschaften unternommen. DaB3 in dieser Beziehung mehrmals der Begriff
« Survival » (das Uber- oder Weiterleben) verwendet wird, ist zu erwarten.
Es ist aber eine Frage, ob ein solches Kriterium, dessen Folgerungen gezeigt
werden, auf die Dauer zu dem gewiinschten Erfolg fithren wird. Trotz diesen
Schwierigkeiten bietet das vorliegende Werk, dem ein Autoren- und Sach-
verzeichnis beigegeben ist, einen interessanten Einblick in ein komplexes
Problem und in die ernsthaften Bemiihungen der beteiligten Autoren, dem
Individuum und der Gesellschaft einen Riickhalt zu bieten.

Die Reihe der Beitrage wird erdffnet mit « Absolutes, Relativism, and
the Scientific Psychology of Human Nature ». Der Autor, L. Carmichael, ver-
sucht in einer, wie er selber zu spiiren scheint, fiir Metaphysiker zu wenig
liberzeugenden, positivistischen und pragmatischen Weise, dem heutzutage



Besprechungen 461

oft feststellbaren Verlangen nach stabilen und absoluten MaBstiben, gerecht
zu werden. Wenn auch der Mensch nicht so vollentwickelt ist wie Spencer
glaubte, so gibt es dennoch gewisse relativ-absolut anatomische, physio-
logische und psychologische Merkmale. Kénnten dann nicht, so fragt der
Autor, im normativen Bereich, die von der Menschheit bevorzugten und an-
erkannten Verhaltensformen, politische und wirtschaftliche Werte, als rela-
tiv-absolut betrachtet werden ?

Die Idee, die dieser Argumentation zugrunde liegt, finden wir in «(Human
Evolution and Relativism » vom Biologen C. Zirkle im Begriff « Survival »
ausgedriickt, der aber nicht zu den oben genannten absoluten Werten fiihrt,
weil es, nach Ansicht des Autors eine Werthierarchie geben kdénnte, in der
das Uberleben, z. B. einer Gesellschaft, von zweitrangiger Bedeutung wire.
Ein guter Wissenschaftler sei sich, trotz den immer neuen Entdeckungen,
der Grenzen seiner Wissenschaft bewul3t und er wisse, daB3 er das Unend-
liche und Absolute, das er aufgrund relativistischer Prinzipien nicht wider-
legen konne, nie erreichen werde. Dennoch koénne er sich dem Absoluten
nihern und mit dem oben genannten Begriff entscheiden, ob ein Wertsystem
den Umstidnden angepalt sei oder nicht.

Im Unterschied zu den beiden vorhergehenden Autoren, geht E. Vivas
in « Reiterations and Second Thoughts on Cultural Relativism » in einer iiber-
aus kritischen Weise von einem moralphilosophischen und epistemologischen
Standpunkt aus. Gegenstand bildet der kulturelle Relativismus, der auf der
Grundlage eines beobachteten Pluralismus behauptet, wie der Autor folgert,
daBl die von der Kultur bestimmten Werte, jene Werte sind, die von den
Mitgliedern jener Kultur anerkannt werden sollen. Die Relativisten behaup-
ten daher, daBl jene Werte nicht objektiv giiltig seien und nicht beurteilt
werden konnten. Weiter fiihrt der Autor aus, dall die Tatsache des kultu-
rellen Pluralismus zwar richtig sein kénne, dafl aber die Folgerungen nicht
nur unrichtig seien, sondern zu einem sittlichen Chaos fiihren.

Auch fiir H. Schoeck bietet der Relativismus der Anthropologie und
Soziologie grundsatzliche Fragen, besonders in Bezug auf dessen Anwendung
in der Praxis. In seinem « Relativistic Absolutists and Public Policies » zeigt
er zunichst die Inkonsequenz jener Wissenschaftler, die einerseits behaup-
ten, daB die Errungenschaften der Vergangenheit nichts in sich Wertvolles
fiir die Gegenwart besitzen, weil sie eben « hatten anders sein kénnen », und
andererseits doch mit Sicherheit zu wissen glauben, was in der Zukunft ge-
schehen werde. Denselben relativistisch-absolutistischen Gedankengang
stellt er fest fiir alle jene, die die Superioritit der offenen und freien Gesell-
schaft vertreten. Weit gefidhrlicher, sagt er, wird ein solcher Relativismus,
wenn sich der Staat zu ihm bekennt, z. B. in der Rechtssprache, der Erzie-
hung und der nationalen oder internationalen (Sozial-)Politik.

Nach dem Theologen J. V. Langmead Casserley ist das Suchen nach
absoluten ethischen Normen innerhalb der vergleichenden Soziologie nicht
unmoglich. In seinem « Relativism from a Theological Standpoint » beschrankt
er sich allerdings auf die Versbhnung eines ethischen Relativismus mit einem
von Moral- und Rechtsphilosophen vertretenen ethischen Absolutismus. Ein
lebendiges, ethisches System besteht, nach ihm, in einer Verschmelzung von



462 Besprechungen

relativen und absoluten Elementen. Das entspricht dem Menschen, der nicht
nur ein raum-zeitlich bedingtes Wesen ist, sondern in seinem BewubBtsein
ein Element (Ich) hat, durch das er sich selbst (Mich) iibersteigt. Dies ver-
ursacht zwischen dem Zeitlichen und dem Absoluten eine dauernde Span-
nung, welche heute oft als Neurose oder psychischer Schmerz empfunden
wird. Der Autor ist sich jedoch bewufBt, da8 der philosophische Theismus,
der seiner Argumentation zu Grunde liegt, auf Widerstand stoBen wird.

L. von Mises, ein Vertreter der Wirtschaftswissenschaft ist in « Episte-
mological Relativism in the Sciences of Human Action » der Ansicht, da@
es moglich sei mit der Theorie der Praxeologie und mit Beriicksichtigung der
Forderung der Wertfreiheit, gegen jene Lehre, die nur « tendenzielle Regel-
maBigkeiten » feststellen kann, solche GesetzmiafBigkeiten im menschlichen
Handeln festzustellen, die unabhéngig von Zeit, geographischen, nationalen
und kulturellen Charakterziigen, absolut giiltig sein kénnen.

Einen dhnlichen Versuch, den Relativismus der Sozialwissenschaften in
seinen Griinden zu erforschen, unternimmt L. Straus in « Relativism ». Er
bietet keine eigentliche Losung des Problems, sondern er deckt zunachst die
Widerspriiche und Konsequenzen der positivistischen Argumentation von
Berlin und Brecht, durch eine kritische Analyse derselben, auf. Diese be-
stehen darin, dafl das Vermeiden von Werturteilen bei jenen nur scheinbar
ist, sodaB3, im Grunde genommen, die Wissenschaft iiberhaupt in Frage ge-
stellt wird. Dann folgt eine problemgeschichtliche Darstellung der Versuche
des logischen Positivismus und des Existentialismus, den Relativismus zu
iiberwinden.

Die Theorie der Wertfreiheit, die im vorhergehenden Beitrag den Aus-
gangspunkt einer kritischen Betrachtung bildete, wird von Br. Leoni in
« Some Reflections on the ‘Relativistic’ Meaning of Wertfreiheit in the Study
of Man » niher untersucht. Der Autor hat die Absicht, die urspriingliche Lehre
M. Webers, ungeachtet der Fehldeutungen seiner Anhdnger, darzustellen.
Zunichst zahlt er die viel gehoérten Einwiande auf und gibt eine kurze Be-
schreibung der geschichtlichen Hintergriinde dieser, im Grunde genommen,
gar nicht neuen Theorie der Wertfreiheit. Das Hauptanliegen dieser sei, die
vielen Konfusionen in den Sozialwissenschaften zu vermeiden und deshalb
nach Moglichkeit zwischen Bewertungen vonseiten des Sozialwissenschaftlers
und gegebenen Wertbeziehungen zu unterscheiden. Die Bedeutung der Lehre
der Wertfreiheit bestehe dann in ihrer Funktion eines epistemologischen
Relativismus.

« Adventure unto the Unknown: Relativist ‘Man-Afraid-of-His-Mind’»
befa3t sich mit dem philosophischen Relativismus. In einer philosophie-
geschichtlichen Weise versucht J. C. Malin im relativistischen Denken die
Spuren eines neuplatonischen Unendlichen aufzuweisen. Das wissenschaft-
liche Denken ist gebunden an raum-zeitliche Ausdrucksformen, wodurch jede
unendliche Eigenschaft verdeckt wird. Ganz deutlich sei das zum Ausdruck
gekommen, sagt er, als Einstein versuchte, seine Theorie in einer populdren
Form darzulegen. Wenn die heutige Philosophie der Wissenschaft sich mit
historisch-typologischen Modellen vergleichen wollte, wiirde es sich zeigen,
daB sie, statt sich einem philosophischen Relativismus zu widmen, sich ge-



Besprechungen 463

rade abwende von einem raum-zeitlichen Relativismus und Sicherheit sucht
in dem, was der Autor einen « wissenschaftlichen Mystizismus » nennt.

Der Beitrag « Relativism and Social Control » von J. W. Tietz ist groB-
tenteils die Beschreibung von vier Stromungen, die teilweise unabhingig,
teilweise aufeinander riickwirkend, zum gegenwartigen Zeitgeist des Relati-
vismus gefiihrt haben. Er zeigt wie, angefangen bei Heraklit, die Auffassung
des Unbestindigen in den Naturwissenschaften immer mehr Einflul auf die
Sozialwissenschaften gewinnt, sodal das Relative, an Stelle des Absoluten
und Religiosen allméhlich den Bezugsrahmen bildet. Im Folgenden kommt
dann die Auswirkung des relativistischen Denkens auf Rechtssprache und
Erziehung zur Sprache, die zwei wichtige Organe der « Sozialen Lenkung »
(social controls) und der damit verbundenen kulturellen Sanktionen sind.
Ubrigens wird auf den Begriff « Soziale Lenkung », der in der amerikanischen
Soziologie eine spezifische Bedeutung hat, nicht weiter eingegangen.

Die letzten Beitrage befassen sich mit dem Problem des Relativismus
in der Sprachwissenschaft. M. Pe: gibt in « Relativism in Linguistics » zu-
nichst einen fliichtigen Uberblick iiber die AuBerungen des Relativismus
und Antirelativismus im Verlaufe der Geschichte, von Plato bis heute. In
der Zeit der Griechen kam schon die Frage auf, ob der Name der Sachen
ein Geschenk der Gotter, oder das Resultat einer Abmachung sei. Dieser
Streitfrage wurden spiter mehrere hinzugefiigt, und vom Autor auf fiinf
grundlegende Satze zuriickgefiihrt. Ein Urteil dariiber sei notwendig sub-
jektiv. Als Beispiel gibt er seine eigene Argumentation an, wobei es sich vor
allem um die Wichtigkeit der Fragen handelt, ob die Sprache bestindig
wirkenden und universellen Kraften, oder der Willkiir der Individuen aus-
gesetzt sei und ob die Sprache allein dem Brauch, oder auch einer Autoritit
unterstehe, oder unterstehen miisse.

Die Riickwirkung des Sprachgebrauches auf das gesellschaftliche Leben
und umgekehrt, der Gesellschaft auf den Sprachgebrauch wird dann in
« Relativism and the Use of LLanguage » von R. M. Weaver aufgenommen im
Versuch, das Verhiltnis von Wortbedeutung und Gegenstand naher zu unter-
suchen und ein Kriterium zu finden, das die Korrektheit der Sprache garan-
tieren und zugleich der Tatsache des Wandels gerecht werden kénne. Dazu
widmet er seine Aufmerksamkeit der Anordnung der Sprache, welche er als
eine menschliche Angelegenheit betrachtet, und ihrer, wie er sagt, konven-
tionellen Funktion. V. VERHOEVEN OFMConv



464 Besprechungen

Theologie

Robert, Jean-Dominique, OP: Approche contemporaine d’une affirmation
de Dieu. Essai sur le fondement ultime de l’acte scientifique. Préface de
Dominique DUBARLE OP. (Museum Lessianum, sect. philos. 50.) — Desclée
de Brouwer, [Bruges 1962]. 250 p.

C’est avec beaucoup de sympathie et un grand intérét qu’on suit 1’effort
du R. P. Robert pour élaborer et mettre en une forme rigoureuse une démar-
che intellectuelle aboutissant a l’affirmation de Dieu et pouvant entrainer
I'intelligence des hommes d’aujourd’hui. Elle part en effet, selon la maniére
courante dans les cercles philosophiques d’aujourd’hui, d’une situation
existentielle concrete, et qui est assez communément éprouvée par nos con-
temporains pour qu’on puisse légitimement espérer les intéresser a 1’entre-
prise : c’est le caractére nécessaire, universel, impersonnel de la vérité dont la
reconnaissance au moins tacite est la condition acceptée du labeur scientifi-
que. Or les attributs essentiels de la vérité scientifique, c’est-a-dire son unité
et sa nécessité, réclament un fondement qui ne peut étre trouvé dans la multi-
plicité des esprits contingents qui construisent la science. Il faut donc en arri-
ver a poser un garant ultime et absolu des attributs en question, c’est-a-dire
un Dieu de vérité.

On est frappé de la probité et de la rigueur de I’argumentation. Quand on
est thomiste c’est avec joie qu’on lit certaines pages trés fortes et décisives,
contre l'idée d'une démonstration scientifique de l'existence de Dieu, par
exemple (p. 31-34, N° 1 de la p. 32), ou contre la fallacieuse et mortelle oppo-
sition entre le Dieu des philosophes et le Dieu d’Abraham, d’'Isaac et de
Jacob (p. 55-58). On apprécie aussi, quoiqu’avec quelques réserves, les mises
au point concernant l'idée d’un vrai en soi (p. 211-215), qui pourtant est
rejetée de telle maniére qu’il semblerait que la vérité humaine serait relative
a 'homme, ce qui s’accorderait mal avec le point de départ de la preuve.

Pour répondre a I’appel d’un dialogue avec son lecteur que fait I’A. je
souléverai quelques objections contre la méthode utilisée. LLa premiére,
I’A. se I'est faite, on la lui a faite et il y répond longuement (p. 198-204), mais
d’une maniére qui ne m'apparait pas tout a fait convaincante: c’est le
parti qui est pris de refuser 1’aide qu’apporterait a I’argumentation 1’affir-
mation primordiale du réel extra-mental, pour cette raison que la dite affirma-
tion est refusée par de nombreux penseurs, dans le domaine de la philosophie
des sciences. On se place donc « provisoirement » dans les perspectives idéa-
listes, jusqu’au moment ou il apparait que I’acte scientifique dans ces pers-
pectives ne saurait étre justifié, expliqué (p. 37-38). Malgré le soin que
prend I’A. de ne pas se laisser enfermer de ce fait dans I'immanence, je ne
vois pas qu'’il y réussisse vraiment et que le passage au transcendant dans ces
conditions ne soit pas une décision arbitraire. Le vrai est, et ne saurait étre
congu, que comme une propriété de 1’étre, et c’est lui enlever son fondement
immédiat que de faire abstraction de I'étre : dés lors, comment pourrait-on
rejoindre valablement son fondement ultime ?



Besprechungen 465

La seconde objection est plus particuli¢re. L’A. explique son propos par
la nécessité de prendre un point de départ communément admis par les intel-
ligences contemporaines, et son introducteur, le R. P. D. Dubarle, approuve
hautement ce souci. Fort bien, mais n’y a-t-il pas la une certaine confusion
assez facheuse entre la valeur apologétique et la valeur métaphysique de la
preuve? De ce qu'un point de départ est communément admis par ceux a qui
on s’adresse, il ne s’ensuit pas que ce soit métaphysiquement le meilleur, et la
préoccupation de convaincre les hommes d’un milieu déterminé, si légitime
soit-elle, ne doit pas étre purement et simplement substituée a celle d’établir
avec une rigueur parfaitement objective les fondements rationnels de la foi :
car on peut croire sans savoir métaphysiquement que Dieu existe, mais si on
devait confesser que l’existence de Dieu ne peut étre métaphysiquement
établie, la foie serait irrationnelle. De ce point de vue le fait que la preuve
proposée est plus acceptable pour les esprits modernes que celles qui partent
de I’étre donné a I’expérience ne suffit pas a la justifier.

Une autre ambiguité enfin devrait étre levée, sur un point qui ne me
parait pas essentiel dans I’argumentation du P. Robert, mais sur lequel insiste
fortement I'introducteur, a savoir le role accordé a I’option volontaire dans la
démarche décrite et proposée. Car s’il est bien certain que Dieu n’est pas
pour 'homme un pur intelligible, mais aussi la Fin derniére pour laquelle il
doit librement opter, et si de ce fait la démarche qui méne ’homme a ’affir-
mer n’est pas purement intellectuelle, mais comporte aussi le mouvement de
sa bonne volonté (p. 48-49), la question reste entiére de savoir si l'option
dépend de l'affirmation ou l’affirmation de I'option. Autrement dit : 'unité
et la nécessité reconnues au point de départ a la vérité scientifique, doit-on
les reconnaitre au terme a la vérité métaphysique de I’existence de Dieu, ou
au contraire celle-ci dépend-elle pour étre une vérité du libre choix de la vo-
lonté ? Dans ce second cas c’est toute la rigueur intellectuelle de la démarche
qui se dissipe dans un subjectivisme religieux qui serait a lui-méme son ultime
raison d’étre. Mais si c’est le premier cas qui se vérifie, comme tout le livre
I'indique, pourquoi parler de ’option comme si elle intervenait dans 1’affir-
mation méme ? J.-H. Nicoras OP

van Steenberghen, Fernand: Dieu caché. Comment savons-nous que
Dieu existe? (Essais philosophiques, 8.) — Publications universitaires de
Louvain, Louvain ; Nauwelaerts, Paris 1961. 371 p.

Le sous-titre de ce livre: « Comment savons-nous que Dieu existe »,
en indique l'intention de fagon assez claire. Il s’agit de répondre a l'interro-
gation des hommes d’aujourd’hui, devant qui est posé le probleme de Dieu
par l'existence des croyances universellement répandues et aussi par les aspi-
rations de leur conscience, mais que les objections de I'incroyance, les contra-
dictions des philosophes, les énigmes du monde et de la vie font douter d’une
réponse positive et méme de sa possibilité.

Il n’est guére possible de critiquer en détail ce livre qui a la fois se veut
d’une rigueur sans faille, et, s’adressant & un vaste public, se dérobe constam-
ment devant la nécessité de justifier les innombrables options métaphysiques

30



466 Besprechungen

qu’il impose au lecteur. Ces options ne sont d’ailleurs pas inconnues & ceux
qui connaissent l'ceuvre métaphysique de M. van Steenberghen. En parti-
culier, j’avais autrefois critiqué cette vue, reprise ici comme indubitable
(p- 250), que le monde extérieur ne peut nous livrer que des perfections mixtes
(cf. RT 48 [1948] 589).

D’une fagon générale ceux qu’ébranleront ou convaincront les critiques
de I’A. contre les cinq voies de saint Thomas seront probablement moins
convaincus de la valeur de la preuve métaphysique qu’on propose a leur place
et qui en réalité est leur ressort caché, perdant beaucoup de sa force du fait
qu’elles sont déclarées insuffisantes et vaines. Les problémes noétiques que
pose le passage du monde de I’expérience a un étre situé au-dela de toute
expérience sont a peine signalés et laissés sans solution véritable. Et que dire
de positions aussi étranges que celle qui nie la souffrance chez les animaux
sous prétexte qu’ils n’ont pas de conscience (comme s’il pouvait y avoir
connaissance sans un commencement de conscience!), ou celle qui met en
question la doctrine de la participation de chaque homme qui nait a la cul-
pabilité du premier péché, sous prétexte que la conscience moderne a un senti-
ment trop vif de la responsabilité personnelle pour pouvoir admettre cela
(comme si le dogme du péché originel était autre chose que ’affirmation de
cette mystérieuse solidarité de tous les hommes dans ce péché commis par un
seul !).

Trop technique pour ce qu’il a d’ouvert aux préoccupations communes,
trop simple, parfois simpliste, pour ce qu’il a de technique, ce livre risque de
ne satisfaire ni les esprits exigeants ni ceux qui le sont moins.

J.-H. Nicoras OP

Chenu M. D. : St. Thomas d’Aquin et la théologie. (Maitres spirituels,
17.) — Editions du Seuil, Paris [1959]. 189 p. — Thomas von Aquin in Selbst-
zeugnissen und Bilddokumenten. (Rowohlts Monographien, 45.) — Rowohlt,
Reinbek 1960. 178 S.

Ein Biichlein iiber Thomas von Aquin und die Theologie in einer Samm-
lung von Lehrmeistern des geistlichen Lebens ? Jawohl ! Und zwar ohne jede
Begriffsverwirrung. Hier lebt die Zeit auf, in der man noch nichts wulte und
nichts wissen wollte von der ungeheuerlichen Trennung von wissenschaft-
licher Theologie und Lehre vom innerlichen Leben. Thomas ist hier von einem
mit seinen Werken eng Vertrauten und einem hervorragenden Kenner der
damaligen Zivilisation und Geisteswelt in seine Zeit hineingestellt. Diese
Zeit wird gewissermaflen in jedem Kapitel heraufbeschwéren durch eine
Momentaufnahme aus dem Leben des Heiligen.

1. Kap. : Der Predigerbruder. Auf dem Weg von Neapel nach Paris, wo er
studieren soll, nehmen ihn seine Briider gefangen. Was es doch damals fiir
eine adelige FFamilie bedeutete, einen Sohn an einen Bettelorden zu « ver-
lieren » !| Wir erleben auf wenigen Seiten den ganzen politischen, sozialen,
geistigen Umbruch jener Zeit. Die Unabhingigkeitsbestrebungen der Stadte
mit den sich organisierenden Handwerkern, Kaufleuten, Studenten, die Ein-
fiihrung des Geldverkehrs, die um die Kathedralen aufblithenden Schulen
zeigen, daB die Feudalherrschaft abzubrockeln beginnt. Die Kirche, die bis-



Besprechungen 467

her ganz auf diese Ordnung ausgerichtet war, findet in den Mendikanten-
orden die Institution, die den Bruch mit der Vergangenheit vollzieht und die
Gegenwart der Kirche inmitten der neuen Gesellschaft gewéhrleistet und sich
den neuen apostolischen Aufgaben stellt.

In einem solchen neuen Orden, nicht in einem entlegenen Kloster, findet
der Magister dev Theologie (2. Kap.) Zugang zum garenden, geistigen Milieu,
das die neuen Universititen kennzeichnet, vorab in Paris. Hier erhilt die
Theologie, nicht nur aus ganz bestimmten dullern Umstinden, sondern
ebensosehr aus einer typisch innern Haltung heraus ihr Statut als Wissen-
schaft. Strenge Methoden werden in den Dienst einer Darstellung des be-
trachteten Bibeltextes genommen.

Dies ruft unweigerlich einem eigenen (3.) Kap. : Der Kontemplative, der
einmal mitten in der Nacht seinen Sekretiar weckt, um ihm, nach einer eben
zuteil gewordenen Erleuchtung, im Isaias-Kommentar, wo ihn eine Schwie-
rigkeit aufgehalten hatte, eine Stunde lang weiter zu diktieren. Die Lehre des
hl. Thomas iiber die Beschauung verrédt trotz ihrer unpersénlich-objektiven
Darlegung, das Geheimnis seiner Personlichkeit. Das Originelle und Geniale
dieser Lehre ist kurz und einleuchtend herausgestellt. Der gliickliche Aus-
gleich von Beschauung und Téatigkeit, Gottes- und Nachstenliebe, aber auch
der unverkennbare objektive Zug dieser geistlichen Lehre lassen den Kon-
templativen nicht aus Sehnsucht nach Stille und Frieden die Notwendigkei-
ten des Apostolates zur Rettung der Seelen vergessen.

Als Herold einer neuen Christenheit (4. Kap.) sieht Thomas deutlich die
Gefahr, die dem Christentum vom Islam her, nicht nur an der geographischen,
sondern noch unmittelbarer an der geistigen Front erwichst. Seine Summa
wider die Heiden ist nicht ein Handbuch fiir Missionare unter Muselmanen,
um die nach der Legende Raymund von Pefiafort den Meister gebeten hiitte ;
sie ist vielmehr eine Verteidigung des ganzen christlichen Glaubens gegeniiber
der griechisch-arabischen Weltanschauung, deren Werke im Abendland be-
kannt geworden sind. Sie richtet sich an die Akademiker, die angesichts dieses
wissenschaftlichen Systems den in bildliche Schilderungen gekleideten Glau-
ben der Bibel anzuzweifeln beginnen.

In gleicher Zeit ist das Institutionelle und Sakramentale der Kirche gegen
den noch spiirbar nachwirkenden Mystizismus des Joachim von Fiore zu
verteidigen. Wenn dies bei Thomas ebensowenig wie bei Bonaventura in
einem besondern Traktat iiber die Kirche geschieht, so liegt der Grund nicht
darin, wie gelegentlich behauptet wurde, daB3 der Anlal zu einer Reflexion
iiber das Institutionelle der Kirche gefehlt hitte. Nein, weil diese Lehre die
Substanz der Kirche im Vollzug des Gnadenlebens erblickt, erfolgt ihre
Reflexion iiber die Kirche nur innerhalb einer Theologie der Menschwerdung.

Endlich kdmpften die beiden Lehrer Seite an Seite, um sich im Mendi-
kantenstreit gegen die Feinde innerhalb der Kirche zu verteidigen.

Nicht mehr einer Ansicht treffen wir sie im 5. Kap. : Imago mundi.
1267 und 1268 hielt Bonaventura, bereits Generalminister der Franziskaner,
den Professoren und Studenten der Pariser Universitit die Fastenpredigten.
Er warnte 6ffentlich vor einer zu weitgehenden Ubernahme der rationalen
Methode der Stagiriten und seiner naturphilosophischen Anschauungen.



468 Besprechungen

Der ehemalige Kollege des Aquinaten hielt einige Thesen des Aristotelismus
fiir unvereinbar mit dem Glauben, als dessen Kriterium er allerdings die
augustinische Weltanschauung nahm. Thomas wullte, wer gemeint war.
Durch seine Kampfschrift gegen den Averroismus verteidigte er den Per-
sonalismus innerhalb einer aristotelischen Anthropologie. Nach dieser Seite
war klare Distanz gewahrt. Seine aristotelische Psychologie aber, seine Ana-
lyse der seelischen Strukturen des menschlichen Seins bekriftigte er voll-
umfianglich und verlangte das Recht, die naturphilosophische Methode auf
dem ihr entsprechenden Wissensgebiet anzuwenden. Bei aller Anerkennung
der Absolutheit des Glaubens fordert der Aquinate Freiheit der Forschung.
In dieser ganzen Auseinandersetzung, die sich ebenso auf die Frage der Mog-
lichkeit einer von Ewigkeit existierenden Welt bezieht, geht es letztlich um
eine solid fundierte Synthese von Natur und Gnade. Es geht um den letzten
Grund der Abhingigkeit des Geschépfes von Gott; um seinen nichtsdesto-
weniger bestehenden eigenen Seinswert, der auch den materiellen Dingen
zuerkannt werden muf3, so auch, gegen allen Platonismus, dem Korper ; es
geht um die den Geschopfen wirklich zukommenden eigenen Tatigkeiten,
die von der Vorsehung nicht ausgeschaltet, sondern einberechnet werden.

Diese Tatigkeit von auBen wird von den moralischen Tugenden geregelt.
Die Hauptlinien und Hohepunkte der thomistischen Moral zeigen den Lehr-
meister der Theologie und des geistlichen Lebens nochmals (6. Kap. : Das
Tugendleben) als Meister der Einheit.

In einem einzigen Punkt wird der originelle Autor vielleicht nur geteilten
Beifall ernten. Die Ausfiihrungen iiber das Ménchstum hinterlassen einen
etwas negativen Eindruck. Es hitte leicht gezeigt werden kénnen, da3 auch
diese Institution, obschon nicht fiir die Situation geschaffen, die nach den
Bettelorden rief, sich auf andere Art verdient machte und noch macht, und
auch die Ménche das Gebot der Nachstenliebe erfiillten, wenngleich auf an-
derm Wege. Der Autor wird gedacht haben, dies sei schon geniigend be-
kannt.

Eine deutsche Ubersetzung ist 1960 unter dem Titel « Thomas von Aquin »
in Rowohlts Monographien als Bd. 45 erschienen. Nach einer Reihe von Stich-
proben zu schlieBen, ist das nicht leichte Unternehmen ordentlich gelungen.
Auf S. 35 ist immerhin ein Satz in sein sinnloses Gegenteil verkehrt. Der
Satz : « Certes, et sous peine de dissoudre la matiére méme de cette super-
communion, la foi a un contenu représentatif qui lui est immanent » kann
nicht iibersetzt werden : « GewiBl — und das sei auch auf die Gefahr hin ge-
sagt, eben den Gegenstand dieser Uber-Eignung aufzuldsen —, der Glaube hat
einen darstellbaren Inhalt, der ihm immanent ist. » Es muB3 heiBen : « Ge-
will hat der Glaube einen ihm immanenten darstellbaren Inhalt, sonst liefe
er Gefahr, gerade den Gegenstand dieser Uber-Eignung aufzulésen. » Ein-
zelne kleinere Alineas wurden weggelassen. Auf S. 36 ist von einer Illustration
die dyptichonartig die Kontemplation und Reflexion darstellt, nur der
zweite Teil iibernommen, wihrend von der Erlauterung nur der erste Teil :
Kontemplation, stehen blieb. Diese und dhnliche Mangel kénnen nicht davon
abhalten, diese Ubersetzung zu beniitzen. In der deutschsprachigen Literatur
iiber Thomas existiert nichts Ahnliches. P. KinzLe OP



Besprechungen 469

Frua, Pietro M., OSM : L’Immacolata Concezione e S. Agostino. Ricerca
del pensiero di Agostino e studio sopra le interpretazioni date alla sua dottrina
in alcune fasi principali della storia di questo dogma. — Richard, Saluzzo
1960. 213 p.

In der langen Geschichte des Dogmas der Unbefleckten Empfangnis
Mariens sind immer wieder zwei Texte aus Augustinus als Zeugnisse dieses
Gnadenprivilegs ausgegeben und bestritten worden : 1. De natura et gratia
c. 36 (PL 44 267), 2. Opus imperfectum contra Julianum I c. 122 (PL 45
1418). Fruas Untersuchungen erstrecken sich nicht nur auf diese Texte selber
und ihren Kontext, sondern auch auf die einschlégige Terminologie und Lehre
Augustins in den iibrigen antipelagianischen Schriften. Er kommt zum ein-
deutigen Ergebnis, daBl diese Texte nicht fiir eine ausnahmsweise Bewahrung
vor der Erbsiinde sprechen, sondern im Gegenteil, besonders wenn sie im
Zusammenhang der Lehre des Kirchenvaters gesehen werden, die Erbsiinde
in Maria voraussetzen.

AnschlieBend untersucht F. den Einflu3 dieser Texte auf zwei Haupt-
momente in der Geschichte des Dogmas, namlich das Trienter Konzil und die
Vorbereitungsarbeiten zur Dogmatisationsbulle Pius’ IX. Der Text aus De
natura et gratia, der die Erbsiinde nicht einmal erwahnt, ist schlielich in der
Bulla « Ineffabilis » nicht wortlich, aber dem Sinne nach unter jenen Viter-
zeugnissen angefiihrt, in denen sich bereits die Erkenntnis des Privilegs an-
deute. Natiirlich ist hierin weder die papstliche Unfehlbarkeit engagiert,
noch dadurch die Grundlage des Mariendogmas selber geschwacht. Aber man
wird es keinem verargen, wenn er denkt, das Zitat hitte ohne Schaden aus-
fallen konnen.

Der Autor hat die neueste Literatur zum Thema, das nun ad acta gelegt
werden konnte, nur beschriankt beriicksichtigt. Da Ehses, der Mitheraus-
geber der Trienter Konzilsakten, stindig Heses hei3t, aus Schrader ein
Chrader wird, sind Schoénheitsfehler, die man bei siidlindischen Autoren
leider nur allzuoft in Kauf nehmen mufl. Sonst verdient die methodisch sau-
bere, klar eingeteilte und durchgefiihrte Abhandlung volle Anerkennung.

P. KinzLE OP

Fischer, Eugen Heinrich : Theologieprofessor, Theologische Fakultiat und
Kirche. Das akademische Lehramt der katholischen Theologie im Rahmen
des deutschen Konkordatsrechtes. - Sonderdruck aus : Kirche und Uberliefe-
rung, Festschrift fiir Joseph Rupert Geiselmann zum 70. Geburtstag am
27. Februar 1960, hrsg. von Johannes BETz und Heinrich Fries. — Herder,
Freiburg-Basel-Wien 1960. S. 330-366.

Der Aufsatz, der in der Festschrift fiir Joseph Rupert Geiselmann er-
schien, untersucht ganz allgemein die Stellung des akademischen Lehramtes
der katholischen Theologie im Rahmen des deutschen Konkordatsrechtes.
Der akademische Lehrer der katholischen Theologie, um die Hauptgedanken
des Verfassers festzuhalten, ist drei Bereichen verpflichtet : seiner Hoch-
schule, dem Staat und der Kirche. Er ist Mitglied der Hochschulkorperschaft,
wird als beamteter Hochschullehrer der katholischen Theologie vom Staate



470 Besprechungen

angestellt und von ihm besoldet, zugleich ist er aber auf Grund der missio
canonica seitens der zustindigen kirchlichen Behorde in kirchlicher Voll-
macht tatig, an die Lehre seiner Kirche gebunden und in Ausiibung seines
Lehramtes der kirchlichen Autoritit untergeordnet. Als mafBgebliche Rechts-
quellen fiir das Verhiltnis des Hochschullehrers der katholischen Theologie
zur Kirche kommen vor allem das Reichskonkordat und die Linderkonkor-
date in Frage, deren einschligige Bestimmungen der Autor untersucht.
Desgleichen analysiert er das Verhiltnis des gemeinkirchlichen Rechts zum
deutschen Konkordatsrecht, um dann noch auf eine Reihe von Einzelfragen
niher einzugehen. Als Ergebnis seiner Untersuchung hilt er fest, da8 das
deutsche Konkordatsrecht, obwohl es den staatlichen Charakter der Theolo-
gieprofessoren und der Theologischen Fakultit betont, doch den wesent-
lichen Belangen der Kirche hinreichend Rechnung trage und sie schiitze.
Es anerkennt vor allem den Grundsatz des katholischen Rechtes, da8 katho-
lische Theologie nur derjenige lehren kann, der von der rechtméBigen kirch-
lichen Obrigkeit tauglich erachtet wurde und dazu ermichtigt ist. Weil aber
die kirchliche Lehrvollmacht mibraucht werden kann, muB sie widerruflich
sein. Das Fakultitsrecht der Konkordate gewdhrleistet diese grundsitzlichen
kirchlichen Forderungen und ermoglicht so ein fruchtbares Zusammenar-

beiten, das den Interessen von Kirche und Staat am besten dient.
H. O. LitH1 OP

Quasten, Johannes: Patrology, vol. III: The Golden Age of Greek Pa-
tristic Literature. From the Council of Nicaea to the Council of Chalcedon. —
Spectrum Publishers, Utrecht-Antwerp ; The Newman Press, Westminster,
Maryland 1960. xxv-605 p.

Im ersten Band seines groBen Werkes (1950) behandelte Q. « Die Anfange
der patristischen Literatur », im zweiten (1953) « Die vornizaische Literatur
nach Irendus ». Der Umfang des dritten iibertrifft bei weitem selbst den zwei-
ten, was der literarischen Fruchtbarkeit und Bedeutung der griechischen
Patristik in der darin untergebrachten Periode entspricht. Wir haben es bei
Q. mit einer eingehenden Darstellung zu tun, die fiir die Hauptgestalten zu
einer eigentlichen Monographie anwichst. So finden wir im Abschnitt liber
Alexandrien Athanasius auf rund sechzig Seiten, fiir Cyrill an die dreiig, bei
den Kappadoziern hat Basilius « der Grof3e » iiber drei3ig erhalten, Gregor
von Nazianz etwa zwanzig, Gregor von Nyssa mehr denn vierzig. Unter den
griechischen Kirchenschriftstellern Antiochiens und Syriens haben wir Euse-
bius von Cidsarea vor uns S. 309 bis 345, Cyrill von Jerusalem S. 362 bis 377,
Epiphanus S. 384 bis 396, Theodor von Mopsueste S. 401 bis 423, Johannes
Chrysostomus S. 424 bis 482, zum Schluf3 der Periode Theodoret von Cyrus
S. 536 bis 554. Keiner von den iibrigen, die uns Schriften kirchlichen Charak-
ters hinterlassen haben, wird iibersehen, auch solche, bei denen die gingigen
Lehrbiicher der Patrologie bisher weniger verweilen, kommen zu einer dem
neuen Stand der Forschung angemessenen Wiirdigung, so, um nur die
Agypter zu nennen, Didymus der Blinde (S. 85 bis 100), Theophil von Ale-
xandrien (S. 100 bis 106), Synesius von Cyrene (S. 106 bis 114). Durch einige
zuweilen lingere die Person, ihren Standpunkt und ihre Art kennzeichnende



Besprechungen 471

Textausziige (in englischer Wiedergabe) 148t (). vielfach den Autor selber
sprechen. Ein eigenes Kapitel stellt « Die Begriinder des 4gyptischen Ménch-
tums » vor, Antonius, Ammonas, Pachomius, Horsiesi, Theodor, die beiden
Makarius, Evagrius von Pontus, Palladius, Isidor von Pelusium, Shenute
von Atripe, mit ihren echten oder vermeintlichen Schriften bzw. zeitgends-
sischen und iiberlieferten Angaben iiber sie (S. 146 bis 189). Das Schrifttum
der einflulreicheren unter den sogenannten Héiresiarchen erfihrt, soweit
etwas davon erhalten blieb, jene Beriicksichtigung, die dem Verstindnis der
kirchlichen Reaktion dient, so z. B. fiir Arius, Apollinaris von Laodizia,
Nestorius. In Fragen der Echtheit oder Unechtheit der Schriften und ihrer
Datierung bezieht (). fast immer mit beachtlichen Griinden Stellung. Die
Zusammenhange der geistesgeschichtlichen und dogmenhistorischen Ent-
wicklung, Schulen und Richtungen werden ebenso aufmerksam in den Blick
genommen wie die personlichen Ziige und Ideen. Von unschidtzbarem Wert
ist das Literaturverzeichnis, das Q. dem Lebensbild des einzelnen Autors
und der Darlegung des Inhaltes seiner einzelnen Schriften je fiir sich beifiigt.
Es gibt die heute noch brauchbaren und die kritischen neuen, noch nicht
abgeschlossenen Editionen, die alten Ubersetzungen und die in moderne
Sprachen an, sodann eine einzigartig reiche Anzahl von einschligigen wissen-
schaftlichen Studien in englischer, deutscher, franzoésischer, italienischer,
spanischer, niederlindischer, skandinavischen und balkanischen Sprachen,
sogar noch solche aus dem J. 1959. Viele wertvolle Bemerkungen und Hin-
weise sind in diese Verzeichnisse eingestreut mit Aufschliissen zu Einzel-
heiten. AuBerdem sind selbst Aufsitze mit dem vollen Titel angegeben, so-
daB der Leser iiber das nihere Thema informiert ist. Wieviel Literatur bei
der Entstehung des Werkes zu bewdiltigen war, ahnt man aus der « Liste der
Abkiirzungen », meistens Zeitschriften, die in Kleindruck von S. xvi1 bis
S. xxv reicht. In ihm besitzt die patristische Wissenschaft heute eine,
« Summe » im besten Sinn des Wortes, wofiir sie dem V1. nicht genug danken
und die gliicklich vollenden zu kénnen sie ihm allseits von Herzen wiinschen
wird. Eine franzdsische Ubersetzung, besorgt von J. Laporte, erscheint unter
“dem Titel « Initiation aux Péres de I'Eglise » im Verlag « Editions du Cerf »
Paris, vol. I (1955), vol. IT (1957). Q. bemerkt hier im Vorwort, daB3 er fiir
diese franzosische Ausgabe eine Anzahl Zusiatze im Text und die Weiter-
fiihrung der Bibliographie geliefert hat. C. Zimara SMB

Kohlhaas, Radbert, OSB : Jakobitische Sakramententheologie im
13. Jahrhundert. Der Liturgiekommentar des Gregorius Barhebraeus, erst-
mals herausgegeben und erldutert. (Liturgiewissenschaftliche Quellen und
Forschungen, 36.) — Aschendorff, Miinster i. W. 1959. x11-118 S.

Gregorius Barhebraeus, geb. 1225/26 in Melitene im &stlichen Klein-
asien als Sohn eines konvertierten jiidischen Arztes, spiter in Syrien, Bi-
schof von Gubbas und Aleppo und schlieBlich Metropolit der jakobitischen
* Christen der Ostprovinzen, gest. 1286, ist ein Zeitgenosse Alberts d. GroBen,
mit dem er wegen der Vielseitigkeit seiner wissenschaftlichen Arbeiten ver-
glichen wird : sein Werk umfaft theologische, philosophische, grammatische,



472 Besprechungen

historische, astronomische und medizinische Schriften, ebenso Dichtungen in
gebundener Sprache (2).

Gregorius gilt als der letzte groBe Theologe der syrischen Jakobiten (V) ;
auf der von ihm erreichten Stufe ist die syrische Theologie stehen geblie-
ben (81). Sein theologisches Hauptwerk ist das « Buch der Leuchte des
Heiligtums », das in 12 Teilen (« Fundamente » genannt) « iiber die Erkennt-
nis im allgemeinen, die Natur des Alls, die Lehre von Gott, die Inkarnation,
die Engel, das Priestertum, die Damonen, die Vernunftseele, Willensfrei-
heit, Vorsehung und Priadestination, Auferstehung der Toten und die letzten
Dinge und schlieBlich iiber das Paradies handelt » (2).

Von diesen 12 « Fundamenten » wurden bisher nur drei ganz (das 1.,
2. und 8.) und ein weiteres im Auszug (das 4.: Inkarnation) veroffentlicht.
R. Kohlhaas aus der Abtei Maria Laach ediert im vorliegenden 36. Heft
der LQF das 6. Fundament « Uber das irdische Priestertum », wobei er der
romischen Handschrift Vat. Syr. 168 folgt und die iibrigen Codices (Berlin,
Paris, Cambridge und Jerusalem) nur zum Vergleich heranzieht.

K. bietet den Text in deutscher Ubersetzung, die sich leicht liest (17-47)
und in der Originalsprache (84-107). Waire es aber fiir die des Syrischen
Kundigen nicht von Vorteil gewesen, die beiden Texte nebeneinander,
gegen-seitig, zu stellen? Eine Zeilenzdhlung wiirde die Zitation erleichtern. Da-
zwischen (48-83) liegt ein ausgezeichneter Kommentar, fiir den man, wie
auch fiir die klare und knappe Einleitung 1-16, dem Herausgeber besonders
dankbar ist. Ein «Register liturgisch-theologischer Fachausdriicke » zum syri-
schen Text (108-115) und ein Sachregister (117-118) schlieBen den Band ab.

In diesem 6. Fundament behandelt Barhebraeus zuerst Art und Eintei-
lung der Kirchenstinde und der Sakramente (analog den scholastischen
Traktaten : De sacramentis in genere) und dann im 2. Kapitel die Cheiroto-
nien bei der Bischofs-, Priester- und Diakonatsweihe, die Mo&nchsweihe,
die Myronweihe, die Taufe, die Eucharistie und den Begribnisritus. Dabei
lehnt er sich eng an das bekannte Werk des Pseudo-Dionysius « De ecclesia-
stica hierarchia », das er vielfach ausschreibt (3), dessen Inhalt er aber doch
systematisch verarbeitet und durch Behandlung neuer theologischer und
liturgischer Fragen weiterfiihrt (81 f.).

Als Wesensmerkmale der Sakramente sieht Gregorius die Geistver-
mittlung durch einen dazu ausdriicklich bestimmten Ritus oder ein per-
manentes Zeichen und die Einsetzung durch Christus (13 f.). Zwischen
Myronweihe und Eucharistiefeier besteht ein « frappanter Parallelismus »,
sowohl im liturgischen Vollzug wie in der theologischen Bearbeitung (68).

Bestanden bisher in der syrischen Theologie nur monographische
Kommentare zu den einzelnen Sakramenten, so finden sich bei Barhe-
braeus deutliche Ansdtze zu einer Systematik mit den an die Arbeitsweise
der westlichen Theologie erinnernden Begriffsbestimmungen und Einteilun-
gen ; er konnte « geradezu als Hauptvertreter einer syrischen Scholastik
gelten » (81-83).

Das Werk verdient Beachtung vonseiten der Sakramententheologie
und der Liturgiewissenschaft — und der Herausgeber Anerkennung fiir seine
gediegene Arbeit. A. HANGGI



Besprechungen 473

Schmidt, Hermanus A. P., SJ: Introductio in Liturgiam Occidentalem. —
Herder, Romae-Friburgi Brisg. - Barcinone 1960. x11-850 p.

Wer, wie der Schreibende, Schiiler des Professors fiir Liturgiewissen-
schaft an der papstlichen Universitit Gregoriana war, freut sich, die Vor-
lesungen des Lehrers — stark erweitert und mit einer ausgezeichneten Biblio-
graphie bereichert — in Buchform erhalten zu haben. Doch nicht nur sie
allein werden dem Verfasser fiir den stattlichen Band von 860 Seiten Dank
wissen.

S. will kein vollstindiges « Handbuch » bieten. Er greift einige wichtige
Fragen aus der Fiille der Probleme heraus, die sich immer und besonders
heute der Liturgiewissenschaft stellen. Eine solche Auswahl bleibt natiirlich
immer irgendwie arbitrdr und kann nicht alle und nicht in allem befriedigen.
Aber statt — wie es einige Rezensenten tun - kritisch auf das hinzuweisen,
was fehlt und was « auch noch » hiatte behandelt werden konnen oder sollen,
mufll man gerechterweise dankbar anerkennen, was das Buch in reicher
Fiulle gibt.

Der Verf. handelt u. a. iiber Verbal- und Realdefinition der Liturgie,
Liturgie und christliche Vollkommenheit, LLex orandi- LLex credendi, das
liturgische Recht, die liturgischen Biicher, die heutige liturgische Erneue-
rung, die Volkssprache in der Liturgie, Liturgie und Mission, die Initiations-
sakramente Taufe und Firmung, Eucharistie und Ehe, Brevierfragen, Ostern
und Fastenzeit, Heiligenkult und liturgischer Kalender, Kunst und Musik
im Dienste der Liturgie, die tdtige Anteilnahme des Volkes. Ein einleitendes
Kapitel befaBt sich mit den sich auf die Liturgie beziehenden Dokumenten
des Apostolischen Stuhles. Zu jeder Frage wird eine reiche Literatur und
am SchluB eine « selecta bibliographia generalis » geboten. Fiinf Indices (Index
scripturisticus, I. fontium liturgicorum, Acta Apostolicae Sedis, I. onomasti-
cus, I. analyticus) erleichtern die Beniitzung des Werkes.

Der Band kann und will andere Manualia nicht ersetzen. Nach wie vor
wird man Eisenhofer oder Righetti zur Hand nehmen miissen. Auch das
1961 von A. G. Martimort in Verbindung mit einem Stab bekannter franzo-
sischer Fachleute herausgegebene ausgezeichnete Werk : I.’Eglise en priére.
Introduction a la Liturgie (Desclée), ist keineswegs iiberfliissig. Ganz im
Gegenteil. Was aber S. andern voraus hat — und was schon sein fritheres
Werk « Hebdomada Sancta » (Herder 1956-57) auszeichnet: Er gibt viele
patristische und liturgische Texte, die man sonst mit nicht geringer Mihe
aus verschiedenen Publikationen zusammensuchen mufl. So wird der Band
zu einem wertvollen Nachschlagewerk und zu einem willkommenen und
niitzlichen Arbeitsinstrument, das in verschiedenen Fragen eine kleine Biblio-
thek ersetzt. Das mit bewundernswertem FleiB und Konnen geschaffene
Werk leistet gute und niitzliche Dienste ! A. HANGGI

Reifenberg, Hermann: Messe und Missalien im Bistum Mainz seit dem
Zeitalter der Gotik. (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, 37.)
Aschendorff, Miinster i. W. 1960. x1x-127 S.

Das Verstindnis der rémischen Liturgie von heute setzt das Wissen
um Entstehung und Inhalt der Liturgiereform Pius’ V. voraus. Um diese



474 Besprechungen

aber zu verstehen, mufl man das Vorher kennen lernen, — und dazu sind
Untersuchungen iiber die spatmittelalterliche Liturgie der verschiedenen
Kirchen und Di6zesen unerlaBlich ; solche « Forschungen iiber vortridenti-
nische Missalien und Breviere sowie iiber die Entstehung der Pianischen
Reform » nennt Hubert Jedin « dringend notwendig » (H. Jedin : Das Konzil
von Trient und die Reform der liturgischen Biicher. Ephemerides liturgicae
59 [1945] 5, Anm. 1).

Arbeiten dieser Art gibt es bisher nicht allzu viele. Umso dankbarer
ist man fiir die vorliegende These, die sich zum Ziel setzt, die Geschichte
der Messe und der Me@biicher des Bistums Mainz zu erforschen. — Der Verf.
stiitzt sich in seinen Untersuchungen auf die erhaltenen Quellen, die er in
der Einleitung auffiihrt und in der Folge eingehend studiert und sorgfiltig
zitiert. Die Handschriften (eine genauere Beschreibung ware willkommen !)
reichen zwar nicht iiber die Mitte des 13. Jahrhunderts hinauf, doch bieten
sie manche interessante Details. Relativ zahlreich sind die in der Stadt
Gutenbergs gedruckten Mainzer MeBbiicher, von denen das erste, der « Fust-
Schoffersche Kanon », schon um 1458 erschienen ist,

Eine systematische Analyse der Quellen und der Vergleiche mit den
MeBbiichern anderer Didzesen (besonders Koln und Trier) und Léinder und
mit dem Missale Romanum ermdéglichen es, das Mainzer Sondergut im Ordi-
narium Missae und im Proprium de tempore herauszuarbeiten (das Sankto-
rale wurde nicht beriicksichtigt). Der Verf. gliedert die Entwicklung der
Mainzer MeBfeier seit 1250 in drei groBe Epochen auf:

1. Der « Mainz-vémische Mefritus » (bis 1602), Mischritus bestehend aus
den « drei Hauptschichten : frithes romisches Gut, romisch-frinkisches Erbe
und Elemente einer interdiézesanen Entwicklung» (S. 121), m. a. W. « Be-
stinde der romischen Sakramentare, Gradualien und Perikopenlisten jeweils
in frainkischer Farbung, vermehrt durch die Zwischenschaltungen des ‘rhei-
nisch-frainkischen Messeordo’ um 1000 » und das Mainzer Sondergut.

2. Der « Reformievte Mainz-vomische Ritus » (bis 1698), eine Verbindung
der bisherigen Eigenliturgie mit den tridentinischen Reformen.

3. Der « Tridentinisch-romische Ritus » seit der im Jahr 1698 erfolgten
« Ganziibernahme des Missale Romanum » von 1570 (S. 122).

Die Gliederung in Hauptteile (der 2. Hauptteil umfaf3t nur 16 Seiten,
der 3. und letzte gar nur eine einzige !) und Hauptstiicke ist — auch druck-
technisch — nicht sehr iibersichtlich. Man ist zwar allgemein fiir « Zusammen-
fassungen » sehr dankbar ; hier gibt es jedoch des Guten etwas viel : Fast
jeder Abschnitt wird mit einer « Zusammenfassung », mit einem « zusammen-
fassenden Vergleich » oder einer « vergleichenden Zusammenfassung », mit
einer « zusammenfassenden Beurteilung » oder « Darstellung » abgeschlossen,
und dabei wird (wie iibrigens auch anderswo) nicht selten unmittelbar vorher
Gesagtes wiederholt. Gewisse Reflexionen und die zahlreichen Uberleitungen
(« Wir wollen nun ...») wirken eher stérend. Die Arbeit hitte gewonnen,
wenn der Stil gepflegter und die Darstellung gestraffter waren. Die « wissen-
schaftliche Technik » ist im allgemeinen recht gut, wenn sich auch einzelne
Versehen und Fehler feststellen lassen.

Das Werk ist ein wertvoller, willkommener und dankenswerter Beitrag
zur Kenntnis der Geschichte unserer Liturgie. Es ist nur zu wiinschen, da@3



Besprechungen 475

der Gottesdienst recht vieler Kirchen und Bistiimer in solchen und dhnlichen
Spezialuntersuchungen erforscht und monographisch dargestellt wird. Aus
den vielen in miihsamer Forschungsarbeit zusammengetragenen Steinchen
kann dann vielleicht einmal ein umfassendes Mosaikbild unserer Kult-
geschichte geschaffen werden. A. HANGGI

Daniélou, Jean, SJ : Liturgie und Bibel. Die Symbolik der Sakramente
bei den Kirchenvitern. Deutsch von Lioba Kuntz OSB unter Mitarbeit
von Benediktinerinnen der Abtei Sankt Erentraud, Kellenried. — Kosel-
Verlag, Miinchen 1963. 398 S.

Fiinf Jahre nach der Originalausgabe « Bible et Liturgie » (2. iiberarbei-
tete Auflage, Paris 1958) erschien dieses wertvolle Buch in deutscher Uber-
setzung. In den letzten Jahren ist die liturgische Erneuerung weiter voran-
geschritten. So diirfte gerade heute das Werk des gelehrten Verfassers an
Wert nur gewonnen haben. Denn die tiefgriindigen Untersuchungen iiber
die Symbolik der Sakramente in den Schriften der Kirchenviter bilden einen
unschitzbaren Beitrag zum Verstdandnis der Bilder und Zeichen in der Litur-
gie. Das zweite Vatikanische Konzil fordert ja, daB bei der Erneuerung der
Liturgie « Texte und Riten so geordnet werden, daf3 sie das Heilige, dem sie
als Zeichen dienen, deutlicher zum Ausdruck bringen » (Liturgie-Konstitu-
tion Nr. 21). Dazu leistet die Studie des bekannten Professors am Institut
Catholique in Paris bedeutende Vorarbeit.

Im ersten Teil « Liturgische Symbole in Schrift und Viterdeutungen »
(9-222) beschiaftigt sich D. mit dem symbolischen Sinngehalt der sakramen-
talen Riten und des christlichen Kultes im allgemeinen und riickt damit
jene Seite der Sakramente in den Vordergrund, die trotz Augustinus (« Sacra-
mentum, id est sacrum signum»), Thomas (« Sacramenta sunt in genere
signi») und der Scholastik (« Sacramentum est signum rei sacrae ») in der
modernen Theologie vernachliassigt wurde. Als Hauptquellen dienen dabei
die Sakramentenkatechesen, die von den Kirchenvitern in der Osterwoche
gehalten wurden und aus verschiedenen Orten stammen (Jerusalem, Mai-
land, Antiochien).

Nach einer allgemeinen Einfiihrung (11-26) behandelt D. Taufe, Fir-
mung und Eucharistie (27-164), die drei Sakramente der einen christlichen
Initiation, durch die der Katechumene in der Osternacht Christ und Glied
der Kirche wurde. Mit Recht werden der Taufe, als dem Anfang und der
Grundlegung christlicher Existenz, sieben Kapitel gewidmet. Wahrend in
diesen Abschnitten die biblischen Vorbilder zur Taufe, Firmung und Eucha-
ristie aufleuchten, folgen drei Kapitel (165-208) mit je einem wichtigen
Schrifttext, in dem die Initiation als ganzes vorgebildet ist : 12. Kapitel des
Buches Exodus (Passahlamm), Psalm 22 und das Hohelied. Dabei werden
«die ersten drei Sakramente in ihrer Beziehung zueinander und jedes ein-
zelne in seiner speziellen biblischen Perspektive sichtbar » (165).

Die letzte Untersuchung (209-222) des ersten Teiles zeigt, daB3 nicht nur
im Alten Testament, sondern auch in den Evangelien reiche Hinweise auf
die Sakramente zu finden sind.



476 Besprechungen

Der zweite Teil (223-350) befafit sich mit den Festen (Wochen- und
Jahreszyklus) im Blickpunkt des Alten Testamentes. Bevor D. den Sonntag
als sichtbaren Gedédchtnistag der Auferstehung Christi behandelt (245-264),
stellt er in einem ersten Kapitel (225-244) die Frage nach der Beziehung des
Sonntags zum jiidischen Sabbat. In einem weiteren Traktat (265-289) wird
der Leser bekanntgemacht mit einer heute kaum mehr geldufigen Symbolik,
der Symbolik des achten Tages. « Die sieben Tage als Sinnbild der Zeit, denen
der achte Tag, das Sinnbild der Ewigkeit, folgt » (265). Die nachsten Kapitel
(290-335) sind dem liturgischen Osterzyklus (Osterfest, Himmelfahrt und
Pfingsten) gewidmet, der verschiedene theologische Aspekte aufweist, die
alle « an verschiedene alttestamentliche Texte ankniipfen, in deren Licht das
eine Ostermysterium gesehen wurde » (306).

Trotzdem das dritte grofle jiidische Fest, das Laubhiittenfest, in der
christlichen Liturgie keine Spur hinterlassen hat (sieht man von den ersten
beiden Lesungen des Quatembersamstags im September ab), geht der Ver-
fasser in einem eigenen Kapitel (336-350) diesem jiidischen Fest nach und
zeigt, wie die Kirchenviter auch darin eine christliche Wirklichkeit vorge-
bildet sahen.

Anmerkungen (353-386), ein reichhaltiges Literaturverzeichnis (387-396)
und ein Abkiirzungsverzeichnis (397-398) erganzen dieses bedeutsame Werk.

Das Buch ist jedem um Liturgie und Bibel interessierten Laien und
Theologen zu empfehlen. Denn gerade heute, da die liturgische Erneuerung
aus ihrem Winkeldasein an die vorderste Stelle der christlichen Erneuerung
geriickt ist, miiBte sich jeder in die Geschichte der Liturgie vertiefen und
erkennen, wie sehr Bibel und Liturgie eine Einheit bilden. W. voN ARx

Geiselmann, Josef Rupert: Die Heilige Schrift und die Tradition. Zu
den neueren Kontroversen iiber das Verhiltnis der Heiligen Schrift zu den
nichtgeschriebenen Traditionen. (Quaestiones disputatae, 18.) — Verlag
Herder, Freiburg-Basel-Wien 1962. 287 S.

Das Konzil von Trient hat Schrift und Tradition als die beiden Quellen
des Glaubens definiert, es hat sich aber nicht klar iiber ihr Verhiltnis zu-
einander ausgesprochen. So hat die nachtridentinische Theologie bis in die
jiingste Zeit die Formel des Konzils weitgehend dahin verstanden, daB die
Offenbarung nur zum Teil in der Schrift enthalten sei, zum anderen Teil da-
gegen nur in der miindlichen Uberlieferung. J. R. Geiselmann, der sich jahre-
lang mit diesem Fragenkreis beschiaftigt hat, kommt in vorliegender Arbeit
nach eingehender Auseinandersetzung mit der nachtridentinischen Theo-
logie und sorgfiltiger Analyse der Trienter Dekrete zu dem gut begriindeten
Ergebnis, daB die Offenbarung ganz in der Schrift enthalten ist und ganz
in der Tradition, wobei allerdings letztere gegeniiber der ersteren eine not-
wendige erklarende Funktion ausiibt. Mit dieser Antwort auf die Frage nach
dem Verhiltnis von Schrift und Tradition ist eine breitere Basis und ein
neuer Ausgangspunkt fiir das 6kumenische Gespriach gewonnen. Inzwischen
hat auch auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil die Diskussion iiber die
Glaubensquellen begonnen, und es zeigte sich, da3 eine starke Gruppe der
Konzilsviter den Zusammenhang zwischen Schrift und Tradition enger sehen



Besprechungen 477

mochte als es in den vergangenen Jahrhunderten durchweg geschah. In
dieser Situation besitzt die Arbeit des bekannten Tiibinger Dogmatikers
hohe Aktualitit und verdient besondere Beachtung. K. GieraTHs OP

Stalder, Kurt: Das Werk des Geistes in der Heiligung bei Paulus. —
EVZ-Verlag, Ziirich 1962. vi-523 S.

On se réjouira grandement de l'attention portée par les exégetes au
Saint-Esprit. En 1962-63, sept études lui ont été consacrées par O. Betz,
M. Miguens, H. Miihler, W. Pfister, V. Warnack, H.-J. Wendland. A ces trois
derniéres études de l’action du Saint-Esprit dans la vie chrétienne selon
saint Paul, on aura profit & comparer la thése de doctorat que K. S. a rédigée
sous la direction du professeur E. Gaugler, de Berne. 11 s’agit d’une théologie
biblique, surtout de I’Epitre aux Romains, particuliérement riche, fortement
pensée, neuve et... déroutante ; I’auteur se séparant de tous ses devanciers :
Bertrams, Biichsel, Lagrange, Lietzmann, Bousset, Nygren, etc.

Une premiére partie cherche a circonscrire une notion de pnreuwma qui
puisse rendre compte aussi bien de I’ensemble de la conception paulinienne
que de chaque texte sur l'esprit. Il ne s’agit point de la personnification
d’une force ou d’une action de Dieu, mais d’un étre particuliérement divin
(p. 41). Plus précisément : c’est Dieu méme qui se manifeste, s’exprime et
se présente a nous, « das Aus-sich-heraus-Treten Gottes im Geist » (p. 63 ;
cf. p. 487). 11 semble bien que notre Auteur refuse d'y voir I'une des trois
personnes de la Trinité. En tout cas, il nie catégoriquement qu’il y ait dans
le chrétien un preuma participé, une qualité nouvelle, apportant & I’homme
une sur-nature (p. 67, 382).

Meilleure est la deuxiéme partie qui analyse la notion paulinienne de
sanctification en fonction de la sainteté de Dieu et de I'hagiasmos paléo-
testamentaires. (Euvre de la miséricorde divine, elle est la réalisation concréte
et le but de la justification, présentée comme un acte forensique (p. 185,
218), qui ne modifie pas notre nature. Elle consiste exclusivement dans le
triomphe de la justice de Dieu, auquel la foi donne son assentiment.

Ce n’est qu’a partir de la p. 310 de la troisiéme partie que l'on revient
au Saint-Esprit, au mode et au contenu de son intervention dans 1’accom-
plissement de notre sanctification (surtout Rom. viii, 1-16). On y apprend
que ’Esprit n’intervient qu’apreés la collation de la grice (maniére d’exprimer
ce que le Christ a fait pour nous), non comme une force surajoutée ou un
nouveau principe d’action — car la sanctification est tout entiére et exclu-
sivement 1’ceuvre de Dieu, un acte juridico-cultuel qui s’accomplit en Jésus-
Christ (p. 489), et K. S. refuse une coopération (Mitwirkung) de I’homme
avec Dieu —, mais pour introduire le chrétien jure divino dans la commu-
nauté du salut, lui assurer la protection divine contre les menaces du démon
(p- 386), lui donner la connaissance des exigences de la loi et du service de
Dieu, I'attestation surtout de la réalité de la justification, de la présence de
la vie eschatologique en Jésus-Christ.

Le Saint-Esprit ne sort pas grandi, hélas, de cette étude treés fouillée. Il
ne peut étre question ici de discuter pied a pied les exégeses de K. S., qui
semble avoir horreur du moralisme et dénonce les interprétations de saint



478 Besprechungen

Thomas et du concile de Trente. Qu’il nous permette de lui faire respectueu-
sement remarquer que I’Ecole a excellemment élaboré les notions de substan-
tialité, de personne et surtout de présence (par mode d’action et de puissance,
cf. Eph., 111, 17)... indispensables pour comprendre le texte révél€.

C. Sricg OP

Bordorf, Willy : Der Sonntag. Geschichte des Ruhe- und Gottesdienst-
tages im #ltesten Christentum. (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, 43.) — Zwingli-Verlag, Ziirich 1962. 336 S.

Parmi les innombrables études consacrées de nos jours au Dimanche,
cette theése de doctorat de l'université de Bale, dirigée par le professeur
O. Cullmann, mérite de tenir une place prépondérante. Elle se signale autant
par la richesse de I'information que par la sreté du jugement. Une intro-
duction examine les différents aspects de la semaine de sept jours (semaine
judéo-irsaélite, semaine planétaire des gréco-romains, semaine chrétienne). La
premiére partie est consacrée au Dimanche jour de repos — imposé par le
Décalogue — se substituant au sabbat ; ce qui nous vaut une excellente mise en
place de celui-ci dans I'ordre de la création et du salut, puis une synthése de la
théologie et de la pratique du sabbat néo-testamentaire, en fonction de
I’attitude personnelle de Jésus. La seconde partie, consacrée au Dimanche
jour de culte, précise 'origine du dimanche chrétien, les formes les plus
anciennes de la célébration dominicale, les noms du dimanche (le premier
jour, le jour du soleil, le jour du Seigneur).

W. B. n’a pas de peine a montrer que la conception du repos dominical
est tardive (elle date de la législation impériale a partir de Constantin), et il
insiste & juste titre sur son aspect de joie. L’exégéte souhaiterait que fit mis
plus en valeur son esprit de charité et de miséricorde. Le premier texte relatif
au dimanche est pour prescrire de faire 'aumoéne (I Cor. xXvI, 2). Si Jésus
s’obstine a travailler le jour du sabbat (Jo. v, 17), c’est par compassion envers
les infirmes, ce qui était I'esprit méme de la législation primitive (M¢. x1I,
7-8). La pastorale et la liturgie moderne, aussi bien que la théologie et les
biblistes ont beaucoup a apprendre dans ce volume. C. Sricg OP

Sabourin, Léopold, SJ: Les Noms et les Titres de Jésus. Thémes de
Théologie biblique. — Desclée de Brouwer, Bruges-Paris 1963. 327 p.

Depuis Orientius (Ve siécle) et Louis de Léon (T 1591), jusqu’a V. Taylor
(The Names of Jesus, Londres, 1953) et méme O. Cullmann (Christologie du
Nouveau Testament, Neuchatel 1958), 'exégese et la piété chrétiennes se sont
attachées & commenter les désignations néo-testamentaires du Christ ; car
elles y ont vu l'expression la plus condensée de la foi primitive, les premieres
données de la réflexion théologique et un trésor de la tradition dont nous
vivons aujourd’hui. En commentant une cinquantaine de titres de Jésus,
afin d’en instruire le grand public, L. S. devait étre a la fois au courant des
derniéres acquisitions de la science biblique et apte a les rendre assimilables
au chrétien ignorant de I'érudition et des techniques spécialisées. On n’avait
aucun doute sur la compétence scripturaire et théologique de l'auteur de la
Rédemption sacvificielle (Bruges, Paris 1961), mais on admire ici l'aisance



Besprechungen 479

avec laquelle il sait condenser et présenter tel ou tel théme biblique, comme
le Logos, le Grand Prétre ou I'Image... On ne saurait trop recommander un
tel ouvrage qui contient l’essentiel de la christologie du N. T., et maintes
notations judicieuses : le signe de I’étoile et les mages (p. 49), 'anagramme
ichtus (p. 146), la correction textuelle d’Is. Limr, 11 (p. 184), la scéne du
prétoire (p. 230 sv.), etc. :

Dans une seconde édition, nous souhaiterions que l'auteur précisat mieux
quel est le « nom au-dessus de tout nom » (Philip. 11, 9), qu’il semble identifier
a Kyrios, et que soit mieux mis en valeur le titre de « Directeur » (Mt. xx111,
10 ; cf. pp. 39, n. 1; 250, n. 1). Malgré l'opinion courante (pp. 80 et 180),
Pontifex ne signifie pas « faiseur de ponts », mais : celui qui explore et entre-
tient les voies vers les dieux (cf. H. Fugier, Recherches sur l'expression du
sacré dans la Langue latine, Paris 1963, pp. 163 sv.). C. Sricg OP

Romaniuk, Casimir : Les Chemins de 1’Exégése du Nouveau Testament.
Guide pratique pour les travaux personnels des étudiants. — Xavier Mappus,
Le Puy-Lyon 1963, 69 p.

Tous les directeurs de theéses demandent & leurs étudiants de lire Lan-
glois et Seignobos (Introduction aux FEtudes historiques®, Paris 1932) et
J. de Ghellinck (Les exercices pratiques du « séminairve » en théologie » Paris,
1947). Mais pour les travaux bibliques, ils ne peuvent renvoyer qu’aux dix
pages de H. Schiirmann (Die exegetische Seminararbeit®, Leipzig 1959).
C’est dire combien ils sauront gré a C. R. des sages conseils qu’il donne pour
les premiers travaux personnels en matiére scripturaire : Les instruments de
travail (textes et éditions critiques, concordances, grammaire et études
philologiques, principaux commentaires et Revues) ; le travail sur le texte ;
choix du théme ; la littérature du sujet ; composition du travail personnel
(plan, rédaction, citations, notes, excursus) ; publication du mémoire (prin-
cipes d’abréviations, I’'introduction et la conclusion, les index) ; la publication
du manuscrit (correction des épreuves; la liste des sigles typographiques
devrait étre complétée, p. 68). — Tout ceci est aussi nécessaire qu’excellent.
Nous ajouterions: choisir un titre correspondant exactement au théme
traité ; ce qui n’est peut-étre pas le cas de cette précieuse brochure.

C. Sricg OP

Léon-Dufour, Xavier, SJ : Les Evangiles et I’histoire de Jésus. — Editions
du Seuil, Paris 1963. 526 p.

Le labeur d’un recenseur est presque toujours ingrat, mais lorsqu’il
réserve des joies, elles sont de qualité; ce sont celles que 1'on éprounve a
signaler un ouvrage de grande valeur dans un domaine de premiére impor-
tance. Telle est cette introduction critique aux Evangiles, qui mérite de faire
date, tant elle est informée, pensée intelligemment et opérante.

On connait le mot de R. Bultmann, qui est devenu un slogan de I'exégése
contemporaine : « De la vie et de la personnalité de Jésus, autant dire qu’on
ne peut plus rien connaitre ». Au congrés d’Oxford, en 1957, H. Riesenfeld
avait apporté une protestation autorisée et motivée, qui fut étoffée par celles
des maitres réunies en 1960 par H. Ristow, K. Matthiae (Der historische



480 Besprechungen

Jesus und dev kevygmatische Christus, Berlin). L’année suivante, 1’étude de
B. Gerhardsson sur la tradition orale et la transmission écrite (Memory and
Manuscript, Upsala) apportait du neuf sur la maniére rabbinique de rapporter
et de commenter un message religieux ; ce qui permettait de comprendre la
valeur historique de la tradition apostolique des souvenirs de Jésus et sur
Jésus. Aujourd’hui X. L.-D. reprend de fond en comble la problématique
traditionnelle du « probléme de Jésus » et cherche & montrer comment on peut
atteindre la personne du Sauveur, en son entiére objectivité, a travers les
quatre Evangiles.

La marche d’approche est la suivante : Au II¢ siécle, les Evangiles sont
regus comme exprimant la tradition d’un événement historique ; celle-ci,
regue par les Apotres quil’ont transmise a I’Eglise, est possédée sereinement
par cette institution qui les défend contre toute déformation ; certes, ces
textes reflétent un milieu vivant, des tendances doctrinales; ils sont les
porte-parole de la communauté primitive. Mais précisément la tradition
écrite est inséparable de la tradition orale, comme l'attestent les théologiens
du Nouveau Testament (Paul, Hébr., I Jo.). Evangiles et épistoliers visent
« un événement historique identique en son fond, que 1’on peut scientifique-
ment situer dans I’histoire lorsqu’on fait appel au témoignage soit des sciences
annexes, soit des autres écrits chrétiens » (p. 212). Lorsqu’on étudie séparé-
ment chaque Evangile a I'aide de la critique littéraire, on s’apercoit qu’ils se
présentent comme de fort bons documents auxquels on peut faire confiance :
ce ne sont ni des apologies, ni des spéculations doctrinales, mais bien des
livres d’histoire, ayant chacun leur individualité (on ne peut ramener les
évangiles au « patron » de Mc., et encore moins aux seules traditions pré-
marciennes). Il reste a atteindre I’Evangile avant les évangiles, la source de
cette tradition qui s’est propagée dans un miliew cultuel et enseignant
(Eglise), sans que les procédés littéraires ou les moyens d’expression aient
pu déformer 1’événement tel qu’il s’est passé. On est dés lors en contact avec
Jésus de Nazareth qui s’est dit et prouvé Fils de Dieu, lumiere et sauveur
des hommes. Une derniére partie trace les lignes les plus assurées autour
desquelles peut s’organiser une économie de la vie de Jésus.

C’est en satisfaisant aux exigences de la méthode la plus rigoureuse
que 'auteur a réalisé son propos : apprécier la qualité historique des évangiles
comme documents. Nous pensons méme qu’il fait la part trop belle a « I’adver-
saire ». On ne peut dire que Conchoud ait pu « sérieusement » mettre en doute
I’existence de Jésus (p. 23). Quel moderne délivre un certificat d’historicité a
un écrit « quand il tend a exprimer tous les faits importants dans une inten-
tion scientifique, a I’aide de documents passés au crible de la critique jusque
dans le dernier détail » (p. 30) ? Il faut en revenir & Langlois et Seignobos :
I’histoire est la connaissance du passé sur document ; le reste est littérature.
Pour I'unité du IVe évangile, X. L.-D. aurait df citer E. Ruckstuhl (Die
litevavische Einheit des Johannesevangeliums, Fribourg 1951) et du méme
auteur, pour la date de la Céne, Die Chronologie des letzten Mahles und des
Leidens Jesu, Ziirich-Cologne, 1963. Comment peut-on soupgonner le patron
d’une entreprise de péche de ne pas savoir écrire (p. 49) ? Mais nous nous
réjounissons du refus des « théses» modernes sur la critique textuelle de
Jo. I, 12-13 (p. 343) et littéraire de la conception virginale (p. 351). Un souhait



Besprechungen 481

aussi: I'addition d’un grand paragraphe sur la crédibilité des Evangélistes, ou
mieux leur personnalité, puisqu’il est de mode aujourd’hui de dire que Luc
n’a pas compris ses sources, que le plan actuel de Jo. I est absurde, et de ne
voir en Matthieu qu'un auteur d’amalgames sans grande intelligence du
contenu de ses collections.
~ Puissent les lecteurs étudier ce maitre-ouvrage avec la méme probité
que son auteur y manifeste, sans préjugé, avec la méme objectivité scienti-
fique. L’enjeu est trop important. On n’a rien écrit de mieux sur 'identité
du Christ de I'histoire et le Christ de la foi, le Jésus qui vécut en Palestine
avec les Douze et le Seigneur qu’adorérent les premiers chrétiens.

C. Sricg OP

Buis, Pierre - Leclerq, Jacques CSSp : Le Deutéronome. (Sources bibli-
ques.) — J. Gabalda, Paris 1963. 217 p.

Combien de fois n’avons-nous pas envié les lecteurs anglo-américains
disposant d’'une multitude de commentaires bibliques de vulgarisation
(Harper, Torch, Tyndale, Clarendon, Epworth, etc.), alors que les chrétiens
d’expression frangaise sont réduits a la portion congrue ou contraints de
s’alimenter a des ouvrages tres scientifiques. 1l faut donc saluer avec joie la
nouvelle collection — dirigée par les Peres Auvray, Benoit, George, Guillet et
M. J. Trinquet — qui va publier chaque livre de 1’Ancien et du Nouveau
Testament avec une introduction substantielle, une traduction accompagnée
de notes critiques et un commentaire. Le premier volume, non seulement
répond a ce que l'on attendait, mais dépasse en valeur les ouvrages étrangers
susdits de méme catégorie. On apprend, par exemple, que la liturgie catho-
lique n’utilise pratiquement pas le Deutéronome — si attachant par sa richesse
doctrinale et sa beauté littéraire —, alors que c’est le livre le plus cité par le
Nouveau Testament (apres les Psaumes et Isaie) et possédé a plus de quinze
exemplaires par la bibliothéque de Qumran. Sa rédaction semble due au
clergé lévitique des sanctuaires du Nord, notamment de Sichem, comme le
confirme la parenté théologique avec Osée. Les prédicateurs-catéchétes
proclamaient et commentaient les textes de 1’Alliance divine. Quiconque,
par sa foi, participe aux bénédictions de ce traité sacré est invité a actualiser
« aujourd’hui » ses engagements. — Papyrus Fouad 266 (p. 28) est un numéro
d’inventaire, non de publication. C. Spicg OP

Corbon, Jean : L’expérience chrétienne dans la Bible. (Cahiers de la
Pierre-qui-Vire.) — Desclée de Brouwer, Bruges 1963. 248 p.

I1 est possible que ces réflexions exprimées avec ferveur soient bienfai-
santes pour des scouts, élevés au méme diapason, autour d'un feu de camp
nocturne ; pour nous, elles sont inintelligibles. Dés la préface, nous sommes
surpris d’apprendre que « nous sommes gratuits, quand nous jaillissons dans
la spontanéité du don » et que « I’Esprit travaille le cceur des croyants pour les
rendre passionnés du Verbe et passionnés de ’homme ». Peu apres, « on
affronte I'épaisseur de 'existence » (p. 11), « un fait est survenu dans lI’évolu-
tion de I’homme néolithique : le Christ » (p. 14) ; « le germe de la Bible est
I’entrée du Dieu vivant et personnel dans la vie d’Abraham... immergé dans

31



482 Besprechungen

ses valeurs tribales» (p. 29-30). Le péché de 'homme est d’ « avoir choisi
I'infra-spirituel comme son absolu» (p. 57). La «liturgie est une harmonie
d’enfantement qui jaillit du Christ crucifié » (p. 260). Il y a trop de définitions
analogues pour qu’on puisse les attribuer a des erreurs de typographie. Si
tout peut étre dit et écrit au plan littéraire, la Bible est un livre sacré qu’on ne
peut gloser n’importe comment. C. Sricg OP

Suhard, Kardinal : Der Priester in der Welt des Menschen. (Der Christ in
der Zeit.) [« Le prétre dans la cité », Fastenhirtenbrief. Paris 1949, verdeutscht
durch August BERrz.] — Rex-Verlag, Luzern-Miinchen 1961. 198 S.

Ohne Priester, dieses « Sakrament Christi » unter uns (S. 70), dieses
« Ratsel in der Welt des Menschen » (80), kann der Aufstieg dev Kivche (die
Bedingung allumfassender Erlosung ist) sich nicht in unverbogenem Sinn
fiir Gott vollziehen ; das Heil der Welt und die Kirche bleiben in Abhingig-
keit vom Priester — nicht fiir sich allein genommen, sondern — mit und durch
die Gldaubigen (90).

Diese Thematik priagt die michtigen Hirtenbriefe des Pariser Erz-
bischofs, Kardinal Suhard, in den wirren Seelsorgs-Jahren 1947 und 1948,
und fand eine bedeutsame Ausformung im Pastoralschreiben der folgenden
Fastenzeit : Der Priester in der Welt des Menschen.

Die dreiBig Jahre theologischer Lehrtitigkeit, das griindliche Mittun
bei der « Mission de France », der wirksame Schutz fiir die Publikationen von
« Rencontres », das erfahrungsschwere Priesterjubilium, sowie die Unmittel-
barkeit des nachfolgenden Todes, vermochten diesem letzten Wort des Kar-
dinals wirklich das Gewicht eines Testaments und Manifests zu geben ; ein
En-cheir-idion méchte man es nennen, horte man auf den Wortlaut dieser
Bezeichnung : mitzutragen hitten es Priester wie Laien. Wir vermuten iibri-
gens, daB die durchwegs gut lesbare Ubersetzung das Originaltitelwort « cité »
mit Absicht in « Welt des Menschen » ausgeweitet hat : um der dringenden
Thematik und Verbindlichkeit dieser Schrift mehr und mehr allgemeines
Gehor zu verschaffen. F. Hosr OP

Hollenbach, Johannes Michael, SJ: Christliche Tiefenerziehung. Verlag
Josef Knecht, Frankfurt a. Main 1960. 318 S.

Im Titel spricht sich bereits der Grundgedanke des Buches aus : Erzie-
hung mufl in der Tiefe des Menschen ansetzen, aus der die Geistperson
(Tiefen-Ich) durch die Begegnung mit der Welt (Funktions-Ich) zu sich
selbst (Person-Ich) gelangt. In der Welt sucht der Mensch letztlich die andere
Person, das Du, im Grunde Gott. « Die leitende Kraft im Vollzug der Er-
schlieBung des Innern ist dabei die Urleidenschaft des Menschen nach An-
erkennung, nach Bejahung, nach Geliebtsein » (41).

Nach einer kurzen Schilderung der Lage, in der sich der Mensch durch
die Technisierung seiner Lebenswelt heute befindet, erliutert der Verfasser
sein Leitthema. Die folgenden Kapitel betrachten im Lichte dieses Prinzips
einzelne, fir die christliche Erziehung bedeutsame Themen : Glaube, Autori-
tiat, Gewissen, das menschliche und christliche Gottesverhiltnis schlechthin.
Fiir die Praxis finden sich allenthalben ausdriickliche Hinweise.



Besprechungen 483

Obwohl o6fters auf die beiden friilheren Werke des Verfassers (« Der
Mensch als Entwurf » und « Der Mensch der Zukunft ») verwiesen wird, ist
deren Lektiire fiir das Verstindnis nicht notwendig. Auch tiefenpsychologi-
sche Kenntnisse setzt das Buch nicht voraus; trotzdem diirfte sein Inhalt
nicht jedem Leser ohne weiteres zuganglich sein. O. Borst OP

Vicaire, M.-H., OP: L’imitation des apdtres. Moines, chanoines, men-
diants (IVe-XIII® siécles). (Tradition et Spiritualité, 2.) — Les Editions du
Cerf, Paris 1963. 91 p.

Der bekannte Kirchengeschichtler M.-H. Vicaire zeigt in seiner Studie,
wie das Thema « Nachahmung der Apostel », oder « Apostolisches Leben »
(andere in der Geschichte gelaufig gewordene Bezeichnungen s. S. 53 Anm. 2)
zum Leitmotiv des Lebens der Monche, der Kanoniker und der Prediger-
briider wurde.

Das Motiv wird von der Schrift selber in den Berichten der Berufung
und Nachfolge der Apostel und in der Schilderung des ersten Gemeinde-
lebens zu Jerusalem gegeben.

Die Griinder der ersten Mdnchsgemeinschaften haben sich direkt an der
Heiligen Schrift inspirieren lassen, soda3 von einem echten, geistigen Sohn-
schaftsverhiltnis des monastischen Ideals zur apostolischen Lebensform
gesprochen werden kann, auch wenn kein historisch-konkreter Zusammen-
hang zwischen der ersten Christengemeinde in Jerusalem und den ersten
Monchsgemeinschaften besteht, wie das z. B. von Cassian angenommen
wurde.

Demgegeniiber 1aBt sich kein Zusammenhang zwischen dem Ursprung
der Kanoniker (8./9. Jh.) und dem apostolischen Ideal der Urkirche fest-
stellen. Doch stand ihre Evneuerung (11. Jh.) im Zeichen einer Riickkehr zur
apostolischen Lebensform.

Im 13. Jh. erhilt das Thema « Apostolisches Leben » mit der Griindung
des Predigerordens eine neue Form. Im Anschlu8 an Markus 6,6-13 (Par)
wird ein anderer Gesichtspunkt der apostolischen Lebensform in den Vorder-
grund geschoben : Die Verkiindigung des Evangeliums auf der apostolischen
Wanderschaft und die damit verbundene restlose Armut, die das Lebens-
notwendige fiir jeden Tag von der Hand der Vorsehung erhotft. Dominikus
gibt dem Ideal des Wanderapostels mit der Griindung seines Ordens ein
festes Gepriage und vereinigt so in seiner Griindung die verschiedensten,
scheinbar gegensitzlichen Lebensformen: das briiderliche Zusammenleben
in einer Gemeinschaft, die Armut des Wanderapostels, das gemeinschaftliche
Gebet, das intensive Privatgebet, die unermiidliche Wanderschaft, die Ver-
kiindigung des Evangeliums, das Studium : Verschiedenste Bereiche, die
jedoch alle von einem schopferischen Mittelpunkt her zusammengehalten
werden : der Nachahmung der Apostel.

Diese historische Betrachtung hat weit mehr als nur historischen Wert.
Sie zeigt uns, welche Fiille von Gesichtspunkten und Moglichkeiten hinter
dem einen evangelischen Thema verborgen ist, und erweist sich somit als



484 Besprechungen

duBerst aktuell zu einer Zeit, da das Wort « apostolisch » und « Apostolat »,
nicht zum Nutzen des kirchlichen Lebens, auf den bloBen Sinn des duBeren
Seelsorgedienstes zusammengeschrumpft ist. U. DEruNGs OSB

Goust, Francois : Der Weg, der zur Liebe fiithrt. Fiir junge Menschen und
ihre Erzieher. (Originaltitel: En marche vers I'amour, Paris, Les Editions
ouvriéres; Ubertragung v. Monika Mayr.) — Schwabenverlag, Stuttgart 1963.

288 S.

Bei der Beurteilung dieses Buches muf3 man sich vor Augen halten, da@3
es der Jugend gewidmet ist (S. 286). Entsprechend dieser Zielsetzung hat der
Autor (Prakt. Arzt) Stil und Darstellungsweise gewihlt, und man kann nur
sagen, dal3 sie hochst geeignet sind, zur adidquaten Gedankenbildung und
Gefiihlslenkung bei intelligenten jungen Leuten zu fiihren. Es ist erstaunlich,
mit welcher Klarheit und mit welchem Mut der Verfasser « alte Wahrheiten »
vorzutragen weill und vor allem auf jene Punkte Gewicht legt, in denen die
Geschlechterbeziehungen heute besonders gefihrdet sind. Die Liebe ist
keine Spielerei, sie fordert den ganzen Menschen, und zwar fiir immer. Auch
scheut er sich nicht, zu erkliaren, dafl in der Ehe « die letzte Autoritit im
Prinzip dem Gatten, dem Vater zufdllt » (189), betont freilich dabei ebenso-
sehr die mannliche Entscheidungsmacht als « Funktion der Liebe». Man
konnte noch viele Beispiele anfiihren, in denen sich der gesunde Verstand
des Verf. offenbart. Ein Theologe, ein Seelsorger mag das Buch vielleicht als
« naturalistisch » kritisieren. Tatsichlich findet man keine Bibelzitate oder
Textstellen aus theologischen Werken. Allein, wer will von einem Arzt Theo-
logie verlangen ! Im iibrigen steht das Werk auf einem ethisch so hohen und
einwandfreien Niveau, dal es « natiirlicherweise » offen ist fiir die theologische
« Erweiterung » durch den Fachmann. — Die Ubersetzung ist hervorragend.
Keine Gallizismen, flieBende Wortfiigung, literarisch gekonnt (das Wort
« Madchen » ist freilich sichlichen Geschlechts, und das entsprechende Pro-
nomen heil3t darum « es », nicht « sie» ; und « Zolibat » ist — von coelibatus
kommend — nicht sidchlich, sondern mannlich !). J. F. GRoNER OP



	Besprechungen

