
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Krise und Erneuerung der Theologie

Autor: Mehrle, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Mehrle OP

Krise und Erneuerung der Theologie

Besprechung des «Handbuches theologischer Grundbegiffe»

Die bisher erschienenen Rezensionen haben sich im allgemeinen
anerkennend über das bei Kösel 1962-1963 verlegte Handbuch theologischer
Grundbegriffe geäußert. Diesem durchaus verdienten Lobe möchten auch
wir uns anschließen. Schon das Ausmaß der beiden Bände (1846 Seiten) und
der inhaltliche Reichtum (etwa 160 bearbeitete Grundbegriffe) sind
eindrucksvoll. Ein von H. R. Schlette aufgestelltes Sachregister ermöglicht es,
Stichwörter die keine eigene Bearbeitung erhielten, aber im Zusammenhang
mit anderen Begriffen berührt werden, leicht aufzufinden. Der Name des

Herausgebers Heinrich Fries bürgt dafür, daß die Mitarbeiter dieses Sammelwerkes

qualifizierte Fachgelehrte sind. Das Werk entspricht im allgemeinen
dem in dem Vorwort gesetzten Ziele. Die einzelnen Abhandlungen sind
geschlossen, unabhängig und bieten Längs- und Querschnitte der Theologie.
Daß ein solches Sammelwerk kein Handbuch im üblichen Sinne ist, versteht
sich. Es gleicht eher dem «Dictionnaire de la Foi Catholique», nur daß eben

vor allem Fragen der Gegenwart aufgegriffen werden. Trotz der Vielfalt der
behandelten Probleme und der Unabhängigkeit der Autoren tritt eine gewisse
Einheitlichkeit im äußeren Aufbau der Abhandlungen und in der geistigen
Ausrichtung zu Tage. Die innerliche, unausgesprochene Einheit wurzelt in
der Überzeugung, daß die heutigen Theologen mit neuen oder neu
bewußtgewordenen Wahrheitselementen, mit neuen Aspekten und Problemstellungen

zu einer grundlegenden Erneuerung der Theologie beitragen können.
Dieses Sammelwerk hebt sich als Frucht der sich erneuernden Theologie von
den Handbüchern und Wörterbüchern üblicher Art ab. Deshalb entströmt
ihm, wie H. U. von Balthasar sagt, etwas Freudiges und Hoffnungsvolles.

Die extremen Auffassungen der «Neuen Theologie» werden vermieden
und die Werte der scholastischen Theologie trotz mancher Ressentiments
anerkannt. Schon die Tatsache, daß in den dogmengeschichtlichen und
systematischen Abhandlungen die Lehre des Aquinaten einen wesentlichen Raum
einnimmt, zeigt zur Genüge, daß man noch weit entfernt ist von jenem
profetisch angekündigten Stadium, in dem Thomas mit wachsendem Abstand
langsam mehr in die bleibend gültige Rolle eines Kirchenvaters einrücken
wird (Rahner-Vorgimler, Kleines Theologisches Wörterbuch, Herder-Bücherei
108-109, 3. Aufl. 1963, p. 355).



Krise und Erneuerung der Theologie 423

Wir wollen in dieser Würdigung nicht auf jeden Artikel eingehen, sondern
möchten nur auf einige Grundzüge dieses Werkes an Hand freigewählter,
konkreter Beispiele hinweisen. Auf der traditionellen Theologie fußend, aber
den Problemen der Gegenwart aufgeschlossen, gilt unsere Aufmerksamkeit
dabei vor allem den systematischen und spekulativen Teilen der Abhandlungen.

Jeder Theologe, vor allem der spekulative, wird mit Freude den in den
positiven Teilen verarbeiteten Reichtum der Materie begrüßen. Mit Recht
fordert man eine von den Quellen gespeiste Theologie, die auch der geschichtlichen

Dimension der geoffenbarten Wahrheiten Rechnung trägt. Daß, rein
materiell gesehen, der systematische Teil manchmal neben dem biblischen
und dem dogmengeschichtlichen kurz bemessen ist zeigt, daß vor allem
geboten werden soll, was in der bisherigen Theologie vermißt wird. Inhaltlich
sind nicht alle Aufsätze gleichwertig, doch ist in den biblischen, geschichtlichen

und dogmengeschichtlichen Teilen eine Fülle äußerst anregender
Gedanken und Ansichten verarbeitet, denen der Systematiker sein Interesse
nicht verweigern kann. Jedermann wird den Artikel «Scholastik» von
M. D. Chenu mit Nutzen lesen. Er erhellt den Werdegang der Scholastik und
verweist auf ihre innerlichen Werte. Mit Recht verurteilt der Verfasser
gewisse Abarten und Auswüchse, ohne aber in einen historischen Relativismus
zu verfallen. Es genügt diesbezüglich, folgenden Satz zu lesen: «So wertvoll
auch die Entfaltung der sog. 'p°sitiven' Theologie unter biblischem,
dogmatischem und apologetischem Gesichtspunkt für eine vollauf aus den Quellen
des Glaubens gespeiste theologische Erkenntnis war und bleibt, so kann diese

Nahrungszufuhr nicht gelingen in einer Atmosphäre eines mehr oder weniger
expliziten Skeptizismus gegenüber einer sich anschließenden rationalen
Verarbeitung» (Band II, p. 492).

Wie sehr die theologischen Begriffe an Dichte gewinnen, wenn sie auf
dem Hintergrund der biblischen und dogmengeschichtlichen Entwicklung
abgezeichnet werden, beweist, um nur ein Beispiel zu geben, der Artikel
H. Vorgrimlers über das Bußsakrament. Wie wertvoll ist der Hinweis, «daß
ein sakramentaler Gestus und der ihn tragende theologische Grundgedanke,
wenn auch in der Differenz zwischen Altem und Neuem Bund, im atl. und
spätjüdischen Mutterboden der Kirche Jesu bereits vorgebildet waren»
(Band I, p. 204). Dies bedeutet für den Dogmatiker, daß ein vertieftes
Verständnis dieses Sakramentes nicht aus der isolierten Herausarbeitung der
Stiftungsworte Jesu, sondern aus der kontinuierlichen Struktur des
Heilshandelns Gottes gewonnen werden muß.

Besondere Anerkennung verdienen jene Abhandlungen, die zwar ganz
an der sicheren Lehre der traditionellen Theologie festhalten, sich aber
dennoch bewußt, auch mit der Problematik der Gegenwart auseinandersetzen,
wie es A. Winklhofer in seinen Artikeln über «Eschatologie» und «Gericht»
tut. In einem theologischen Sammelwerk wird man auch jene pädagogisch
klar gefaßten Abhandlungen mit Freude lesen, die zwar nicht viel Originelles
aufweisen, aber doch das Wesentliche der katholischen Lehre unmißverständlich

darbieten, wie z. B. der Artikel von M. Schmaus über «Trinität».
Obwohl der Autor die systematische Theologie nicht gesondert behandelt, ist



424 Krise und Erneuerung der Theologie

das kein Mangel, da sie genügend in den dogmengeschichtlichen Teil
hineinverarbeitet wurde. Gemäßigt und nüchtern ist auch der Artikel «Maria».
Knapp werden die neueren, sei es exegetischen, sei es spekulativen
Fragestellungen geschildert. Die Darstellung der katholischen Lehre dient gerade
durch ihre Sachlichkeit auch dem ökumenischen Anliegen.

Dankbar müssen wir den Verfassern sein, daß sie sozusagen in allen
Abhandlungen das heilsgeschichtliche Moment, eines der Grundanliegen der
heutigen Theologie, sorgfältig herausgearbeitet haben. Sosehr auch eine
Verabsolutierung und exklusive Forderung der heilsgeschichtlichen Methode
für die Theologie zur Gefahr werden könnte - wir kommen noch darauf
zurück - so nützlich und notwendig ist es, daß wir uns bewußt werden, daß
Gottes Heilslehre geschichtlich geoffenbart wurde und sein Heilshandeln auch
weiterhin in geschichtlichen Dimensionen seine Verwirklichung findet. Die
heilsgeschichtliche Betrachtungsweise war schon den ältesten Theologen
bekannt, denken wir u. a. an Hugo von St. Viktor, und nach Chenu hat
Thomas die Summa nach dem exitus-reditus-Schema eingeteilt, um so den
Tatsachen und Ereignissen der Heilsgeschichte einen Ort anweisen zu können
(Chenu, Das Werk des Hl. Thomas von Aquin, Styria, Graz-Wien-Köln,
1950, p. 340 sq). Diese heilsgeschichtliche Betrachtungsweise wurde von
vielen Vertretern der scholastischen Theologie vernachlässigt und löste
dadurch bei den Schülern ein gewisses Mißbehagen aus, das dann wieder zu
nicht gerechtfertigten Forderungen führte. In diesem Zusammenhang sagt
H. Fries in seiner Abhandlung «Theologie» bezüglich der Forderung einer
eigenen kerygmatischen Theologie: «Eine eigene Verkündigungstheologie zu
postulieren neben der wissenschaftlichen Theologie ist eher das Signal eines

Unbehagens oder Notstandes als eine von der Sache selbst gebotene oder
legitime Forderung» (Band II, p. 653). Ähnlich urteilt Chenu im oben zitierten
Artikel: «In dem Maße, wie eine gewisse Scholastik mehr oder weniger von
diesem obersten Gesetz und dieser ursprünglichen Einheit abgewichen ist,
hat sie die Reaktionen einer sog. 'kerygmatischen' Theologie, die man zu
Unrecht gegen eine scholastische Theologie ausspielt, herausgefordert und
auch verdient» (Band II, p. 492). Leider ist das kerygmatische Problem nicht
eingehender behandelt worden.

Im folgenden seien nur einige Einwände vorgebracht, die sich auf
redaktionelle und inhaltliche Unrichtigkeiten beziehen. Ausführlich sei nur auf
jene Auffassungen eingegangen, die keineswegs sporadisch vorkommen,
sondern einer gewissen Haltung entspringen oder auf jene Haltung hinweisen,
die zwar die Neue Theologie kennzeichnet, aber nicht zu ihren Vorzügen
gehört.

Da die einzelnen Grundbegriffe nicht immer von demselben Autor
behandelt werden, entstehen manchmal greifbare Unebenheiten. So wird der
Grundbegriff «Geheimnis» biblisch von G. Richter, theologisch von K. Rahner
behandelt. Richter kommt zu dem Schluß, daß das Wort Geheimnis im N. T.
immer ein Christusgeheimnis bedeute, und belegt seine Behauptung mit
verschiedenen Zitaten. Rahner beginnt seine tiefen Reflexionen mit der
Aussage, daß Gott das Geheimnis ist, bezieht sich aber auf kein einziges Zitat



Krise und Erneuerung der Theologie 425

des ersten Teiles, sondern führt andere Schriftstellen an. Es entsteht dadurch
eine kleine Spannung, die sich durch bessere Koordinierung hätte beheben
lassen können.

Wenn Meinungen verschiedener Autoren angeführt werden, begnügt
man sich meistens mit in Klammern gesetzten Namen der Autoren ohne
nähere Angabe ihrer Werke. Hin und wieder wird auch auf Autoren
hingewiesen, deren Werke nicht einmal in der Bibliographie stehen, so z. B. beim
Artikel «Erlösung». Grund dieses Verfahrens wird wohl der Platzmangel
gewesen sein, der auf Kosten des wissenschaftlichen Wertes geht.

Das nach jedem Artikel angegebene Literaturverzeichnis ist bei weitem
nicht vollständig und will es vermutlich auch nicht sein. Man begnügt sich,
vor allem die Vertreter der neueren Richtung anzuführen. Dennoch wundert
es einen, daß der Artikel «Heiligkeit» Horväths «Heiligkeit und Sünde» nicht
erwähnt und im Artikel «Erbschuld», oder in dessen Literaturverzeichnis
das Buch Labourdettes nicht aufgenommen ist, ferner daß Dondaines höchst
wertvolle dogmen- und theologiegeschichtliche Untersuchungen über die
Attrition dem Verfasser des Artikels « Buß-Sakrament » unbekannt zu sein
scheinen. (Vgl. A. Horvâth, Heiligkeit und Sünde. Freiburg in der Schweiz
1943; M-M. Labourdette, Le péché originel et les origines de l'homme.
Paris 1953; H. Dondaine, L'Attrition suffisante. Paris 1943). Auch ist
auffallend, daß sehr viele Lexikalartikel und verhältnismäßig wenige
wissenschaftliche Monographien angeführt werden. Zur Entschuldigung der
Autoren sei jedoch gesagt, daß es nicht so leicht ist, wissenschaftliche
Monographien der Vertreter der Neuen Theologie anzuführen, da diese oft
vorziehen, ihre Gedanken dem großen Publikum in journalistisch anmutenden
Veröffentlichungen darzulegen, bevor sie sie mit Fachtheologen besprochen
haben.

In der Auswahl der Begriffe fällt eine einseitige Beschränkung auf. Was
nicht im Blickfeld einer gewissen Gruppe moderner Theologen liegt, findet
keine Beachtung, mag es noch so aktuell und anregend sein. So wird z. B.
zur Parapsychologie, die allmählich ernste Fragen an den Theologen heranträgt,

nicht Stellung genommen.

Wenden wir uns nun inhaltlichen Mängeln des Werkes zu. Ein
Grundanliegen der Neuen Theologie ist, die Schrift nicht nur zum Erweis schon
«fertiger» theologischer Thesen anzuführen, sondern von ihr ausgehend neue
Probleme aufzuwerfen und zu lösen. Ferner sucht man auf aktuelle Fragen
nicht mit Hilfe der traditionellen Theologie, sondern gleichsam jeweils eine
neue Theologie konstruierend zu antworten. Die Nützlichkeit, auf
wissenschaftlicher Exegese gründende bibeltheologische Monographien zu
verfassen und diese in der systematischen Theologie zu verwerten, wird kaum
jemand leugnen können. Nur wird das nicht unbedingt eine wesentliche
Umwandlung der traditionellen Theologie herbeiführen, da ja auch diese Theologie

in der Schrift verankert ist \
1 Ganz gewagt aber wäre es, wollte man in den Seminarien diese von der Schrift

und von den heutigen Problemen aus sich aufbauende theologische Methode befol-



426 Krise und Erneuerung der Theologie

Gewisse Gefahren zu vermeiden, gelang den Verfassern dieses sonst
soliden und wenigstens dem guten Willen nach sich an die traditionelle
Theologie anschließenden Werkes nicht. Von bibeltheologischen Einzelfragen
ausgehende Artikel, als komplementäre Beiträge zwar wertvoll, verdecken
oft das Wesentliche der Frage. So bemüht sich der Artikel «Bußsakrament»,
den ekklesiologischen Aspekt der Poenitenz herauszuarbeiten, das A. T. habe
die Sünde vor allem nicht als privates Mißverhältnis des Einzelnen zu Gott,
sondern als einen Verstoß gegen den Bund Gottes gesehen. Gegen diesen

komplementären Aspekt der Buße ist nichts einzuwenden, aber man hätte
ausdrücklich sagen müssen, daß die Sünde primär, wesentlich gesehen, eine

theologische Größe ist und deshalb - was auch immer der Ausgangspunkt in
der Hl. Schrift ist - als aversio a Deo definiert werden muß. Auch wird nicht
aufgezeigt, daß eine Entwicklung in der Richtung der individuell
aufgefaßten Sünde schon im A. T. geschah. Mißverständlich klingt auch folgender
Gedanke: «Es [das Bußsakrament] ist von Jesus Christus selbst gestiftet
durch die Übertragung der Binde- und Lösevollmacht an die Jünger
aber auch durch seinen Willen zur Kirche insgesamt, zum heiligen Wesen
dieser Kirche, durch seine Stiftung der Kirche in einem im Hinblick auf die
Schuld heilsgeschichtlich schon determinierten Mutterboden. Darum ruht
dieses Sakrament als Institution auf dem Gebet der ganzen Kirche für die
Sünder in ihr, die diesem Gebet die gnadengeschenkte Reue zu danken haben,
es ruht auf der auch subjektiven Heiligkeit und Buße der Kirche» (Band I,
p. 213-14). Wieder verdeckt ein komplementärer Aspekt das Wesentliche
des Bußsakramentes sozusagen ganz, nämlich daß es kraft des Erlösungstodes
Christi wirkt, und deshalb auch als Institution darauf ruht.

Ein anderes Beispiel können wir dem Artikel «Eucharistie» entnehmen.
J. Betz unterscheidet in der Schrift die urapostolische Formulierung der
Einsetzungsworte von jener des Markus und des Matthäus, die er als spätere,
wenn auch noch palästinische Abzweigung der urapostolischen Tradition
betrachtet. In der urapostolischen, d. h. lukanischen und paulinischen
Fassung wird das Abendmahl als Gegenwärtigsetzung des leidenden
Gottesknechtes in Anschluß an den Deutoroisaias, in der späteren Fassung als

Vergegenwärtigung der Trennung des Opferblutes vom Fleische, also eines
formell kultischen Opferaktes gesehen, worin ein Hinweis auf Exodus 24 zu
vermuten ist. In beiden Fällen wäre das letzte Abendmahl eine Tatprophetie
gewesen und würde die Eucharistie als Realsymbol bestimmen, gleichwohl

gen, denn erstens sind die neuesten Probleme nicht immer die wesentlichsten
Probleme der Theologie, zweitens können neue Probleme meistens am besten von der
auf das Wesentliche ausgerichteten traditionellen Theologie erhellt werden.
Bibeltheologische und historische Querschnitte, so nützlich sie auch unter Voraussetzung
einer inhaltlichen systematischen Theologie sind, können von sich aus die einheitliche

Sicht nicht ersetzen und vermitteln den Studenten ein allzu lexikalisches
Wissen. Der heutige Mensch hat das Bedürfnis nach innerlich-organischem Wissen,
wie der außerordentliche Erfolg einer metaphysisch sehr dürftigen, wissenschaftlich

nicht erwiesenen, auf vielen Fehlschlüssen aufgebauten Synthese eines Teil-
hards de Chardin beweist.



Krise und Erneuerung der Theologie 427

ob es das Martyrium des Gottesknechtes, oder das kultische Kreuzesopfer zu
vergegenwärtigen gilt. Wir sind nicht befugt darüber zu urteilen, inwiefern
diese Auffassung exegetisch erwiesen oder nur als eine Hypothese zu
handhaben ist, aber rein theologisch gesehen scheint uns, daß der Autor die beiden
erwähnten Fassungen nicht nur unterscheidet, sondern allzusehr gegenüberstellt,

als ob sie inhaltlich zwei ausschließende Interpretationen verlangten,
zwischen denen man frei wählen könnte. Angenommen, die lukanisch-pauli-
nische Fassung sei die ursprünglichere, so ist sie zugleich auch die primitivere,
d. h. unbestimmtere, die durch die andere Fassung gleichsam determiniert
wurde, aus dem Bewußtsein, daß die Selbsthingabe des Gottesknechtes den
Voraussagen des A. T. gemäß in der Form eines wahren kultischen
Blutopfers geschah. Diese Explikation vollzog sich aber noch zu einer Zeit, als
die Offenbarung nicht abgeschlossen war, und ist in den inspirierten Schriften
des N. T. niedergelegt. Deshalb darf man nicht mehr auf eine ältere Auffassung

zurückgreifen und dabei vergessen, daß die Hingabe des Gottesknechtes
zugleich ein wahres kultisches Opfer bildete. Die eigenwillige bibeltheologische

Deutung des Autors wirkt sich auch im systematischen Teile aus.
Obwohl er auch der anderen Fassung Rechnung trägt, möchte er in dem Opfer
Christi wesentlich die leibhaftige Hingabe des Gottesknechtes sehen.
Konsequenterweise definiert er die Eucharistie als die sakramentale Gegenwärtigsetzung

des universell heilsentscheidenden Opfergeheimnisses «Jesus» durch
und in dem Mahl der Kirche oder als Gegenwärtigsetzung und Zuwendung
des heilsuniversellen Opfers Christi im anamnetischen, opferhaften
Mahlsakrament (Mahlopfer und Opfermahl) der Kirche. Ist nämlich das Wesen
des Opfers Christi seine Hingabe als solche, so ist zu verstehen, daß der
Autor diese Hingabe im eucharistischen Opfer als Hingabe zur Speise sehen
will. So geschieht eine Akzentverschiebung von der Konsekration zum
Mahle. Die Konsekration wird dann zur «Opferbereitung» degradiert.
Das Zitat von Thomas, auf das sich der Autor beruft, nämlich «consecra-
tione sacrificium offertur» spricht allerdings nicht von einer Opferbereitung,
sondern vom Opferakt. Der Autor geht aber nicht so weit, unter
Konsekration nur eine Voraussetzung des eucharistischen Opfers zu sehen -
formellscholastische Ausdrücke werden ja womöglich vermieden — und
gibt zu, daß sich im Abendland die markianische Fassung durchgesetzt
hat und daß das Tridentinum wenigstens implizit die Identität der
Opferhandlung im Meß- und Kreuzesopfer kanonisiert hat. Möglicherweise hängt
von dieser Akzentverschiebung, der wir nicht zustimmen können, auch ab,
daß der Autor zweimal das Laienpriestertum vor das amtliche Priestertum
stellt. Ist nämlich das eucharistische Opfer wesentlich ein «Mahlopfer» — und
nicht nur ein mit einem Mahl verbundenes Opfer - so müßte man eigentlich
annehmen, daß die Speisenden das Opfer darbringen und der amtliche Priester

von Christus nur die Gewalt hat, durch Konsekration das Opfer
zuzubereiten. Dann wäre auch verständlich, daß der Autor die These vertritt, die
Kommunion gehöre zum Wesen der Messe, ohne natürlich genauer zu
bestimmen wie sich die Kommunion zur Konsekration verhält.

Im Artikel «Sakrament» lesen wir folgendes: «Was die Einsetzung der
Sakramente durch Christus betrifft, die als das Sakramentsein konstituierend



428 Krise und Erneuerung der Theologie

gilt (D 844) und die Heilsnotwendigkeit der Sakramente bereits ausreichend
begründet, so ist man sich angesichts des exegetisch-historischen Befundes
einig, daß sie nicht verstanden werden muß im Sinne einer in der Hl. Schrift
bezeugten ausdrücklichen Stiftung der sieben Sakramente durch (den
historischen) Jesus. Die Glaubensüberzeugung von der «Einsetzung durch Jesus
Christus» zielt primär nicht auf einen historischen, sondern vielmehr auf
einen theologisch-heilsrelevanten Sinn ab: Wie vieles aus dem
Glaubensbewußtsein explizit weder auf Jesus noch auf das NT zurückzuführen ist, so
können die Sakramente dennoch als von Christus eingesetzt gelten, da sie

im Akt der Kirchenstiftung impliziert sind (K. Rahner), da die Tradition sie

von Jesus Christus als von ihrem Urheber (im theologischen Sinn des Wortes)
herstammend übernahm und sie die historisch-genetische Meinung über die
Einsetzung der Sakramente mit nicht reflektierender Geschichtsgläubigkeit
weitergab. Die sacramenta novae legis, die für diese letzte Phase im Heilsplan
Gottes mit der Welt eingerichteten Heilszeichen, sind also durchaus als von
Christus eingesetzt zu betrachten, wenn sich auch die Herkunft aller Sakramente

von dem historischen Jesus (exegetisch) nicht nachweisen läßt»
(Band II, 463-464).

Dieser Abschnitt ist in seiner Formulierung so verworren, mit
Ausdrücken, deren genauer Sinn nicht feststeht so belastet, durch implizit
angedeutete Gedanken so überwuchert, daß man unwillkürlich den Denzinger
aufschlägt und folgenden verurteilten Satz des Modernismus zu Rate zieht:
«Sacramenta ortum habuerunt ex eo, quod Apostoli eorumque successores
ideam aliquam et intentionem Christi, suadentibus et moventibus circum-
stantiis et eventibus, interpretati sunt» (ed. XXXII, n. 3440). Nun, es sei

zugegeben, daß hier formell nicht das verworfen wird, was der Autor
andeutet, aber man kann doch mit Recht erwarten, daß in Glaubensdingen
genauere und unmißverständliche Formulierungen gebraucht werden. Erstens
möchten wir wissen, ob die Sakramente «durchaus als von Christus eingesetzt
zu betrachten sind», oder tatsächlich von ihm eingesetzt sind? Zweitens,
was versteht man genau unter dem Ausdruck «historischer Jesus» in Opposition

zu einem anderen Jesus, der nicht näher bezeichnet wird? Mit anderen
Worten ist Jesus nur insofern als «historischer Jesus» zu betrachten als er
durch explizite exegetisch-historische Befunde nachweisbar ist, oder gibt man
zu, daß dogmatisch auch solche Taten als historisch betrachtet werden müssen,
die sich durch exegetisch-historische Befunde explizit nicht nachweisen
lassen Drittens, hält es der Autor für möglich, daß die Tradition die Sakramente

von Jesus als von ihrem Urheber «herstammend übernahm und sie
die historisch-genetische Meinung über die Einsetzung der Sakramente mit
nicht reflektierter Geschichtsgläubigkeit weitergab» und diese faktisch
dennoch nicht Christus als Mensch zum Urheber haben?

Es hat den Anschein, als ob der Autor durch den apologetischen Standpunkt

der historischen Erkennbarkeit der Gründung der Sakramente den
dogmatischen Standpunkt verdrängte. Wir glauben, mit Schillebeeckx
annehmen zu müssen, daß das tridentinische Dogma die reale Einsetzung aller
Sakramente durch Christus einschließt. Die fundamentale Einsetzung der
Kirche als Ursakrament schließt die Einsetzung der sieben Sakramente



Krise und Erneuerung der Theologie 429

nicht unbedingt ein, vielmehr scheint eine persönlich-unmittelbare
Festlegung der siebenfachen Sinnrichtung der sakramentalen sichtbaren Taten
der Kirche erforderlich, was allerdings, wenn auch implizit und confuse, doch
durch eine wirkliche Willensbekundung geschehen mußte (E. H. Schille-
beeckx, Christus Sakrament der Gottbegegnung, Mainz 1960, p. 119). Deshalb
zielt die Glaubensüberzeugung von der Einsetzung durch Jesus Christus
primär auf einen heilsrelevanten Sinn, der aber eben die historische Tatsache
der unmittelbaren persönlichen Festlegung durch Christus einschließt. Ob
und wiefern dies bei den einzelnen Sakramenten auf Grund des
exegetischhistorischen Befundes explizit erwiesen werden kann, ist wieder eine andere
Frage. Möglicherweise hängt die Auffassung des Autors mit der Lehre
Rahners über die Schrift als einzige materielle Glaubensquelle zusammen.

Diese Auffassung vertreten Rahner und Geiselmann in ihren Artikeln:
«Schrift und Theologie» bzw. «Tradition».

K. Rahner stellt sich vor allem auf den Standpunkt der faktischen
Brauchbarkeit von Schrift und Tradition und vertritt die These, daß für die
Theologie die Schrift praktisch die einzige materiale Glaubensquelle ist, an die
sie sich als schlechthin ursprüngliche, unabgeleitete und norma non normata
zu wenden hat (Band II, 520). J. R. Geiselmann kommt zu einer ähnlichen
Konklusion, indem er seinen Artikel mit folgenden Worten schließt: «Was
den Glauben betrifft, so gilt also: ganz in der Hl. Schrift und ganz in der
Tradition. Was die Sitten und Gewohnheiten anbelangt, so heißt es: teils in
der Hl. Schrift, teils in der Tradition» (Band II, 696).

Nun dürfen uns diese exklusiv lautenden Formulierungen aber nicht
irreleiten. Das in der Hl. Schrift Enthaltensein wird von Geiselmann im
weitestem Sinn verstanden: «Was den Glauben betrifft, so gilt, daß die
Hl. Schrift und die Tradition sich decken; was die Hl. Schrift betrifft, so ist
der Glaubensinhalt wenigstens dem Prinzip oder der Andeutung nach in ihr
enthalten» (Band II, 696). Auch gibt er zu, daß wir für den Nachweis der
Inspiration der Hl. Schrift auf die Tradition angewiesen sind, ohne die der
Glaube an die Inspiration fallen müßte (Band II, 690). Ähnlich sagt Rahner:
« Insofern gibt es natürlich ein Dogma, das die Schrift nur so bezeugt, als sie
ein Moment der Kirche selbst ist, nicht insofern sie (auch) eine dem
kirchlichen Glaubensbewußtsein gegenüberstehende Größe ist: das Dogma über die
Schrift selbst, ihre Inspiriertheit und den Umfang des Kanons» (Band II, 519).

Diese Auffassung über die Bedeutung der Schrift ist gewiß interessant
und beachtenswert. Anderseits ist es aber nur Theorie, die auch ihre großen
Nachteile hat. Wenn man bedenkt, daß gegenwärtig selbst protestantische
Theologen der Tradition immer mehr Bedeutung einräumen und so zugeben,

daß sie mit der «sola Scriptura» nicht auskommen können, so wirkt die

Bemühung katholischer Theologen, demselben Prinzip der«sola-scriptura»
einen annehmbaren Sinn zu geben, doch ein wenig grotesk. Das «teils-teils»
bezüglich des Glaubens kann doch nicht ganz ausgeschaltet werden, wie es

Geiselmann möchte, denn schon die Tatsache, daß es ein Dogma gibt, das in
der Tradition wurzelt, und der Schrift nicht entnommen werden kann,
beweist, daß der Glauben teils auf die Schrift, teils auf die Tradition zurückgeführt

werden muß. Ob es nämlich ein oder zwei oder auch mehrere Dogmen



430 Krise und Erneuerung der Theologie

gibt, die auf die Tradition zurückgeführt werden müssen, ändert nichts an
dem Prinzip, besser gesagt, durchbricht das Prinzip der Exklusivität der
Hl. Schrift. Man kann mit Rahner sagen, es bestehe kein Grund, diesen einen
Fall zu verallgemeinern (Band II, 519). So besteht aber auch kein Grund,
das allgemeine Prinzip der sola-scriptura aufzustellen, aus dem prinzipiell
nur ein Fall ausgenommen werden dürfte. Wenn Rahner das Implizitum der
Hl. Schrift womöglich zu erweitern sucht und daran eine erfolgreichere
Lösung erhofft, so ist zu bemerken, daß nicht das apologetisch erfolgreichere
oder überzeugendere Verfahren zu entscheiden hat, ob die Schrift dogmatisch
als einzige materiale Glaubensquelle zu betrachten ist. Selbst wenn man die
These Rahners nur vom Standpunkt der praktischen Brauchbarkeit her
vertritt, so scheint sie - unseres Erachtens - zu einer prinzipiellen Einschränkung
der Bedeutung der Tradition zu führen, was der Tatsache nicht genügend
Rechnung trägt, daß die Tradition logisch und zeitlich die primäre und
deshalb an sich auch die reichhaltigere Quelle der Offenbarung und die HL Schrift
nur ein wenn auch inspirierter Niederschlag derselben ist. Rahner gibt zu,
daß viele Exegeten nicht geneigt seien, die Zurückführung einiger Dogmen
auf die Hl. Schrift anzuerkennen, und schreibt dies teils ihrem ungenauen
Wissen von dem betreffenden Dogma, teils ihrer dem biblizistischen Positivismus

verpflichteten Methode zu. Ohne diese Behauptung ganz in Abrede zu
stellen, fragen wir uns, ob eine Bibeltheologie, der selbst viele katholische
Theologen Einhalt gebieten würden, von großem Vorteil wäre Bestenfalls
entwickelte sich ein Bibeltheologie, die nicht streng exegetischen Ergebnissen
entspränge, sondern auf ganz bestimmte Theologen zurückginge, das aber
würde weder der Exegese noch der systematischen Theologie dienen.

Den heutigen Menschen mit Hilfe einer neuen Terminologie näher zu
kommen, ist ein anderes großes Anliegen der heutigen Theologie. Die
Glaubenswahrheiten sollen durch konkretere Ausdrücke oder wenigstens durch
neueren philosophischen Richtungen entlehnten Begriffe verständlich
gemacht werden. Dieses Anliegen ist von der Pädagogik her berechtigt. Doch
wäre es bedauerlich, wollte man die alten präzisen Begriffe der Theologie
ausschalten und sich mit neueren, noch sehr unbestimmten Konzepten in der
theologischen Wissenschaft begnügen. Definitionen, die das Wesentliche
ausdrücken, würden durch verschwommene Umschreibungen, Bilder und
Metaphern ersetzt werden, was unweigerlich zu Verwirrungen und Mißdeutungen

führen würde. Wir könnten auch hierfür viele Beispiele aus diesem
Werke anführen, wollen uns aber auf einige beschränken. J. Auer sagt im
systematischen Teil des Aufsatzes «Gnade», daß Gnade im «engeren Sinne»
als Dialog zwischen Gott und Mensch zu sehen sei, in dem Gott der frei
Schenkende und der Mensch der frei Empfangende sei. Das ist eine Definition,

aus der man alles und nichts erschließen kann, es ist nicht einleuchtend,
was der Autor mit diesem heute beliebten Begriff «Dialog» definieren will
(Band I, p. 559). Den Prozeß der Begnadigung mit einem Dialog zu
vergleichen, ginge noch, aber damit wäre Gnade im engeren Sinne nicht definiert

Ähnliche deskriptive und deshalb nicht das Wesen aufdeckende Definitionen

finden sich in dem Artikel «Inkarnation» von F. Malmberg. Nachdem



Krise und Erneuerung der Theologie 431

der Autor die treffende Bemerkung gemacht hat, die Exegese gelange mehr
und mehr zu der Einsicht, daß die Christologie des N. T. formell Soteriologie
und die Menschwerdung auf die Erlösung hingeordnet sei, führt er vier Theorien

der spekulativen Deutung der Inkarnation an. Hier interessiert uns nur
seine eigene Deutung, die er folgendermaßen formuliert: «Unseren eigenen
Versuch einer spekulativ-theologischen Interpretation der hypostatischen
Einigung könnte man mit den bekannten Worten Augustins formulieren:
Nec sic assumptus est ut prius creatus post assumeretur, sect ut ipsa assumptione
crearetur » (Band I, 711).

Dieser Satz Augustins kann und wird von allen Theologen angenommen,
denn formell besagt er nur, daß es zwischen Erschaffung und Aufnahme der
menschlichen Natur keinen zeitlichen Abstand gebe. Thomas begründet dies,
indem er darauf hinweist, daß das Verbum zwar auch eine schon existierende
menschliche Natur hätte aufnehmen können, dies aber ungebührlich
gewesen wäre, da in der aufgenommenen Natur etwas hätte vernichtet werden
müssen (III 4, 2). Der Autor glaubt aber, von diesem Text ausgehend mit
Hilfe des Begriffes der Ursächlichkeit zu jenem der hypostatischen Union
vorstoßen zu können. Es gelingt ihm aber nicht zu erklären, was die
hypostatische Union formell zur allgemeinen effizienten Ursächlichkeit Gottes
hinzufügt, die doch, wie man sie immer auch auffaßt, der ganzen Trinität
zugeschrieben werden muß. Der Autor sagt, man müsse den Mut haben,
das Mysterium der Inkarnation in über-philosophischen Kategorien zu
denken ohne erkennen zu lassen, was er unter seinen über-philosophischen
Kategorien versteht. Dieses beschreibende und umschreibende Verfahren
erlaubt dem Autor, vieles auszusagen, was er trotz allen Mutes kaum wagen
würde, klar und eindeutig formuliert zu sagen. So lesen wir : « Bei der
Menschwerdung teilt Gott sich schaffend so unmittelbar mit, daß dadurch ein wirklich

von ihm verschiedener Mensch entsteht und dieser zugleich so innig mit
ihm eins ist, daß man von einer "hypostatischen Union' sprechen muß».
(Band I, 711). Da das Wort «Mensch» weder eine abstrakte noch
konkretindividuelle menschliche Natur bedeutet, noch eine Natur mit einer Existenz -
nach suarezianischer Auffassung - sondern eine in der menschlichen Natur
subsistierende Person, könnte man unseres Erachtens den Satz auch so
formulieren : «Bei der Menschwerdung teilt Gott sich schaffend so unmittelbar
mit, daß dadurch eine wirkliche, von ihm verschiedene menschliche Person
entsteht, die zugleich so innig mit ihm eins ist, daß man von einer
,hypostatischen Union' sprechen muß». Das Zitat erinnert ausgesprochen an die
nestorianische Lehre. Nun wollen wir den Autor keineswegs des Nestorianis-
mus bezichtigen, denn anderswo sagt er ausdrücklich, daß der Gottmensch
Jesus Christus eine einzige Person sei. Wir wollen nur auf die Nachteile und
Gefahren einer beschreibenden und umschreibenden Theologie hinweisen,
der man zwar schwer eine Häresie nachweisen kann, bei der man aber auch
nie die Evidenz hat, ob sie sich noch im Rahmen der Orthodoxie bewege.

Zum Abschluß des Artikels legt uns der Autor Ausblicke auf die moderne
theologische Problematik vor. Es ist zwar gut, wenn man ständig vor Augen
hält, welche Fragen noch einer Antwort harren. Weniger erfreulich ist es,

zu entdecken, daß viele dieser «neuen» Probleme dem Mangel gut definierter



432 Krise und Erneuerung der Theologie

Begriffe oder Mißdeutungen der traditionellen Theologie entspringen. Zu
Punkt a) sei zu bemerken, daß Thomas nicht nur die Möglichkeit der
Menschwerdung des Vaters oder des Hl. Geistes lehrt, sondern auch den tiefen Kon-
venienzgrund der Menschwerdung der zweiten göttlichen Person anerkennt
(III 3, 8). Wenn also der heutige Theologe einen tieferen Sinn der
Menschwerdung Christi darin zu finden glaubt, daß der Sohn nichts anderes sei als
das « Ja-Vater» in Person und daß gerade diese Person den gefallenen
Adamskindern das «Ja-Vater» vorzusprechen hatte, so hat man im besten Falle
einen neuen Konvenienzgrund entdeckt, der das, was in metaphysischer
Sicht als möglich erkannt wurde, keineswegs außer Kraft setzen kann.

Zu Punkt b) sei gesagt, daß Thomas den Hl. Geist nicht als die
ungeschaffene Gnade der Vereinigung betrachtet, ihn aber als amor kennzeichnet
und dadurch den tiefsten Grund der bekannten Appropriation aufdeckt
(III 32, 1). Aber der Autor scheint selbst den Rahmen der Appropriation
sprengen zu wollen, denn er sagt: «Dieser ist es, der als 'unerschaffene Gnade
der Vereinigung' persönlich die Menschheit Jesu in hypostatische Vereinigung
bringt mit dem Wort des Vaters Dieser ist es, der auch persönlich, aus und
mit der Jungfrau Maria, die dem Worte eigene Menschheit bildet, eine
Menschheit die 'durch Aufnahme geschaffen wird'» (Band I, 714). Abgesehen
von der metaphysischen Unmöglichkeit dieser Annahme, stellen wir ferner die
größere Schriftnähe dieser Auffassung in Frage, da die heutigen Exegeten
ziemlich allgemein annehmen, daß Lk 1,35 sich nicht auf die dritte Person,
sondern im allgemeinen auf den Geist Gottes bezieht.

Punkt c) ist äußerst zweideutig und mißverständlich. Erstens sagt
Thomas nicht, daß die Gnade - er spricht von der habituellen Gnade - in der
unio creaturae rationalis ad Deum bestehe, sondern daß dies ihr Ziel sei.

Zweitens ist gratia unionis gewiß kein Akzidens, aber die gratia habitualis
kann nicht die menschliche Natur Christi selber sein, also muß sie, gewiß im
analogen Sinn zu einer Kategorie der Akzidentien gerechnet werden. Das
«Mensch-Sein in der Weise Gottes des Sohnes» schließt die habituelle und
akzidentelle Gnade Christi nicht aus, sondern ein.

Schließlich stellt der Autor unter die modernen Probleme auch folgende
Frage: «Ist es mit dieser unmittelbaren Gottesschau vereinbar, vom Glauben
des Menschen Jesus als eines Pilgers zu sprechen, was Thomas wohl zu
unrecht verneint hat?» (Band I, 715). Er unterläßt es aber nachzusehen, was
Thomas unter Glauben und Gottesschau verstanden hat.

Als Thomisten ist eines unserer ersten Anliegen, von Theologen anderer
Schulen verstanden zu werden. Ebenso ist es unser berechtigter Wunsch,
daß man wenigstens Thomas nicht mißdeute und das von ihm erarbeitete
Gedankengut, wenn auch nicht restlos annehme, so doch wenigstens zur
Kenntnis nehme. Das vorliegende Werk scheint allerdings bestrebt zu sein,
diesem unserem Wunsche entgegenzukommen, doch kommen reichliche
Mißverständnisse vor, auf die wir hinweisen möchten.

Artikel «Thomismus» hebt die Hauptpunkte der Lehre des Aquinaten
hervor, definiert aber den Thomismus so großzügig, daß man sich fragen
kann, ob es heute noch nicht-thomistische Theologen gebe. Indem die Lehre



Krise und Erneuerung der Theologie 433

von Banes als ein Extrem des Thomismus der Auffassung Stuflers gegenübergestellt

wird, scheint der Autor anzudeuten, daß letzterer den Thomisten
auch noch beigezählt werden könne, wogegen die «thomistischen» Thomisten
gewiß protestieren würden. Die weitherzige Definition des Thomismus bietet
gewiß Vertretern anderer Schulen Gelegenheit, als thomasische Thomisten
aufzutreten. Wir bedauern übrigens, daß dem Mohnismus, der auch heute
noch seine Vertreter hat und sich zu behaupten sucht, kein eigener Artikel
geweiht wurde.

Der Artikel «Erlösung» vertritt in Bezug auf die Inkarnation die
Auffassung des Scotus. Der Autor entkräftet jede Einwendung, indem er
freimütig erklärt, daß die christozentrische Sicht des Scotus weder durch die
Väterexegese noch durch Stellen der Hl. Schrift erwiesen werden kann
(Band I, p. 317-18). Es gelingt ihm aber nicht, die Lehre des Thomas
auszuwerten. Bezüglich der Notwendigkeit des Sühnetodes wird die Lehre des

Aquinaten der Auffassung Anselms gleichgesetzt und Scotus die Erkenntnis
zugeschrieben, daß die Unendlichkeit der Sünde Gott nicht genötigt habe,
die Erlösung der Menschen durch den Sühnetod Christi zu wollen (Band I,
310). Dem Autor scheint die sehr differenzierte Lehre des Aquinaten in
III 1,2,2 und in III 46 nicht geläufig zu sein. DaThomas seine Auffassung in
der Summa gegenüber dem Sentenzenkommentar offenkundig geändert hat,
kann man sich nicht ohne weiteres auf den Sentenzenkommentar berufen, wie
es der Autor tut (Band I, 318). Übrigens ist Thomas auch in der Summa nicht
so kategorisch wie später so viele Thomisten, weil er als Realist über den
Willen Gottes a priori nicht urteilen will, sondern einfachhin betont, daß
dieser aus der Hl. Schrift erschlossen werden müsse. Thomas wagt es nicht,
die Inkarnation anders als in Hinordnung auf die Erlösung zu sehen, weil
er dies eben so und nicht anders in der Hl. Schrift bezeugt auffindet. Geistreich

bemerkt Pieper («Scholastik», Kösel, 1960, p. 195), man habe diesen
Gedanken der unbegreiflichen göttlichen Freiheit, verknüpft mit dem
entschieden ausgesprochenen Prinzip einer primär biblischen Theologie, in
einem Werke Scotus erwarten können, tatsächlich befinde er sich beim
Aquinaten. Ob es wahr ist, daß heute die Meinung des Scotus die Zustimmung
der Theologen mehr und mehr gewinne, wollen wir dahingestellt sein lassen

(Band I, 317).
Der Artikel «Inkarnation» würdigt die thomistische Auffassung von der

hypostatischen Union und versucht sie zu entkräften (Band I, 708). Wir
wollen es dem Autor gerne nachsehen, daß er die beiden Hauptdifferenzen
innerhalb des Thomismus - jene des Kajetan und jene, die sich auf Capreolus
beruft - nicht berücksichtigt. Aber die Widerlegung der thomistischen
Auffassung finden wir doch allzu billig. Wie es auch immer mit der Möglichkeit
der Setzung eines menschlichen Verstandesaktes ohne menschlichen Verstand
sei, die Unmöglichkeit dessen, daß Gott ohne eine formell-menschliche
Existenz eine geschöpfliche Natur im Dasein erhalte, ist nur für jenen
erwiesen, der Dasein und Sosein identifiziert. Der Autor schreibt auch: «Und
wenn dies schon möglich sein sollte, dann bestünde Christi menschliche Natur
auf jeden Fall nicht als menschliche Natur, sondern als Gott. Ist es

verwunderlich, daß man dieser Theorie der «Seinsekstase» eine unbewußte

28



434 Krise und Erneuerung der Theologie

monophysitische Tendenz vorgeworfen hat » (Band 1,709). Es ist verwunderlich,

wie man eine Auffassung, die Christus zwei real verschiedene Naturen,
die göttliche und die menschliche, zuschreibt, einer monophysitischenTendenz
bezichtigen kann Existiert Christi menschliches Sosein - gleich ob es nun
kraft einer eigenen menschlichen Existenz oder kraft der göttlichen besteht -
dann existiert Christi menschliche Natur wirklich, und zwar eben als menschliche

Natur, da sie immer menschliche Natur bleibt. Wie könnte eine menschliche

Natur als Gott existieren? Allerdings bleibt es ein Mysterium, wie eine
geschöpfliehe Natur kraft der göttlichen Existenz bestehen kann. Die göttliche

Existenz ist ein «esse subsistens», das eminent alle geschöpflichen
Existenzakte in sich enthält. Es ist somit doch nicht unmöglich - wenigstens ist
die Unmöglichkeit, wie andererseits auch die Möglichkeit, nicht positiv zu
erweisen - anzunehmen, daß eine geschöpfliche Natur ohne einen eigenen
Existenzakt, kraft der göttlichen Existenz bestehe. Man muß sich aber auch
in diesem Falle hüten, das Yerbum für ein formales Prinzip der Menschheit
Christi zu halten. Es ist als reine Aktualität aufzufassen, das ein Geschöpf
im Dasein erhalten kann, ohne selbst in Abhängigkeit von diesem zu geraten.
Es gibt auch Thomisten, die eine sekundäre, menschliche Existenz in Christus
annehmen. Ohne uns mit dieser Auffassung hier auseinandersetzen zu wollen,
lehnen wir sie ab, da sie uns die substantielle Einheit zu gefährden scheint.

Nur zur Erheiterung der Thomaskenner sei darauf hingewiesen, daß
der Verfasser des Artikels «Prädestination» voraussetzt, daß die Lehre des
Scotus von den «kontingenten, prädeterminierenden Willensdekreten Gottes»
zur Grundlage der sog. thomistischen Schule mit ihrer Lehre von der praede-
terminatio physica wurde, obwohl er zugibt, daß die Art und Weise, wie dies
geschah, noch historischer Klärung bedürfe (Band II, 337). Wir glauben,
daß die Klärung schon dazu notwendig wäre, um zu sehen, wie man
überhaupt zu dieser Voraussetzung gekommen ist. Auch da können wir dem
Autor nicht folgen, wo er sagt, daß die großen Systeme versuchen, das
Problem der Prädestination durch die allein aus dem menschlich-personalen
Bereich abgeleiteten Vorstellungen zu lösen, wo sich doch der sachliche
Bereich der Schöpfung und der personale Bereich der Rechtfertigung ständig
überschneiden (Band I, 339). Das kann man wohl bezüglich der scientia
media sagen, es trifft aber bei der praedeterminatio physica nicht zu, da
deren philosophisches Fundament nicht eine psychologische Vorstellung,
sondern eine metaphysische Sicht der Dinge ist.

Eine ähnliche flüchtige Auswertung der thomasischen Doktrin finden
wir im Artikel «Sakrament». Der Autor sagt, für Thomas seien die sieben
Sakramente «von Christus eingesetzte Gnadenmittel, wenngleich ihr
Zeichencharakter nicht gänzlich fehlt» (Band II, 459). Wenn man bedenkt, daß
Thomas sich zur Überzeugung durchgerungen hat, daß die Sakramente in
dem Genus der Zeichen seien und daß diese seine Auffassung in der Summa
ihren Niederschlag gefunden hat, so versteht man die obige Einschränkung
wirklich nicht. Auch betont der Aquinate immer wieder, daß die Sakramente
«signa protestantia fidem» seien, weshalb er sie auch «fidei sacramenta»
nennt (III, 49, 3, 1, III, 61, 4). Dem Autor ist es ein Anliegen, das Moment
der subjektiven Hinordnung zum Sakrament hervorzuheben, um so der Auf-



Krise und Erneuerung der Theologie 435

fassung eines magisch verstandenen «opus operatum» zu begegnen. Der
Wirkung der Sakramente müsse immer eine personal-geistige Realität im
Empfänger vorausliegen, welche die sakramentale Heilswirkung «intensiviert,
mehrt, festigt, d. h. komparativisch vollendet» (Band II, 462). Vorausgesetzt,
daß man von dem Fall der Kindertaufe absieht und unter der vorausliegenden
Realität eine gnadenhafte und nicht eine rein geistig-natürliche Disposition
versteht, mit anderen Worten, vorausgesetzt, daß man den Empfang des
Sakramentes im normalen Prozeß der Begnadigung situiert, kann obige
Behauptung einen annehmbaren Sinn haben. Nur ist man dann bestürzt,
lesen zu müssen: «Daher ist die Bemühung um die möglichst große Gnadenmenge

von vornherein theologisch sinnlos, weil sie durch den Vorsatz oder
auch nur die unreflektierte Absicht des Verdienenwollens die erforderliche
Empfänglichkeit geradezu in ihr Gegenteil verkehrt ; die größere Gnade kann
also nicht wie ein Zweck erstrebt werden, sondern stellt sich bei der selbstlosen,

nichtrechnenden, sondern sich verschenkenden personalen Hingabe
in einer Gott allein bekannten Intensität ein» (Band II, 463).

Erstens wäre zu bemerken, daß nach Thomas der grundlegendste Akt
der Religion - und die Sakramente gehören zur Religion - die devotio ist,
die er als Hingabe und zwar der ganzen Person versteht. Zweitens ist die
Gnade gewiß nicht als eine quantitative Menge aufzufassen, aber anderseits
gibt es auch in bezug auf Qualitäten ein Wachstum, das wir nur mit Hilfe der
quantitativen Wirklichkeit entlehnten Begriffen analog ausdrücken können.
Drittens darf man wohl danach streben, die Sakramente durch eine gnadenhafte

intensive Vorbereitung mit je größerer Hingabe zu empfangen. Viertens
ist es sicher erlaubt, danach zu streben durch eine würdigere Vorbereitung
durch die Sakramente eine größere Gnade zu erlangen, die uns intensiver mit
Gott vereint. Endlich ist die Behauptung falsch, daß das Verdienenwollen
der Gnade die erforderliche Empfänglichkeit in ihr Gegenteil verkehre. Man
müßte dann auch leugnen, daß das augmentum gratiae verdient werden
kann. Ist es nun möglich, die Vermehrung der Gnade zu verdienen, so ist
nicht einzusehen, warum das Verdienenwollen einer größeren Gnade sinnlos
wäre. Der Autor scheint sich gegen die Auffassung zur Wehr zu setzen, die
die Gnade als egoistischen Besitz, als eigene in sich anstrebbare Größe ansieht,
die in der klassischen Gnadenlehre der traditionellen Theologie gar nicht
begründet ist. Gnade als Anteilnahme an der Natur Gottes, ordnet, wenn sie
auch ontisch als übernatürliche akzidentelle Qualifikation der Seele aufzufassen

ist, zugleich den Menschen radikal zur Gottesschau und zum liebenden
Gottesbesitz hin.Wer also danach trachtet, durch verdienstvolle Werke - die
Wurzel des übernatürlichen Verdienstes ist die Gnade - neuere Gnaden zu
erlangen und dadurch ein innigeres mit-Gott-vereint-sein erstrebt, macht
sich gewiß der Gnadenvermehrung nicht unwürdig.

Das Phänomen, sich gegen eine falsche theologische Auffassung zu
wenden, ist übrigens bei vielen Vertretern der Neuen Theologie und bei
manchen Autoren des vorliegenden Werkes zu beobachten. Oft nennt man
sie Handbuchtheologie, die bei den Klassikern der Theologie selbst nicht zu
finden ist. Man gibt seiner eigenen, übrigens einem echten Anliegen ent-



436 Krise und Erneuerung der Theologie

springenden Lösung eine stark überspitzte Formulierung, die aber dann, weil
sie einseitig betont, ebenso falsch ist wie jene, gegen die man sich zur Wehr
setzt. Oft versucht man dann noch eine Art von Alibi der Orthodoxie
dadurch zu gewinnen, daß man sich auf einen Text des Aquinaten oder auf den
wahren, bisher verborgenen Sinn der Hl. Schrift beruft, den man erst
neuentdecken mußte.

Die Analyse des Artikels « Geheimnis » von Rahner zeigt deutlich, daß
Rahner behauptet, daß das Wort «Geheimnis» weder bei Thomas, noch bei
Suarez ein eigentlich theologischerTerminus technicus, noch später zu einem
zentralen Begriff geworden sei. Um diesem Begriff einen zentralen Platz
einräumen zu können, müsse man davon ausgehen, daß Gott das Geheimnis
sei. Dies könne in zweifachem Sinn verstanden werden. Im biblischen Sinn
ist Gott Geheimnis, «weil er die absolut freie, allein über sich selbst verfügende
Person ist und also in seinem Verhalten, in dem er sein Wesen selbst vollzieht
und kundmacht, nur in der immer überraschenden, von keinem anderen
Punkt her errechenbaren Erfahrung geschichtlicher Art bekannt werden
kann» (Band I, 448). Im griechischen Sinne ist Gott Geheimnis, «weil er die
unendliche Seinsfülle ist, die vom Menschen nicht umgriffen werden kann;
er ist schlechthin das, was das nächtliche Auge der menschlichen Erkenntnis
blendet, obwohl es v6n)<nç vofjoecùç und «wesenhafte Gnosis» ist (Band I, 448).
Deutet man so die Offenbarung, dann wird Gott als Geheimnis nur vom
Menschen her und auch da nur provisorisch als Geheimnis empfunden, da es

ja in der Visio beata aufgehoben werden wird. Diese Konzeption des christlichen

Geheimnisses unter dem geheimnislosen griechischen Vernunftbegriff
ist auch in die kirchenamtlichen Erklärungen eingedrungen, was u. a. daraus
zu ersehen ist, daß immer im Plural vom Geheimnis gesprochen wird und
dieses auf die Vernunft des Pilgers bezogen wird und nicht auf das Geheimnis,
das auch die Seligkeit zu bestimmen hat. Rahner gibt aber zu, daß man an der
Unbegreiflichkeit Gottes nichtsdestoweniger immer festgehalten habe, aber
sie nur als Einzelsatz und nicht als Verständnishorizont überhaupt begriff.

Dieser griechisch inspirierten Geheimnisdeutung gegenüber meint Rahner,

daß das Geheimnis, die Inkomprehensibilität Gottes, das göttliche
Dunkel, das bei Gregor von Nyssa den Inhalt der Seligkeit ausmacht, nicht
dürfe «als ein Satz innerhalb eines ihm eigentlich doch fremden Verständnishorizontes

gelesen werden, sondern es muß ihm als dem Satz einer ursprünglichsten

christlichen und biblischen Grunderfahrung die Möglichkeit
eingeräumt werden, sich als Grund des eigentlich christlichen Verständnishorizontes

überhaupt auszuwirken» (Band I, 449-450).
Dies könne geschehen, indem die Vernunft als Fähigkeit des Geheimnisses

schlechthin verstanden wird, die Vollendung des Menschen, in dem
sich das wahre Wesen des Geistes enthüllt und zu seiner letzten Wahrheit
kommt. «Damit erweist sich der Begriff des Geheimnisses selbst als ein
Geheimnis, da er nicht eigentlich ursprünglich als bloße Negativität vom
Verstandenen und Durchschauten her, als Grenzbegriff zum begriffenen Begreifen
verstanden werden kann, sondern immer in der transzendentalen Erfahrung
des letzten Wesens des Geistes gegeben ist, als das unsagbare, nie überholbare
Woraufhin des Geistes selbst, der sich durch diese seine Wesensbezogenheit



Krise und Erneuerung der Theologie 437

auf das absolute Geheimnis hin selbst als Geheimnis erweist» (Band I, 450).
Rahner erhofft auch, so einen besseren Ansatzpunkt zu einem genauen
Verständnis der Seligkeit und der ursprünglichen Einheit des Geistes in Erkenntnis

und Freiheit samt der gegenseitigen Perichorese der beiden «Vermögen»
zu gewinnen. Hat man einmal diesen Verständnishorizont eingenommen, so
kann man dann eine Theologie der pluralen Glaubenswirklichkeiten und
-Wahrheiten als der Geheimnisse entwickeln. Rahner liebt es, von der Theologie

in der Zukunft zu sprechen. Er genehmigt auch, daß man bei dieser
Forschung von dem Geheimnisbegriff der traditionellen Theologie ausgehe.

In diesen Ausführungen Rahners müssen wir das Anliegen des christlichen

Theologen von dem Anliegen einer aus nicht-thomistischer
Philosophie inspirierten Problematik unterscheiden. Die Berechtigung des ersten
Anliegens wollen wir nicht bestreiten. Es besteht darin, daß man die
oberflächliche Klarheit einer allzu logisch konstruierten systematischen Theologie
abwehren muß, da sie zu einer Mißachtung des Mysteriums führen kann.
Aber man müßte beachten, daß die traditionelle Lehre von der Visio intuitiva,
clara, immediata, verbunden mit der Inkomprehensibilität Gottes, schon
selbst eine ausgewogene, allen Elementen des Problems Rechnung tragende
Formulierung ist. Gott wird unmittelbar in seiner Wesenheit gesehen, der
Glaube macht der Gottesschau Platz, und zugleich bleibt Gott für jede
Kreatur unendlich transzendent, unbegreiflich. Läuft man nicht Gefahr, diese
zwischen zwei extremen Irrtümern genau ausbalanzierte Formulierung des
Glaubensinhaltes zu zerstören, wenn man aus der Unbegreiflichkeit Gottes
das Wesen der Glückseligkeit macht und Gott selbst als wesenhaftes Geheimnis

auffaßt? Und entspringt diese Forderung tatsächlich einem christlichen
Anliegen und nicht vielmehr einer gewissen philosophischen Schau der Dinge,
deren Vereinbarkeit mit der Offenbarung erst erwiesen werden müßte? Oder
ist es ein Zufall, daß Rahner selber in Bezug auf die Geheimnisdeutung auf
Heidegger hinweist

Wir glauben auch, daß es gewagt und unbegründet ist, die biblischen
und hellenistischen Begriffe des Geheimnisses gegeneinander ausspielen zu
wollen. Beide Begriffe decken sich nicht, aber sie können auf eine gemeinsame
metaphysische Basis zurückgeführt werden. Dies kann man mit Hilfe des

hellenistischen Geheimnisbegriffes leicht vollziehen. Wenn Gott in seinem
Wesen unendlich vollkommen ist, so muß er auch in seinen geistigen Fähigkeiten

und Tätigkeiten unendlich vollkommen sein, und ist deshalb auch der
Kreatur gegenüber vollkommen frei. Alle seine den Menschen betreffenden
Entschlüsse sind absolut frei, von der Kreatur aus nicht errechenbar -
wodurch wir schon den biblischen Begriff des Geheimnisses aufgefunden haben.
Die Geistigkeit allein genügt nicht, um ein mysterium stricte supernaturale
zu begründen. Die s. g. secreta cordium der Engel und der Menschen sind
zwar einer anderen Kreatur unzugänglich und können so ein mysterium
naturale genannt werden, aber sie sind keine übernatürlichen Geheimnisse,
da diese in der absoluten Unendlichkeit und Übernatürlichkeit Gottes wurzeln
müssen. Es ist auch zu verstehen, warum man von Mysterien in der Mehrzahl
spricht und die Wahrheit der Unbegreiflichkeit Gottes als Einzelsatz
betrachtet und nicht zum allgemeinen Verständnishorizont macht. Das Myste-



438 Krise und Erneuerung der Theologie

rium ist für uns Christen immer mit dem Glauben verbunden und wird in
Glaubenssätzen ausgedrückt. Wir betrachten es als eine Wahrheit, die wegen
Gottes Offenbarung angenommen wird, deren Inhalt aber für den geschöpflichen

Verstand absolut unzugänglich bleibt. Das Objekt eines menschlichen
Glaubens ist uns zwar verborgen, aber wir nennen es nicht Mysterium, weil es

prinzipiell dem menschlichen Verstand zugänglich ist. Die secreta cordium,
die auf der geistigen Freiheit des Geschöpfes beruhen, können, - wie schon
gesagt - auch nur mysteria naturalia genannt werden. Ein christliches
Mysterium ist also eine Glaubenswahrheit, die in sich für jeden geschöpflichen

Verstand absolut unzugänglich ist und deshalb geoffenbart werden
muß, um von uns angenommen zu werden. Da es mehrere Glaubenssätze gibt,
so sprechen wir von Mysterien im Plural, obwohl natürlich Gott selber auch
als das Mysterium für uns genannt werden kann, insofern er mit den natürlichen

Kräften der Vernunft nicht faßbar ist. Wird aber Gott einmal zum
klar und unmittelbar erfaßten Gegenstand des Intellektes, so besteht kein
Grund, in der Visio beata noch ein Mysterium anzunehmen, weil es dann
auch keinen Glauben mehr geben wird. Wenn Rahner meint, daß nach
Paulus der Glaube «im wahren Sinne» zu den eschatologisch bleibenden
Gütern gezählt wird - leider gibt er den Text, auf welchen er seine Behauptung

gründet, nicht an - so ist zu sagen, daß dieser Glaube, den Rahner
selber als «Übergabe an das bleibende Geheimnis » definiert, mit dem formell
definierten theologalen Glauben nichts zu tun hat. Die Inkomprehensibilität,
die auch in der Visio beata bestehen bleibt, ist nicht mit dem Mysterium
identisch, obwohl sie in derselben absoluten Unendlichkeit Gottes wurzelt
wie das übernatürliche Mysterium. Da aber die Unbegreiflichkeit die klare
und unmittelbare Sicht Gottes nicht ausschließt, sondern nur die
Endlichkeit und Begrenztheit dieser klaren und unmittelbaren Sicht hervorhebt, -
Thomas sagt treffend: «ipsa immensitas Dei videbitur, sed non videbitur
immense: videbitur enim totus modus, sed non totaliter» (De Veritate, VIII,
a. 2, ad 6) - ist es verständlich, daß wir zwar von der Unbegreiflichkeit Gottes
in der beseligenden Schau sprechen, aber Gott doch kein Mysterium nennen.
Auch in der natürlichen Ordnung nennen wir das klar geschaute Objekt nicht
Geheimnis, obwohl wir es nie restlos und erschöpfend erkennen können. Es
ist übrigens bezeichnend, daß Paulus seine Entrückung als Gehörtes beschreibt
(II Kor 12, 4), hingegen die Glückseligkeit als ein Sehen von Angesicht zu
Angesicht, ein nicht aenigmatisches Erkennen bezeichnet (I Kor 13, 12).

Könnte man das Anliegen Rahners als eine rein terminologische Frage
betrachten, so könnte man etwa noch zugeben, daß die Unbegreiflichkeit
Gottes in sensu lato et improprio Geheimnis genannt werden könne. Aber
es bestünde immer die Gefahr, in einen alten Irrtum zurückzufallen und zu
glauben, daß man in der Visio beata nicht den ganzen Gott, nicht die ganze
Wesenheit Gottes sehen könne.

Aber es handelt sich nicht um eine terminologische Frage. Rahner will
ja, daß die Unbegreiflichkeit Gottes die innerste Wesenheit der Seligkeit
ausmache. Nun ist aber die Unbegreiflichkeit Gottes gewiß ein notwendiger
Begleitumstand der geschöpflichen Gottesschau - Gott ist notwendigerweise

ein unendliches Objekt und alle seelischen Akte des Geschöpfes sind



Krise und Erneuerung der Theologie 439

begrenzt - aber daraus folgt nicht, daß das Geheimnis das Wesenhafte unserer
Glückseligkeit ausmache. Die Seligkeit kann nur vom Besitze des bonums
kommen, und deshalb sind wir selig, insofern wir das bonum infinitum
besitzen, und nicht, insofern wir es nicht besitzen. Wir besitzen es kraft der
Anschauung Gottes und nicht kraft des nicht-Anschauens. Deshalb ist auch
das Geheimnis ein relativer Begriff, der Gott nur in Bezug auf die Kreatur
zukommen kann, wäre es nämlich ein absoluter Begriff, so müßte es auch
Gott zugesprochen werden. Rahner scheint dies selbst zu fühlen, denn er
glaubt, daß «vielleicht in einem wahren Sinn Gott selbst als Geheimnis für
sich selbst gedacht werden kann, insofern sein absoluter Selbstbesitz eben
nicht in jener Weise des entlarvenden und unterwerfenden Umgreifens des
Erkannten von «außen» her, sondern in der eines erkennenden und liebenden
(nur in der Lehre von der immanenten Trinität Gottes in der Positivität der
Nichtidentität, die «Geheimnis» schafft, ganz zu würdigenden) Ausgehens
aus dem nie eingeholten d. h. nie abgeschafften Grund, der sich dennoch ganz
gibt, gedacht werden muß» (Band I, 450). Dies scheint uns eine ganz und gar
unhaltbare Auffassung zu sein! Gott ist sich selbst kein Geheimnis, weil
seine Erkenntnis sich selbst absolut adäquat ist, er erkennt sich, soweit er
erkennbar ist, er hat also eine ganz umfassende Erkenntnis seiner selbst
(cf. I, 14, 3). Schon der Satz, auf den sich Rahner beruft, daß nämlich Gott
«im unzugänglichen Lichte» wohnt, zeigt, daß er uns zwar unzugänglich ist,
in sich aber Licht ist! Wenn Rahner seine singulare Auffassung damit zu
begründen sucht, daß er Gottes Selbstbesitz nicht auf der Weise des
entlarvenden, von außen her unterwerfenden Umgreifens versteht, so ist darauf
zu sagen, daß man Gottes Erkenntnis nicht nach dem Maßstab des geschöpflichen

Erkennens messen darf, da ja ein jeder unserer Begriffe nur analog
Gott zugeeignet werden kann. Aber ein jeder dieser analogen Begriffe auf
Gott angewandt, muß in seiner eigenen Linie vollkommen verstanden werden,
weshalb auch der Selbsterkenntnis Gottes eine jede Art von Geheimnis-
haftigkeit abgesprochen werden muß. Auch die Art und Weise, wie Rahner
ein genaueres Verständnis der ursprünglichen Einheit des Geistes in Erkenntnis

und Freiheit daraus erhofft, daß die Erkenntnis sich am Geheimnis als
ihrem bleibenden Gegenüber nur dadurch vollende, daß sie sich in die Liebe
hinein aufhebt, - wie er auch in Gott eine Geheimnishaftigkeit annehmen zu
müssen glaubt, - wie er das Verhalten Gottes den Menschen gegenüber als
einen Selbstvollzug seines Wesens beschreibt, beweisen zur Genüge, daß er
die klassische Lehre der Analogie aufgegeben hat. Im Grunde genommen ist
seine Auffassung nicht eine reine Terminologie-Frage, noch ein Problem, das
einer Opposition zwischen biblischer und hellenistischer Mysteriumauffassung
entspringt, sondern einfachhin ein Versuch, der auf Kosten der Seinsanalogie
und der Akt-Potenzlehre zur Deutung des Glaubens neue philosophische
Begriffe heranzieht und den herkömmlichen Ausdrücken einen ganz neuen
Sinn zuschreibt. Wird aber dadurch nicht die Distinktion zwischen natürlicher

und übernatürlicher Seinsbestimmung gefährdet? Besteht nicht die
Gefahr, daß man die Transzendenz Gottes, die man durch das Hervorheben
der Unbegreiflichkeit erhöhen wollte, faktisch herabsetzt Gewiß kann man
all dies aufrecht halten, aber tut man es konsequenterweise zur neuen Deu-



440 Krise und Erneuerung der Theologie

tung, oder läßt man sie - um die eigene Ausdrucksweise Rahners zu
gebrauchen - nur als Sätze innerhalb eines eigentlichen fremden Verständnishorizontes

bestehen? Wir versagen es uns, auf diese Fragen zu antworten.

Ein anderer charakteristischer Zug der Neuen Theologie ist ein gewisser
Antiintellektualismus, der sich im Mißtrauen zu unserem begrifflichen
Denken äußert und zu einem gewissen Agnostizismus führt. Man bemüht
sich dann, diesen durch einen Sprung in den Fideismus, der oft spirituali-
stisch gefärbt ist, zu überwinden. Grund dieses Verhaltens ist, wenigstens
teilweise, das Verkennen der analogen Erkenntnis. Nicht als ob man sich
des Wortes Analogie nicht bediente, vielfach benützt man es nur, um den
Agnostizismus zu verdecken oder eine gewisse eklektizistische Haltung zu
legitimieren. Begnügen wir uns mit einigen Beispielen.

Der Artikel «Heiliger Geist» unterscheidet bezüglich der heiligenden
Wirkung der dritten Person eine zweifache Deutungsweise. Man kann die
Rolle des Hl. Geistes als etwas ihm Eigenes (proprium), oder als etwas mit
den beiden anderen Personen Gemeinsames und ihm nur Zugeschriebenes
(appropriatio) auffassen. Die erste Deutungsweise entspräche mehr der Patri-
stik des Ostens, die zweite mehr der abendländischen Theologie. Ins
aristotelische Ursachenschema umgesetzt, könnte man sagen, daß das Heilswirken
des Hl. Geistes nach der Art einer Formalursächlichkeit oder nach der Weise
der Wirkursächlichkeit aufgefaßt werden kann. Der Autor will die beiden
Deutungen nicht gegeneinander ausspielen, wenn er auch seine Sympathie
zur formalursächlichen Interpretation nicht verhehlt, die ihm ja übrigens
auch erleichtert, die den Anhängern Rahners so teure These der ungeschaffenen

Gnade zu vertreten. Auf diesen letzten Punkt werden wir vom inhaltlichen

Standpunkt noch zurückkommen, hier möchten wir nur auf die
theologische Haltung des Autors hinweisen. Er meint nämlich, beide Gruppen
von Aussagen hätten Vor- und Nachteile, man müsse sich deshalb beider
bedienen, eine mit der anderen ergänzen, und diese seine Haltung begründet
er mit der Lehre der « Analogie » Alle irdische Wirklichkeit und ihre metaphysische

Erklärung könne das übernatürliche Wirken Gottes niemals univok
und adäquat einfangen, deshalb müßten wir die Unzulänglichkeit der einen
Deutung mit den Vorteilen der anderen ergänzen und einer adäquaten
Beantwortung der Frage entsagen (Band I, 650). Vorteilhafter aber erscheint dem
Autor dennoch die formalursächliche Deutung, weil sie eine artgemäße
Übersetzung der Bildaussage von der Einwohnung des Hl. Geistes ist und
den Zwiespalt, den die andere Interpretation annehmen muß, vermeiden
kann.

Es sei zugegeben, daß alle unsere, der irdischen Wirklichkeit entnommenen

Begriffe nur im analogen Sinn Gott zugeeignet werden können, insofern

sie überhaupt eine analoge Erweiterung gestatten. Es ist auch wahr,
daß die analoge Erkenntnis wesentlich eine unvollkommene Erkenntnis ist.
Deshalb muß auch ein jedes theologische System darauf bedacht sein, die
wahren und begründeten Anliegen und Probleme anderer Systeme und
Schulen zur Kenntnis zu nehmen, sie in die eigene Synthese einzuverleiben,
es sei denn, daß man auf das systematische Erkennen ganz und gar verzichten



Krise und Erneuerung der Theologie 441

will. Dieses «Einverleiben» muß gerade bei einem System, das auf die
Seinsanalogie aufgebaut ist wie jenes des Aquinaten, verhältnismäßig leicht
durchführbar sein. Es gibt eben keine Realität, weder natürliche noch übernatürliche,

weder geschaffene, noch ungeschaffene, die außerhalb des Seinsbereiches
wäre. Aber die analoge Erkenntnis darf nicht zu einer prinzipiellen Unsicherheit,

zu einer eklektischen Auswahl der Thesen führen, wie es hier geschieht.
Deshalb wird man sich doch entscheiden müssen, entweder die formalursächliche

oder die wirkursächliche Vorstellung zu wählen, entweder für die

gratia increata als Ursache oder als Folge der gratia creata einzutreten, da
diese Thesen sich, objektiv gesehen, ausschließen. Und die Wahl wird man
nicht auf Grund einer mehr oder weniger einfachen Lösung machen müssen,
denn die Einfachheit ist nicht immer eine Garantie für die Wahrheit.

Im systematischen Teil des Artikels «Bischof» lesen wir folgenden Satz:
«Nur muß man sich hüten, in einer gewissen thesenhaften Art diese apostolische

Sendung und Gewalt möglichst begrifflich erschöpfend zu beschreiben
und dann, wenn einzelne Begriffselemente sich bei den urchristlichen
Gemeindeämtern nicht nachweisen lassen und sicherlich auch kaum faktisch
in Erscheinung getreten sind, ihnen die apostolatvertretende Gewalt
abzusprechen» (Band I, 176).

Was ist der genaue Sinn dieser Behauptung? Soll es heißen, daß man
gewisse heilsgeschichtliche Tatsachen überhaupt nicht definieren oder wenigstens

nicht begrifflich erschöpfend definieren soll Oder will man nur sagen,
daß man bei in der Geschichte begründeten Wahrheiten einen gewissen
konzeptionellen Apriorismus vermeiden soll, der den historischen Gegebenheiten

nicht Rechnung trägt und eben deshalb - nicht weil die Definition
begrifflich erschöpfend, sondern weil sie inadäquat ist - zu falschen
Folgerungen führt? Dieser Ansicht stimmen wir gerne bei, wenn wir auch die
Formulierung nicht glücklich finden.

Artikel «Priestertum» enthält folgenden befremdenden Satz: «Das Prie-
stertum definieren - selbst durch einen seiner höchsten Vollzüge (Darbringung
des eucharistischen Opfers) - heißt das Problem verfälschen» (Band II, 348).
Dieser Satz lautet so kühn, daß wir gerne annehmen würden, daß es sich
nur um einen Druckfehler handelt. Ist es aber kein Druckfehler, so ist er als

eindeutig falsch zurückzuweisen. Erstens ist der Satz so allgemein formuliert,
daß man sagen würde, der Autor lehne prinzipiell eine jede abstrakt-for-
mulierte Definition ab. Zweitens führt er zu der Folgerung, daß die bisherige
traditionelle Theologie das Problem nicht nur nicht adäquat aufgefaßt,
sondern positiv verfälscht hat. Drittens ist es Aufgabe des Theologen, das

Priestertum, das in der Hl. Schrift konkret beschrieben wird, durch Hervorheben

der wesenhaften Züge zu definieren. Viertens beschreibt die Hl. Schrift
selbst, wie der Autor im folgenden Satz sagt, das Priestertum durch die
Mittlerfunktion zwischen Gott und den Menschen.

Artikel «Jesus Christus» schließt den dogmengeschichtlichen Teil mit
folgenden Worten: «Übermäßig reich kann man die Ernte nach einem
vierhundertjährigen Ringen nicht gerade nennen. Denn über das Verhältnis der
beiden Naturen wird nur gesagt, wie wir es nicht zu verstehen haben. Wie ist
es aber positiv auszudrücken Damit rühren wir an die Grenze menschlichen



442 Krise und Erneuerung der Theologie

Bemühens, jenseits derer das Mysterium Jesus Christus liegt, das wir nur
glaubend bejahen können» (Band I, 770).

Es ist wahr, daß wir das Mysterium der Inkarnation nicht evident
machen können. Aber indem wir es glaubend bejahen, können und sollen
wir auch auf begrifflichem Wege eine tiefere Einsicht suchen, darin besteht
die fides quaerens intellectum. Auch ist die Ernte des vierhundertjährigen
Ringens nicht herabzusetzen, denn dank dieses Ringens nach Klarheit ist
es der Kirche doch gelungen, die heterodoxen Deutungen, die die ganze
Erlösung in Frage stellten, auszuschließen. Die Kirche definiert nicht positiv
philosophische Begriffe, weil sie sich dieser und auch philosophischer Systeme
nur insofern bedient, als sie einen objektiven Inhalt, eine objektive Wahrheit
ausdrücken, die auch auf der vorphilosophischen Stufe erfaßbar sind und dem
gesunden Menschenverstand zugänglich bleiben. Der Autor schließt mit
folgender Bemerkung: «Was wir hier vor uns haben - darüber sollten wir
uns nicht täuschen -, ist nur das spezifisch abendländische Verständnis von
Jesus Christus. Vielleicht werden uns andere Seiten an Christus aufgehen
und neue, den Abendländern nicht zugängliche Tiefen erschlossen, wenn
einmal östliches, asiatisches Empfinden und Denken das Mysterium Christus
ergründen» (Band I, 770). Wir wollen prinzipiell diese Möglichkeit nicht
bestreiten, nur sollte man doch betonen, daß eine neue komplementäre Sicht
nicht notwendigerweise das, was das abendländische Denken vom
Christusgeheimnis erkannt hat, aufheben wird. In Frage steht nicht, ob etwas dem
abendländischen oder dem östlichen Denken entspringt, sondern ob es

objektiv wahr ist oder nicht. Auch ist nicht gesagt, daß das östliche Denken
von metaphysisch-wesenhafter Sicht etwas noch wird hinzufügen können.

Einen Zug ins Spiritualistische zeigt der systematische Teil des Artikels
«Auferstehung». Die Erscheinungen des Auferstandenen seien nicht
grobmaterialistisch zu verstehen, da sie zwar Realitätserlebnisse seien, jedoch in
einem Offenbarungsgeschehen gründeten. Hierzu wäre vieles zu bemerken.
Realitätserlebnis ist ein von der Realität verursachtes Erlebnis. Ein menschlich

konnaturelles Realitätserlebnis wird also ein von der sinnhaften Erkenntnis

ausgehendes Erlebnis sein. Gewiß kann sich Gott auch unmittelbar dem
Intellekt erschließen - wie er es in der Gottesschau tut - er kann auch mit
Hilfe der Vorstellungskraft im Intellekt entsprechende Konzepte hervorrufen

- wie dies bei vielen Visionen geschieht - aber für den Menschen hat
immer die durch die Sinneserkenntnis angeregte intellektuelle Erkenntnis
Charakter einer experimentalen Präsenzerkenntnis. Faktisch wird auch in
der Schrift die Wirklichkeit der Erscheinungen Christi durch ihre Sinnfälligkeit

bewiesen : die Apostel sehen, hören, betasten den Körper des Heilandes.
Nun kann aber eine sinnfällige Kenntnis ohne materielles Objekt nicht
geschehen. Die Sinneserkenntnis ist auch keinem analogen Erkennen zugänglich.

Also setzt die sinnfällige Kenntnis nicht nur die Präsenz des sinnfälligen
Objektes, sondern auch das materielle Einwirken desselben Objektes auf die
Sinne voraus. Der Text des Aquinaten, auf den der Autor sich beruft (III,
54, 1 ad 2), setzt die materielle Einwirkung des Objektes auf die Sinne voraus,
unterwirft sie aber dem Geiste. Die vergeistigte Materie hat mit der
nichtvergeistigten gemeinsam, daß sie auf die Sinne einwirken kann, also natür-



Krise und Erneuerung der Theologie 443

licherweise gesehen werden kann, wenn auch das faktische Einwirken vom
Geiste abhängt. Man kann also durchaus an dem «Sich-sehen-lassen»
festhalten, ohne deshalb die Sichtbarkeit des Körpers Christi an sich als ein
striktes Geheimnis betrachten zu müssen. Ist es nicht eine ungesunde
Tendenz, die religiöse Wirklichkeit dem sichtbaren Bereich entreißen zu wollen
Faßt man nicht die Vergeistigung der Materie als eine Verflüchtigung auf,
statt sie als ein dem Geiste-unterworfen-sein der wesentlich bleibenden
Materie zu verstehen Kann man übrigens diese spiritualistische Interpretation

ohne Vergewaltigung der Texte mit der Hl. Schrift in Einklang bringen

Der Wunsch der heutigen Theologen, den ganzen Reichtum der
Tradition zu verwerten, den bisher unbekannten oder unberücksichtigten Texten
der Väter gerecht zu werden - was alles lobenswert ist - verleitet sie vielfach
dazu, ganz neue Thesen aufzustellen, die dann, obwohl sie systematisch nicht
durchdacht und auch mit der traditionellen Theologie nicht in Einklang
gebracht sind, eine begeisterte Aufnahme finden. Es besteht eine gewisse
Anomalie darin, daß oft dieselben Theologen, die sich so leicht über die
traditionelle Theologie hinwegsetzen, immer bereit sind, die Thesen Rahners
zu übernehmen. Ja, man könnte sagen, daß sich eine Theologie entwickelt,
zu derem gutenTon es gehört, gewisse Thesen zu vertreten.Wir könnten auch
diesbezüglich viele Beispiele anführen, wollen uns aber begnügen, eines dem
Artikel «Heiliger Geist» zu entnehmen.

Obwohl, wie wir schon andeuteten, der Autor mit einer gewissen Zurückhaltung

in der Frage, wie die Heilswirkung des Hl. Geistes zu verstehen ist,
Stellung nimmt, so zieht er schließlich dennoch die formalursächliche
Interpretation vor, die mit der These Rahners über die ungeschaffene Gnade
verbunden ist. Er findet, daß sie eine artgemäße Übersetzung der Bildaussage
von der Einwohnung des Hl. Geistes im begnadeten Menschen sei. Die Heiligung

geschehe dadurch, daß der Hl. Geist sich wie ein neues Lebensprinzip,
als causa quasi-formalis der Heiligung der menschlichen Person einsenkt
(Band I, 651). Diese Erklärung des Heilswirkens des Hl. Geistes scheint uns
aus vielen Gründen unhaltbar und mit den aristotelisch-thomistischen
Prinzipien der Theologie unvereinbar zu sein.

Erstens sehen wir nicht, wie diese Deutung eine artgemäße theologische
Übersetzung der Einwohnung des Hl. Geistes sein soll? Besteht denn
zwischen Wohnung und Einwohner eine formale Ursächlichkeit? Zweitens kann
der Hl. Geist nicht Formalursache unseres übernatürlichen Lebens sein, da
das Lebensprinzip eben die Natur ist, er also mit unserer Natur sub ratione
naturae vereint werden müßte. Da aber eine göttliche Person nicht ein
Akzidens unserer Natur sein kann - den Vertretern dieser Theorie ist ja
übrigens gerade der akzidentelle Charakter der Gnade ein Ärgernis - so
müßte der Hl. Geist mit unserer Natur sub ratione naturae eine substantielle
Zusammensetzung eingehen. Daß Gott aber nicht Form einer geschaffenen
Natur sein kann, müßte doch jedem, der sich mit der hypostatischen Union
und den monophysitischen Versuchen auseinandergesetzt hat, klar sein
(cf. III, 2, 1). Auf die hypostatische Union kann man sich nicht berufen, da
bei dieser die Zusammensetzung nicht sub ratione naturae geschieht und das



444 Krise und Erneuerung der Theologie

Verbum nicht als Form der menschlichen Natur betrachtet werden kann.
Auch kann man auf die Visio beata nicht zurückgreifen, da diese sich in der
dynamischen Ordnung verwirklicht und Gott äußerlich artbestimmende
Ursache der Gottesschau ist. Drittens kann die Person des Hl. Geistes mit
einer geschaffenen Natur secundum propria, d. h. exklusiv als dritte Person,
nur insofern in Zusammenhang treten, als dies auf Grund der relativen
Subsistenz geschieht gemäß dem Prinzip : omnia sunt unum, ubi non obviât
relationis oppositio. Deshalb konnte das Verbum ohne die beiden anderen
Personen die menschliche Natur Christi in der Einheit der Person verbinden.
Deshalb können auch wir mit Christus, d. h. mit der zweiten göttlichen
Person speziell, nur auf Grund ihrer menschlichen Natur in Verbindung
treten. Die Apostel konnten den menschgewordenen Gottessohn hören, sehen,
betasten, er allein wurde von der Jungfrau geboren, er allein starb auf dem
Kreuze. Abgesehen von dem Falle einer Inkarnation ist nicht ersichtlich,
wie eine göttliche Person exklusiv und ontisch mit einer Kreatur in
Verbindung treten könnte. Viertens ist es grundsätzlich falsch, in der Inhabitation

den Grund der geschaffenen Gnade zu sehen. Gott nämlich, und die

ganze Trinität ist in allen geschaffenen Dingen ontisch so intim zugegen, daß
er diesbezüglich nicht tiefer «eingesenkt» werden kann. Wenn er also auf
eine neue Art in den geistigen Wesen gegenwärtig ist, so kann das nur
relativ gedeutet werden, insofern er nämlich als Objekt - tamquam obiectum
cognitum et amatum - zugegen ist, was aber auf Grund der geschaffenen
Gnade geschieht (I, 43, 3). Also kann man wohl von einem donum increatum
oder von einer ungeschaffenen Gnade sprechen, aber dieser gnadenhafte
Besitz resultiert erst als Folge der geschaffenen Gnade und ist allen göttlichen
Personen gemeinsam, was natürlich nicht ausschließt, das wir das
Heilswirken durch Appropriation dem Hl. Geiste zuschreiben.

Wir wollen unsere Kritik auf das bisher Gesagte beschränken. Irrtümer
und Ungenauigkeiten in Einzelfragen könnte man noch eine Menge
aufweisen. Das Gesagte genügt aber, weil es auf die symptomatischen Fehler
der Neuen Theologie hinweist, deren sich auch dieses große Sammelwerk
nicht entziehen konnte. Möglicherweise wird man den Eindruck gewinnen,
als ob wir durch unsere Vorbehalte und Kritiken alles Gute, was wir anfangs
über dieses Werk sagten, wieder zunichte gemacht hätten. Dies ist aber
keineswegs der Fall. Wir sind den Autoren dieses Werkes zu großem Danke
verpflichtet, da sie das Instrumentarium des Theologen bereichert und ihm
ein ungeheures Material zur Verfügung gestellt haben. Wenn man auch nicht
alle Thesen und Gedanken annehmen, alle vorgeschlagenen Wege betreten
wird, zum Nachdenken regen sie doch an und können eben so Anlaß zur
wahren Erneuerung der Theologie geben. Gerade die scholastischen Theologen

haben allen Grund, eine Gewissenserforschung zu halten. Viele extreme
Auffassungen der Neuen Theologie sind als Reaktionen gegen Einseitigkeiten
der traditionellen Theologie zu betrachten. Die Einführung neuer Termini
oder neuer, noch ungeklärter Begriffe unter scheinbar alten Ausdrücken ist
eine Antwort auf die intellektuelle Isolation vieler scholastischer Theologen.
Es wäre aber falsch, die aktuelle theologische Krise mit der Erneuerung der



Krise und Erneuerung der Theologie 445

Theologie zu verwechseln. Die Krise ist gegenwärtig, die Erneuerung ist
erst dann zu erwarten, wenn die Krise überwunden sein wird. Unseres
Erachtens zeigt sich die Krise hauptsächlich darin, daß man neue Begriffe und
neue Prinzipien herbeizieht, ohne sich mit dem Alten auseinandergesetzt zu
haben, ja ohne überhaupt das Bedürfnis zu fühlen, einen gemeinsamen
Nenner zu suchen. Fries sagt in seinem Artikel «Theologie»: «Daraus folgt,
daß Theologie wesentlich und notwendig unabgeschlossen und unvollendet
ist, ja sein muß, daß die Theologie vom Wesen her plurale Gestalt hat und
diese Vielgestaltigkeit in der Weise der theologischen Schulen zur
Darstellung bringt» (Band II, 646). Dies alles kann gut verstanden werden.
Insofern nämlich die Theologie sich verschiedener philosophischer Anschauungen

oder Systemen bedient, entstehen notwendig auch verschiedene
theologische Schulen. Auch können wir uns mit unserem konzeptionellen Denken
und unseren analogen Begriffen nie anmaßen, die ganze Realität des Seins,
geschweige denn des Glaubens erfassen und restlos erhellen zu wollen. In
gewissem Sinne ist auch wahr, daß - wie der Autor sagt - das im Glauben
und in der Offenbarung zu Wissende immer in Beziehung zu unserem Welt-,
Seins- und Selbstverständnis des Menschen gebracht werden muß (Band II,
645). Würde man aber obigen Satz so verstehen, daß alle Schulen gleich wahr
und unwahr sind oder daß es belanglos ist, ob sie objektiv geeignet sind, die
Glaubenswahrheit auszudrücken, oder daß kein einziges System prinzipiell
objektiv wahre und endgültige Prinzipien aufstellen kann, da eben unsere
Erkenntnis nicht nur unvollständig, sondern immer auch provisorisch und
relativ ist, so öffnete man damit die Türe zu einem historischen Relativismus
und einem nominalistischen Skeptizismus. Gerade diese relativistische
Haltung verschärft die gegenwärtige Krise der Theologie. Weil man
faktisch vergißt, daß unsere Konzepte trotz ihrer Begrenztheit analog
verstanden, dennoch unwandelbare Wahrheiten erfassen können, verliert man
die nötige Achtung der Wahrheit gegenüber. Konsequenterweise wird man
die Wissenschaftlichkeit der Theologie in die positive Forschungsarbeit
verlegen, wo prinzipiell das «Ding an sich» nicht in Frage kommt, sondern Texte
oder im besten Falle die Ideen anderer erhoben werden. An die Stelle des

aristotelischen Wissenschaftsbegriffs, der auf die objektive Realität
ausgerichtet ist, tritt die Wissenschaft als Eruditionstechnik der Methode.
Die spekulative Theologie hingegen wird als eine Art origineller Versuche
vorläufigen Charakters aufgefaßt, die man einer Ornamentik gleich
unverbindlich um die Glaubenswahrheiten webt, ohne es mit ihrem objektiven
Wahrheitswert allzu ernst zu nehmen. So kommt man allmählich zu einer
positiven Theologie, die sich in immer mehr Spezialgebiete zersplittert,
und zu einer spekulativen Theologie, die alles in Frage stellt und fast nichts
beantwortet. Wir glauben, daß die Theologie gegenwärtig eine ihrer größten
Krisen durchmacht und die Größe dieser Krise äußert sich darin, daß

man sie mit der Erneuerung verwechselt. Man müßte mit dem intellektuellen

Optimismus des Aquinaten, mit der Überzeugung, daß unsere
der geschöpflichen Welt entnommenen und analog verstandenen Begriffe
geeignet sind, die objektive Realität zu erfassen, eine absolut gültige Basis
schaffen, um den historischen Relativismus und den nominalistischen Agno-



446 Krise und Erneuerung der Theologie

stizismus der Gegenwart überwinden und eine der Wahrheit dienende
Erneuerung der Theologie herbeiführen zu können. Viele Theologen glauben,
daß man die Erneuerung auf jene Art vollbringen kann, wie in den Städten
alte Häuser abgerissen und neue aufgebaut werden. Dem entsprechend
beginnen sie die Erneuerung damit, daß sie womöglich die alten Werte
zertrümmern. Es ist ein falsches Vorgehen, denn die Erneuerung der Theologie
sollte viel eher nach der Analogie des Wachstumes der Lebewesen aufgefaßt
werden. Die Lebewesen können nur durch organische Entfaltung ihrer schon
gegebenen Grundstruktur wachsen und assimilieren auch nicht Elemente,
die mit ihren vitalen Grundgesetzen unvereinbar sind. Da nun die Theologie,
wie übrigens auch die Philosophie, ein vitales Erfassen der wesentlich
bleibenden Realität durch den wesentlich bleibenden menschlichen Geist
darstellt, muß sich eine jede authentische Erneuerung in organischer Kontinuität
mit dem bisher als wahr Erkannten vollziehen. Wie man auch die heutige
Krise nicht dadurch überwinden kann, daß man sie nicht zur Kenntnis nimmt
und sich in die Vergangenheit einschließt, so kann auch der revolutionäre
Vernichtungsfuror gewisser Theologen nicht zum gewünschten Resultat
führen. Unseres Erachtens kann allein eine vom intellektuellen Optimismus
getragene, der Problematik von heute aufgeschlossene, systematisch-konzeptionelle

Arbeit, die alle positiven Ergebnisse der Gegenwart in Treue und
Kontinuität zur traditionellen Theologie verwertet, die gegenwärtige Krise
überwinden. Vom Gelingen dieser Aufgabe hängt es ab, ob die theologische
Wissenschaft in ein künftiges Stadium der Erneuerung treten oder um
Jahrhunderte zurückgeworfen wird.

Von diesem Standpunkt gesehen ist das vorliegende Werk äußerst wertvoll

und nützlich, weil es wie ein getreuer Spiegel die heutige Krise
aufdeckt und den Theologen zur Besinnung anregt, zugleich aber auch, wenigstens

teilweise, ein ernstes Bemühen darstellt, die Krise zu überwinden und
eine wahre Erneuerung der Theologie herbeizuführen.


	Krise und Erneuerung der Theologie

