Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Krise und Erneuerung der Theologie
Autor: Mehrle, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TaHnoMas MEHRLE OP

Krise und Erneuerung der Theologie

Besprechung des « Handbuches theologischer Grundbegiffe»

Die bisher erschienenen Rezensionen haben sich im allgemeinen aner-
kennend tiber das bei Kosel 1962-1963 verlegte Handbuch theologischer
Grundbegriffe geduBert. Diesem durchaus verdienten Lobe mochten auch
wir uns anschlieBen. Schon das Ausmal} der beiden Bdnde (1846 Seiten) und
der inhaltliche Reichtum (etwa 160 bearbeitete Grundbegriffe) sind ein-
drucksvoll. Ein von H. R. Schlette aufgestelltes Sachregister ermoglicht es,
Stichwérter die keine eigene Bearbeitung erhielten, aber im Zusammenhang
mit anderen Begriffen beriihrt werden, leicht aufzufinden. Der Name des
Herausgebers Heinrich Fries biirgt dafiir, daB die Mitarbeiter dieses Sammel-
werkes qualifizierte Fachgelehrte sind. Das Werk entspricht im allgemeinen
dem in dem Vorwort gesetzten Ziele. Die einzelnen Abhandlungen sind ge-
schlossen, unabhidngig und bieten Lings- und Querschnitte der Theologie.
DaB ein solches Sammelwerk kein Handbuch im iiblichen Sinne ist, versteht
sich. Es gleicht eher dem «Dictionnaire de la Foi Catholique», nur da3 eben
vor allem Fragen der Gegenwart aufgegriffen werden. Trotz der Vielfalt der
behandelten Probleme und der Unabhingigkeit der Autoren tritt eine gewisse
Einheitlichkeit im duBeren Aufbau der Abhandlungen und in der geistigen
Ausrichtung zu Tage. Die innerliche, unausgesprochene Einheit wurzelt in
der Uberzeugung, daB die heutigen Theologen mit neuen oder neu bewuft-
gewordenen Wahrheitselementen, mit neuen Aspekten und Problemstellun-
gen zu einer grundlegenden Erneuerung der Theologie beitragen kénnen.
Dieses Sammelwerk hebt sich als Frucht der sich erneuernden Theologie von
den Handbiichern und Worterbiichern {iiblicher Art ab. Deshalb entstromt
ihm, wie H. U. von Balthasar sagt, etwas Freudiges und Hoffnungsvolles.

Die extremen Auffassungen der «Neuen Theologie» werden vermieden
und die Werte der scholastischen Theologie trotz mancher Ressentiments
anerkannt. Schon die Tatsache, daB in den dogmengeschichtlichen und syste-
matischen Abhandlungen die Lehre des Aquinaten einen wesentlichen Raum
einnimmt, zeigt zur Geniige, dal man noch weit entfernt ist von jenem
profetisch angekiindigten Stadium, in dem Thomas mit wachsendem Abstand
langsam mehr in die bleibend giiltige Rolle eines Kirchenvaters einriicken
wird (Rahner-Vorgimler, Kleines Theologisches Worterbuch, Herder-Biicherei
108-109, 3. Aufl. 1963, p. 355).



Krise und Erneuerung der Theologie 423

Wir wollen in dieser Wiirdigung nicht auf jeden Artikel eingehen, sondern
mochten nur auf einige Grundziige dieses Werkes an Hand freigewdihlter,
konkreter Beispiele hinweisen. Auf der traditionellen Theologie fuBBend, aber
den Problemen der Gegenwart aufgeschlossen, gilt unsere Aufmerksamkeit
dabei vor allem den systematischen und spekulativen Teilen der Abhand-
lungen.

Jeder Theologe, vor allem der spekulative, wird mit Freude den in den
positiven Teilen verarbeiteten Reichtum der Materie begriiBen. Mit Recht
fordert man eine von den Quellen gespeiste Theologie, die auch der geschicht-
lichen Dimension der geoffenbarten Wahrheiten Rechnung triagt. DaB, rein
materiell gesehen, der systematische Teil manchmal neben dem biblischen
und dem dogmengeschichtlichen kurz bemessen ist zeigt, daB vor allem
geboten werden soll, was in der bisherigen Theologie vermif3t wird. Inhaltlich
sind nicht alle Aufsdtze gleichwertig, doch ist in den biblischen, geschicht-
lichen und dogmengeschichtlichen Teilen eine Fiille #uBerst anregender
Gedanken und Ansichten verarbeitet, denen der Systematiker sein Interesse
nicht verweigern kann. Jedermann wird den Artikel «Scholastik» von
M. D. Chenu mit Nutzen lesen. Er erhellt den Werdegang der Scholastik und
verweist auf ihre innerlichen Werte. Mit Recht verurteilt der Verfasser ge-
wisse Abarten und Auswiichse, ohne aber in einen historischen Relativismus
zu verfallen. Es geniigt diesbeziiglich, folgenden Satz zu lesen: «So wertvoll
auch die Entfaltung der sog. ‘positiven’ Theologie unter biblischem, dogma-
tischem und apologetischem Gesichtspunkt fiir eine vollauf aus den Quellen
des Glaubens gespeiste theologische Erkenntnis war und bleibt, so kann diese
Nahrungszufuhr nicht gelingen in einer Atmosphére eines mehr oder weniger
expliziten Skeptizismus gegeniiber einer sich anschlieBenden rationalen Ver-
arbeitung» (Band II, p. 492).

Wie sehr die theologischen Begriffe an Dichte gewinnen, wenn sie auf
dem Hintergrund der biblischen und dogmengeschichtlichen Entwicklung
abgezeichnet werden, beweist, um nur ein Beispiel zu geben, der Artikel
H. Vorgrimlers iiber das Bulsakrament. Wie wertvoll ist der Hinweis, «dal
ein sakramentaler Gestus und der ihn tragende theologische Grundgedanke,
wenn auch in der Differenz zwischen Altem und Neuem Bund, im atl. und
spatjiidischen Mutterboden der Kirche Jesu bereits vorgebildet waren»
(Band I, p. 204). Dies bedeutet fiir den Dogmatiker, dal3 ein vertieftes Ver-
stindnis dieses Sakramentes nicht aus der isolierten Herausarbeitung der
Stiftungsworte Jesu, sondern aus der kontinuierlichen Struktur des Heils-
handelns Gottes gewonnen werden muf3.

Besondere Anerkennung verdienen jene Abhandlungen, die zwar ganz
an der sicheren Lehre der traditionellen Theologie festhalten, sich aber den-
noch bewuflt, auch mit der Problematik der Gegenwart auseinandersetzen,
wie es A. Winklhofer in seinen Artikeln iiber « Eschatologie» und «Gericht»
tut. In einem theologischen Sammelwerk wird man auch jene pddagogisch
klar gefaBten Abhandlungen mit Freude lesen, die zwar nicht viel Originelles
aufweisen, aber doch das Wesentliche der katholischen Lehre unmiB3ver-
standlich darbieten, wie z. B. der Artikel von M. Schmaus iiber « Trinitdt».
Obwohl der Autor die systematische Theologie nicht gesondert behandelt, ist



424 Krise und Erneuerung der Theologie

das kein Mangel, da sie geniigend in den dogmengeschichtlichen Teil hinein-
verarbeitet wurde. GemdifBigt und niichtern ist auch der Artikel «Maria».
Knapp werden die neueren, sei es exegetischen, sei es spekulativen Frage-
stellungen geschildert. Die Darstellung der katholischen Lehre dient gerade
durch ihre Sachlichkeit auch dem 6kumenischen Anliegen.

Dankbar miissen wir den Verfassern sein, daBl sie sozusagen in allen
Abhandlungen das heilsgeschichtliche Moment, eines der Grundanliegen der
heutigen Theologie, sorgfiltig herausgearbeitet haben. Sosehr auch eine
Verabsolutierung und exklusive Forderung der heilsgeschichtlichen Methode
fiir die Theologie zur Gefahr werden koénnte — wir kommen noch darauf
zuriick — so niitzlich und notwendig ist es, dafl wir uns bewul3t werden, da@3
Gottes Heilslehre geschichtlich geoffenbart wurde und sein Heilshandeln auch
weiterhin in geschichtlichen Dimensionen seine Verwirklichung findet. Die
heilsgeschichtliche Betrachtungsweise war schon den &dltesten Theologen
bekannt, denken wir u. a. an Hugo von St. Viktor, und nach Chenu hat
Thomas die Summa nach dem exitus-reditus-Schema eingeteilt, um so den
Tatsachen und Ereignissen der Heilsgeschichte einen Ort anweisen zu kénnen
(Chenu, Das Werk des HI Thomas von Aquin, Styria, Graz-Wien-Koln,
1950, p. 340sq). Diese heilsgeschichtliche Betrachtungsweise wurde von
vielen Vertretern der scholastischen Theologie vernachldssigt und 16ste da-
durch bei den Schiilern ein gewisses MiBBbehagen aus, das dann wieder zu
nicht gerechtfertigten Forderungen fiihrte. In diesem Zusammenhang sagt
H. Fries in seiner Abhandlung «Theologie» beziiglich der Forderung einer
eigenen kerygmatischen Theologie: «Eine eigene Verkiindigungstheologie zu
postulieren neben der wissenschaftlichen Theologie ist eher das Signal eines
Unbehagens oder Notstandes als eine von der Sache selbst gebotene oder
legitime Forderung» (Band II, p. 653). Ahnlich urteilt Chenu im oben zitierten
Artikel: «In dem MaBe, wie eine gewisse Scholastik mehr oder weniger von
diesem obersten Gesetz und dieser urspriinglichen Einheit abgewichen ist,
hat sie die Reaktionen einer sog. ‘kerygmatischen’ Theologie, die man zu
Unrecht gegen eine scholastische Theologie ausspielt, herausgefordert und
auch verdient» (Band II, p. 492). Leider ist das kerygmatische Problem nicht
eingehender behandelt worden.

Im folgenden seien nur einige Einwdnde vorgebracht, die sich auf redak-
tionelle und inhaltliche Unrichtigkeiten beziehen. Ausfiihrlich sei nur auf
jene Auffassungen eingegangen, die keineswegs sporadisch vorkommen,
sondern einer gewissen Haltung entspringen oder auf jene Haltung hinweisen,
die zwar die Neue Theologie kennzeichnet, aber nicht zu ihren Vorziigen
gehort.

Da die einzelnen Grundbegriffe nicht immer von demselben Autor be-
handelt werden, entstehen manchmal greifbare Unebenheiten. So wird der
Grundbegriff « Geheimnis» biblisch von G. Richter, theologisch von K. Rahner
behandelt. Richter kommt zu dem SchluB3, daB3 das Wort Geheimnis im N. T.
immer ein Christusgeheimnis bedeute, und belegt seine Behauptung mit ver-
schiedenen Zitaten. Rahner beginnt seine tiefen Reflexionen mit der Aus-
sage, daB Gott das Geheimnis ist, bezieht sich aber auf kein einziges Zitat



Krise und Erneuerung der Theologie 425

des ersten Teiles, sondern fiithrt andere Schriftstellen an. Es entsteht dadurch
eine kleine Spannung, die sich durch bessere Koordinierung hétte beheben
lassen konnen.

Wenn Meinungen verschiedener Autoren angefiihrt werden, begniigt
man sich meistens mit in Klammern gesetzten Namen der Autoren ohne
nahere Angabe ihrer Werke. Hin und wieder wird auch auf Autoren hinge-
wiesen, deren Werke nicht einmal in der Bibliographie stehen, so z. B. beim
Artikel «Erlosung». Grund dieses Verfahrens wird wohl der Platzmangel
gewesen sein, der auf Kosten des wissenschaftlichen Wertes geht.

Das nach jedem Artikel angegebene Literaturverzeichnis ist bei weitem
nicht vollstindig und will es vermutlich auch nicht sein. Man begniigt sich,
vor allem die Vertreter der neueren Richtung anzufiihren. Dennoch wundert
es einen, dal3 der Artikel «Heiligkeit» Horvaths « Heiligkeit und Siinde» nicht
erwiahnt und im Artikel «Erbschuld», oder in dessen Literaturverzeichnis
das Buch Labourdettes nicht aufgenommen ist, ferner da3 Dondaines hochst
wertvolle dogmen- und theologiegeschichtliche Untersuchungen iiber die
Attrition dem Verfasser des Artikels « BuB-Sakrament» unbekannt zu sein
scheinen. (Vgl. A. Horvath, Heiligkeit und Siinde. Freiburg in der Schweiz
1943; M-M. Labourdette, Le péché originel et les origines de I’homme.
Paris 1953; H. Dondaine, L’Attrition suffisante. Paris 1943). Auch ist auf-
fallend, daB sehr viele Lexikalartikel und verhdltnismdBig wenige wissen-
schaftliche Monographien angefiihrt werden. Zur Entschuldigung der Au-
toren sei jedoch gesagt, daB3 es nicht so leicht ist, wissenschaftliche Mono-
graphien der Vertreter der Neuen Theologie anzufithren, da diese oft vor-
ziehen, ihre Gedanken dem groBen Publikum in journalistisch anmutenden
Veroffentlichungen darzulegen, bevor sie sie mit Fachtheologen besprochen
haben.

In der Auswahl der Begriffe fillt eine einseitige Beschrankung auf. Was
nicht im Blickfeld einer gewissen Gruppe moderner Theologen liegt, findet
keine Beachtung, mag es noch so aktuell und anregend sein. So wird z. B.
zur Parapsychologie, die allmdhlich ernste Fragen an den Theologen heran-
triagt, nicht Stellung genommen.

Wenden wir uns nun inhaltlichen Mingeln des Werkes zu. Ein Grund-
anliegen der Neuen Theologie ist, die Schrift nicht nur zum Erweis schon
«fertiger» theologischer Thesen anzufiihren, sondern von ihr ausgehend neue
Probleme aufzuwerfen und zu l6sen. Ferner sucht man auf aktuelle Fragen
nicht mit Hilfe der traditionellen Theologie, sondern gleichsam jeweils eine
neue Theologie konstruierend zu antworten. Die Niitzlichkeit, auf wissen-
schaftlicher Exegese griindende bibeltheologische Monographien zu ver-
fassen und diese in der systematischen Theologie zu verwerten, wird kaum
jemand leugnen kénnen. Nur wird das nicht unbedingt eine wesentliche Um-
wandlung der traditionellen Theologie herbeifiihren, da ja auch diese Theolo-
gie in der Schrift verankert ist .

! Ganz gewagt aber wire es, wollte man in den Seminarien diese von der Schrift
und von den heutigen Problemen aus sich aufbauende theologische Methode befol-



426 Krise und Erneuerung der Theologie

Gewisse Gefahren zu vermeiden, gelang den Verfassern dieses sonst
soliden und wenigstens dem guten Willen nach sich an die traditionelle
Theologie anschlieBenden Werkes nicht. Von bibeltheologischen Einzelfragen
ausgehende Artikel, als komplementédre Beitrige zwar wertvoll, verdecken
oft das Wesentliche der Frage. So bemiiht sich der Artikel « Bulsakramenty,
den ekklesiologischen Aspekt der Poenitenz herauszuarbeiten, das A. T. habe
die Siinde vor allem nicht als privates MiBverhiltnis des Einzelnen zu Gott,
sondern als einen Versto gegen den Bund Gottes gesehen. Gegen diesen
komplementédren Aspekt der BuBe ist nichts einzuwenden, aber man hitte
ausdriicklich sagen miissen, daf3 die Siinde primdr, wesentlich gesehen, eine
theologische GroBe ist und deshalb — was auch immer der Ausgangspunkt in
der HI. Schrift ist — als aversio a Deo definiert werden muB3. Auch wird nicht
aufgezeigt, daB3 eine Entwicklung in der Richtung der individuell aufge-
faBten Siinde schon im A. T. geschah. MiB3verstdandlich klingt auch folgender
Gedanke: «Es [das BuBsakrament] ist von Jesus Christus selbst gestiftet
durch die Ubertragung der Binde- und Losevollmacht an die Jiinger (...),
aber auch durch seinen Willen zur Kirche insgesamt, zum heiligen Wesen
dieser Kirche, durch seine Stiftung der Kirche in einem im Hinblick auf die
Schuld heilsgeschichtlich schon determinierten Mutterboden. Darum ruht
dieses Sakrament als Institution auf dem Gebet der ganzen Kirche fiir die
Siinder in ihr, die diesem Gebet die gnadengeschenkte Reue zu danken haben,
es ruht auf der auch subjektiven Heiligkeit und BuBe der Kirche» (Band I,
p- 213-14). Wieder verdeckt ein komplementdrer Aspekt das Wesentliche
des BuBsakramentes sozusagen ganz,namlich daf3 es kraft des Erlésungstodes
Christi wirkt, und deshalb auch als Institution darauf ruht.

Ein anderes Beispiel kénnen wir dem Artikel « Eucharistie» entnehmen.
J. Betz unterscheidet in der Schrift die urapostolische Formulierung der
Einsetzungsworte von jener des Markus und des Matthaus, die er als spétere,
wenn auch noch paldstinische Abzweigung der urapostolischen Tradition
betrachtet. In der urapostolischen, d. h. lukanischen und paulinischen Fas-
sung wird das Abendmahl als Gegenwértigsetzung des leidenden Gottes-
knechtes in AnschluB an den Deutoroisaias, in der spiteren Fassung als
Vergegenwiartigung der Trennung des Opferblutes vom Fleische, also eines
formell kultischen Opferaktes gesehen, worin ein Hinweis auf Exodus 24 zu
vermuten ist. In beiden Fillen wire das letzte Abendmahl eine Tatprophetie
gewesen und wiirde die Eucharistie als Realsymbol bestimmen, gleichwohl

gen, denn erstens sind die neuesten Probleme nicht immer die wesentlichsten Pro-
bleme der Theologie, zweitens kénnen neue Probleme meistens am besten von der
auf das Wesentliche ausgerichteten traditionellen Theologie erhellt werden. Bibel-
theologische und historische Querschnitte, so niitzlich sie auch unter Voraussetzung
einer inhaltlichen systematischen Theologie sind, kénnen von sich aus die einheit-
liche Sicht nicht ersetzen und vermitteln den Studenten ein allzu lexikalisches
Wissen. Der heutige Mensch hat das Bediirfnis nach innerlich-organischem Wissen,
wie der auBerordentliche Erfolg einer metaphysisch sehr diirftigen, wissenschaft-
lich nicht erwiesenen, auf vielen Fehlschliissen aufgebauten Synthese eines Teil-
hards de Chardin beweist.



Krise und Erneuerung der Theologie 427

ob es das Martyrium des Gottesknechtes, oder das kultische Kreuzesopfer zu
vergegenwdartigen gilt. Wir sind nicht befugt dariiber zu urteilen, inwiefern
diese Auffassung exegetisch erwiesen oder nur als eine Hypothese zu hand-
haben ist, aber rein theologisch gesehen scheint uns, da8 der Autor die beiden
erwahnten Fassungen nicht nur unterscheidet, sondern allzusehr gegeniiber-
stellt, als ob sie inhaltlich zwei ausschlieBende Interpretationen verlangten,
zwischen denen man frei wihlen kénnte. Angenommen, die lukanisch-pauli-
nische Fassung sei die urspriinglichere, so ist sie zugleich auch die primitivere,
d. h. unbestimmtere, die durch die andere Fassung gleichsam determiniert
wurde, aus dem BewuBtsein, da@3 die Selbsthingabe des Gottesknechtes den
Voraussagen des A. T. gemdB in der Form eines wahren kultischen Blut-
opfers geschah. Diese Explikation vollzog sich aber noch zu einer Zeit, als
die Offenbarung nicht abgeschlossen war, und ist in den inspirierten Schriften
des N. T. niedergelegt. Deshalb darf man nicht mehr auf eine dltere Auffas-
sung zuriickgreifen und dabei vergessen, da3 die Hingabe des Gottesknechtes
zugleich ein wahres kultisches Opfer bildete. Die eigenwillige bibeltheolo-
gische Deutung des Autors wirkt sich auch im systematischen Teile aus. Ob-
wohl er auch der anderen Fassung Rechnung tragt, moéchte er in dem Opfer
Christi wesentlich die leibhaftige Hingabe des Gottesknechtes sehen. Konse-
quenterweise definiert er die Eucharistie als die sakramentale Gegenwartig-
setzung des universell heilsentscheidenden Opfergeheimnisses « Jesus» durch
und in dem Mahl der Kirche oder als Gegenwartigsetzung und Zuwendung
des heilsuniversellen Opfers Christi im anamnetischen, opferhaften Mahl-
sakrament (Mahlopfer und Opfermahl) der Kirche. Ist ndmlich das Wesen
des Opfers Christi seine Hingabe als solche, so ist zu verstehen, dal3 der
Autor diese Hingabe im eucharistischen Opfer als Hingabe zur Speise sehen
will. So geschieht eine Akzentverschiebung von der Konsekration zum
Mahle. Die Konsekration wird dann zur «Opferbereitung» degradiert.
Das Zitat von Thomas, auf das sich der Autor beruft, nidmlich «consecra-
tione sacrificium offertur» spricht allerdings nicht von einer Opferbereitung,
sondern vom Opferakt. Der Autor geht aber nicht so weit, unter Konse-
kration nur eine Voraussetzung des eucharistischen Opfers zu sehen —
formellscholastische Ausdriicke werden ja womoglich vermieden — und
gibt zu, daB sich im Abendland die markianische Fassung durchgesetzt
hat und daB3 das Tridentinum wenigstens implizit die Identitit der Opfer-
handlung im MeB- und Kreuzesopfer kanonisiert hat. Moglicherweise hiangt
von dieser Akzentverschiebung, der wir nicht zustimmen kénnen, auch ab,
daB der Autor zweimal das Laienpriestertum vor das amtliche Priestertum
stellt. Ist ndmlich das eucharistische Opfer wesentlich ein « Mahlopfer» — und
nicht nur ein mit einem Mahl verbundenes Opfer — so miilte man eigentlich
annehmen, daf die Speisenden das Opfer darbringen und der amtliche Prie-
ster von Christus nur die Gewalt hat, durch Konsekration das Opfer zuzu-
bereiten. Dann ware auch verstiandlich, da8 der Autor die These vertritt, die
Kommunion gehére zum Wesen der Messe, ohne natiirlich genauer zu be-
stimmen wie sich die Kommunion zur Konsekration verhilt.

Im Artikel «Sakrament» lesen wir folgendes: « Was die Einsetzung der
Sakramente durch Christus betrifft, die als das Sakramentsein konstituierend



428 Krise und Erneuerung der Theologie

gilt (D 844) und die Heilsnotwendigkeit der Sakramente bereits ausreichend
begriindet, so ist man sich angesichts des exegetisch-historischen Befundes ...
einig, dal3 sie nicht verstanden werden muB im Sinne einer in der HI. Schrift
bezeugten ausdriicklichen Stiftung der sieben Sakramente durch (den histo-
rischen) Jesus. Die Glaubensiiberzeugung von der «Einsetzung durch Jesus
Christus» zielt primir nicht auf einen historischen, sondern vielmehr auf
einen theologisch-heilsrelevanten Sinn ab: Wie vieles aus dem Glaubens-
bewuBtsein explizit weder auf Jesus noch auf das NT zuriickzufiihren ist, so
konnen die Sakramente dennoch als von Christus eingesetzt gelten, da sie
im Akt der Kirchenstiftung impliziert sind (K. Rahner), da die Tradition sie
von Jesus Christus als von ihrem Urheber (im theologischen Sinn des Wortes)
herstammend iibernahm und sie die historisch-genetische Meinung iiber die
Einsetzung der Sakramente mit nicht reflektierender Geschichtsglaubigkeit
weitergab. Die sacvamenta novae legis, die fiir diese letzte Phase im Heilsplan
Gottes mit der Welt eingerichteten Heilszeichen, sind also durchaus als von
Christus eingesetzt zu betrachten, wenn sich auch die Herkunft aller Sakra-
mente von dem historischen Jesus (exegetisch) nicht nachweisen 1aBt»
(Band II, 463-464).

Dieser Abschnitt ist in seiner Formulierung so verworren, mit Aus-
driicken, deren genauer Sinn nicht feststeht so belastet, durch implizit an-
gedeutete Gedanken so iiberwuchert, dafl man unwillkiirlich den Denzinger
aufschldgt und folgenden verurteilten Satz des Modernismus zu Rate zieht:
«Sacramenta ortum habuerunt ex eo, quod Apostoli eorumque successores
ideam aliquam et intentionem Christi, suadentibus et moventibus circum-
stantiis et eventibus, interpretati sunt» (ed. XXXII, n. 3440). Nun, es sei
zugegeben, dal3 hier formell nicht das verworfen wird, was der Autor an-
deutet, aber man kann doch mit Recht erwarten, daBl in Glaubensdingen
genauere und unmiBverstidndliche Formulierungen gebraucht werden. Erstens
mochten wir wissen, ob die Sakramente «durchaus als von Christus eingesetzt
zu betrachten sind», oder tatsidchlich von ihm eingesetzt sind? Zweitens,
was versteht man genau unter dem Ausdruck «historischer Jesus» in Oppo-
sition zu einem anderen Jesus, der nicht ndher bezeichnet wird ? Mit anderen
Worten ist Jesus nur insofern als «historischer Jesus» zu betrachten als er
durch explizite exegetisch-historische Befunde nachweisbar ist, oder gibt man
zu, dall dogmatisch auch solche Taten als historisch betrachtet werden miissen,
die sich durch exegetisch-historische Befunde explizit nicht nachweisen
lassen ? Drittens, hilt es der Autor fiir moglich, daB3 die Tradition die Sakra-
mente von Jesus als von ihrem Urheber «herstammend i{ibernahm und sie
die historisch-genetische Meinung {iber die Einsetzung der Sakramente mit
nicht reflektierter Geschichtsglaubigkeit weitergab» und diese faktisch den-
noch nicht Christus als Mensch zum Urheber haben ?

Es hat den Anschein, als ob der Autor durch den apologetischen Stand-
punkt der historischen Erkennbarkeit der Griindung der Sakramente den
dogmatischen Standpunkt verdringte. Wir glauben, mit Schillebeeckx an-
nehmen zu miissen, dafl das tridentinische Dogma die reale Einsetzung aller
Sakramente durch Christus einschlieBt. Die fundamentale Einsetzung der
Kirche als Ursakrament schlieBt die Einsetzung der sieben Sakramente



Krise und Erneuerung der Theologie 429

nicht unbedingt ein, vielmehr scheint eine persdnlich-unmittelbare Fest-
legung der siebenfachen Sinnrichtung der sakramentalen sichtbaren Taten
der Kirche erforderlich, was allerdings, wenn auch implizit und confuse, doch
durch eine wirkliche Willensbekundung geschehen muBite (E. H. Schille-
beeckx, Christus Sakrament der Gottbegegnung, Mainz 1960, p. 119). Deshalb
zielt die Glaubensiiberzeugung von der Einsetzung durch Jesus Christus
primdr auf einen heilsrelevanten Sinn, der aber eben die historische Tatsache
der unmittelbaren personlichen Festlegung durch Christus einschlieBt. Ob
und wiefern dies bei den einzelnen Sakramenten auf Grund des exegetisch-
historischen Befundes explizit erwiesen werden kann, ist wieder eine andere
Frage. Moglicherweise hiangt die Auffassung des Autors mit der Lehre
Rahners iiber die Schrift als einzige materielle Glaubensquelle zusammen.

Diese Auffassung vertreten Rahner und Geiselmann in ihren Artikeln:
«Schrift und Theologie» bzw. « Tradition».

K. Rahner stellt sich vor allem auf den Standpunkt der faktischen
Brauchbarkeit von Schrift und Tradition und vertritt die These, daB fiir die
Theologie die Schrift praktisch die einzige materiale Glaubensquelle ist, an die
sie sich als schlechthin urspriingliche, unabgeleitete und norma non normata
zu wenden hat (Band II, 520). J. R. Geiselmann kommt zu einer dhnlichen
Konklusion, indem er seinen Artikel mit folgenden Worten schlieBt: «Was
den Glauben betrifft, so gilt also: ganz in der HI. Schrift und ganz in der
Tradition. Was die Sitten und Gewohnheiten anbelangt, so hei3t es: teils in
der HI. Schrift, teils in der Tradition» (Band 11, 696).

Nun diirfen uns diese exklusiv lautenden Formulierungen aber nicht
irreleiten. Das in der HI. Schrift Enthaltensein wird von Geiselmann im
weitestem Sinn verstanden: «Was den Glauben betrifft, so gilt, daBl die
HI. Schrift und die Tradition sich decken; was die HIl. Schrift betrifft, so ist
der Glaubensinhalt wenigstens dem Prinzip oder der Andeutung nach in ihr
enthalten» (Band II, 696). Auch gibt er zu, daB wir fiir den Nachweis der
Inspiration der HI. Schrift auf die Tradition angewiesen sind, ohne die der
Glaube an die Inspiration fallen miiBte (Band II, 690). Ahnlich sagt Rahner:
«Insofern gibt es natiirlich ein Dogma, das die Schrift nur so bezeugt, als sie
ein Moment der Kirche selbst ist, nicht insofern sie (auch) eine dem kirch-
lichen GlaubensbewuBtsein gegeniiberstehende GréBe ist:das Dogma iiber die
Schrift selbst, ihre Inspiriertheit und den Umfang des Kanons» (Band 11, 519).

Diese Auffassung iiber die Bedeutung der Schrift ist gewil3 interessant
und beachtenswert. Anderseits ist es aber nur Theorie, die auch ihre grofen
Nachteile hat. Wenn man bedenkt, daB gegenwirtig selbst protestantische
Theologen der Tradition immer mehr Bedeutung einrdumen und so zuge-
ben, daB sie mit der «sola Scriptura» nicht auskommen k&énnen, so wirkt die
Bemiihung katholischer Theologen, demselben Prinzip der «sola-scriptura»
einen annehmbaren Sinn zu geben, doch ein wenig grotesk. Das «teils-teils»
beziiglich des Glaubens kann doch nicht ganz ausgeschaltet werden, wie es
Geiselmann mochte, denn schon die Tatsache, daB es ein Dogma gibt, das in
der Tradition wurzelt, und der Schrift nicht entnommen werden kann, be-
weist, daf3 der Glauben teils auf die Schrift, teils auf die Tradition zuriick-
gefiihrt werden mufB3. Ob es ndmlich ein oder zwei oder auch mehrere Dogmen



430 Krise und Erneuerung der Theologie

gibt, die auf die Tradition zuriickgefiihrt werden miissen, dndert nichts an
dem Prinzip, besser gesagt, durchbricht das Prinzip der Exklusivitit der
HI. Schrift. Man kann mit Rahner sagen, es bestehe kein Grund, diesen einen
Fall zu verallgemeinern (Band II, 519). So besteht aber auch kein Grund,
das allgemeine Prinzip der sola-scriptura aufzustellen, aus dem prinzipiell
nur ein Fall ausgenommen werden diirfte. Wenn Rahner das Implizitum der
HI. Schrift womdglich zu erweitern sucht und daran eine erfolgreichere
Losung erhofft, so ist zu bemerken, daf3 nicht das apologetisch erfolgreichere
oder iiberzeugendere Verfahren zu entscheiden hat, ob die Schrift dogmatisch
als einzige materiale Glaubensquelle zu betrachten ist. Selbst wenn man die
These Rahners nur vom Standpunkt der praktischen Brauchbarkeit her ver-
tritt, so scheint sie — unseres Erachtens — zu einer prinzipiellen Einschrinkung
der Bedeutung der Tradition zu fithren, was der Tatsache nicht geniigend
Rechnung tragt, daB die Tradition logisch und zeitlich die primére und des-
halb an sich auch die reichhaltigere Quelle der Offenbarung und die HI. Schrift
nur ein wenn auch inspirierter Niederschlag derselben ist. Rahner gibt zu,
daB viele Exegeten nicht geneigt seien, die Zuriickfiihrung einiger Dogmen
auf die HI. Schrift anzuerkennen, und schreibt dies teils ihrem ungenauen
Wissen von dem betreffenden Dogma, teils ihrer dem biblizistischen Positivis-
mus verpflichteten Methode zu. Ohne diese Behauptung ganz in Abrede zu
stellen, fragen wir uns, ob eine Bibeltheologie, der selbst viele katholische
Theologen Einhalt gebieten wiirden, von groBem Vorteil wire? Bestenfalls
entwickelte sich ein Bibeltheologie, die nicht streng exegetischen Ergebnissen
entsprange, sondern auf ganz bestimmte Theologen zuriickginge, das aber
wiirde weder der Exegese noch der systematischen Theologie dienen.

Den heutigen Menschen mit Hilfe einer neuen Terminologie niher zu
kommen, ist ein anderes groB8es Anliegen der heutigen Theologie. Die Glau-
benswahrheiten sollen durch konkretere Ausdriicke oder wenigstens durch
neueren philosophischen Richtungen entlehnten Begriffe verstidndlich ge-
macht werden. Dieses Anliegen ist von der Padagogik her berechtigt. Doch
wire es bedauerlich, wollte man die alten prizisen Begriffe der Theologie
ausschalten und sich mit neueren, noch sehr unbestimmten Konzepten in der
theologischen Wissenschaft begniigen. Definitionen, die das Wesentliche aus-
driicken, wiirden durch verschwommene Umschreibungen, Bilder und Me-
taphern ersetzt werden, was unweigerlich zu Verwirrungen und MiBdeu-
tungen fithren wiirde. Wir kénnten auch hierfiir viele Beispiele aus diesem
Werke anfiithren, wollen uns aber auf einige beschranken. J. Auer sagt im
systematischen Teil des Aufsatzes «Gnade», dall Gnade im «engeren Sinne»
als Dialog zwischen Gott und Mensch zu sehen sei, in dem Gott der frei
Schenkende und der Mensch der frei Empfangende sei. Das ist eine Defini-
tion, aus der man alles und nichts erschlieen kann, es ist nicht einleuchtend,
was der Autor mit diesem heute beliebten Begriff « Dialog» definieren will
(Band I, p. 559). Den Proze8 der Begnadigung mit einem Dialog zu ver-
gleichen, ginge noch, aber damit wire Gnade im engeren Sinne nicht definiert!

Ahnliche deskriptive und deshalb nicht das Wesen aufdeckende Defini-
tionen finden sich in dem Artikel ¢« Inkarnation» von F. Malmberg. Nachdem



Krise und Erneuerung der Theologie 431

der Autor die treffende Bemerkung gemacht hat, die Exegese gelange mehr
und mehr zu der Einsicht, daB3 die Christologie des N. T. formell Soteriologie
und die Menschwerdung auf die Erlésung hingeordnet sei, fithrt er vier Theo-
rien der spekulativen Deutung der Inkarnation an. Hier interessiert uns nur
seine eigene Deutung, die er folgendermafen formuliert: « Unseren eigenen
Versuch einer spekulativ-theologischen Interpretation der hypostatischen
Einigung koénnte man mit den bekannten Worten Augustins formulieren:
Nec sic assumptus est ut prius cveatus post assumeretur, sed ut ipsa assumptione
crearetur» (Band I, 711). ‘

Dieser Satz Augustins kann und wird von allen Theologen angenommen,
denn formell besagt er nur, da@3 es zwischen Erschaffung und Aufnahme der
menschlichen Natur keinen zeitlichen Abstand gebe. Thomas begriindet dies,
indem er darauf hinweist, daB3 das Verbum zwar auch eine schon existierende
menschliche Natur hdtte aufnehmen konnen, dies aber ungebiihrlich ge-
wesen wire, da in der aufgenommenen Natur etwas hitte vernichtet werden
miissen (III 4, 2). Der Autor glaubt aber, von diesem Text ausgehend mit
Hilfe des Begriffes der Ursidchlichkeit zu jenem der hypostatischen Union
vorstoBen zu koénnen. Es gelingt ihm aber nicht zu erkldren, was die hypo-
statische Union formell zur allgemeinen effizienten Ursdchlichkeit Gottes
hinzufiigt, die doch, wie man sie immer auch auffalt, der ganzen Trinitit
zugeschrieben werden mulB. Der Autor sagt, man miisse den Mut haben,
das Mysterium der Inkarnation in iber-philosophischen Kategorien zu
denken ohne erkennen zu lassen, was er unter seinen iiber-philosophischen
Kategorien versteht. Dieses beschreibende und umschreibende Verfahren
erlaubt dem Autor, vieles auszusagen, was er trotz allen Mutes kaum wagen
wiirde, klar und eindeutig formuliert zu sagen. So lesen wir: « Bei der Mensch-
werdung teilt Gott sich schaffend so unmittelbar mit, dal dadurch ein wirk-
lich von ihm verschiedener Mensch entsteht und dieser zugleich so innig mit
ihm eins ist, dal man von einer ‘hypostatischen Union’ sprechen muf».
(Band I, 711). Da das Wort «Mensch» weder eine abstrakte noch konkret-
individuelle menschliche Natur bedeutet, noch eine Natur mit einer Existenz —
nach suarezianischer Auffassung — sondern eine in der menschlichen Natur
subsistierende Person, konnte man unseres Erachtens den Satz auch so
formulieren: « Bei der Menschwerdung teilt Gott sich schaffend so unmittelbar
mit, daf3 dadurch eine wirkliche, von ihm verschiedene menschliche Person
entsteht, die zugleich so innig mit ihm eins ist, dal man von einer ,hypo-
statischen Union’ sprechen mufBl». Das Zitat erinnert ausgesprochen an die
nestorianische LLehre. Nun wollen wir den Autor keineswegs des Nestorianis-
mus bezichtigen, denn anderswo sagt er ausdriicklich, daB3 der Gottmensch
Jesus Christus eine einzige Person sei. Wir wollen nur auf die Nachteile und
Gefahren einer beschreibenden und umschreibenden Theologie hinweisen,
der man zwar schwer eine Hiresie nachweisen kann, bei der man aber auch
nie die Evidenz hat, ob sie sich noch im Rahmen der Orthodoxie bewege.

Zum AbschluB des Artikels legt uns der Autor Ausblicke auf die moderne
theologische Problematik vor. Es ist zwar gut, wenn man stdndig vor Augen
hilt, welche Fragen noch einer Antwort harren. Weniger erfreulich ist es,
zu entdecken, daB viele dieser «neueny» Probleme dem Mangel gut definierter



432 Krise und Erneuerung der Theologie

Begriffe oder Mideutungen der traditionellen Theologie entspringen. Zu
Punkt a) sei zu bemerken, daB3 Thomas nicht nur die Moglichkeit der Mensch-
werdung des Vaters oder des Hl. Geistes lehrt, sondern auch den tiefen Kon-
venienzgrund der Menschwerdung der zweiten gottlichen Person anerkennt
(III 3, 8). Wenn also der heutige Theologe einen tieferen Sinn der Mensch-
werdung Christi darin zu finden glaubt, daB der Sohn nichts anderes sei als
das « Ja-Vater» in Person und dal} gerade diese Person den gefallenen Adams-
kindern das « Ja-Vater» vorzusprechen hatte, so hat man im besten Falle
einen neuen Konvenienzgrund entdeckt, der das, was in metaphysischer
Sicht als moglich erkannt wurde, keineswegs auller Kraft setzen kann.

Zu Punkt b) sei gesagt, daB Thomas den HI. Geist nicht als die unge-
schaffene Gnade der Vereinigung betrachtet, ihn aber als amor kennzeichnet
und dadurch den tiefsten Grund der bekannten Appropriation aufdeckt
(IIT 32, 1). Aber der Autor scheint selbst den Rahmen der Appropriation
sprengen zu wollen, denn er sagt: ¢Dieser ist es, der als ‘unerschaffene Gnade
der Vereinigung’ personlich die Menschheit Jesu in hypostatische Vereinigung
bringt mit dem Wort des Vaters ... Dieser ist es, der auch persénlich, aus und
mit der Jungfrau Maria, die dem Worte eigene Menschheit bildet, eine
Menschheit die ‘durch Aufnahme geschaffen wird’» (Band I, 714). Abgesehen
von der metaphysischen Unméglichkeit dieser Annahme, stellen wir ferner die
groBere Schriftndhe dieser Auffassung in Frage, da die heutigen Exegeten
ziemlich allgemein annehmen, daB3 Lk 1,35 sich nicht auf die dritte Person,
sondern im allgemeinen auf den Geist Gottes bezieht.

Punkt c¢) ist duBerst zweideutig und miBBverstindlich. Erstens sagt
Thomas nicht, da3 die Gnade — er spricht von der habituellen Gnade — in der
unio creaturae rationalis ad Deum bestehe, sondern dal3 dies ihr Ziel sei.
Zweitens ist gratia unionis gewil3 kein Akzidens, aber die gratia habitualis
kann nicht die menschliche Natur Christi selber sein, also muf} sie, gewil3 im
analogen Sinn zu einer Kategorie der Akzidentien gerechnet werden. Das
«Mensch-Sein in der Weise Gottes des Sohnes» schlieBt die habituelle und
akzidentelle Gnade Christi nicht aus, sondern ein.

SchlieBlich stellt der Autor unter die modernen Probleme auch folgende
Frage: «Ist es mit dieser unmittelbaren Gottesschau vereinbar, vom Glauben
des Menschen Jesus als eines Pilgers zu sprechen, was Thomas wohl zu un-
recht verneint hat?» (Band I, 715). Er unterldBt es aber nachzusehen, was
Thomas unter Glauben und Gottesschau verstanden hat.

Als Thomisten ist eines unserer ersten Anliegen, von Theologen anderer
Schulen verstanden zu werden. Ebenso ist es unser berechtigter Wunsch,
daB man wenigstens Thomas nicht milldeute und das von ihm erarbeitete
Gedankengut, wenn auch nicht restlos annehme, so doch wenigstens zur
Kenntnis nehme. Das vorliegende Werk scheint allerdings bestrebt zu sein,
diesem unserem Wunsche entgegenzukommen, doch kommen reichliche Mi3-
verstindnisse vor, auf die wir hinweisen mochten.

Artikel «Thomismus» hebt die Hauptpunkte der Lehre des Aquinaten
hervor, definiert aber den Thomismus so groBziigig, daB man sich fragen
kann, ob es heute noch nicht-thomistische Theologen gebe. Indem die Lehre



Krise und Erneuerung der Theologie 433

von Baiies als ein Extrem des Thomismus der Auffassung Stuflers gegeniiber-
gestellt wird, scheint der Autor anzudeuten, da letzterer den Thomisten
auch noch beigezihlt werden kénne, wogegen die «thomistischen» Thomisten
gewil} protestieren wiirden. Die weitherzige Definition des Thomismus bietet
gewill Vertretern anderer Schulen Gelegenheit, als thomasische Thomisten
aufzutreten. Wir bedauern iibrigens, da dem Molinismus, der auch heute
noch seine Vertreter hat und sich zu behaupten sucht, kein eigener Artikel
geweiht wurde.

Der Artikel «Erlosung» vertritt in Bezug auf die Inkarnation die Auf-
fassung des Scotus. Der Autor entkriftet jede Einwendung, indem er frei-
miitig erkldrt, daB die christozentrische Sicht des Scotus weder durch die
Viterexegese noch durch Stellen der HI. Schrift erwiesen werden kann
(Band I, p. 317-18). Es gelingt ihm aber nicht, die Lehre des Thomas aus-
zuwerten. Beziiglich der Notwendigkeit des Siihnetodes wird die Lehre des
Aquinaten der Auffassung Anselms gleichgesetzt und Scotus die Erkenntnis
zugeschrieben, daB die Unendlichkeit der Siinde Gott nicht gendétigt habe,
die Erlésung der Menschen durch den Siihnetod Christi zu wollen (Band I,
310). Dem Autor scheint die sehr differenzierte Lehre des Aquinaten in
111 1,2,2 und in IIT 46 nicht geldufig zu sein. DaThomas seine Auffassung in
der Summa gegeniiber dem Sentenzenkommentar offenkundig gedndert hat,
kann man sich nicht ohne weiteres auf den Sentenzenkommentar berufen, wie
es der Autor tut (Band I, 318). Ubrigens ist Thomas auch in der Summa nicht
so kategorisch wie spidter so viele Thomisten, weil er als Realist {iber den
Willen Gottes a priori nicht urteilen will, sondern einfachhin betont, dal3
dieser aus der HI. Schrift erschlossen werden miisse. Thomas wagt es nicht,
die Inkarnation anders als in Hinordnung auf die Erlésung zu sehen, weil
er dies eben so und nicht anders in der HI. Schrift bezeugt auffindet. Geist-
reich bemerkt Pieper («Scholastik», Koésel, 1960, p. 195), man habe diesen
Gedanken der unbegreiflichen géttlichen Freiheit, verkniipft mit dem ent-
schieden ausgesprochenen Prinzip einer primér biblischen Theologie, in
einem Werke Scotus erwarten konnen, tatsdchlich befinde er sich beim
Aquinaten. Ob es wahr ist, daB heute die Meinung des Scotus die Zustimmung
der Theologen mehr und mehr gewinne, wollen wir dahingestellt sein lassen
(Band 1, 317).

Der Artikel «Inkarnation» wiirdigt die thomistische Auffassung von der
hypostatischen Union und versucht sie zu entkriaften (Band I, 708). Wir
wollen es dem Autor gerne nachsehen, daf3 er die beiden Hauptdifferenzen
innerhalb des Thomismus — jene des Kajetan und jene, die sich auf Capreolus
beruft — nicht beriicksichtigt. Aber die Widerlegung der thomistischen Auf-
fassung finden wir doch allzu billig. Wie es auch immer mit der Moglichkeit
der Setzung eines menschlichen Verstandesaktes ohne menschlichen Verstand
sei, die Unmoglichkeit dessen, dal Gott ohne eine formell-menschliche
Existenz eine geschopfliche Natur im Dasein erhalte, ist nur fiir jenen er-
wiesen, der Dasein und Sosein identifiziert. Der Autor schreibt auch: « Und
wenn dies schon moglich sein sollte, dann bestiinde Christi menschliche Natur
auf jeden Fall nicht al/s menschliche Natur, sondern als Gott. Ist es ver-
wunderlich, dal man dieser Theorie der «Seinsekstase» ... eine unbewuflte

28



434 Krise und Erneuerung der Theologie

monophysitische Tendenz vorgeworfen hat ?» (Band I,709). Es ist verwunder-
lich, wie man eine Auffassung, die Christus zwei real verschiedene Naturen,
die g6ttliche und die menschliche, zuschreibt, einer monophysitischen Tendenz
bezichtigen kann! Existiert Christi menschliches Sosein — gleich ob es nun
kraft einer eigenen menschlichen Existenz oder kraft der géttlichen besteht —
dann existiert Christi menschliche Natur wirklich, und zwar eben als mensch-
liche Natur, da sie immer menschliche Natur bleibt. Wie konnte eine mensch-
liche Natur als Gott existieren? Allerdings bleibt es ein Mysterium, wie eine
geschopfliche Natur kraft der gottlichen Existenz bestehen kann. Die gott-
liche Existenz ist ein «esse subsistens», das eminent alle geschopflichen Exi-
stenzakte in sich enthilt. Es ist somit doch nicht unméglich — wenigstens ist
die Unmoglichkeit, wie andererseits auch die Moglichkeit, nicht positiv zu er-
weisen — anzunehmen, daBl eine geschopfliche Natur ohne einen eigenen
Existenzakt, kraft der gottlichen Existenz bestehe. Man mu@ sich aber auch
in diesem Falle hiiten, das Verbum fiir ein formales Prinzip der Menschheit
Christi zu halten. Es ist als reine Aktualitit aufzufassen, das ein Geschopf
im Dasein erhalten kann, ohne selbst in Abhidngigkeit von diesem zu geraten.
Es gibt auch Thomisten, die eine sekunddre, menschliche Existenz in Christus
annehmen. Ohne uns mit dieser Auffassung hier auseinandersetzen zu wollen,
lehnen wir sie ab, da sie uns die substantielle Einheit zu gefihrden scheint.

Nur zur Erheiterung der Thomaskenner sei darauf hingewiesen, dafl
der Verfasser des Artikels « Pridestination» voraussetzt, da3 die Lehre des
Scotus von den «kontingenten, priadeterminierenden Willensdekreten Gottes»
zur Grundlage der sog. thomistischen Schule mit ihrer Lehre von der praede-
terminatio physica wurde, obwohl er zugibt, da3 die Art und Weise, wie dies
geschah, noch historischer Klarung bediirfe (Band II, 337). Wir glauben,
daB die Kldarung schon dazu notwendig wire, um zu sehen, wie man iiber-
haupt zu dieser Voraussetzung gekommen ist. Auch da koénnen wir dem
Autor nicht folgen, wo er sagt, daB die groBen Systeme versuchen, das Pro-
blem der Priddestination durch die allein aus dem menschlich-personalen
Bereich abgeleiteten Vorstellungen zu lésen, wo sich doch der sachliche
Bereich der Schépfung und der personale Bereich der Rechtfertigung stindig
iiberschneiden (Band I, 339). Das kann man wohl beziiglich der scientia
media sagen, es trifft aber bei der praedeterminatio physica nicht zu, da
deren philosophisches Fundament nicht eine psychologische Vorstellung,
sondern eine metaphysische Sicht der Dinge ist.

Eine dhnliche fliichtige Auswertung der thomasischen Doktrin finden
wir im Artikel «Sakrament». Der Autor sagt, fiir Thomas seien die sieben
Sakramente «von Christus eingesetzte Gnadenmittel, wenngleich ihr Zeichen-
charakter nicht gédnzlich fehlt» (Band II, 459). Wenn man bedenkt, daB
Thomas sich zur Uberzeugung durchgerungen hat, da8 die Sakramente in
dem Genus der Zeichen seien und daB diese seine Auffassung in der Summa
ihren Niederschlag gefunden hat, so versteht man die obige Einschriankung
wirklich nicht. Auch betont der Aquinate immer wieder, daf3 die Sakramente
«signa protestantia fidem» seien, weshalb er sie auch «fidei sacramentan»
nennt (III, 49, 3, 1, III, 61, 4). Dem Autor ist es ein Anliegen, das Moment
der subjektiven Hinordnung zum Sakrament hervorzuheben, um so der Auf-



Krise und Erneuerung der Theologie 435

fassung eines magisch verstandenen «opus operatum» zu begegnen. Der
Wirkung der Sakramente miisse immer eine personal-geistige Realitdt im
Empfinger vorausliegen, welche die sakramentale Heilswirkung «intensiviert,
mehrt, festigt, d. h. komparativisch vollendet» (Band II, 462). Vorausgesetzt,
daB man von dem Fall der Kindertaufe absieht und unter der vorausliegenden
Realitdt eine gnadenhafte und nicht eine rein geistig-natiirliche Disposition
versteht, mit anderen Worten, vorausgesetzt, daB man den Empfang des
Sakramentes im normalen Prozel3 der Begnadigung situiert, kann obige
Behauptung einen annehmbaren Sinn haben. Nur ist man dann bestiirzt,
lesen zu miissen: ¢« Daher ist die Bemithung um die mdéglichst groe Gnaden-
menge von vornherein theologisch sinnlos, weil sie durch den Vorsatz oder
auch nur die unreflektierte Absicht des Verdienenwollens die erforderliche
Empfinglichkeit geradezu in ihr Gegenteil verkehrt; die gréBere Gnade kann
also nicht wie ein Zweck erstrebt werden, sondern stellt sich bei der selbst-
losen, nichtrechnenden, sondern sich verschenkenden personalen Hingabe
in einer Gott allein bekannten Intensitit ein» (Band II, 463).

Erstens wire zu bemerken, dafl nach Thomas der grundlegendste Akt
der Religion — und die Sakramente gehoren zur Religion — die devotio ist,
die er als Hingabe und zwar der ganzen Person versteht. Zweitens ist die
Gnade gewil nicht als eine quantitative Menge aufzufassen, aber anderseits
gibt es auch in bezug auf Qualitdten ein Wachstum, das wir nur mit Hilfe der
quantitativen Wirklichkeit entlehnten Begriffen analog ausdriicken kénnen.
Drittens darf man wohl danach streben, die Sakramente durch eine gnaden-
hafte intensive Vorbereitung mit je groBerer Hingabe zu empfangen. Viertens
ist es sicher erlaubt, danach zu streben durch eine wiirdigere Vorbereitung
durch die Sakramente eine groBere Gnade zu erlangen, die uns intensiver mit
Gott vereint. Endlich ist die Behauptung falsch, daB3 das Verdienenwollen
der Gnade die erforderliche Empfianglichkeit in ihr Gegenteil verkehre. Man
miiBte dann auch leugnen, dall das augmentum gratiae verdient werden
kann. Ist es nun mdéglich, die Vermehrung der Gnade zu verdienen, so ist
nicht einzusehen, warum das Verdienenwollen einer groBeren Gnade sinnlos
ware. Der Autor scheint sich gegen die Auffassung zur Wehr zu setzen, die
die Gnade als egoistischen Besitz, als eigene in sich anstrebbare Gréfe ansieht,
die in der klassischen Gnadenlehre der traditionellen Theologie gar nicht
begriindet ist. Gnade als Anteilnahme an der Natur Gottes, ordnet, wenn sie
auch ontisch als iibernatiirliche akzidentelle Qualifikation der Seele aufzu-
fassen ist, zugleich den Menschen radikal zur Gottesschau und zum liebenden
Gottesbesitz hin.Wer also danach trachtet, durch verdienstvolle Werke — die
Waurzel des iibernatiirlichen Verdienstes ist die Gnade — neuere Gnaden zu
erlangen und dadurch ein innigeres mit-Gott-vereint-sein erstrebt, macht
sich gewill der Gnadenvermehrung nicht unwiirdig.

Das Phédnomen, sich gegen eine falsche theologische Auffassung zu
wenden, ist iibrigens bei vielen Vertretern der Neuen Theologie und bei
manchen Autoren des vorliegenden Werkes zu beobachten. Oft nennt man
sie Handbuchtheologie, die bei den Klassikern der Theologie selbst nicht zu
finden ist. Man gibt seiner eigenen, iibrigens einem echten Anliegen ent-



436 Krise und Erneuerung der Theologie

springenden Losung eine stark {iberspitzte Formulierung, die aber dann, weil
sie einseitig betont, ebenso falsch ist wie jene, gegen die man sich zur Wehr
setzt. Oft versucht man dann noch eine Art von Alibi der Orthodoxie da-
durch zu gewinnen, daf3 man sich auf einen Text des Aquinaten oder auf den
wahren, bisher verborgenen Sinn der HI. Schrift beruft, den man erst
neuentdecken mubBte.

Die Analyse des Artikels «Geheimnis» von Rahner zeigt deutlich, daB
Rahner behauptet, dal das Wort «Geheimnis» weder bei Thomas, noch bei
Suarez ein eigentlich theologischer Terminus technicus, noch spiter zu einem
zentralen Begriff geworden sei. Um diesem Begriff einen zentralen Platz
einrdumen zu konnen, miisse man davon ausgehen, dal Gott das Geheimnis
sei. Dies konne in zweifachem Sinn verstanden werden. Im biblischen Sinn
ist Gott Geheimnis, «weil er die absolut freie, allein iiber sich selbst verfiigende
Person ist und also in seinem Verhalten, in dem er sein Wesen selbst vollzieht
und kundmacht, nur in der immer iiberraschenden, von keinem anderen
Punkt her errechenbaren Erfahrung geschichtlicher Art bekannt werden
kann» (Band I, 448). Im griechischen Sinne ist Gott Geheimnis, «weil er die
unendliche Seinsfiille ist, die vom Menschen nicht umgriffen werden kann;
er ist schlechthin das, was das ndchtliche Auge der menschlichen Erkenntnis
blendet, obwohl es vénoig vonoewe und «wesenhafte Gnosis» ist (Band I, 448).
Deutet man so die Offenbarung, dann wird Gott als Geheimnis nur vom
Menschen her und auch da nur provisorisch als Geheimnis empfunden, da es
ja in der Visio beata aufgehoben werden wird. Diese Konzeption des christ-
lichen Geheimnisses unter dem geheimnislosen griechischen Vernunftbegriff
ist auch in die kirchenamtlichen Erkldrungen eingedrungen, was u. a. daraus
zu ersehen ist, daBl immer im Plural vom Geheimnis gesprochen wird und
dieses auf die Vernunft des Pilgers bezogen wird und nicht auf das Geheimnis,
das auch die Seligkeit zu bestimmen hat. Rahner gibt aber zu, da8l man an der
Unbegreiflichkeit Gottes nichtsdestoweniger immer festgehalten habe, aber
sie nur als Einzelsatz und nicht als Verstidndnishorizont iiberhaupt begriff.

Dieser griechisch inspirierten Geheimnisdeutung gegeniiber meint Rah-
ner, dafl das Geheimnis, die Inkomprehensibilitit Gottes, das gottliche
Dunkel, das bei Gregor von Nyssa den Inhalt der Seligkeit ausmacht, nicht
diirfe «als ein Satz innerhalb eines ihm eigentlich doch fremden Verstindnis-
horizontes gelesen werden, sondern es muf3 ihm als dem Satz einer urspriing-
lichsten christlichen und biblischen Grunderfahrung die Moglichkeit ein-
gerdiumt werden, sich als Grund des eigentlich christlichen Verstdndnis-
horizontes iiberhaupt auszuwirken» (Band I, 449-450).

Dies konne geschehen, indem die Vernunft als Fihigkeit des Geheim-
nisses schlechthin verstanden wird, die Vollendung des Menschen, in dem
sich das wahre Wesen des Geistes enthiillt und zu seiner letzten Wahrheit
kommt. «Damit erweist sich der Begriff des Geheimnisses selbst als ein Ge-
heimnis, da er nicht eigentlich urspriinglich als bloBe Negativitit vom Ver-
standenen und Durchschauten her, als Grenzbegriff zum begriffenen Begreifen
verstanden werden kann, sondern immer in der transzendentalen Erfahrung
des letzten Wesens des Geistes gegeben ist, als das unsagbare, nie iiberholbare
Woraufhin des Geistes selbst, der sich durch diese seine Wesensbezogenheit



Krise und Erneuerung der Theologie 437

auf das absolute Geheimnis hin selbst als Geheimnis erweist» (Band I, 450).
Rahner erhofft auch, so einen besseren Ansatzpunkt zu einem genauen Ver-
standnis der Seligkeit und der urspriinglichen Einheit des Geistes in Erkennt-
nis und Freiheit samt der gegenseitigen Perichorese der beiden « Vermodgen »
zu gewinnen. Hat man einmal diesen Verstiandnishorizont eingenommen, so
kann man dann eine Theologie der pluralen Glaubenswirklichkeiten und
-wahrheiten als der Geheimnisse entwickeln. Rahner liebt es, von der Theolo-
gie in der Zukunft zu sprechen. Er genehmigt auch, dal man bei dieser
Forschung von dem Geheimnisbegriff der traditionellen Theologie ausgehe.

In diesen Ausfiihrungen Rahners miissen wir das Anliegen des christ-
lichen Theologen von dem Anliegen einer aus nicht-thomistischer Philo-
sophie inspirierten Problematik unterscheiden. Die Berechtigung des ersten
Anliegens wollen wir nicht bestreiten. Es besteht darin, da8 man die ober-
flichliche Klarheit einer allzu logisch konstruierten systematischen Theologie
abwehren mul, da sie zu einer Millachtung des Mysteriums fithren kann.
Aber man miil3te beachten, daB die traditionelle LLehre von der Visio intuitiva,
clara, immediata, verbunden mit der Inkomprehensibilitit Gottes, schon
selbst eine ausgewogene, allen Elementen des Problems Rechnung tragende
Formulierung ist. Gott wird unmittelbar in seiner Wesenheit gesehen, der
Glaube macht der Gottesschau Platz, und zugleich bleibt Gott fiir jede
Kreatur unendlich transzendent, unbegreiflich. Liauft man nicht Gefahr, diese
zwischen zwel extremen Irrtiimern genau ausbalanzierte Formulierung des
Glaubensinhaltes zu zerstéren, wenn man aus der Unbegreiflichkeit Gottes
das Wesen der Gliickseligkeit macht und Gott selbst als wesenhaftes Geheim-
nis auffaBt? Und entspringt diese Forderung tatsdchlich einem christlichen
Anliegen und nicht vielmehr einer gewissen philosophischen Schau der Dinge,
deren Vereinbarkeit mit der Offenbarung erst erwiesen werden mii3te? Oder
ist es ein Zufall, dal Rahner selber in Bezug auf die Geheimnisdeutung auf
Heidegger hinweist ?

Wir glauben auch, dal es gewagt und unbegriindet ist, die biblischen
und hellenistischen Begriffe des Geheimnisses gegeneinander ausspielen zu
wollen. Beide Begriffe decken sich nicht, aber sie konnen auf eine gemeinsame
metaphysische Basis zuriickgefithrt werden. Dies kann man mit Hilfe des
hellenistischen Geheimnisbegriffes leicht vollziechen. Wenn Gott in seinem
Wesen unendlich vollkommen ist, so mul3 er auch in seinen geistigen Fahig-
keiten und Tétigkeiten unendlich vollkommen sein, und ist deshalb auch der
Kreatur gegeniiber vollkommen frei. Alle seine den Menschen betreffenden
Entschliisse sind absolut frei, von der Kreatur aus nicht errechenbar — wo-
durch wir schon den biblischen Begriff des Geheimnisses aufgefunden haben.
Die Geistigkeit allein geniigt nicht, um ein mysterium stricte supernaturale
zu begriinden. Die s. g. secreta cordium der Engel und der Menschen sind
zwar einer anderen Kreatur unzuginglich und kénnen so ein mysterium
naturale genannt werden, aber sie sind keine iibernatiirlichen Geheimnisse,
da diese in der absoluten Unendlichkeit und Ubernatiirlichkeit Gottes wurzeln
miissen. Es ist auch zu verstehen, warum man von Mysterien in der Mehrzahl
spricht und die Wahrheit der Unbegreiflichkeit Gottes als Einzelsatz be-
trachtet und nicht zum allgemeinen Verstdndnishorizont macht. Das Myste-



438 Krise und Erneuerung der Theologie

rium ist fiir uns Christen immer mit dem Glauben verbunden und wird in
Glaubenssdtzen ausgedriickt. Wir betrachten es als eine Wahrheit, die wegen
Gottes Offenbarung angenommen wird, deren Inhalt aber fiir den geschopi-
lichen Verstand absolut unzugénglich bleibt. Das Objekt eines menschlichen
Glaubens ist uns zwar verborgen, aber wir nennen es nicht Mysterium, weil es
prinzipiell dem menschlichen Verstand zuginglich ist. Die secreta cordium,
die auf der geistigen Freiheit des Geschopfes beruhen, kénnen, — wie schon
gesagt — auch nur mysteria naturalia genannt werden. Ein christliches
Mysterium ist also eine Glaubenswahrheit, die in sich fiir jeden geschopf-
lichen Verstand absolut unzugidnglich ist und deshalb geoffenbart werden
muf3, um von uns angenommen zu werden. Da es mehrere Glaubenssitze gibt,
so sprechen wir von Mysterien im Plural, obwohl natiirlich Gott selber auch
als das Mysterium fiir uns genannt werden kann, insofern er mit den natiir-
lichen Kriften der Vernunft nicht faBbar ist. Wird aber Gott einmal zum
klar und unmittelbar erfaten Gegenstand des Intellektes, so besteht kein
Grund, in der Visio beata noch ein Mysterium anzunehmen, weil es dann
auch keinen Glauben mehr geben wird. Wenn Rahner meint, da8 nach
Paulus der Glaube «im wahren Sinne» zu den eschatologisch bleibenden
Giitern gezdhlt wird — leider gibt er den Text, auf welchen er seine Behaup-
tung griindet, nicht an — so ist zu sagen, daB3 dieser Glaube, den Rahner
selber als « Ubergabe an das bleibende Geheimnis» definiert, mit dem formell
definierten theologalen Glauben nichts zu tun hat. Die Inkomprehensibilitit,
die auch in der Visio beata bestehen bleibt, ist nicht mit dem Mysterium
identisch, obwohl sie in derselben absoluten Unendlichkeit Gottes wurzelt
wie das iibernatiirliche Mysterium. Da aber die Unbegreiflichkeit die klare
und unmittelbare Sicht Gottes nicht ausschlieBt, sondern nur die End-
lichkeit und Begrenztheit dieser klaren und unmittelbaren Sicht hervorhebt, —
Thomas sagt treffend: «ipsa immensitas Dei videbitur, sed non videbitur
immense : videbitur enim totus modus, sed non totaliter» (De Veritate, VIII,
a. 2, ad 6) —ist es verstdandlich, daB wir zwar von der Unbegreiflichkeit Gottes
in der beseligenden Schau sprechen, aber Gott doch kein Mysterium nennen.
Auch in der natiirlichen Ordnung nennen wir das klar geschaute Objekt nicht
Geheimnis, obwohl wir es nie restlos und erschépfend erkennen kénnen. Es
ist {ibrigens bezeichnend, daB3 Paulus seine Entriickung als Gehortes beschreibt
(II Kor 12, 4), hingegen die Gliickseligkeit als ein Sehen von Angesicht zu
Angesicht, ein nicht aenigmatisches Erkennen bezeichnet (I Kor 13, 12).

Koénnte man das Anliegen Rahners als eine rein terminologische Frage
betrachten, so konnte man etwa noch zugeben, daBl die Unbegreiflichkeit
Gottes in sensu lato et improprio Geheimnis genannt werden kdénne. Aber
es bestiinde immer die Gefahr, in einen alten Irrtum zuriickzufallen und zu
glauben, daB3 man in der Visio beata nicht den ganzen Gott, nicht die ganze
Wesenheit Gottes sehen konne.

Aber es handelt sich nicht um eine terminologische Frage. Rahner will
ja, daB die Unbegreiflichkeit Gottes die innerste Wesenheit der Seligkeit
ausmache. Nun ist aber die Unbegreiflichkeit Gottes gewil3 ein notwendiger
Begleitumstand der geschopflichen Gottesschau — Gott ist notwendiger-
weise ein unendliches Objekt und alle seelischen Akte des Geschépfes sind



Krise und Erneuerung der Theologie 439

begrenzt — aber daraus folgt nicht, dal das Geheimnis das Wesenhafte unserer
Gluckseligkeit ausmache. Die Seligkeit kann nur vom Besitze des bonums
kommen, und deshalb sind wir selig, insofern wir das bonum infinitum be-
sitzen, und nicht, insofern wir es nicht besitzen. Wir besitzen es kraft der
Anschauung Gottes und nicht kraft des nicht-Anschauens. Deshalb ist auch
das Geheimnis ein relativer Begriff, der Gott nur in Bezug auf die Kreatur
zukommen kann, wire es ndamlich ein absoluter Begriff, so miiBte es auch
Gott zugesprochen werden. Rahner scheint dies selbst zu fithlen, denn er
glaubt, daB «vielleicht in einem wahren Sinn Gott selbst als Geheimnis fiir
sich selbst gedacht werden kann, insofern sein absoluter Selbstbesitz eben
nicht in jener Weise des entlarvenden und unterwerfenden Umgreifens des
Erkannten von «aullen» her, sondern in der eines erkennenden und liebenden
(nur in der Lehre von der immanenten Trinitdit Gottes in der Positivitit der
Nichtidentitdt, die «Geheimnis» schafft, ganz zu wiirdigenden) Ausgehens
aus dem nie eingeholten d. h. nie abgeschafften Grund, der sich dennoch ganz
gibt, gedacht werden muf3» (Band I, 450). Dies scheint uns eine ganz und gar
unhaltbare Auffassung zu sein! Gott ist sich selbst kein Geheimnis, weil
seine Erkenntnis sich selbst absolut addquat ist, er erkennt sich, soweit er
erkennbar ist, er hat also eine ganz umfassende Erkenntnis seiner selbst
(cf. I, 14, 3). Schon der Satz, auf den sich Rahner beruft, da3 namlich Gott
«im unzuganglichen Lichte» wohnt, zeigt, daBl er uns zwar unzugénglich ist,
in sich aber Licht ist! Wenn Rahner seine singuldre Auffassung damit zu
begriinden sucht, daBl er Gottes Selbstbesitz nicht auf der Weise des ent-
larvenden, von aullen her unterwerfenden Umgreifens versteht, so ist darauf
zu sagen, daf3 man Gottes Erkenntnis nicht nach dem MafBstab des geschopf-
lichen Erkennens messen darf, da ja ein jeder unserer Begriffe nur analog
Gott zugeeignet werden kann. Aber ein jeder dieser analogen Begriffe auf
Gott angewandt, muB in seiner eigenen Linie vollkommen verstanden werden,
weshalb auch der Selbsterkenntnis Gottes eine jede Art von Geheimnis-
haftigkeit abgesprochen werden mufl. Auch die Art und Weise, wie Rahner
ein genaueres Verstdndnis der urspriinglichen Einheit des Geistes in Erkennt-
nis und Freiheit daraus erhofft, dal3 die Erkenntnis sich am Geheimnis als
ihrem bleibenden Gegeniiber nur dadurch vollende, daB sie sich in die Liebe
hinein aufhebt, — wie er auch in Gott eine Geheimnishaftigkeit annehmen zu
miissen glaubt, — wie er das Verhalten Gottes den Menschen gegeniiber als
einen Selbstvollzug seines Wesens beschreibt, beweisen zur Geniige, dall er
die klassische Lehre der Analogie aufgegeben hat. Im Grunde genommen ist
seine Auffassung nicht eine reine Terminologie-Frage, noch ein Problem, das
einer Opposition zwischen biblischer und hellenistischer Mysteriumauffassung
entspringt, sondern einfachhin ein Versuch, der auf Kosten der Seinsanalogie
und der Akt-Potenzlehre zur Deutung des Glaubens neue philosophische
Begriffe heranzieht und den herkémmlichen Ausdriicken einen ganz neuen
Sinn zuschreibt. Wird aber dadurch nicht die Distinktion zwischen natiir-
licher und iibernatiirlicher Seinsbestimmung gefihrdet? Besteht nicht die
Gefahr, daB3 man die Transzendenz Gottes, die man durch das Hervorheben
der Unbegreiflichkeit erhéhen wollte, faktisch herabsetzt? Gewil kann man
all dies aufrecht halten, aber tut man es konsequenterweise zur neuen Deu-



440 Krise und Erneuerung der Theologie

tung, oder 1iBt man sie — um die eigene Ausdrucksweise Rahners zu ge-
brauchen — nur als Sdtze innerhalb eines eigentlichen fremden Verstindnis-
horizontes bestehen? Wir versagen es uns, auf diese Fragen zu antworten.

Ein anderer charakteristischer Zug der Neuen Theologie ist ein gewisser
Antiintellektualismus, der sich im Mitrauen zu unserem begrifflichen
Denken duBlert und zu einem gewissen Agnostizismus fithrt. Man bemiiht
sich dann, diesen durch einen Sprung in den Fideismus, der oft spirituali-
stisch gefdrbt ist, zu iiberwinden. Grund dieses Verhaltens ist, wenigstens
teilweise, das Verkennen der analogen Erkenntnis. Nicht als ob man sich
des Wortes Analogie nicht bediente, vielfach beniitzt man es nur, um den
Agnostizismus zu verdecken oder eine gewisse eklektizistische Haltung zu
legitimieren. Begniigen wir uns mit einigen Beispielen.

Der Artikel «Heiliger Geist» unterscheidet beziiglich der heiligenden
Wirkung der dritten Person eine zweifache Deutungsweise. Man kann die
Rolle des HI. Geistes als etwas ihm Eigenes (proprium), oder als etwas mit
den beiden anderen Personen Gemeinsames und ihm nur Zugeschriebenes
(appropriatio) auffassen. Die erste Deutungsweise entspriche mehr der Patri-
stik des Ostens, die zweite mehr der abendldndischen Theologie. Ins aristo-
telische Ursachenschema umgesetzt, konnte man sagen, dafl das Heilswirken
des HI. Geistes nach der Art einer Formalursdchlichkeit oder nach der Weise
der Wirkursédchlichkeit aufgefat werden kann. Der Autor will die beiden
Deutungen nicht gegeneinander ausspielen, wenn er auch seine Sympathie
zur formalursiachlichen Interpretation nicht verhehlt, die ihm ja iibrigens
auch erleichtert, die den Anhdngern Rahners so teure These der ungeschaf-
fenen Gnade zu vertreten. Auf diesen letzten Punkt werden wir vom inhalt-
lichen Standpunkt noch zuriickkommen, hier méchten wir nur auf die theo-
logische Haltung des Autors hinweisen. Er meint ndmlich, beide Gruppen
von Aussagen hitten Vor- und Nachteile, man miisse sich deshalb beider
bedienen, eine mit der anderen ergdnzen, und diese seine Haltung begriindet
er mit der Lehre der « Analogie»! Alle irdische Wirklichkeit und ihre metaphy-
sische Erklarung konne das iibernatiirliche Wirken Gottes niemals univok
und addquat einfangen, deshalb miiBten wir die Unzuldnglichkeit der einen
Deutung mit den Vorteilen der anderen erganzen und einer addquaten Beant-
wortung der Frage entsagen (Band I, 650). Vorteilhafter aber erscheint dem
Autor dennoch die formalursidchliche Deutung, weil sie eine artgemile
Ubersetzung der Bildaussage von der Einwohnung des HI. Geistes ist und
den Zwiespalt, den die andere Interpretation annehmen mufll, vermeiden
kann.

Es sei zugegeben, dal3 alle unsere, der irdischen Wirklichkeit entnom-
menen Begriffe nur im analogen Sinn Gott zugeeignet werden konnen, inso-
fern sie iiberhaupt eine analoge Erweiterung gestatten. Es ist auch wahr,
daB3 die analoge Erkenntnis wesentlich eine unvollkommene Erkenntnis ist.
Deshalb muf3 auch ein jedes theologische System darauf bedacht sein, die
wahren und begriindeten Anliegen und Probleme anderer Systeme und
Schulen zur Kenntnis zu nehmen, sie in die eigene Synthese einzuverleiben,
es sei denn, dafl man auf das systematische Erkennen ganz und gar verzichten



Krise und Erneuerung der Theologie 441

will. Dieses «Einverleiben» mul3 gerade bei einem System, das auf die Seins-
analogie aufgebaut ist wie jenes des Aquinaten, verhédltnismaBig leicht durch-
fiihrbar sein. Es gibt eben keine Realitdt, weder natiirliche noch iibernatiir-
liche, weder geschaffene, noch ungeschaffene, die aul8erhalb des Seinsbereiches
wire. Aber die analoge Erkenntnis darf nicht zu einer prinzipiellen Unsicher-
heit, zu einer eklektischen Auswahl der Thesen fiihren, wie es hier geschieht.
Deshalb wird man sich doch entscheiden miissen, entweder die formalur-
sachliche oder die wirkursidchliche Vorstellung zu wihlen, entweder fiir die
gratia increata als Ursache oder als Folge der gratia creata einzutreten, da
diese Thesen sich, objektiv gesehen, ausschlieBen. Und die Wahl wird man
nicht auf Grund einer mehr oder weniger einfachen Lésung machen miissen,
denn die Einfachheit ist nicht immer eine Garantie fiir die Wahrheit.

Im systematischen Teil des Artikels «Bischof» lesen wir folgenden Satz:
«Nur mufl man sich hiiten, in einer gewissen thesenhaften Art diese aposto-
lische Sendung und Gewalt moglichst begrifflich erschépfend zu beschreiben
und dann, wenn einzelne Begriffselemente sich bei den urchristlichen Ge-
meindedmtern nicht nachweisen lassen und sicherlich auch kaum faktisch
in Erscheinung getreten sind, ihnen die apostolatvertretende Gewalt abzu-
sprechen» (Band I, 176).

Was ist der genaue Sinn dieser Behauptung? Soll es heilen, dal man
gewisse heilsgeschichtliche Tatsachen iiberhaupt nicht definieren oder wenig-
stens nicht begrifflich erschépfend definieren soll? Oder will man nur sagen,
daB man bei in der Geschichte begriindeten Wahrheiten einen gewissen
konzeptionellen Apriorismus vermeiden soll, der den historischen Gegeben-
heiten nicht Rechnung trdgt und eben deshalb — nicht weil die Definition
begrifflich erschépfend, sondern weil sie inaddquat ist — zu falschen Fol-
gerungen fiithrt? Dieser Ansicht stimmen wir gerne bei, wenn wir auch die
Formulierung nicht gliicklich finden.

Artikel «Priestertum» enthilt folgenden befremdenden Satz: «Das Prie-
stertum definieren — selbst durch einen seiner hochsten Vollziige (Darbringung
des eucharistischen Opfers) — heift das Problem verfdlschen» (Band II, 348).
Dieser Satz lautet so kiihn, daB wir gerne annehmen wiirden, daB3 es sich
nur um einen Druckfehler handelt. Ist es aber kein Druckfehler, so ist er als
eindeutig falsch zuriickzuweisen. Erstens ist der Satz so allgemein formuliert,
daB man sagen wiirde, der Autor lehne prinzipiell eine jede abstrakt-for-
mulierte Definition ab. Zweitens fiihrt er zu der Folgerung, daB3 die bisherige
traditionelle Theologie das Problem nicht nur nicht addquat aufgefa3t,

"sondern positiv verfdlscht hat. Drittens ist es Aufgabe des Theologen, das
Priestertum, das in der HI. Schrift konkret beschrieben wird, durch Hervor-
heben der wesenhaften Ziige zu definieren. Viertens beschreibt die Hl. Schrift
selbst, wie der Autor im folgenden Satz sagt, das Priestertum durch die
Mittlerfunktion zwischen Gott und den Menschen.

Artikel «Jesus Christus» schlieBt den dogmengeschichtlichen Teil mit
folgenden Worten: « UbermiBig reich kann man die Ernte nach einem vier-
hundertjdhrigen Ringen nicht gerade nennen. Denn iiber das Verhdltnis der
beiden Naturen wird nur gesagt, wie wir es nicht zu verstehen haben. Wie ist
es aber positiv auszudriicken ? Damit rithren wir an die Grenze menschlichen



442 Krise und Erneuerung der Theologie

Bemiihens, jenseits derer das Mysterium Jesus Christus liegt, das wir nur
glaubend bejahen kénnen» (Band I, 770).

Es ist wahr, da3 wir das Mysterium der Inkarnation nicht evident
machen koénnen. Aber indem wir es glaubend bejahen, konnen und sollen
wir auch auf begrifflichem Wege eine tiefere Einsicht suchen, darin besteht
die fides quaerens intellectum. Auch ist die Ernte des vierhundertjdhrigen
Ringens nicht herabzusetzen, denn dank dieses Ringens nach Klarheit ist
es der Kirche doch gelungen, die heterodoxen Deutungen, die die ganze
Erlésung in Frage stellten, auszuschlieBen. Die Kirche definiert nicht positiv
philosophische Begriffe, weil sie sich dieser und auch philosophischer Systeme
nur insofern bedient, als sie einen objektiven Inhalt, eine objektive Wahrheit
ausdriicken, die auch auf der vorphilosophischen Stufe erfaBbar sind und dem
gesunden Menschenverstand zugdnglich bleiben. Der Autor schlieBt mit
folgender Bemerkung: « Was wir hier vor uns haben — dariiber sollten wir
uns nicht tduschen —, ist nur das spezifisch abendldndische Verstindnis von
Jesus Christus. Vielleicht werden uns andere Seiten an Christus aufgehen
und neue, den Abendlindern nicht zugidngliche Tiefen erschlossen, wenn
einmal Ostliches, asiatisches Empfinden und Denken das Mysterium Christus
ergriinden» (Band I, 770). Wir wollen prinzipiell diese Moéglichkeit nicht
bestreiten, nur sollte man doch betonen, daB eine neue komplementire Sicht
nicht notwendigerweise das, was das abendldndische Denken vom Christus-
geheimnis erkannt hat, aufheben wird. In Frage steht nicht, ob etwas dem
abendldndischen oder dem 0Ostlichen Denken entspringt, sondern ob es ob-
jektiv wahr ist oder nicht. Auch ist nicht gesagt, daB3 das 6stliche Denken
von metaphysisch-wesenhafter Sicht etwas noch wird hinzufiigen kénnen.

Einen Zug ins Spiritualistische zeigt der systematische Teil des Artikels
«Auferstehung». Die Erscheinungen des Auferstandenen seien nicht grob-
materialistisch zu verstehen, da sie zwar Realitdtserlebnisse seien, jedoch in
einem Offenbarungsgeschehen griindeten. Hierzu wire vieles zu bemerken.
Realitdtserlebnis ist ein von der Realitdt verursachtes Erlebnis. Ein mensch-
lich konnaturelles Realitdtserlebnis wird also ein von der sinnhaften Erkennt-
nis ausgehendes Erlebnis sein. Gewi3 kann sich Gott auch unmittelbar dem
Intellekt erschlieBen — wie er es in der Gottesschau tut — er kann auch mit
Hilfe der Vorstellungskraft im Intellekt entsprechende Konzepte hervor-
rufen — wie dies bei vielen Visionen geschieht — aber fiir den Menschen hat
immer die durch die Sinneserkenntnis angeregte intellektuelle Erkenntnis
Charakter einer experimentalen Pridsenzerkenntnis. Faktisch wird auch in
der Schrift die Wirklichkeit der Erscheinungen Christi durch ihre Sinnfillig-
keit bewiesen: die Apostel sehen, horen, betasten den Korper des Heilandes.
Nun kann aber eine sinnfillige Kenntnis ohne materielles Objekt nicht ge-
schehen. Die Sinneserkenntnis ist auch keinem analogen Erkennen zuging-
lich. Also setzt die sinnfillige Kenntnis nicht nur die Prisenz des sinnfdlligen
Objektes, sondern auch das materielle Einwirken desselben Objektes auf die
Sinne voraus. Der Text des Aquinaten, auf den der Autor sich beruft (III,
54, 1 ad 2), setzt die materielle Einwirkung des Objektes auf die Sinne voraus,
unterwirft sie aber dem Geiste. Die vergeistigte Materie hat mit der nicht-
vergeistigten gemeinsam, dafl sie auf die Sinne einwirken kann, also natiir-



Krise und Erneuerung der Theologie 443

licherweise gesehen werden kann, wenn auch das faktische Einwirken vom
Geiste abhdngt. Man kann also durchaus an dem «Sich-sehen-lassen» fest-
halten, ohne deshalb die Sichtbarkeit des Korpers Christi an sich als ein
striktes Geheimnis betrachten zu miissen. Ist es nicht eine ungesunde Ten-
denz, die religidse Wirklichkeit dem sichtbaren Bereich entreilen zu wollen?
FaBt man nicht die Vergeistigung der Materie als eine Verfliichtigung auf,
statt sie als ein dem Geiste-unterworfen-sein der wesentlich bleibenden
Materie zu verstehen? Kann man iibrigens diese spiritualistische Interpreta-
tion ohne Vergewaltigung der Texte mit der Hl. Schrift in Einklang bringen ?

Der Wunsch der heutigen Theologen, den ganzen Reichtum der Tra-
dition zu verwerten, den bisher unbekannten oder unberiicksichtigten Texten
der Viter gerecht zu werden — was alles lobenswert ist — verleitet sie vielfach
dazu, ganz neue Thesen aufzustellen, die dann, obwohl sie systematisch nicht
durchdacht und auch mit der traditionellen Theologie nicht in Einklang
gebracht sind, eine begeisterte Aufnahme finden. Es besteht eine gewisse
Anomalie darin, dal3 oft dieselben Theologen, die sich so leicht iiber die
traditionelle Theologie hinwegsetzen, immer bereit sind, die Thesen Rahners
zu iibernehmen. Ja, man koénnte sagen, daB sich eine Theologie entwickelt,
zu derem guten Ton es gehort, gewisse Thesen zu vertreten. Wir kénnten auch
diesbeziiglich viele Beispiele anfithren, wollen uns aber begniigen, eines dem
Artikel «Heiliger Geist» zu entnehmen.

Obwohl, wie wir schon andeuteten, der Autor mit einer gewissen Zuriick-
haltung in der Frage, wie die Heilswirkung des HI. Geistes zu verstehen ist,
Stellung nimmt, so zieht er schliellich dennoch die formalursidchliche Inter-
pretation vor, die mit der These Rahners iiber die ungeschaffene Gnade ver-
bunden ist. Er findet, daB sie eine artgemidBe Ubersetzung der Bildaussage
von der Einwohnung des HI. Geistes im begnadeten Menschen sei. Die Heili-
gung geschehe dadurch, da3 der HI. Geist sich wie ein neues Lebensprinzip,
als causa quasi-formalis der Heiligung der menschlichen Person einsenkt
(Band I, 651). Diese Erkliarung des Heilswirkens des HI. Geistes scheint uns
aus vielen Griinden unhaltbar und mit den aristotelisch-thomistischen Prin-
zipien der Theologie unvereinbar zu sein.

Erstens sehen wir nicht, wie diese Deutung eine artgemaif3e theologische
Ubersetzung der Einwohnung des HI. Geistes sein soll? Besteht denn zwi-
schen Wohnung und Einwohner eine formale Ursdchlichkeit? Zweitens kann
der HI. Geist nicht Formalursache unseres iibernatiirlichen Lebens sein, da
das Lebensprinzip eben die Natur ist, er also mit unserer Natur sub ratione
naturae vereint werden miilte. Da aber eine gottliche Person nicht ein
Akzidens unserer Natur sein kann — den Vertretern dieser Theorie ist ja
iibrigens gerade der akzidentelle Charakter der Gnade ein Argernis — so
miiBte der HI. Geist mit unserer Natur sub ratione naturae eine substantielle
Zusammensetzung eingehen. DaBl Gott aber nicht Form einer geschaffenen
Natur sein kann, miilte doch jedem, der sich mit der hypostatischen Union
und den monophysitischen Versuchen auseinandergesetzt hat, klar sein
(cf. IIT, 2, 1). Auf die hypostatische Union kann man sich nicht berufen, da
bei dieser die Zusammensetzung nicht sub ratione naturae geschieht und das



444 Krise und Erneuerung der Theologie

Verbum nicht als Form der menschlichen Natur betrachtet werden kann.
Auch kann man auf die Visio beata nicht zuriickgreifen, da diese sich in der
dynamischen Ordnung verwirklicht und Gott 4duBerlich artbestimmende
Ursache der Gottesschau ist. Drittens kann die Person des HI. Geistes mit
einer geschaffenen Natur secundum propria, d. h. exklusiv als dritte Person,
nur insofern in Zusammenhang treten, als dies auf Grund der relativen
Subsistenz geschieht gemaf dem Prinzip: omnia sunt unum, ubi non obviat
relationis oppositio. Deshalb konnte das Verbum ohne die beiden anderen
Personen die menschliche Natur Christi in der Einheit der Person verbinden.
Deshalb koénnen auch wir mit Christus, d. h. mit der zweiten go6ttlichen
Person speziell, nur auf Grund ihrer menschlichen Natur in Verbindung
treten. Die Apostel konnten den menschgewordenen Gottessohn horen, sehen,
betasten, er allein wurde von der Jungfrau geboren, er allein starb auf dem
Kreuze. Abgesehen von dem Falle einer Inkarnation ist nicht ersichtlich,
wie eine gottliche Person exklusiv und ontisch mit einer Kreatur in Ver-
bindung treten konnte. Viertens ist es grundsitzlich falsch, in der Inhabi-
tation den Grund der geschaffenen Gnade zu sehen. Gott namlich, und die
ganze Trinitdt ist in allen geschaffenen Dingen ontisch so intim zugegen, da3
er diesbeziiglich nicht tiefer «eingesenkt» werden kann. Wenn er also auf
eine neue Art in den geistigen Wesen gegenwirtig ist, so kann das nur
relativ gedeutet werden, insofern er namlich als Objekt — tamquam obiectum
cognitum et amatum - zugegen ist, was aber auf Grund der geschaffenen
Gnade geschieht (I, 43, 3). Also kann man wohl von einem donum increatum
oder von einer ungeschaffenen Gnade sprechen, aber dieser gnadenhafte
Besitz resultiert erst als Folge der geschaffenen Gnade und ist allen goéttlichen
Personen gemeinsam, was natiirlich nicht ausschlieBt, das wir das Heils-
wirken durch Appropriation dem HI. Geiste zuschreiben.

Wir wollen unsere Kritik auf das bisher Gesagte beschrinken. Irrtiimer
und Ungenauigkeiten in Einzelfragen kénnte man noch eine Menge auf-
weisen. Das Gesagte geniigt aber, weil es auf die symptomatischen Fehler
der Neuen Theologie hinweist, deren sich auch dieses groBe Sammelwerk
nicht entziehen konnte. Méglicherweise wird man den Eindruck gewinnen,
als ob wir durch unsere Vorbehalte und Kritiken alles Gute, was wir anfangs
iiber dieses Werk sagten, wieder zunichte gemacht hidtten. Dies ist aber
keineswegs der Fall. Wir sind den Autoren dieses Werkes zu groBem Danke
verpflichtet, da sie das Instrumentarium des Theologen bereichert und ihm
ein ungeheures Material zur Verfiigung gestellt haben. Wenn man auch nicht
alle Thesen und Gedanken annehmen, alle vorgeschlagenen Wege betreten
wird, zum Nachdenken regen sie doch an und kénnen eben so Anla@l zur
wahren Erneuerung der Theologie geben. Gerade die scholastischen Theo-
logen haben allen Grund, eine Gewissenserforschung zu halten. Viele extreme
Auffassungen der Neuen Theologie sind als Reaktionen gegen Einseitigkeiten
der traditionellen Theologie zu betrachten. Die Einfithrung neuer Termini
oder neuer, noch ungeklarter Begriffe unter scheinbar alten Ausdriicken ist
eine Antwort auf die intellektuelle Isolation vieler scholastischer Theologen.
Es wire aber falsch, die aktuelle theologische Krise mit der Erneuerung der



Krise und Erneuerung der Theologie 445

Theologie zu verwechseln. Die Krise ist gegenwirtig, die Erneuerung ist
erst dann zu erwarten, wenn die Krise iiberwunden sein wird. Unseres Er-
achtens zeigt sich die Krise hauptsdchlich darin, da8 man neue Begriffe und
neue Prinzipien herbeizieht, ohne sich mit dem Alten auseinandergesetzt zu
haben, ja ohne iiberhaupt das Bediirfnis zu fiihlen, einen gemeinsamen
Nenner zu suchen. Fries sagt in seinem Artikel « Theologie»: «Daraus folgt,
daB Theologie wesentlich und notwendig unabgeschlossen und unvollendet
ist, ja sein mub}, daB3 die Theologie vom Wesen her plurale Gestalt hat und
diese Vielgestaltigkeit in der Weise der theologischen Schulen zur Dar-
stellung bringt» (Band II, 646). Dies alles kann gut verstanden werden. In-
sofern namlich die Theologie sich verschiedener philosophischer Anschauun-
gen oder Systemen bedient, entstehen notwendig auch verschiedene theo-
logische Schulen. Auch kénnen wir uns mit unserem konzeptionellen Denken
und unseren analogen Begriffen nie anmaBen, die ganze Realitdt des Seins,
geschweige denn des Glaubens erfassen und restlos erhellen zu wollen. In
gewissem Sinne ist auch wahr, dal — wie der Autor sagt — das im Glauben
und in der Offenbarung zu Wissende immer in Beziehung zu unserem Welt-,
Seins- und Selbstverstindnis des Menschen gebracht werden mufB3 (Band II,
645). Wiirde man aber obigen Satz so verstehen, dal3 alle Schulen gleich wahr
und unwahr sind oder daB es belanglos ist, ob sie objektiv geeignet sind, die
Glaubenswahrheit auszudriicken, oder daf3 kein einziges System prinzipiell
objektiv wahre und endgiiltige Prinzipien aufstellen kann, da eben unsere
Erkenntnis nicht nur unvollstindig, sondern immer auch provisorisch und
relativ ist, so 6ffnete man damit die Tiire zu einem historischen Relativismus
und einem nominalistischen Skeptizismus. Gerade diese relativistische
Haltung verschirft die gegenwirtige Krise der Theologie. Weil man fak-
tisch vergi3t, daB unsere Konzepte trotz ihrer Begrenztheit analog wver-
standen, dennoch unwandelbare Wahrheiten erfassen kénnen, verliert man
die nétige Achtung der Wahrheit gegeniiber. Konsequenterweise wird man
die Wissenschaftlichkeit der Theologie in die positive Forschungsarbeit ver-
legen, wo prinzipiell das « Ding an sich» nicht in Frage kommt, sondern Texte
oder im besten Falle die Ideen anderer erhoben werden. An die Stelle des
aristotelischen Wissenschaftsbegriffs, der auf die objektive Realitdit aus-
gerichtet ist, tritt die Wissenschaft als Eruditionstechnik der Methode.
Die spekulative Theologie hingegen wird als eine Art origineller Versuche
vorldufigen Charakters aufgefafllt, die man einer Ornamentik gleich un-
verbindlich um die Glaubenswahrheiten webt, ohne es mit ihrem objektiven
Wahrheitswert allzu ernst zu nehmen. So kommt man allmédhlich zu einer
positiven Theologie, die sich in immer mehr Spezialgebiete zersplittert,
und zu einer spekulativen Theologie, die alles in Frage stellt und fast nichts
beantwortet. Wir glauben, daB3 die Theologie gegenwartig eine ihrer gro3ten
Krisen durchmacht und die GréBe dieser Krise dullert sich darin, da@3
man sie mit der Erneuerung verwechselt. Man miilte mit dem intellek-
tuellen Optimismus des Aquinaten, mit der Uberzeugung, daB unsere
der geschopflichen Welt entnommenen und analog verstandenen Begriffe
geeignet sind, die objektive Realitit zu erfassen, eine absolut giiltige Basis
schaffen, um den historischen Relativismus und den nominalistischen Agno-



446 Krise und Erneuerung der Theologie

stizismus der Gegenwart iiberwinden und eine der Wahrheit dienende Er-
neuerung der Theologie herbeifiihren zu kénnen. Viele Theologen glauben,
daB man die Erneuerung auf jene Art vollbringen kann, wie in den Stddten
alte Hauser abgerissen und neue aufgebaut werden. Dem entsprechend be-
ginnen sie die Erneuerung damit, da sie womdglich die alten Werte zer-
triimmern. Es ist ein falsches Vorgehen, denn die Erneuerung der Theologie
sollte viel eher nach der Analogie des Wachstumes der Lebewesen aufgefal3t
werden. Die Lebewesen konnen nur durch organische Entfaltung ihrer schon
gegebenen Grundstruktur wachsen und assimilieren auch nicht Elemente,
die mit ihren vitalen Grundgesetzen unvereinbar sind. Da nun die Theologie,
wie tibrigens auch die Philosophie, ein vitales Erfassen der wesentlich blei-
benden Realitdt durch den wesentlich bleibenden menschlichen Geist dar-
stellt, muB sich eine jede authentische Erneuerung in organischer Kontinuitat
mit dem bisher als wahr Erkannten vollziehen. Wie man auch die heutige
Krise nicht dadurch iiberwinden kann, daf3 man sie nicht zur Kenntnis nimmt
und sich in die Vergangenheit einschliet, so kann auch der revolutionire
Vernichtungsfuror gewisser Theologen nicht zum gewiinschten Resultat
fiihren. Unseres Erachtens kann allein eine vom intellektuellen Optimismus
getragene, der Problematik von heute aufgeschlossene, systematisch-kon-
zeptionelle Arbeit, die alle positiven Ergebnisse der Gegenwart in Treue und
Kontinuitdt zur traditionellen Theologie verwertet, die gegenwartige Krise
iiberwinden. Vom Gelingen dieser Aufgabe hidngt es ab, ob die theologische
Wissenschaft in ein kiinftiges Stadium der Erneuerung treten oder um Jahr-
hunderte zuriickgeworfen wird.

Von diesem Standpunkt gesehen ist das vorliegende Werk duBerst wert-
voll und niitzlich, weil es wie ein getreuer Spiegel die heutige Krise auf-
deckt und den Theologen zur Besinnung anregt, zugleich aber auch, wenig-
stens teilweise, ein ernstes Bemiihen darstellt, die Krise zu iiberwinden und
eine wahre Erneuerung der Theologie herbeizufiihren.



	Krise und Erneuerung der Theologie

