
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Katholischer Konsensus mit Bultmann?

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann OP

Katholischer Konsensus mit Bultmann

Es wäre sicher eine grobe Verzeichnung, wollte man die heutige
protestantische Theologie nur auf die besonderen Positionen von Barth und
Bultmann verkürzen. Richtig ist aber, daß von diesen beiden Großen jene Fragen
scharf gestellt werden, die das Ringen um eine zeitgemäße Verkündigung
des Evangeliums wesentlich bestimmen. Diese Fragen sind auch echte Fragen
an die katholische Theologie. So ist es nicht erstaunlich, daß von Anfang an
katholische Autoren sich eingehend mit den Gedanken von Barth und
Bultmann befaßt haben.

Seit der Entmythologisierungsdebatte ging die Sympathie stark zu
Barth, Bultmann wurde von den der Exegese vorgelagerten Problemen her
kritisch unter die Lupe genommen. In neuster Zeit sind jedoch nicht
unbedeutende katholische Beiträge zum philosophischen und dogmatischen
Aspekt im Werk von Bultmann erschienen. In diese Linie stellt sich nun auch
die umfangreiche Arbeit von Hasenhüttl \

Zur Formgeschichte wird nur in einer Fußnote Stellung genommen
(334 f., Anm. 34). Das ganze Buch ist thematisch auf den Glaubensvollzug
nach Bultmann ausgerichtet. Damit werden aber auch wichtige Fragen zur
Methode der Theologie, der Glaubenswissenschaft, und zum Rechtfertigungsgeschehen

- durch den Glauben - angeschnitten. Rund Dreiviertel des
Buches sind den Anschauungen Bultmanns gewidmet (1. Teil: Die Möglichkeit

des Glaubensvollzuges, 31-136; 2. Teil: Mein Glaubensvollzug, 137-289),
auf den letzten 68 Seiten versucht der Verf., vom katholischen Glaubensverständnis

aus eine Begegnung mit Bultmann zu skizzieren (3. Teil: Versuch
einer kritischen Würdigung, 291-358).

Ganz besonderes Gewicht hat das von Rudolf Bultmann selber verfaßte
« Geleitwort ». Bultmann sieht sich vor zwei Fragen gestellt. Die erste betrifft
die Darstellung seiner Gedankengänge. « Da das Buch eine Interpretation
meiner theologischen Arbeit enthält, bin ich gefragt, ob ich diese Interpreta-

1 Gotthold Hasenhüttl : Der Glaubensvollzug. Eine Begegnung mit Rudolf
Bultmann aus katholischem Glaubensverständnis. (Koinonia. Beiträge zur oeku-
menischen Spiritualität und Theologie, Bd. 1) - Ludgerusverlag H. Wingen, Essen
1963, 399 S. (« Dieser Arbeit liegt eine Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades
an der Päpstlichen Gregorianischen Universität in Rom zugrunde.» Vorwort, 7).



400 Katholischer Konsensus mit Bultmann

tion als sachgemäß und treffend anerkenne ». Worauf er antwortet : « Ich
freue mich außerordentlich, daß ich diese Anerkennung vorbehaltlos
aussprechen kann ». Und, mit dieser « Anerkennung » noch nicht zufrieden, fügt
er folgendes Lob hinzu : « Denn ein solches Verständnis meines Anliegens
und meiner Arbeit habe ich selten gefunden, sowohl in der protestantischen
wie in der katholischen theologischen Literatur » (9). Die zweite Frage lautet :

Wieweit ist eine Begegnung zwischen Bultmann und der katholischen
Glaubenstheologie möglich Wenn wir H. richtig verstanden haben, so ist er der
Ansicht, daß die Bultmannsche Auffassung vom Glaubensvollzug wenigstens
als theologische Meinung in das katholische Glaubensverständnis
einzubauen ist. Dazu sagt Bultmann : « Es ist nun für den protestantischen Theologen

eine Freude, wenn es ihm begegnet, daß sich eine solche Gemeinsamkeit
in der Diskussion mit dem katholischen Theologen geltend macht, d. h. im
vorliegenden Fall, daß eine Gemeinsamkeit im Verständnis dessen besteht,
was 'Glaubensvollzug' bedeutet. Wie weit diese Gemeinsamkeit geht, ist
für mich nicht leicht zu entscheiden, aber sie dürfte eine weitgehende sein. »

Wohl spürt Bultmann bei H. eine « leise Kritik » seiner Ansichten, doch beeilt
er sich, vor allem die positive Seite herauszustellen : « Aber ebenso zieht sich
auch ein Verständnis [durch das Buch von H.] hindurch, das nur aus einem
gemeinsamen Verstehen der Sache erwachsen sein kann » (10).

Wir haben also dem Verfasser zu seiner hervorragenden Darstellung der
Möglichkeit und des Vollzuges der Glaubensexistenz nach Bultmann zu
gratulieren. Das Buch ist in dieser Beziehung sicher ein Erfolg. Und die Arbeit
war nicht leicht. Denn Bultmann hat ja nie eine systematische Arbeit über die
Theologie des Glaubens geschrieben. Das gesamte, ungeheuer reiche Schrifttum

des emeritierten Professors mußte berücksichtigt werden. H. zeigt sich
dieser Aufgabe voll gewachsen : die Belege sind sorgfältig ausgewählt,
ergänzt durch zahlreiche Verweise. Der Verfasser beherrscht auch die das
Thema, betreffende Literatur über Bultmann. Wertvoll sind in diesem
Zusammenhang die vielen Richtigstellungen von Fehlinterpretationen. Wir
erwähnen nur kurz die katholischen Autoren, die H. in wichtigen Punkten
und, wie es uns scheint, in überzeugender Weise ergänzt : L. Malevez (85,
Anm. 96 ; 148, Anm. 32), R. Marié (177, Anm. 38 ; 170, Anm. 29 ; 307, Anm.
12), H. Fries (141, Anm. 12), F. Theunis (133, Anm. 15 ; 210, Anm. 149), J. E.
Scheid (61, Anm. 121 ; 301, Anm. 14 ; 307, Anm. 12). Aufhellend sind auch
die beiden Exkurse « Ist Jesus Christus Gott ?» (108-128) und « Nimmt das

ewige Leben ein Ende » (278-286).
Doch handelt es sich nicht nur um eine tadellose, technisch und methodisch

korrekte Darstellung der Äußerungen Bultmanns. Der Verf. hat auch
das Anliegen Bultmanns von innen, d. h. von der Sache her verstanden.
Das Ziel einer « verstehenden Interpretation » (286, vgl. 22 u. 354) wird
erreicht. Das ist zweifellos eine Leistung, die innerhalb der Geschichte der
ökumenischen Literatur zu würdigen ist. Wir geben das Wort noch einmal
Bultmann : « Eine künftige Diskussion wird um so brüderlicher und fruchtbarer
sein, je mehr sie in einer Atmosphäre geführt wird, die durch ein grundsätzliches

Einverständnis über das Wesen des Glaubensvollzuges bestimmt ist.
Daß das vorliegende Buch in besonderem Maße dazu beiträgt, diese Atmo-



Katholischer Konsensus mit Bultmann 401

Sphäre zu schaffen, darin erblicke ich sein besonderes Verdienst. Und so kann
ich nur mit Dank von ihm Abschied nehmen und mit dem Wunsche, daß es

in der künftigen Diskussion wirksam werde » (11).

Nun geht es aber nicht nur um Darstellung, sondern auch um « Begegnung

», nicht nur um Verstehen, sondern auch um « Diskussion ». Die Arbeit
von H. ist so angelegt, daß sie in einer « kritischen Würdigung » gipfelt. Und
diese « Würdigung » läuft auf einen gewissen Konsensus mit Bultmann hinaus.
Was ist dazu zu sagen

Auch Bultmann spricht in seinem « Geleitwort » von dieser zweiten
Zielsetzung des Buches - und zwar mit außerordentlicher Präzision. Völlig
einverstanden erklärt er sich mit der Art und Weise, wie H. den Begriff des
« Vorverständnisses » und die grundlegende Unterscheidung zwischen « onto-
logisch » und « ontisch », « existential» und « existentiell » (vgl. 38 f., Anm. 37,

u. 307 f.) formuliert. Auch bezüglich der « paradoxen Indentität » findet
Bultmann seine eigenen Anschauungen bestätigt (9). Damit kommt ein
Konsensus in wichtigen Instrumentalbegriffen zur Geltung. In einer weiteren
Konkretisierung der Problematik nennt Bultmann drei bedeutsame
Berührungspunkte zwischen seiner und H.s Theologie : 1. die Charakterisierung
des Glaubensvollzuges als « das Sich-selbst-bestimmen-lassen durch die
Begegnung mit Christus », 2. das Verständnis des « simul iustus - simul peccator»
als « paradoxe Existenzweise des Glaubenden » und 3. das «sola, fide »-Prinzip,

insofern es das « Tun » (nicht die Werke des im Glauben durch das

eschatologische Ereignis erneuerten Menschen einschließt (10). In allen diesen
Punkten findet Bultmann sich in Einklang mit den von H. aus «

katholischem Glaubensverständnis » vorgelegten Ansichten. Die Einigkeit wird für
ihn erst fraglich, wenn es um das Verständnis der Kirche geht. Die Schwierigkeit

würde also vorwiegend von einer auseinanderstrebenden Ekklesiologie
herkommen.

Anders geht H. im dritten und abschließenden Teil seines Buches vor.
Neben « kleineren Hinweisen » (351-354) erwähnt er fünf größere Punkte, in
denen nach seiner Meinung Elemente des Bultmannschen Glaubensvollzugs
der katholischen Theologie weitgehend entgegenkommen. Dazu erlauben wir
uns einige Bemerkungen.

Bezüglich der ersten beiden Punkte haben wir keine großen Bedenken.
Sicher werden in Bultmanns Ausführungen zum « Vorverständnis » wichtige
Anliegen der katholischen Überlieferung aufgenommen (vgl. 295-302). Auch
führt Bultmanns «Sündenbegriff» an nicht wenigen Stellen in erstaunliche
Nähe zur katholischen Theologie (vgl. 303-312). Innerhalb dieser ersten beiden

Themenkreise kann also - besonders im Vergleiche zur klassischen
protestantischen Lehre - eine gewisse konvergierende Tendenz zwischen
Bultmann und katholischem Denken geltend gemacht werden.

Der dritte Punkt wird von H. mit « Zur Bedeutung Christi für den
Glaubensvollzug » überschrieben (312-323). Selbstverständlich ist auch nach
katholischer Ansicht Christus und das Christusgeschehen von höchster
Bedeutung für den Glauben. Es kommt jedoch darauf an, wie diese Bedeutung
in die Sprache der Theologie übersetzt wird. Für Bultmann ist Christus

26



402 Katholischer Konsensus mit Bultmann

konstitutiv für den Glauben, weil das menschgewordene Wort das eschatolo-
gische Ereignis bedeutet, weil nur durch dieses dem Menschen die Möglichkeit

geboten wird, selber (im Glauben) eschatologisch (d. h. von einer neuen
Zukunft her) zu existieren. H. bringt aber mit dieser Thematik einen Topos
aus der scholastischen Theologie, die Diskussion um das Konstitutiv oder
obiectum formale des Glaubens, in Verbindung. Nach Thomas (der von H.
eifrig zitiert wird ist das Formalobjekt des Glaubens die Veritas prima, d. h.
increata, das ungeschaffene Sprechen Gottes. Das ist nach H. eine « Vereinfachung

» oder «Glättung» (316), eine «Abschwächung» der Paradoxie des
Wortes Gottes (322). Analog zur gläubigen Existenz - in der Welt und doch
nicht von der Welt - darf auch das Motiv des Glaubens nicht in eine reine
transzendente Bezeugung aufgelöst werden (317). So gehört nach H. auch das

geschichtliche Christusereignis zum eigentlichen Glaubensgegenstand.
Hier geraten aber verschiedene Sprech- und Denkweisen durcheinander.

Denn « konstitutiv » nach Bultmann ist nicht gleichzusetzen mit dem
scholastischen obiectum formale. Bei Thomas handelt es sich um eine innere
Strukturanalyse des Glaubensaktes, bei Bultmann um eine existentiale
Interpretation der gläubigen Existenz. Zu dieser gehört notwendig die geschichtliche

Situation des Glaubenden. In diesem Kontext ist es durchaus legitim,
ein geschichtliches Ereignis, die Heilstat Christi, als konstitutiv für den Glauben

zu bezeichnen. Doch ist es nicht statthaft, diese Kategorien - wie FI. es

tut - zurückzuprojizieren auf das scholastische Problem des den Glauben letztlich

spezifizierenden Gegenstandes. Wir meinen also, daß man Bultmann nicht
näher kommt, wenn man sagt, Christus sei auch als Mensch und geschichtliches

Ereignis Motiv des Glaubens. Auch sehen wir in der Bultmannschen
Betonung der Bedeutsamkeit des Christusereignisses für den Glauben eine

ganze Reihe von ungelösten Problemen. Bultmann will doch nicht nur das

Spezifische des christlichen Glaubens, sondern das den Glauben überhaupt
Bestimmende erfassen. Wie kann es dann aber im Alten Testament wirklichen

Heilsglauben geben, wenn das diesen Glauben konstituierende Ereignis,
die eschatologische Tat Gottes, noch aussteht Diese Frage ist nicht aus der
Luft gegriffen, sie drängt sich einem z. B. beim Lesen des Aufsatzes «

Weissagung und Erfüllung» von Bultmann (GV II, 162-186) förmlich auf.
Der vierte Punkt, den H. ausführlich behandelt, bezieht sich auf die

Bedeutung der Verkündigung, bzw. der Kirche, für den Glaubensvollzug
(323-340). Für Bultmann ist die Kirche ein eschatologisches Phänomen,
und ihre Verkündigung ebenso konstitutiv für den Glauben wie das
Christusgeschehen. H. versucht diese Sicht in die katholische Glaubenstheologie
aufzunehmen. Doch werden die Begriffe zuwenig geklärt. Auch hier bedeuten
« konstitutiv » und « Glaubensgrund » nach Bultmann nicht dasselbe wie
« formell » und « Gegenstand » in der scholastischen Theologie. Richtig ist
aber, daß die Verkündigung nicht nur bloße Mitteilung, reines Zeichen ist,
sondern geisterfüllte Bezeugung. Vom kirchlichen Pneuma her wäre sicher
noch manches zu sagen, was in der herkömmlichen Theologie des Glaubens
nur ungenügend zum Ausdruck kommt.

« Ist der Glaube eine Tugend ?» Mit diesem Titel will H. einen fünften
positiven Berührungspunkt zwischen Bultmann und der katholischen Glau-



Katholischer Konsensus mit Bultmann 403

benstheologie aufzeigen (340-350). Die « kritische Würdigung » wird jedoch in
diesem Abschnitt sehr kritisch für die katholische Lehrüberlieferung. Daß
« Tugend » im modernen Sprachgebrauch keinen guten Klang mehr besitzt,
ist allbekannt. Auch dürfte vorausgesetzt werden, daß in der theologischen
Rede « Tugend », d. h. christliche Tugend, wie Glaube und Liebe, etwas ganz
anderes bezeichnet, als « Tugend » nach einer rein humanistischen Konzeption.
H. geht es aber nicht nur um das Wort, sondern um den Inhalt. Glaube ist
für ihn zu einer « reinen Beziehung » (346) geworden. Illustriert wird das durch
eine Analogie zur Wirkkraft der Sakramente. Auch diese besteht nach H.
nicht in einer « virtus » (weder in einer « physica » noch in einer « moralis »

sondern in einer « relatio », in einem « ordo ad finem » (345).
Noch ein Passus ist in diesem Abschnitt bezeichnend, nämlich der, wo

H. vom personalen Sein spricht. Dieses ereignet sich in Begegnung, wenn der
Mensch nicht irgend ein « Vorhandenes » wählt, sondern « sich selbst »,

indem er seine Person ganz auf den anderen bezieht. « Die Person ist dann durch
die Existenz gesetzt, da die formale Konstitution der Person durch die
Existenz gewirkt wird » (341). Dafür wird dann auf Thomas (S. th., II, q. 19,

a. 1, ad 4) verwiesen : « esse pertinet ad ipsam constitutionem personae »

(314, Anm. 3). Doch meint Thomas mit Konstitution das « esse in actu primo»,
nicht « in actu secundo » wie im Horizont der modernen personalistischen
Existenzphilosophie (Thomas, a. a. O. : « esse se habet in ratione termini.
Et ideo unitas personae requirit unitatem ipsius esse completo et personalis.
Sed operatio est quidam effectus personae »).

Diese Mängel wollen wir jedoch nicht überbetonen. Sie beziehen sich ja
nur auf am Rande Vermerktes. Auch übersehen wir nicht, daß H. seinen letzten

Teil mit « Versuch » überschreibt. Wir bedauern aber, daß auf die
außerordentlich sorgfältige Information über Bultmann ein Schlußkapitel folgt,
in dem nicht mehr dieselbe Zuständigkeit aufleuchtet.

Auch verstehen wir den ganzen Aufbau des letzten Teiles nicht recht,
in dem die Gedanken Bultmanns mit der katholischen Theologie in Begegnung
gebracht werden sollen. Wir glauben wirklich, daß eine solche Begegnung
möglich ist. Ja wir möchten sogar behaupten, daß sie noch weiter reicht, als
es nach den Darlegungen von H. scheinen möchte. Die Voraussetzung dafür
aber wäre, daß man sich streng auf das Thema der formalen Struktur des

Glaubensvollzuges konzentriert. Dieses Thema müßte ferner situiert, d. h.
auf jener Ebene, auf der es sich seiner eigenen Problematik nach bewegt,
herausgearbeitet werden. Das würde dann auch eine deutliche Abgrenzung
gegenüber allen jenen Problemen erfordern, die in der Bultmannschen
Fragestellung zweifellos zu kurz kommen - und für das katholische Glaubensverständnis

lebensnotwendig sind.
Glaube und Offenbarung sind korrelative Begriffe. Es ist unmöglich, von

Glaube zu reden, ohne zugleich vor Augen zu haben, was Offenbarung ist.
Diese aber wird von Bultmann als reines Ereignis, als eschatologische Tat in
Christus, verstanden. Das Entscheidende liegt darin, « daß » Christus gekommen

ist. Dieses « Daß » ist für Bultmann ein und alles. Das « Was », der Sinn
und der Inhalt der Worte, wird vom « Daß » der Offenbarung, dem Gesche-



404 Katholischer Konsensus mit Bultmann

hen, absorbiert. Diese Reduktion scheint uns aber vom katholischen Standpunkt

aus äußerst gefährlich. Letztlich ist für Bultmann Glaube Entscheidung,

Entscheidung für die Zukunft und für die Eigentlichkeit der Existenz,
und man sieht nicht ein, weshalb diese heil- oder todbringende Entscheidung
nur vor der christlichen Verkündigung fallen soll, wenn das « Was » (das
Verkündigte) im « Daß » (im Akt des Verkündigens) aufgeht. Wir fragen uns
auch, was in dieser Sicht ein Bekenntnis zur Dreieinigkeit, zur Einheit der
Person in Christus, ja zu Gott in seiner transzendenten Wirklichkeit noch
bedeutet. Liegen diese Fragen auch weitab von einer formalen Analyse, so sind
sie doch nicht loszulösen vom Glaubensvollzug.

Die Radikalisierung im Offenbarungsbegriff bedingt auch die Einseitigkeiten

im Bultmannschen Glaubensverständnis. Ist das « Was » der
Offenbarung von untergeordneter Bedeutung, so wird der ganze Inhalt des Glaubens

auf ein bloßes Selbstverständnis reduziert, der Erkenntniswert des Glaubens

zweideutig. Dadurch wird ein eigentliches Glaubenslicht, ein wesentlich
gnadenhaftes, überflüssig. Schließlich erübrigt es sich unter diesen
Voraussetzungen, zwischen Glaube, Hoffnung und Liebe zu unterscheiden. Diese
Worte stehen nur noch für verschiedene Aspekte des einen und einzigen
Bezogenseins (vgl. 255-27 7). Hier sehen wir also bedeutende Konflikte mit der
überlieferten Theologie, die offen anzugehen sind, auch wenn Bultmanns
Gedanken in anderer Hinsicht mit der katholischen Anschauung vom
Glaubensvollzug in Kontakt gebracht werden können.

Die fundamentale Schwierigkeit liegt jedoch auf einer anderen Ebene,
nämlich auf der der methodischen Voraussetzungen der Theologie überhaupt.
Zunächst handelt es sich um den Gegensatz zwischen « objektivierendem
Sehen», bzw. Erkennen, und existentialer Interpretation. Gleich auf den ersten
Seiten (25-27) spricht H. vom « Subjekt-Objekt-Schema », von der « Subjekt-
Objekt-Spaltung » : « Wo nun aber ein isoliertes Subjekt und ein isoliertes
Objekt einander gegenüberstehen, da ist ein geschichtliches, ein verantwortliches

Verhältnis beider nicht mehr möglich » (26). Mit der « Spaltung »

zwischen Subjekt und Objekt meint H. Descartes. Von Thomas sagt er, daß das
« Objekt-Subjekt-Denken » ihm « völlig fremd » sei (294, vgl. 354, Anm. 22).
Sicher ist bei Thomas der Ansatz anders, wir können wohl sagen, ihm sei das
Descartsche Schema fremd. Wir können ihn aber auch nicht in das Schema der
reinen Existentialontologie hineinpressen. Bultmann kommt in seinem
systematischen Denken von der phänomenologischen Methode her. Natürlich ist
diese Methode durch die Heideggersche Wendung einer neuen Ontologie
entgegengeführt worden. So ist die Seinsfrage auch bei Bultmann nicht
abwesend. Es fragt sich aber, wie diese sich zu jener «Ontologie» verhält, die
in der christlichen Rede von Gott impliziert wird.

Wie stellt sich nun unter diesen Voraussetzungen die Begegnung
zwischen Bultmann und dem katholischen Glaubensverständnis Sicher ist die
Diskussion im Gang, viele Fragen bleiben offen, Anregungen gehen hin und
her, Berührungspunkte werden abgetastet. Aber dieses ganze Unterfangen
hat nur Sinn und wird sich nur dann als fruchtbar erweisen, wenn man auch
das deutlich sieht, was, im Vergleich zum katholischen Bekenntniswillen,



Katholischer Konsensus mit Bultmann 405

am Glaubensbegriff von Bultmann höchst zweideutig bleibt. Uns scheint es,
daß Bultmann mit seiner Polemik gegen das «objektivierende Verstehen»
zu viel verwirft, wenn er Rede über Gott auf die Rede über den gläubigen
Menschen, Offenbarung auf ein Selbstverständnis, Theologie auf Anthropologie

reduziert. Damit wollen wir aber nicht sagen, daß seine Theorie des

Glaubensvollzuges - einschließlich der Betonung der Geschichtlichkeit - nicht
auch Elemente einschließt, die in einer gültigen Glaubenstheologie mit Recht
und höchst fruchtbar ihren Platz einzunehmen vermögen.


	Katholischer Konsensus mit Bultmann?

