Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Katholischer Konsensus mit Bultmann?
Autor: Stirnimann, Heinrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761597

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN OP

Katholischer Konsensus mit Bultmann ?

Es wire sicher eine grobe Verzeichnung, wollte man die heutige prote-
stantische Theologie nur auf die besonderen Positionen von Barth und Bult-
mann verkiirzen. Richtig ist aber, daB von diesen beiden GroBen jene Fragen
scharf gestellt werden, die das Ringen um eine zeitgemidfBe Verkiindigung
des Evangeliums wesentlich bestimmen. Diese Fragen sind auch echte Fragen
an die katholische Theologie. So ist es nicht erstaunlich, dal von Anfang an
katholische Autoren sich eingehend mit den Gedanken von Barth und Bult-
mann befaf3t haben.

Seit der Entmythologisierungsdebatte ging die Sympathie stark zu
Barth, Bultmann wurde von den der Exegese vorgelagerten Problemen her
kritisch unter die Lupe genommen. In neuster Zeit sind jedoch nicht un-
bedeutende katholische Beitrige zum philosophischen und dogmatischen
Aspekt im Werk von Bultmann erschienen. In diese Linie stellt sich nun auch
die umfangreiche Arbeit von Hasenhiittl *.

Zur Formgeschichte wird nur in einer FuBnote Stellung genommen
(334 f., Anm. 34). Das ganze Buch ist thematisch auf den Glaubensvollzug
nach Bultmann ausgerichtet. Damit werden aber auch wichtige Fragen zur
Methode der Theologie, der Glaubenswissenschaft, und zum Rechtfertigungs-
geschehen — durch den Glauben — angeschnitten. Rund Dreiviertel des
Buches sind den Anschauungen Bultmanns gewidmet (1. Teil: Die Moglich-
keit des Glaubensvollzuges, 31-136; 2. Teil: Mein Glaubensvollzug, 137-289),
auf den letzten 68 Seiten versucht der Verf., vom katholischen Glaubensver-
stindnis aus eine Begegnung mit Bultmann zu skizzieren (3. Teil: Versuch
einer kritischen Wiirdigung, 291-358).

Ganz besonderes Gewicht hat das von Rudolf Bultmann selber verfaite
« Geleitwort ». Bultmann sieht sich vor zwei Fragen gestellt. Die erste betrifft
die Darstellung seiner Gedankenginge. « Da das Buch eine Interpretation
meiner theologischen Arbeit enthilt, bin ich gefragt, ob ich diese Interpreta-

1 Gotthold HaseNHUTTL : Der Glaubensvollzug. Eine Begegnung mit Rudolf
Bultmann aus katholischem Glaubensverstindnis. (Koinonia. Beitrige zur oeku-
menischen Spiritualitit und Theologie, Bd. 1) — Ludgerusverlag H. Wingen, Essen
1963, 399 S. (« Dieser Arbeit liegt eine Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades
an der Pipstlichen Gregorianischen Universitit in Rom zugrunde. » Vorwort, 7).



400 Katholischer Konsensus mit Bultmann ?

tion als sachgemaB und treffend anerkenne ». Worauf er antwortet : « Ich
freue mich auBlerordentlich, daB3 ich diese Anerkennung vorbehaltlos aus-
sprechen kann ». Und, mit dieser « Anerkennung » noch nicht zufrieden, fiigt
er folgendes Lob hinzu : « Denn ein solches Verstindnis meines Anliegens
und meiner Arbeit habe ich selten gefunden, sowohl in der protestantischen
wie in der katholischen theologischen Literatur » (9). Die zweite Frage lautet :
Wieweit ist eine Begegnung zwischen Bultmann und der katholischen Glau-
benstheologie maéglich ? Wenn wir H. richtig verstanden haben, so ist er der
Ansicht, da3 die Bultmannsche Auffassung vom Glaubensvollzug wenigstens
als theologische Meinung in das katholische Glaubensverstindnis einzu-
bauen ist. Dazu sagt Bultmann : « Es ist nun fiir den protestantischen Theo-
logen eine Freude, wenn es ihm begegnet, daB sich eine solche Gemeinsamkeit
in der Diskussion mit dem katholischen Theologen geltend macht, d. h. im
vorliegenden Fall, dal eine Gemeinsamkeit im Verstandnis dessen besteht,
was ‘Glaubensvollzug’ bedeutet. Wie weit diese Gemeinsamkeit geht, ist
fiir mich nicht leicht zu entscheiden, aber sie diirfte eine weitgehende sein. »
Wohl spiirt Bultmann bei H. eine « leise Kritik » seiner Ansichten, doch beeilt
er sich, vor allem die positive Seite herauszustellen : « Aber ebenso zieht sich
auch ein Verstdndnis [durch das Buch von H.] hindurch, das nur aus einem
gemeinsamen Verstehen der Sache erwachsen sein kann » (10).

Wir haben also dem Verfasser zu seiner hervorragenden Darstellung der
Moglichkeit und des Vollzuges der Glaubensexistenz nach Bultmann zu
gratulieren. Das Buch ist in dieser Beziehung sicher ein Erfolg. Und die Arbeit
war nicht leicht. Denn Bultmann hat ja nie eine systematische Arbeit iiber die
Theologie des Glaubens geschrieben. Das gesamte, ungeheuer reiche Schrift-
tum des emeritierten Professors muflte beriicksichtigt werden. H. zeigt sich
dieser Aufgabe voll gewachsen : die Belege sind sorgfiltig ausgewihlt, er-
ganzt durch zahlreiche Verweise. Der Verfasser beherrscht auch die das
Thema betreffende Literatur iiber Bultmann. Wertvoll sind in diesem Zu-
sammenhang die vielen Richtigstellungen von Fehlinterpretationen. Wir er-
wahnen nur kurz die katholischen Autoren, die H. in wichtigen Punkten
und, wie es uns scheint, in iiberzeugender Weise ergidnzt : L. Malevez (85,
Anm. 96 ; 148, Anm. 32), R. Marlé (177, Anm. 38 ; 170, Anm. 29 ; 307, Anm.
12), H. Fries (141, Anm. 12), F. Theunis (133, Anm. 15 ; 210, Anm. 149), J. E.
Scheid (61, Anm. 121 ; 301, Anm. 14 ; 307, Anm. 12). Aufhellend sind auch
die beiden Exkurse « Ist Jesus Christus Gott ?» (108-128) und « Nimmt das
ewige Leben ein Ende ? » (278-286).

Doch handelt es sich nicht nur um eine tadellose, technisch und metho-
disch korrekte Darstellung der AuBerungen Bultmanns. Der Verf. hat auch
das Anliegen Bultmanns von innen, d. h. von der Sache her verstanden.
Das Ziel einer « verstehenden Interpretation » (286, vgl. 22 u. 354) wird er-
reicht. Das ist zweifellos eine Leistung, die innerhalb der Geschichte der 6ku-
menischen Literatur zu wiirdigen ist. Wir geben das Wort noch einmal Bult-
mann : « Eine kiinftige Diskussion wird um so briiderlicher und fruchtbarer
sein, je mehr sie in einer Atmosphéare gefiihrt wird, die durch ein grundsitz-
liches Einverstiandnis iiber das Wesen des Glaubensvollzuges bestimmt ist.
DaB das vorliegende Buch in besonderem MafBe dazu beitragt, diese Atmo-



Katholischer Konsensus mit Bultmann ? 401

sphire zu schaffen, darin erblicke ich sein besonderes Verdienst. Und so kann
ich nur mit Dank von ihm Abschied nehmen und mit dem Wunsche, daf3 es
in der kiinftigen Diskussion wirksam werde » (11).

Nun geht es aber nicht nur um Darstellung, sondern auch um « Begeg-
nung », nicht nur um Verstehen, sondern auch um « Diskussion ». Die Arbeit
von H. ist so angelegt, daB sie in einer « kritischen Wiirdigung » gipfelt. Und
diese « Wiirdigung » lauft auf einen gewissen Konsensus mit Bultmann hinaus.
Was ist dazu zu sagen ?

Auch Bultmann spricht in seinem « Geleitwort » von dieser zweiten Ziel-
setzung des Buches — und zwar mit auBerordentlicher Prazision. Véllig ein-
verstanden erkliart er sich mit der Art und Weise, wie H. den Begriff des
« Vorverstandnisses » und die grundlegende Unterscheidung zwischen « onto-
logisch » und « ontisch », « existential» und « existentiell » (vgl. 38 {f., Anm. 37,
u. 307 f.) formuliert. Auch beziiglich der « paradoxen Indentitit» findet
Bultmann seine eigenen Anschauungen bestdtigt (9). Damit kommt ein
Konsensus in wichtigen Instrumentalbegriffen zur Geltung. In einer weiteren
Konkretisierung der Problematik nennt Bultmann drei bedeutsame Beriih-
rungspunkte zwischen seiner und H.s Theologie : 1. die Charakterisierung
des Glaubensvollzuges als « das Sich-selbst-bestimmen-lassen durch die Be-
gegnung mit Christus », 2. das Verstandnis des « simul iustus — simul peccator»
als « paradoxe Existenzweise des Glaubenden » und 3. das «sola fide»-Prin-
zip, insofern es das « Tun » (nicht die Werke !) des im Glauben durch das
eschatologische Ereignis erneuerten Menschen einschlief3t (10). In allen diesen
Punkten findet Bultmann sich in Einklang mit den von H. aus « katho-
lischem Glaubensverstiandnis » vorgelegten Ansichten. Die Einigkeit wird fiir
ihn erst fraglich, wenn es um das Verstindnis der Kirche geht. Die Schwierig-
keit wiirde also vorwiegend von einer auseinanderstrebenden Ekklesiologie
herkommen.

Anders geht H. im dritten und abschlieBenden Teil seines Buches vor.
Neben « kleineren Hinweisen » (351-354) erwahnt er fiinf gréBere Punkte, in
denen nach seiner Meinung Elemente des Bultmannschen Glaubensvollzugs
der katholischen Theologie weitgehend entgegenkommen. Dazu erlauben wir
uns einige Bemerkungen.

Beziiglich der ersten beiden Punkte haben wir keine groflen Bedenken.
Sicher werden in Bultmanns Ausfiihrungen zum « Vorverstdndnis » wichtige
Anliegen der katholischen Uberlieferung aufgenommen (vgl. 295-302). Auch
fithrt Bultmanns «Siindenbegriff» an nicht wenigen Stellen in erstaunliche
Nihe zur katholischen Theologie (vgl. 303-312). Innerhalb dieser ersten bei-
den Themenkreise kann also — besonders im Vergleiche zur klassischen prote-
stantischen Lehre — eine gewisse konvergierende Tendenz zwischen Bult-
mann und katholischem Denken geltend gemacht werden.

Der dritte Punkt wird von H. mit « Zur Bedeutung Christi fiir den
Glaubensvollzug » iiberschrieben (312-323). Selbstverstandlich ist auch nach
katholischer Ansicht Christus und das Christusgeschehen von héchster Be-
deutung fiir den Glauben. Es kommt jedoch darauf an, wie diese Bedeutung
in die Sprache der Theologie iibersetzt wird. Fiir Bultmann ist Christus

26



402 Katholischer Konsensus mit Bultmann ?

konstitutiv fiir den Glauben, weil das menschgewordene Wort das eschatolo-
gische Ereignis bedeutet, weil nur durch dieses dem Menschen die Moglich-
keit geboten wird, selber (im Glauben) eschatologisch (d. h. von einer neuen
Zukunft her) zu existieren. H. bringt aber mit dieser Thematik einen Topos
aus der scholastischen Theologie, die Diskussion um das Konstitutiv oder
obiectum formale des Glaubens, in Verbindung. Nach Thomas (der von H.
eifrig zitiert wird !) ist das Formalobjekt des Glaubens die Veritas prima, d. h.
increata, das ungeschaffene Sprechen Gottes. Das ist nach H. eine « Vereinfa-
chung » oder « Glattung » (316), eine « Abschwichung » der Paradoxie des
Wortes Gottes (322). Analog zur glaubigen Existenz — in der Welt und doch
nicht von der Welt — darf auch das Motiv des Glaubens nicht in eine reine
transzendente Bezeugung aufgelost werden (317). So gehort nach H. auch das
geschichtliche Christusereignis zum eigentlichen Glaubensgegenstand.

Hier geraten aber verschiedene Sprech- und Denkweisen durcheinander.
Denn « konstitutiv » nach Bultmann ist nicht gleichzusetzen mit dem scho-
lastischen obiectum formale. Bei Thomas handelt es sich um eine innere
Strukturanalyse des Glaubensaktes, bei Bultmann um eine existentiale Inter-
pretation der glaubigen Existenz. Zu dieser gehort notwendig die geschicht-
liche Situation des Glaubenden. In diesem Kontext ist es durchaus legitim,
ein geschichtliches Ereignis, die Heilstat Christi, als konstitutiv fiir den Glau-
ben zu bezeichnen. Doch ist es nicht statthaft, diese Kategorien — wie H. es
tut — zuriickzuprojizieren auf das scholastische Problem des den Glauben letzt-
lich spezifizierenden Gegenstandes. Wir meinen also, dafl man Bultmann nicht
naher kommt, wenn man sagt, Christus sei auch als Mensch und geschicht-
liches Ereignis Motiv des Glaubens. Auch sehen wir in der Bultmannschen
Betonung der Bedeutsamkeit des Christusereignisses fiir den Glauben eine
ganze Reihe von ungelosten Problemen. Bultmann will doch nicht nur das
Spezifische des christlichen Glaubens, sondern das den Glauben iiberhaupt
Bestimmende erfassen. Wie kann es dann aber im Alten Testament wirkli-
chen Heilsglauben geben, wenn das diesen Glauben konstituierende Ereignis,
die eschatologische Tat Gottes, noch aussteht ? Diese Frage ist nicht aus der
Luft gegriffen, sie drangt sich einem z. B. beim Lesen des Aufsatzes « Weis-
sagung und Erfiillung» von Bultmann (GV II, 162-186) férmlich auf.

Der vierte Punkt, den H. ausfiihrlich behandelt, bezieht sich auf die
Bedeutung der Verkiindigung, bzw. der Kirche, fiir den Glaubensvollzug
(323-340). Fiir Bultmann ist die Kirche ein eschatologisches Phidnomen,
und ihre Verkiindigung ebenso konstitutiv fiir den Glauben wie das Christus-
geschehen. H. versucht diese Sicht in die katholische Glaubenstheologie auf-
zunehmen. Doch werden die Begriffe zuwenig geklart. Auch hier bedeuten
« konstitutiv» und « Glaubensgrund » nach Bultmann nicht dasselbe wie
« formell » und « Gegenstand » in der scholastischen Theologie. Richtig ist
aber, dal die Verkiindigung nicht nur bloBe Mitteilung, reines Zeichen ist,
sondern geisterfiillte Bezeugung. Vom kirchlichen Pneuma her wire sicher
noch manches zu sagen, was in der herkémmlichen Theologie des Glaubens
nur ungeniigend zum Ausdruck kommt.

« Ist der Glaube eine Tugend ?» Mit diesem Titel will H. einen fiinften
positiven Beriihrungspunkt zwischen Bultmann und der katholischen Glau-



Katholischer Konsensus mit Bultmann ? 403

benstheologie aufzeigen (340-350). Die « kritische Wiirdigung » wird jedoch in
diesem Abschnitt sehr kritisch fiir die katholische Lehriiberlieferung. Daf3
« Tugend » im modernen Sprachgebrauch keinen guten Klang mehr besitzt,
ist allbekannt. Auch diirfte vorausgesetzt werden, daB in der theologischen
Rede « Tugend », d. h. christliche Tugend, wie Glaube und Liebe, etwas ganz
anderes bezeichnet, als « Tugend » nach einer rein humanistischen Konzeption.
H. geht es aber nicht nur um das Wort, sondern um den Inhalt. Glaube ist
fiir ihn zu einer « reinen Beziehung » (346) geworden. Illustriert wird das durch
eine Analogie zur Wirkkraft der Sakramente. Auch diese besteht nach H.
nicht in einer « virtus » (weder in einer « physica » noch in einer « moralis » !),
sondern in einer « relatio », in einem « ordo ad finem » (345).

Noch ein Passus ist in diesem Abschnitt bezeichnend, namlich der, wo
H. vom personalen Sein spricht. Dieses ereignet sich in Begegnung, wenn der
Mensch nicht irgend ein « Vorhandenes » wahlt, sondern «sich selbst», in-
dem er seine Person ganz auf den anderen bezieht. « Die Person ist dann durch
die Existenz gesetzt, da die formale Konstitution der Person durch die Exi-
stenz gewirkt wird » (341). Dafiir wird dann auf Thomas (S. th., II, q. 19,
a.1, ad 4) verwiesen : « esse pertinet ad ipsam constitutionem personae »
(314, Anm. 3). Doch meint Thomas mit Konstitution das « esse in actu primon,
nicht «in actu secundo » wie im Horizont der modernen personalistischen
Existenzphilosophie (Thomas, a. a. O.: «esse ... se habet in ratione termini.
Et ideo unitas personae requirit unitatem ipsius esse completo et personalis.
Sed operatio est quidam effectus personae ... »).

Diese Miangel wollen wir jedoch nicht iiberbetonen. Sie beziehen sich ja
nur auf am Rande Vermerktes. Auch iibersehen wir nicht, daf3 H. seinen letz-
ten Teil mit « Versuch » iiberschreibt. Wir bedauern aber, da3 auf die auller-
ordentlich sorgfaltige Information iiber Bultmann ein SchluBkapitel folgt,
in dem nicht mehr dieselbe Zustiandigkeit aufleuchtet.

Auch verstehen wir den ganzen Aufbau des letzten Teiles nicht recht,
in dem die Gedanken Bultmanns mit der katholischen Theologie in Begegnung
gebracht werden sollen. Wir glauben wirklich, daB3 eine solche Begegnung
moglich ist. Ja wir méchten sogar behaupten, daB sie noch weiter reicht, als
es nach den Darlegungen von H. scheinen mé&chte. Die Voraussetzung dafiir
aber wire, dal man sich streng auf das Thema der formalen Struktur des
Glaubensvollzuges konzentriert. Dieses Thema miilte ferner situiert, d. h.
auf jener Ebene, auf der es sich seiner eigenen Problematik nach bewegt,
herausgearbeitet werden. Das wiirde dann auch eine deutliche Abgrenzung
gegeniiber allen jenen Problemen erfordern, die in der Bultmannschen Frage-
stellung zweifellos zu kurz kommen — und fiir das katholische Glaubensver-
stindnis lebensnotwendig sind.

Glaube und Offenbarung sind korrelative Begriffe. Es ist unmaoglich, von
Glaube zu reden, ohne zugleich vor Augen zu haben, was Offenbarung ist.
Diese aber wird von Bultmann als reines Ereignis, als eschatologische Tat in
Christus, verstanden. Das Entscheidende liegt darin, « da » Christus gekom-
men ist. Dieses « DaB » ist fiir Bultmann ein und alles. Das « Was », der Sinn
und der Inhalt der Worte, wird vom « Daf3 » der Offenbarung, dem Gesche-



404 Katholischer Konsensus mit Bultmann ?

hen, absorbiert. Diese Reduktion scheint uns aber vom katholischen Stand-
punkt aus duBerst gefihrlich. Letztlich ist fiir Bultmann Glaube Entschei-
dung, Entscheidung fiir die Zukunft und fiir die Eigentlichkeit der Existenz,
und man sieht nicht ein, weshalb diese heil- oder todbringende Entscheidung
nur vor der christlichen Verkiindigung fallen soll, wenn das « Was » (das Ver-
kiindigte) im « DaB3 » (im Akt des Verkiindigens) aufgeht. Wir fragen uns
auch, was in dieser Sicht ein Bekenntnis zur Dreieinigkeit, zur Einheit der
Person in Christus, ja zu Gott in seiner transzendenten Wirklichkeit noch be-
deutet, Liegen diese Fragen auch weitab von einer formalen Analyse, so sind
sie doch nicht loszulésen vom Glaubensvollzug.

Die Radikalisierung im Offenbarungsbegriff bedingt auch die Einseitig-
keiten im Bultmannschen Glaubensverstandnis. Ist das « Was» der Offen-
barung von untergeordneter Bedeutung, so wird der ganze Inhalt des Glau-
bens auf ein bloBes Selbstverstindnis reduziert, der Erkenntniswert des Glau-
bens zweideutig. Dadurch wird ein eigentliches Glaubenslicht, ein wesentlich
gnadenhaftes, iiberfliissig. SchlieBllich eriibrigt es sich unter diesen Voraus-
setzungen, zwischen Glaube, Hoffnung und Liebe zu unterscheiden. Diese
Worte stehen nur noch fiir verschiedene Aspekte des einen und einzigen
Bezogenseins (vgl. 255-277). Hier sehen wir also bedeutende Konflikte mit der
iiberlieferten Theologie, die offen anzugehen sind, auch wenn Bultmanns
Gedanken in anderer Hinsicht mit der katholischen Anschauung vom Glau-
bensvollzug in Kontakt gebracht werden kénnen.

Die fundamentale Schwierigkeit liegt jedoch auf einer anderen Ebene,
namlich auf der der methodischen Voraussetzungen der Theologie iiberhaupt.
Zunichst handelt es sich um den Gegensatz zwischen « objektivierendem
Sehen», bzw. Erkennen, und existentialer Interpretation. Gleich auf den ersten
Seiten (25-27) spricht H. vom « Subjekt-Objekt-Schema », von der « Subjekt-
Objekt-Spaltung » : « Wo nun aber ... ein isoliertes Subjekt und ein isoliertes
Objekt einander gegeniiberstehen, da ist ein geschichtliches, ein verantwort-
liches Verhiltnis beider nicht mehr maéglich » (26). Mit der « Spaltung » zwi-
schen Subjekt und Objekt meint H. Descartes. Von Thomas sagt er, daf3 das
« Objekt-Subjekt-Denken » ihm « vollig fremd » sei (294, vgl. 354, Anm. 22).
Sicher ist bei Thomas der Ansatz anders, wir konnen wohl sagen, ihm sei das
Descartsche Schema fremd. Wir koénnen ihn aber auch nichtin das Schema der
reinen Existentialontologie hineinpressen. Bultmann kommt in seinem syste-
matischen Denken von der phdnomenologischen Methode her. Natiirlich ist
diese Methode durch die Heideggersche Wendung einer neuen Ontologie
entgegengefiithrt worden. So ist die Seinsfrage auch bei Bultmann nicht ab-
wesend. Es fragt sich aber, wie diese sich zu jener «Ontologie» verhdlt, die
in der christlichen Rede von Gott impliziert wird.

Wie stellt sich nun unter diesen Voraussetzungen die Begegnung zwi-
schen Bultmann und dem katholischen Glaubensverstindnis ? Sicher ist die
Diskussion im Gang, viele Fragen bleiben offen, Anregungen gehen hin und
her, Beriihrungspunkte werden abgetastet. Aber dieses ganze Unterfangen
hat nur Sinn und wird sich nur dann als fruchtbar erweisen, wenn man auch
das deutlich sieht, was, im Vergleich zum katholischen Bekenntniswillen,



Katholischer Konsensus mit Bultmann ? 405

am Glaubensbegriff von Bultmann hochst zweideutig bleibt. Uns scheint es,
daB Bultmann mit seiner Polemik gegen das «objektivierende Verstehen»
zu viel verwirft, wenn er Rede iiber Gott auf die Rede iiber den glaubigen
Menschen, Offenbarung auf ein Selbstverstdndnis, Theologie auf Anthropo-
logie reduziert. Damit wollen wir aber nicht sagen, dal seine Theorie des
Glaubensvollzuges — einschlieBlich der Betonung der Geschichtlichkeit — nicht
auch Elemente einschlieBt, die in einer giiltigen Glaubenstheologie mit Recht
und hochst fruchtbar ihren Platz einzunehmen vermégen.



	Katholischer Konsensus mit Bultmann?

