
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Entmythologisierung, Technik und Eschatologie

Autor: Mainberger, Gonsalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entmythologisierung, Technik und Eschatologie

4. Internationales Kolloquium in Rom

Vom 7.-12. Januar 1964 tagte an der philosophischen Fakultät der
Staatsuniversität Rom das vierte Colloquio intemazionale su tecnica e casuis-
tica. Die gewiegte Leitung durch Prof. Enrico Castelli, Rom, sicherte dem
Gespräch von vorneherein einen sachlich straffen, der Form nach echt
dialogischen Charakter.

Paul Ricoeur, Paris, eröffnete mit einer Konfrontation der Psychoanalyse

als Arbeit und der Philosophie als Hermeneutik. Psychoanalyse ist nicht
Technik im Sinne der Totalbeherrschung. Freud beherschte zwar die Analyse

als Behandlung. Diese zielt aber nicht auf Rekonstruktion des Seelischen
als Naturvorgang, sondern auf Deutung desselben im Umkreis der Sprache.
Die « Seelenarbeit » ist antitechnisch. Sie erheischt die volle Mitarbeit des

Analysierten. Sie geht nicht auf Manipulation oder Umweltadaptation aus.
Die Desillusion ist ihr Ziel, das sie durch sinnerhaltende Entmythologisierung

der Idole, des Vater- und Mutterbildes, erreicht. Als Hermeneutik indes
kann die Psychoanalyse keine Antwort auf die Sinnfrage des Wozu geben.
Sie behandelt eine Abwesenheit (une absence), gibt aber niemals die verloren
gegangenen Wirklichkeiten zurück : das verlangende Begehren (désir), das

Sprechen- und sich Ergötzenkönnen (pouvoir de jouissance) werden zwar
gelöst, der Sinn des Vernehmens, des Liebens und des Daseins überhaupt, das
in Symbolen zu uns spricht, wird durch die Psychoanalyse nicht gehoben.

Docteur Jacques Lacan, Paris, bestätigte indirekt die Thesen Ricoeurs,
leistete darüber hinaus aber einen entscheidenden Beitrag zum Verständnis
der Psychoanalyse überhaupt. Die Angst, versicherte der Psychoanalytiker,
ist die Weise, in der das Subjekt die Wirklichkeit aufnimmt. Warum Weil
der Andere (le grand 'A') stets entscheidend mit im Spiele ist. Begierde geht
immer auf den Andern ; das Unbewußte ist, sofern es den Andern gibt. Das
Unbewußte liegt nicht « tiefer », sondern dort, wo der Andere im Subjekt
anwest. Es ist genau so strukturiert wie die Rede (discours), impliziert also
Bezeichnendes und Bezeichnetes und gilt somit für einen Andern. So verhält
es sich auch mit dem Trieb, der nicht etwa « dunkle Macht », Instinkt oder
gar sexuelle Panenergie bedeutet. Trieb ist das präzise Grenzgebiet, in
welches das verlangende Begehren einfällt. Dieses Gebiet ist abgesteckt durch
die primären Subjektgewißheiten : Hören, Sehen, Essen etc. Das, woraufhin
ein Trieb zielt, ist nicht ein Gegenstand, sondern das, was den Trieb als Trieb
zu verursachen fähig ist. Dieses aber ist ein Unerreichbares, ein Unendliches.



Entmythologisierung, Technik und Eschatologie 397

Die Struktur und Wirklichkeit des Triebes wird im Begehren offenbar. Denn
der Bezugspunkt, auf welchen hin das Begehren ausgeht, ist das gelebte
Objekt des Triebes. Die Psychoanalyse hat die Aufgabe, diesen Bezug
zwischen Trieb und Begehren im Subjekt selber aufzuhellen.

Mit diesen beiden Beiträgen war der Rahmen des Gespräches deutlich
umrissen. Daß zwischen dem verlangenden Begehren und seiner möglichen
Eindämmung oder Entfaltung durch Aszese kein eindeutiges Verhältnis
besteht, machte A. Vergote, Louvain, deutlich. Einen energischen Angriff richtete

A. de Waehlens gegen die Testpsychologie, ein « unhaltbares Verfahren,
den Menschen und seine mentale Verfassung wie ein Naturobjekt anzugehen ».

Unsere gegenwärtige Daseinsverfassung des « Für-sich » und « Für-den-an-
dern » hat die bisherigen Maßstäbe der Normalität ungültig gemacht. Wir
stehen wieder unbefangen vor den drei Fragen : Was kann ich wissen was
soll ich tun was darf ich hoffen Um auf diese kantischen Ansätze eingehen
zu können, muß das Seinkönnen des Menschen erst neu thematisiert werden.
Vom Rorschachtest oder vom TAT ist nichts Gültiges über Pathologie und
Normalität zu erfahren.

Auf brillante Weise versuchte J. Brun, Dijon, die Zwiespältigkeit des

Begriffes aufzuzeigen, indem er nachwies, wie Begriffsdenker (Plato, Aristoteles,

Hegel) sich in ihre eigenen Begriffsaporien verwickelten. Der Begriff führt
zwar zur denkerischen Bewältigung des Begriffenen, die Wirklichkeit indes
schafft sich dadurch Geltung, daß sie die Absurdität als Befreiung von der
Technik begrifflichen Denkens anbietet.

In mehr ausgleichender Absicht versprach das Referat von J.B. Lötz,
Rom-Pullach, ein geschichtliches Menschenbild, Kraft dessen der Mensch als

Subjekt der Geschichte gedeutet wird. Reflektierend bringt der Mitgestalter
Mensch seine eigene Vielfalt der Formen (Technik u. a.) in die Einheit des
Seins. - J. Hollak, Amsterdam eröffnete neue, fast unheimliche Aspekte
menschlichen Seinkönnens durch seine Deutung der Kybernetik, die als die
nun endlich sich vollziehende praktische Verwirklichung der hegelschen
Idee vorgestellt wurde.

Lebhafte Diskussionen kamen an diesen nicht unumstritten gebliebenen
Thesen in Gang. Die mehr historisch ausgerichteten Beiträge nahmen sich
bescheidener, aber nicht weniger förderlich zum Verständnis des Themas aus.

R. Marié, Paris, orientierte über Kasuistik und sittliche Allgemeingültigkeit,
in deren Umkreis gerade der « Fall » die unabdingbare erzieherische

Gültigkeit des Gesetzes sichert. Die Exerzitienmoral (als exercice) erschien als
die ideale Lösung zwischen bloßer Kasuistik und einseitiger Situationsethik.

Die mittelalterliche Welt, in ihren Repräsentanten von Richard v. St.
Viktor bis zu Kusanus, wurde von M. de Gandillac in meisterhafterWeise
daraufhin untersucht, wie sie sich dem damals schon akuten Problem des

operari und der industriel einerseits, der artes liberales andererseits stellte.
De Gandillac mußte feststellen, daß das Mittelalter, vorab die Universitäten,

durch ihre Mißachtung der industria (nur die artes liberales wurden
gepflegt) dieser schließlich vollends verfielen. Die Schultechnik, die Rechtspraxis

und das Unwesen der clercs haben insgesamt den Grund zur Bürokrati-
sierung, d. h. zur unbewältigten Technisierung, gelegt. Erst Nikolaus v.Kues



398 Entmythologisierung, Technik und Eschatologie

nahm die Werkzeugtheorie des platonischen Protagoras wieder auf und
diesmal als entscheidendes Theologumenon (Epiphaniepredigt).

H. Gouhier, Paris, exemplifizierte die Problematik Technik-Kasuistik
an Pascals Antihumanismus. H. W. Bartsch, Frankfurt, führte ein sprachtechnisches

Problem im A. T. durch und E. Benz, Marburg, legte die westliche
Technik in ihren Wurzeln bloß, die er anhand einer gewiegten biblischen
Exegese dem christlichen Kerygma zuweisen konnte. Die These wurde
erhärtet durch den Vergleich mit der buddhistischen Weltdeutung.

K. Loewith, Heidelberg, griff auf Max Weber zurück, um die Wertfreiheit

der Wissenschaften im Zuge der Rationalisierung als ein Resultat
letzter « Redlichkeit im religiösen Alltag » zu bezeugen.

Karl Kerényi endlich behandelte das Thema unter dem ausdrücklichen
Gesichtspunkt des Mythus. Der genuine Mythus ist Urphänomen, d. h.
Seiendes in der Seinsweise von Wort und Tat, Wahrheit und Kult. Er
enthält zweierlei Techniken : die Mythopoetik und die Kulthandlung. Beide
sind « technisch » in der Weise des Mythus, nämlich in Form des Wortes und
in Richtung auf das Geschehen hin. Wird das Tun, trotz seiner originären
Zugehörigkeit zum Mythus, als bloße Anwendung verstanden und gehandhabt,
entsteht die « Technik ». Am Leitfaden des Mythus als Vehikel politischer
Ideen und Taten (Selbstverbrennung, wie sie Lukianos 120/190 n. Chr. und
Tageszeitungen berichten) erprobte Kerényi seine Unterscheidung zwischen
genuinem und technisiertem Mythus.

Paul Ricoeur dankte dem Leiter Prof. Castelli für das anregende
Gespräch, das von den Teilnehmern trotz der Vielfalt der Gesichtspunkte intensiv

durchgehalten wurde. Das Kolloquium wird nächstes Jahr unter dem
Titel « Entmythologisierung und Moral » fortgeführt.

Gonsalv Mainberger OP


	Entmythologisierung, Technik und Eschatologie

