Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Divinus als marianisches Attribut
Autor: Drewniak, Leander
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761595

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEANDER DREwWNIAK OSB

Divinus als marianisches Attribut

Eine semasiologisch-theologische Untersuchung

Nach der Feststellung und Beanstandung, daB3 die Werke A. Giin-
thers die «sana loquendi forma » verletzten, weist Pius IX. in seinem
Briefe an Kardinal von Geissel ! auf 2 Tim 1,13 und zitiert dann die
Mahnung Augustins 2: « Wir (anders als die Philosophen) haben die
heilige Pflicht, uns beim Sprechen (iiber die Glaubenswahrheiten) an eine
bestimmte Regel zu halten, damit nicht die Ungebundenheit des Aus-
drucks auf die Dinge, die damit bezeichnet werden, iibergehe und eine
ungehorige, gar frevelhafte Vorstellung davon erzeuge ». So schrieb der
Kirchenvater schon vor Ephesos und Chalkedon. Die katholische Theo-
logie kannte jederzeit und kennt heute noch die Bedeutung der «sana
loquendi forma », anerkannte und anerkennt die Notwendigkeit, in
vielen Fillen «loqui ad certam regulam ». Die Artikel der Summa Theo-
logiae, in denen Thomas derartige Fragen zu kldren unternimmt, tragen

die deutlichen Uberschriften : « Utrum sit dicendum ..., Utrum possit
(possint) dici ..., Utrum nomen ... sit ponendum ..., Utrum ... possint
praedicari de ..., Utrum haec sit vera ... »%. Vornehmlich sind es zwei

! H. DENZINGER - A. SCHONMETZER : Enchiridion Symbolorum, Definitionum
et Declarationum de rebus fidei et morum (Barcinone 321963) 2831 (= 1658 in den
vorherigen Auflagen).

* De Civitate Deil. 10 c. 23: Migne, PL 41 (1900) 300. Unmittelbar voraus geht
der Satz (vom Papste nicht angefiihrt) : « Liberis enim verbis loquuntur philosophi,
nec in rebus ad intelligendum difficillimis offensionem religiosarum aurium pertimes-
cunt. Nobis autem ... »

8 In der Reihenfolge der angegebenen Tituli: S. Th.I 39, 2; III 16, 3-4-5 ;
I29,3;139,6;III16,1-2-6-7-8-10 und 75,8. — Die vorliegende Abhandlung benutzt
fiir die Summa Theologiae die Recensio Leonina der Marietti-Ausgabe (Turin 1948).



Divinus als marianisches Attribut 365

Traktate der systematischen Dogmatik, die sich ausdriicklich mit der
dogmatisch richtigen Sprechweise beschiftigen und hierfiir feste Regeln
aufstellen : die Gottes- und Christuslehre. Man wird aber theologische
Reflexionen iiber die dogmatische Korrektheit von Ausdriicken und
Formeln nicht auf jene zwei Teile der Gesamtdogmatik einschrinken
diirfen. Auch die Lehre von den Sakramenten, besonders von der Eucha-
ristie, muB es sich angelegen sein lassen, einem nicht-sachentsprechenden,
naturalistischen Reden entgegenzutreten und sakramentstheologisches
Denken und Sprechen zu vermitteln. Achtsamkeit ist geboten und theo-
logisches Gespiir vonnéten auch bei mariologischen Formulierungen,
wenn sie das Gemeinte in klarer Niichternheit aussagen und sich als hieb-
und stichfest erweisen sollen. In der iiberreichen Fiille von Titeln und
Epitheta ornantia, mit denen Glaube und Frommigkeit die Geschlechter
und Jahrhunderte hindurch die Mutter des Herrn ausgezeichnet haben,
begegnet — freilich nicht von alters her — auch das attributive Adjektiv
« divinus ». Mit dem Gebrauch und der Bedeutung von divinus in mario-
logischen Zusammenhingen befalt sich vorliegende Abhandlung.

Zunichst wird der tatsidchliche Gebrauch von divinus im christ-
lichen Schrifttum tiberhaupt aufzuweisen sein ; es mu3 vom Inhalt und
Sinn des Wortes divinus im allgemeinen gehandelt werden ; dann erst
kann sich die Untersuchung unmittelbar der Bedeutung von divinus als
marianischem Attribut zuwenden.

I. Zum faktischen Gebrauch von divinus im christlichen Schrifttum

Einigermalen erstaunt mag sein, wer zum ersten Mal hort, daB das
Adjektiv divinus im Vulgata-Text der gesamten Heiligen Schrift sage
und schreibe zehnmal ¢, in den 27 Schriften des NT ganze viermal 3 vor-
kommt. Zudem befinden sich die ntl Divinus-Stellen bezeichnenderweise
in der Apg (ein einziges Mal, und hier gerade in der Areopagrede : 17,29)
und 2 Petr (zweimal : 1,3 und 1,4), wahrscheinlich einem der jiingsten

% Substantivisch gebraucht erscheint divinus, genauer der Plural divini in der
Bedeutung von Seher, noch elfmal im Vulgata-Text des AT : s. PP. PEULTIER
ETIENNE, GaNTOIS S. J., Concordantiarum Universae Scripturae Sacrae Thesaurus
(Parisiis 21939) 363 und 364.

5 felog im griechischen NT gar nur dreimal, da «divinum responsum » in
R6ém 11,4 Ubersetzung des einfachen yprnuatiowds ist.



366 Divinus als marianisches Attribut

Stiicke des ntl Kanons . Der inspirierte Verfasser ? verrit sich ganz
offensichtlich eben durch Oetog in den Wortfiigungen ¢ Oelog Suvdpewng
und Oetog xowwvol gdoewg als einen Mann mit hellenistischer Bildung.
Denn 0Ogtog ist ein Wort griechischer Religiositit und zunichst nicht
biblisch-christlicher Gldubigkeit, da es vom Gottlichen und nicht vom
Einen, personlichen Gott spricht. Es ist ein Lieblingsausdruck des ge-
bildeten Schriftstellers im klassischen und noch mehr im hellenistischen
Griechisch 8. Ahnliches gilt von divinus fiir den rémisch-lateinischen
Kulturraum?®. Erst recht griechisch ist die Formel fetog gioewe xowwvol.
Die griechische philosophische Religion lehrte seit Jahrhunderten die
Verwandtschaft des Menschen mit Gott, und sie schuf Formeln, denen
2 Petr 1,4 dhnlich ist. Auch das hellenistische Judentum stand unter dem
EinfluB solcher Anschauungen, modifizierte sie freilich aus seinem Glau-
ben. Ebenso sind, wie es die katholische Exegese im einzelnen und iiber-
zeugend dartut, die in 2 Petr 1,3 f. beniitzten Worte und Wendungen
griechischer Frommigkeit christlich interpretiert und mit christlichem
Inhalt gefiillt.

Man wird kaum sagen koénnen, divinus verdanke seinen bald an-
hebenden Siegeszug im christlichen Schrifttum dem Umstande, daB der
erwahnte biblische Gebrauch diesen Terminus gewissermafen initiiert
und sanktioniert hitte 19, Denn die Erkenntnis von 2 Petr als inspirierter

¢ Vgl. K. H. ScHELKLE : Die Petrusbriefe. Der Judasbrief (Freiburg 1961)
180 f. Ders., Spitapostolische Briefe als frithkatholisches Zeugnis, in : Neutesta-
mentliche Aufsitze. Festschrift fiir Prof. Josef Schmidt, hrsg. von J. Blinzler,
O. KuB, F. MuBner (Regensburg 1963) 225-232. — Schelkle pflichtet bei : A. VOGTLE :
Wie kam es zu einem Kanon « Neuen » Testamentes ? (III), in : Anzeiger fiir die
katholische Geistlichkeit 72 (1963) 84.

7 Die folgenden Darlegungen in engem AnschluB an die Anm. 6 genannten
Ausfithrungen Schelkle’s S. 187-189 bzw. S. 230 f. ; s. auch W. PescH : Teilhabe.
Biblisch, in : Handbuch theologischer Grundbegriffe II (Miinchen 1963) 634.

8 vgl. u.a. L. BieLer: ®@EIOX ANHR. Das Bild des « gttlichen Menschen »
in Spatantike und Friithchristentum I (Wien 1935), IT (Wien 1936).

9 Thesaurus Linguae Latinae editus auctoritate et consilio Academiarum
quinque Germanicarum Berolinensis Gottingensis Lipsiensis MonacensisVindobonen-
sis auxiliantibus et aliis et Curatoribus Fundatoribus Rockefellianae, Vol. V, Pars
prior D (1909-1934) 1619 : « vox divinus viguit inde ab Enn. et Plauto per totam
latinitatem, saepissime apud Cic. (859i¢8) Liv. (71i¢¢) Sen. phil. (90i€s) Apul. (1011es) »,
Vgl. auch G. L1EBERG : Puella divina. Die Gestalt der gottlichen Geliebten bei
Catull in Zusammenhang der antiken Dichtung (Amsterdam 1962).

10 So konnte u. U. SCHELKLE : Spatapostolische Briefe [s. Anm. 6] 231 verstan-
den werden : « Es beginnt hier die Verbindung von biblischem Glauben und grie-
chischem Denken, die alsbald und immer mehr bei den Kirchenviatern mit weitrei-
chenden Folgen fortgesetzt wird ».



Divinus als marianisches Attribut 367

Schrift ist spdt genug erfolgt 1. Es handelt sich einfach um einen Parallel-
vorgang. Das Erscheinen von feztog an jenen ntl Stellen und der immer
hiufiger werdende Gebrauch von 6Octoc-divinus in der patristischen Lite-
ratur haben den gleichen Grund : es ist der zunehmende Einflul} helleni-
stischen Vokabulars und Denkens auf die theologischen Reflexionen und
Formulierungen im christlichen Raum 12. Einige Belege fiir die Hiufig-
keit der Verwendung von divinus moégen das Heimischwerden dieses
Adjektivs in der aufblithenden christlichen Literatur veranschaulichen.

Gleich Tertullian, mit der erste lateinische Kirchenschriftsteller,
bringt in seinen Werken (bei Noch-nicht-Auswertung des Apologeticum)
183mal das Wort divinus 3. Cyprian, nach Tertullian bedeutendster
Mitgestalter der christlichen Latinitdt, gebraucht 87mal divinus als
adjektivisches Attribut 4. In den Dichtungen des Prudentius findet es
sich an 21 Stellen 5. Augustinus verwertet allein in De Civitate Dei
390mal divinus 8. Die literarische Hinterlassenschaft des Boethius weist
71 - 17, die Regula St. Benedikts 20mal ® das Adjektiv divinus auf. Der
durch und durch neuplatonisch geprigte Dionysios Areopagites benutzt
mit Vorliebe den Begriff « gottlich»; 572mal zihlt man Oetog, — wg im Cor-
pus Dionysiacum!?, das, von Johannes Scotus Eriugena im 9. Jahrhundert
lateinisch libersetzt, von nachhaltigster Wirkung auf die Folgezeit war.

Wie bei den Vitern, stoBen wir bei den mittelalterlichen Scholasti-
kern dauernd auf das adnominale Attribut divinus. Eine Stichprobe, die
Durchsicht der je ersten fiinf Kapitel der vier Biicher der Summa contra
Gentiles des Aquinaten, ergab 22, 19, 6 und 28 Divinus-Stellen.

Beliebt ist die Verwendung von divinus auch in Lehre und Kult der
Kirche. So begegnet divinus etwa im Rechtfertigungsdekret des Trienter
Konzils 20 14mal, in der Enzyklika Pius’ XII. « Mediator Dei » 21 104mal.

11 ScHELKLE : Die Petrusbriefe [s. Anm. 6] 182.

12 Vgl. P. HENRY : Hellenismus und Christentum, in : LThK? V (1960) 215 ff.

13 so Thesaurus Linguae Latinae a.a. O. [s. Anm. 9].

14 5. J. SCHRIJNEN - Ch. MOHRMANN : Studien zur Syntax der Briefe des
hl. Cyprian, I. Teil (Nijmegen 1936) 90 f.

15 s. Roy Joseph DEFERRARI — James Marshall CAMPBELL : A Concordance of
Prudentius (Cambridge, Mass. 1932) 188 f.

16 Thesaurus Linguae Latinae a. a. O. [s. Anm. 9].

17 s. L. CooPER : A Concordance of Boethius The five Theological Tractates and
the Consolation of Philosophy (Cambridge, Mass, 1928) 113-115.

18 5. Benedicti Regula. Rec. R. Hanslik. CSEL 75 (Vindobonae 1960) 215.

1% A. VAN DEN DAELE S] : Indices Pseudo-Dionysiani (Louvain 1941) 74.

20 Denz.-Sch. [s. Anm. 1] 1520-1583 (= 792a-843 in den fritheren Auflagen).

21 AAS 39 (1947) 521-595.



368 Divinus als marianisches Attribut

Das Missale Romanum, in seinem Zustand von 1950/1951, enthilt 51 Ora-
tionen mit divinus als adjektivischem Attribut 22.

Welche Entwicklung von dem so kargen biblischen Befund, von dem
verschwindend geringen ntl Gebrauch bis zum heute in theologischen
Abhandlungen und kirchlichen Dokumenten schier unentbehrlich schei-
nenden Adjektiv divinus !

- Der weite Anwendungsbereich des Terminus hat sich nun auch auf
die Mariologie ausgedehnt. Auch da ist in gewissen Fiigungen divinus als
adjektivisches Attribut anzutreffen. Hier seien lediglich diese Wortver-
bindungen genannt ; die ndihere Beleuchtung und kritische Besprechung
erfolgt spiter. Es sind : divina Mater, divina Maternitas, divin(issim)a
Virgo, fere divina Deiparae dignitas.

I1. Begriffsinhalt und Bedeutung von divinus

A. Grammatikalische und lexikalische Auskunft

Die Sprachlehre unterscheidet drei Klassen von bedeutungstragen-
den Wortern : Substantive, Adjektive und Verben 23, Sie spricht von der
eigentiimlichen Leistung jeder dieser Wortgattungen. Die Grundleistung
des Adjektivs ist es, andere Worte zu charakterisieren ; das Substantiv,
dem es beigefiigt ist, nach seiner Art, nach Besitz, nach Herkunft, nach
dem Stoff, aus dem es besteht, zu kennzeichnen und nidher zu bestim-
men 2%, Der eigentliche Gebrauch des Adjektivs ist eben der attributive,
wenn es neben dem Substantiv steht, nicht der pridikative 2. Diese
grundsitzlichen Erkenntnisse von Sinn und Funktion des Adjektivs
iiberhaupt vermitteln eo ipso auch schon eine, freilich noch ganz allge-
meine Vorstellung von dem uns beschiftigenden Adjektiv divinus.

Die mannigfache Verwendung von 0Oclog-divinus-gottlich, gegebe-
nenfalls in einer bestimmten Epoche, in einem bestimmten Kulturkreis,
erschlieBen dann konkret die einschligigen Lexika. Im G. Kittel’schen
Theologischen Woérterbuch zum NT 26 unterrichtet uns H. Kleinknecht

22 5. Dom P. BrRuvranTs OSB: Les Oraisons du Missel Romain I (Louvain
1952) 231.

23 Vgl. etwa B. SNELL : Der Aufbau der Sprache (Hamburg 21952) 86.

21 s. DUDEN : Grammatik der deutschen Gegenwartssprache (Mannheim 1959)
Nr. 325.

25 SNELL a. a. O. [s. Anm. 23] 106.

26 III (Stuttgart 1938) 122.



Divinus als marianisches Attribut 369

tiber Octog : Adjektiv zu Oedg, gottlich — alles, was irgendwie den Stem-
pel eines Ozdc¢ tragt, sei es der Herkunft oder der Beziehung nach, sei es,
daB darin das Wesen eines Gottes oder iiberhaupt etwas Ubermensch-
liches, eine iiberragende Macht, eine letzte Wirklichkeit, eine tiefste
Sinnhaftigkeit erscheint, die nicht unmittelbar rational zu begreifen ist.

Das Griechisch-Deutsche Worterbuch von W, Bauer 27 zdhlt als
Begriffsgruppen, denen 0ctog zugewiesen wird, auf: die Gottheit und
alles, was zu ihr gehort — gottlich ; Personen, die in enger Beziehung zur
Gottheit stehen, — hier Ociog oft im Superlativ ; {iberhaupt das, was das
MaB des Menschlichen oder Irdischen iibersteigt — {iberirdisch.

Uber divinus und dessen Bedeutungsmoglichkeiten im lateinischen
Sprachraum unterrichtet etwa der Thesaurus Linguae Latinae 28. Die Aus-
fithrungen {iber dieses Adjektiv gliedern sich hier in drei Absdtze mit den
Uberschriften : generatim, speciatim, translate. Unter «generatim» finden
wir divinus als attributive Bestimmung «de deis deabusque, de homini-
bus, de rebus», eine Aufteilung, die der des Bauer’schen Lexikons nahe
kommt. In Verbindung mit den letztgenannten «res », konkreten und
abstrakten Dingen, wird divinus seinem Aussageinhalt nach also wieder-
gegeben : caelestis, a deo originem ducens necnon sacer. Metaphorisch
(wir lassen die « speziellen » Verwertungen von divinus fiir « kaiserlich »
und fiir die Fallsucht, den « morbus divinus », beiseite) hat divinus den
Sinn von : excellens, eximius, praeclarus, mirabilis.

Unter Einarbeitung der Angaben, die deutsche Worterbiicher 2° bei
« gottlich » machen, stellen wir etwa folgende Bedeutungsschattierungen
von « géttlich » zusammen : a) im eigentlichen und strengen Sinne Gott
zukommend, Gott eigen(tiimlich), gottgleich ; b) von Gott kommend,
gottentstammt ; c) in irgendeiner Weise Gott gehorend, auf Gott sich
beziehend ; d) gottartig, gottdhnlich, gottgemial, heilig, fromm ; e) in
entfernterem Sinne gottdhnlich : unvergleichlich, auBerordentlich, ein-
zigartig, groBartig, erhaben, bewunderungswiirdig, vollkommen, vor-
trefflich, prachtvoll ; f) umgangssprachlich auch ironisch und exaltiert :
« gottlicher » Kerl ; es schmeckt « gottlich ».

27 (Berlin 51958) 699 {.

% 5. Anm. 9: 1619-1624.

*® etwa : R. PERRUN : Das deutsche Wort (211.-250. Tausend, Leipzig 1934)
400 ; P. F. L. HOFFMANN - M. BLock : Woérterbuch der deutschen Sprache in ihrer
heutigen Ausbildung (Leipzig 1°1936) 236 ; Triibners Deutsches Woérterbuch. Im
Auftrage der Arbeitsgemeinschaft fiir deutsche Wortforschung hrsg. von A. G6TZE
IIT (Berlin 1939) 217.

24



370 Divinus als marianisches Attribut

Wir beobachten : Sowohl die maBgebenden griechischen und latei-
nischen Lexika als auch die Wérterbiicher der deutschen Sprache bieten
die verschiedenen Sinngehalte von «gottlich» in einer Abstufung, in
einem Gefdlle a maiori ad minus. Sie beginnen mit dem gefiilltesten Be-
griff und gelangen iiber abgeschwichte Bedeutungen zu einem bloBen
Schatten, wenn nicht Zerrbild des urspriinglichen Wortsinnes.

Damit ist ein erster, allgemeiner Uberblick iiber die Bedeutungs- und
Verwertungsmoglichkeiten von « géttlich » gewonnen. Ob und wieweit
aber divinus in den aufgezeigten Bedeutungsméglichkeiten fiir die Sprache
des christlichen Glaubens in Betracht kommt, ist eine andere Frage, die
im weiteren Verlauf dieser Untersuchung ihre Beantwortung finden muB.

B. Sinn von divinus im altchristlichen Schrifttum

Von der zeitigen Rezeption des nicht-urbiblischen Ausdruckes
divinus in die christliche Literatur haben wir gesprochen. Nun muB fest-
zustellen gesucht werden, in welchem Sinn divinus in dem damaligen
christlichen Schrifttum, in den Werken eines Tertullian und Cyprian
gebraucht wird. Dank vorziiglicher Monographien iiber das Latein der
beiden Afrikaner sind wir imstande, die Frage nach der Bedeutung von
divinus bei jenen sprachschépferischen Schriftstellern klar zu beant-
worten. « Comme adjectif correspondant a deus, Tertullien s’est contenté
d’employer divinus (nicht : divus) ... Dans le sillage de deus, divinus cesse
d’étre un mot générique, il remplace le plus souvent un génitif d’apparte-
nance et sert a qualifier tout ce qui concerne le Dieu des Chrétiens :
attributs, qualités, ceuvres, opérations, dispositions etc ... Revalorisé et
présicé par son rattachement a I’emploi chrétien de deus, I'adjectif divi-
nus perd du méme coup le sens dérivé de ‘extraordinaire’ qu’il avait
couramment dans la langue profane » 3. Das gleiche gilt im Grunde von
Cyprian. Wie in seinen Briefen und sonstigen Schriften die Adjektive
mit genitivischer Funktion sehr zahlreich sind, so im besonderen Grade
divinus. Divinus hat — zusammen mit den anderen Adjektiven, wie apo-
stolicus, dominicus, evangelicus, haereticus u. a. — meist den Wert eines
Genitivus subiectivus, ganz selten vertritt es auch den Genitivus obiec-
tivus 3. Wir wiederholen und betonen : Divinus hért auf, eine Allgemein-
bezeichnung zu sein ; verliert den iibertragenen Sinn von « auBerordent-
lich » ; dient nunmehr dazu, alles, was unmittelbar den christlichen Gott

30 Braun a. a. O. [s. Anm. 13].
31 Vgl. SCHRIJNEN - MOHRMANN a. a. O. [s. Anm. 14] 89-91, 96.



Divinus als marianisches Attribut 371

betrifft, zu kennzeichnen : Eigenschaften, Tatigkeiten usw. Diese alt-
christliche Begriffsfestlegung und entsprechende Verwertung des Adjek-
tivs divinus sollte, so miiBte man erwarten, maBgebend und verpflich-
tend fiir den christlichen Sprachgebrauch der Folgezeit geworden sein.

C. Thomasische Stnndeutung des adjekttvischen divinus

Der hl. Thomas verwertet nicht bloB8 reichlich unser Adjektiv ; er
reflektiert und gibt sich auch Rechenschaft iiber dessen Sinngehalt und
iiber dessen Bedeutung in der jeweiligen konkreten Verwendung, in den
verschiedenen attributiven Verbindungen.

Zunichst haben wir die Thomanischen AuBerungen zu divinus in den
Kommentaren, d. h. in den Aristoteleskommentaren, und in den selb-
stindigen Werken des Heiligen auseinanderzuhalten. Es liegt auf der
Hand, daB sich diese zwei Gruppen von Schriften nicht bloB in der
literarischen Gattung, sondern vor allem in ihrer Zielsetzung unter-
scheiden. Hier ist nicht der Ort, der grundsitzlichen Frage nachzugehen,
ob Thomas «aus seinem Kommentar ein Instrument der Kontroverse
zugunsten seines Systems macht und somit tendenzits arbeitet oder ob
er sich an die rein objektive Arbeitsweise des Exegeten hilt » 32. Eine
Alternativ-Antwort trifft hier kaum das Richtige. Die Annahme, der
mittelalterliche Kommentator sei in seiner Exegese nur Historiker, nur
Philosophiegeschichtler, ist in dieser Exklusivitdt sicher falsch. So sehr
zwar Thomas, ebenso wie Albert, sich bemiiht, objektiv zu erkldaren und
die «intentio auctoris » herauszuarbeiten ; obwohl er diese Methode
gelegentlich verteidigt und anerkannt sehen méchte 33 : er verleugnet
dennoch nicht seine « grundsdtzliche Sympathie » mit dem alten Autor ;
«der Theologe Thomas liest die Werke des Stagiriten mit christlichen
Augen » und kommentiert dann auch in dieser « Haltung grundsitzlicher
Gewogenheit » 3. Das also beobachtete, deutlich Spannungen aufweisende
Verhalten des exegesierenden Thomas ist ohne Zweifel auch in unserem
Falle anzunehmen.

Thomas begegnet ziemlich oft dem Adjektiv divinus in den von ihm
kommentierten Werken seines « Philosophen ». Aristoteles, ganz Grieche,

32 M.-D. CuEnu OP : Das Werk des hl. Thomas von Aquin (Heidelberg-Graz
1960) 233.

33 ebd. 171 f., 234 1.

3 ebd. 236. — Vgl. auch den Beitrag von R. KAISER : Zur Frage der eigenen
Anschauung Alberts d. Gr. in seinen philosophischen Kommentaren. Eine grund-
sdtzliche Betrachtung. In dieser Zeitschrift 9 (1962) 53-62.



372 Divinus als marianisches Attribut

ist freigebig in der Zuteilung des Attributes « géttlich ». Da heiBlen u. a.
« gottlich » : die Ewigkeit, die Himmelskorper, die Form, die unkorper-
lichen und unsterblichen Substanzen, der Intellekt, iberragende Tugend,
Menschen von seltener Gutheit, das Gemeinwohl, die Seligkeit. Dem
Kommentator Thomas obliegt nun die Expositio : der Versuch, die ari-
stotelische Divinus-Charakterisierung der verschiedenen Begriffe und
Realitidten zu erkldren, irgendwie verstindlich zu machen und womog-
lich zu rechtfertigen. Keine leichte einem christlichen Denker gestellte
Aufgabe. Fiir einzelne Divinus-Attribute kann Thomas immerhin eine
einigermalen befriedigende Erklirung geben. Zu Hilfe kommen ihm die
Begriffe participatio und similitudo : forma = quoddam divinum in
rebus inquantum quaedam participatio primi actus *° ; intellectus = res
divina per quandam similitudinis participationem 36 : bonum totius
civitatis = divinius quam bonum unius hominis eo quod magis pertinet
ad Dei similitudinem 3. Eher einfache Unterrichtung als iiberzeugte und
iiberzeugende Rechtfertigung des Divinus-Gebrauches liegt in anderen
Fillen vor, wie etwa : virtus = divina, quae communem modum homi-
num excedit *®, homines, viri = divini propter excellentiam virtutis
supra communem modum hominum *°. Ebenso rein berichtend verhilt
sich Thomas gegeniiber der Bezeichnung der Himmelskorper als corpora
divina : das corpus caeleste werde auch divinum genannt « propter hoc
quod est ingenitum et incorruptibile » 4°, « propter sui perpetuitatem » 41.
Eine férmliche Billigung dieser Charakterisierung kann in der Grundan-
gabe «propter ...» nicht erblickt werden. Der Charakter objektiver
philosophiegeschichtlicher Orientierung wird besonders deutlich in den
zusammenfassenden Worten : « Omne quod est immortale aut incorrup-
tum, divinum appellabant : et hoc posuit Anaximander et plures anti-

3 In Aristotelis libros de Caelo et Mundo Expositio, lib. IIT lectio 2 (ed.
R. Spiazzi, Taurini 1952) nr. 552. — « Primus actus» hier natiirlich zu verstehen wie
z.B. S.Th. I 75,5 ad 1 : « Primus actus est universale principium omnium actuum
quia est infinitum », und nicht etwa wie ebd. 48,5 ¢ : « Actus quidem primus est
forma ... actus autem secundus est operatio ».

% Responsio ad Joannem Vercellensem de articulis XLII, art. 33 : Opuscula
Theologica I (ed. R. Verardo, Taurini 1954) nr. 806.

87 In decem libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum Expositio, lib. I
lectio 2 (ed. R. Spiazzi, Taurini 1949) nr. 30. —Vgl. auch S. Th. II-II 31, 3 ad 2 und
99,1 ad 1.

8 ebd. lib. VII lectio 1 : nr. 1298.

3 ebd. nr. 1300 und 1302.

10 De Caelo et Mundo [s. Anm. 35] lib. IT lectio 4 : nr. 334.

41 ebd. lib. ITI lectio 49 : nr. 475.



Divinus als marianisches Attribut 373

quorum philosophorum naturalium » #2. Noch allgemeiner ist der gleich-
falls ohne eigene Stellungnahme einfach registrierende und referierende
Satz : « Quodlibet magnum et admirabile solet dici divinum » 43,

Es mag eine allzu vereinfachende Darstellung des Sachverhaltes
sein, wollte man sagen, die Philosophie des hl. Thomas finde sich in den
Aristoteleskommentaren, seine Theologie in der Summa 4% Und doch ist
ein Kornchen Wahrheit daran. Denn es wird jedenfalls niemand in den
Aristoteleskommentaren die theologischen Anschauungen des Doctor
Angelicus suchen. Der Theologe spricht zu uns eben in den eigentlich
theologischen Werken. Wir fragen nun, ob und wie diese sich iiber divinus
auslassen.

In IIT Sent. dist. 7 q. 1 a. 2 und S. Th. III 16,3 untersucht Thomas
die Zuldssigkeit des Ausdruckes « homo dominicus» fiir Christus. Zu-
nichst bestimmt er sowohl dominicus wie divinus als « nomen denomina-
tivam » : « Sicut dominicus denominative dicitur a Domino, ita divinus
denominative dicitur a Deo ». Eine solche abgeleitete Bezeichnung kann
an sich aber keine wesenhafte Aussage bilden. Denn eine « denominative »
Pridikation bedeutet, so erklidrt Thomas an der genannten S.-K.-Stelle,
entweder Teilhabe (participatio) oder ein Besitzverhdltnis (possessio) ;
ein solches hinwieder kann Besitz von etwas als einer Wirkung (etwa :
verba dominica) oder Besitz von etwas als einem Teile (z. B. pes domini-
cus) besagen. Alle diese Bedeutungsmoglichkeiten von dominicus kom-
men als Aussage fiir Christus selbst nicht in Frage. « Homo Jesus Chri-
stus » meint ja die ewige Hypostase des Logos, den Sohn Gottes als den
einen Triger beider Naturen, dem das Gott-sein und das Herr-sein ur-
spriinglich und wesenhaft zukommt und von dem es dann auch im eigent-
lichen und vollen Sinne ausgesagt wird : Homo Jesus Christus est ipse
Dominus, non homo dominicus 45,

Obwohl das Gesagte rein sprachlich auch fiir divinus gelten mii3te
und gilt, sagt nun aber Thomas : « Divinum potest dici aliquid, etiam si
habeat plenam Divinitatis rationem », und : « Hoc nomen divinum con-
suevit praedicari etiam de his, de quibus praedicatur essentialiter hoc

#2 In octo libros Physicorum Aristotelis Expositio, lib. III lectio 6 (ed. Mag-
giolo, Taurini 1954) nr. 335.

% Resp.ad Joannem Verc. a. a. O. [s. Anm. 36].

44 Vgl. Chenu a. a. O. [s. Anm. 32] 242.

45 Uber diesen Christustitel « homo dominicus » neuestens : J. TERNUs : Das
Seelen- und BewuBtseinsleben Jesu, in : Das Konzil von Chalkedon III (Wiirzburg
1954) 129 £.



374 Divinus als marianisches Attribut

nomen Deus ». Er respektiert den gewordenen usus loquendi %. Er weist
auf die gebrduchlichen und geldufigen Ausdrucksweisen hin: divina
essentia, divinae personae, und anerkennt infolgedessen auch die Berech-
tigung der Aussage : « Quia hic homo est divina persona, potest etiam
dici divinus ».

Wir stellen klar heraus : Nach diesen Thomas-Texten ist die erste
und nichste Bedeutung des Begriffes divinus, der abgeleiteten Sprach-
form entsprechend, nicht die « plena ratio Dei », sondern bloB eine (ge-
schaffene) Teilnahme an der Gottheit oder eine irgendwie geartete Gott-
gehorigkeit. Der Sprachgebrauch hat jedoch divinus auch zu einem das
Wesen ausdriickenden Attribut gemacht.

Dennoch gibt es eine andere Stelle, I Sent. dist. 29 expositio, wo
Thomas das Gegenteil zu sagen scheint. Wohl hei3t es da gleichfalls :
« ... divinitas dicitur a divino, quod est denominativum » ; aber die Fort-
setzung lautet iiberraschend : « unde potest etiam participationem divini-
tatis significare ». Hier wird also als normale Bezeichnung des Adjektivs
divinus die Wesensbezeichnung, nicht die der Teilhabe vorausgesetzt.

In ein und demselben Text erscheint diese doppelte Bedeutung von
divinus bei Thomas etwa S. Th. III 7,1 ad 1. Es ist der Einwand zu 16-
sen : die habituelle Gnade, quaedam participatio divinitatis = eine Art
Teilhabe an der Gottheit im vernunftbegabten Geschépf, eriibrige sich
in Christus, der doch nicht durch Teilhabe, sondern in Wirklichkeit —
non participative, sed secundum veritatem — Gott sei. Thomas entgegnet :
« Christus ist wahrer Gott der Person und der géttlichen Natur nach.
Weil aber unter der Einheit der Person die Verschiedenheit der Naturen
bestehen bleibt, ist die Seele nicht « per suam essentiam divina », nicht
wesenhaft gottlich. Deswegen muBte sie «divina per participationem » =
durch Teilnahme gottlich werden, d. i. durch die Gnade #7. Nicht erwdhnt
Thomas hier, da3 der Seele Christi das Attribut divinus noch unter
einem weiteren Titel zugewiesen werden kénne : auf Grund der hypostati-
schen Union, kraft der Aufnahme der menschlichen Natur in die Einheit
der Person besitzt der Logos diese menschliche Natur und ihre Teile als
personliches Eigentum. Dieses Besitzverhiltnis kann durch den Genitivus
possessivus (corpus Domini, corpus Dei48), aber auch, wie wir Thomas oben
im S.-K. ausfithren horten, durch ein nomen denominativum ausgedriickt

16 Uberzeugend dargetan von CHENU a. a. O. [s. Anm. 32] 156.
47 Vgl. auch S. Th. I-IT 61,1 ad 1: « Aliqua natura potest attribui alicui rei
dupliciter : Uno modo, essentialiter ... Alio modo, participative ... »



Divinus als marianisches Attribut 375

werden : corpus dominicum, corpus divinum %°. Daher hat F. Malmberg %0
durchaus recht, wenn er dafiirhilt und schreibt : « Ware Christi mensch-
liche Natur aus ihrem Wesen heraus gottlich, dann koénnte keine Rede
mehr sein von einer wirklichen Zweiheit der Naturen. Anderseits jedoch
muB die menschliche Natur Christi wohl ‘géttlich’ sein ; denn sie ist die
eigene menschliche Natur Gottes des Sohnes. »

Nehmen wir beim Aquinaten Wortverbindungen wie : gratia divina
(= gratia Dei, gratia a Deo donata), virtutes divinae (= virtutes a Deo
infusae 1) u. 4. hinzu, dann 148t sich in kurzer Wiederholung und in knapp
zusammenfassender Terminologie sagen : Thomas kennt und gebraucht
divinus qualitative und possessive. Der in strengem Sinn qualifizierende
oder qualitative Gebrauch differenziert sich wiederum und charakterisiert
entweder quidditative oder nur participative, m. a. W. : divinus erscheint
entweder als wesen-bezeichnendes oder als teilhabe-aussagendes Adjek-
tiv. Zur possessiven Verwendung gelangt divinus in effektivem und parti-
tivem Sinne, d. h. als den Besitz einer Wirkung oder eines Teiles anzeigen-
des Attribut.

Wir haben weit ausgeholt — ohne dall es natiirlich beabsichtigt sein
konnte, so etwas wie eine erschopfende Verwertungs- und Bedeutungs-
geschichte von divinus zu geben. Wir haben lediglich einen Uberblick
iiber die wachsende Haufigkeit der Anwendung unseres Adjektivs wie
einen Einblick in seine nuancierten Bedeutungen gewonnen : Erkennt-
nisse, die notwendige Voraussetzung fiir die kritische Untersuchung von
divinus in mariologischen Wortfiigungen sind.

18 Compendium Theologiae ad Fratrem Reginaldum, cap. 222 : Opusc. Theol.
I nr. 454 : « Oportet autem dicere, quod sit corpus Dei, si assumitur in unitatem
personae Filii Dei, qui est verus Deus ».

49 Zwar nicht belegt bei Thomas (der Philosophiegeschichtler Thomas kennt
allerdings die aristotelische Bezeichnung corpus divinum fiir den Himmelskorper !
s. Anm. 40 und 41), aber auf Grund seiner oben mitgeteilten sprachlogischen Aus-
fiithrungen im S.-K. folgerichtig gebildet. Ein jiingeres Analogon ist « Cor divinum »
fiir : Cor (Jesu = Filii Dei =) Dei.

50 Uber den Gottmenschen. Quaestio Disputata 9 (Freiburg 1960) 77.

51 S. Th. I-1T 61,1 ad 2; 62,1 ad 2. — Welche Bedeutungsunterschiede von
divinus als adjektivischem Attribut bei « virtus » | Da ist divinus in dem vorchrist-
lichen Ausdruck «virtus divina », den Thomas in der Nikomachischen Ethik
(s. Anm. 38) vorfindet und zu erklidren hat. Und da ist divinus in dem theologischen
Fachausdruck «virtutes divinae ». Hier wiederum : virtutes divinae = virtutes
ipsius Dei (= genitivus subiectivus) : I-II 61,5 ¢ ; und virtutes divinae (seu theo-
logicae) = virtutes a Deo nobis infusae necnon Deum pro obiecto habentes :
I-IT 62,1 ¢ und ad 2. Welche verschiedenen Wortinhalte bei demselben Wort-
bild : virtus divina !



376 Divinus als marianisches Attribut

IT1. Divinus in Mariologicis

A. Diwvina Maternitas

Da ein Abstraktum das Konkretum voraussetzt, ist « Mater divina »
begrifilich frither als « Maternitas divina». Aus duBeren, praktischen
Griinden befassen wir uns jedoch zuerst mit der Fiigung « Maternitas
divina » = gottliche Mutterschaft. Der Ausdruck kommt nicht bloB
hidufig bei Mariologen, sondern auch in Schreiben der Pipste vor. Die
Enzyklika Pius’ XI. zum 15. Zentenar des Konzils von Ephesos « Lux
veritatis » vom 25. Dezember 1931 spricht vom « Dogma der divina
maternitas », von Mariens « Erlangung der divina maternitas», vom
« divinae maternitatis munus», von « Officium und Messe de divina
Maternitate » 2. Pius XII. gebraucht diese Wendung in seinen groBen
Marianischen Erlassen : in der Apostolischen Konstitution « Munificen-
tissimus Deus » ® und in den Enzykliken « Fulgens Corona » ** und « Ad
Caeli Reginam » 53,

Wir fragen: Was koénnte divina Maternitas an sich, rein sprachlich,
auf Grund der Ergebnisse unserer bisherigen semasiologischen Uber-
legungen denn bedeuten ?

Zum ersten stellen wir « gottliche Mutterschaft » dem Ausdruck
« gottliche Vaterschaft » gegeniiber. Unter « géttlicher Vaterschaft » ver-
steht niemand etwas anderes als die Vaterschaft Gottes %, wobei « Got-
tes» nur Genitivus subiectivus sein kann. Gott zeugt, Gott ist Vater ;
also gibt es das Vatersein, die Vaterschaft Gottes oder eben das géttliche
Vatersein, die gottliche Vaterschaft. Parallel dazu wire « gottliche Mut-
terschaft » : das Muttersein Gottes oder das gottliche Muttersein : Gott
ist Mutter. Was in moralischer, affektiver Hinsicht ja nicht einmal falsch
ist — wir brauchen nur an Isaias 49,15 und 66,13 zu denken.

52 AAS 23 (1931) 511 und 513, 512, 516, 517. — In den kirchlichen Akten,
mitunter in demselben Dokument, variiert inkonsequenterweise die GroB- und
Kleinschreibung : d(D)ivina M(m)aternitas, M(m)ater. Wenn keine Zitation vor-
liegt, ist unsere Schreibweise : divina Mater(nitas).

53 AAS 42 (1950) 761, 762, 768.

54 AAS 45 (1953) 587.

55 AAS 46 (1954) 633.

5 Vgl. etwa Ignace LEpp : Anfechtung und Trost. Bekenntnisse eines Bekehr-
ten (Graz 1959), wo abwechselnd und unterschiedslos « die Vaterschaft Gottes»
und « die gottliche Vaterschaft » zu lesen ist : S. 79, 86, 88.



Divinus als marianisches Attribut - 377

Zum zweiten wollen wir « géttliche Mutterschaft » in Antithese zu
« menschlicher Mutterschaft » setzen. « Menschliche Mutterschaft » weckt
offenbar die Vorstellung von Mutterschaft auf menschliche Art, von einer
in menschlicher Weise zustande kommenden oder zustande gekommenen
Mutterschaft. Dementsprechend miilte « gottliche Mutterschaft », aus-
gesagt von einem Menschen, als eine in gottlicher = tibermenschlicher
Weise gewirkte Mutterschaft begriffen werden.

Keine der zwei sprachlich moglichen und einem Nicht-christlich-
Unterrichteten sich nahe legenden Auffassungen ist gemeint, wenn Theo-
logen und Pipste von « divina Maternitas » reden. « Divina Maternitas »
will nicht das auf géttliche — iibermenschlicheWeise geschehene Mutter-
sein, ebensowenig ein Mutter-sein Gottes besagen, sondern das Mutter-
Gottes-sein. Weder eine in Gott selbst sich findende Mutterschaft noch
auch eine von Gott iibernatiirlicherweise bewirkte Mutterschaft soll zum
Ausdruck gebracht werden, sondern die auf Gott zielende, Gott zum
Terminus habende Mutterschaft. In Ankniipfung an die Terminologie
der oben — bei der Thomanischen Sinndeutung des adjektivischen divi-
nus — gebotenen Einteilung und in deren Weiterfithrung (Unterscheidung
des «effective » in : subiective-principiative und obiective-terminative)
liee sich sagen : das adnominale « divina » bei Maternitas ist nicht quali-
tativ, nicht subjektiv-prinzipiativ, sondern objektiv-terminativ zu ver-
stehen.

Aber das unvoreingenommene, unverbildete deutsche Sprachemp-
finden kann diesen Sinn aus « géttlicher Mutterschaft » nicht heraushéren.
Bilden wir einmal den komplexen Begriff « Marianische Mutterschaft ».
Fehlte der Artikel, so wire an Mutterschaft nach Art der Mariens zu
denken ; wiirde der Artikel gesetzt und « die Marianische Mutterschaft »
in Rede stehen, dann handelte es sich einzig und allein um die Mutter-
schaft Mariens selbst, keineswegs um die Mutterschaft (Annas) Maria
gegeniiber, in Bezug auf Maria. Mit Recht vermeiden darum, wie man
beobachten kann, deutsche Ubersetzungen der neueren Zeit tunlichst die
wortliche Wiedergabe von « divina Maternitas ». « Divinae maternitatis
Mariae Virginis insigne monumentum » in « Fulgens Corona » *? von der
Herder Korrespondenz % allerdings wortlich iibertragen : « ein herrliches
Denkmal der gottlichen Mutterschaft der Jungfrau Maria » — lautet bei

57 a.a.O. [s. Anm. 54].

8 8 (1953/54) 72. Ebenso ist « divina Maternitas» im Rundschreiben « Ad
Caeli Reginam» a.a.O. (s. Anm. 55) wortgetreu verdeutscht « gottliche Mutter-
schaft » : Herder Korresp. 9 (1954/55) 117.



378 Divinus als marianisches Attribut

R. Graber % «ein hervorragendes Denkmal der Muttergotteswiirde Ma-
riens ». Fiir die frither genannten drei Divina-Maternitas-Stellen aus
« Munificentissimus Deus » 6 liefern Herder Korrespondenz %1, R. Gra-
ber 2 und A. Rohrbasser ® einen gleichen Text, der keine wortliche
Ubersetzung ist ; einmal heiB3t es : « ihre Wiirde als Gottesmutter », die
beiden andern Male : « Gottesmutterschaft ».

B. Divina M ater

Wihrend wir in der Bulla dogmatica Pius’ IX. « Ineffabilis Deus »
vom 8. Dezember 1854 die Bezeichnung « divina Mater » vergeblich
suchen, finden wir sie in den Marianischen Rundschreiben Leos XIII.
und in den Dokumenten der nachfolgenden Péipste. Wir fragen uns wie-
der : Was kann « Mater divina » besagen, und was soll wirklich damit ge-
sagt sein ?

Wie von Gott als Jesu gottlichem Vater, so ist von Maria als seiner
menschlichen Mutter zu sprechen ; man sagt richtig, Christus, der wahre
Sohn Gottes, hat eine menschliche Mutter. Hier sind sowohl « géttlich »
bei Vater als auch « menschlich » bei Mutter wesenhaft zu nehmen : als
Gott-Vater und alsMenschen-Mutter. Ist aber «menschliche Mutter» eine
Mutter, die von menschlicher Natur oder Mensch ist, so miiBBte bei «go6tt-
licher Mutter », losgelést von anderweitigen Erkenntnissen, an sich eine
gottheitliche Mutter, eine Mutter von géttlicher Natur in den Sinn kommen.

Aber nicht nur in Entsprechung zum Ausdruck « menschliche Mut-
ter » taucht diese Erstauffassung von « gottliche Mutter » auf, sondern
auch vom sonstigen christlichen Sprachgebrauch her, dem Wendungen
gang und gdbe sind wie : gottliches Kind, gottlicher Heiland, géttlicher
Meister, gottlicher Briautigam u. a. — Wortverbindungen, in denen divi-
nus qualitativ-quidditatives = wesenanzeigendes Adjektiv ist. Bedeuten
aber die eben angefiithrten bekannten Ausdriicke : das die Gottheit be-
sitzende Kind, der die Gottheit besitzende Heiland, Meister, Briutigam —
dann « gottliche Mutter » in nicht zu leugnender sprachlogischer Konse-
quenz : eine die Gottheit besitzende Mutter. Fiir den christlichen Glauben

8 Die marianischen Weltrundschreiben der Pipste in den letzten hundert
Jahren (Wiirzburg 21954) Nr. 221.

80 a.a. O. [s. Anm. 53].

81 5 (1950/51) 122, 122, 124.

62 a.a. O.[s. Anm. 59] Nr. 197, 198, 200.

63 Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII. (Freiburg
Schweiz 1953) Nr. 567, 568, 580.



Divinus als marianisches Attribut 379

(nicht von vornherein fiir einen « Christen » mit primitivsten Glaubensan-
schauungen) scheidet ein solches — rein sprachlich, wie erkannt, leider
mogliches — Verstidndnis von divina Mater aus. Soll divina aber die Funk-
tion eines charakterisierend-qualifizierenden Attributes haben, diirfte
es hochstens eine partizipative oder gar nur metaphorische « Gottlich-
keit » seinem Bezugswort Mater zuerkennen. Der in christlicher Sprache
allenfalls noch vertretbare Gebrauch von « géttlich » im Sinne von « gna-
denhaft vergottlicht, durch die Gnade gottdhnlich » erscheint gerade
hier bei « Mutter » durchaus unwahrscheinlich. Man ist einfach gehemmt,
diese Bedeutung von divina Mater als den im Munde der Péipste und
Mariologen wirklich intendierten Sinn zu halten. Mater divina, so sind
wir iiberzeugt, soll nur ein Aquivalent fiir Mater Dei sein. Freilich ist die
Umwandlung von Mater Dei in Mater divina nicht gerade naheliegend,
keine allgemeine Sprachgepflogenheit. So hiufig sonst, schon im klassi-
schen Latein, das im Genitivus auctoris sich duernde Abstammungsver-
hdltnis auch durch das entsprechende Adjektiv ausgesprochen wird %,
so selten wird, soweit ich sehe, das umgekehrte Verhdltnis (der Genitivus
obiecti, producti) durch ein adjektivisches Attribut ausgedriickt. Im-
merhin, diese Formulierung findet sich ; « mater Apollinea » ist belegt fiir
Latona, die Mutter Apolls %. Daher i3t sich Mater divina als sprachlicher
Ausdruck eines solchen Sachverhaltes nicht als formell unlateinisch brand-
marken und abtun. Die Funktion des adnominalen divina im gegebenen
Falle wird man fiiglich als eine terminative im frither dargelegten Sinn
bezeichnen. Von lebenden Sprachen kennt und liebt z. B. das Polnische %
diese Bildungen: Matka Chrystusa = Matka Chrystusowa; Matka
Boga = Matka Boza, Matka Boska. Dem deutschen Ohr dagegen klingt
« gottlich » in « gottliche Mutter » ganz und gar nicht terminativ, sondern
qualitativ und quidditativ und darum anst6B8ig. Infolgedessen hat der
Ausdruck « géttliche Mutter » im Deutschen, in unserer theologischen
Sprache kein Daseinsrecht. Zwar {iibersetzt noch die Herder-Ausgabe

84 So : proles Apollinea fiir proles Apollinis (Aesculapius) ; proles Martia fiir
proles Martis (Romulus et Remus) ; proles Niobea fiir proles Niobae : s. K. E. GEOR-
GEs : Ausfiihrliches lateinisch-deutsches Handworterbuch I und II (Leipzig 1913
und 81918).

8 ebd. I unter « Apollo ». — Hinwiederum : genetrix Cadmeia (I unter « Cad-
mus ») nicht : Mutter des Cadmus, sondern die von Cadmus stammende genetrix,
die Tochter des Cadmus.

66 Auch ScHRIJNEN und MOHRMANN, Studien [s. Anm. 14] 98 verweisen, ohne
allerdings Belege zu bringen, auf diese den slawischen Sprachen eigentiimliche
adjektivische Ausdrucksweise.



380 Divinus als marianisches Attribut

der Enzykliken Leos XIII. divina Mater allzu vorsichtig wortwortlich
« gottliche Mutter » ¢7. Bei R. Graber hingegen lesen wir in der Regel
« Mutter Gottes », « Gottesmutter » und auch die ganz freie Wiedergabe
«unsere himmlische Mutter » 8. Zwei verschiedene Ubersetzungen der
Mahnung Pius’ XII. in seiner Adhortatio Apostolica « Menti Nostrae » :
«... animus se totum Divinae Matri committat»7® wihlten beide ™
« der Gottesmutter ». Desselben Papstes Aufforderung in « Fulgens Co-
rona» : «... Divinae Matri supplicantes » 7 hat in der Verdeutschung 7
gleichfalls « Gottesmutter ».

Wir wiederholen und betonen : Die da Mater divina in ihren lehr-
haften und parinetischen Ausfithrungen gebrauchen, Piapste und Mario-
logen, gebrauchen diesen Ausdruck ganz offensichtlich gleichbedeutend
mit Mater Dei und wollen ihn so verstanden wissen. Uns konnte kein
berechtigter Zweifel an diesem Sinn von divina Mater kommen. Da sto-
Ben wir nun aber in neueren kirchlichen Texten auf Wendungen, die das
bisherige Untersuchungsergebnis plétzlich in Frage zu stellen und zu
erschiittern scheinen. In seiner Epistula Encyclica « Mirabile illud » vom
6. Dezember 1950 schreibt Pius XII. : « ... a nato Redemptore ab eiusque
Divina Matre supplicibus efflagitare precibus » ™. Der reine Wortlaut bie-
tet zunichst keinerlei Schwierigkeit, so daB eine wortgetreue Uber-

67 Sanctissimi D. N. Leonis Divina Providentia Papae XIII Epistolae Ency-
clicae (Freiburg 1878-1904), z.B. « Octobri mense »: Series IV 20/21, 22/23;
« Adiutricem populi»: Series V 10/11 ; « Fidentem piumque »: ebd. 28/29 (resp.
3/4), 42/43 (resp. 16/17) ; « Augustissimae Virginis» : ebd. 52/53 (resp. 6/7), 56/57
(resp. 10/11).

6 A.a.O. [s. Anm. 59] etwa Nr. 57, 59, 102, 112, 122. — Auffallenderweise
findet sich am SchluB des Rundschreibens « Fidentem piumque » = Nr. 119 fiir
«divinae Matri» doch wieder die Verdeutschung : « unserer (sic !) goéttlichen Mutter ».
Das «unserer » erschwert iibrigens erst recht die Sinndeutung von « géttlicher Mutter»
als « Mutter Gottes ».

69 Oder ist das nicht doch eher eine unkorrekte, ja falsche Ubersetzung von
« huic divinae Matri» (Herder-Ausgabe Series V 53) ? Die lateinische Wortfiigung
konnte schlieBlich nur dann « dieser (« unserer » ?) himmlischen Mutter » bedeuten,
wenn plétzlich divina in partizipativem bzw. iibertragenem Sinne genommen wire.
Aber mitwelchem Recht gibt man dann demselben Attribut beim selben Substantiv
einmal diesen, ein andermal jenen Sinn ?

70 AAS 42 (1950) 691.

7t Herder Korrespondenz 5 (1950/51) 135 und ROHRBASSER : Heilslehre [s.
Anm. 63] Nr. 1395.

72 AAS 45 (1953) 589.

73 GRABERa.a.O.[s. Anm. 59] Nr. 223. — Gar zu unbekiimmert weicht von der
lateinischen Vorlage ab die Herder Korresp. 8 (1953/54) 73: «Beten sollen wir, indem
wir die heiligste Jungfrau anflehen, ...»

7t AAS 42 (1950) 800.



Divinus als marianisches Attribut 381

setzung schnell gegeben ist : « Man mége auch nicht vergessen, den Er-
l6ser und seine gottliche Mutter zu bitten » 7. Aber was soll denn das
heien : Redemptor eiusque divina Mater, der Erléser und seine gott-
liche Mutter, — wenn divina Mater = Mater Dei, g6ttliche Mutter = Mut-
ter Gottes, Gottesmutter bedeuten soll ? Man kann doch unméglich sa-
gen : Der Erloser, d.i. doch der die Gottheit und zugleich die mensch-
liche Natur besitzende, die Erlésung vollziehende Logos oder Gott von
Gott, dieser Erloser und seine Mutter Gottes. Denn schon das Possessiv-
pronomen «seine» (= des gottmenschlichen Erlosers) bei « Mutter»
macht eine weitere genitivische Bestimmung — sei es ein eigentlicher Geni-
tiv, sei es ein Adjektiv in genitivischer Bedeutung — nicht bloB entbehr-
lich, sondern direkt sinnstérend. Kein Wunder, wenn von andern Uber-
setzern diese sonderbare lateinische Ausdrucksweise nicht nachvollzogen,
nicht « mitgemacht », sondern einfach gesagt wird : «... den Erloéser und
seine Mutter zu bitten » . Ein zweites Mal begegnet diese auffallende
Formulierung in der schon mehrfach erwdhnten Enzyklika « Fulgens
Corona » : « Christum Dominum ... divinam Matrem suam revere rede-
misse » 7. Im Graber’schen Ubersetzungswerk lautet die Stelle : «... so
erkennen wir unschwer, da Christus der Herr seine géttliche Mutter in
Wahrheit erlost habe » 8. Wie hdtte Graber, der sonst divina Mater meist,
wie oben erwidhnt, mit « Mutter Gottes, Gottesmutter » wiedergibt, hier
etwa sagen konnen : « ... daBB Christus der Herr seine Mutter Gottes, seine
Gottesmutter in Wahrheit erlost habe » ? Andrerseits wagt er nicht, wie
im vorigen Falle das Mainzer Kirchliche Amtsblatt, divinam ganz uniiber-
setzt zu lassen. So gibt er den Text wortgenau wieder und {iiberldiBt es
dem Leser, was er sich dabei denken soll.

Wenn in den behandelten Texten nicht Unaufmerksamkeit der
Latinisten, der Redaktoren dieser pipstlichen Schriftstiicke am Werke
war, konnen wir nicht umhin, divinus hier schlieBlich doch in dem frither
theoretisch zwar fiir moglich gehaltenen, praktisch und konkret jedoch
abgelehnten qualitativ-partizipativen Sinn aufzufassen : durch gnaden-
hafte Teilhabe gottlich, gottahnlich, heilig(st). Aber dafiir stiinden wahr-
lich andere Adjektive — eben die, die wir zur Sinnerhellung des also ge-
brauchten divinus heranziehen miissen — besser zu Gebote als das so
schweren MiBverstindnissen ausgesetzte Derivat von Deus: divinus.

75 Kirchliches Amtsblatt fiir die Diézese Rottenburg Bd 20 (1950)124.
"¢ So Kirchliches Amtsblatt fiir die Diézese Mainz 93 (1951) 4.

77 AAS 45 (1953) 581.

"8 Die marianischen Weltrundschreiben [s. Anm. 59] Nr. 217.



382 Divinus als marianisches Attribut

Ein weiterer hierhergehorender Text ist die auch nicht gliicklich zu
nennende Formulierung in « Munificentissimus Deus » : « Similitudo nem-
pe divinae Matris divinique Filii, ad animi corporisque nobilitatem digni-
tatemque quod attinet ... postulat ... » ?. Nicht gegen das Aufzeigen einer
Ahnlichkeit zwischen Mutter und Sohn hinsichtlich des Adels und der
Wiirde von Geist und Leib ist etwas einzuwenden ; hier interessiert einzig
die Wendung « divina Mater divinusque Filius ». Es ist die Koordination
von Mutter und Sohn in Verbindung mit dem gleichen adnominalen
divinus, die Bedenken auslost, Bedenken in pastoraler, in kerygmatischer
und 6kumenischer Hinsicht. « Sapientibus tantum », nur den Wissenden,
den Theologen ist der jeweils verschiedene Inhalt von divinus in den
beiden attributiven Stellungen gewil3 bald einsichtig, obwohl auch sie sich
erst darum zu miithen haben, diese verschiedene Bedeutung in klarer
Diktion darzulegen. Der durchschnittliche Gldubige aber ist damit iiber-
fordert. Ein lateinkundiger, jedoch nicht fachtheologisch geschulter
Leser der Apostolischen Konstitution muB iiber das gleiche attributive
divinus bei Sohn und Mutter erschrecken, Argernis daran nehmen 8.
Und niemand urteile vorschnell, das sei dann scandalum pharisaicum !
Die deutschen Ubertragungen hiiten sich deshalb, hier etwa zu iiber-
setzen : « Die Ahnlichkeit der gottlichen Mutter mit ihrem gottlichen
Sohne ... » ; sie sprechen vielmehr iibereinstimmend von der « Ahnlichkeit
der Gottesmutter mit ihrem gottlichen Sohne » 8.

C. Divin(issim)a Virgo

Ob Leo XIII. den Ausdruck « divina Virgo» wirklich gebraucht hat,
wie es J. Brinktrine 82 beildufig behauptet hat, war nicht zu ermitteln 8.
Bei Laurentius von Brindisi (1 1619, Doctor Ecclesiae 1959) erhilt jeden-
falls Virgo das Attribut divinus, und zwar im Superlativ ; es geschieht in
dem bewundernden Ausruf und der rhetorischen Frage : « O Deum infini-

% AAS 42 (1950) 765.

80 Ebensowenig ist es gutzuheiBlen, wenn z. B. im Index alphabeticus des
Denzinger-Enchiridion (bis zur 31. Auflage 1957 : S. 60 in eckigen Klammern) un-
mittelbar aufeinander die Stichworte folgen : Divinitas Christi, Divinitas Ecclesiae —
eine verwirrende und irrefithrende Terminologie.

81 ROHRBASSER a.a.0. [s. Anm. 63] Nr.576 ; GRABERa.a.O. [s. Anm. 59] Nr. 199.

82 Die Lehre von der Menschwerdung und Erlésung (Paderborn 1959) 135.

8 Es gelang mir nicht, den Titel « divina Virgo » in den Enzykliken des Papstes
zu finden. Prof. Brinktrine, den ich um die Stellenangabe bei Leo XIII. bat,
schrieb freundlichst zuriick, zu seinem groBen Bedauern kdnne er den Fundort
fiir das Attribut divina nicht wiederfinden.



Divinus als marianisches Attribut 383

tae maiestatis, quisnam vel cogitatione vel mente capere possit divinissi-
mae huius Virginis altissimam ac plane infinitam maiestatem ? » 84,

Wir suchen den Inhalt von divinus als adjektivischem Attribut
von Virgo zu bestimmen. A limine muB wieder die gefiillteste Sinngebung
— mag dieser Sinn auf Grund der sprachlichen Gesetze der erste und
nichste sein oder nicht — ausscheiden : divinus = die Gottheit besitzend,
von gottlicher Natur, gottgleich. Allein der Superlativ an unserer Stelle
muB ein quidditatives Verstdndnis ausschlieBen ; denn « essentia stat in
indivisibili », die Wesenheit vertrdgt in ihren konstitutiven Merkmalen
kein Weniger und kein Mehr, keine Intensivierung und Steigerung. In
Verbindung mit Virgo darf also divinus nur die einzigartige Gottzuge-
horigkeit und Gottdhnlichkeit Mariens zum Ausdruck bringen wollen,
wie wir es schon bei divinus als Attribut zu Mater (in den Féllen, in denen
divina Mater nicht « Gottesmutter » bedeuten kann) ausfithrten. Aber
warum denn, fragen wir wiederum, ausgerechnet divin(issim)a, wenn doch
jene Eigenschaftsworte, mit denen der anzunehmende Sinn von divinissi-
ma zu umschreiben ist, zur Verfiigung sind und sich empfehlen ? Die Ad-
jektive : sanctissima, excellentissima, praecelsa, praeclara, singularis,
incomparabilis und viele andere geben das Gemeinte genauer wieder als
der mehrdeutige und deshalb miBdeutbare Terminus divinus. Gilt das
schon fiir divinus im Lateinischen, so noch viel mehr fiir géttlich im
Deutschen. Wir miissen Ausdrucksweisen wie « gottliche, gottlichste
Jungfrau » uneingeschrinkt ablehnen.

D. « Fere divina Devparae dignitas »

Regelrechtes marianisches Attribut ist divinus, wenn es bei einem
Maria bezeichnenden Nomen — Mater, Virgo — steht. Wie wir aber divinus
auch in « divina Maternitas » noch als marianisches Attribut anerkannten,
so jetzt in Wortfiigungen, die Mariens Wiirde und ihre Stellung Gott ge-
geniiber zum Inhalt haben. Wir finden sie z. B. : in der unter dem Namen
Ephridms gehenden Apostrophe: « Supra omnem creaturam regali et
prope divina dignitate collocata es » 8% ; ferner in der Ausfithrung Ber-
nardins von Siena : « Oportuit enim, ut sic dicam, feminam elevari ad
quandam aequalitatem divinam ... » 8. Doch gibt es nicht nur solche
sporadische und letztlich unverbindliche dicta einzelner Heiligen. Eine

8 Bei I. KEUPPENS : Mariologiae Compendium (Mechliniae 1938) 236 nr. 379.
85 zitiert von G. M. RoscHINI O.S.M. : Mariologia I (Romae 21957) 340.
86 ebd. 344.



384 Divinus als marianisches Attribut

AuBerung dieser Art ist auch in einem Lehrdokument der Gegenwart ent-
halten, in Pius’ XII. Enzyklika « Ad Caeli Reginam». Nach der Mahnung
an die Theologen, sich vor mariologischen Meinungen zu hiiten, die des
Fundamentes entbehren und durch iibertriebene Ausdriicke die Grenzen
der Wahrheit iiberschreiten, folgt die Warnung vor einer allzu grofen
Enge des Geistes «in singulari illa, omnino excelsa, immo fere divina
Deiparae dignitate consideranda » 87. Es ist eigentiimlich, daB nach der
ausdriicklichen Warnung vor mariologischen Ubertreibungen sofort eine
Aussage folgt, deren Ausdrucksweise selbst wieder hyperbolisch gewertet
werden mul.

Divinus in dem komplexen Terminus «fere divina dignitas» ist
einleuchtenderweise nicht metaphorisch, auch nicht irgendwie partizi-
pativ zu nehmen. Denn divinus im nicht-vollen Sinn wird inhaltlich
bestimmt als «singularis, omnino excelsus» u.d. Das aber sind Adjektive,
die das Rundschreiben zuerst gebraucht, die aber nun iiberboten werden
— «immo » ! — durch «fere divina ». Es ist das modale Adverb «fere »,
das divinus sogleich als « g6ttlich » im engen und strengen Sinne empfin-
den 1dBt, in der vollen Bedeutung : « Gott unmittelbar zukommend » er-
weist. Dieses Empfinden und diese Auffassung bestdtigt der Thesaurus
Linguae Latinae # als richtig : der Darlegung des metaphorischen Ge-
brauches von divinus wird hinzugefiigt : «hic illic notione propria
sublatente praecipue cum additur paene, prope, quidam ».

Hart und klar ist indes die Sprache, welche die christliche Gottes-
lehre mit ihrer scharfen Herausstellung der absoluten Transzendenz Got-
tes spricht ; unaufgebbar die metaphysischen Grundsdtze iiber das esse
increatum und das esse creatum, die Thomas — ungeachtet seiner Lehre
von den Seinsstufen 8 - vertritt und mit denen er allenthalben operiert :
bis in die Angelologie, Mariologie und Christologie hinein : « Est infinita
distantia inter esse divinum et esse simpliciter » ; « secundum compara-
tionem proportionis et aequiparantiae ... esse nostrum comparatum ad
divinum quasi nihil est, quia in infinitum ab eo distat » ; « cum natura
divina in infinitum excedat humanam » ; « cum etiam inter summam
creaturam et Deum infinita distantia sit » ; «inter angelos et Deum est .
infinita distantia ... quamvis beata Virgo sit exaltata super angelos,

87 AAS 46 (1954) 637.

88 s. Anm. 9: 1624.

8 Zum « Stufenreich der Seinsformen» vgl. etwa H. MEYER : Thomas von
Aquin. Sein System und seine geistesgeschichtliche Stellung (Paderborn 21961)
186 ff., besonders 188.



Divinus als marianisches Attribut 385

quia tamen non usque ad aequalitatem Dei, manet adhuc infinita distan-
tia » ; « quamvis humana natura sit divinitati unita in persona, tamen na-
turae (in Christo) remanent distantes in infinitum » ; «infinita non est per-
transire » %, Auf dem Hintergrund solcher wuchtiger Aussagen werden
z. B. die ernsten Worte in « Mystici Corporis » verstdndlich : die An-
prangerung eines falschen Mystizismus, « qui immobiles limites removere
conatus inter creatasres earumque Creatorem Sacras Litteras adulterat»®;
die Zuriickweisung jedes Theologumenon, « quo christifideles quavis ra-
tione ... creatarum rerum ordinem praetergrediantur atque in divina
perperam invadant » 2. Im Lichte und zugleich unter dem Gewichte
solcher den «unaufhebbaren Hiatus zwischen Kreatur und Gott» %
aussprechenden Texte, die doch nur Ausflu des rechten Gottesbegriffes
und Bezeugung der Schriftlehre sind, verlieren Redeweisen wie « prope
divina dignitate », « ad quandam aequalitatem divinam », « fere divina
Deiparae dignitate » ihre objektive Berechtigung und verursachen starkes
theologisches Unbehagen. Derartiger modus dicendi ist schuld daran, daB
mitunter schier der Eindruck entsteht, als seien die bewuBten Thesen der
Gotteslehre manchem Traktat nicht immer priasent, als werde mit ihnen
nicht ganzer Ernst gemacht. |

Die Bulle Pius’ IX. « Ineffabilis Deus » ¢, die mit dem Partizipial-
satz «ad Deum ipsum quam proxime accedens» zwar nicht formell,
aber doch materiell das gleiche wie Pius XII. mit « fere divina Deiparae
dignitas » zu sagen scheint, fiigt immerhin — die Hoch-spannung der Aus-
sage ent-spannend, deren Kiihnheit wieder dimpfend, die begriindeten,
ja pflichtmiBigen Bedenken der Theologen zu zerstreuend suchend - be-
deutsamst hinzu : « pro ratione creatae naturae» *. In unserem Falle
folgt der (trotz « fere ») krassen Steigerung « immo fere divina Deiparae
dignitate » keine mildernde Erkldrung, keine Abschwdchung. Die in sich
selbst, in ihrer Begrifflichkeit anfechtbare, mehr theoretische und pane-
gyrische als korrekt theologische Wortverbindung bringt den deutschen

90 Die Fundorte der angefithrten Thomasstellen sind, in der Reihenfolge ihrer
Zitation : De Veritate q. 27 a.3 ad 9 (vgl. auch .2 a.3 ad 16); I Sent. dist. 8
q. 2 expos. Iae partis textus; S.Th. IIT 2,1 c; I Sent. dist. 44 q.1 a.2c; ebd.
a. 3 ad 4 ; ebd. ad 1 ; De veritate q. 27 a. 3 obj. 9.

91 AAS 35 (1943) 197.

%2 ebd. 231.

93 MALMBERG a. a. O. [s. Anm. 50] 112.

% abgedruckt in dem Werke Norbertus pEL Prapo OP : Divus Thomas et
Bulla Dogmatica « Ineffabilis Deus » (Freiburg Schweiz 1919) 361-374.

% ebd. 369.

25

=



386 Divinus als marianisches Attribut

Ubersetzer in Verlegenheit und Not. Die wortliche Wiedergabe : « wo
es sich um diese einzigartige, erhabene und sogar fast géttliche Wiirde der
Mutter Gottes handelt » %8 ist wehetuend und Argernis erregend. J. Brink-
trine %7, der offenbar selbst auch die Hérte der originalen Ausdrucksweise
und das AnstoBige der wortwértlichen Ubertragung empfindet, schligt
fiir « fere divina dignitas » die Verdeutschung « gottnahe Wiirde » vor.
Wiire es, so fragen wir, der Wiirde Mariens auch nur im geringsten
abtréglich gewesen, wenn die drei Wortlein « immo fere divina » wegge-
blieben wiren, wenn es in der Enzyklika « bloB » geheilen hitte : «in
singulari illa, omnino excelsa Deiparae dignitate consideranda » ?

IV. Epilog

« Das wissenschaftliche Desiderat ist das eindeutige Zeichen fiir den
eindeutigen Begriff » . Denn dann gibe es keine Aquivokation, keine
Analogie, weder Metapher noch Metonomie noch Homonyme, kurz :
keinerlei Mehrdeutigkeit ; es gidbe keine MiBdeutungsmoglichkeit des
sprachlichen Ausdrucks, keine Fragen nach dem Sinn des Gesagten, keine
Zweifel an der Richtigkeit des Wortverstandnisses. Doch das ist ein uto-
pisches Desiderat : die Summe, die auch noch so groBe Zahl der Zeichen =
Worter kann nie und nimmer die Unzahl der Ideen, der Begriffe erreichen.
Dieser niichterne Tatbestand enthebt aber nicht der selbstverstidndlichen
Pflicht, sorgfiltig nach dem relativ klarsten, méglichst eindeutigen Aus-
druck fiir einen bestimmten Begriff, fiir diesen gemeinten Sachverhalt zu
suchen. Gilt diese Forderung grundsdtzlich fiir jede sprachliche Ver-
stdindigung, so ganz besonders im Bereiche der Offenbarungswirklichkeit,
auf dem Gebiete der Theologie, fiir die AuBerungen des in Glauben und
Glaubensverstindnis Erkannten. Wiederholt betont Thomas, unter Ver-
wertung eines angeblichen Hieronymus-Zitates, diese Notwendigkeit :
« Ex verbis inordinate prolatis incurritur haeresis. Et ideo sic loquendum
est de divinis ut nulla errori occasio praebeatur » . Das hier Gesagte hat
als Prinzip und Norm in der Theologie zu gelten. Die Applikation auf das
in dieser Studie behandelte Thema ist nicht schwer.

Wir erinnern uns an die oben erwihnten fachwissenschaftlichen

96 Herder Korresp. 9 (1954/55) 118.

97 Die Lehre von der Mutter des Erlésers (Paderborn 1959) 5 Anm. 1.

9 H. KrinGgs : Wort. Philosophisch, in : Handbuch theolog. Grundbegriffe 11
(Miinchen 1963) 844.

% De Potentia q. 9a. 8. Ebenso : S. Th. I 31, 2 c und 39,7 obj. 1 ; III 16,8 c.



Divinus als marianisches Attribut 387

Untersuchungen iiber die Grundlegung und sofort auch meisterliche Hand-
habung des christlichen Lateins bei Tertullian und Cyprian. Wir wieder-
holen den fiir uns wichtigsten Satz, das Résumé iiber den altchristlichen
Divinus-Gebrauch : « Revalorisé et précisé par son rattachement a I’em-
ploi chrétien de deus, I’adjectif divinus perd du méme coup le sens dérivé
de extraordinaire qu’il avait couramment dans la langue profane » 190,
Wir kénnen nicht anders, als den Latinisten der Kurie und den romani-
schen Theologen die aufgezeigte spezifisch christliche Bedeutung und
Verwertung von divinus wieder ins Gedédchtnis zu rufen ; als sie zu bitten,
im Gebrauch von divinus sparsamer zu sein, vorsichtiger besonders in
mariologischen Ausfithrungen. Das ist leicht durchfithrbar, ohne Beein-
trichtigung des jeweils intendierten Aussageinhalts. Zu abwechselndem
Gebrauch bieten sich die ehrwiirdigen Termini an : Deipara, Dei Genitrix,
Mater Dei — warum dieser neuere, in sich mehrdeutige Ausdruck divina
Mater ? Um dann die einmalige Wiirde und Gnadenfiille Mariens zu ver-
deutlichen, sind tibergenug charakterisierende und qualifizierende Ad-
jektive, genug Elative und Superlative greifbar, die wir in Auswahl be-
reits kennengelernt haben und die sich miihelos vermehren lassen. Auf
divinus (mit partizipativer Bedeutung und in metaphorischemSinn) sowie
auf fere divinus (divinus hier in eigentlichem und vollem Sinn) sollte
vollstindig verzichtet werden.

In deutschsprachigen mariologischen Aussagen diirfte « gottlich »
erst recht nicht vorkommen. Denn im Deutschen heilt und bedeutet
gottlich eben gottlich, sofern nicht der {ibertragene Sinn (in bewuBt-ge-
wollter Ubertreibung und mit leicht ironischem Einschlag) férmlich in
die Augen springt : eine Redeweise, die fiir einen ernsten religiésen Men-
schen nicht in Frage kommen wird. Es war Lessing, der da bemerkte :
« Ich habe noch nie eine Schone gottlich genannt und bin nicht gewohnt,
dieses Wort so zu miBbrauchen » 191, Und ein um 1800 schreibender Autor
bezeichnet auch den Gebrauch von géttlich in der Bedeutung von «im
hochsten Grade vortrefflich » als einen « groben MiBbrauch besonders
witziger Schriftsteller » 192. Der Theologe wird mit noch viel gréB8erem
Recht solche profane Verwertungen von «gottlich » unverbliimt MiB-
brauch nennen, die darin zutage tretende Verdiinnung, Verwisserung,
Entleerung dieses Begriffes verurteilen ; er wird « géttlich » nur in seinem
Ursinne, in seiner Grundbedeutung gebrauchen und gebraucht sehen

100 BRAUN a. a. O. [s. Anm. 13] 38.
101 jn : Triibners Deutsches Wérterbuch a. a. O. [s. Anm. 29].
102 ebd.



388 Divinus als marianisches Attribut

wollen, d. h. der unmittelbaren Sphire Gottes vorbehalten. Ganz im Ein-
klang mit dem hier betonten deutschen Sprachempfinden und somit eine
willkommene Bestéitigung unserer Ausfiihrungen sind die nicht ad hoc,
sondern in einem groBeren Zusammenhang niedergeschriebenen und eben
darum fiir uns besonders wertvollen Sdtze von H. Volk 1% : (« Wir sind
gefragt, ... wie kénne Maria ... unsere Herrin und Konigin sein), da sie
doch nicht gottlich ist ? » ; (Einwurf : « Wie kann Maria aber iiberhaupt
etwas bedeuten), da sie doch nicht, wie Christus, gottlich ist ? » ; « Der
zweite Adam ist nun gottlich, die zweite Eva aber nicht ; und darin gibt
es keine Verminderung des Unterschiedes ». So und nicht anders empfin-
den wir, so und nicht anders miissen wir sprechen, d. h. Maria das Attri-
but oder Pridikat « gottlich » absprechen.Wir danken nicht F. Schiller
dafiir, daB er in seiner « Jungfrau von Orleans » 1°* Maria die Worte in den
Mund legt: «Sieh mich an! Eine keusche Magd wie du hab’ ich den Herrn,
den gottlichen, geboren, und goéttlich bin ich selbst ! » 195, Wer wollte
einen glauben machen, daB Schiller in theologischer Akribie dem Adjektiv
« gottlich » in den beiden Versen je einen andern Inhalt geben wollte ?
Spiegeln und wecken seine Verse nicht eine konfuse, objektiv falsche
Auffassung der katholischen Marienlehre ? 106

Aufgabe der Theologie ist es, mit der ihr als Glaubenswissenschaft
eigenen Methode ihren Gegenstand festzustellen, zu begriinden, zu er-
hellen, zu verteidigen. Aber das ist noch nicht alles. Die Theologie hat
auch eine kritische Funktion. So gewil3 Theologie nach katholischem Ver-
stdndnis nicht gegen das die Glaubenswahrheiten vorlegende kirchliche
Lehramt Stellung nehmen kann, so braucht sie sich anderseits doch nicht
dazu verpflichtet zu fiihlen, alles Faktische im kirchlichen Raum immer

103 Christus und Maria (Miinster 21958) 5, 8, 27.

104 Erster Aufzug, zehnter Auftritt.

105 Gerechterweise muf jedoch auf die uns schon bekannte Wendung Pius’ X1I1I.
hingewiesen werden, in der gleichfalls «in einem Atemzug» die Zuweisung von
divinus an Mutter und Sohn erfolgt : « Similitudo divinae Matris divinique Filii...»
[s. Anm. 79].

108 F. BERGENTHAL : Kann man Maria zuviel Ehre erweisen ? Vom mariani-
schen Sinngehalt des Faust, Theologie und Glaube 52 (1962) 26-33, verteidigt die
Verse des Doctor Marianus am Schlusse des Faust II : «Jungfrau, Mutter, Kénigin,
Géottin, bleibe gniddig ! » Das Wort « G6ttin », so meint er, sei wohl in einem theo-
logischen Traktate so gut wie in einem Kinder-Gebetbuche eine Unmdglichkeit,
hétte in dieser Dichtung aber sein gutes Recht. Das sind Gedanken eines Astheten
und Enthusiasten — die heilig-niichterne und « gesunde Lehre » lehnt derart auf-
reizende und verfingliche Formulierungen als unverantwortliche Ubertreibungen ab.
Der ganze Beitrag des Verfassers fordert tibrigens den Widerspruch des Dogmatikers
und des Pastoraltheologen heraus.



Divinus als marianisches Attribut 389

und um jeden Preis zu rechtfertigen. Sie darf es nicht. Es gehort zu ihrer
Obliegenheit, sich gegebenenfalls auch zu distanzieren und ein kritisches
Urteil zu fillen, die Rolle eines Korrektivs im Hinblick auf Glaubensver-
kiindigung und konkretes Glaubensleben der Kirche zu spielen 1%7. Es
ist nun und bleibt Tatsache, daf3 bei Theologen und gelegentlich auch in
kirchlichen Dokumenten divinus und gottlich als marianisches Attribut
anzutreffen sind. Wir stehen also, wie einst Thomas, vor « auctoritates ».
Solchen von autoritativer Seite gebrauchten Formulierungen und For-
meln, die jedoch im Lichte einer fortgeschrittenen Lehrentwicklung oder
auf Grund sonst vertiefter theologischer Einsichten nicht mehr befriedi-
gen oder zu beanstanden sind (aus inneren Griinden oder aus Griinden
seelsorglicher Klugheit und Verantwortung 1), ist die schon vor Thomas
aufgestellte und dann so oft von Thomas empfohlene Regel anzuwenden :
Locutio ista est explicanda, non extendenda %9 = eine derartige Rede-
weise ist (rechtgldubig) zu erkldren, sie ist aber nicht zu verallgemeinern,
nicht zu verbreiten, nicht weiter zu verwerten. Nur brauchen wir in der
pietas interpretationis und in der reverentia expositionis 11 nicht unbe-
dingt so weit zu gehen wie die mittelalterlichen Scholastiker; wir werden
notwendige Kritik auch ehrlich als Kritik aussprechen. Aber der Grund-
satz als solcher bleibt giiltig : wie fiir die Kyrill’sche Christus-Formel und
fiir die patristische Homo-assumptus-Terminologie, so in kleinerem Maf3-
stab fiir den auf diesen Seiten behandelten Terminus, fiir divinus als
Marianisches Attribut : locutio ista non est extendenda 1.

107 Auf diese Seite der Theologie weist jiingst nachdriicklich hin H. FRrigs:
Theologie, in : Handbuch theolog. Grundbegriffe IT (Miinchen 1963) 646.

108 Vgl. L. DREwWNIAK : « Gott, der Allmichtige, und seine hochwiirdige Mut-
ter ». Dogmatische und pastoraltheologische Uberlegungen zu dergleichen Sprech-
weise. Konigsteiner Bliatter 9 (1963) 7 ff.

109 Vgl. S. Th. I 31, 4c; 39,5ad1; ITI 4,3ad 1.

110 AufschluBreiche Mitteilungen iiber die « pia interpretatio» oder «expo-
sitio reverentialis » der Scholastiker macht CHENU a.a. O. (s. Anm. 32] 160-166.

111 Das Manuskript dieser Abhandlung war abgeschlossen, als im Osservatore
Romano (13 Ottobre 1963, N. 237 pag. 1) der Wortlaut der Ansprache erschien,
die Papst Paul VI. am 11. Oktober 1963 in S. Maria Maggiore an die Konzilsviter
gehalten hat. Darin stehen die (von manchen Seiten nicht gerade begriilten, als
tiberfliisssig hingestellten, bedeutsamerweise aber trotz der « theologischen Selbst-
verstandlichkeit » von hochster Stelle gesagten und darum) sehr beachtlichen Worte:
« Intendiamo rendere onore a Maria Santissima ... onore singolare, onore superiore ...
onore da Lei stessa presagito ... onore, che non dimentica la sua umilta di creatura,
qual Ella ¢ e si proclama, e non ignora percio 1’abisso incolmabile della trascendenza
divina ... » Diese AuBerungen — inhaltlich identisch mit den oben Anm. 90 mitgeteil-
ten Thomas-Aussagen — sind, weil piapstliche AuBerungen, eine besonders willkom-
mene und kraftvolle Stiitze der Ausfithrungen und des Anliegens vorliegender Studie.



	Divinus als marianisches Attribut

