
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Divinus als marianisches Attribut

Autor: Drewniak, Leander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leander Drewnxak OSB

Divinus als marianisches Attribut

Eine semasiologisch-theologische Untersuchung

Nach der Feststellung und Beanstandung, daß die Werke A.
Günthers die « sana loquendi forma » verletzten, weist Pius IX. in seinem

Briefe an Kardinal von Geissei1 auf 2 Tim 1,13 und zitiert dann die

Mahnung Augustins2 : « Wir (anders als die Philosophen) haben die

heilige Pflicht, uns beim Sprechen (über die Glaubenswahrheiten) an eine

bestimmte Regel zu halten, damit nicht die Ungebundenheit des

Ausdrucks auf die Dinge, die damit bezeichnet werden, übergehe und eine

ungehörige, gar frevelhafte Vorstellung davon erzeuge ». So schrieb der
Kirchenvater schon vor Ephesos und Chalkedon. Die katholische Theologie

kannte jederzeit und kennt heute noch die Bedeutung der « sana

loquendi forma », anerkannte und anerkennt die Notwendigkeit, in
vielen Fällen « loqui ad certam regulam ». Die Artikel der Summa Theo-

logiae, in denen Thomas derartige Fragen zu klären unternimmt, tragen
die deutlichen Überschriften: « Utrum sit dicendum Utrum possit
(possint) dici Utrum nomen sit ponendum Utrum possint
praedicari de Utrum haec sit vera »3. Vornehmlich sind es zwei

1 H. Denzinger - A. Schönmetzer : Enchiridion Symbolorum, Definitionum
et Declarationum de rebus fidei et morum (Barcinone 321 9 6 3) 2 8 31 16 5 8 in den
vorherigen Auflagen).

2 De Civitate Deil. 10 c. 23 : Migne, PL 41 (1900) 300. Unmittelbar voraus geht
der Satz (vom Papste nicht angeführt) : « Liberis enim verbis loquuntur philosophi,
nec in rebus ad intelligendum difiicillimis offensionem religiosarum aurium pertimes-
cunt. Nobis autem ...»

3 In der Reihenfolge der angegebenen Tituli: S. Th. I 39, 2 ; III 16, 3-4-5 ;

I 29, 3 ; I 39, 6 ; III 16, 1-2-6-7-8-10 und 75,8. - Die vorliegende Abhandlung benutzt
für die Summa Theologiae die Recensio Leonina der Marietti-Ausgabe (Turin 1948).



Divinus als marianisches Attribut 365

Traktate der systematischen Dogmatik, die sich ausdrücklich mit der

dogmatisch richtigen Sprechweise beschäftigen und hierfür feste Regeln
aufstellen : die Gottes- und Christuslehre. Man wird aber theologische
Reflexionen über die dogmatische Korrektheit von Ausdrücken und
Formeln nicht auf jene zwei Teile der Gesamtdogmatik einschränken
dürfen. Auch die Lehre von den Sakramenten, besonders von der Eucharistie,

muß es sich angelegen sein lassen, einem nicht-sachentsprechenden,
naturalistischen Reden entgegenzutreten und sakramentstheologisches
Denken und Sprechen zu vermitteln. Achtsamkeit ist geboten und
theologisches Gespür vonnöten auch bei mariologischen Formulierungen,
wenn sie das Gemeinte in klarer Nüchternheit aussagen und sich als hieb-
und stichfest erweisen sollen. In der überreichen Fülle von Titeln und

Epitheta ornantia, mit denen Glaube und Frömmigkeit die Geschlechter
und Jahrhunderte hindurch die Mutter des Herrn ausgezeichnet haben,

begegnet - freilich nicht von alters her - auch das attributive Adjektiv
« divinus ». Mit dem Gebrauch und der Bedeutung von divinus in
mariologischen Zusammenhängen befaßt sich vorliegende Abhandlung.

Zunächst wird der tatsächliche Gebrauch von divinus im christlichen

Schrifttum überhaupt aufzuweisen sein ; es muß vom Inhalt und
Sinn des Wortes divinus im allgemeinen gehandelt werden ; dann erst
kann sich die Untersuchung unmittelbar der Bedeutung von divinus als

marianischem Attribut zuwenden.

I. Zum faktischen Gebrauch von divinus im christlichen Schrifttum

Einigermaßen erstaunt mag sein, wer zum ersten Mal hört, daß das

Adjektiv divinus im Vulgata-Text der gesamten Heiligen Schrift sage
und schreibe zehnmal 4, in den 27 Schriften des NT ganze viermal 5

vorkommt. Zudem befinden sich die ntl Divinus-Stellen bezeichnenderweise

in der Apg (ein einziges Mal, und hier gerade in der Areopagrede : 17,29)

und 2 Petr (zweimal : 1,3 und 1,4), wahrscheinlich einem der jüngsten

4 Substantivisch gebraucht erscheint divinus, genauer der Plural divini in der
Bedeutung von Seher, noch elfmal im Vulgata-Text des AT : s. PP. Peultier
Etienne, Gantois S. J., Concordantiarum Universae Scripturae Sacrae Thesaurus
(Parisiis 21939) 363 und 364.

6 ôeïoç im griechischen NT gar nur dreimal, da « divinum responsum » in
Rom 11,4 Übersetzung des einfachen )(pir)(i,aTta(j.6ç ist.



366 Divinus als marianisches Attribut

Stücke des ntl Kanons 6. Der inspirierte Verfasser7 verrät sich ganz
offensichtlich eben durch 6eïoç in den Wortfügungen t^ç ôsiaç Suvâftecûç

und Ostaç xowwvoi cpficrstùç als einen Mann mit hellenistischer Bildung.
Denn 0sïoç ist ein Wort griechischer Religiosität und zunächst nicht
biblisch-christlicher Gläubigkeit, da es vom Göttlichen und nicht vom
Einen, persönlichen Gott spricht. Es ist ein Lieblingsausdruck des

gebildeten Schriftstellers im klassischen und noch mehr im hellenistischen
Griechisch 8. Ähnliches gilt von divinus für den römisch-lateinischen
Kulturraum9. Erst recht griechisch ist die Formel 0elaç cpücrswç xoivwvol.
Die griechische philosophische Religion lehrte seit Jahrhunderten die

Verwandtschaft des Menschen mit Gott, und sie schuf Formeln, denen
2 Petr 1,4 ähnlich ist. Auch das hellenistische Judentum stand unter dem

Einfluß solcher Anschauungen, modifizierte sie freilich aus seinem Glauben.

Ebenso sind, wie es die katholische Exegese im einzelnen und
überzeugend dartut, die in 2 Petr 1,3 f. benützten Worte und Wendungen
griechischer Frömmigkeit christlich interpretiert und mit christlichem
Inhalt gefüllt.

Man wird kaum sagen können, divinus verdanke seinen bald
anhebenden Siegeszug im christlichen Schrifttum dem Umstände, daß der
erwähnte biblische Gebrauch diesen Terminus gewissermaßen initiiert
und sanktioniert hätte 10. Denn die Erkenntnis von 2 Petr als inspirierter

6 Vgl. K. H. Schelkle : Die Petrusbriefe. Der Judasbrief (Freiburg 1961)
180 f. Ders., Spätapostolische Briefe als frühkatholisches Zeugnis, in : Neutesta-
mentliche Aufsätze. Festschrift für Prof. Josef Schmidt, hrsg. von J. Blinzler,
O. Kuß, F. Mußner (Regensburg 1963) 225-232. - Schelkle pflichtet bei : A. Vögtle :

Wie kam es zu einem Kanon « Neuen » Testamentes (III), in : Anzeiger für die
katholische Geistlichkeit 72 (1963) 84.

7 Die folgenden Darlegungen in engem Anschluß an die Anm. 6 genannten
Ausführungen Schelkle's S. 187-189 bzw. S. 230 f. ; s. auch W. Pesch : Teilhabe.
Biblisch, in : Handbuch theologischer Grundbegriffe II (München 1963) 634.

8 vgl. u.a. L. Bieler: 0EIO2 ANHR. Das Bild des «göttlichen Menschen»
in Spätantike und Frühchristentum I (Wien 1935), II (Wien 1936).

9 Thesaurus Linguae Latinae editus auctoritate et consilio Academiarum
quinque Germanicarum BerolinensisGottingensisLipsiensisMonacensisVindobonen-
sis auxüiantibus et aliis et Curatoribus Fundatoribus Rockefellianae, Vol. V, Pars
prior D (1909-1934) 1619 : « vox divinus viguit inde ab Enn. et Plauto per totam
latinitatem, saepissime apud Cic. (359ies) Liv. (71 les) serL phil. (90ies) Apul. (101ies) ».

Vgl. auch G. Lieberg : Puella divina. Die Gestalt der göttlichen Geliebten bei
Catull in Zusammenhang der antiken Dichtung (Amsterdam 1962).

10 So könnte u. U. Schelkle : Spätapostolische Briefe [s. Anm. 6] 231 verstanden

werden : « Es beginnt hier die Verbindung von biblischem Glauben und
griechischem Denken, die alsbald und immer mehr bei den Kirchenvätern mit
weitreichenden Folgen fortgesetzt wird ».



Divinus als marianisches Attribut 367

Schrift ist spät genug erfolgtu. Es handelt sich einfach um einen

Parallelvorgang. Das Erscheinen von Ostoç an jenen ntl Stellen und der immer
häufiger werdende Gebrauch von ôsïoç-divinus in der patristischen
Literatur haben den gleichen Grund : es ist der zunehmende Einfluß
hellenistischen Vokabulars und Denkens auf die theologischen Reflexionen und
Formulierungen im christlichen Raum 12. Einige Belege für die Häufigkeit

der Verwendung von divinus mögen das Heimischwerden dieses

Adjektivs in der aufblühenden christlichen Literatur veranschaulichen.
Gleich Tertullian, mit der erste lateinische Kirchenschriftsteller,

bringt in seinen Werken (bei Noch-nicht-Auswertung des Apologeticum)
183mal das Wort divinus 13. Cyprian, nach Tertullian bedeutendster

Mitgestalter der christlichen Latinität, gebraucht 87mal divinus als

adjektivisches Attribut14. In den Dichtungen des Prudentius findet es

sich an 21 Stellen 15. Augustinus verwertet allein in De Civitate Dei
390mal divinus le. Die literarische Hinterlassenschaft des Boethius weist
71 - 17, die Regula St. Benedikts 20mal18 das Adjektiv divinus auf. Der
durch und durch neuplatonisch geprägte Dionysios Areopagites benutzt
mitVorliebe den Begriff «göttlich»; 572mal zählt man 0eïoç, - wç im Corpus

Dionysiacum19, das, von Johannes Scotus Eriugena im 9.Jahrhundert
lateinisch übersetzt, von nachhaltigster Wirkung auf die Folgezeit war.

Wie bei den Vätern, stoßen wir bei den mittelalterlichen Scholastikern

dauernd auf das adnominale Attribut divinus. Eine Stichprobe, die

Durchsicht der je ersten fünf Kapitel der vier Bücher der Summa contra
Gentiles des Aquinaten, ergab 22, 19, 6 und 28 Divinus-Stellen.

Beliebt ist die Verwendung von divinus auch in Lehre und Kult der
Kirche. So begegnet divinus etwa im Rechtfertigungsdekret des Trienter
Konzils 20 14mal, in der Enzyklika Pius' XII. « Mediator Dei » 21 104mal.

11 Schelkle : Die Petrusbriefe [s. Anm. 6] 182.
12 Vgl. P. Henry : Hellenismus und Christentum, in : LThK2 V (1960) 215 ff.
13 so Thesaurus Linguae Latinae a. a. O. [s. Anm. 9],
14 s. J. Schrijnen - Ch. Mohrmann : Studien zur Syntax der Briefe des

hl. Cyprian, I.Teil (Nijmegen 1936) 90 f.
16 s. Roy Joseph Deferrari - James Marshall Campbell : A Concordance of

Prudentius (Cambridge, Mass. 1932) 188 f.
16 Thesaurus Linguae Latinae a. a. O. [s. Anm. 9).
17 s. L. Cooper : A Concordance of Boethius The five Theological Tractates and

the Consolation of Philosophy (Cambridge, Mass, 1928) 113-115.
18 s. Benedicti Regula. Ree. R. Hanslik. CSEL 75 (Vindobonae 1960) 215.
19 A. Van den Daele SJ : Indices Pseudo-Dionysiani (Louvain 1941) 74.
20 Denz.-Sch. [s. Anm. 1] 1520-1583 792a-843 in den früheren Auflagen).
21 AAS 39 (1947) 521-595.



368 Divinus als marianisches Attribut

Das Missale Romanum, in seinem Zustand von 1950/1951, enthält 51 Ora-

tionen mit divinus als adjektivischem Attribut22.
Welche Entwicklung von dem so kargen biblischen Befund, von dem

verschwindend geringen ntl Gebrauch bis zum heute in theologischen
Abhandlungen und kirchlichen Dokumenten schier unentbehrlich
scheinenden Adjektiv divinus

Der weite Anwendungsbereich des Terminus hat sich nun auch auf
die Mariologie ausgedehnt. Auch da ist in gewissen Fügungen divinus als

adjektivisches Attribut anzutreffen. Hier seien lediglich diese

Wortverbindungen genannt ; die nähere Beleuchtung und kritische Besprechung

erfolgt später. Es sind : divina Mater, divina Maternitas, divin(issim)a
Virgo, fere divina Deiparae dignitas.

II. Begriffsinhalt und Bedeutung von divinus

A. Grammatikalische und lexikalische Auskunft

Die Sprachlehre unterscheidet drei Klassen von bedeutungstragenden

Wörtern : Substantive, Adjektive und Verben 23. Sie spricht von der

eigentümlichen Leistung jeder dieser Wortgattungen. Die Grundleistung
des Adjektivs ist es, andere Worte zu charakterisieren ; das Substantiv,
dem es beigefügt ist, nach seiner Art, nach Besitz, nach Herkunft, nach

dem Stoff, aus dem es besteht, zu kennzeichnen und näher zu bestimmen

24. Der eigentliche Gebrauch des Adjektivs ist eben der attributive,
wenn es neben dem Substantiv steht, nicht der prädikative 25. Diese

grundsätzlichen Erkenntnisse von Sinn und Funktion des Adjektivs
überhaupt vermitteln eo ipso auch schon eine, freilich noch ganz
allgemeine Vorstellung von dem uns beschäftigenden Adjektiv divinus.

Die mannigfache Verwendung von Osïoç-divinus-gôttlich,
gegebenenfalls in einer bestimmten Epoche, in einem bestimmten Kulturkreis,
erschließen dann konkret die einschlägigen Lexika. Im G. Kittel'schen
Theologischen Wörterbuch zum NT 26 unterrichtet uns H. Kleinknecht

22 s. Dom P. Bruylants OSB : Les Oraisons du Missel Romain I (Louvain
1952) 231.

23 Vgl. etwa B. Snell : Der Aufbau der Sprache (Hamburg 21952) 86.
24 s. Duden : Grammatik der deutschen Gegenwartssprache (Mannheim 1959)

Nr. 325.
25 Snell a. a. O. [s. Anm. 23] 106.
26 III (Stuttgart 1938) 122.



Divinus als marianisches Attribut 369

über 0£Ïoç : Adjektiv zu 0s6ç, göttlich - alles, was irgendwie den Stempel

eines 0s6ç trägt, sei es der Herkunft oder der Beziehung nach, sei es,

daß darin das Wesen eines Gottes oder überhaupt etwas Übermenschliches,

eine überragende Macht, eine letzte Wirklichkeit, eine tiefste

Sinnhaftigkeit erscheint, die nicht unmittelbar rational zu begreifen ist.
Das Griechisch-Deutsche Wörterbuch von W. Bauer27 zählt als

Begriffsgruppen, denen 0sïoç zugewiesen wird, auf : die Gottheit und
alles, was zu ihr gehört - göttlich ; Personen, die in enger Beziehung zur
Gottheit stehen, - hier 0stoç oft im Superlativ ; überhaupt das, was das

Maß des Menschlichen oder Irdischen übersteigt - überirdisch.
Über divinus und dessen Bedeutungsmöglichkeiten im lateinischen

Sprachraum unterrichtet etwa der Thesaurus Linguae Latinae28. Die
Ausführungen über dieses Adjektiv gliedern sich hier in drei Absätze mit den
Überschriften : generatim, speciatim, translate. Unter « generatim » finden
wir divinus als attributive Bestimmung « de deis deabusque, de homini-
bus, de rebus », eine Aufteilung, die der des Bauer'schen Lexikons nahe
kommt. In Verbindung mit den letztgenannten « res », konkreten und
abstrakten Dingen, wird divinus seinem Aussageinhalt nach also

wiedergegeben : caelestis, a deo originem ducens necnon sacer. Metaphorisch
(wir lassen die « speziellen » Verwertungen von divinus für « kaiserlich »

und für die Fallsucht, den « morbus divinus », beiseite) hat divinus den

Sinn von : excellens, eximius, praeclarus, mirabilis.
Unter Einarbeitung der Angaben, die deutsche Wörterbücher 29 bei

« göttlich » machen, stellen wir etwa folgende Bedeutungsschattierungen
von « göttlich » zusammen : a) im eigentlichen und strengen Sinne Gott
zukommend, Gott eigen(tümlich), gottgleich ; b) von Gott kommend,

gottentstammt ; c) in irgendeiner Weise Gott gehörend, auf Gott sich
beziehend ; d) gottartig, gottähnlich, gottgemäß, heilig, fromm ; e) in
entfernterem Sinne gottähnlich : unvergleichlich, außerordentlich,
einzigartig, großartig, erhaben, bewunderungswürdig, vollkommen,
vortrefflich, prachtvoll ; f) umgangssprachlich auch ironisch und exaltiert :

« göttlicher » Kerl ; es schmeckt « göttlich ».

27 (Berlin 51958) 699 f.
28 s. Anm. 9 : 1619-1624.
29 etwa : R. Pekrun : Das deutsche Wort (211.-250. Tausend, Leipzig 1934)

400 ; P. F. L. Hoffmann - M. Block : Wörterbuch der deutschen Sprache in ihrer
heutigen Ausbildung (Leipzig 101936) 236 ; Trübners Deutsches Wörterbuch. Im
Auftrage der Arbeitsgemeinschaft für deutsche Wortforschung hrsg. von A. Götze
III (Berlin 1939) 217.

24



370 Divinus als marianisches Attribut

Wir beobachten : Sowohl die maßgebenden griechischen und
lateinischen Lexika als auch die Wörterbücher der deutschen Sprache bieten
die verschiedenen Sinngehalte von « göttlich » in einer Abstufung, in
einem Gefälle a maiori ad minus. Sie beginnen mit dem gefülltesten
Begriff und gelangen über abgeschwächte Bedeutungen zu einem bloßen

Schatten, wenn nicht Zerrbild des ursprünglichen Wortsinnes.
Damit ist ein erster, allgemeiner Überblick über die Bedeutungs- und

Verwertungsmöglichkeiten von « göttlich » gewonnen. Ob und wieweit
aber divinus in den aufgezeigten Bedeutungsmöglichkeiten für die Sprache
des christlichen Glaubens in Betracht kommt, ist eine andere Frage, die
im weiteren Verlauf dieser Untersuchung ihre Beantwortung finden muß.

B. Sinn von divinus im altchristlichen Schrifttum

Von der zeitigen Rezeption des nicht-urbiblischen Ausdruckes
divinus in die christliche Literatur haben wir gesprochen. Nun muß
festzustellen gesucht werden, in welchem Sinn divinus in dem damaligen
christlichen Schrifttum, in den Werken eines Tertullian und Cyprian
gebraucht wird. Dank vorzüglicher Monographien über das Latein der
beiden Afrikaner sind wir imstande, die Frage nach der Bedeutung von
divinus bei jenen sprachschöpferischen Schriftstellern klar zu
beantworten. «Comme adjectif correspondant à deus, Tertullien s'est contenté

d'employer divinus (nicht : divus)... Dans le sillage de deus, divinus cesse

d'être un mot générique, il remplace le plus souvent un génitif d'appartenance

et sert à qualifier tout ce qui concerne le Dieu des Chrétiens :

attributs, qualités, œuvres, opérations, dispositions etc Revalorisé et

présicé par son rattachement à l'emploi chrétien de deus, l'adjectif divinus

perd du même coup le sens dérivé de 'extraordinaire' qu'il avait
couramment dans la langue profane »30. Das gleiche gilt im Grunde von
Cyprian. Wie in seinen Briefen und sonstigen Schriften die Adjektive
mit genitivischer Funktion sehr zahlreich sind, so im besonderen Grade

divinus. Divinus hat - zusammen mit den anderen Adjektiven, wie apo-
stolicus, dominicus, evangelicus, haereticus u. a. - meist den Wert eines

Genitivus subiectivus, ganz selten vertritt es auch den Genitivus obiec-

tivus 81. Wir wiederholen und betonen : Divinus hört auf, eine

Allgemeinbezeichnung zu sein ; verliert den übertragenen Sinn von « außerordentlich

» ; dient nunmehr dazu, alles, was unmittelbar den christlichen Gott

30 Braun a. a. O. [s. Anm. 13].
31 Vgl. Schrijnen - Mohrmann a.a.O. [s. Anm. 14] 89-91, 96.



Divinus als marianisches Attribut 371

betrifft, zu kennzeichnen : Eigenschaften, Tätigkeiten usw. Diese

altchristliche Begriffsfestlegung und entsprechende Verwertung des Adjektivs

divinus sollte, so müßte man erwarten, maßgebend und verpflichtend

für den christlichen Sprachgebrauch der Folgezeit geworden sein.

C. Thomasische Sinndeutung des adjektivischen divinus

Der hl. Thomas verwertet nicht bloß reichlich unser Adjektiv ; er
reflektiert und gibt sich auch Rechenschaft über dessen Sinngehalt und
über dessen Bedeutung in der jeweiligen konkreten Verwendung, in den
verschiedenen attributiven Verbindungen.

Zunächst haben wir die Thomanischen Äußerungen zu divinus in den

Kommentaren, d. h. in den Aristoteleskommentaren, und in den

selbständigen Werken des Heiligen auseinanderzuhalten. Es liegt auf der
Hand, daß sich diese zwei Gruppen von Schriften nicht bloß in der
literarischen Gattung, sondern vor allem in ihrer Zielsetzung
unterscheiden. Hier ist nicht der Ort, der grundsätzlichen Frage nachzugehen,
ob Thomas « aus seinem Kommentar ein Instrument der Kontroverse
zugunsten seines Systems macht und somit tendenziös arbeitet oder ob

er sich an die rein objektive Arbeitsweise des Exegeten hält »32. Eine
Alternativ-Antwort trifft hier kaum das Richtige. Die Annahme, der
mittelalterliche Kommentator sei in seiner Exegese nur Historiker, nur
Philosophiegeschichtier, ist in dieser Exklusivität sicher falsch. So sehr

zwar Thomas, ebenso wie Albert, sich bemüht, objektiv zu erklären und
die « intentio auctoris » herauszuarbeiten ; obwohl er diese Methode

gelegentlich verteidigt und anerkannt sehen möchte 33 : er verleugnet
dennoch nicht seine « grundsätzliche Sympathie » mit dem alten Autor ;

« der Theologe Thomas liest die Werke des Stagiriten mit christlichen
Augen » und kommentiert dann auch in dieser « Haltung grundsätzlicher
Gewogenheit»34. Das also beobachtete, deutlich Spannungen aufweisende
Verhalten des exegesierenden Thomas ist ohne Zweifel auch in unserem
Falle anzunehmen.

Thomas begegnet ziemlich oft dem Adjektiv divinus in den von ihm
kommentierten Werken seines « Philosophen ». Aristoteles, ganz Grieche,

32 M.-D. Chenu OP : Das Werk des hl. Thomas von Aquin (Heidelberg-Graz
1960) 233.

33 ebd. 171 f., 234 f.
34 ebd. 236. - Vgl. auch den Beitrag von R. Kaiser : Zur Frage der eigenen

Anschauung Alberts d. Gr. in seinen philosophischen Kommentaren. Eine
grundsätzliche Betrachtung. In dieser Zeitschrift 9 (1962) 53-62.



372 Divinus als marianisches Attribut

ist freigebig in der Zuteilung des Attributes « göttlich ». Da heißen u. a.

« göttlich » : die Ewigkeit, die Himmelskörper, die Form, die unkörperlichen

und unsterblichen Substanzen, der Intellekt, überragende Tugend,
Menschen von seltener Gutheit, das Gemeinwohl, die Seligkeit. Dem
Kommentator Thomas obliegt nun die Expositio : der Versuch, die
aristotelische Divinus-Charakterisierung der verschiedenen Begriffe und
Realitäten zu erklären, irgendwie verständlich zu machen und womöglich

zu rechtfertigen. Keine leichte einem christlichen Denker gestellte
Aufgabe. Für einzelne Divinus-Attribute kann Thomas immerhin eine

einigermaßen befriedigende Erklärung geben. Zu Hilfe kommen ihm die

Begriffe participatio und similitudo : forma quoddam divinum in
rebus inquantum quaedam participatio primi actus35 ; intellectus res

divina per quandam similitudinis participationem36 ; bonum totius
civitatis divinius quam bonum unius hominis eo quod magis pertinet
ad Dei similitudinem37. Eher einfache Unterrichtung als überzeugte und
überzeugende Rechtfertigung des Divinus-Gebrauches liegt in anderen

Fällen vor, wie etwa : virtus divina, quae communem modum homi-

num excedit 3S, homines, viri divini propter excellentiam virtutis
supra communem modum hominum 39. Ebenso rein berichtend verhält
sich Thomas gegenüber der Bezeichnung der Himmelskörper als corpora
divina : das corpus caeleste werde auch divinum genannt « propter hoc

quod est ingenitum et incorruptibile » 40, « propter sui perpetuitatem » 41.

Eine förmliche Billigung dieser Charakterisierung kann in der Grundangabe

«propter ...» nicht erblickt werden. Der Charakter objektiver
philosophiegeschichtlicher Orientierung wird besonders deutlich in den

zusammenfassenden Worten : « Omne quod est immortale aut incorrup-
tum, divinum appellabant : et hoc posuit Anaximander et plures anti-

35 In Aristotelis libros de Caelo et Mundo Expositio, üb. III lectio 2 (ed.
R. Spiazzi, Taurini 1952) nr. 552. — « Primus actus» hier natürlich zu verstehen wie
z. B. S. Th. I 75,5 ad 1 : « Primus actus est universale principium omnium actuum
quia est infinitum », und nicht etwa wie ebd. 48,5 c : « Actus quidem primus est
forma actus autem secundus est operatio ».

36 Responsio ad Joannem Vercellensem de articulis XLII, art. 33 : Opuscula
Theologica I (ed. R. Verardo, Taurini 1954) nr. 806.

37 In decern libros Ethicorum Aristotelis ad Nicomachum Expositio, lib. I
lectio 2 (ed. R. Spiazzi, Taurini 1949) nr. 30. - Vgl. auch S. Th. II-II 31, 3 ad 2 und
99,1 ad 1.

38 ebd. lib. VII lectio 1 : nr. 1298.
3) ebd. nr. 1300 und 1302.
40 De Caelo et Mundo [s. Anm. 35] lib. II lectio 4 : nr. 334.
41 ebd. lib. II lectio 19 : nr. 475.



Divinus als marianisches Attribut 373

quorum philosophorum naturalium »42. Noch allgemeiner ist der gleichfalls

ohne eigene Stellungnahme einfach registrierende und referierende
Satz : « Quodlibet magnum et admirabile solet dici divinum » 43.

Es mag eine allzu vereinfachende Darstellung des Sachverhaltes
sein, wollte man sagen, die Philosophie des hl. Thomas fände sich in den

Aristoteleskommentaren, seine Theologie in der Summa 44. Und doch ist
ein Körnchen Wahrheit daran. Denn es wird jedenfalls niemand in den
Aristoteleskommentaren die theologischen Anschauungen des Doctor
Angelicus suchen. Der Theologe spricht zu uns eben in den eigentlich
theologischen Werken. Wir fragen nun, ob und wie diese sich über divinus
auslassen.

In III Sent. dist. 7 q. 1 a. 2 und S.Th. III 16,3 untersucht Thomas
die Zulässigkeit des Ausdruckes « homo dominicus » für Christus.
Zunächst bestimmt er sowohl dominicus wie divinus als « nomen denomina-
tivum » : « Sicut dominicus denominative dicitur a Domino, ita divinus
denominative dicitur a Deo ». Eine solche abgeleitete Bezeichnung kann
an sich aber keine wesenhafte Aussage bilden. Denn eine « denominative »

Prädikation bedeutet, so erklärt Thomas an der genannten S.-K.-Stelle,
entweder Teilhabe (participatio) oder ein Besitzverhältnis (possessio) ;

ein solches hinwieder kann Besitz von etwas als einer Wirkung (etwa :

verba dominica) oder Besitz von etwas als einem Teile (z. B. pes dominicus)

besagen. Alle diese Bedeutungsmöglichkeiten von dominicus kommen

als Aussage für Christus selbst nicht in Frage. « Homo Jesus Christus

» meint ja die ewige Hypostase des Logos, den Sohn Gottes als den

einen Träger beider Naturen, dem das Gott-sein und das Herr-sein
ursprünglich und wesenhaft zukommt und von dem es dann auch im eigentlichen

und vollen Sinne ausgesagt wird : Homo Jesus Christus est ipse
Dominus, non homo dominicus 45.

Obwohl das Gesagte rein sprachlich auch für divinus gelten müßte
und gilt, sagt nun aber Thomas : « Divinum potest dici aliquid, etiam si

habeat plenam Divinitatis rationem », und : « Hoc nomen divinum con-
suevit praedicari etiam de his, de quibus praedicatur essentialiter hoc

42 In octo libros Physicorum Aristotelis Expositio, lib. III lectio 6 (ed. Mag-
giolo, Taurini 1954) nr. 335.

43 Resp. ad Joannem Verc. a. a. O. [s. Anm. 36].
44 Vgl. Chenu a. a. O. [s. Anm. 32] 242.
15 Über diesen Christustitel « homo dominicus » neuestens : J. Ternus : Das

Seelen- und Bewußtseinsleben Jesu, in : Das Konzil von Chalkedon III (Würzburg
1954) 129 f.



374 Divinus als marianisches Attribut

nomen Deus ». Er respektiert den gewordenen usus loquendi46. Er weist
auf die gebräuchlichen und geläufigen Ausdrucksweisen hin : divin a

essentia, divinae personae, und anerkennt infolgedessen auch die Berechtigung

der Aussage : « Quia hic homo est divina persona, potest etiam
dici divinus ».

Wir stellen klar heraus : Nach diesen Thomas-Texten ist die erste
und nächste Bedeutung des Begriffes divinus, der abgeleiteten Sprachform

entsprechend, nicht die « plena ratio Dei », sondern bloß eine

(geschaffene) Teilnahme an der Gottheit oder eine irgendwie geartete Gott-
gehörigkeit. Der Sprachgebrauch hat jedoch divinus auch zu einem das

Wesen ausdrückenden Attribut gemacht.
Dennoch gibt es eine andere Stelle, I Sent. dist. 29 expositio, wo

Thomas das Gegenteil zu sagen scheint. Wohl heißt es da gleichfalls :

« divinitas dicitur a divino, quod est denominativum » ; aber die

Fortsetzung lautet überraschend : « unde potest etiam participationem divini-
tatis significare ». Hier wird also als normale Bezeichnung des Adjektivs
divinus die Wesensbezeichnung, nicht die der Teilhabe vorausgesetzt.

In ein und demselben Text erscheint diese doppelte Bedeutung von
divinus bei Thomas etwa S. Th. III 7,1 ad 1. Es ist der Einwand zu
lösen : die habituelle Gnade, quaedam participatio divinitatis eine Art
Teilhabe an der Gottheit im vernunftbegabten Geschöpf, erübrige sich
in Christus, der doch nicht durch Teilhabe, sondern in Wirklichkeit -
non participative, sed secundum veritatem - Gott sei. Thomas entgegnet :

« Christus ist wahrer Gott der Person und der göttlichen Natur nach.
Weil aber unter der Einheit der Person die Verschiedenheit der Naturen
bestehen bleibt, ist die Seele nicht « per suam essentiam divina », nicht
wesenhaft göttlich. Deswegen mußte sie « divina per participationem »

durch Teilnahme göttlich werden, d. i. durch die Gnade 47. Nicht erwähnt
Thomas hier, daß der Seele Christi das Attribut divinus noch unter
einem weiteren Titel zugewiesen werden könne : auf Grund der hypostatischen

Union, kraft der Aufnahme der menschüchen Natur in die Einheit
der Person besitzt der Logos diese menschliche Natur und ihre Teile als

persönliches Eigentum. Dieses Besitzverhältnis kann durch den Genitivus
possessivus (corpus Domini, corpus Dei48), aber auch, wie wir Thomas oben

im S.-K. ausführen hörten, durch ein nomen denominativum ausgedrückt

48 Überzeugend dargetan von Chenu a. a. O. [s. Anm. 32] 156.
47 Vgl. auch S. Th. I-II 61,1 ad 1 : « Aliqua natura potest attribui alicui rei

dupliciter : Uno modo, essentialiter Alio modo, participative ...»



Divinus als marianisches Attribut 375

werden : corpus dominicum, corpus divinum 49. Daher hat F. Malmberg 50

durchaus recht, wenn er dafürhält und schreibt : « Wäre Christi menschliche

Natur aus ihrem Wesen heraus göttlich, dann könnte keine Rede

mehr sein von einer wirklichen Zweiheit der Naturen. Anderseits jedoch
muß die menschliche Natur Christi wohl 'göttlich' sein ; denn sie ist die

eigene menschliche Natur Gottes des Sohnes. »

Nehmen wir beim Aquinaten Wortverbindungen wie : gratia divina
gratia Dei, gratia a Deo donata), virtutes divinae virtutes a Deo

infusae51) u. ä. hinzu, dann läßt sich in kurzer Wiederholung und in knapp
zusammenfassender Terminologie sagen : Thomas kennt und gebraucht
divinus qualitative und possessive. Der in strengem Sinn qualifizierende
oder qualitative Gebrauch differenziert sich wiederum und charakterisiert
entweder quidditative oder nur participative, m. a. W. : divinus erscheint
entweder als wesen-bezeichnendes oder als teilhabe-aussagendes Adjektiv.

Zur possessiven Verwendung gelangt divinus in effektivem und parti-
tivem Sinne, d. h. als den Besitz einer Wirkung oder eines Teiles anzeigendes

Attribut.
Wir haben weit ausgeholt - ohne daß es natürlich beabsichtigt sein

konnte, so etwas wie eine erschöpfende Verwertungs- und Bedeutungsgeschichte

von divinus zu geben. Wir haben lediglich einen Überblick
über die wachsende Häufigkeit der Anwendung unseres Adjektivs wie
einen Einblick in seine nuancierten Bedeutungen gewonnen : Erkenntnisse,

die notwendige Voraussetzung für die kritische Untersuchung von
divinus in mariologischen Wortfügungen sind.

48 Compendium Theologiae ad Fratrem Reginaldum, cap. 222 : Opusc. Theol.
I nr. 454 : « Oportet autem dicere, quod sit corpus Dei, si assumitur in unitatem
personae Filii Dei, qui est verus Deus ».

49 Zwar nicht belegt bei Thomas (der Philosophiegeschichtier Thomas kennt
allerdings die aristotelische Bezeichnung corpus divinum für den Himmelskörper
s. Anm. 40 und 41), aber auf Grund seiner oben mitgeteilten sprachlogischen
Ausführungen im S.-K. folgerichtig gebildet. Ein jüngeres Analogon ist « Cor divinum »

für : Cor (Jesu Filii Dei Dei.
50 Über den Gottmenschen. Quaestio Disputata 9 (Freiburg 1960) 77.
61 S. Th. I-II 61,1 ad 2 ; 62,1 ad 2. - Welche Bedeutungsunterschiede von

divinus als adjektivischem Attribut bei « virtus » Da ist divinus in dem vorchristlichen

Ausdruck « virtus divina », den Thomas in der Nikomachischen Ethik
(s. Anm. 38) vorfindet und zu erklären hat. Und da ist divinus in dem theologischen
Fachausdruck « virtutes divinae ». Hier wiederum : virtutes divinae virtutes
ipsius Dei genitivus subiectivus) : I-II 61,5 c ; und virtutes divinae (seu theo-
logicae) virtutes a Deo nobis infusae necnon Deum pro obiecto habentes :

I-II 62,1 c und ad 2. Welche verschiedenen Wortinhalte bei demselben Wortbild

: virtus divina



376 Divinus als marianisches Attribut

III. Divinus in Mariologicis

A. Divina Maternitas

Da ein Abstraktum das Konkretum voraussetzt, ist « Mater divina »

begrifflich früher als « Maternitas divina ». Aus äußeren, praktischen
Gründen befassen wir uns jedoch zuerst mit der Fügung « Maternitas
divina » göttliche Mutterschaft. Der Ausdruck kommt nicht bloß

häufig bei Mariologen, sondern auch in Schreiben der Päpste vor. Die
Enzyklika Pius' XI. zum 15. Zentenar des Konzils von Ephesos « Lux
veritatis » vom 25. Dezember 1931 spricht vom « Dogma der divina
maternitas », von Mariens « Erlangung der divina maternitas », vom
« divinae maternitatis munus », von « Officium und Messe de divina
Maternitate »52. Pius XII. gebraucht diese Wendung in seinen großen
Marianischen Erlassen : in der Apostolischen Konstitution « Munificen-
tissimus Deus » 63 und in den Enzykliken « Fulgens Corona » 54 und « Ad
Caeli Reginam » 5S.

Wir fragen : Was könnte divina Maternitas an sich, rein sprachlich,
auf Grund der Ergebnisse unserer bisherigen semasiologischen
Überlegungen denn bedeuten

Zum ersten stellen wir « göttliche Mutterschaft » dem Ausdruck
« göttliche Vaterschaft » gegenüber. Unter « göttlicher Vaterschaft »

versteht niemand etwas anderes als die Vaterschaft Gottes 58, wobei « Gottes»

nur Genitivus subiectivus sein kann. Gott zeugt, Gott ist Vater ;

also gibt es das Vatersein, die Vaterschaft Gottes oder eben das göttliche
Vatersein, die göttliche Vaterschaft. Parallel dazu wäre « göttliche
Mutterschaft » : das Muttersein Gottes oder das göttliche Muttersein : Gott
ist Mutter. Was in moralischer, affektiver Hinsicht ja nicht einmal falsch
ist - wir brauchen nur an Isaias 49,15 und 66,13 zu denken.

62 AAS 23 (1931) 511 und 513, 512, 516, 517. - In den kirchlichen Akten,
mitunter in demselben Dokument, variiert inkonsequenterweise die Groß- und
Kleinschreibung : d(D)ivina M(m)aternitas, M(m)ater. Wenn keine Zitation
vorliegt, ist unsere Schreibweise : divina Mater(nitas).

53 AAS 42 (1950) 761, 762, 768.
54 AAS 45 (1953) 587.
66 AAS 46 (1954) 633.
56 Vgl. etwa Ignace Lepp : Anfechtung und Trost. Bekenntnisse eines Bekehrten

(Graz 1959), wo abwechselnd und unterschiedslos «die Vaterschaft Gottes»
und « die göttliche Vaterschaft » zu lesen ist : S. 79, 86, 88.



Divinus als marianisches Attribut 377

Zum zweiten wollen wir « göttliche Mutterschaft » in Antithese zu
« menschlicher Mutterschaft » setzen. « Menschliche Mutterschaft » weckt
offenbar die Vorstellung von Mutterschaft auf menschüche Art, von einer
in menschlicher Weise zustande kommenden oder zustande gekommenen
Mutterschaft. Dementsprechend müßte « göttliche Mutterschaft »,

ausgesagt von einem Menschen, als eine in göttlicher übermenschlicher
Weise gewirkte Mutterschaft begriffen werden.

Keine der zwei sprachlich möglichen und einem Nicht-christlich-
Unterrichteten sich nahe legenden Auffassungen ist gemeint, wenn Theologen

und Päpste von « divina Maternitas » reden. « Divina Maternitas »

will nicht das auf göttliche übermenschlicheWeise geschehene Muttersein,

ebensowenig ein Mutter-sein Gottes besagen, sondern das Mutter-
Gottes-sein. Weder eine in Gott selbst sich findende Mutterschaft noch
auch eine von Gott übernatürlicherweise bewirkte Mutterschaft soll zum
Ausdruck gebracht werden, sondern die auf Gott zielende, Gott zum
Terminus habende Mutterschaft. In Anknüpfung an die Terminologie
der oben - bei der Thomanischen Sinndeutung des adjektivischen divinus

- gebotenen Einteilung und in deren Weiterführung (Unterscheidung
des « effective » in : subiective-principiative und obiective-terminative)
ließe sich sagen : das adnominale « divina » bei Maternitas ist nicht qualitativ,

nicht subjektiv-prinzipiativ, sondern objektiv-terminativ zu
verstehen.

Aber das unvoreingenommene, unverbildete deutsche Sprachempfinden

kann diesen Sinn aus « göttlicher Mutterschaft » nicht heraushören.

Bilden wir einmal den komplexen Begriff « Marianische Mutterschaft ».

Fehlte der Artikel, so wäre an Mutterschaft nach Art der Mariens zu
denken ; würde der Artikel gesetzt und « die Marianische Mutterschaft »

in Rede stehen, dann handelte es sich einzig und allein um die Mutterschaft

Mariens selbst, keineswegs um die Mutterschaft (Annas) Maria
gegenüber, in Bezug auf Maria. Mit Recht vermeiden darum, wie man
beobachten kann, deutsche Übersetzungen der neueren Zeit tunlichst die
wörtliche Wiedergabe von « divina Maternitas ». « Divinae maternitatis
Mariae Virginis insigne monumentum » in « Fulgens Corona » 57 von der

Herder Korrespondenz 58 allerdings wörtlich übertragen : « ein herrliches
Denkmal der göttlichen Mutterschaft der Jungfrau Maria » - lautet bei

5' a. a. O. [s. Anm. 54].
58 8 (1953/54) 72. Ebenso ist «divina Maternitas» im Rundschreiben «Ad

Caeli Reginam » a. a. O. (s. Anm. 55) wortgetreu verdeutscht « göttliche Mutterschaft

» : Herder Korresp. 9 (1954/55) 117.



378 Divinus als marianisches Attribut

R. Graber59 « ein hervorragendes Denkmal der Muttergotteswürde
Mariens ». Für die früher genannten drei Divina-Maternitas-Stellen aus
« Munificentissimus Deus »60 liefern Herder Korrespondenz 61, R. Graber

62 und A. Rohrbasser 63 einen gleichen Text, der keine wörtliche
Übersetzung ist ; einmal heißt es : « ihre Würde als Gottesmutter », die
beiden andern Male : « Gottesmutterschaft ».

B. Divina Mater

Während wir in der Bulla dogmatica Pius' IX. « Ineffabilis Deus »

vom 8. Dezember 1854 die Bezeichnung « divina Mater » vergeblich
suchen, finden wir sie in den Marianischen Rundschreiben Leos XIII.
und in den Dokumenten der nachfolgenden Päpste. Wir fragen uns wieder

: Was kann « Mater divina » besagen, und was soll wirklich damit
gesagt sein

Wie von Gott als Jesu göttlichem Vater, so ist von Maria als seiner
menschlichen Mutter zu sprechen ; man sagt richtig, Christus, der wahre
Sohn Gottes, hat eine menschliche Mutter. Hier sind sowohl « göttlich »

bei Vater als auch « menschlich » bei Mutter wesenhaft zu nehmen : als

Gott-Vater und als Menschen-Mutter. Ist aber «menschliche Mutter» eine

Mutter, die von menschlicher Natur oder Mensch ist, so müßte bei «göttlicher

Mutter », losgelöst von anderweitigen Erkenntnissen, an sich eine

gottheitliche Mutter, eine Mutter von göttlicher Natur in den Sinn kommen.
Aber nicht nur in Entsprechung zum Ausdruck « menschliche Mutter

» taucht diese Erstauffassung von « göttliche Mutter » auf, sondern
auch vom sonstigen christlichen Sprachgebrauch her, dem Wendungen

gang und gäbe sind wie : göttliches Kind, göttlicher Heiland, göttlicher
Meister, göttlicher Bräutigam u. a. - Wortverbindungen, in denen divinus

qualitativ-quidditatives wesenanzeigendes Adjektiv ist. Bedeuten
aber die eben angeführten bekannten Ausdrücke : das die Gottheit
besitzende Kind, der die Gottheit besitzende Heiland, Meister, Bräutigam -
dann « göttliche Mutter » in nicht zu leugnender sprachlogischer Konsequenz

: eine die Gottheit besitzende Mutter. Für den christlichen Glauben

69 Die marianischen Weltrundschreiben der Päpste in den letzten hundert
Jahren (Würzburg 21954) Nr. 221.

60 a. a. O. [s. Anm. 53].
61 5 (1950/51) 122, 122, 124.
62 a. a. O. [s. Anm. 59] Nr. 197, 198, 200.
63 Heilslehre der Kirche. Dokumente von Pius IX. bis Pius XII. (Freiburg

Schweiz 1953) Nr. 567, 568, 580.



Divinus als marianisches Attribut 379

(nicht von vornherein für einen « Christen » mit primitivsten Glaubensanschauungen)

scheidet ein solches - rein sprachlich, wie erkannt, leider
mögliches - Verständnis von divina Mater aus. Soll divina aber die Funktion

eines charakterisierend-qualifizierenden Attributes haben, dürfte
es höchstens eine partizipative oder gar nur metaphorische « Göttlichkeit

» seinem Bezugswort Mater zuerkennen. Der in christlicher Sprache
allenfalls noch vertretbare Gebrauch von « göttlich » im Sinne von « gna-
denhaft vergöttlicht, durch die Gnade gottähnlich » erscheint gerade
hier bei « Mutter » durchaus unwahrscheinlich. Man ist einfach gehemmt,
diese Bedeutung von divina Mater als den im Munde der Päpste und

Mariologen wirklich intendierten Sinn zu halten. Mater divina, so sind
wir überzeugt, soll nur ein Äquivalent für Mater Dei sein. Freilich ist die

Umwandlung von Mater Dei in Mater divina nicht gerade naheliegend,
keine allgemeine Sprachgepflogenheit. So häufig sonst, schon im klassischen

Latein, das im Genitivus auctoris sich äußernde Abstammungsverhältnis

auch durch das entsprechende Adjektiv ausgesprochen wird 64,

so selten wird, soweit ich sehe, das umgekehrte Verhältnis (der Genitivus
obiecti, producti) durch ein adjektivisches Attribut ausgedrückt.
Immerhin, diese Formulierung findet sich ; « mater Apollinea » ist belegt für
Latona, die Mutter Apolls 65. Daher läßt sich Mater divina als sprachlicher
Ausdruck eines solchen Sachverhaltes nicht als formell unlateinisch
brandmarken und abtun. Die Funktion des adnominalen divina im gegebenen
Falle wird man füglich als eine terminative im früher dargelegten Sinn
bezeichnen. Von lebenden Sprachen kennt und liebt z. B. das Polnische 66

diese Bildungen : Matka Chrystusa Matka Chrystusowa ; Matka
Boga Matka Boza, Matka Boska. Dem deutschen Ohr dagegen klingt
« göttlich » in « göttliche Mutter » ganz und gar nicht terminativ, sondern

qualitativ und quidditativ und darum anstößig. Infolgedessen hat der
Ausdruck « göttliche Mutter » im Deutschen, in unserer theologischen
Sprache kein Daseinsrecht. Zwar übersetzt noch die Herder-Ausgabe

64 So : proles Apollinea für proles Apollinis (Aesculapius) ; proles Martia für
proles Martis (Romulus et Remus) ; proles Niobea für proles Niobae : s. K. E. Georges

: Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch I und II (Leipzig 81913

und 81918).
85 ebd. I unter « Apollo ». - Hinwiederum : genetrix Cadmeia (I unter « Cadmus

») nicht : Mutter des Cadmus, sondern die von Cadmus stammende genetrix,
die Tochter des Cadmus.

88 Auch Schrijnen und Mohrmann, Studien [s. Anm. 14] 98 verweisen, ohne
allerdings Belege zu bringen, auf diese den slawischen Sprachen eigentümliche
adjektivische Ausdrucksweise.



380 Divinus als marianisches Attribut

der Enzykliken Leos XIII. divina Mater allzu vorsichtig wortwörtlich
« göttliche Mutter »67. Bei R. Graber hingegen lesen wir in der Regel68
« Mutter Gottes », « Gottesmutter » und auch die ganz freie Wiedergabe
<( unsere himmlische Mutter »69. Zwei verschiedene Übersetzungen der

Mahnung Pius' XII. in seiner Adhortatio Apostolica « Menti Nostrae » :

«... animus se totum Divinae Matri committat »70 wählten beide 71

« der Gottesmutter ». Desselben Papstes Aufforderung in « Fulgens
Corona » : «... Divinae Matri supplicantes »72 hat in der Verdeutschung 73

gleichfalls « Gottesmutter ».

Wir wiederholen und betonen : Die da Mater divina in ihren
lehrhaften und paränetischen Ausführungen gebrauchen, Päpste und Mariologen,

gebrauchen diesen Ausdruck ganz offensichtlich gleichbedeutend
mit Mater Dei und wollen ihn so verstanden wissen. Uns konnte kein

berechtigter Zweifel an diesem Sinn von divina Mater kommen. Da stoßen

wir nun aber in neueren kirchlichen Texten auf Wendungen, die das

bisherige Untersuchungsergebnis plötzlich in Frage zu stellen und zu
erschüttern scheinen. In seiner Epistula Encyclica « Mirabile illud » vom
6. Dezember 1950 schreibt Pius XII. : «... a nato Redemptore ab eiusque
Divina Matre supplicibus efflagitare precibus » 74. Der reine Wortlaut bietet

zunächst keinerlei Schwierigkeit, so daß eine wortgetreue Über-

67 Sanctissimi D. N. Leonis Divina Providentia Papae XIII Epistolae Ency-
clicae (Freiburg 1878-1904), z.B. « Octobri mense » : Series IV 20/21, 22/23 ;

« Adiutricem populi » ; Series V 10/11 ; « Fidentem piumque » : ebd. 28/29 (resp.
3/4), 42/43 (resp. 16/17); « Augustissimae Virginis » ; ebd. 52/53 (resp. 6/7), 56/57
(resp. 10/11).

cs A. a. O. [s. Anm. 59] etwa Nr. 57, 59, 102, 112, 122. - Auffallenderweise
findet sich am Schluß des Rundschreibens «Fidentem piumque» Nr. 119 für
«divinae Matri» doch wieder die Verdeutschung : « unserer (sie göttlichen Mutter ».

Das « unserer » erschwert übrigens erst recht die Sinndeutung von « göttlicher Mutter»
als « Mutter Gottes ».

69 Oder ist das nicht doch eher eine unkorrekte, ja falsche Übersetzung von
« huic divinae Matri » (Herder-Ausgabe Series V 53) Die lateinische Wortfügung
könnte schließlich nur dann « dieser (« unserer » himmlischen Mutter » bedeuten,
wenn plötzlich divina in partizipativem bzw. übertragenem Sinne genommen wäre.
Aber mitwelchem Recht gibt man dann demselben Attribut beim selben Substantiv
einmal diesen, ein andermal jenen Sinn

70 AAS 42 (1950) 691.
71 Herder Korrespondenz 5 (1950/51) 135 und Rohrbasser : Heilslehre [s.

Anm. 63] Nr. 1395.
72 AAS 45 (1953) 589.
73 Graber a. a. O. [s. Anm. 59] Nr. 223. - Gar zu unbekümmert weicht von der

lateinischen Vorlage ab die Herder Korresp. 8 (1953/54) 73 : «Beten sollen wir, indem
wir die heiligste Jungfrau anflehen, ...»

74 AAS 42 (1950) 800.



Divinus als marianisches Attribut 381

Setzung schnell gegeben ist : « Man möge auch nicht vergessen, den
Erlöser und seine göttliche Mutter zu bitten »7S. Aber was soll denn das

heißen : Redemptor eiusque divina Mater, der Erlöser und seine göttliche

Mutter, - wenn divina Mater Mater Dei, göttliche Mutter Mutter

Gottes, Gottesmutter bedeuten soll Man kann doch unmöglich
sagen : Der Erlöser, d. i. doch der die Gottheit und zugleich die menschliche

Natur besitzende, die Erlösung vollziehende Logos oder Gott von
Gott, dieser Erlöser und seine Mutter Gottes. Denn schon das

Possessivpronomen « seine » des gottmenschlichen Erlösers) bei « Mutter »

macht eine weitere genitivische Bestimmung - sei es ein eigentlicher Genitiv,

sei es ein Adjektiv in genitivischer Bedeutung - nicht bloß entbehrlich,

sondern direkt sinnstörend. Kein Wunder, wenn von andern
Übersetzern diese sonderbare lateinische Ausdrucksweise nicht nachvollzogen,
nicht « mitgemacht », sondern einfach gesagt wird : «... den Erlöser und
seine Mutter zu bitten »76. Ein zweites Mal begegnet diese auffallende

Formulierung in der schon mehrfach erwähnten Enzyklika « Fulgens
Corona » : « Christum Dominum divinam Matrem suam revere
redemisse »77. Im Graber'sehen Übersetzungswerk lautet die Stelle : «... so

erkennen wir unschwer, daß Christus der Herr seine göttliche Mutter in
Wahrheit erlöst habe »78. Wie hätte Graber, der sonst divina Mater meist,
wie oben erwähnt, mit « Mutter Gottes, Gottesmutter » wiedergibt, hier
etwa sagen können : «... daß Christus der Herr seine Mutter Gottes, seine

Gottesmutter in Wahrheit erlöst habe » Andrerseits wagt er nicht, wie

im vorigen Falle das Mainzer Kirchliche Amtsblatt, divinam ganz unüber-
setzt zu lassen. So gibt er den Text wortgenau wieder und überläßt es

dem Leser, was er sich dabei denken soll.

Wenn in den behandelten Texten nicht Unaufmerksamkeit der

Latinisten, der Redaktoren dieser päpstlichen Schriftstücke am Werke

war, können wir nicht umhin, divinus hier schließlich doch in dem früher
theoretisch zwar für möglich gehaltenen, praktisch und konkret jedoch
abgelehnten qualitativ-partizipativen Sinn aufzufassen : durch gnadenhafte

Teilhabe göttlich, gottähnlich, heilig(st). Aber dafür stünden wahrlich

andere Adjektive - eben die, die wir zur Sinnerhellung des also

gebrauchten divinus heranziehen müssen - besser zu Gebote als das so

schweren Mißverständnissen ausgesetzte Derivat von Deus : divinus.

75 Kirchliches Amtsblatt für die Diözese Rottenburg Bd 20 (1950)124.
76 So Kirchliches Amtsblatt für die Diözese Mainz 93 (1951) 4.
77 AAS 45 (1953) 581.
78 Die marianischen Weltrundschreiben [s. Anm. 59] Nr. 217.



382 Divinus als marianisches Attribut

Ein weiterer hierhergehörender Text ist die auch nicht glücklich zu
nennende Formulierung in « Munificentissimus Deus » : « Similitudo nem-

pe divinae Matris divinique Filii, ad animi corporisque nobilitatem digni-
tatemque quod attinet... postulat...» 79. Nicht gegen das Aufzeigen einer
Ähnlichkeit zwischen Mutter und Sohn hinsichtlich des Adels und der
Würde von Geist und Leib ist etwas einzuwenden ; hier interessiert einzig
die Wendung « divina Mater divinusque Filius ». Es ist die Koordination
von Mutter und Sohn in Verbindung mit dem gleichen adnominalen

divinus, die Bedenken auslöst, Bedenken in pastoraler, in kerygmatischer
und ökumenischer Hinsicht. « Sapientibus tantum », nur den Wissenden,
den Theologen ist der jeweils verschiedene Inhalt von divinus in den

beiden attributiven Stellungen gewiß bald einsichtig, obwohl auch sie sich

erst darum zu mühen haben, diese verschiedene Bedeutung in klarer
Diktion darzulegen. Der durchschnittliche Gläubige aber ist damit
überfordert. Ein lateinkundiger, jedoch nicht fachtheologisch geschulter
Leser der Apostolischen Konstitution muß über das gleiche attributive
divinus bei Sohn und Mutter erschrecken, Ärgernis daran nehmen 80.

Und niemand urteile vorschnell, das sei dann scandalum pharisaicum
Die deutschen Übertragungen hüten sich deshalb, hier etwa zu
übersetzen : « Die Ähnlichkeit der göttlichen Mutter mit ihrem göttlichen
Sohne ...» ; sie sprechen vielmehr übereinstimmend von der « Ähnlichkeit
der Gottesmutter mit ihrem göttlichen Sohne » 81.

C. Divin(issim)a Virgo

Ob Leo XIII. den Ausdruck « divina Virgo » wirklich gebraucht hat,
wie es J. Brinktrine 82 beiläufig behauptet hat, war nicht zu ermitteln 83.

Bei Laurentius von Brindisi (f 1619, Doctor Ecclesiae 1959) erhält jedenfalls

Virgo das Attribut divinus, und zwar im Superlativ ; es geschieht in
dem bewundernden Ausruf und der rhetorischen Frage : « O Deum infini-

79 AAS 42 (1950) 765.
80 Ebensowenig ist es gutzuheißen, wenn z. B. im Index alphabeticus des

Denzinger-Enchiridion (bis zur 31. Auflage 1957 : S. 60 in eckigen Klammern)
unmittelbar aufeinander die Stichworte folgen : Divinitas Christi, Divinitas Ecclesiae -
eine verwirrende und irreführende Terminologie.

81 Rohrbasser a.a.O. [s. Anm. 63]Nr.576; Graber a.a.O. [s. Anm. 59] Nr. 199.
82 Die Lehre von der Menschwerdung und Erlösung (Paderborn 1959) 135.
88 Es gelang mir nicht, den Titel « divina Virgo » in den Enzykliken des Papstes

zu finden. Prof. Brinktrine, den ich um die Stellenangabe bei Leo XIII. bat,
schrieb freundlichst zurück, zu seinem großen Bedauern könne er den Fundort
für das Attribut divina nicht wiederfinden.



Divinus als marianisches Attribut 383

tae maiestatis, quisnam vel cogitatione vel mente capere possit divinissi-
mae huius Virginis altissimam ac plane infinitam maiestatem »84.

Wir suchen den Inhalt von divinus als adjektivischem Attribut
von Virgo zu bestimmen. A limine muß wieder die gefüllteste Sinngebung

- mag dieser Sinn auf Grund der sprachlichen Gesetze der erste und
nächste sein oder nicht - ausscheiden : divinus die Gottheit besitzend,

von göttlicher Natur, gottgleich. Allein der Superlativ an unserer Stelle
muß ein quidditatives Verständnis ausschließen ; denn « essentia stat in
indivisibili », die Wesenheit verträgt in ihren konstitutiven Merkmalen
kein Weniger und kein Mehr, keine Intensivierung und Steigerung. In
Verbindung mit Virgo darf also divinus nur die einzigartige Gottzugehörigkeit

und Gottähnlichkeit Mariens zum Ausdruck bringen wollen,
wie wir es schon bei divinus als Attribut zu Mater (in den Fällen, in denen
divina Mater nicht « Gottesmutter » bedeuten kann) ausführten. Aber
warum denn, fragen wir wiederum, ausgerechnet divin(issim)a, wenn doch

jene Eigenschaftsworte, mit denen der anzunehmende Sinn von divinissi-
ma zu umschreiben ist, zur Verfügung sind und sich empfehlen Die
Adjektive : sanctissima, excellentissima, praecelsa, praeclara, singularis,
incomparabilis und viele andere geben das Gemeinte genauer wieder als

der mehrdeutige und deshalb mißdeutbare Terminus divinus. Gilt das

schon für divinus im Lateinischen, so noch viel mehr für göttlich im
Deutschen. Wir müssen Ausdrucksweisen wie « göttliche, göttlichste
Jungfrau » uneingeschränkt ablehnen.

D. « Fere divina Deiparae dignitas »

Regelrechtes marianisches Attribut ist divinus, wenn es bei einem
Maria bezeichnenden Nomen - Mater, Virgo - steht. Wie wir aber divinus
auch in « divina Maternitas » noch als marianisches Attribut anerkannten,
so jetzt in Wortfügungen, die Mariens Würde und ihre Stellung Gott
gegenüber zum Inhalt haben. Wir finden sie z. B. : in der unter dem Namen

Ephräms gehenden Apostrophe : « Supra omnem creaturam regali et

prope divina dignitate collocata es » 85
; ferner in der Ausführung

Bernardins von Siena : « Oportuit enim, ut sie dicam, feminam elevari ad

quandam aequalitatem divinam »8e. Doch gibt es nicht nur solche

sporadische und letztlich unverbindliche dicta einzelner Heiligen. Eine

84 Bei I. Keuppens : Mariologiae Compendium (Mechiiniae 1938) 236 nr. 379.
85 zitiert von G. M. Roschini O.S.M. : Mariologia I (Romae 21957) 340.
86 ebd. 344.



384 Divinus als marianisches Attribut

Äußerung dieser Art ist auch in einem Lehrdokument der Gegenwart
enthalten, in Pius' XII. Enzyklika «Ad Caeli Reginam». Nach der Mahnung
an die Theologen, sich vor mariologischen Meinungen zu hüten, die des

Fundamentes entbehren und durch übertriebene Ausdrücke die Grenzen

der Wahrheit überschreiten, folgt die Warnung vor einer allzu großen

Enge des Geistes « in singulari ilia, omnino excelsa, immo fere divina
Deiparae dignitate consideranda »87. Es ist eigentümlich, daß nach der
ausdrücklichen Warnung vor mariologischen Übertreibungen sofort eine

Aussage folgt, deren Ausdrucksweise selbst wieder hyperbolisch gewertet
werden muß.

Divinus in dem komplexen Terminus « fere divina dignitas » ist
einleuchtenderweise nicht metaphorisch, auch nicht irgendwie partizi-
pativ zu nehmen. Denn divinus im nicht-vollen Sinn wird inhaltlich
bestimmt als «singularis, omnino excelsus» u.ä. Das aber sind Adjektive,
die das Rundschreiben zuerst gebraucht, die aber nun überboten werden

- « immo » - durch « fere divina ». Es ist das modale Adverb « fere »,

das divinus sogleich als « göttlich » im engen und strengen Sinne empfinden

läßt, in der vollen Bedeutung : « Gott unmittelbar zukommend »

erweist. Dieses Empfinden und diese Auffassung bestätigt der Thesaurus

Linguae Latinae 88 als richtig : der Darlegung des metaphorischen
Gebrauches von divinus wird hinzugefügt : « hie illic notione propria
sublatente praecipue cum additur paene, prope, quidam ».

Hart und klar ist indes die Sprache, welche die christliche Gotteslehre

mit ihrer scharfen Herausstellung der absoluten Transzendenz Gottes

spricht ; unaufgebbar die metaphysischen Grundsätze über das esse

increatum und das esse creatum, die Thomas - ungeachtet seiner Lehre

von den Seinsstufen 89 - vertritt und mit denen er allenthalben operiert :

bis in die Angelologie, Mariologie und Christologie hinein : « Est infinita
distantia inter esse divinum et esse simpliciter » ; « secundum compara-
tionem proportionis et aequiparantiae esse nostrum comparatum ad
divinum quasi nihil est, quia in infinitum ab eo distat » ; « cum natura
divina in infinitum excedat humanam » ; « cum etiam inter summam
creaturam et Deum infinita distantia sit » ; « inter angelos et Deum est

infinita distantia quamvis beata Virgo sit exaltata super angelos,

87 AAS 46 (1954) 637.
88 s. Anm. 9 : 1624.
89 Zum « Stufenreich der Seinsformen » vgl. etwa H. Meyer : Thomas von

Aquin. Sein System und seine geistesgeschichtliche Stellung (Paderborn 21961)
186 ff., besonders 188.



Divinus als marianisches Attribut 385

quia tarnen non usque ad aequalitatem Dei, manet adhuc infinita distan-
tia » ; « quamvis humana natura sit divinitati unita in persona, tarnen
naturae (in Christo) remanent distantes in infinitum » ; « infinita non est per-
transire »90. Auf dem Hintergrund solcher wuchtiger Aussagen werden

z. B. die ernsten Worte in « Mystici Corporis » verständlich : die

Anprangerung eines falschen Mystizismus, « qui immobiles limites removere
conatus inter creatas res earumque Creatorem Sacras Litteras adultérât »91 ;

die Zurückweisung jedes Theologumenon, « quo christifideles quavis ra-
tione creatarum rerum ordinem praetergrediantur atque in divina

perperam invadant »92. Im Lichte und zugleich unter dem Gewichte
solcher den « unaufhebbaren Hiatus zwischen Kreatur und Gott »93

aussprechenden Texte, die doch nur Ausfluß des rechten Gottesbegriffes
und Bezeugung der Schriftlehre sind, verlieren Redeweisen wie « prope
divina dignitate », « ad quandam aequalitatem divinam », « fere divina
Deiparae dignitate » ihre objektive Berechtigung und verursachen starkes

theologisches Unbehagen. Derartiger modus dicendi ist schuld daran, daß

mitunter schier der Eindruck entsteht, als seien die bewußten Thesen der
Gotteslehre manchem Traktat nicht immer präsent, als werde mit ihnen
nicht ganzer Ernst gemacht.

Die Bulle Pius' IX. « Ineffabilis Deus » 94, die mit dem Partizipialsatz

« ad Deum ipsum quam proxime accedens » zwar nicht formell,
aber doch materiell das gleiche wie Pius XII. mit « fere divina Deiparae
dignitas » zu sagen scheint, fügt immerhin - die Hoch-spannung der Aussage

ent-spannend, deren Kühnheit wieder dämpfend, die begründeten,
ja pflichtmäßigen Bedenken der Theologen zu zerstreuend suchend -
bedeutsamst hinzu : « pro ratione creatae naturae » 95. In unserem Falle
folgt der (trotz « fere ») krassen Steigerung « immo fere divina Deiparae
dignitate » keine mildernde Erklärung, keine Abschwächung. Die in sich

selbst, in ihrer Begriffüchkeit anfechtbare, mehr theoretische und
panegyrische als korrekt theologische Wortverbindung bringt den deutschen

90 Die Fundorte der angeführten Thomasstellen sind, in der Reihenfolge ihrer
Zitation : De Veritate q. 27 a. 3 ad 9 (vgl. auch q. 2 a. 3 ad 16) ; I Sent. dist. 8

q. 2 expos. Iae partis textus ; S. Th. III 2,1 c ; I Sent. dist. 44 q. 1 a. 2 c ; ebd.
a. 3 ad 4 ; ebd. ad 1 ; De veritate q. 27 a. 3 obj. 9.

91 AAS 35 (1943) 197.
92 ebd. 231.
93 Malmberg a. a. O. [s. Anm. 50] 112.
94 abgedruckt in dem Werke Norbertus del Prado OP ; Divus Thomas et

Bulla Dogmatica « Ineffabilis Deus » (Freiburg Schweiz 1919) 361-374.
95 ebd. 369.

25



386 Divinus als marianisches Attribut

Übersetzer in Verlegenheit und Not. Die wörtliche Wiedergabe : « wo
es sich um diese einzigartige, erhabene und sogar fast göttliche Würde der
Mutter Gottes handelt »96 ist wehetuend und Ärgernis erregend. J. Brinktrine

97, der offenbar selbst auch die Härte der originalen Ausdrucksweise
und das Anstößige der wortwörtlichen Übertragung empfindet, schlägt
für « fere divina dignitas » die Verdeutschung « gottnahe Würde » vor.

Wäre es, so fragen wir, der Würde Mariens auch nur im geringsten
abträglich gewesen, wenn die drei Wörtlein « immo fere divina »

weggeblieben wären, wenn es in der Enzyklika « bloß » geheißen hätte : « in
singulari illa, omnino excelsa Deiparae dignitate consideranda »

IV. Epilog

« Das wissenschaftliche Desiderat ist das eindeutige Zeichen für den

eindeutigen Begriff »9S. Denn dann gäbe es keine Äquivokation, keine

Analogie, weder Metapher noch Metonomie noch Homonyme, kurz :

keinerlei Mehrdeutigkeit ; es gäbe keine Mißdeutungsmöglichkeit des

sprachlichen Ausdrucks, keine Fragen nach dem Sinn des Gesagten, keine
Zweifel an der Richtigkeit des Wortverständnisses. Doch das ist ein
utopisches Desiderat : die Summe, die auch noch so große Zahl der Zeichen
Wörter kann nie und nimmer die Unzahl der Ideen, der Begriffe erreichen.
Dieser nüchterne Tatbestand enthebt aber nicht der selbstverständlichen
Pflicht, sorgfältig nach dem relativ klarsten, möglichst eindeutigen
Ausdruck für einen bestimmten Begriff, für diesen gemeinten Sachverhalt zu
suchen. Gilt diese Forderung grundsätzlich für jede sprachliche
Verständigung, so ganz besonders im Bereiche der Offenbarungswirklichkeit,
auf dem Gebiete der Theologie, für die Äußerungen des in Glauben und
Glaubensverständnis Erkannten. Wiederholt betont Thomas, unter
Verwertung eines angeblichen Hieronymus-Zitates, diese Notwendigkeit :

« Ex verbis inordinate prolatis incurritur haeresis. Et ideo sie loquendum
est de divinis ut nulla errori occasio praebeatur »99. Das hier Gesagte hat
als Prinzip und Norm in der Theologie zu gelten. Die Applikation auf das

in dieser Studie behandelte Thema ist nicht schwer.

Wir erinnern uns an die oben erwähnten fachwissenschaftlichen

96 Herder Korresp. 9 (1954/55) 118.
97 Die Lehre von der Mutter des Erlösers (Paderborn 1959) 5 Anm. 1.
98 H. Krings : Wort. Philosophisch, in : Handbuch theolog. Grundbegriffe II

(München 1963) 844.
99 De Potentia q. 9 a. 8. Ebenso : S. Th. I 31, 2 c und 39,7 obj. 1 ; III 16,8 c.



Divinus als marianisches Attribut 387

Untersuchungen über die Grundlegung und sofort auch meisterliche
Handhabung des christlichen Lateins bei Tertullian und Cyprian. Wir wiederholen

den für uns wichtigsten Satz, das Résumé über den altchristlichen
Divinus-Gebrauch : « Revalorisé et précisé par son rattachement à l'emploi

chrétien de deus, l'adjectif divinus perd du même coup le sens dérivé
de extraordinaire qu'il avait couramment dans la langue profane » 10°.

Wir können nicht anders, als den Latinisten der Kurie und den romanischen

Theologen die aufgezeigte spezifisch christliche Bedeutung und
Verwertung von divinus wieder ins Gedächtnis zu rufen ; als sie zu bitten,
im Gebrauch von divinus sparsamer zu sein, vorsichtiger besonders in
mariologischen Ausführungen. Das ist leicht durchführbar, ohne

Beeinträchtigung des jeweils intendierten Aussageinhalts. Zu abwechselndem
Gebrauch bieten sich die ehrwürdigen Termini an : Deipara, Dei Genitrix,
Mater Dei - warum dieser neuere, in sich mehrdeutige Ausdruck divina
Mater Um dann die einmalige Würde und Gnadenfülle Mariens zu
verdeutlichen, sind übergenug charakterisierende und qualifizierende
Adjektive, genug Elative und Superlative greifbar, die wir in Auswahl
bereits kennengelernt haben und die sich mühelos vermehren lassen. Auf
divinus (mit partizipativer Bedeutung und in metaphorischemSinn) sowie

auf fere divinus (divinus hier in eigentlichem und vollem Sinn) sollte
vollständig verzichtet werden.

In deutschsprachigen mariologischen Aussagen dürfte « göttlich »

erst recht nicht vorkommen. Denn im Deutschen heißt und bedeutet

göttlich eben göttlich, sofern nicht der übertragene Sinn (in bewußt-ge-
wollter Übertreibung und mit leicht ironischem Einschlag) förmlich in
die Augen springt : eine Redeweise, die für einen ernsten religiösen
Menschen nicht in Frage kommen wird. Es war Lessing, der da bemerkte :

« Ich habe noch nie eine Schöne göttlich genannt und bin nicht gewohnt,
dieses Wort so zu mißbrauchen »101. Und ein um 1800 schreibender Autor
bezeichnet auch den Gebrauch von göttlich in der Bedeutung von « im
höchsten Grade vortrefflich » als einen « groben Mißbrauch besonders

witziger Schriftsteller »102. Der Theologe wird mit noch viel größerem
Recht solche profane Verwertungen von « göttlich » unverblümt
Mißbrauch nennen, die darin zutage tretende Verdünnung, Verwässerung,
Entleerung dieses Begriffes verurteilen ; er wird « göttlich » nur in seinem

Ursinne, in seiner Grundbedeutung gebrauchen und gebraucht sehen

100 Braun a. a. O. [s. Anm. 13] 38.
101 in : Trübners Deutsches Wörterbuch a. a. O. [s. Anm. 29].
102 ebd.



388 Divinus als marianisches Attribut

wollen, d. h. der unmittelbaren Sphäre Gottes vorbehalten. Ganz im
Einklang mit dem hier betonten deutschen Sprachempfinden und somit eine

willkommene Bestätigung unserer Ausführungen sind die nicht ad hoc,
sondern in einem größeren Zusammenhang niedergeschriebenen und eben

darum für uns besonders wertvollen Sätze von H. Volk 103 : (« Wir sind

gefragt, wie könne Maria unsere Herrin und Königin sein), da sie

doch nicht göttlich ist » ; (Einwurf : « Wie kann Maria aber überhaupt
etwas bedeuten), da sie doch nicht, wie Christus, göttlich ist ?» ; « Der
zweite Adam ist nun göttlich, die zweite Eva aber nicht ; und darin gibt
es keine Verminderung des Unterschiedes ». So und nicht anders empfinden

wir, so und nicht anders müssen wir sprechen, d. h. Maria das Attribut

oder Prädikat « göttlich » absprechen.Wir danken nicht F. Schiller
dafür, daß er in seiner « Jungfrau von Orleans »104 Maria die Worte in den
Mund legt : « Sieh mich an Eine keusche Magd wie du hab' ich den Herrn,
den göttlichen, geboren, und göttlich bin ich selbst »los. Wer wollte
einen glauben machen, daß Schiller in theologischer Akribie dem Adjektiv
« göttlich » in den beiden Versen je einen andern Inhalt geben wollte
Spiegeln und wecken seine Verse nicht eine konfuse, objektiv falsche

Auffassung der katholischen Marienlehre 106

Aufgabe der Theologie ist es, mit der ihr als Glaubenswissenschaft

eigenen Methode ihren Gegenstand festzustellen, zu begründen, zu
erhellen, zu verteidigen. Aber das ist noch nicht alles. Die Theologie hat
auch eine kritische Funktion. So gewiß Theologie nach katholischem
Verständnis nicht gegen das die Glaubenswahrheiten vorlegende kirchliche
Lehramt Stellung nehmen kann, so braucht sie sich anderseits doch nicht
dazu verpflichtet zu fühlen, alles Faktische im kirchlichen Raum immer

103 Christus und Maria (Münster 21958) 5, 8, 27.
104 Erster Aufzug, zehnter Auftritt.
105 Gerechterweise muß jedoch auf die uns schon bekannteWendung Pius' XII.

hingewiesen werden, in der gleichfalls « in einem Atemzug » die Zuweisung von
divinus an Mutter und Sohn erfolgt : « Similitudo divinae Matris divinique Filii »

[s. Anm. 79].
106 F. Bergenthal : Kann man Maria zuviel Ehre erweisen Vom marianischen

Sinngehalt des Faust, Theologie und Glaube 52 (1962) 26-33, verteidigt die
Verse des Doctor Marianus am Schlüsse des Faust II : «Jungfrau, Mutter, Königin,
Göttin, bleibe gnädig » Das Wort « Göttin », so meint er, sei wohl in einem
theologischen Traktate so gut wie in einem Kinder-Gebetbuche eine Unmöglichkeit,
hätte in dieser Dichtung aber sein gutes Recht. Das sind Gedanken eines Ästheten
und Enthusiasten - die heilig-nüchterne und « gesunde Lehre » lehnt derart
aufreizende und verfängliche Formulierungen als unverantwortliche Übertreibungen ab.
Der ganze Beitrag des Verfassers fordert übrigens den Widerspruch des Dogmatikers
und des Pastoraltheologen heraus.



Divinus als marianisches Attribut 389

und um jeden Preis zu rechtfertigen. Sie darf es nicht. Es gehört zu ihrer
Obliegenheit, sich gegebenenfalls auch zu distanzieren und ein kritisches
Urteil zu fällen, die Rolle eines Korrektivs im Hinblick auf Glaubensverkündigung

und konkretes Glaubensleben der Kirche zu spielen 107. Es

ist nun und bleibt Tatsache, daß bei Theologen und gelegentlich auch in
kirchlichen Dokumenten divinus und göttlich als marianisches Attribut
anzutreffen sind. Wir stehen also, wie einst Thomas, vor « auctoritates ».

Solchen von autoritativer Seite gebrauchten Formulierungen und
Formeln, die jedoch im Lichte einer fortgeschrittenen Lehrentwicklung oder

auf Grund sonst vertiefter theologischer Einsichten nicht mehr befriedigen

oder zu beanstanden sind (aus inneren Gründen oder aus Gründen

seelsorglicher Klugheit und Verantwortung 108), ist die schon vor Thomas

aufgestellte und dann so oft von Thomas empfohlene Regel anzuwenden :

Locutio ista est explicanda, non extendenda 109 eine derartige Redeweise

ist (rechtgläubig) zu erklären, sie ist aber nicht zu verallgemeinern,
nicht zu verbreiten, nicht weiter zu verwerten. Nur brauchen wir in der

pietas interpretationis und in der reverentia expositionis 110 nicht unbedingt

so weit zu gehen wie die mittelalterlichen Scholastiker ; wir werden

notwendige Kritik auch ehrlich als Kritik aussprechen. Aber der Grundsatz

als solcher bleibt gültig : wie für die Kyrill'sche Christus-Formel und
für die patristische Homo-assumptus-Terminologie, so in kleinerem Maßstab

für den auf diesen Seiten behandelten Terminus, für divinus als

Marianisches Attribut : locutio ista non est extendenda 111.

107 Auf diese Seite der Theologie weist jüngst nachdrücklich hin H. Fries :

Theologie, in : Handbuch theolog. Grundbegriffe II (München 1963) 646.
108 Vgl. L. Drewniak : « Gott, der Allmächtige, und seine hochwürdige

Mutter». Dogmatische und pastoraltheologische Überlegungen zu dergleichen Sprechweise.

Königsteiner Blätter 9 (1963) 7 ff.
109 Vgl. S. Th. I 31, 4c ; 39,5 ad 1 ; III 4,3 ad 1.
110 Aufschlußreiche Mitteilungen über die « pia interpretatio » oder « expo-

sitio reverentialis » der Scholastiker macht Chenu a. a. O. (s. Anm. 32] 160-166.
111 Das Manuskript dieser Abhandlung war abgeschlossen, als im Osservatore

Romano (13 Ottobre 1963, N. 237 pag. 1) der Wortlaut der Ansprache erschien,
die Papst Paul VI. am 11. Oktober 1963 in S. Maria Maggiore an die Konzilsväter
gehalten hat. Darin stehen die (von manchen Seiten nicht gerade begrüßten, als
überflüssig hingestellten, bedeutsamerweise aber trotz der « theologischen
Selbstverständlichkeit » von höchster Stelle gesagten und darum) sehr beachtlichen Worte:
« Intendiamo rendere onore a Maria Santissima onore singolare, onore superiore
onore da Lei stessa presagito onore, che non dimentica la sua umiltà di creatura,
quai Ella è e si proclama, e non ignora perciô l'abisso incolmabile délia trascendenza
divina ...» Diese Äußerungen - inhaltlich identisch mit den oben Anm. 90 mitgeteilten

Thomas-Aussagen - sind, weil päpstliche Äußerungen, eine besonders willkommene

und kraftvolle Stütze derAusführungen und des Anliegens vorliegender Studie.


	Divinus als marianisches Attribut

