Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Zur Mariologie bei M.J. Scheeben
Autor: Fries, Albert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761594

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALBERT FRrRIEs CSsR

Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

Heribert Miihlen befaBte sich in vier bedeutsamen Vero6ffentlichun-
gen! aus den Jahren 1954-1959 mit der Mariologie des groBen Kolner
Theologen 2, die auch die heutige Mariologie lebhaft interessieren diirfte.
Die drei ersten Artikel behandeln - jeweils laut Untertitel — die heute
noch diskutierte und noch nicht geklirte Frage nach dem Grundprinzip
der Mariologie. Es sind lehrgeschichtliche Untersuchungen, die — mit
Blickrichtung auf die Mariologie der Gegenwart — bei dem « wohl be-
deutendsten Mariologen » des 19. Jahrhunderts den Bemiithungen nach-
gehen, ein objektives Kriterium zu entdecken, wodurch sich die Mariolo-
gie der theologischen Vernunft unterordnet, jenes marianische Geheim-
nis zu finden, das fiir die anderen Mariengeheimnisse eine Grund-Be-
deutung hat, indem es als eine von Gott gesetzte Grundtatsache die
Gnadenvorziige und Aufgaben Marias zusammenfat, verstdndlich
macht und in ihrer Einheit zu erkennen gibt.

Da Maria als Gottesmutter in einem nur einmal gegebenen Verhilt-
nis zur Trinitit und zum menschgewordenen Logos steht, stellt sich
Sch. die Frage, ob nicht auch die Mariologie — wie die Traktate iiber die
Geheimnisse des Dreieinigen Gottes und der Menschwerdung des Gottes-
sohnes — auf den dogmatischen Hilfsbegriffen von Natur und Person

! H. MUHLEN : Der « Personalcharakter » Mariens nach M. J. Scheeben. Zur
Frage nach dem Grundprinzip der Mariologie. Wissenschaft und Weisheit 17 (1954)
191-213. — Maria als « Frucht und Glied » Adams. A.a. O. 18 (1955) 95-107. — Maria
« Glied Chyisti» und zugleich « Glied Adams». A.a.O. 19 (1956) 17-42. — Christus
als Urbild dev Kirche und der methodische Ansatz fiiv die Frage nach der Stellung
Mariens in dev Kirche. Maria et Ecclesia (Acta Congressus Mariologici-Mariani in
civitate Lourdes anno 1958 celebrati) III (Romae 1959) 569-610.

2 Seine Mariologie ist erst vor einigen Jahren wieder erschienen, mit reichhalti-
gen, auf den neueren Stand gebrachten Literaturangaben : M. J. SCHEEBEN, Hand-
buch der katholischen Dogmatik,V/2 Erlésungslehre (Freiburgi. Br.21954) S.306-499.



332 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

sowie ihrer Unterscheidung aufgebaut werden mull. Seine Mariologie ist
ja entscheidend dadurch bestimmt, daB das, was Maria ist, nach Analogie
mit der Konstitution Christi gefaBt wird, wie die Theologie selber in
Analogie zur Menschwerdung des Gottessohnes steht (SchluBabschnitt
der « Mysterien des Christentums »). Dabei ist der Begriff « Personal-
charakter », den Sch. in dieser Form eingefiihrt hat, von besonderer Be-
deutung ; er bildet den Kontakt zwischen Christologie und Mariologie.

I.

M. geht im ersten Artikel diesem Begriff in der speziellen Mariologie
Sch.s, wo allein er vorkommt, aufmerksam nach und stellt ihn mit Hilfe
der wichtigsten Texte in sorgfiltiger Analyse zuverldssig dar. Zur Kli-
rung wird auch auf Sch.s Christologie — wie ebenfalls auf den Schépfungs-
traktat und die Darstellung der Kontroverse zwischen Nestorius und
Cyrill von Alexandrien — zuriickgegriffen ; schlieBlich wird die Analogie
Christus-Maria im Sinne Sch.s gut herausgearbeitet. Bei dieser Unter-
suchung bekommt der Leser den Eindruck, daB8 er wirklich und voll-
stindig erfahrt, was Sch. unter dem nicht leicht faBbaren Personalcha-
rakter Marias versteht : die « gottesbrdautliche Mutterschaft », worin er
« den Schliissel zur ganzen Mariologie » zu finden glaubt. Zuletzt sind
noch einige « offene Fragen » freimiitig angefiigt.

Ein erster Teil handelt iiber den Begriff « Personalcharakter ». Sch.
geht von dem Text des Evangeliums (Mt 1,16) aus: « Maria, aus der
geboren ward Jesus, welcher der Christus hei3t ». Die Person Marias ist
also durch ihr miitterliches Verhiltnis zum Erloser einzigartig charakteri-
siert. Das wiederum bedeutet, daf3 sie vor allen anderen einen ganz be-
sonderen « Rang » oder « Stand » hat. Die gottliche Mutterschaft ist daher
ihr « Hauptvorzug », von dem ihre iibrigen Auszeichnungen ihr « eigen-
tiimliches Geprige » erhalten ; sie bildet als Gnadengeschenk ihren {iber-
natiirlichen Personalcharakter. Sie schlieBt « ein durchaus einziges Ver-
héltnis der Person Mariens zu der einzig erhabenen Person ihres Soh-
nes» ein, nicht zwar nur das « physiologische Verhdltnis der Wurzel
zur Frucht », sondern eine «iibernatiirliche, geistige Vereinigung ... mit
der Person ihres Sohnes », und dieser Akzent ist richtig und wichtig. Der
Ton liegt darauf, daB es in erster Linie ein geistiges, ein brdutliches Ver-
héltnis ist, das der leiblichen Verbindung vorausgeht und zugrunde liegt,
ein « matrimonium divinum », das die denkbar hochste und umfassendste
Angliederung einer geschaffenen Person an Gott darstellt, wie die Ehe



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 333

die hochste und allseitige Verbindung zweier Menschen ist, und so ist
es das vollkommene Abbild der hypostatischen Einigung einer Menschen-
natur mit Gott, wie die Ehe das Abbild der Vereinigung von Leib und
Geistseele ist. Der Hinweis auf den natiirlichen Bereich soll den Begrift
des Personalcharakters erschlieBen helfen. Wie die Frau durch das ehe-
liche Verhiltnis « einer anderen Person angegliedert wird » und dadurch
ihren Personalcharakter bekommt, so ist Maria als Theotokos durch das
« matrimonium divinum » mit einem iibernatiirlichen Personalcharakter
ausgestattet, auf eine ihr vorbehaltene Weise « Gott angegliedert ». Die
Gnade der Mutterschaft « erscheint hier geradezu und férmlich als ein
Analogon der gratia unionis in Christus, welche den iibernatiirlichen Per-
sonalcharakter Christi selbst bildet ». Von Christus und Maria wird der
Personalcharakter analog ausgesagt, d. h. die Person Marias ist &hnlicher-
weise durch eine besondere Beziehung zum Logos charakterisiert wie die
menschliche Natur in Christus. Dadurch ist Christus eine gottliche Per-
son, Maria aber wird zu einer Person iibernatiirlicher Art und Ordnung.
Und zwar erhdlt Maria ihren in der Gottesmutterschaft eingeschlossenen
iibernatiirlichen Personalcharakter nicht erst im Augenblick der Emp-
fangnis Christi, sondern virtuell bereits mit dem ersten Augenblick ihres
Daseins, durch eine « objektive Weihe und Salbung ». Es handelt sich
ferner um eine unverdienbare Gottvereinigung, « die zu der wesentlich
hoheren Ordnung der hypostatischen Union gehort », fiir die es — im
Unterschied zu der Gnade der Einwohnung des Heiligen Geistes in den
Gerechten — kein irgendwie disponierendes Tun des Begnadeten gibt.
Sie ist wohl «als eine gratia consecrans zu betrachten, nach Art des
sakramentalen Charakters, der ... zur Erlangung der heiligmachenden
Gnade disponiert und den Besitz derselben vermittelt ». Auf Grund dieser
objektiven, seit Beginn ihres Daseins verwirklichten Vereinigung mit
dem Logos, wodurch diese sich vom sakramentalen Siegel unterscheidet,
konnte sich Maria dann wohl bereiten fiir die Vollendung ihrer geistig-
brdutlichen Vermihlung in der Empfingnis Christi, fiir die Gnade der
vollen Mutterschaft. Die im ersten Augenblick verliehene Gnade der
Mutterschaft, die gottliche Brautschaft Marias, die « dispositio ad for-
mam », hatte «im Gegensatz zur Gnade Christi, die von Anfang an auf
vollkommener Union mit dem Prinzip der Gnade beruhte, den Typus der-
jenigen Gnade, welche auch anderen auserwdhlten Kreaturen verliehen
wird » und vervollkommnungsfihig ist und auch fiir eine disponierende
Téatigkeit auf ihre Vollendung hin Raum 1dB8t. Nach der Empfingnis
Christi jedoch, wo die Gnade der Mutterschaft ihre Vollendung erreichte



334 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

sowie « den der gratia unionis analogen Charakter», « war die Gnade
Mariens schlechthin ein effectus formae praesentis und hatte darum den
spezifischen Typus der Gnade Christi im Gegensatz zur Gnade der
bloBen Kreaturen ».

Auch iiber die Vorherbestimmung Marias 148t sich Analoges zur
Pridestination Christi aussagen. Sie hat — im Unterschied zu der im all-
gemeinen Heilswillen Gottes enthaltenen Vorherbestimmung zur Gnade
und Glorie —, « dhnlich wie die Prddestination der Menschheit Christi
zur hypostatischen Union, durchaus einen absoluten, d. h. unbedingten
und unwiderruflichen Charakter ». Woraus sich ergibt, Maria sei eigens
fiir die Gottesmutterschaft geschaffen und « besitze diesen persénlichen
Charakter als einen nicht zwar kraft der Konstitution ihres Wesens, wohl
aber kraft ihres Ursprungs aus Gott mit ihrem persénlichen Dasein ver-
wachsenen Charakter ». Eben weil ihre Vorherbestimmung unwiderruf-
lich ist und die darauf beruhende Beziehung zum Logos ihr ganzes Dasein
bestimmt, ist ihr Personalcharakter nicht — wie bei Ehegatten — ein akzi-
dentelles, ersetzbares Verhiltnis, vielmehr ein substanzielles oder wesen-
haftes, das zwar nicht mit der « Konstitution ithres Wesens », aber mit
ihrem « Ursprung aus Gott » gegeben ist. Ihr Personalcharakter bedingt
ihr Dasein. SchlieBlich erkennt Sch. die Méglichkeit an, es « komme ihr
in aller Wahrheit der Personalcharakter zu, welchen die Nestorianer
falschlich auf Christus anwandten » — zwei physische Personen in der Ein-
heit einer moralischen Person —, und diese Méglichkeit ist unterstellt
in der Annahme, daf3 die Person Marias « mit der sie gleichsam infor-
mierenden Person des Heiligen Geistes eine Person bildet, wie die mensch-
liche Natur Christi mit dem Logos eine Person ausmacht.»

Soweit die Darbietung der wichtigsten Texte aus der speziellen
Mariologie Sch.s. Erkennbar ist schon, daB3 er auch die Mariologie — wie die
Christologie — auf den dogmatischen Hilfsbegriffen von Natur und Person
aufbaut. Hinreichend klar geworden ist, dal Maria von der Konstitution
Christi her verstanden wird, und diese «Analogie» hat nicht nur erldu-
ternden Wert, sondern konstitutive Bedeutung. Es ist echte dialektische
Erkenntnis, Erkenntnis durch einen Vergleich, dessen Tertium die ana-
loge Aussage vom Personalcharakter ist. Der Personalcharakter Marias
1aBt sich am schirfsten bestimmen durch seine Ahnlichkeit-Unédhnlich-
keit mit dem Personalcharakter Christi.

M.ist den—nicht immer einheitlichen — Formulierungen und Begriffen
Sch.s sorgfiltig und behutsam nachgegangen und hat ihren Gehalt straff
und zuverldssig herausgearbeitet. Er weist auch auf ungeklirte Punkte



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 335

hin : « Warum ist die gottliche Mutterschaft in erster Linie nicht ein
physiologisches Verhdltnis Marias zu Christus, sondern ein geistig-
brautliches ? Warum wurde weiter die Gnade der Mutterschaft nicht erst
mit der Empfingnis Christi verliehen, sondern bereits im ersten Augen-
blick des Daseins ? Wie ist gegeniiber der geistigen Vereinigung mit der
Person des Logos die Personeinheit mit dem Heiligen Geist zu ver-
stehen ? » So gelangt Sch. zu der nicht hinreichend begriindeten Meinung,
daB die physische Mutterschaft Marias — anders als fiir Albertus Magnus,
Thomas von Aquino und andere — gerade iiber das eingeschlossene geistig-
brdutliche Verhiltnis, das « matrimonium divinum », ein Prinzip person-
licher Heiligung sei, dhnlich wie die hypostatische Einigung unmittelbar
durch sich selbst die menschliche Natur Christi geheiligt habe 3.

Ergidnzend fiigt M. eine philosophisch-theologische Erlduterung des
Personalcharakters bei. Der Wortbedeutung nach ist er eine « Eigen-
schaft », eine Eigentiimlichkeit einer Person. Er gehort nicht zum Wesen,
das die Person ja mit anderen gemeinsam hat, sondern zum konkreten
Dasein der Person. Im natiirlichen Bereich wird er z. B. durch die Ehe
begriindet, wo er — gerade fiir die Frau — eine « Angliederung an eine
andere Person » bewirkt. Er besteht also in einem Bezug, in einer Rela-
tion, die — in diesem Fall — zu der schon daseienden Person hinzutritt.
Im tibernatiirlichen Bereich kommt der Personalcharakter zustande durch
eine besondere Beziehung zur gottlichen Person durch « Angliederung an
Gott ». Hier nun ist er «substanziell oder wesenhaft », nicht trennbar,
und insofern eine « transzendentale » Beziehung, da die Person mit einem
ihr innerlichen hoheren Prinzip verbunden ist und zu einem Ganzen ver-
wichst, und diese Verbindung beginnt zugleich mit dem Dasein, bedingt
dieses sogar. Mithin ist und bleibt Maria eine eigene Person neben und
unter Christus, aber eine «dhnlich konstituierte » Person. Der iibernatiir-
liche Personalcharakter kann ja einer (angenommenen) Menschennatur
— wie in Christus — oder auch einer Person zu eigen sein. Immer aber wird
dann diese Natur oder Person durch den iibernatiirlichen Personalcharak-
ter zu einer Person tibernatiirlicher Art und Ordnung (wobei das eigene
und eigenartige Verstindnis Sch.s von der Person natiirlicher Art und
Ordnung mitzudenken ist).

SchlieBlich umschreibt M. den Personalcharakter Marias im Sinne
Sch.s so : « Die Person Mariens ist durch eine substanzielle (= transzen-

3 Vgl. F. Diegkamp - KL. JUssEN, Katholische Dogmatik, 2. Band (Miinster
i. W. 11./12. 1959) S. 359.



336 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

dentale) Relation zur Person des Logos charakterisiert, die mit ihrem
Dasein unabtrennbar verbunden ist. Dadurch wird sie zu einer Person
iibernatiirlicher Art» (S. 197).

Der zweite Teil geht iiber die « gottesbrdutliche Mutterschaft », wor-
in der Personalcharakter Marias besteht. Sch. sucht — unter Berufung auf
« Ineffabilis Deus » — diese Meinung aus der Vorherbestimmung Marias
abzuleiten, wobei zuerst das Verhdltnis des Logos zu Maria und damit
besonders das Brautliche am Personalcharakter zur Sprache kommt. Er
sieht eine Parallele zwischen der Sapientia incarnata und Maria darin,
«daB Maria in dhnlicher Weise als Sedes oder Vas Sapientiae ganz in und
fiir die briautliche Union mit dem Logos geschaffen ist, wie die Mensch-
heit Christi ganz in und fiir die hypostatische Union geschaffen ist ; und
daB, wie hier das physische Sein der Menschheit Christi durch dasselbe
Dekret beschlossen und bewirkt wird, durch welches deren hypostatische
Union mit dem Logos und in derselben die Sendung des Logos nach
AuBen beschlossen und bewirkt wird, auf dhnliche Weise auch das per-
sonliche Sein Mariens und ihre briautliche Union durch dasselbe Dekret
beschlossen und bewirkt werde » (Handbuch der katholischen Dogmatik,
5. Buch, n. 1599). Da nun « in der schopferischen Idee Gottes ... das Da-
sein dieser Person und ihre Bestimmung zur Mutter Gottes ... unzer-
trennlich verbunden sind », geschehe ihre Angliederung an den Logos
im ersten Augenblick ihres Daseins, und zwar sowohl geistig wie auch
dem Fleische nach, da es sich ja nicht um eine nur freundschaftliche
Union handle, um die aktuelle durch heiligende Gnade verwirklichte
Gottvereinigung, sondern um eine «objektive und reale» Union, um eine
« Besitznahme fiir Gott ». Dabei ist auch die von Sch. ofters gegebene
Begriffsbestimmung von Person wirksam : « Spiritus habens carnem per
ipsum animatam ». Der Geist als Prinzip des Lebens und der Subsistenz
schlieBt Leib und Seele zu einem Ganzen zusammen, und ein Ergreifen
des Geistes ist in gewissem Sinn immer auch ein Ergreifen des Fleisches,
und umgekehrt (was sich aber gerade aus der genannten Definition
[habens !] nicht gewinnen 148t).

Sodann stiitzt Sch. die Meinung von der gottesbrdautlichen Mutter-
schaft auch auf einen Angemessenheitsgrund, namlich auf den Vorrang
der « Actio unitiva » gegeniiber der « Actio productiva » in der Inkarna-
tion. Von Thomas ausgehend, aber iiber ihn hinausgehend, betont er,
der Beseelung des Leibes (actio productiva) gehe die Einigung von Seele
und Leib - je fiir sich genommen — mit dem Logos voraus (actio unitiva),
ja, die Bildung, die organische Gestaltung des Fleisches (actio productiva)



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 337

sei eine « Folge und Wirkung des bereits mit demselben verbundenen
Logos ». Daher vollziehe sich vor der die Menschheit Christi bewirkenden
Tétigkeit — der Natur nach frither — eine « Ergreifung des Fleisches der
Jungfrau von seiten des Logos », und es stehe nichts im Wege, dal3 diese
Ergreifung nicht nur begriffsmiBig frither, sondern auch zeitlich friither
als die Empfiangnis Christi sich ereigne, ndmlich im ersten Augenblick des
Daseins Marias. Damit aber tritt gerade das Brdutliche am Personal-
charakter hervor : « Dem Logos als dem Brautigam ist bereits vom ersten
Augenblick des Daseins Mariens an das Ius in corpus perpetuum et
exclusivum iibertragen » (so M. S. 200). « Da im Lat. unter dem Namen
Matrimonium auch die durch die Vermidhlung begriindete Verbindung
der Mutter mit dem Brdutigam von der Mutterschaft benannt wird, so
148t sich die Union Marias mit ihrem gottlichen Sohne besonders treffend
als matrimonium divinum charakterisieren. Indes darf man wegen des
rein geistigen Charakters jener Union in Bezug auf dieselbe der Mutter
keinen anderen Namen als den an sich schon ein rein geistiges Verhiltnis
ausdriickenden Namen der Braut Gottes beilegen» (5. Buch n. 759).

Dieser Vorrang der « Actio unitiva » bringt indes — bei aller Bewun-
derung fiir die Gedankengidnge Sch.s, wenn man sie in sich selber werten
will — nicht mehr als eine Konvenienz zustande, worauf M. eigens hin-
weist. Ein Konvenienzargument als solches kann jedoch nicht etwas als
wirklich erweisen. Sicher ist die Betonung des Geistigen an der Mutter-
schaft Marias beachtenswert. Ob sich aber « aus der Natur der Sache »,
aus der gottlichen Mutterschaft — unter Hinweis auf « jede menschliche
Mutterschaft » —, auch ein « Matrimonium divinum » ergibt, ob das geisti-
ge Verhidltnis Marias zum Logos, das als solches der in der (aktiven)
Empfingnis gegebenen leiblichen Verbindung vorausgehe und zugrunde-
liege, als ein seit dem ersten Augenblick des Daseins bestehendes briut-
liches Verhiltnis zu fassen ist, das scheint eine Ableitung zu sein, ohne
daB der Zusammenhang mit der konkreten Offenbarung sichtbar gemacht
wird. « Diese Folgerung Scheebens ist in dem dargestellten Zusammen-
hang nicht ganz einleuchtend », bemerkt M. an dieser Stelle. Auf Grund
von Schrift und Uberlieferung liegt das Geistige am Verhdltnis Marias
zu Christus in der Verwirklichung des fiir alle Erlosungsbediirftigen gel-
tenden Grundgesetzes des Heils, ndmlich des Glaubens. Durch ihre freie
Glaubenszustimmung zum Heilshandeln Gottes in der Menschwerdung
seines Sohnes vollzieht sie einen einzigartigen Auftrag in der Geschichte
des Heils. In ihrem gottgeschenkten Glauben, der auf Grund des gott-
lichen Heilsplanes zur Ubernahme der Messiasmutterschaft wurde, liegt

22



338 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

keimhaft die ganze Entwicklung der Mariologie, die ja nichts Anderes
ist als das Aufleuchten der in der Gottesmutterschaft enthaltenen Fiille
im BewuBtsein der Kirche. So verstanden, hat die Gottesmutterschaft
Grund-Bedeutung fiir die anderen Mariengeheimnisse, die durch sie ver-
stindlich gemacht und in Einheit zusammengehalten werden, und daher
den Wert des Grundprinzips der Mariologie. Einem mehr heilsgeschicht-
lichen Denken sagt es eher zu, die Bedeutung Marias stdrker aus ihrem
geschichtlichen Auftrag heraus — als aus dem Personalcharakter als
Grundidee — dargestellt zu sehen, welcher der personalen Ausstattung
fiir diese Aufgabe vorangeht .

Die « gottesbrautliche Mutterschaft » umfafit auch die Beziehung
Marias zu Christus, wobel nunmehr das Miitterliche an ihrem Personal-
charakter stirker hervortritt. In den Erérterungen iiber den Begriff von
Mutterschaft im allgemeinen, fiir die M. auch Sch.s Schépfungstraktat
heranzieht, ist besonders zu beachten der Unterschied zwischen Animal
rationale (« Frucht » oder « Kind ») und Person als « spiritus habens car-
nem per ipsum animatam (« Sohn ») ; Mutterschaft ist eine « personliche
Relation zwischen Personen ». Auf Maria angewandt bedeutet dies, daB
Jesus nicht nur die Frucht des SchoBles Marias « im Sinn von Animal
rationale ist, vielmehr auch und zuerst ihr Sohn in streng personlicher
Gestalt ». Da aber in Christus das Prinzip des Lebens und der Subsistenz
die Person des Logos ist, hat die ibernatiirlich verliehene Mutterschaft
Marias « ihren Terminus wahrhaft und eigentlich in einem Menschen »,
der Gott ist. Maria ist nicht nur die Mutter eines Menschen, der zugleich
auch Gott ist ; vielmehr geht die Beziehung der Mutterschaft « direkt und
formlich auf die in sich einfache gottliche Person des Logos », und die
Mutterschaft selber ist « ein geistiges Verhiltnis zu einer an sich geistigen
Person ». Viel liegt Sch. daran, daBB Marias Mutterschaft nicht nur als
physiologischer Vorgang, sondern als etwas Religios-Personales gesehen
wird. Gerade sofern es personal ist, wird das Verhiltnis zwischen Christus
und Maria noch weiter untersucht, und zwar in beiden Richtungen : vom
Logos zu Maria und von Maria zum Logos. Zuerst also die Beziehung, die
vom Logos zu Maria geht. Unter Hinweis auf die Viter nimmt Sch. bei der

* Fir die neueren Versuche, die Mariologie unter einem einzigen Prinzip
zusammenzufassen, vgl. A. MULLER : Fragen und Aussichten der heutigen Mariolo-
gie. Fragen der Theologie heute, hrsg. von J. Feiner, J. Triitsch und F. Bockle
(Einsiedeln 1957) S. 310 f. — Chr. Duguoc OP : Mariologie et corédemption. Lu-
miere et Vie 56 (1962) 48-65. — K. RAHNER : Lexikon f. Theol. u. Kirche, 2. A.
VII (1962) 86 f.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 339

Empfingnis Christi ein doppeltes Empfangen an ; einmal das auf den
Heiligen Geist — durch Appropriation — zuriickgefithrte Empfangen der
Substanz des Logos, an welche die zu erzeugende Menschheit angeschlos-
sen werden soll (actio unitiva) ; sodann das Aufnehmen der Einwirkung
Gottes, wodurch diese Menschheit gebildet werden soll (actio productiva);
diese Gestaltung und Belebung der Materie geschieht aber — gemil einer
Interpretation von Lk 1,35 (‘virtus altissimi’) — durch den Logos selbst.
Somit beruht die von Gott ausgehende Beziehung in der Mutterschaft auf
der Person des Logos. Diese Beziehung des Logos aber trifft auf die Person
Marias. Wéhrend in der natiirlichen Empfangnis die Person erst das Ziel
der Zeugung bildet, ist in der iibernatiirlichen Empfingnis die gottliche
Person des Logos deren vorgegebener Inhalt, den Maria empfiangt, und
der gestaltete Leib ist nur als Frucht und Ziel der Gegenstand der Emfing-
nis. Damit hingt zusammen, « daB auch die in der Empfingnis stattfin-
dende aufnehmende und hingebende Tétigkeit der jungfrdulichen Mutter
sich direkt nicht bloB auf die Einwirkung des Heiligen Geistes resp. deren
Produkt, sondern ebenso auf die Person des Logos richtet, indem sie die-
sen gleichsam mit den Armen himmlischer Liebe erfaf3t, um ihn in ihrem
SchofB zu betten, ihr Fleisch ihm hingibt, um ihn damit zu bekleiden, und
so wiederum zuerst im Geist und dann im Fleische ihren Sohn empfingt »
(5. Buch n. 555). Da im Menschen der Geist das Prinzip der Subsistenz ist,
so ist der Zielpunkt der vom Logos ausgehenden Beziehung — ohne jede
Abhéngigkeit des Logos — die Person Marias. Die Sohnschaft Christi ge-
geniiber Maria ist « im Logos nur eine relatio rationis, die allerdings in
dem realen Besitz der Menschheit von Seiten des Logos und dem realen
Ursprung der Menschheit aus Maria ein reales Fundament hat » (5. Buch
n. 752). Damit stimmt Sch. mit Albert, Bonaventura, Thomas und an-
deren iiberein, wiahrend die jiingeren Franziskaner — zur groBeren Ehre
Marias — eine reale Sohnschaft gegeniiber Maria wenigstens fiir moglich
hielten.

Ebenso die Beziehung von Maria zum Logos geht von Person zu Per-
son. Sie beruht ja nicht etwa «nur auf der individuellen Natur Marias — als
wdre sie nur als Mittel der Menschwerdung erwihlt —, sondern auf ihrer
Person ; ihre aufnehmende und hingebende Titigkeit ist ndmlich ein her-
vorragend geistiger Akt, da sie janicht «nur einen materiellen und wurzel-
haften Kern der Frucht » empfangt, sondern « den geistigen Kern ihrer
Frucht, welcher bereits als Person, und zwar als gottliche Person existiert
und als solche auch durch seine eigene geistige Macht aus der Mutter
sich seinen Leib bildet und denselben belebt » (5. Buch n. 555). Diese von



340 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

der Person Marias ausgehende Beziehung erreicht auch nicht die mensch-
liche Natur Christi allein, die ja nur kraft der Annahme durch die Person
des Logos subsistiert, sondern die Person des Logos selber. Wie schon im
natiirlichen Bereich die Mutter nicht eine menschliche Natur, vielmehr
eine Person gebiert — « nascitur hypostasis », sagt Albertus Magnus mit
Betonung -, da die Mutterschaft nicht nur ein biologischer Vorgang ist,
sondern ein menschliches Tun, das auf das menschliche Ganze, auf die
Person zielt, so erst recht Maria in der iibernatiirlich verlichenen Mutter-
schaft, wobeli sie iiberdies die Person des Logos seinsmédBig frither emp-
fing als die gottliche Einwirkung zur Bildung der menschlichen Natur des
Logos. Diese Beziehung zu Christus nun, die der Mutter Jesu auf Grund
ihrer Mutterschaft zuwichst, ist eine reale Relation wie bei jeder Mutter
gegeniiber ihrem Sohn, und zwar sonderlich real, weil «auf einer huld-
vollen Herablassung des Sohnes Gottes » beruhend, der sich zu ihr herab-
liBt und sie zu sich aufnimmt, und weil einen «einzigen Adel» ver-
leihend, wodurch Maria « von vornherein als mit ihrem gottlichen Sohn
vereinigt, ihm angehérig und von ihm abhédngig und zur Teilnahme an
seiner Wiirde und seinen Giitern berufen erscheint, wihrend bei der
natiirlichen Mutter eher das Umgekehrte der Fall ist » (5. Buch n. 761 ;
vgl. n. 753 755). Weiterhin halt Sch. es fiir gestattet, « die Mutter Gottes
schon vor der Empfiangnis ihres Sohnes in einer nicht bloB potentiellen
Beziehung zu einer erst in Zukunft zu erzeugenden Person, sondern in
einer aktuellen Verbindung mit einer gegenwirtig existierenden Person
zu denken, analog derjenigen, welche in dem matrimonium ratum ante
consummationem besteht (- gegeniiber der Vollendung der Mutterschaft
in der Empfingnis Christi, analog gefat zum matrimonium consumma-
tum ), so jedoch, daB jene Verbindung wegen der innigsten Einwohnung
des Logos in der Mutter noch realer und inniger ist als diese » (5. Buch
n. 761). « Endlich 148t sich auch denken, daB3 Maria bereits in threr Er-
schaffung und vermoge der ihrer Erschaffung zugrunde liegenden Inten-
tion des Schopfers eigens fiir die briutliche Union mit dem Logos be-
stimmt und gleichsam in dieselbe hinein erschaffen worden (ist), wie Eva
fiir und in die Union mit Adam » (ebd.). « Weil ferner bei der géttlichen
Mutter (!) die Vermdhlung mit dem ihr einwohnenden goéttlichen Logos
auch nach seiner leiblichen Geburt fortdauert und er seinem géttlichen
Wesen nach die Mutter nicht verldBt, so behidlt das Verhiltnis der
Mutter zum Sohn permanent dieselbe Realitit und Innigkeit, welche
es vor der Geburt (Christi) besaB » (ebd.). Somit sei anzunehmen, «daB
folglich in und kraft der Idee Gottes die ganze Existenz ihrer Person mit



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 341

ihrer Beziehung zu der gottlichen Person ihres Sohnes in dhnlicher Weise
verwachsen ist wie die Existenz des Fleisches Christi mit seiner hyposta-
tischen Union » (ebd.).

Mit diesen Darlegungen, wo die Idee der Vermdhlung Marias mit der
Person des Logos und - in Andeutung — die Analogie der briutlichen
Union mit der hypostatischen wirksam sind, gelangt Sch. wiederum zum
Begriff des Personalcharakters, der ja bestimmt wurde als ein « kraft
ihres Ursprungs aus Gott mit ihrem persénlichen Dasein verwachsener
Charakter ». Das Verhdltnis Marias zum Logos ist also durch und durch
personal, sofern zwei aktuell existierende Personen in einem aktuellen
Verhiltnis zueinander stehen. Es ist eine Beziehung, die ihre Person als
solche charakterisiert, und es ist ein primir geistig-brdutliches Verhilt-
nis, nicht nur das primér physiologische Verhéltnis der Wurzel zur Frucht
oder nur ein Amt.

Im dritten Teil untersucht M. die wichtige Frage, wie denn gegen-
iiber der personalen Beziehung Marias zum Logos die Personeinheit
mit dem Heiligen Geist zu verstehen sei. Sch. bezeichnet ja, wie bereits
gesagt, Maria als eine eigene Person neben und unter Christus, aber auch
als ezne Person mit der sie gleichsam informierenden Person des Heiligen
Geistes. Dadurch soll aufgehellt werden, wieso Maria eine « Person iiber-
natiirlicher Art und Ordnung » ist.

Diese Formulierung erregt zunichst Anstol3, wie auch jene, daB die
Gottvereinigung Marias « zu der wesentlich héheren Ordnung der hypo-
statischen Union gehért ». M. hebt nun aus Sch.s Darstellung der Kontro-
verse zwischen Nestorius von Konstantinopel und Cyrill von Alexandrien
zundchst heraus, dal der Ausdruck «hypostatisch » hier gemidll dem
dlteren Sprachgebrauch (hypostasis = substantia, Wesen) genommen
wird und soviel bedeutet wie « substantiell », « zur Ordnung der Substanz
gehorend », « wesenhaft » (unterschieden von « wesentlich » = essentia-
lis). « Hypostatische Einigung » sagt Sch. allgemein, auch im natiirlichen
Bereich, von der substantiellen gegeniiber einer irgendwie hinzukommen-
den Einheit aus. So nennt er den Personalcharakter Marias einen « hypo-
statischen, substantiellen oder wesenhaften Charakter », womit zum
Ausdruck kommt, « daB sie (— dank dem konstitutiven Personalcharak-
ter —) nur in und mit ihrer Beziehung zur géttlichen Person ihres Sohnes
existiert » und daBl daher die Mutterschaft Marias als Gnade einer ande-
ren, hoheren Ordnung angehort, wo die Gottvereinigung — anders als bei
der Kindschaftsgnade — die ganze Existenz des Begnadeten bedingt und
davon unabldsbar ist, und schlieBlich — anders als die Vollendung in der



342 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

Glorie - sogar fiir gnadenhaftes Verdienst unerreichbar ist. Sie ist « im
Grunde nichts Anderes als das der Mutter geschenkte und eingegossene
gottliche Wesen ihres Sohnes », wodurch sie « von ihrem Ursprung her
und kraft ihres Ursprungs der Person des Logos briutlich angegliedert
(ist) » (5. Buch n. 1603).

« Hypostatisch » ist Marias Personalcharakter auch deshalb, weil er
ihr so zu eigen ist, « wie er einem Subjekte durch die Verbindung mit
einem ihm einwohnenden hoheren Prinzip (- mit dem Heiligen Geist —)
zukommt, mit welchem dasselbe zu Einem Ganzen verwachsen ist ... »
Sch. hilt dafiir, daB Maria mit dem Heiligen Geist « eine moralische
Person » bildet. Sie sind und bleiben zwei verschiedene Personen, bilden
aber eine einzige moralische Person, wodurch eine hypostatische, d. h.
uranfingliche und somit substantielle Einheit zweier « Substanzen » ohne
Einheit der Natur entsteht. Eine solche Einigung aber ist « ihrem Begriffe
nach auch eine iibernatiirliche Einheit ». Der Personalcharakter Marias
ist also nicht nur dadurch iibernatiirlich, daf3 er ein freies Geschenk Got-
tes ist, sondern auch deshalb, weil die durch ihn begriindete Einheit
zwischen dem Heiligen Geist und Maria iiber die substantielle, hyposta-
tische Einheit der Naturordnung — die Einheit zwischen Seele und Leib —
hinausgeht. Zur Erklirung der « moralischen Personeinheit » weist Sch.
darauf hin, daB «die iibernatiirlichen Unionen der geschaffenen Geister
mit Gott durch Gnade und Glorie » mit der hypostatischen Einigung in
Christus gerade darin vergleichbar sind, «dal sie eine innigste Einheit
von Geist und Geist ohne Vermischung der Naturen darbieten ». So wird
der geschaffene Geist « moralisch ein Geist mit Gott ». Jede dem geschaf-
fenen Geist geschenkte Gottvereinigung ist also sowohl iibernatiirlich,
weil sie keine Einheit der Naturen einschlieBt ; wie auch moralisch, weil
zwel physische Personen in ihrem Denken und Wollen, d. h. eben der
moralischen Person nach, in Verbindung treten. Ein moralisches Verhilt-
nis ist immer ein auf dem Willen beruhendes, nicht von Natur aus be-
stehendes, d. h. nicht physisches Verhiltnis, und zwar entweder durch
einen Willensvollzug bejaht und daher zur Existenz des Begnadeten hin-
zukommend und von ihr 16sbar ; oder es geschieht durch ein Ergreifen
des Willens durch Gott von Anfang an — « sofort in ihrem Ursprung und
zugleich fiir immer » (5. Buch n. 1603) -, und insofern ein uranfdngliches,
unabtrennbares und daher substantielles, wesenhaftes, hypostatisches
Verhiltnis. In diesem zweiten Sinn trifft moralische Einheit auf Maria
zu. Sie gehort wesenhaft zu ihrer Person. Sie ist nicht nur frei geschenkt,
nicht nur {ibernatiirlich, d. h. jede in der Naturordnung vorfindbare sub-



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 343

stantielle Einheit iiberragend, sondern geradezu hypostatisch. In diesem
Sinn spricht Sch. bei Marias Gottvereinigung von der « wesentlich héhe-
ren Ordnung der hypostatischen Union » und von Maria als einer « Per-
son ibernatiirlicher Art und Ordnung » durch die Gnade der gottes-
brautlichen Mutterschaft «als vollkommenstes Analogon der gratia unio-
nis in Christus » (5. Buch n. 1602).

Zur « moralischen Personeinheit » merkt M. an (Anm. 18), der in der
Enzyklika « Mystici Corporis » auf das Verhdltnis Christus-Kirche ange-
wandte Begriff « persona mystica » kénnte unschwer auch in die Mario-
logie Aufnahme finden. Zu bedenken ist aber wohl schon, ob dieser spe-
ziell augustinische Gedanke — durch GutheiBung der ersten Tychonischen
Regel —, verstanden vom Menschengeschlecht in seinen gerechtfertigten
Gliedern, also nicht eigentlich ekklesiologisch gefaBt, auch der paulini-
schen Ekklesiologie entspricht. Thomas hat ebenfalls « una persona
mystica », versteht es aber nicht eigentlich ekklesiologisch, sondern
soteriologisch, als Person im iibertragenen Sinn, um die Allgemeinheit der
stellvertretenden Genugtuung Christi auszudriicken. Von hier aus diirfte
also eine Empfehlung fiir die « moralische Personeinheit » zwischen dem
Heiligen Geist und Maria heute kaum noch zu gewinnen sein 5.

Zur weiteren Erlduterung des Personalcharakters Marias greift M.
noch einmal ihre « moralische Personeinheit » mit dem Heiligen Geist auf,
der sie ja — gemidl Sch. — « gleichsam informiert und beseelt ».

In der Menschwerdung des Gottessohnes nimmt der Logos selber die
Bildung und Beseelung des Leibes vor. Dieser « actio productiva » aber
ist — der Natur nach — die « actio unitiva » vorgelagert, d. h. die Vereini-
gung der — je fiir sich genommenen — Komponenten Leib und Seele mit
dem Logos. Sie ist eine « gemeinschaftliche Handlung der Trinitdt wie
alle anderen Betdtigungen Gottes nach aullen ». Zugeeignet aber wird sie
besonders dem Heiligen Geist, und diese Appropriation ist schon deshalb
hochst angemessen, weil der Heilige Geist, « der in der Trinitdt unfrucht-
bar ist, um so deutlicher als Prinzip der in der Inkarnation des Logos
vollzogenen Ausdehnung der trinitarischen Fruchtbarkeit nach auf3en ...
erscheint ». Da nun der Zielpunkt der Mutterschaftsbeziehung Marias die
Person des Logos ist, ist der Heilige Geist nicht Zielpunkt dieser Be-
ziehung, vielmehr nur « Vermittlerin » (!). Da weiterhin die durch den
Geist vermittelte Vermdhlung Marias mit dem Logos eine « objektive und
reale » Vereinigung ist — im Unterschied zu der freundschaftlichen, aktuel-

5 Vgl. M. D. KosTER : Ekklesiologie im Werden (Paderborn 1940) S. 41 f.



344 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

len, in der heiligenden Gnade verwirklichten Gottvereinigung -, sagt
Sch., diese Verbindung umfasse «mittelbar und einschlieBlich ... eine
streng persénliche Beziehung zu dem Heiligen Geiste als dem eigenen
Geiste ihres Sohnes und Brautigams ». « Denn der eigene Geist des Logos
wird kraft seines Ausganges aus dem Logos in ihm und mit ihm der Braut
des Logos in ganz besonderer Weise als ihr eigener Geist geschenkt ; und
ebenso wird sie kraft ihrer Aneignung an den Logos in ganz besonderer
Weise Eigentum des Heiligen Geistes. » So und nur so ist der Ausdruck
Sch.s zu verstehen, dafl der Heilige Geist Maria « gleichsam informiert
und beseelt ». Maria war nun aber sowohl « moralische » Person, da sie den
menschlichen Geist besal3, wie physische Person, da Sch. ihr den von den
Nestorianern auf Christus bezogenen Personalcharakter zuspricht. Da-
her meint der Zusatz « als ihr eigener Geist » nur eine moralische Person-
einheit zwischen dem Heiligen Geist und Maria.

Als Modell wird wiederum die Ehe herangezogen ¢. Auch in der Ehe
kann nur von moralischer Personeinheit die Rede sein ; durch die wechsel-
seitige Ubertragung des « Ius in corpus » erhalten die Gatten, zwei phy-
sische Personen, je ein moralisches Miteigentum am Leib des Partners.
Hiervon unterscheidet sich zwar Marias moralische Personeinheit mit
dem Heiligen Geist einmal dadurch, daB sie kein — durch den Tod — trenn-
bares, akzidentelles Verhiltnis ist, sondern eben « hypostatisch », d. h.
uranfinglich und daher wesenhaft, und nicht auf einem Willensakt be-
ruhend ; sodann dadurch, daB das Informieren vom Heiligen Geist allein
ausgeht. Doch nicht weniger beim « Matrimonium divinum » Marias als
beim Matrimonium humanum kann von einem moralischen Miteigentum
gesprochen werden. Obwohl Maria als physische Person ihren Leib natur-
haft und unmittelbar besitzt, ist sie - immer nach Sch. - seit Daseins-
beginn durch die vom Logos ausgehende Person des Heiligen Geistes in
Besitz genommen und unter die Einwirkung des Geistes gestellt, womit
er ein moralisches Miteigentum an ihrem Leib erhilt, wie es moralischer
Personeinheit entspricht.

Nunmehr tritt schlieBlich die von Sch. gesuchte Analogie zwischen
Christus und Maria hervor. Marias (passive) Empfingnis stimmt einer-
seits mit jener aller anderen Menschen darin iiberein, « dafl in derselben
der Leib durch natiirliche Zeugung gebildet und die empfangene Person

8 Zum « Ehebund » als Modell fiir das lebendige religiose Verhiltnis des Men-
schen zu Gott vgl. J. AUER: Was heil3t glauben ? Miinchener Theol. Zeitschrift
13 (1962) 253.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 345

durch die diesem Fleische eingegossene Seele konstituiert wird »: ein
Hinweis darauf, daBl Maria wirklich Person im physischen Sinn ist. Mit
der Empfingnis Christi hat sie anderseits dies gemein, « daf3 Seele und
Leib, und letzterer vermittelst der ersteren, im Augenblick der Vereini-
gung beider untereinander — mit Riicksicht auf die Einverleibung beider
in eine gottliche Person — auf {ibernatiirliche Weise geheiligt werden ».
Diese « Einverleibung » bedeutet freilich fiir Christus, daB3 dank der Ver-
einigung seiner Menschennatur mit dem Logos diese in der einen phy-
sischen Person subsistiert ; fiir Maria stellt die « Einverleibung» nur eine
moralische Personeinheit mit dem Heiligen Geist her. Gleichwohl ist
Maria eine Person iibernatiirlicher Art und Ordnung zu nennen, da ihre
uranfingliche Verbindung mit dem Heiligen Geist ein Gnadengeschenk,
und ihr Personalcharakter «hypostatisch» ist, d.h. mit ithrem « Ur-
sprung aus Gott » gegeben und unablésbar mit ihrer Existenz verbun-
den.

Mithin verhilt sich Maria zum Heiligen Geist dhnlich wie die mensch-
liche Natur Christi zum Logos. Beiden Verhiltnissen eignet ein « hypo-
statischer, substantieller » Charakter, der es mit sich bringt, da} der
geschopfliche Teil — bei einer Losung jener Verbindung - jeweils einfach
des wirklichen Daseins verlustig ginge. Auch ist in beiden Féllen die Be-
ziehung von Gott aus eine nur gedachte, fiir das Geschopf hingegen eine
reale Beziehung : Verinderung, Abhingigkeit, Bereicherung und Er-
fiilllung. Verschieden jedoch sind die beiden Verhiltnisse darin, daB die
menschliche Natur Christi in die physische Person des Logos hineinge-
nommen ist, wihrend zwischen dem Heiligen Geist und Maria eine nur
moralische Personeinheit obwaltet.

Im letzten Teil « Offene Fragen » rithrt nun M. vor allem an die
Schwierigkeit, wie Maria als « Person iibernatiirlicher Art und Ordnung »
dennoch im vollen Sinn menschliche Person bleibt. Wie kann ihr die un-
mittelbare und vollkommene Selbstidndigkeit, welche die Person aus-
macht, noch zukommen, da sie seit allem Anfang an Gott « angegliedert »
ist ? Es ist verstindlich, dal an dieser Stelle nur ein Hinweis auf die
Gehorsamsfihigkeit des Geschopfes gegeniiber dem Schopfer gegeben
wird wie auch auf Sch.s Auffassung von der Gnade : Jede Gnadenver-
einigung des Menschen mit Gott ist nach Analogie der hypostatischen
Vereinigung in Christus aufzufassen. Was Maria geschenkt wurde, ist
davon ein besonders hoher Grad.



346 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

II.

Sch.s Ausfithrungen iiber den Personalcharakter Marias geben einen
Zugang zu der ihm eigenen Auffassung von der unbefleckten Empfingnis
Marias frei: Maria sei « nach ihrer Natur ... dem Gesetze der Gemein-
schaft der Siinde unterworfen und der Verstrickung in dieselbe ausge-
setzt, nach ihrem iibernatiirlichen Personalcharakter ... sei sie jenem Ge-
setze entzogen und der Verstrickung in die Siinde unzuginglich ». Wie
festgestellt, bleibt Maria bei der moralischen Personeinheit mit dem
Heiligen Geist wirklich eine menschliche Person, die freilich vom Heili-
gen Geist «gleichsam informiert » ist. So entsteht Sch.s Meinung von
einem « Debitum mere materiale (incurrendi maculam) ».

Hier setzen die zwei weiteren Artikel an. Auch sie stehen daher — ge-
milB dem Untertitel — im Dienst der « Frage nach dem Grundprinzip der
Mariologie ». Sie machen die Gegenprobe, indem sie die Bedeutung des
Personalcharakters Marias fiir ihre unbefleckte Empfiéingnis herausstel-
len und somit erkennen lassen, wie Sch. die unbefleckte Empfidngnis vom
Personalcharakter her — als dem Grundprinzip der Mariologie - verstind-
lich macht und von ihm getragen sieht.

Im zweiten Artikel arbeitet M. die Erklarung Sch.s fiir den mensch-
lichen Ursprung Marias und das Gesetz der Solidaritdt heraus. Dabei
greift er fiir einige Begriffe (z. B. « Wille der Natur », « eine moralische
Person », Wille als «natura» und als «liberum arbitrium »), die von
Sch. in diesem Zusammenhang nicht jeweils niher bestimmt werden, auf
den Schopfungstraktat und die Christologie zuriick, wo Sch. sie einer
Analyse unterzieht. Diese Beriicksichtigung des Ganzen der Lehre Sch.s
garantiert die objektive Erfassung der Gedankengénge seiner Mariologie.

« Frucht und Glied » Adams ist Maria soweit, wie ihre Person in sich
selbst, materiell und abstrakt, betrachtet wird; gemil dem i{ibernatiirli-
chen Personalcharakter aber ist sie « Wurzel und Glied » Christi. Dem-
nach steht zunéchst der Ursprung Marias zur Erérterung an. Da nun die
« Stammeseinheit », beruhend auf dem Verhdltnis von Samen und Frucht,
in der « Einheit des Ursprungs » begriindet ist, die wiederum auf dem
Verhiltnis von gottlichem Urbild und menschlichem Abbild aufruht,
und beide sich zur « gliedlichen oder korporativen Einheit », wo das Ver-
hiltnis von Haupt und Glied waltet, zusammenschlieBen, werden diese
drei Formen von Einheit der Reihe nach untersucht. Sodann wird das
fiir alle Nachkommen Adams geltende « Gesetz der Solidaritdt » beschrie-
ben, und da zeigt sich einmal, dal die Stinde Adams eine Gesamthand_



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 347

lung aller Menschen war, sodall ithnen die Folgen jener Handlung nicht
nur von Adam, sondern auch von sich selber in Adam angetan wurden.
Diese Unterscheidung wirft schon Licht auf Sch.s Formulierung, es sei
nicht einfachhin zu sagen, « Maria habe in Adam gesiindigt », wohl aber
« Adam habe fiir Maria mitgesiindigt ». Weiterhin ergibt sich, daB alle
moralischen Personen — im Unterschied zur « physischen » Person, die
auf Grund unmittelbarer Selbstdndigkeit ganz fiir sich ist —, die mit dem
Leib schon virtuell in der Natur Adams als der Wurzel aller iibrigen
menschlichen Naturen enthalten sind, derart im Stammvater existieren,
dafB sein persoénlicher Wille ihnen mitangehért « und so auch moralisch
zu ihrem Willen wird » und alle zusammen ein moralisches Ganzes bil-
den, « ezne moralische Person ».

Indes kann Maria fiir die in Adam begangene Siinde des Menschen-
geschlechtes nicht in vollem Sinn haftbar gemacht werden. Bei ihr han-
delt es sich um ein « Debitum mere materiale », das nur ihre Natur, nicht
auch ihre Person belastete, da ihr iibernatiirlicher Personalcharakter die
solidarische Verbindlichkeit fiir die Paradiesessiinde aufhielt und ein-
schrinkte. Zwar war auch Maria als « Frucht und Glied » Adams mit
dem materiellen Kern ihres Leibes in ithm, der « Wurzel der Natur aller
seiner Nachkommen », eingeschlossen und soweit ebenfalls auf eine be-
stimmte Weise dem Gesetz der solidarischen Verbindlichkeit fiir die
Paradiesessiinde unterworfen. Alle Menschen existieren ja virtuell als
moralische Personen in Adam, sofern ihr Leib, der die Seele als Komple-
ment fordert, so in ithm enthalten war wie die Frucht im Samen, und so
wird auch die Seele — auf Grund einer positiven Setzung Gottes — gerade
« vermoge ihrer Beziehung zum Leibe in die solidarische Pflicht des Be-
sitzes und der Erhaltung der Urgerechtigkeit sowie in die Haftbarkeit
fiir die Preisgebung dieser Gerechtigkeit » verwickelt, und so wird der
personliche Wille Adams « auch moralisch zu ihrem Willen ».

Da jedoch Maria zur Gottesmutter vorherbestimmt war, ist ihr Leib
von vornherein zur Vereinigung mit der uranfinglich durch den iiber-
natiirlichen Personalcharakter geprigten Seele bestimmt. Das bedeutet
einesteils, daB «ihre gliedliche Verbindung mit Adam von vornherein
ganz und gar der gliedlichen Verbindung mit Christus untergeordnet »
ist ; Maria steht schon im Anfang ihres Daseins in engerer Gemein-
schaft mit Christus als mit dem Stammvater ; andernteils liegt darin,
daB fiir Maria die Notwendigkeit, in die Erbsiinde verstrickt zu werden,
ein « Debitum mere materiale » war.

Damit méchte Sch. einen Mittelweg bahnen zwischen der Annahme



348 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

eines « Debitum proximum » und jener eines « Debitum remotum ». Er
will einerseits — die Meinung vom « Debitum proximum » abschwichend —
die Notwendigkeit, von der Erbsiinde erfaB3t zu werden, sich nur auf
Marias Natur erstrecken lassen, nicht auch auf ihre Personalitit ; ander-
seits mochte er — stdrker als die Verfechter eines « Debitum remotum » —
den Charakter der Erlosungsgnade in Maria gewahrt wissen, damit aber
auch - stdrker als die Meinung vom « Debitum proximum » — die Vorher-
bestimmung Marias zur Geltung kommen lassen.

Dieser Vermittlungsvorschlag ist allerdings — nach einer Bemerkung
von C. Feckes — kaum beachtet worden, obwohl er dessen wert sei. Sch.
will also am « Debitum incurrendi maculam » und somit an der Verhaf-
tung Marias an die Erbsiinde auf jeden Fall festhalten. Es fragt sich aber,
ob ein solches « Debitum mere materiale » dem Gefélle zum « Debitum
remotum » hinab wirklich widersteht. « Formell, konkret und schlecht-
hin betrachtet, d. h. nach ihrem iibernatiirlichen Personalcharakter » ist
die Person Marias « jenem Gesetze entzogen und der Verstrickung in die
Siinde unzugédnglich ». Das klingt immerhin so, als hiatte Gott — wie ge-
mafB der Meinung vom « Debitum remotum » — die erwdhlte Gottesmutter
von vornherein beim Falle Adams der Solidaritdt mit ihm und dem Ge-
setz der Erbsiinde tatsichlich enthoben, wodurch jedes Debitum und
damit die Erlosungsbediirftigkeit Marias verneint und dem Dogma
(« intuitu meritorum Salvatoris humani generis ») nicht geniigend Rech-
nung getragen wire, obwohl Sch. gemill dem Wortlaut des Dogmas an
der fiir Maria bestehenden inneren « Notwendigkeit », dem Makel zu ver-
fallen, ausdriicklich festhalten will.

Es ist wohl nicht zu leugnen, daBl Sch. neue Gesichtspunkte in die
Diskussion einbringt und scharfsinnig eine konstruktive Losung ver-
sucht mit Hilfe der Unterscheidung von Natur und Person. Die theo-
logische Erorterung, die sich damit befassen muf}, wird freilich nicht alle
Ansichten Sch.s teilen ; so etwa die tragende Begriffsbestimmung des
Menschen : « Spiritus habens carnem per ipsum animatam », die auBer-
halb einer an Plato orientierten Philosophie wohl kaum Zustimmung
findet. Immerhin bleibt die Tiefe und Geschlossenheit der marianischen
Sonderlehre Sch.s bewundernswert. SchlieBlich lieBe sich das, was Sch.
einerseits iiber die Person (volle Selbstdndigkeit der menschlichen Natur)
und anderseits iiber die Natur (Vollstindigkeit) als « einigermafen einem
Suppositum und einer Person dhnlich », als eine « Quasi-Person » oder
«moralische Person » ausfiihrt, vielleicht in Beziehung setzen zu der
Frage nach einem menschlichen psychologischen Ich in Christus.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 349

III.

Der dritte Artikel greift Sch.s endgiiltige Bestimmung des « Debi-
tum » auf, und wiederum macht M. zuverldssig mit der Eigenlehre Sch.s
aus dem Gesamtverstindnis des Werkes heraus bekannt. Auch hier
steht dahinter die « Frage nach dem Grundprinzip der Mariologie ».

Die Lehre von einem « Debitum mere materiale » griindet Sch. auf den
Unterschied von Natur und Personalitdt. Er geht davon aus, dall gemal3
der Definition von 1854 als Subjekt des Privilegs « die Person Mariens
allein, in sich selbst und unmittelbar », bezeichnet wird, wobel aber ge-
nau genommen — gemidB dem Sprachgebrauch Sch.s — mit « Person » die
Natur Marias gemeint ist (S. 20 Anm. 6 ; S. 22). Daher weist er — wie
600 Jahre vorher ein anderer Kolner Theologe, Albertus Magnus — die
Theorien von einer Heiligung Marias vor der Empfingnis oder vor der
Beseelung — also in ihren Eltern und Vorfahren oder im noch nicht be-
seelten Fotus — zuriick. Also keine Heiligung Marias in den wirkursidch-
lichen oder materiellen Prinzipien, sondern eine Heiligung der Seele,
da sie ja auch so unter dem Todesurteil und in Erlésungsbediirftigkeit
stand und « das tote Fleisch fiir eigentliche Heiligung nicht empfianglich
sei ». Damit wahrt Sch. die Universalitit der Erlosungsbediirftigkeit und
der Erlosung wie auch gerade die personale Beziehung im Gnadenbe-
griff. Das wird noch deutlicher bei dem neuen Argument, das Sch. hinzu-
fiigt. Alle ihm bekannten Versuche, die Reinheit des Ursprungs Marias
niher zu bestimmen, hilt er fiir eine « einfache theologische Ableitung
aus dem dogmatischen Begriffe der steten Reinheit ihrer Person ». Eine
solche Ableitung ist jedoch in seinen Augen schwer haltbar deshalb,
weil sie « anstatt in Maria die Natur, d. h. ihr Wesen, inwiefern es Pro-
dukt der menschlichen Zeugung ist, durch die Person, d. h. durch die
geistige Seele heiligen zu lassen, die Heiligung der Person durch eine
vorausgehende Reinigung der Natur in ihren materiellen und effektiven
Prinzipien begriinden will ». Die Natur, d. h. das Fleisch Marias als der
materielle Teil, kann nicht die als « Forma personalis » fungierende gei-
stige Seele informieren und heiligen. Heiligung, die fiir Sch. immer eine
« Informatio per inhabitationem » ist, ist nicht von der Natur her, sondern
nur von der Personalitdt aus moglich, wobei fiir Maria hinzukommt, dal
ihre Seele, weil vom Heiligen Geist als dem Prinzip ihres iibernatiirlichen
Personalcharakters informiert, in einer ganz besonderen Weise « Forma
personalis » ist. Also muB3 die Heiligung von der Personalitit ausgehen,
und die vom Dogma genannte « Empfingnis » ist die « Conceptio perso-



350 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

nalis » oder « spiritalis per creationem animae ». Wie aber schon die For-
mulierung : « die Person Mariens allein, in sich selbst und unmittelbar »,
erkennen ldBt, ist nicht einfachhin die Person Marias, nicht die ganze
Person das Subjekt der ihr verliehenen Gnade. Nur ihre Natur, die dem
Gesetz der Solidaritdt unterworfen ist, bildet das formale Subjekt des
Gnadenprivilegs. Denn auf Grund ihres iibernatiirlichen Personalcharak-
ters untersteht Maria nicht dem Gesetz der Gemeinschaft der Siinde.
Umso dringlicher wird nun die Untersuchung des « Debitum », des Ver-
fallenseins der kiinftigen Gottesmutter an die Erbsiinde. Das Dogma
spricht Maria im Augenblick der « Conceptio personalis » die Bewahrung
vor jedem Makel der Erbsiinde zu, also die tatsdchliche Behaftung mit
ihr ab. Nicht aber ist gesagt, « daB3 die aktuelle Siinde Adams, welche als
Stinde des Hauptes zugleich als Siinde aller Glieder dieses Hauptes gilt,
fiir Maria in keiner Weise als solche habe gelten kénnen », daB3 also Maria
nicht einmal ideell in Adam gesiindigt habe. Wie alle anderen Menschen
hitte sich Maria auf Grund ihrer von Adam abstammenden Natur die
Erbsiinde zugezogen, wenn Gott ihr nicht schon im ersten Augenblick
eine « Gratia singularis » verliechen hétte, und zwar im Hinblick auf das
Verdienst des Erlosers. Sie bedurfte des Erlosers genau wie alle anderen
Menschen und befand sich — in wesentlich gleicher Lage mit allen ande-
ren — in der Notwendigkeit, und zwar in « einer dem betreffenden Sub-
jekte selbst anhaftenden », es von innen her bedrohenden Notwendigkeit,
der Erbsiinde zu verfallen, « wofern Christus ihr nicht die Freiheit von
derselben verdient hiitte ». Es bestand also fiir Maria das echte « Debi-
tum contrahendi peccatum originale ».

Bei der weiteren Frage nach der Art und dem Grad des « Debitum »
zeigt sich nun, daBl Sch. der Lehre vom « Debitum proximum » nicht
eigentlich ablehnend gegeniibersteht. Dieses ist — in seiner Darstellung —
eine der aus Natur und Personalitit zusammengesetzten Person Marias
anhaftende reale Notwendigkeit, von der Erbsiinde erfalt zu werden.
Die gottgeschenkte Bewahrung verhindert dann nur die Entwicklung
dieser Notwendigkeit zur tatsdchlichen Behaftung mit dem Schuldmakel,
und die Heilstat Christi wirkte dann fiir Maria nicht nur verdienend,
sondern — wie fiir alle anderen Menschen — eigentlich sithnend und ver-
sohnend. Dann aber mochte Sch. — unter Berufung auf das Konzil von
Trient und auf die Formel von 1854 («ab omni macula praeservata ») —
das « Debitum », die unmittelbare Notwendigkeit einer Auslieferung an
die Erbsiinde, auf die Natur Marias einschrinken und dadurch entschir-
fen. Eine Ausdehnung des « Debitum » auch auf die Personalitit Marias



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 351

wire zwar noch nicht eigentlich der Schuldmakel selber, doch aber eine
formelle Verstrickung in die Ursiinde, und wiirde insofern gleichsam
einen Schatten auf jene Personalitit werfen, die durch einen einmaligen
Bezug auf Christus charakterisiert ist.

Anderseits moéchte Sch. in der Einschrankung des « Debitum » nicht
soweit gehen wie die Meinung vom « Debitum remotum », von einer nur
entfernteren Notwendigkeit einer Verstrickung in die Erbsiinde, wobei
nicht mehr die « Persona propria » erfat wiirde. Entweder wiirde die
Erlosungsgnade schon auf die Eltern Marias — zugunsten der Tochter —
einwirken, was aus theologischen und ontologischen Griinden nicht
moglich ist, oder Maria selber wire — auf Grund ihrer Pridestination zur
Mutter des Erlosers — aus der Verbindlichkeit der Solidaritdt mit Adam
vollstdndig herausgenommen. Nicht nur der wirkliche Schuldmakel,
wiirde an Maria ausgeschlossen, sondern schon die Notwendigkeit, mit
ihm belastet zu werden. Nicht einmal mehr die ideelle Gemeinschaft
Marias mit der Siinde Adams wire gewahrt. Es widre nur mehr ein
« Debitum debiti », nicht ein « Debitum ipsius peccati». Zu den Befiir-
wortern der Meinung eines «Debitum remotum» kann also Sch. nicht ge-
zdhlt werden.

Damit ist jetzt die Frage nach der Vorherbestimmung Marias — wor-
auf sich jene Meinung besonders stiitzt — angeschnitten. Sch. lehnt in der
gegenwdrtigen Heilsordnung eine absolute Pridestination Marias ab auf
Grund von « Ineffabilis Deus» («merita Redemptoris», «excellentiori
modo redempta »). Es kommt ihm darauf an, in der Mariologie den Be-
griff der Erlésungsgnade im vollen Sinn aufrechtzuerhalten. Die Annahme
einer absoluten Pridestination, bei deren Verwirklichung Christus weder
heilverdienend noch schuldsithnend fiir Maria gewirkt hétte, scheidet
fiir ihn — gemdB dem Wortlaut der kirchlichen Dokumente — aus dem
Bereich der Positionen aus, die ohne Gefahr gehalten werden koénnen.
Schwierigkeiten gegeniiber dem « Debitum remotum » empfindet er auch
bei Annahme einer (objektiv, durch die Siinde) bedingten Pridestination
Marias. Auch in diesem Fall wire ja Maria im Hinblick auf das Verdienst
Christi von dem Gesetz der Solidaritit mit Adam ausgenommen, und so
konnte die Ursiinde in keiner Weise sich auf Maria erstrecken, und von
einer eigentlichen Sithne Christi fiir Maria kann kaum noch die Rede sein.
Hier nun setzt Sch.s eigener Ldsungsversuch an. Mit der Lehre vom
« Debitum proximum » begreift er das Gnadenprivileg Marias im vollen
Sinn als Erlésungsgnade, behilt jedoch auch die «unwiderrufliche » Vor-
herbestimmung Marias im Blick, wodurch sie mit dem iibernatiirlichen



352 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

Personalcharakter ausgestattet ist, und 1dBt so die Verhaftung Marias
an die Erbsiinde sich nur auf ihre Natur erstrecken, nicht auch auf ihre
Personalitit. Anderseits 1483t er mit der Meinung vom « Debitum remo-
tum » die Vorherbestimmung Marias zum Tragen kommen, die jedoch
das Gesetz der Solidaritit fiir Maria nicht auBer Kraft setzt, sodaB3 Maria,
obwohl « Wurzel und Glied Christi », zugleich « Frucht und Glied Adams »
bleibt und vom Gesetz der Erbsiinde betroffen ist, nicht zwar in ihrer
Personalitit, wohl aber in ihrer Natur, d. h. insofern sie eine von Adam
iiberkommene, durch natiirliche Zeugung entstandene Natur hat. Inso-
fern auch hat Christus fiir Maria nicht nur verdient, sondern auch ge-
sithnt. Es war Gnade des Erlosers als solchem, die sie vor der tatsdchlichen
Erbsiindigkeit bewahrte.

Das ist es, was Sch. « Debitum mere materiale » nennt, und darin
sieht er die Vorziige der traditionellen Versuche gewahrt — der Begriff
der Pridestination einerseits wie anderseits der Begriff der Erlésungs-
gnade, dieser in seinem vollen Gehalt, wenn auch nicht im ganzen Um-
fang — und deren Schwierigkeiten vermieden. Es besagt, dal Maria auf
Grund ihrer Natur, d. h. ihrer « materiell » betrachteten Person — aber
auch nur so — dem Gesetz der Solidaritdt unterstand und deshalb der
Gnade des Erlosers als solchem bedurfte.

Weitere Hinweise auf die Struktur dieses « Debitum mere materiale »
ergeben sich aus der Analyse dessen, was mit der Formulierung « mate-
riell » und « formell » in Bezug auf Person gemeint ist. Die Person Marias,
« formell » betrachtet, ist jener Teil ihrer Person, der sich dem materialen
Teil, der Leib-Geist-Natur, gegeniiber als Form verhilt, also die Persona-
litit, d.h. die Selbstmacht, zunichst ontologisch verstanden, nicht
psychologisch. Diese war nun aus der Solidaritit ausgeklammert und
daher auch aus dem Verhaftetsein an die Erbsiinde, aus dem « Debitum ».
Fiir Sch. gibt es in Maria kein « Debitum formale » ; eher lieBe sich sogar
in seinem Sinn von einem « Indebitum personale » sprechen. Denn die
Selbstmacht Marias duBert sich ontologisch nicht — im Unterschied zu
den anderen Menschen — in einer selbstmdchtigen Abkehr von Gott,
sondern vom ersten Augenblick an in einer selbstmichtigen brautlich-
personalen Hingabe an Gott. Deshalb wird ihre Personalitdt in keiner
Weise von einem « Debitum » beriihrt.

Die menschliche Seele erschopft sich ja nicht darin, das auf den Leib
bezogene Prinzip des Lebendigseins zu sein ; sie ist vielmehr auch das
Prinzip des Personseins. Die aus Leib und Seele zusammengesetzte
menschliche Natur verhilt sich somit zur Selbstdndigkeit, zur Personali-



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 353

tit der Geistseele, wie die Materie zur Form. Die menschliche Natur
Marias, die in eins gesetzt wird mit ihrer « materiell » betrachteten Person,
meint also nicht ihre Personalitit, die ihre Person eigentlich zur Person
macht, sondern das, was ihre Person besitzt, den materialen Teil ihres
Wesens, eben ihre Leib-Geist-Natur. Dabei besteht zwischen der Geistig-
keit der Seele und der Personalitit nicht ein realer, sondern ein nur vir-
tueller Unterschied, d. h. die Seele stellt sich « zweiteilig » dar, ohne in
zwei Teile zu zerfallen. Dieser Unterschied - distinctio rationis cum
fundamento in re — berechtigt nun aber, von einem « Debitum mere
materiale » zu sprechen — unterschieden von dem bei Maria obwaltenden
« Indebitum formale » = « personale ». Denn in erster Linie ist ja der
materiale Teil der menschlichen Person, eben die Leib-Geist-Natur,
unter das Gesetz der Solidaritdt und damit in die Reichweite des « Debi-
tum incurrendi maculam » gestellt, weshalb dieses auch « Debitum natu-
rale » genannt werden kann.

Einzubeziehen ist hier noch die von Sch. im Schépfungstraktat und
in der Christologie verwendete Unterscheidung zwischen moralischer
Person, d. h. der vollstindigen Leib-Geist-Natur des Menschen, der
« materiell » betrachteten Person, und physischer Person, d. h. der kon-
kret existierenden und selbstmichtigen Person, also der «formell»
betrachteten Person, der Personalitit, der Selbstmacht, die als solche
immer eine existierende Person voraussetzt. Da nun alle Menschen als
moralische Personen virtuell in Adam eingeschlossen waren — der Leib
wie die Frucht im Samen ; auf bestimmte Weise auch die Seele ; der Wille
als « natura », nicht als « liberum arbitrium » —, wird auch die Seele « ver-
moge ihrer Beziehung zum Leibe » in die Solidaritdt mit Adam verwickelt
und daher in ihrer Ganzheit, auch als Prinzip des Personseins, bei der
Vereinigung mit dem Leib von der Verhaftung an die Erbsiinde =
« Debitum » und von der Behaftung mit ihr erfaBt. Bei Maria ist nun aber
zunidchst der Eintritt des Schuldmakels durch Gott ausgeschlossen ; das
« Debitum » sodann kann ihre Seele nur als Prinzip des Lebendigseins be-
treffen ; denn als das — virtuell davon verschiedene — Prinzip des Person-
seins ist sie schon seit dem ersten Augenblick durch eine einmalige mora-
lische Personeinheit mit dem Heiligen Geist ausgezeichnet, und ihre
Personalitdt duBert sich ontologisch — im Unterschied zu den anderen
Menschen — nicht in einer selbstmichtigen Abwendung von Gott, viel-
mehr in einer selbstmichtigen Hingabe an Gott. Mit dem « Debitum
mere materiale » = « naturale » 1aBt sich der AusschluB des « Debitum
formale », d. h. das « Indebitum personale » sehr wohl vereinbaren. Bei ihr

23



354 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

wird das « Debitum naturale » nicht bloB tatsdchlich wirkungslos, son-
dern in sich selbst kraftlos gemacht. Ihre Personalitit wird in keiner
Weise, nicht einmal durch das « Debitum » vom Leib her, von der Natur
aus infiziert. Diese Personalitit formt ihre Natur so sehr, daB Maria
« tatsdchlich niemals eine aktuelle Regung der unordentlichen Begierlich-
keit empfunden hat ». Ihr Fleisch war dem Geist so untergeordnet, daB
es « iberhaupt nicht ohne vorgingige Zustimmung des verniinftigen Wil-
lens sich regen konnte ». Damit hat Sch. erreicht — und das war sein An-
liegen gegeniiber den Versuchen, die im Mittelalter gemacht und schon
von den groBen Theologen der Hochscholastik zuriickgewiesen wurden —,
daB die Heiligung der Person Marias nicht durch eine Reinigung der
Natur (in ihren materiellen und effektiven Prinzipien) begriindet wird,
sondern umgekehrt die Reinigung der Natur Marias, d. h. ihres Wesens,
sofern es das Produkt der menschlichen Zeugung ist, durch die Heiligung
der Person, d. h. der Geistseele.

Daraus folgt dann, man kénne «nicht schlechthin sagen, Maria
habe in Adam gesiindigt ». Sie ist ja « nur deshalb als Tochter Adams ge-
schaffen worden, weil sie die Mutter des Erlésers sein sollte ». Darum war
« ihre gliedliche Verbindung mit Adam von vornherein ganz und gar der
gliedlichen Verbindung mit Christus untergeordnet ». Mit Recht erblickt
Sch. Maria am Ursprung ihres Lebens eher und mehr in Gemeinschaft
mit Christus als mit Adam. Wohl hat Adam fiir Maria mitgesiindigt, d. h.
« fir Maria die ‘Iustitia originalis’, welche sie in ihm empfangen hatte,
mitverwirkt und verloren ». Aber Maria hat — im Unterschied zu allen
anderen Menschen — nicht in Adam gesiindigt, da ihre Personalitit, ihr
Wille als «liberum arbitrium » und die Selbstdndigkeit des Geistes von
vornherein gemdll dem HeilsratschluB Gottes auf Christus bezogen war
und deshalb keineswegs von Adam mitreprisentiert werden und folg-
lich auch nicht unter das Gesetz der Solidaritit mit Adam und unter
das Gesetz der Verhaftung an die Erbsiinde miteinbegriffen sein konnte.
Neben und iiber dem « Debitum naturale » steht das « Indebitum perso-
nale ». Durch eine besondere Gnade wurden « die Folgen ihres natiirlichen
Ursprungs und Wesens auf Grund der ihr in und mit der Erschaffung und
EingieBung der Seele erteilten Weihe zur Mutter Christi verhindert ».

Nicht zu vergessen ist ja eine von der menschlichen Person nicht
trennbare Dimension, der Bezug auf Gott. Die menschliche Person ist
wegen ihrer Endlichkeit « nicht unbedingt Person fiir sich ». Auf Grund
der « Potentia oboedientialis » ist sie prinzipiell offen auf Gott hin und
kann so «einem hoéheren Ganzen angehoren ». Die personale Selbstmacht



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 355

des Menschen hat somit nicht nur die ontologische Funktion, Leib und
Seele zu einem unmitteilbaren Ganzen zusammenzuschlieBen ; sie ist
zugleich der Moglichkeit nach auf Gott bezogen. Die Seele kann, « ob-
gleich dem Korper gegeniiber dessen Eigentiimerin und Beherrscherin,
doch Gott gegeniiber ihre Selbstindigkeit verlieren und, mit ihm eins
werdend, sich zu ihm in dhnlicher Weise verhalten wie der Leib zur geisti-
gen Seele ». An die Stelle der absoluten Selbstmacht und der Negation
einer Vereinigung mit einem « h6heren Ganzen » tritt die relative Selbst-
macht, wodurch Gott der Zielpunkt dieser Selbstmacht wird. Allerdings
mufB3 dieses Aufgeben der absoluten Selbstmacht dem Menschen von
Gott — durch Aktualisierung der « Potentia oboedientialis » — gnadenhaft
geschenkt werden. Darum spricht Sch. in diesem Zusammenhang von ei-
ner « Person iibernatiirlicher Art und Ordnung ». Diese ist dann nicht
mehr charakterisiert durch Negation der Vereinigung mit jeder anderen,
auch der gottlichen Personalitdt, nicht durch absolute Selbstmacht,
vielmehr durch selbstmichtige und « brautliche » Hingabe und Anglie-
derung an Gott. Dadurch wird die durch natiirliche Subsistenz konsti-
tuierte menschliche Person um eine neue Realitit, um eine neue « sub-
stantielle » Relation reicher, welche hinwieder die natiirliche Personali-
tdt — nach einer Andeutung Sch.s — auf dhnliche Weise durchformt wie
die Geistseele den Leib. Der so begnadete Mensch bleibt Eigentiimer
seiner selbst ; aber mit der Gnade mitwirkend hat er sein Selbst Gott in
selbstmidchtiger Hingabe iibereignet und angegliedert. Auf diese Weise
nun ist Maria durch ihren in der Gottesmutterschaft eingeschlossenen
tibernatiirlichen Personalcharakter, durch «ein durchaus einziges Ver-
héltnis der Person Marias zu der einzig erhabenen Person ihres Sohnes »,
einzigartig « Gott angegliedert » und eine « Person iibernatiirlicher Art
und Ordnung », dhnlich wie Christus durch seinen Personalcharakter,
d. h. durch die ganz besondere Beziehung seiner menschlichen Natur zum
Logos, gottliche Person ist. Sch. lehnt es ab, « daB die Gnade der Mutter-
schaft in dieser Gestalt erst spiter verliehen worden sei», obwohl die
geistig-briutliche Vereinigung Marias mit dem Logos sich erst vollendet
in der leiblichen Empfingnis des Logos. Er hilt dafiir, daB « in und kraft
der Idee Gottes die ganze Existenz ihrer Person mit ihrer Beziehung zu
der gottlichen Person ihres Sohnes in dhnlicher Weise verwachsen ist wie
die Existenz des Fleisches Christi mit seiner hypostatischen Union ».
Sie ist, in vollem Sinn physische Person bleibend, mit dem Heiligen Geist
zu einem Ganzen verwachsen und bildet mit ihm « eine moralische Per-
son ». Und diese Einheit ist nicht nur iibernatiirlich und frei geschenkt,



356 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

sondern im Sinne Sch.s geradezu « hypostatisch ». Die Gottvereinigung
Marias gehort zu der « wesentlich héheren Ordnung der hypostatischen
Union ». Maria muB eine « Person iibernatiirlicher Art und Ordnung »
genannt werden, weil ihre uranfingliche Verbindung mit dem Heiligen
Geist ein vollig unverdientes und unverdienbares Gnadengeschenk ist
und ihr Personalcharakter — dhnlich wie der Personalcharakter Christi
selber — « hypostatisch » ist, nicht akzidentell, nicht trennbar. Die g6tt-
liche Mutterschaft Marias, mit dem ersten Augenblick ihres Daseins
beginnend, konnte so « das ganze innere Leben Mariens so umwandeln,
daB sie in noch weit hoherem MaBe als der Apostel sagen konnte : ‘Ich
lebe, doch nicht ich, sondern Christus lebt in mir’ ».

Wiederum tritt hier die in Sch.s Tendenz liegende Analogie Christus-
Maria zu Tage. Auch Maria wird im ersten Augenblick ihres Daseins
— analog zur Menschheit Christi — in ein ontologisches Gehorsamsver-
hiltnis zum Logos aufgenommen, bleibt aber im vollen Sinn menschliche
Person. Ihre natiirliche Selbstédndigkeit wird — anders als jene der mensch-
lichen Natur Christi — nicht aufgehalten, sondern infolge der moralischen
Personeinheit mit dem Heiligen Geist « umgewandelt » zur selbstmichti-
gen Hingabe, und von der ontologischen « Conversio ad Deum » so durch-
herrscht, daB sie eine « Person iibernatiirlicher Art und Ordnung » ist
und in der Mitte zwischen Christus und den anderen Menschen stehend
genannt werden kann.

Als Voraussetzung hierfiir wird schlieBlich sichtbar die Auffassung
Sch.s vom Verhiltnis der Mutterschaft Marias zur heiligmachenden Gna-
de. Wird die Mutterschaft nicht rein physiologisch, sondern auch perso-
nal aufgefaBt, dann steht sie einmal mit der Gnade in einem « moralisch
notwendigen Zusammenhang ». Wiirde verlangt Wiirdigkeit. Uberdies
aber schlieBt sie die Adoptivkindschaft « innerlich und in eminenter Weise
teils virtuell, teils formell in sich ein » ; sie ist ja « nichts anderes als das
der Mutter geschenkte und eingegossene Wesen ihres Sohnes», eine
« ibernatiirliche, geistige Vereinigung der Person Mariens mit der gott-
lichen Person ihres Sohnes ». Die goéttliche Mutterschaft, der Personal-
charakter Marias, wire demnach ein Prinzip persénlicher Heiligung
(« forma sanctificans »), wiederum analog zur hypostatischen Einigung,
aber abweichend von Albertus Magnus, Thomas und anderen. Anderseits
stiitzt Sch. durch die Beschrinkung des « Debitum proximum » auf die
gegeniiber der Personalitit unterschiedene Natur Marias hinwieder seine
Meinung vom Personalcharakter Marias.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 357

SchlieBlich die — von M. jeweils einbezogene — Frage nach den ge-
schichtlichen Wurzeln der Ansicht Sch.s. Sie st68t zunidchst auf Anselm
von Canterbury («in Adam persona infecit naturam, in nobis natura
inficit personam »), dessen Text zum eisernen Bestand der scholastischen
Erbsiindenlehre gehort ; ferner auf Thomas von Aquino fiir die Erldute-
rung des Anselm-Textes und fiir den logischen Vorrang der «Actio
unitiva » gegeniiber der « Actio productiva » bei der Inkarnation, wobei
Sch. aber weiter geht als Thomas ; weiterhin auf Kardinal Cajetan, der
erstmals «claris et distinctis verbis » (C. Bali¢) von einem « Debitum »
Marias sprach, wobei er herausstellte, daB das Freibleiben von der tat-
sédchlichen Behaftung mit der Erbsiinde nicht ohne weiteres das Freisein
von der Verhaftung an sie einschlieBt; daB dieses « Debitum» eine reale
und konkrete Notwendigkeit ist («in propria persona») und daB der
Unterschied zwischen « Macula » und « Debitum » in dem Unterschied
zwischen Natur und Person begriindet ist, was fiir Sch. ein tragender
Gedanke ist. Eng schlieBt sich Sch. an Johannes Duns Scotus an, bei dem
er eine Grundlage fiir seine Sonderlehre vom Personalcharakter zu finden
glaubt ; das ist namentlich in der Erkldrung des « Primum instans concep-
tionis » zu beobachten, bei der Unterscheidung von drei logischen «in-
stantia » (Seinsmomenten) in dem ersten zeitlichen Augenblick, wobei er
freilich — anders als Scotus — das « Debitum proximum » nicht mehr «in
der starksten Form» gelten 148t, sondern auf die Natur Marias beschrdnkt.
Die « Tendenz der Ursiinde, auch fiir Maria mitzugelten », bleibt als
solche erhalten, wenn ihr auch die Kraft genommen ist, sich auf die
Personalitidt Marias auszudehnen ; im zweiten logischen « instans » ist die
Natur Marias mit einem realen und konkreten « Debitum » belastet und
ihre Personalitit von ihm bedroht ; der schuldhafte Mangel der iiber-
natiirlichen Urgerechtigkeit liegt logisch vor der ebenfalls im zeitlich
ersten Augenblick erfolgten Begnadung der Natur Marias ; Maria wire
also wegen der Abkunft von Adam der Paradiesesgnade beraubt gewe-
sen, wire ihr nicht auf das Verdienst Christi hin sofort das Heil geschenkt
worden ; im dritten logischen Moment — immer innerhalb des ersten zeit-
lichen Augenblicks — war daher die Personalitit Marias, weil auf den
Logos bezogen, vom « Debitum » nicht beriihrt und nicht mehr bedroht
und ihre Natur nur insofern behaftet, wie sie Frucht und Glied Adams
ist, nicht aber wie sie « Wurzel und Glied Christi » ist, sodal3 das « Debi-
tum » wirkungslos gemacht war. Das « Debitum naturale » ist mithin
durch das intensivere « Indebitum personale » entmachtet, und — worauf
es Sch. ankam - die Reinigung der Natur Marias, d. h. ihres Wesens als



358 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

eines Produktes menschlicher Zeugung, hat ihren Grund in der Heiligung
der Person Marias, d. h. der Geistseele, nicht aber umgekehrt.

Zu rechnen ist endlich auch mit einem EinfluB von Bischof J.
Th. Laurent 7, der sich selber auf Franz von Sales und Alfons von Liguori
beruft und — nach M. — an manchen Formulierungen Sch.s wiederzuer-
kennen ist. Sch. hat — neben seinen franzosischen, italienischen und eng-
lischen Quellen — auch die Soteriologie und Mariologie von J. H. Oswald ~
der «als Repriasentant der theologischen Romantik des 19. Jahrhunderts »
anzusprechenist (H. J.Brosch) — genau gekannt und ihren Einflu3 aufge-
nommen und insofern den Boden einer kritischen Mariologie verlassen 8.

Endlich versucht M., durch eine « dogmatische Reduktion » die in
einer — notwendig antithetischen — Darstellung erschlossene Lehre Sch.s
fiir die mariologische Diskussion nutzbar zu machen, wobei auch hervor-
tritt, wieweit die Eigenlehren Sch.s in manchen Punkten noch auf ihre
dogmatischen Wurzeln hin zu untersuchen sind. Die Mariologie und ihre
Geschichte wird dem Verfasser Dank wissen dafiir, dal er der nicht
leicht durchschaubaren Lehre Sch.s mit Umsicht und mit dem Blick
auf das Ganze der Theologie Sch.s nachgegangen ist und dabei deutlich
herausgearbeitet hat, da§ fiir Sch. der Personalcharakter Marias, die
« gottesbrautliche Mutterschaft », der Schliissel zur Mariologie ist wie der
Unterschied zwischen Natur und Person deren Kern, soda8 in der Mario-
logie — @hnlich wie in der trinitarischen und der christologischen Speku-
lation - ein Fundament der dogmatischen Theologie zum Tragen kdme.
Bleibt noch die Frage, ob und wieweit die Ausfithrungen Sch.s den Metho-
densdtzen entsprechen, in denen er einen einzigen Wurzel-, Sach- und
Erkenntnisgrund fiir die Entwicklung eines Geheimnisses gelten 1i08t
(1. Buch n. 916 £.).

IV.

Der vierte Artikel, ein Referat vom dritten internationalen Mario-
logen-KongreB in Lourdes 1958 (Maria et ecclesia), geht davon aus, dal
Maria nach alter Uberlieferung als Urbild der Kirche gesehen wird. Er
ist gedacht als Beitrag «zu der Frage nach dem methodischen Ansatz

7 «Die heiligen Geheimnisse Marid, der jungfriaulichen Gottesmutter, in einer
Reihe von Predigten dargestellt », Mainz 1856 und 1870.

8 H. J. BroscH : Deutsche Theologen des 19. Jahrhunderts in der Frage der
heilsgeschichtlichen Stellvertretung der Menschheit durch Maria : « Scheeben wie
Oswald sind geradezu Exponenten der Verbindung von Kerygmatik, Frommigkeits-
lehre und Theologie im 19. Jahrhundert » (Die heilsgeschichtliche Stellvertretung der
Menschheit durch Maria, hrsg. von C. Feckes [Paderborn 1954] S. 298).



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 3b9

fiir die Frage nach der Stellung Mariens in der Kirche ». Dieses Referat
hatte zum Gegenstand des Kongresses eine besondere Beziehung, sofern
es gerade Scheeben war, der die Bedeutung des Zusammenhangs zwischen
Maria und Kirche — nach jahrhundertelanger Vergessenheit — als erster
wiedererkannte.

Da Christus selber das Urbild der Kirche ist und Maria nicht auf glei-
che Weise und in derselben Hinsicht Urbild der Kirche sein kann, « wenn
das ‘und’ zwischen Christus und Maria eine theologische Legitimitit
haben soll», wird zuerst die Urbildlichkeit Christi fiir die Kirche beschrie-
ben und erst im Anschluf3 daran die Frage nach der Stellung Marias in
der Kirche untersucht : I. Versuch einer Wesensbestimmung der Kirche
im AnschluB an die Enzyklika « Mystici Corporis» (571-575) ; II. Die
Stiftung der Kirche als Fortsetzung der Salbung Jesu mit dem Heiligen
Geist (575-590) ; III. Der methodische Ansatz fiir die Frage nach der
Stellung Mariens in der Kirche (590-610).

Zum Verstdndnis der Botschaft von Jesus als dem Christus wird der
biblische Befund erértert und die Enzyklika « Mystici Corporis » zu Rate
gezogen. Die Salbung Jesu mit dem Heiligen Geist setzt sich fort in der
Stiftung der Kirche, die das « Mysterium der einen Person des Heiligen
Geistes in Christus und uns ist », nicht so sehr eine Fortsetzung der In-
karnation wie eine Fortsetzung der « Salbung » Jesu mit dem Heiligen
Geist. Gerade nun mit der heilsgeschichtlichen Kontinuitdt der Kirche,
die im Anschlufl an ihren heilsgeschichtlichen Ursprung erértert wird, sei
eine Moglichkeit gegeben, Maria als Urbild der heilvermittelnden Tatig-
keit der Kirche zu verstehen, eben im Zug der heilsgeschichtlichen Kon-
tinuitdt der Kirche in einem unvertauschbaren und unersetzbaren Sinn.

Die Salbung Jesu und seine messianischen Amter scheinen sich in
den Glied-Personen der Kirche fortzusetzen, und zwar sowohl in den
Trigern hierarchischer Amter wie in den Trigern kirchlicher « Dienste ».
Wann immer eine Amtsfunktion in der Kirche ausgeiibt wird, ist der von
Christus ausgehende Heilige Geist bestimmendes Mitprinzip dieses
Handelns, wobei der sakramentale Charakter als die bleibende und unzer-
storbare Disposition fiir diese Prdsenz des Heiligen Geistes angesehen
werden kann. Die Glied-Person handelt mit unverlierbarer Personhaftig-
keit, aber in ihrem Handeln — ungetrennt und unvermischt - ereignet
sich das Mysterium der Prisenz des unsichtbaren, unerschaffenen, vom
Christus am Kreuz verdienten Spiritus Christi, und so wird die Kirche
als der Raum, in dem die Begegnung des Einzelmenschen mit Christus
und Gott in der durch die Kirche vermittelten Gnade geschieht, primir



360 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

konstituiert durch die sakramentalen Siegel als bleibende und unzer-
stérbare Disposition fiir die Prisenz des Heiligen Geistes in der heilver-
mittelnden Funktion der Glied-Personen. Christus wirkt im Menschen
das Heil durch den von ihm verdienten Heiligen Geist, der « in seinem
Namen » handelt, und derselbe Geist, der das « Principium » fiir die mes-
sianischen Amtsgnaden Jesu ist, wird auch in der Funktion der kirch-
lichen Amtstriger wirksam : Ein Geist in vielen Personen. Damit aber
erscheint Christus nicht nur als das Haupt, sondern auch als das Urbild
der Kirche, wie auch das sakramentale Siegel als « Constitutivum for-
male » der Kirche. Wenn auch zu sagen ist, daB3 die Salbung Jesu mit dem
Heiligen Geist sowohl die heiligmachende Gnade wie die messianische
Amtsgnade zur Folge hat, so scheint doch besonders diese fiir die Wesens-
bestimmung der Kirche von Bedeutung zu sein.

Von daher riickt nunmehr die Mutterschaft Marias als eine Amts-
gnade in das Blickfeld des nach ihrer Stellung in der Kirche Fragenden.
Vielleicht 148t sich sagen — und damit klingt schon Sch.s Auffassung an -,
die konsekratorische Amtsgnade ihrer Mutterschaft sei eine sekundire
Vorbildursache fiir das Taufsiegel, ohne daBl Maria alle den Organen der
Kirche verliechenen Amtsgnaden zugesprochen werden, wie etwa im un-
echten Mariale unter dem Namen des Albertus Magnus.

Bevor nun dieser Gedanke entwickelt wird, stellt M. den analogen
Charakter der Eva-Maria-Parallele heraus, die bei der Frage nach einer
Mitwirkung Marias bei der Erlosung sonderlich ins Spiel gebracht wird,
wie auch den Strukturunterschied zwischen Heilsvermittlung und Heils-
empfang, den Unterschied zwischen Amtsgnade und heiligender Gnade,
der in der Frage nach einer heilsgeschichtlichen Stellvertretung beim
Werk der Erlosung zu beachten ist. Es ist eine kurze Auseinandersetzung
mit einigen Vorschligen zur Stellung Marias in der Kirche, und sie kommt
zu dem Ergebnis, daBl Maria nicht als auf der Seite Christi stehend gese-
hen werden darf, nicht im Gegeniiber zu den Erlésten, nicht tiber der
Kirche oder zwischen Christus und Kirche stehend. Dagegen stehe nun
einmal der unaufhebbare Unterschied zwischen dem zweiten Adam =
Christus, der Gott ist, und der zweiten Eva = Maria, die ein Geschopf ist.
Damit sei indes nicht ausgeschlossen, dal Christus auch Menschen fiir die
Zuwendung des in seinem Selbstopfer vollbrachten Heils in Dienst
nimmt, und besonders von Maria sei zu sagen, da3 Christus sie wie sonst
keinen Menschen zur Durchsetzung seines Heilswillens und Heilswirkens
in Anspruch nimmt, wie es an ihrer Prddestination zur leiblichen und
geistigen Mutterschaft sich aufzeigen lasse.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 361

Endlich wird in Verbindung mit den ekklesiologischen Ausfithrun-
gen auf eine mogliche Perspektive fiir die Sicht der Stellung Marias in der
Kirche hingewiesen. Es geht hier darum, inwiefern Maria auf ihre Weise
ein Urbild der Kirche ist, und zwar nicht nur hinsichtlich des Empfanges
ihres eigenen Heils, sondern auch hinsichtlich eines méglichen Zusam-
menhanges zwischen ihrer Salbung mit dem Heiligen Geist und dem Tauf-
siegel, obwohl sie als Heil-Empfangende nur fiir sich tétig sein kann, wo-
gegen sich aus der leiblichen und geistigen Mutterschaft als einer heilver-
mittelnden Amtsfunktion eine nicht nur fiirbittende, sondern auch ob-
jektive Bedeutung Marias zu ergeben scheint fiir das Ganze der Kirche und
ihre heilsgeschichtliche Kontinuitit.

In diesem letzten Teil, der sich dem Thema «Maria — Kirche » direkt
zuwendet, werden jetzt — gemdl einem Hinweis von M. auf die drei
fritheren Artikel — die Gedanken Sch.s iiber die Priadestination Marias,
iiber die Gnade der Mutterschaft, iiber den Personalcharakter, iiber die
unbefleckte Empfingnis, iiber das « Debitum » eingesetzt. Die Mutter-
schaft Marias, von ihrer « unwiderruflichen » Pridestination her gesehen,
ist in erster Linie ein heilsgeschichtliches, dem Erlosungswerk Christi
dienendes Amt, primdr also nicht fiir Heil und Heiligung ihrer Person
bestimmt, und die Ausfithrung der Prddestination kann nicht im eigent-
lichen Sinn abhdngig sein von dem Vollzug der dazu erforderlichen Akte
Marias. Gerade an Maria wird sichtbar, daB eine Amtsgnade ihrer Struk-
tur nach in erster Linie der Durchsetzung des Heilswillens Gottes dient
und auch gegen die wirkliche oder mogliche Siindigkeit des Amtstréigers.

Von hier aus fillt dann Licht auf die unbefleckte Empfingnis Marias.
Der Personalcharakter, der in der gottesbriautlichen Mutterschaft be-
steht, wurde ja, wie Sch. annehmen zu kénnen glaubt, Maria im ersten
Augenblick des Daseins verliehen. Dabei ist die Mutterschaft Marias als
eine « Gratia consecrans» zu betrachten nach Art des sakramentalen
Siegels, die zwar mit der heiligmachenden Gnade verbunden ist, aber im
Unterschied zu dieser eine universale Bedeutung haben kann ; sie ver-
leiht « konsekratorische » Heiligung als Disposition fiir die « sanktifika-
torische» Heiligung, wobei der Heilige Geist als Spender dieser Gnade mit-
zudenken ist. An dieser Stelle ist der Unterschied zwischen der konsekra-
torischen Heiligkeit Christi, d. h. seinen messianischen Amtsgnaden, und
jener Marias zu erkennen. Bei Maria stoBt diese konsekratorische Heili-
gung auf heilsgeschichtlich einmalige Weise mit der Siinde zusammen,
ndmlich mit dem « Debitum mere materiale », d. h. dem « Debitum natu-
rale », dem ein « Indebitum personale » gegeniibersteht, sodall fiir sie



362 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

nur der Leib-Geist-Natur nach, nicht auch der Personalitit nach, die
reale Notwendigkeit bestand, der Erbsiinde zu verfallen, sowie das Ange-
wiesensein auf die Erlosung durch Jesus Christus. « Insofern nun die Gna-
de der Mutterschaft Mariens die Struktur eines sakramentalen Charakters
hat, scheint sich hier eine Perspektive zu eréffnen, die objektive, univer-
sale Bedeutung Mariens fiir die Kirche zu beschreiben. Wenn auch der
zum Dienst in der Kirche befihigende sakramentale Taufcharakter von
seinem Ursprung her eine Teilnahme an der konsekratorischen Heiligkeit
Christi selbst ist, so hat doch die konsekratorische Heiligkeit Mariens
insofern eine exemplar-ursidchliche Bedeutung fiir alle Glieder der Kirche,
wie in Maria erstmalig Heiligkeit und (mégliche) Stindigkeit zusammen-
gestoBen sind » (S. 601 ; Sperrung von M.).

Diesen Gedanken fiihrt differenzierend weiter der letzte Abschnitt :
« Die konsekratorische Salbung Mariens als ‘causa exemplaris secunda-
ria’ fiir unseren sakramentalen Taufcharakter ». Es lasse sich wohl sagen,
daB Maria in der heilsgeschichtlichen Reihe der durch das Taufsiegel in
die Kirche Eingegliederten die erste Stelle einnimmt und in diesem Sinn
das Urbild fiir alle Folgenden ist. In dieser Perspektive konnte die objek-
tive (nicht nur fiirbittende in der Communio sanctorum) geistige Mutter-
schaft Marias etwa in dem Sinn gesehen werden, in dem Sch. ausfiihrt,
der Personalcharakter Marias (« gratia maternitatis » als « gratia conse-
crans ») sei das Vorbil der Kirche (5. Buch n. 1612). Dann wire, wie die
konsekratorische Salbung Jesu die « Causa prima » des Taufsiegels ist,
die konsekratorische Salbung Marias, die Gnade der Mutterschaft, in
analogem Sinn als eine « Causa secundaria » des Taufsiegels anzusprechen.
Weiterhin hédtte Maria durch ihr Leben und Leiden mit Jesus es sich aus
Gnade verdient, in einem objektiv-urbildlichen Sinn die Mutter aller ande-
ren Glied-Personen der Kirche zu werden. Sie wire ferner nicht nur durch
ihren groBen Glauben ein Vorbild zur Nachahmung in der Entgegen-
nahme des Heils, vielmehr auch ein von Christus in Dienst genommenes
(«instrumentaliter ») Urbild aller Erlosten in einem iiber sie hinauswei-
senden objektiven Sinn, wobei noch zu betonen ist, daB3 die Urbildlichkeit
der Salbung Marias sich nur auf die nicht-hierarchischen konsekratori-
schen Gnaden, etwa das Taufsiegel, erstrecken kann.

Es war das Anliegen des Verfassers, die UnerldBlichkeit der Frage
nach der Urbildlichkeit Christi hervorzuheben, wenn die Frage nach der
Urbildlichkeit Marias zureichend gestellt und beantwortet werden soll.
Damit verwirklicht er selber das, was sich aus seiner Darbietung der
Uberlegungen Sch.s — in den vier hier besprochenen Arbeiten — sofort



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 363

ergibt : der christozentrische Charakter der Theologie Sch.s, auch und
gerade der Mariologie. In all ihrer Herrlichkeit ist Maria die Hochbe-
gnadete, eine Erloste wie alle Adamskinder ; sie wird ganz und immer im
Zusammenhang mit Jesus Christus gesehen, immer im Lichte Christi
geschaut ; alles, was sie ist, hat sie von Gott um Christi willen und fiir
das ganze Christusgeheimnis. Besonders in der groBen Idee, in der
—nach Sch. — die einzelnen Wahrheiten iiber die Gottesmutter zusammen-
gefal3t und verstandlich gemacht werden, in ihrem tibernatiirlichen Per-
sonalcharakter, der in der gottesbriutlichen Mutterschaft besteht, wird
das, was Maria ist, nach Analogie mit der Konstitution Christi gefaf3t.
Es ist das Verdienst von M., in den vier Veroffentlichungen die Sonder-
lehren Sch.s eigens untersucht und — nicht ohne auf schwichere oder noch
zu kldrende Punkte hinzuweisen — zuverldssig erschlossen zu haben.
Jedenfalls hilt die Geschichte der Mariologie fest, daB Scheeben die
Linie der mit K&ln in Verbindung stehenden Theologen, die zugleich als
groBe Mariologen gelten, wiirdig fortsetzt : eines Rupert von Deutz,
Albertus Magnus, Johannes Duns Scotus, Petrus Canisius.



	Zur Mariologie bei M.J. Scheeben

