
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Zur Mariologie bei M.J. Scheeben

Autor: Fries, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Fries CSsR

Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

Heribert Mühlen befaßte sich in vier bedeutsamen Veröffentlichungen
1 aus den Jahren 1954-1959 mit der Mariologie des großen Kölner

Theologen 2, die auch die heutige Mariologie lebhaft interessieren dürfte.
Die drei ersten Artikel behandeln - jeweils laut Untertitel - die heute
noch diskutierte und noch nicht geklärte Frage nach dem Grundprinzip
der Mariologie. Es sind lehrgeschichtliche Untersuchungen, die - mit
Blickrichtung auf die Mariologie der Gegenwart - bei dem « wohl
bedeutendsten Mariologen » des 19. Jahrhunderts den Bemühungen
nachgehen, ein objektives Kriterium zu entdecken, wodurch sich die Mariologie

der theologischen Vernunft unterordnet, jenes marianische Geheimnis

zu finden, das für die anderen Mariengeheimnisse eine Grund-Bedeutung

hat, indem es als eine von Gott gesetzte Grundtatsache die
GnadenVorzüge und Aufgaben Marias zusammenfaßt, verständlich
macht und in ihrer Einheit zu erkennen gibt.

Da Maria als Gottesmutter in einem nur einmal gegebenen Verhältnis

zur Trinität und zum menschgewordenen Logos steht, stellt sich
Sch. die Frage, ob nicht auch die Mariologie - wie die Traktate über die
Geheimnisse des Dreieinigen Gottes und der Menschwerdung des Gottessohnes

- auf den dogmatischen Hilfsbegriffen von Natur und Person

1 H. Mühlen : Der « Personalcharakter » Mariens nach M. J. Scheeben. Zur
Frage nach dem Grundprinzip der Mariologie. Wissenschaft und Weisheit 17 (1954)
191-213. - Maria als « Frucht und Glied » Adams. A. a. O. 18 (1955) 95-107. - Maria
« Glied Christi » und zugleich « Glied Adams ». A. a. O. 19 (1956) 17-42. - Christus
als Urbild der Kirche und der methodische Ansatz für die Frage nach der Stellung
Mariens in der Kirche. Maria et Ecclesia (Acta Congressus Mariologici-Mariani in
civitate Lourdes anno 1958 celebrati) III (Romae 1959) 569-610.

2 Seine Mariologie ist erst vor einigen Jahren wieder erschienen, mit reichhaltigen,

auf den neueren Stand gebrachten Literaturangaben : M. J. Scheeben, Handbuch

der katholischen Dogmatik,V/2 Erlösungslehre (Freiburgi. Br.21954) S. 306-499.



332 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

sowie ihrer Unterscheidung aufgebaut werden muß. Seine Mariologie ist

ja entscheidend dadurch bestimmt, daß das, was Maria ist, nach Analogie
mit der Konstitution Christi gefaßt wird, wie die Theologie selber in
Analogie zur Menschwerdung des Gottessohnes steht (Schlußabschnitt
der «Mysterien des Christentums»). Dabei ist der Begriff «Personalcharakter

», den Sch. in dieser Form eingeführt hat, von besonderer

Bedeutung ; er bildet den Kontakt zwischen Christologie und Mariologie.

I.

M. geht im ersten Artikel diesem Begriff in der speziellen Mariologie
Sch.s, wo allein er vorkommt, aufmerksam nach und stellt ihn mit Hilfe
der wichtigsten Texte in sorgfältiger Analyse zuverlässig dar. Zur
Klärung wird auch auf Sch.s Christologie - wie ebenfalls auf den Schöpfungstraktat

und die Darstellung der Kontroverse zwischen Nestorius und

Cyrill von Alexandrien - zurückgegriffen ; schließlich wird die Analogie
Christus-Maria im Sinne Sch.s gut herausgearbeitet. Bei dieser

Untersuchung bekommt der Leser den Eindruck, daß er wirklich und
vollständig erfährt, was Sch. unter dem nicht leicht faßbaren Personalcharakter

Marias versteht : die « gottesbräutliche Mutterschaft », worin er
« den Schlüssel zur ganzen Mariologie » zu finden glaubt. Zuletzt sind
noch einige « offene Fragen » freimütig angefügt.

Ein erster Teil handelt über den Begriff « Personalcharakter ». Sch.

geht von dem Text des Evangeliums (Mt 1,16) aus: «Maria, aus der

geboren ward Jesus, welcher der Christus heißt ». Die Person Marias ist
also durch ihr mütterliches Verhältnis zum Erlöser einzigartig charakterisiert.

Das wiederum bedeutet, daß sie vor allen anderen einen ganz
besonderen « Rang » oder « Stand » hat. Die göttliche Mutterschaft ist daher
ihr « Hauptvorzug », von dem ihre übrigen Auszeichnungen ihr «

eigentümliches Gepräge » erhalten ; sie bildet als Gnadengeschenk ihren
übernatürlichen Personalcharakter. Sie schließt « ein durchaus einziges
Verhältnis der Person Mariens zu der einzig erhabenen Person ihres Sohnes

» ein, nicht zwar nur das « physiologische Verhältnis der Wurzel
zur Fracht», sondern eine «übernatürliche, geistige Vereinigung mit
der Person ihres Sohnes », und dieser Akzent ist richtig und wichtig. Der
Ton liegt darauf, daß es in erster Linie ein geistiges, ein bräutliches
Verhältnis ist, das der leiblichen Verbindung vorausgeht und zugrunde liegt,
ein « matrimonium divinum », das die denkbar höchste und umfassendste

Angliederung einer geschaffenen Person an Gott darstellt, wie die Ehe



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 333

die höchste und allseitige Verbindung zweier Menschen ist, und so ist
es das vollkommene Abbild der hypostatischen Einigung einer Menschennatur

mit Gott, wie die Ehe das Abbild der Vereinigung von Leib und
Geistseele ist. Der Hinweis auf den natürlichen Bereich soll den Begriff
des Personalcharakters erschließen helfen. Wie die Frau durch das
eheliche Verhältnis « einer anderen Person angegliedert wird » und dadurch
ihren Personalcharakter bekommt, so ist Maria als Theotokos durch das

« matrimonium divinum » mit einem übernatürlichen Personalcharakter

ausgestattet, auf eine ihr vorbehaltene Weise « Gott angegliedert ». Die
Gnade der Mutterschaft « erscheint hier geradezu und förmlich als ein

Analogon der gratia unionis in Christus, welche den übernatürlichen
Personalcharakter Christi selbst bildet ». Von Christus und Maria wird der
Personalcharakter analog ausgesagt, d. h. die Person Marias ist ähnlicherweise

durch eine besondere Beziehung zum Logos charakterisiert wie die
menschliche Natur in Christus. Dadurch ist Christus eine göttliche Person,

Maria aber wird zu einer Person übernatürlicher Art und Ordnung.
Und zwar erhält Maria ihren in der Gottesmutterschaft eingeschlossenen
übernatürlichen Personalcharakter nicht erst im Augenblick der
Empfängnis Christi, sondern virtuell bereits mit dem ersten Augenblick ihres

Daseins, durch eine « objektive Weihe und Salbung ». Es handelt sich

ferner um eine unverdienbare Gottvereinigung, « die zu der wesentlich
höheren Ordnung der hypostatischen Union gehört », für die es - im
Unterschied zu der Gnade der Einwohnung des Heiligen Geistes in den

Gerechten - kein irgendwie disponierendes Tun des Begnadeten gibt.
Sie ist wohl « als eine gratia consecrans zu betrachten, nach Art des

sakramentalen Charakters, der zur Erlangung der heiligmachenden
Gnade disponiert und den Besitz derselben vermittelt ». Auf Grund dieser

objektiven, seit Beginn ihres Daseins verwirklichten Vereinigung mit
dem Logos, wodurch diese sich vom sakramentalen Siegel unterscheidet,
konnte sich Maria dann wohl bereiten für die Vollendung ihrer geistig-
bräutlichen Vermählung in der Empfängnis Christi, für die Gnade der
vollen Mutterschaft. Die im ersten Augenblick verliehene Gnade der

Mutterschaft, die göttliche Brautschaft Marias, die « dispositio ad for-
mam », hatte « im Gegensatz zur Gnade Christi, die von Anfang an auf
vollkommener Union mit dem Prinzip der Gnade beruhte, den Typus
derjenigen Gnade, welche auch anderen auserwählten Kreaturen verliehen
wird » und vervollkommnungsfähig ist und auch für eine disponierende

Tätigkeit auf ihre Vollendung hin Raum läßt. Nach der Empfängnis
Christi jedoch, wo die Gnade der Mutterschaft ihre Vollendung erreichte



334 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

sowie « den der gratia unionis analogen Charakter », « war die Gnade
Mariens schlechthin ein effectus formae praesentis und hatte darum den

spezifischen Typus der Gnade Christi im Gegensatz zur Gnade der
bloßen Kreaturen ».

Auch über die Vorherbestimmung Marias läßt sich Analoges zur
Prädestination Christi aussagen. Sie hat - im Unterschied zu der im
allgemeinen Heilswillen Gottes enthaltenen Vorherbestimmung zur Gnade

und Glorie -, « ähnlich wie die Prädestination der Menschheit Christi
zur hypostatischen Union, durchaus einen absoluten, d. h. unbedingten
und unwiderruflichen Charakter ». Woraus sich ergibt, Maria sei eigens

für die Gottesmutterschaft geschaffen und « besitze diesen persönlichen
Charakter als einen nicht zwar kraft der Konstitution ihres Wesens, wohl
aber kraft ihres Ursprungs aus Gott mit ihrem persönlichen Dasein
verwachsenen Charakter ». Eben weil ihre Vorherbestimmung unwiderruflich

ist und die darauf beruhende Beziehung zum Logos ihr ganzes Dasein

bestimmt, ist ihr Personalcharakter nicht - wie bei Ehegatten - ein
akzidentelles, ersetzbares Verhältnis, vielmehr ein substanzielles oder wesenhaftes,

das zwar nicht mit der « Konstitution ihres Wesens », aber mit
ihrem « Ursprung aus Gott » gegeben ist. Ihr Personalcharakter bedingt
ihr Dasein. Schließlich erkennt Sch. die Möglichkeit an, es « komme ihr
in aller Wahrheit der Personalcharakter zu, welchen die Nestorianer
fälschlich auf Christus anwandten » - zwei physische Personen in der Einheit

einer moralischen Person -, und diese Möglichkeit ist unterstellt
in der Annahme, daß die Person Marias « mit der sie gleichsam
informierenden Person des Heiligen Geistes eine Person bildet, wie die menschliche

Natur Christi mit dem Logos eine Person ausmacht.»
Soweit die Darbietung der wichtigsten Texte aus der speziellen

Mariologie Sch.s. Erkennbar ist schon, daß er auch die Mariologie - wie die

Christologie - auf den dogmatischen Hilfsbegriffen von Natur und Person
aufbaut. Hinreichend klar geworden ist, daß Maria von der Konstitution
Christi her verstanden wird, und diese «Analogie» hat nicht nur
erläuternden Wert, sondern konstitutive Bedeutung. Es ist echte dialektische
Erkenntnis, Erkenntnis durch einen Vergleich, dessen Tertium die analoge

Aussage vom Personalcharakter ist. Der Personalcharakter Marias

läßt sich am schärfsten bestimmen durch seine Ähnlichkeit-Unähnlich-
keit mit dem Personalcharakter Christi.

M. ist den - nicht immer einheitlichen-Formulierungen undBegriffen
Sch.s sorgfältig und behutsam nachgegangen und hat ihren Gehalt straff
und zuverlässig herausgearbeitet. Er weist auch auf ungeklärte Punkte



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 335

hin : « Warum ist die göttliche Mutterschaft in erster Linie nicht ein

physiologisches Verhältnis Marias zu Christus, sondern ein geistig-
bräutliches Warum wurde weiter die Gnade der Mutterschaft nicht erst
mit der Empfängnis Christi verliehen, sondern bereits im ersten Augenblick

des Daseins Wie ist gegenüber der geistigen Vereinigung mit der
Person des Logos die Personeinheit mit dem Heiligen Geist zu
verstehen » So gelangt Sch. zu der nicht hinreichend begründeten Meinung,
daß die physische Mutterschaft Marias - anders als für Albertus Magnus,
Thomas von Aquino und andere - gerade über das eingeschlossene geistig-
bräutliche Verhältnis, das « matrimonium divinum », ein Prinzip persönlicher

Heiligung sei, ähnlich wie die hypostatische Einigung unmittelbar
durch sich selbst die menschliche Natur Christi geheiligt habe 3.

Ergänzend fügt M. eine philosophisch-theologische Erläuterung des

Personalcharakters bei. Der Wortbedeutung nach ist er eine « Eigenschaft

», eine Eigentümlichkeit einer Person. Er gehört nicht zum Wesen,
das die Person ja mit anderen gemeinsam hat, sondern zum konkreten
Dasein der Person. Im natürlichen Bereich wird er z. B. durch die Ehe

begründet, wo er - gerade für die Frau - eine « Angliederung an eine

andere Person » bewirkt. Er besteht also in einem Bezug, in einer Relation,

die - in diesem Fall - zu der schon daseienden Person hinzutritt.
Im übernatürlichenBereich kommt der Personalcharakter zustande durch
eine besondere Beziehung zur göttlichen Person durch « Angliederung an
Gott ». Hier nun ist er « substanziell oder wesenhaft », nicht trennbar,
und insofern eine « transzendentale » Beziehung, da die Person mit einem

ihr innerlichen höheren Prinzip verbunden ist und zu einem Ganzen

verwächst, und diese Verbindung beginnt zugleich mit dem Dasein, bedingt
dieses sogar. Mithin ist und bleibt Maria eine eigene Person neben und
unter Christus, aber eine «ähnlich konstituierte» Person. Der übernatürliche

Personalcharakter kann ja einer (angenommenen) Menschennatur

- wie in Christus - oder auch einer Person zu eigen sein. Immer aber wird
dann diese Natur oder Person durch den übernatürlichen Personalcharakter

zu einer Person übernatürlicher Art und Ordnung (wobei das eigene

und eigenartige Verständnis Sch.s von der Person natürlicher Art und

Ordnung mitzudenken ist).
Schließlich umschreibt M. den Personalcharakter Marias im Sinne

Sch.s so : « Die Person Mariens ist durch eine substanzielle transzen-

8 Vgl. F. Diekamp - Kl. Jüssen, Katholische Dogmatik, 2. Band (Münster
i. W. 11./12. 1959) S. 359.



336 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

dentale) Relation zur Person des Logos charakterisiert, die mit ihrem
Dasein unabtrennbar verbunden ist. Dadurch wird sie zu einer Person

übernatürlicher Art » (S. 197).
Der zweite Teil geht über die « gottesbräutliche Mutterschaft », worin

der Personalcharakter Marias besteht. Sch. sucht - unter Berufung auf
« Ineffabilis Deus » - diese Meinung aus der Vorherbestimmung Marias

abzuleiten, wobei zuerst das Verhältnis des Logos zu Maria und damit
besonders das Bräutliche am Personalcharakter zur Sprache kommt. Er
sieht eine Parallele zwischen der Sapientia incarnata und Maria darin,
«daß Maria in ähnlicherWeise als Sedes oder Vas Sapientiae ganz in und
für die bräutliche Union mit dem Logos geschaffen ist, wie die Menschheit

Christi ganz in und für die hypostatische Union geschaffen ist ; und
daß, wie hier das physische Sein der Menschheit Christi durch dasselbe

Dekret beschlossen und bewirkt wird, durch welches deren hypostatische
Union mit dem Logos und in derselben die Sendung des Logos nach
Außen beschlossen und bewirkt wird, auf ähnliche Weise auch das
persönliche Sein Mariens und ihre bräutliche Union durch dasselbe Dekret
beschlossen und bewirkt werde » (Handbuch der katholischen Dogmatik,
5. Buch, n. 1599). Da nun « in der schöpferischen Idee Gottes das
Dasein dieser Person und ihre Bestimmung zur Mutter Gottes
unzertrennlich verbunden sind », geschehe ihre Angliederung an den Logos
im ersten Augenblick ihres Daseins, und zwar sowohl geistig wie auch
dem Fleische nach, da es sich ja nicht um eine nur freundschaftliche
Union handle, um die aktuelle durch heiligende Gnade verwirklichte
Gottvereinigung,sondern um eine «objektive und reale» Union, um eine

« Besitznahme für Gott ». Dabei ist auch die von Sch. öfters gegebene

Begriffsbestimmung von Person wirksam : « Spiritus habens carnem per
ipsum animatam ». Der Geist als Prinzip des Lebens und der Subsistenz
schließt Leib und Seele zu einem Ganzen zusammen, und ein Ergreifen
des Geistes ist in gewissem Sinn immer auch ein Ergreifen des Fleisches,
und umgekehrt (was sich aber gerade aus der genannten Definition
[habens !] nicht gewinnen läßt).

Sodann stützt Sch. die Meinung von der gottesbräutlichen Mutterschaft

auch auf einen Angemessenheitsgrund, nämlich auf den Vorrang
der « Actio unitiva » gegenüber der « Actio productiva » in der Inkarnation.

Von Thomas ausgehend, aber über ihn hinausgehend, betont er,
der Beseelung des Leibes (actio productiva) gehe die Einigung von Seele

und Leib - je für sich genommen - mit dem Logos voraus (actio unitiva),
ja, die Bildung, die organische Gestaltung des Fleisches (actio productiva)



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 337

sei eine « Folge und Wirkung des bereits mit demselben verbundenen

Logos ». Daher vollziehe sich vor der die Menschheit Christi bewirkenden

Tätigkeit - der Natur nach früher - eine « Ergreifung des Fleisches der

Jungfrau von seifen des Logos », und es stehe nichts im Wege, daß diese

Ergreifung nicht nur begriffsmäßig früher, sondern auch zeitlich früher
als die Empfängnis Christi sich ereigne, nämlich im ersten Augenblick des

Daseins Marias. Damit aber tritt gerade das Bräutliche am
Personalcharakter hervor : « Dem Logos als dem Bräutigam ist bereits vom ersten

Augenblick des Daseins Mariens an das lus in corpus perpetuum et
exclusivum übertragen » (so M. S. 200). « Da im Lat. unter dem Namen
Matrimonium auch die durch die Vermählung begründete Verbindung
der Mutter mit dem Bräutigam von der Mutterschaft benannt wird, so

läßt sich die Union Marias mit ihrem göttlichen Sohne besonders treffend
als matrimonium divinum charakterisieren. Indes darf man wegen des

rein geistigen Charakters jener Union in Bezug auf dieselbe der Mutter
keinen anderen Namen als den an sich schon ein rein geistiges Verhältnis
ausdrückenden Namen der Braut Gottes beilegen » (5. Buch n. 759).

Dieser Vorrang der « Actio unitiva » bringt indes - bei aller Bewunderung

für die Gedankengänge Sch.s, wenn man sie in sich selber werten
will - nicht mehr als eine Konvenienz zustande, worauf M. eigens
hinweist. Ein Konvenienzargument als solches kann jedoch nicht etwas als

wirklich erweisen. Sicher ist die Betonung des Geistigen an der Mutterschaft

Marias beachtenswert. Ob sich aber « aus der Natur der Sache »,

aus der göttlichen Mutterschaft - unter Hinweis auf « jede menschliche
Mutterschaft » -, auch ein « Matrimonium divinum » ergibt, ob das geistige

Verhältnis Marias zum Logos, das als solches der in der (aktiven)
Empfängnis gegebenen leiblichen Verbindung vorausgehe und zugrundeliege,

als ein seit dem ersten Augenblick des Daseins bestehendes bräutliches

Verhältnis zu fassen ist, das scheint eine Ableitung zu sein, ohne
daß der Zusammenhang mit der konkreten Offenbarung sichtbar gemacht
wird. « Diese Folgerung Scheebens ist in dem dargestellten Zusammenhang

nicht ganz einleuchtend », bemerkt M. an dieser Stelle. Auf Grund
von Schrift und Überlieferung liegt das Geistige am Verhältnis Marias

zu Christus in der Verwirklichung des für alle Erlösungsbedürftigen
geltenden Grundgesetzes des Heils, nämlich des Glaubens. Durch ihre freie

Glaubenszustimmung zum Heilshandeln Gottes in der Menschwerdung
seines Sohnes vollzieht sie einen einzigartigen Auftrag in der Geschichte
des Heils. In ihrem gottgeschenkten Glauben, der auf Grund des

göttlichen Heilsplanes zur Übernahme der Messiasmutterschaft wurde, liegt
22



338 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

keimhaft die ganze Entwicklung der Mariologie, die ja nichts Anderes

ist als das Aufleuchten der in der Gottesmutterschaft enthaltenen Fülle
im Bewußtsein der Kirche. So verstanden, hat die Gottesmutterschaft
Grund-Bedeutung für die anderen Mariengeheimnisse, die durch sie

verständlich gemacht und in Einheit zusammengehalten werden, und daher
den Wert des Grundprinzips der Mariologie. Einem mehr heilsgeschichtlichen

Denken sagt es eher zu, die Bedeutung Marias stärker aus ihrem
geschichtlichen Auftrag heraus - als aus dem Personalcharakter als

Grundidee - dargestellt zu sehen, welcher der personalen Ausstattung
für diese Aufgabe vorangeht 4.

Die « gottesbräutliche Mutterschaft » umfaßt auch die Beziehung
Marias zu Christus, wobei nunmehr das Mütterliche an ihrem
Personalcharakter stärker hervortritt. In den Erörterungen über den Begriff von
Mutterschaft im allgemeinen, für die M. auch Sch.s Schöpfungstraktat
heranzieht, ist besonders zu beachten der Unterschied zwischen Animal
rationale (« Frucht » oder « Kind ») und Person als « spiritus habens car-
nem per ipsum animatam (« Sohn ») ; Mutterschaft ist eine « persönliche
Relation zwischen Personen ». Auf Maria angewandt bedeutet dies, daß

Jesus nicht nur die Frucht des Schoßes Marias « im Sinn von Animal
rationale ist, vielmehr auch und zuerst ihr Sohn in streng persönlicher
Gestalt ». Da aber in Christus das Prinzip des Lebens und der Subsistenz
die Person des Logos ist, hat die übernatürlich verliehene Mutterschaft
Marias « ihren Terminus wahrhaft und eigentlich in einem Menschen »,

der Gott ist. Maria ist nicht nur die Mutter eines Menschen, der zugleich
auch Gott ist ; vielmehr geht die Beziehung der Mutterschaft « direkt und
förmlich auf die in sich einfache göttliche Person des Logos », und die

Mutterschaft selber ist « ein geistiges Verhältnis zu einer an sich geistigen
Person ». Viel liegt Sch. daran, daß Marias Mutterschaft nicht nur als

physiologischer Vorgang, sondern als etwas Religiös-Personales gesehen
wird. Gerade sofern es personal ist, wird das Verhältnis zwischen Christus
und Maria noch weiter untersucht, und zwar in beiden Richtungen : vom
Logos zu Maria und von Maria zum Logos. Zuerst also die Beziehung, die

vom Logos zu Maria geht. Unter Hinweis auf die Väter nimmt Sch. bei der

4 Für die neueren Versuche, die Mariologie unter einem einzigen Prinzip
zusammenzufassen, vgl. A. Müller : Fragen und Aussichten der heutigen Mariologie.

Fragen der Theologie heute, hrsg. von J. Feiner, J. Trütsch und F. Böckle
(Einsiedeln 1957) S. 310 f. - Chr. Duquoc OP : Mariologie et corédemption.
Lumière et Vie 56 (1962) 48-65. - K. Rahner : Lexikon f. Theol. u. Kirche, 2. A.
VII (1962) 86 f.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 339

Empfängnis Christi ein doppeltes Empfangen an ; einmal das auf den

Heiligen Geist - durch Appropriation - zurückgeführte Empfangen der
Substanz des Logos, an welche die zu erzeugende Menschheit angeschlossen

werden soll (actio unitiva) ; sodann das Aufnehmen der Einwirkung
Gottes, wodurch diese Menschheit gebildet werden soll (actio productiva);
diese Gestaltung und Belebung der Materie geschieht aber - gemäß einer

Interpretation von Lk 1,35 ('virtus altissimi') - durch den Logos selbst.

Somit beruht die von Gott ausgehende Beziehung in der Mutterschaft auf
der Person des Logos. Diese Beziehung des Logos aber trifft auf die Person
Marias. Während in der natürlichen Empfängnis die Person erst das Ziel
der Zeugung bildet, ist in der übernatürlichen Empfängnis die göttliche
Person des Logos deren vorgegebener Inhalt, den Maria empfängt, und
der gestaltete Leib ist nur als Frucht und Ziel der Gegenstand der Emfäng-
nis. Damit hängt zusammen, « daß auch die in der Empfängnis stattfindende

aufnehmende und hingebende Tätigkeit der jungfräulichen Mutter
sich direkt nicht bloß auf die Einwirkung des Heiligen Geistes resp. deren

Produkt, sondern ebenso auf die Person des Logos richtet, indem sie diesen

gleichsam mit den Armen himmlischer Liebe erfaßt, um ihn in ihrem
Schoß zu betten, ihr Fleisch ihm hingibt, um ihn damit zu bekleiden, und
so wiederum zuerst im Geist und dann im Fleische ihren Sohn empfängt »

(5. Buch n. 555). Da im Menschen der Geist das Prinzip der Subsistenz ist,
so ist der Zielpunkt der vom Logos ausgehenden Beziehung - ohne jede
Abhängigkeit des Logos - die Person Marias. Die Sohnschaft Christi
gegenüber Maria ist « im Logos nur eine relatio rationis, die allerdings in
dem realen Besitz der Menschheit von Seiten des Logos und dem realen

Ursprung der Menschheit aus Maria ein reales Fundament hat » (5. Buch
n. 752). Damit stimmt Sch. mit Albert, Bonaventura, Thomas und
anderen überein, während die jüngeren Franziskaner - zur größeren Ehre
Marias - eine reale Sohnschaft gegenüber Maria wenigstens für möglich
hielten.

Ebenso die Beziehung von Maria zum Logos geht von Person zu Person.

Sie beruht ja nicht etwa «nur auf der individuellen Natur Marias - als
wäre sie nur als Mittel der Menschwerdung erwählt -, sondern auf ihrer
Person ; ihre aufnehmende und hingebende Tätigkeit ist nämlich ein
hervorragend geistiger Akt, da sie ja nicht «nur einen materiellen und wurzelhaften

Kern der Frucht » empfängt, sondern « den geistigen Kern ihrer
Frucht, welcher bereits als Person, und zwar als göttliche Person existiert
und als solche auch durch seine eigene geistige Macht aus der Mutter
sich seinen Leib bildet und denselben belebt » (5. Buch n. 555). Diese von



340 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

der Person Marias ausgehende Beziehung erreicht auch nicht die menschliche

Natur Christi allein, die ja nur kraft der Annahme durch die Person
des Logos subsistiert, sondern die Person des Logos selber. Wie schon im
natürlichen Bereich die Mutter nicht eine menschliche Natur, vielmehr
eine Person gebiert - « nascitur hypostasis », sagt Albertus Magnus mit
Betonung -, da die Mutterschaft nicht nur ein biologischer Vorgang ist,
sondern ein menschliches Tun, das auf das menschliche Ganze, auf die
Person zielt, so erst recht Maria in der übernatürlich verliehenen Mutterschaft,

wobei sie überdies die Person des Logos seinsmäßig früher empfing

als die göttliche Einwirkung zur Bildung der menschlichen Natur des

Logos. Diese Beziehung zu Christus nun, die der Mutter Jesu auf Grund
ihrer Mutterschaft zuwächst, ist eine reale Relation wie bei jeder Mutter
gegenüber ihrem Sohn, und zwar sonderlich real, weil « auf einer
huldvollen Herablassung des Sohnes Gottes » beruhend, der sich zu ihr herabläßt

und sie zu sich aufnimmt, und weil einen « einzigen Adel »

verleihend, wodurch Maria « von vornherein als mit ihrem göttlichen Sohn

vereinigt, ihm angehörig und von ihm abhängig und zur Teilnahme an
seiner Würde und seinen Gütern berufen erscheint, während bei der
natürlichen Mutter eher das Umgekehrte der Fall ist » (5. Buch n. 761 ;

vgl. n. 753 755). Weiterhin hält Sch. es für gestattet, « die Mutter Gottes
schon vor der Empfängnis ihres Sohnes in einer nicht bloß potentiellen
Beziehung zu einer erst in Zukunft zu erzeugenden Person, sondern in
einer aktuellen Verbindung mit einer gegenwärtig existierenden Person

zu denken, analog derjenigen, welche in dem matrimonium ratum ante
consummationem besteht (- gegenüber der Vollendung der Mutterschaft
in der Empfängnis Christi, analog gefaßt zum matrimonium consumma-
tum -), so jedoch, daß jene Verbindung wegen der innigsten Einwohnung
des Logos in der Mutter noch realer und inniger ist als diese » (5. Buch
n. 761). « Endlich läßt sich auch denken, daß Maria bereits in ihrer
Erschaffung und vermöge der ihrer Erschaffung zugrunde liegenden Intention

des Schöpfers eigens für die bräutliche Union mit dem Logos
bestimmt und gleichsam in dieselbe hinein erschaffen worden (ist), wie Eva
für und in die Union mit Adam » (ebd.). « Weil ferner bei der göttlichen
Mutter die Vermählung mit dem ihr einwohnenden göttlichen Logos
auch nach seiner leiblichen Geburt fortdauert und er seinem göttlichen
Wesen nach die Mutter nicht verläßt, so behält das Verhältnis der
Mutter zum Sohn permanent dieselbe Realität und Innigkeit, welche

es vor der Geburt (Christi) besaß » (ebd.). Somit sei anzunehmen, « daß

folglich in und kraft der Idee Gottes die ganze Existenz ihrer Person mit



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 341

ihrer Beziehung zu der göttlichen Person ihres Sohnes in ähnlicher Weise
verwachsen ist wie die Existenz des Fleisches Christi mit seiner hypostatischen

Union » (ebd.).
Mit diesen Darlegungen, wo die Idee der Vermählung Marias mit der

Person des Logos und - in Andeutung - die Analogie der bräutlichen
Union mit der hypostatischen wirksam sind, gelangt Sch. wiederum zum
Begriff des Personalcharakters, der ja bestimmt wurde als ein « kraft
ihres Ursprungs aus Gott mit ihrem persönlichen Dasein verwachsener
Charakter ». Das Verhältnis Marias zum Logos ist also durch und durch
personal, sofern zwei aktuell existierende Personen in einem aktuellen
Verhältnis zueinander stehen. Es ist eine Beziehung, die ihre Person als

solche charakterisiert, und es ist ein primär geistig-bräutliches Verhältnis,

nicht nur das primär physiologische Verhältnis der Wurzel zur Frucht
oder nur ein Amt.

Im dritten Teil untersucht M. die wichtige Frage, wie denn gegenüber

der personalen Beziehung Marias zum Logos die Personeinheit
mit dem Heiligen Geist zu verstehen sei. Sch. bezeichnet ja, wie bereits

gesagt, Maria als eine eigene Person neben und unter Christus, aber auch
als eine Person mit der sie gleichsam informierenden Person des Heiligen
Geistes. Dadurch soll aufgehellt werden, wieso Maria eine « Person
übernatürlicher Art und Ordnung » ist.

Diese Formulierung erregt zunächst Anstoß, wie auch jene, daß die

Gottvereinigung Marias « zu der wesentlich höheren Ordnung der
hypostatischen Union gehört ». M. hebt nun aus Sch.s Darstellung der Kontroverse

zwischen Nestorius von Konstantinopel und Cyrill von Alexandrien
zunächst heraus, daß der Ausdruck « hypostatisch » hier gemäß dem
älteren Sprachgebrauch (hypostasis substantia, Wesen) genommen
wird und soviel bedeutet wie « substantiell », « zur Ordnung der Substanz

gehörend », « wesenhaft » (unterschieden von « wesentlich » essentia-

lis). « Hypostatische Einigung » sagt Sch. allgemein, auch im natürlichen
Bereich, von der substantiellen gegenüber einer irgendwie hinzukommenden

Einheit aus. So nennt er den Personalcharakter Marias einen «

hypostatischen, substantiellen oder wesenhaften Charakter », womit zum
Ausdruck kommt, « daß sie (- dank dem konstitutiven Personalcharakter

-) nur in und mit ihrer Beziehung zur göttlichen Person ihres Sohnes

existiert » und daß daher die Mutterschaft Marias als Gnade einer anderen,

höheren Ordnung angehört, wo die Gottvereinigung - anders als bei
der Kindschaftsgnade - die ganze Existenz des Begnadeten bedingt und
davon unablösbar ist, und schließlich - anders als die Vollendung in der



342 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

Glorie - sogar für gnadenhaftes Verdienst unerreichbar ist. Sie ist « im
Grande nichts Anderes als das der Mutter geschenkte und eingegossene

göttliche Wesen ihres Sohnes », wodurch sie « von ihrem Ursprung her
und kraft ihres Ursprungs der Person des Logos bräutlich angegliedert
(ist) » (5. Buch n. 1603).

« Hypostatisch » ist Marias Personalcharakter auch deshalb, weil er
ihr so zu eigen ist, « wie er einem Subjekte durch die Verbindung mit
einem ihm einwohnenden höheren Prinzip (- mit dem Heiligen Geist -)
zukommt, mit welchem dasselbe zu Einem Ganzen verwachsen ist »

Sch. hält dafür, daß Maria mit dem Heiligen Geist « eine moralische
Person » bildet. Sie sind und bleiben zwei verschiedene Personen, bilden
aber eine einzige moralische Person, wodurch eine hypostatische, d. h.

uranfängliche und somit substantielle Einheit zweier « Substanzen » ohne
Einheit der Natur entsteht. Eine solche Einigung aber ist « ihrem Begriffe
nach auch eine übernatürliche Einheit ». Der Personalcharakter Marias
ist also nicht nur dadurch übernatürlich, daß er ein freies Geschenk Gottes

ist, sondern auch deshalb, weil die durch ihn begründete Einheit
zwischen dem Heiligen Geist und Maria über die substantielle, hypostatische

Einheit der Naturordnung - die Einheit zwischen Seele und Leib -
hinausgeht. Zur Erklärung der « moralischen Personeinheit » weist Sch.

darauf hin, daß « die übernatürlichen Unionen der geschaffenen Geister
mit Gott durch Gnade und Glorie » mit der hypostatischen Einigung in
Christus gerade darin vergleichbar sind, « daß sie eine innigste Einheit
von Geist und Geist ohne Vermischung der Naturen darbieten ». So wird
der geschaffene Geist « moralisch ein Geist mit Gott ». Jede dem geschaffenen

Geist geschenkte Gottvereinigung ist also sowohl übernatürlich,
weil sie keine Einheit der Naturen einschließt ; wie auch moralisch, weil
zwei physische Personen in ihrem Denken und Wollen, d. h. eben der
moralischen Person nach, in Verbindung treten. Ein moralisches Verhältnis

ist immer ein auf dem Willen beruhendes, nicht von Natur aus
bestehendes, d. h. nicht physisches Verhältnis, und zwar entweder durch
einen WillensVollzug bejaht und daher zur Existenz des Begnadeten
hinzukommend und von ihr lösbar ; oder es geschieht durch ein Ergreifen
des Willens durch Gott von Anfang an - « sofort in ihrem Ursprung und

zugleich für immer » (5. Buch n. 1603) -, und insofern ein uranfängliches,
unabtrennbares und daher substantielles, wesenhaftes, hypostatisches
Verhältnis. In diesem zweiten Sinn trifft moralische Einheit auf Maria
zu. Sie gehört wesenhaft zu ihrer Person. Sie ist nicht nur frei geschenkt,
nicht nur übernatürlich, d. h. jede in der Naturordnung vorfindbare sub-



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 343

stantielle Einheit überragend, sondern geradezu hypostatisch. In diesem

Sinn spricht Sch. bei Marias Gottvereinigung von der « wesentlich höheren

Ordnung der hypostatischen Union » und von Maria als einer « Person

übernatürlicher Art und Ordnung » durch die Gnade der gottes-
bräutlichen Mutterschaft «als vollkommenstesAnalogon der gratia unio-
nis in Christus » (5. Buch n. 1602).

Zur « moralischen Personeinheit » merkt M. an (Anm. 18), der in der

Enzyklika « Mystici Corporis » auf das Verhältnis Christus-Kirche
angewandte Begriff « persona mystica » könnte unschwer auch in die Mariologie

Aufnahme finden. Zu bedenken ist aber wohl schon, ob dieser
speziell augustinische Gedanke - durch Gutheißung der ersten Tychonischen
Regel -, verstanden vom Menschengeschlecht in seinen gerechtfertigten
Gliedern, also nicht eigentlich ekklesiologisch gefaßt, auch der paulini-
schen Ekklesiologie entspricht. Thomas hat ebenfalls « una persona
mystica », versteht es aber nicht eigentlich ekklesiologisch, sondern

soteriologisch, als Person im übertragenen Sinn, um die Allgemeinheit der
stellvertretenden Genugtuung Christi auszudrücken. Von hier aus dürfte
also eine Empfehlung für die « moralische Personeinheit » zwischen dem

Heiligen Geist und Maria heute kaum noch zu gewinnen sein 5.

Zur weiteren Erläuterung des Personalcharakters Marias greift M.

noch einmal ihre « moralische Personeinheit » mit dem Heiügen Geist auf,
der sie ja - gemäß Sch. - « gleichsam informiert und beseelt ».

In der Menschwerdung des Gottessohnes nimmt der Logos selber die

Bildung und Beseelung des Leibes vor. Dieser « actio productiva » aber

ist - der Natur nach - die « actio unitiva » vorgelagert, d. h. die Vereinigung

der - je für sich genommenen - Komponenten Leib und Seele mit
dem Logos. Sie ist eine « gemeinschaftliche Handlung der Trinität wie
alle anderen Betätigungen Gottes nach außen ». Zugeeignet aber wird sie

besonders dem Heiligen Geist, und diese Appropriation ist schon deshalb

höchst angemessen, weil der Heilige Geist, « der in der Trinität unfruchtbar

ist, um so deutlicher als Prinzip der in der Inkarnation des Logos

vollzogenen Ausdehnung der trinitarischen Fruchtbarkeit nach außen

erscheint ». Da nun der Zielpunkt der Mutterschaftsbeziehung Marias die

Person des Logos ist, ist der Heilige Geist nicht Zielpunkt dieser

Beziehung, vielmehr nur «Vermittlerin» Da weiterhin die durch den

Geist vermittelte Vermählung Marias mit dem Logos eine « objektive und
reale » Vereinigung ist - im Unterschied zu der freundschaftlichen, aktuel-

5 Vgl. M. D. Köster : Ekklesiologie im Werden (Paderborn 1940) S. 41 f.



344 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

len, in der heiligenden Gnade verwirklichten Gottvereinigung -, sagt
Sch., diese Verbindung umfasse «mittelbar und einschließlich eine

streng persönliche Beziehung zu dem Heiligen Geiste als dem eigenen
Geiste ihres Sohnes und Bräutigams ». « Denn der eigene Geist des Logos
wird kraft seines Ausganges aus dem Logos in ihm und mit ihm der Braut
des Logos in ganz besonderer Weise als ihr eigener Geist geschenkt ; und
ebenso wird sie kraft ihrer Aneignung an den Logos in ganz besonderer
Weise Eigentum des Heiligen Geistes. » So und nur so ist der Ausdruck
Sch.s zu verstehen, daß der Heilige Geist Maria « gleichsam informiert
und beseelt ». Maria war nun aber sowohl « moralische » Person, da sie den
menschlichen Geist besaß, wie physische Person, da Sch. ihr den von den
Nestorianern auf Christus bezogenen Personalcharakter zuspricht. Daher

meint der Zusatz « als ihr eigener Geist » nur eine moralische Personeinheit

zwischen dem Heiligen Geist und Maria.
Als Modell wird wiederum die Ehe herangezogen 6. Auch in der Ehe

kann nur von moralischer Personeinheit die Rede sein ; durch die wechselseitige

Übertragung des « lus in corpus » erhalten die Gatten, zwei
physische Personen, je ein moralisches Miteigentum am Leib des Partners.
Hiervon unterscheidet sich zwar Marias moralische Personeinheit mit
dem Heiligen Geist einmal dadurch, daß sie kein - durch den Tod - trennbares,

akzidentelles Verhältnis ist, sondern eben « hypostatisch », d. h.

uranfänglich und daher wesenhaft, und nicht auf einem Willensakt
beruhend ; sodann dadurch, daß das Informieren vom Heiligen Geist allein

ausgeht. Doch nicht weniger beim « Matrimonium divinum » Marias als

beim Matrimonium humanum kann von einem moralischen Miteigentum
gesprochen werden. Obwohl Maria als physische Person ihren Leib naturhaft

und unmittelbar besitzt, ist sie - immer nach Sch. - seit Daseinsbeginn

durch die vom Logos ausgehende Person des Heiligen Geistes in
Besitz genommen und unter die Einwirkung des Geistes gestellt, womit
er ein moralisches Miteigentum an ihrem Leib erhält, wie es moralischer
Personeinheit entspricht.

Nunmehr tritt schließlich die von Sch. gesuchte Analogie zwischen

Christus und Maria hervor. Marias (passive) Empfängnis stimmt einerseits

mit jener aller anderen Menschen darin überein, « daß in derselben
der Leib durch natürliche Zeugung gebildet und die empfangene Person

6 Zum « Ehebund » als Modell für das lebendige religiöse Verhältnis des
Menschen zu Gott vgl. J. Auer : Was heißt glauben Münchener Theol. Zeitschrift
13 (1962) 253.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 345

durch die diesem Fleische eingegossene Seele konstituiert wird » : ein

Hinweis darauf, daß Maria wirklich Person im physischen Sinn ist. Mit
der Empfängnis Christi hat sie anderseits dies gemein, « daß Seele und
Leib, und letzterer vermittelst der ersteren, im Augenblick der Vereinigung

beider untereinander - mit Rücksicht auf die Einverleibung beider
in eine göttliche Person - auf übernatürliche Weise geheiligt werden ».

Diese « Einverleibung » bedeutet freilich für Christus, daß dank der

Vereinigung seiner Menschennatur mit dem Logos diese in der einen
physischen Person subsistiert; für Maria stellt die « Einverleibung» nur eine

moralische Personeinheit mit dem Heiligen Geist her. Gleichwohl ist
Maria eine Person übernatürlicher Art und Ordnung zu nennen, da ihre

uranfangliche Verbindung mit dem Heiligen Geist ein Gnadengeschenk,
und ihr Personalcharakter « hypostatisch » ist, d. h. mit ihrem «

Ursprung aus Gott » gegeben und unablösbar mit ihrer Existenz verbunden.

Mithin verhält sich Maria zum Heiligen Geist ähnlich wie die menschliche

Natur Christi zum Logos. Beiden Verhältnissen eignet ein «

hypostatischer, substantieller » Charakter, der es mit sich bringt, daß der

geschöpfliche Teil - bei einer Lösung jener Verbindung - jeweils einfach
des wirklichen Daseins verlustig ginge. Auch ist in beiden Fällen die

Beziehung von Gott aus eine nur gedachte, für das Geschöpf hingegen eine

reale Beziehung : Veränderung, Abhängigkeit, Bereicherung und
Erfüllung. Verschieden jedoch sind die beiden Verhältnisse darin, daß die

menschliche Natur Christi in die physische Person des Logos hineingenommen

ist, während zwischen dem Heiligen Geist und Maria eine nur
moralische Personeinheit obwaltet.

Im letzten Teil « Offene Fragen » rührt nun M. vor allem an die

Schwierigkeit, wie Maria als « Person übernatürlicher Art und Ordnung »

dennoch im vollen Sinn menschliche Person bleibt. Wie kann ihr die
unmittelbare und vollkommene Selbständigkeit, welche die Person

ausmacht, noch zukommen, da sie seit allem Anfang an Gott « angegliedert »

ist Es ist verständlich, daß an dieser Stelle nur ein Hinweis auf die

Gehorsamsfähigkeit des Geschöpfes gegenüber dem Schöpfer gegeben

wird wie auch auf Sch.s Auffassung von der Gnade : Jede Gnadenvereinigung

des Menschen mit Gott ist nach Analogie der hypostatischen
Vereinigung in Christus aufzufassen. Was Maria geschenkt wurde, ist
davon ein besonders hoher Grad.



346 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

II.

Sch.s Ausführungen über den Personalcharakter Marias geben einen

Zugang zu der ihm eigenen Auffassung von der unbefleckten Empfängnis
Marias frei : Maria sei «nach ihrer Natur dem Gesetze der Gemeinschaft

der Sünde unterworfen und der Verstrickung in dieselbe ausgesetzt,

nach ihrem übernatürlichen Personalcharakter sei sie jenem
Gesetze entzogen und der Verstrickung in die Sünde unzugänglich ». Wie
festgestellt, bleibt Maria bei der moralischen Personeinheit mit dem

Heiligen Geist wirklich eine menschliche Person, die freilich vom Heiligen

Geist « gleichsam informiert » ist. So entsteht Sch.s Meinung von
einem « Debitum mere materiale (incurrendi maculam) ».

Hier setzen die zwei weiteren Artikel an. Auch sie stehen daher -
gemäß dem Untertitel - im Dienst der « Frage nach dem Grundprinzip der

Mariologie ». Sie machen die Gegenprobe, indem sie die Bedeutung des

Personalcharakters Marias für ihre unbefleckte Empfängnis herausstellen

und somit erkennen lassen, wie Sch. die unbefleckte Empfängnis vom
Personalcharakter her - als dem Grundprinzip der Mariologie - verständlich

macht und von ihm getragen sieht.

Im zweiten Artikel arbeitet M. die Erklärung Sch.s für den menschlichen

Ursprung Marias und das Gesetz der Solidarität heraus. Dabei

greift er für einige Begriffe (z. B. « Wille der Natur », « eine moralische
Person », Wille als « natura » und als « liberum arbitrium »), die von
Sch. in diesem Zusammenhang nicht jeweils näher bestimmt werden, auf
den Schöpfungstraktat und die Christologie zurück, wo Sch. sie einer

Analyse unterzieht. Diese Berücksichtigung des Ganzen der Lehre Sch.s

garantiert die objektive Erfassung der Gedankengänge seiner Mariologie.
« Frucht und Glied » Adams ist Maria soweit, wie ihre Person in sich

selbst, materiell und abstrakt, betrachtet wird ; gemäß dem übernatürlichen

Personalcharakter aber ist sie « Wurzel und Glied » Christi. Demnach

steht zunächst der Ursprung Marias zur Erörterung an. Da nun die

« Stammeseinheit », beruhend auf dem Verhältnis von Samen und Frucht,
in der « Einheit des Ursprungs » begründet ist, die wiederum auf dem

Verhältnis von göttlichem Urbild und menschlichem Abbild aufruht,
und beide sich zur « gliedlichen oder korporativen Einheit », wo das

Verhältnis von Haupt und Glied waltet, zusammenschließen, werden diese

drei Formen von Einheit der Reihe nach untersucht. Sodann wird das

für alle Nachkommen Adams geltende « Gesetz der Solidarität » beschrieben,

und da zeigt sich einmal, daß die Sünde Adams eine Gesamthand



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 347

lung aller Menschen war, sodaß ihnen die Folgen jener Handlung nicht
nur von Adam, sondern auch von sich selber in Adam angetan wurden.
Diese Unterscheidung wirft schon Licht auf Sch.s Formulierung, es sei

nicht einfachhin zu sagen, « Maria habe in Adam gesündigt », wohl aber
« Adam habe für Maria mitgesündigt ». Weiterhin ergibt sich, daß alle
moralischen Personen - im Unterschied zur « physischen » Person, die
auf Grund unmittelbarer Selbständigkeit ganz für sich ist -, die mit dem

Leib schon virtuell in der Natur Adams als der Wurzel aller übrigen
menschlichen Naturen enthalten sind, derart im Stammvater existieren,
daß sein persönücher Wille ihnen mitangehört « und so auch moralisch
zu ihrem Willen wird » und alle zusammen ein moralisches Ganzes
bilden, « eine moralische Person ».

Indes kann Maria für die in Adam begangene Sünde des

Menschengeschlechtes nicht in vollem Sinn haftbar gemacht werden. Bei ihr handelt

es sich um ein « Debitum mere materiale », das nur ihre Natur, nicht
auch ihre Person belastete, da ihr übernatürlicher Personalcharakter die
solidarische Verbindlichkeit für die Paradiesessünde aufhielt und
einschränkte. Zwar war auch Maria als « Frucht und Glied » Adams mit
dem materiellen Kern ihres Leibes in ihm, der « Wurzel der Natur aller
seiner Nachkommen », eingeschlossen und soweit ebenfalls auf eine
bestimmte Weise dem Gesetz der solidarischen Verbindlichkeit für die
Paradiesessünde unterworfen. Alle Menschen existieren ja virtuell als

moralische Personen in Adam, sofern ihr Leib, der die Seele als Komplement

fordert, so in ihm enthalten war wie die Frucht im Samen, und so

wird auch die Seele - auf Grund einer positiven Setzung Gottes - gerade
« vermöge ihrer Beziehung zum Leibe in die solidarische Pflicht des

Besitzes und der Erhaltung der Urgerechtigkeit sowie in die Haftbarkeit
für die Preisgebung dieser Gerechtigkeit » verwickelt, und so wird der

persönliche Wille Adams « auch moralisch zu ihrem Willen ».

Da jedoch Maria zur Gottesmutter vorherbestimmt war, ist ihr Leib
von vornherein zur Vereinigung mit der uranfänglich durch den
übernatürlichen Personalcharakter geprägten Seele bestimmt. Das bedeutet
einesteils, daß «ihre gliedliche Verbindung mit Adam von vornherein

ganz und gar der gliedlichen Verbindung mit Christus untergeordnet »

ist ; Maria steht schon im Anfang ihres Daseins in engerer Gemeinschaft

mit Christus als mit dem Stammvater ; andernteils liegt darin,
daß für Maria die Notwendigkeit, in die Erbsünde verstrickt zu werden,
ein « Debitum mere materiale » war.

Damit möchte Sch. einen Mittelweg bahnen zwischen der Annahme



348 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

eines « Debitum proximum » und jener eines « Debitum remotum ». Er
will einerseits - die Meinung vom « Debitum proximum » abschwächend -
die Notwendigkeit, von der Erbsünde erfaßt zu werden, sich nur auf
Marias Natur erstrecken lassen, nicht auch auf ihre Personalität ; anderseits

möchte er - stärker als die Verfechter eines « Debitum remotum » -
den Charakter der Erlösungsgnade in Maria gewahrt wissen, damit aber
auch - stärker als die Meinung vom « Debitum proximum » - die
Vorherbestimmung Marias zur Geltung kommen lassen.

Dieser Vermittlungsvorschlag ist allerdings - nach einer Bemerkung
von C. Feckes - kaum beachtet worden, obwohl er dessen wert sei. Sch.

will also am « Debitum incurrendi maculam » und somit an der Verhaftung

Marias an die Erbsünde auf jeden Fall festhalten. Es fragt sich aber,
ob ein solches « Debitum mere materiale » dem Gefälle zum « Debitum
remotum » hinab wirklich widersteht. « Formell, konkret und schlechthin

betrachtet, d. h. nach ihrem übernatürlichen Personalcharakter » ist
die Person Marias « jenem Gesetze entzogen und der Verstrickung in die
Sünde unzugänglich ». Das klingt immerhin so, als hätte Gott - wie
gemäß der Meinung vom « Debitum remotum » - die erwählte Gottesmutter
von vornherein beim Falle Adams der Solidarität mit ihm und dem
Gesetz der Erbsünde tatsächlich enthoben, wodurch jedes Debitum und
damit die Erlösungsbedürftigkeit Marias verneint und dem Dogma
(« intuitu meritorum Salvatoris humani generis ») nicht genügend Rechnung

getragen wäre, obwohl Sch. gemäß dem Wortlaut des Dogmas an
der für Maria bestehenden inneren « Notwendigkeit », dem Makel zu
verfallen, ausdrücklich festhalten will.

Es ist wohl nicht zu leugnen, daß Sch. neue Gesichtspunkte in die
Diskussion einbringt und scharfsinnig eine konstruktive Lösung
versucht mit Hilfe der Unterscheidung von Natur und Person. Die
theologische Erörterung, die sich damit befassen muß, wird freilich nicht alle
Ansichten Sch.s teilen ; so etwa die tragende Begriffsbestimmung des

Menschen : « Spiritus habens carnem per ipsum animatam », die außerhalb

einer an Plato orientierten Philosophie wohl kaum Zustimmung
findet. Immerhin bleibt die Tiefe und Geschlossenheit der marianischen
Sonderlehre Sch.s bewundernswert. Schließlich ließe sich das, was Sch.

einerseits über die Person (volle Selbständigkeit der menschlichen Natur)
und anderseits über die Natur (Vollständigkeit) als « einigermaßen einem

Suppositum und einer Person ähnlich », als eine « Quasi-Person » oder
« moralische Person » ausführt, vielleicht in Beziehung setzen zu der

Frage nach einem menschlichen psychologischen Ich in Christus.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 349

III.
Der dritte Artikel greift Sch.s endgültige Bestimmung des « Debi-

tum » auf, und wiederum macht M. zuverlässig mit der Eigenlehre Sch.s

aus dem Gesamtverständnis des Werkes heraus bekannt. Auch hier
steht dahinter die « Frage nach dem Grundprinzip der Mariologie ».

Die Lehre von einem « Debitum mere materiale » gründet Sch. auf den

Unterschied von Natur und Personalität. Er geht davon aus, daß gemäß
der Definition von 1854 als Subjekt des Privilegs « die Person Mariens

allein, in sich selbst und unmittelbar », bezeichnet wird, wobei aber

genau genommen - gemäß dem Sprachgebrauch Sch.s - mit « Person » die

Natur Marias gemeint ist (S. 20 Anm. 6 ; S. 22). Daher weist er - wie
600 Jahre vorher ein anderer Kölner Theologe, Albertus Magnus - die

Theorien von einer Heiligung Marias vor der Empfängnis oder vor der

Beseelung - also in ihren Eltern und Vorfahren oder im noch nicht
beseelten Fötus - zurück. Also keine Heiligung Marias in den wirkursächlichen

oder materiellen Prinzipien, sondern eine Heiligung der Seele,

da sie ja auch so unter dem Todesurteil und in Erlösungsbedürftigkeit
stand und « das tote Fleisch für eigentliche Heiligung nicht empfänglich
sei ». Damit wahrt Sch. die Universalität der Erlösungsbedürftigkeit und
der Erlösung wie auch gerade die personale Beziehung im Gnadenbegriff.

Das wird noch deutlicher bei dem neuen Argument, das Sch. hinzufügt.

Alle ihm bekannten Versuche, die Reinheit des Ursprungs Marias
näher zu bestimmen, hält er für eine « einfache theologische Ableitung
aus dem dogmatischen Begriffe der steten Reinheit ihrer Person ». Eine
solche Ableitung ist jedoch in seinen Augen schwer haltbar deshalb,
weil sie « anstatt in Maria die Natur, d. h. ihr Wesen, inwiefern es

Produkt der menschlichen Zeugung ist, durch die Person, d. h. durch die

geistige Seele heiligen zu lassen, die Heiligung der Person durch eine

vorausgehende Reinigung der Natur in ihren materiellen und effektiven
Prinzipien begründen will ». Die Natur, d. h. das Fleisch Marias als der
materielle Teil, kann nicht die als « Forma personalis » fungierende
geistige Seele informieren und heiligen. Heiligung, die für Sch. immer eine

« Informatio per inhabitationem » ist, ist nicht von der Natur her, sondern

nur von der Personalität aus möglich, wobei für Maria hinzukommt, daß

ihre Seele, weil vom Heiligen Geist als dem Prinzip ihres übernatürlichen
Personalcharakters informiert, in einer ganz besonderen Weise « Forma
personalis » ist. Also muß die Heiligung von der Personalität ausgehen,
und die vom Dogma genannte « Empfängnis » ist die « Conceptio perso-



350 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

nalis » oder « spiritalis per creationem animae ». Wie aber schon die

Formulierung : « die Person Mariens allein, in sich selbst und unmittelbar »,

erkennen läßt, ist nicht einfachhin die Person Marias, nicht die ganze
Person das Subjekt der ihr verliehenen Gnade. Nur ihre Natur, die dem
Gesetz der Solidarität unterworfen ist, bildet das formale Subjekt des

Gnadenprivilegs. Denn auf Grund ihres übernatürlichen Personalcharakters

untersteht Maria nicht dem Gesetz der Gemeinschaft der Sünde.

Umso dringlicher wird nun die Untersuchung des « Debitum », des

Verfallenseins der künftigen Gottesmutter an die Erbsünde. Das Dogma
spricht Maria im Augenblick der « Conceptio personalis » die Bewahrung
vor jedem Makel der Erbsünde zu, also die tatsächliche Behaftung mit
ihr ab. Nicht aber ist gesagt, « daß die aktuelle Sünde Adams, welche als

Sünde des Hauptes zugleich als Sünde aller Glieder dieses Hauptes gilt,
für Maria in keiner Weise als solche habe gelten können », daß also Maria
nicht einmal ideell in Adam gesündigt habe. Wie alle anderen Menschen

hätte sich Maria auf Grund ihrer von Adam abstammenden Natur die

Erbsünde zugezogen, wenn Gott ihr nicht schon im ersten Augenblick
eine « Gratia singularis » verliehen hätte, und zwar im Hinblick auf das

Verdienst des Erlösers. Sie bedurfte des Erlösers genau wie alle anderen
Menschen und befand sich - in wesentlich gleicher Lage mit allen anderen

- in der Notwendigkeit, und zwar in « einer dem betreffenden
Subjekte selbst anhaftenden », es von innen her bedrohenden Notwendigkeit,
der Erbsünde zu verfallen, « wofern Christus ihr nicht die Freiheit von
derselben verdient hätte ». Es bestand also für Maria das echte « Debitum

contrahendi peccatum originale ».

Bei der weiteren Frage nach der Art und dem Grad des « Debitum »

zeigt sich nun, daß Sch. der Lehre vom « Debitum proximum » nicht
eigentlich ablehnend gegenübersteht. Dieses ist - in seiner Darstellung -
eine der aus Natur und Personalität zusammengesetzten Person Marias
anhaftende reale Notwendigkeit, von der Erbsünde erfaßt zu werden.
Die gottgeschenkte Bewahrung verhindert dann nur die Entwicklung
dieser Notwendigkeit zur tatsächlichen Behaftung mit dem Schuldmakel,
und die Heilstat Christi wirkte dann für Maria nicht nur verdienend,
sondern - wie für alle anderen Menschen - eigentlich sühnend und
versöhnend. Dann aber möchte Sch. - unter Berufung auf das Konzil von
Trient und auf die Formel von 1854 («ab omni macula praeservata ») -
das « Debitum », die unmittelbare Notwendigkeit einer Auslieferung an
die Erbsünde, auf die Natur Marias einschränken und dadurch entschärfen.

Eine Ausdehnung des « Debitum » auch auf die Personalität Marias



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 351

wäre zwar noch nicht eigentlich der Schuldmakel selber, doch aber eine

formelle Verstrickung in die Ursünde, und würde insofern gleichsam
einen Schatten auf jene Personalität werfen, die durch einen einmaligen
Bezug auf Christus charakterisiert ist.

Anderseits möchte Sch. in der Einschränkung des « Debitum » nicht
soweit gehen wie die Meinung vom « Debitum remotum », von einer nur
entfernteren Notwendigkeit einer Verstrickung in die Erbsünde, wobei

nicht mehr die « Persona propria » erfaßt würde. Entweder würde die

Erlösungsgnade schon auf die Eltern Marias - zugunsten der Tochter -
einwirken, was aus theologischen und ontologischen Gründen nicht
möglich ist, oder Maria selber wäre - auf Grund ihrer Prädestination zur
Mutter des Erlösers - aus der Verbindlichkeit der Solidarität mit Adam

vollständig herausgenommen. Nicht nur der wirkliche Schuldmakel,
würde an Maria ausgeschlossen, sondern schon die Notwendigkeit, mit
ihm belastet zu werden. Nicht einmal mehr die ideelle Gemeinschaft
Marias mit der Sünde Adams wäre geWahrt. Es wäre nur mehr ein
« Debitum debiti », nicht ein « Debitum ipsius peccati ». Zu den
Befürwortern der Meinung eines «Debitum remotum » kann also Sch. nicht
gezählt werden.

Damit ist jetzt die Frage nach der Vorherbestimmung Marias - worauf

sich jene Meinung besonders stützt - angeschnitten. Sch. lehnt in der
gegenwärtigen Heilsordnung eine absolute Prädestination Marias ab auf
Grund von « Ineffabilis Deus » (« mérita Redemptoris », « excellentiori
modo redempta »). Es kommt ihm darauf an, in der Mariologie den

Begriff der Erlösungsgnade im vollen Sinn aufrechtzuerhalten. Die Annahme
einer absoluten Prädestination, bei deren Verwirklichung Christus weder
heilverdienend noch schuldsühnend für Maria gewirkt hätte, scheidet

für ihn - gemäß dem Wortlaut der kirchlichen Dokumente - aus dem
Bereich der Positionen aus, die ohne Gefahr gehalten werden können.

Schwierigkeiten gegenüber dem « Debitum remotum » empfindet er auch
bei Annahme einer (objektiv, durch die Sünde) bedingten Prädestination
Marias. Auch in diesem Fall wäre ja Maria im Hinblick auf das Verdienst
Christi von dem Gesetz der Solidarität mit Adam ausgenommen, und so

konnte die Ursünde in keiner Weise sich auf Maria erstrecken, und von
einer eigentlichen Sühne Christi für Maria kann kaum noch die Rede sein.

Hier nun setzt Sch.s eigener Lösungsversuch an. Mit der Lehre vom
« Debitum proximum » begreift er das Gnadenprivileg Marias im vollen
Sinn als Erlösungsgnade, behält jedoch auch die « unwiderrufüche »

Vorherbestimmung Marias im Blick, wodurch sie mit dem übernatürlichen



352 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

Personalcharakter ausgestattet ist, und läßt so die Verhaftung Marias

an die Erbsünde sich nur auf ihre Natur erstrecken, nicht auch auf ihre
Personalität. Anderseits läßt er mit der Meinung vom « Debitum remo-
tum » die Vorherbestimmung Marias zum Tragen kommen, die jedoch
das Gesetz der Solidarität für Maria nicht außer Kraft setzt, sodaß Maria,
obwohl « Wurzel und Glied Christi », zugleich « Frucht und Glied Adams »

bleibt und vom Gesetz der Erbsünde betroffen ist, nicht zwar in ihrer
Personalität, wohl aber in ihrer Natur, d. h. insofern sie eine von Adam
überkommene, durch natürliche Zeugung entstandene Natur hat. Insofern

auch hat Christus für Maria nicht nur verdient, sondern auch
gesühnt. Es war Gnade des Erlösers als solchem, die sie vor der tatsächlichen

Erbsündigkeit bewahrte.
Das ist es, was Sch. « Debitum mere materiale » nennt, und darin

sieht er die Vorzüge der traditionellen Versuche gewahrt - der Begriff
der Prädestination einerseits wie anderseits der Begriff der Erlösungsgnade,

dieser in seinem vollen Gehalt, wenn auch nicht im ganzen Umfang

- und deren Schwierigkeiten vermieden. Es besagt, daß Maria auf

Grund ihrer Natur, d. h. ihrer « materiell » betrachteten Person - aber

auch nur so - dem Gesetz der Solidarität unterstand und deshalb der

Gnade des Erlösers als solchem bedurfte.
Weitere Hinweise auf die Struktur dieses « Debitum mere materiale »

ergeben sich aus der Analyse dessen, was mit der Formulierung « materiell

» und « formell » in Bezug auf Person gemeint ist. Die Person Marias,
« formell » betrachtet, ist jener Teil ihrer Person, der sich dem materialen

Teil, der Leib-Geist-Natur, gegenüber als Form verhält, also die Personalität,

d. h. die Selbstmacht, zunächst ontologisch verstanden, nicht
psychologisch. Diese war nun aus der Solidarität ausgeklammert und
daher auch aus dem Verhaftetsein an die Erbsünde, aus dem « Debitum ».

Für Sch. gibt es in Maria kein « Debitum formale » ; eher ließe sich sogar
in seinem Sinn von einem « Indebitum personale » sprechen. Denn die

Selbstmacht Marias äußert sich ontologisch nicht - im Unterschied zu
den anderen Menschen - in einer selbstmächtigen Abkehr von Gott,
sondern vom ersten Augenblick an in einer selbstmächtigen bräutlich-
personalen Hingabe an Gott. Deshalb wird ihre Personalität in keiner
Weise von einem « Debitum » berührt.

Die menschliche Seele erschöpft sich ja nicht darin, das auf den Leib
bezogene Prinzip des Lebendigseins zu sein ; sie ist vielmehr auch das

Prinzip des Personseins. Die aus Leib und Seele zusammengesetzte
menschliche Natur verhält sich somit zur Selbständigkeit, zur Personali-



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 353

tat der Geistseele, wie die Materie zur Form. Die menschliche Natur
Marias, die in eins gesetzt wird mit ihrer « materiell » betrachteten Person,
meint also nicht ihre Personalität, die ihre Person eigentlich zur Person

macht, sondern das, was ihre Person besitzt, den materialen Teil ihres
Wesens, eben ihre Leib-Geist-Natur. Dabei besteht zwischen der Geistigkeit

der Seele und der Personalität nicht ein realer, sondern ein nur
virtueller Unterschied, d. h. die Seele stellt sich « zweiteilig » dar, ohne in
zwei Teile zu zerfallen. Dieser Unterschied - distinctio rationis cum
fundamento in re - berechtigt nun aber, von einem « Debitum mere
materiale » zu sprechen - unterschieden von dem bei Maria obwaltenden
« Indebitum formale» =« personale ». Denn in erster Linie ist ja der
materiale Teil der menschlichen Person, eben die Leib-Geist-Natur,
unter das Gesetz der Solidarität und damit in die Reichweite des « Debitum

incurrendi maculam » gestellt, weshalb dieses auch « Debitum naturale

» genannt werden kann.
Einzubeziehen ist hier noch die von Sch. im Schöpfungstraktat und

in der Christologie verwendete Unterscheidung zwischen moralischer

Person, d. h. der vollständigen Leib-Geist-Natur des Menschen, der
« materiell » betrachteten Person, und physischer Person, d. h. der konkret

existierenden und selbstmächtigen Person, also der « formell »

betrachteten Person, der Personalität, der Selbstmacht, die als solche

immer eine existierende Person voraussetzt. Da nun alle Menschen als

moralische Personen virtuell in Adam eingeschlossen waren - der Leib
wie die Frucht im Samen ; auf bestimmte Weise auch die Seele ; der Wille
als « natura », nicht als « liberum arbitrium » -, wird auch die Seele «

vermöge ihrer Beziehung zum Leibe » in die Solidarität mit Adam verwickelt
und daher in ihrer Ganzheit, auch als Prinzip des Personseins, bei der

Vereinigung mit dem Leib von der Verhaftung an die Erbsünde
« Debitum » und von der Behaftung mit ihr erfaßt. Bei Maria ist nun aber
zunächst der Eintritt des Schuldmakels durch Gott ausgeschlossen ; das

« Debitum » sodann kann ihre Seele nur als Prinzip des Lebendigseins
betreffen ; denn als das - virtuell davon verschiedene - Prinzip des Personseins

ist sie schon seit dem ersten Augenblick durch eine einmalige moralische

Personeinheit mit dem Heiligen Geist ausgezeichnet, und ihre
Personalität äußert sich ontologisch - im Unterschied zu den anderen
Menschen - nicht in einer selbstmächtigen Abwendung von Gott,
vielmehr in einer selbstmächtigen Hingabe an Gott. Mit dem « Debitum
mere materiale » « naturale » läßt sich der Ausschluß des « Debitum
formale », d. h. das « Indebitum personale » sehr wohl vereinbaren. Bei ihr

23



354 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

wird das « Debitum naturale » nicht bloß tatsächlich wirkungslos,
sondern in sich selbst kraftlos gemacht. Ihre Personalität wird in keiner
Weise, nicht einmal durch das « Debitum » vom Leib her, von der Natur
aus infiziert. Diese Personalität formt ihre Natur so sehr, daß Maria
« tatsächlich niemals eine aktuelle Regung der unordentlichen Begierlich-
keit empfunden hat ». Ihr Fleisch war dem Geist so untergeordnet, daß

es « überhaupt nicht ohne vorgängige Zustimmung des vernünftigen Willens

sich regen konnte ». Damit hat Sch. erreicht - und das war sein

Anliegen gegenüber den Versuchen, die im Mittelalter gemacht und schon

von den großen Theologen der Hochscholastik zurückgewiesen wurden -,
daß die Heiligung der Person Marias nicht durch eine Reinigung der
Natur (in ihren materiellen und effektiven Prinzipien) begründet wird,
sondern umgekehrt die Reinigung der Natur Marias, d. h. ihres Wesens,
sofern es das Produkt der menschlichen Zeugung ist, durch die Heiligung
der Person, d. h. der Geistseele.

Daraus folgt dann, man könne « nicht schlechthin sagen, Maria
habe in Adam gesündigt ». Sie ist ja « nur deshalb als Tochter Adams
geschaffen worden, weil sie die Mutter des Erlösers sein sollte ». Darum war
« ihre gliedliche Verbindung mit Adam von vornherein ganz und gar der

gliedlichen Verbindung mit Christus untergeordnet ». Mit Recht erblickt
Sch. Maria am Ursprung ihres Lebens eher und mehr in Gemeinschaft
mit Christus als mit Adam. Wohl hat Adam für Maria mitgesündigt, d. h.
« für Maria die 'Iustitia originalis', welche sie in ihm empfangen hatte,
mitverwirkt und verloren ». Aber Maria hat - im Unterschied zu allen
anderen Menschen - nicht in Adam gesündigt, da ihre Personalität, ihr
Wille als « liberum arbitrium » und die Selbständigkeit des Geistes von
vornherein gemäß dem Heilsratschluß Gottes auf Christus bezogen war
und deshalb keineswegs von Adam mitrepräsentiert werden und folglich

auch nicht unter das Gesetz der Solidarität mit Adam und unter
das Gesetz der Verhaftung an die Erbsünde miteinbegriffen sein konnte.
Neben und über dem « Debitum naturale » steht das « Indebitum personale

». Durch eine besondere Gnade wurden « die Folgen ihres natürlichen
Ursprungs und Wesens auf Grund der ihr in und mit der Erschaffung und
Eingießung der Seele erteilten Weihe zur Mutter Christi verhindert ».

Nicht zu vergessen ist ja eine von der menschlichen Person nicht
trennbare Dimension, der Bezug auf Gott. Die menschliche Person ist
wegen ihrer Endlichkeit « nicht unbedingt Person für sich ». Auf Grund
der « Potentia oboedientialis » ist sie prinzipiell offen auf Gott hin und
kann so « einem höheren Ganzen angehören ». Die personale Selbstmacht



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 355

des Menschen hat somit nicht nur die ontologische Funktion, Leib und
Seele zu einem unmitteilbaren Ganzen zusammenzuschließen ; sie ist
zugleich der Möglichkeit nach auf Gott bezogen. Die Seele kann, «

obgleich dem Körper gegenüber dessen Eigentümerin und Beherrscherin,
doch Gott gegenüber ihre Selbständigkeit verlieren und, mit ihm eins

werdend, sich zu ihm in ähnlicher Weise verhalten wie der Leib zur geistigen

Seele ». An die Stelle der absoluten Selbstmacht und der Negation
einer Vereinigung mit einem « höheren Ganzen » tritt die relative
Selbstmacht, wodurch Gott der Zielpunkt dieser Selbstmacht wird. Allerdings
muß dieses Aufgeben der absoluten Selbstmacht dem Menschen von
Gott - durch Aktualisierung der « Potentia oboedientialis » - gnadenhaft
geschenkt werden. Darum spricht Sch. in diesem Zusammenhang von
einer « Person übernatürlicher Art und Ordnung ». Diese ist dann nicht
mehr charakterisiert durch Negation der Vereinigung mit jeder anderen,
auch der göttlichen Personalität, nicht durch absolute Selbstmacht,
vielmehr durch selbstmächtige und « bräutliche » Hingabe und Anglie-
derung an Gott. Dadurch wird die durch natürliche Subsistenz konstituierte

menschliche Person um eine neue Realität, um eine neue «

substantielle » Relation reicher, welche hinwieder die natürliche Personalität

- nach einer Andeutung Sch.s - auf ähnliche Weise durchformt wie
die Geistseele den Leib. Der so begnadete Mensch bleibt Eigentümer
seiner selbst ; aber mit der Gnade mitwirkend hat er sein Selbst Gott in
selbstmächtiger Hingabe übereignet und angegliedert. Auf diese Weise

nun ist Maria durch ihren in der Gottesmutterschaft eingeschlossenen
übernatürlichen Personalcharakter, durch « ein durchaus einziges
Verhältnis der Person Marias zu der einzig erhabenen Person ihres Sohnes »,

einzigartig « Gott angegliedert » und eine « Person übernatürlicher Art
und Ordnung », ähnlich wie Christus durch seinen Personalcharakter,
d. h. durch die ganz besondere Beziehung seiner menschlichen Natur zum
Logos, göttliche Person ist. Sch. lehnt es ab, « daß die Gnade der Mutterschaft

in dieser Gestalt erst später verliehen worden sei », obwohl die

geistig-bräutliche Vereinigung Marias mit dem Logos sich erst vollendet
in der leiblichen Empfängnis des Logos. Er hält dafür, daß « in und kraft
der Idee Gottes die ganze Existenz ihrer Person mit ihrer Beziehung zu
der göttlichen Person ihres Sohnes in ähnlicher Weise verwachsen ist wie
die Existenz des Fleisches Christi mit seiner hypostatischen Union ».

Sie ist, in vollem Sinn physische Person bleibend, mit dem Heiligen Geist

zu einem Ganzen verwachsen und bildet mit ihm « eine moralische Person

». Und diese Einheit ist nicht nur übernatürlich und frei geschenkt,



356 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

sondern im Sinne Sch.s geradezu « hypostatisch ». Die Gottvereinigung
Marias gehört zu der « wesentlich höheren Ordnung der hypostatischen
Union ». Maria muß eine « Person übernatürlicher Art und Ordnung »

genannt werden, weil ihre uranfängliche Verbindung mit dem Heiligen
Geist ein völlig unverdientes und unverdienbares Gnadengeschenk ist
und ihr Personalcharakter - ähnlich wie der Personalcharakter Christi
selber - « hypostatisch » ist, nicht akzidentell, nicht trennbar. Die göttliche

Mutterschaft Marias, mit dem ersten Augenblick ihres Daseins

beginnend, konnte so « das ganze innere Leben Mariens so umwandeln,
daß sie in noch weit höherem Maße als der Apostel sagen konnte : 'Ich
lebe, doch nicht ich, sondern Christus lebt in mir' ».

Wiederum tritt hier die in Sch.s Tendenz liegende Analogie Christus-
Maria zu Tage. Auch Maria wird im ersten Augenblick ihres Daseins

- analog zur Menschheit Christi - in ein ontologisches Gehorsamsverhältnis

zum Logos aufgenommen, bleibt aber im vollen Sinn menschliche
Person. Ihre natürliche Selbständigkeit wird - anders als jene der menschlichen

Natur Christi - nicht aufgehalten, sondern infolge der moralischen
Personeinheit mit dem Heiligen Geist « umgewandelt » zur selbstmächtigen

Hingabe, und von der ontologischen « Conversio ad Deum » so
durchherrscht, daß sie eine « Person übernatürlicher Art und Ordnung » ist
und in der Mitte zwischen Christus und den anderen Menschen stehend

genannt werden kann.
Als Voraussetzung hierfür wird schließlich sichtbar die Auffassung

Sch.s vom Verhältnis der Mutterschaft Marias zur heiligmachenden Gnade.

Wird die Mutterschaft nicht rein physiologisch, sondern auch personal

aufgefaßt, dann steht sie einmal mit der Gnade in einem « moralisch

notwendigen Zusammenhang ». Würde verlangt Würdigkeit. Überdies
aber schließt sie die Adoptivkindschaft « innerlich und in eminenter Weise
teils virtuell, teils formell in sich ein » ; sie ist ja « nichts anderes als das

der Mutter geschenkte und eingegossene Wesen ihres Sohnes », eine

« übernatürliche, geistige Vereinigung der Person Mariens mit der
göttlichen Person ihres Sohnes ». Die göttliche Mutterschaft, der
Personalcharakter Marias, wäre demnach ein Prinzip persönlicher Heiligung
(«forma sanctificans »), wiederum analog zur hypostatischen Einigung,
aber abweichend von Albertus Magnus, Thomas und anderen. Anderseits
stützt Sch. durch die Beschränkung des « Debitum proximum » auf die

gegenüber der Personalität unterschiedene Natur Marias hinwieder seine

Meinung vom Personalcharakter Marias.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 357

Schließlich die - von M. jeweils einbezogene - Frage nach den

geschichtlichen Wurzeln der Ansicht Sch.s. Sie stößt zunächst auf Anselm

von Canterbury (« in Adam persona infecit naturam, in nobis natura
inficit personam »), dessen Text zum eisernen Bestand der scholastischen

Erbsündenlehre gehört ; ferner auf Thomas von Aquino für die Erläuterung

des Anselm-Textes und für den logischen Vorrang der « Actio
unitiva » gegenüber der « Actio productiva » bei der Inkarnation, wobei
Sch. aber weiter geht als Thomas ; weiterhin auf Kardinal Cajetan, der

erstmals « claris et distinctis verbis » (C. Balic) von einem « Debitum »

Marias sprach, wobei er herausstellte, daß das Freibleiben von der
tatsächlichen Behaftung mit der Erbsünde nicht ohne weiteres das Freisein

von der Verhaftung an sie einschließt; daß dieses «Debitum» eine reale

und konkrete Notwendigkeit ist (« in propria persona ») und daß der
Unterschied zwischen « Macula » und « Debitum » in dem Unterschied
zwischen Natur und Person begründet ist, was für Sch. ein tragender
Gedanke ist. Eng schließt sich Sch. an Johannes Duns Scotus an, bei dem

er eine Grundlage für seine Sonderlehre vom Personalcharakter zu finden

glaubt ; das ist namentlich in der Erklärung des « Primum instans concep-
tionis » zu beobachten, bei der Unterscheidung von drei logischen «

instantia » (Seinsmomenten) in dem ersten zeitlichen Augenblick, wobei er
freilich - anders als Scotus - das « Debitum proximum » nicht mehr « in
der stärksten Form» gelten läßt, sondern auf die Natur Marias beschränkt.
Die « Tendenz der Ursünde, auch für Maria mitzugehen », bleibt als

solche erhalten, wenn ihr auch die Kraft genommen ist, sich auf die

Personalität Marias auszudehnen ; im zweiten logischen « instans » ist die

Natur Marias mit einem realen und konkreten « Debitum » belastet und
ihre Personalität von ihm bedroht ; der schuldhafte Mangel der
übernatürlichen Urgerechtigkeit liegt logisch vor der ebenfalls im zeitlich
ersten Augenblick erfolgten Begnadung der Natur Marias ; Maria wäre
also wegen der Abkunft von Adam der Paradiesesgnade beraubt gewesen,

wäre ihr nicht auf das Verdienst Christi hin sofort das Heil geschenkt
worden ; im dritten logischen Moment - immer innerhalb des ersten
zeitlichen Augenblicks - war daher die Personalität Marias, weil auf den

Logos bezogen, vom « Debitum » nicht berührt und nicht mehr bedroht
und ihre Natur nur insofern behaftet, wie sie Frucht und Glied Adams
ist, nicht aber wie sie « Wurzel und Glied Christi » ist, sodaß das « Debitum

» wirkungslos gemacht war. Das « Debitum naturale » ist mithin
durch das intensivere « Indebitum personale » entmachtet, und - worauf
es Sch. ankam - die Reinigung der Natur Marias, d. h. ihres Wesens als



358 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

eines Produktes menschlicher Zeugung, hat ihren Grund in der Heiligung
der Person Marias, d. h. der Geistseele, nicht aber umgekehrt.

Zu rechnen ist endlich auch mit einem Einfluß von Bischof J.
Th. Laurent7, der sich selber auf Franz von Sales und Alfons von Liguori
beruft und - nach M. - an manchen Formulierungen Sch.s wiederzuerkennen

ist. Sch. hat - neben seinen französischen, italienischen und
englischen Quellen - auch die Soteriologie und Mariologie von J. H. Oswald -
der « als Repräsentant der theologischen Romantik des 19. Jahrhunderts »

anzusprechen ist (H. J.Brosch) - genau gekannt und ihren Einfluß
aufgenommen und insofern den Boden einer kritischen Mariologie verlassen 8.

Endlich versucht M., durch eine «dogmatische Reduktion» die in
einer - notwendig antithetischen - Darstellung erschlossene Lehre Sch.s

für die mariologische Diskussion nutzbar zu machen, wobei auch hervortritt,

wieweit die Eigenlehren Sch.s in manchen Punkten noch auf ihre
dogmatischen Wurzeln hin zu untersuchen sind. Die Mariologie und ihre
Geschichte wird dem Verfasser Dank wissen dafür, daß er der nicht
leicht durchschaubaren Lehre Sch.s mit Umsicht und mit dem Blick
auf das Ganze der Theologie Sch.s nachgegangen ist und dabei deutlich
herausgearbeitet hat, daß für Sch. der Personalcharakter Marias, die
« gottesbräutliche Mutterschaft », der Schlüssel zur Mariologie ist wie der
Unterschied zwischen Natur und Person deren Kern, sodaß in der Mariologie

- ähnlich wie in der trinitarischen und der christologischen Spekulation

- ein Fundament der dogmatischen Theologie zum Tragen käme.
Bleibt noch die Frage, ob und wieweit die Ausführungen Sch.s den
Methodensätzen entsprechen, in denen er einen einzigen Wurzel-, Sach- und
Erkenntnisgrund für die Entwicklung eines Geheimnisses gelten läßt
(1. Buch n. 916 f.).

IV.

Der vierte Artikel, ein Referat vom dritten internationalen Mario-
logen-Kongreß in Lourdes 1958 (Maria et ecclesia), geht davon aus, daß

Maria nach alter Überlieferung als Urbild der Kirche gesehen wird. Er
ist gedacht als Beitrag « zu der Frage nach dem methodischen Ansatz

7 «Die heiligen Geheimnisse Mariä, der jungfräulichen Gottesmutter, in einer
Reihe von Predigten dargestellt », Mainz 1856 und 1870.

8 H. J. Brosch : Deutsche Theologen des 19. Jahrhunderts in der Frage der
heilsgeschichtlichen Stellvertretung der Menschheit durch Maria : « Scheeben wie
Oswald sind geradezu Exponenten der Verbindung von Kerygmatik, Frömmigkeitslehre

und Theologie im 19. Jahrhundert » (Die heüsgeschichtliche Stellvertretung der
Menschheit durch Maria, hrsg. von C. Feckes [Paderborn 1954] S. 298).



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 359

für die Frage nach der Stellung Mariens in der Kirche ». Dieses Referat
hatte zum Gegenstand des Kongresses eine besondere Beziehung, sofern

es gerade Scheeben war, der die Bedeutung des Zusammenhangs zwischen
Maria und Kirche - nach jahrhundertelanger Vergessenheit - als erster
wiedererkannte.

Da Christus selber das Urbild der Kirche ist und Maria nicht auf gleiche

Weise und in derselben Hinsicht Urbild der Kirche sein kann, « wenn
das 'und' zwischen Christus und Maria eine theologische Legitimität
haben soll», wird zuerst die Urbildlichkeit Christi für die Kirche beschrieben

und erst im Anschluß daran die Frage nach der Stellung Marias in
der Kirche untersucht : I. Versuch einer Wesensbestimmung der Kirche
im Anschluß an die Enzyklika « Mystici Corporis» (571-575) ; II. Die
Stiftung der Kirche als Fortsetzung der Salbung Jesu mit dem Heiligen
Geist (575-590) ; III. Der methodische Ansatz für die Frage nach der

Stellung Mariens in der Kirche (590-610).
Zum Verständnis der Botschaft von Jesus als dem Christus wird der

biblische Befund erörtert und die Enzyklika « Mystici Corporis » zu Rate

gezogen. Die Salbung Jesu mit dem Heiligen Geist setzt sich fort in der

Stiftung der Kirche, die das « Mysterium der einen Person des Heiligen
Geistes in Christus und uns ist », nicht so sehr eine Fortsetzung der
Inkarnation wie eine Fortsetzung der «Salbung» Jesu mit dem Heiligen
Geist. Gerade nun mit der heilsgeschichtlichen Kontinuität der Kirche,
die im Anschluß an ihren heilsgeschichtlichen Ursprung erörtert wird, sei

eine Möglichkeit gegeben, Maria als Urbild der heilvermittelnden Tätigkeit

der Kirche zu verstehen, eben im Zug der heilsgeschichtlichen
Kontinuität der Kirche in einem unvertauschbaren und unersetzbaren Sinn.

Die Salbung Jesu und seine messianischen Ämter scheinen sich in
den Glied-Personen der Kirche fortzusetzen, und zwar sowohl in den

Trägern hierarchischer Ämter wie in den Trägern kirchlicher « Dienste ».

Wann immer eine Amtsfunktion in der Kirche ausgeübt wird, ist der von
Christus ausgehende Heilige Geist bestimmendes Mitprinzip dieses

Handelns, wobei der sakramentale Charakter als die bleibende und
unzerstörbare Disposition für diese Präsenz des Heiligen Geistes angesehen
werden kann. Die Glied-Person handelt mit unverlierbarer Personhaftig-
keit, aber in ihrem Handeln - ungetrennt und unvermischt - ereignet
sich das Mysterium der Präsenz des unsichtbaren, unerschaffenen, vom
Christus am Kreuz verdienten Spiritus Christi, und so wird die Kirche
als der Raum, in dem die Begegnung des Einzelmenschen mit Christus
und Gott in der durch die Kirche vermittelten Gnade geschieht, primär



360 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

konstituiert durch die sakramentalen Siegel als bleibende und
unzerstörbare Disposition für die Präsenz des Heiligen Geistes in der
heilvermittelnden Funktion der Glied-Personen. Christus wirkt im Menschen

das Heil durch den von ihm verdienten Heiligen Geist, der « in seinem

Namen » handelt, und derselbe Geist, der das « Principium » für die mes-
sianischen Amtsgnaden Jesu ist, wird auch in der Funktion der
kirchlichen Amtsträger wirksam : Ein Geist in vielen Personen. Damit aber

erscheint Christus nicht nur als das Haupt, sondern auch als das Urbild
der Kirche, wie auch das sakramentale Siegel als « Constitutivum
formale » der Kirche. Wenn auch zu sagen ist, daß die Salbung Jesu mit dem

Heiligen Geist sowohl die heiligmachende Gnade wie die messianische

Amtsgnade zur Folge hat, so scheint doch besonders diese für die
Wesensbestimmung der Kirche von Bedeutung zu sein.

Von daher rückt nunmehr die Mutterschaft Marias als eine Amtsgnade

in das Blickfeld des nach ihrer Stellung in der Kirche Fragenden.
Vielleicht läßt sich sagen - und damit klingt schon Sch.s Auffassung an -,
die konsekratorische Amtsgnade ihrer Mutterschaft sei eine sekundäre
Vorbildursache für das Taufsiegel, ohne daß Maria alle den Organen der

Kirche verliehenen Amtsgnaden zugesprochen werden, wie etwa im
unechten Mariale unter dem Namen des Albertus Magnus.

Bevor nun dieser Gedanke entwickelt wird, stellt M. den analogen
Charakter der Eva-Maria-Parallele heraus, die bei der Frage nach einer

Mitwirkung Marias bei der Erlösung sonderlich ins Spiel gebracht wird,
wie auch den Strukturunterschied zwischen Heilsvermittlung und
Heilsempfang, den Unterschied zwischen Amtsgnade und heiligender Gnade,
der in der Frage nach einer heilsgeschichtlichen Stellvertretung beim
Werk der Erlösung zu beachten ist. Es ist eine kurze Auseinandersetzung
mit einigen Vorschlägen zur Stellung Marias in der Kirche, und sie kommt
zu dem Ergebnis, daß Maria nicht als auf der Seite Christi stehend gesehen

werden darf, nicht im Gegenüber zu den Erlösten, nicht über der

Kirche oder zwischen Christus und Kirche stehend. Dagegen stehe nun
einmal der unaufhebbare Unterschied zwischen dem zweiten Adam
Christus, der Gott ist, und der zweiten Eva Maria, die ein Geschöpf ist.

Damit sei indes nicht ausgeschlossen, daß Christus auch Menschen für die

Zuwendung des in seinem Selbstopfer vollbrachten Heils in Dienst

nimmt, und besonders von Maria sei zu sagen, daß Christus sie wie sonst

keinen Menschen zur Durchsetzung seines Heilswillens und Heilswirkens
in Anspruch nimmt, wie es an ihrer Prädestination zur leiblichen und

geistigen Mutterschaft sich aufzeigen lasse.



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 361

Endlich wird in Verbindung mit den ekklesiologischen Ausführungen

auf eine mögliche Perspektive für die Sicht der Stellung Marias in der
Kirche hingewiesen. Es geht hier darum, inwiefern Maria auf ihre Weise
ein Urbild der Kirche ist, und zwar nicht nur hinsichtlich des Empfanges
ihres eigenen Heils, sondern auch hinsichtlich eines möglichen
Zusammenhanges zwischen ihrer Salbung mit dem Heiligen Geist und dem
Taufsiegel, obwohl sie als Heil-Empfangende nur für sich tätig sein kann,
wogegen sich aus der leiblichen und geistigen Mutterschaft als einer
heilvermittelnden Amtsfunktion eine nicht nur fürbittende, sondern auch

objektive Bedeutung Marias zu ergeben scheint für das Ganze der Kirche und
ihre heilsgeschichtliche Kontinuität.

In diesem letzten Teil, der sich dem Thema « Maria - Kirche » direkt
zuwendet, werden jetzt - gemäß einem Hinweis von M. auf die drei
früheren Artikel - die Gedanken Sch.s über die Prädestination Marias,
über die Gnade der Mutterschaft, über den Personalcharakter, über die
unbefleckte Empfängnis, über das « Debitum » eingesetzt. Die Mutterschaft

Marias, von ihrer « unwiderruflichen » Prädestination her gesehen,
ist in erster Linie ein heilsgeschichtliches, dem Erlösungswerk Christi
dienendes Amt, primär also nicht für Heil und Heiligung ihrer Person

bestimmt, und die Ausführung der Prädestination kann nicht im eigentlichen

Sinn abhängig sein von dem Vollzug der dazu erforderlichen Akte
Marias. Gerade an Maria wird sichtbar, daß eine Amtsgnade ihrer Struktur

nach in erster Linie der Durchsetzung des Heilswillens Gottes dient
und auch gegen die wirkliche oder mögliche Sündigkeit des Amtsträgers.

Von hier aus fällt dann Licht auf die unbefleckte Empfängnis Marias.
Der Personalcharakter, der in der gottesbräutlichen Mutterschaft
besteht, wurde ja, wie Sch. annehmen zu können glaubt, Maria im ersten

Augenblick des Daseins verliehen. Dabei ist die Mutterschaft Marias als

eine « Gratia consecrans » zu betrachten nach Art des sakramentalen
Siegels, die zwar mit der heiligmachenden Gnade verbunden ist, aber im
Unterschied zu dieser eine universale Bedeutung haben kann ; sie

verleiht « konsekratorische » Heiligung als Disposition für die « sanktifika-
torische» Heiligung, wobei der Heilige Geist als Spender dieser Gnade
mitzudenken ist. An dieser Stelle ist der Unterschied zwischen der konsekra-
torischen Heiligkeit Christi, d. h. seinen messianischen Amtsgnaden, und
jener Marias zu erkennen. Bei Maria stößt diese konsekratorische Heiligung

auf heilsgeschichtlich einmalige Weise mit der Sünde zusammen,
nämlich mit dem « Debitum mere materiale », d. h. dem « Debitum naturale

», dem ein « Indebitum personale » gegenübersteht, sodaß für sie



362 Zur Mariologie bei M. J. Scheeben

nur der Leib-Geist-Natur nach, nicht auch der Personalität nach, die
reale Notwendigkeit bestand, der Erbsünde zu verfallen, sowie das
Angewiesensein auf die Erlösung durch Jesus Christus. « Insofern nun die Gnade

der Mutterschaft Mariens die Struktur eines sakramentalen Charakters

hat, scheint sich hier eine Perspektive zu eröffnen, die objektive, universale

Bedeutung Mariens für die Kirche zu beschreiben. Wenn auch der

zum Dienst in der Kirche befähigende sakramentale TaufCharakter von
seinem Ursprung her eine Teilnahme an der konsekratorischen Heiligkeit
Christi selbst ist, so hat doch die konsekratorische Heiligkeit Mariens
insofern eine exemplar-ursächliche Bedeutung für alle Glieder der Kirche,
wie in Maria erstmalig Heiligkeit und (mögliche) Sündigkeit zusammengestoßen

sind » (S. 601 ; Sperrung von M.).
Diesen Gedanken führt differenzierend weiter der letzte Abschnitt :

« Die konsekratorische Salbung Mariens als 'causa exemplaris secundaria'

für unseren sakramentalen Taufcharakter ». Es lasse sich wohl sagen,
daß Maria in der heilsgeschichtlichen Reihe der durch das Taufsiegel in
die Kirche Eingegliederten die erste Stelle einnimmt und in diesem Sinn
das Urbild für alle Folgenden ist. In dieser Perspektive könnte die objektive

(nicht nur fürbittende in der Communio sanctorum) geistige Mutterschaft

Marias etwa in dem Sinn gesehen werden, in dem Sch. ausführt,
der Personalcharakter Marias (« gratia maternitatis » als « gratia conse-

crans ») sei das Vorbil der Kirche (5. Buch n. 1612). Dann wäre, wie die
konsekratorische Salbung Jesu die « Causa prima » des TaufSiegels ist,
die konsekratorische Salbung Marias, die Gnade der Mutterschaft, in
analogem Sinn als eine « Causa secundaria » des Taufsiegels anzusprechen.
Weiterhin hätte Maria durch ihr Leben und Leiden mit Jesus es sich aus
Gnade verdient, in einem objektiv-urbildlichen Sinn die Mutter aller anderen

Glied-Personen der Kirche zu werden. Sie wäre ferner nicht nur durch
ihren großen Glauben ein Vorbild zur Nachahmung in der Entgegennahme

des Heils, vielmehr auch ein von Christus in Dienst genommenes
(« instrumentaliter ») Urbild aller Erlösten in einem über sie hinausweisenden

objektiven Sinn, wobei noch zu betonen ist, daß die Urbildlichkeit
der Salbung Marias sich nur auf die nicht-hierarchischen konsekratorischen

Gnaden, etwa das Taufsiegel, erstrecken kann.
Es war das Anliegen des Verfassers, die Unerläßlichkeit der Frage

nach der Urbildlichkeit Christi hervorzuheben, wenn die Frage nach der

Urbildlichkeit Marias zureichend gestellt und beantwortet werden soll.

Damit verwirklicht er selber das, was sich aus seiner Darbietung der

Überlegungen Sch. s - in den vier hier besprochenen Arbeiten - sofort



Zur Mariologie bei M. J. Scheeben 363

ergibt : der christozentrische Charakter der Theologie Sch.s, auch und
gerade der Mariologie. In all ihrer Herrlichkeit ist Maria die
Hochbegnadete, eine Erlöste wie alle Adamskinder ; sie wird ganz und immer im
Zusammenhang mit Jesus Christus gesehen, immer im Lichte Christi
geschaut ; alles, was sie ist, hat sie von Gott um Christi willen und für
das ganze Christusgeheimnis. Besonders in der großen Idee, in der

- nach Sch. - die einzelnen Wahrheiten über die Gottesmutter zusammengefaßt

und verständlich gemacht werden, in ihrem übernatürlichen
Personalcharakter, der in der gottesbräutlichen Mutterschaft besteht, wird
das, was Maria ist, nach Analogie mit der Konstitution Christi gefaßt.
Es ist das Verdienst von M., in den vier Veröffentlichungen die Sonderlehren

Sch.s eigens untersucht und - nicht ohne auf schwächere oder noch

zu klärende Punkte hinzuweisen - zuverlässig erschlossen zu haben.

Jedenfalls hält die Geschichte der Mariologie fest, daß Scheeben die
Linie der mit Köln in Verbindung stehenden Theologen, die zugleich als

große Mariologen gelten, würdig fortsetzt : eines Rupert von Deutz,
Albertus Magnus, Johannes Duns Scotus, Petrus Canisius.


	Zur Mariologie bei M.J. Scheeben

