Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik
Autor: Schmdlz, Franz-Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ-MARTIN ScamorLz OP

Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin

und moderne Politik

Fiir viele mag es miifig, ja nutzlos erscheinen, daBl wir uns heute
mit der mittelalterlichen Institutionenproblematik befassen. « Mittel-
alter » bezeichnet ja im Verstdndnis vieler eine Zeit, die, vom Gang der
Geschichte lingst in die Archive verbannt, iiberholt und durch Neues ab-
gelost ist. Vor allem wenn es sich um die politischen Institutionen jener
historischen Epoche handelt, glaubt der moderne Geist, da man sie
getrost auf sich beruhen lassen kann. Was haben sie uns auch zu sagen,
die wir lingst Biirger einer universalen Welt geworden sind, entwachsen
mittelalterlicher Enge und bereits hineingestellt in die anbrechende Zu-
kunft interplanetarischer Systeme ?

Dieser Auffassung stehen mehrere, wissenschaftlich gut fundierte
Meinungen entgegen, die eine Beschiftigung mit den politischen Institu-
tionen des Mittelalters sehr wohl zu rechtfertigen vermoégen. Einmal ist
die ganz allgemeine Tatsache zu erwihnen, daB spitere geschichtliche
Epochen sich nie ganz freimachen von der historischen Tradition, aus der
sie erwachsen sind. Das gilt in besonderem MaBe von der ungeheuren
geistigen Kraft des hohen Mittelalters, die weiterwirkt und die z. B.
Friedrich Heer zu der beachtenswerten Feststellung genétigt hat : « Der
Westen wie auch die 6stliche Welt unserer Tage leben in breiten Berei-
chen vom Erbe des hohen Mittelalters » 1.

Als zweiter und bei weitem wichtigster Grund, warum wir es nicht
nur fiir gerechtfertigt, sondern sogar fiir notwendig halten, uns mit der
Politik des hohen Mittelalters zu befassen, ist die schon erwidhnte spezi-
fische Problematik unserer Tage : die sich anbahnende Epoche einer

1 Friedrich HEER : Mittelalter. Kindler Verlag, Ziirich 1961, 747 S.



150 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

universalen Weltgesellschaft, die neue Probleme mit sich bringt, die mit
der herkémmlichen Terminologie und mit den alten Formen der Wissen-
schaft aus der Nationalstaatendra nicht gelést werden koénnen. Neue
politische Ordnungseinheiten sind im Entstehen, die {iber den bisherigen
einzelstaatlichen Formen errichtet werden und so der verdnderten Situa-
tion Rechnung tragen sollen. Damit ist auf einen Schlag das Mittelalter
aktueller geworden ; es wird doch vom selben charakteristischen Merkmal
getragen, das auch unsere Zeit auszeichnen soll : von der universalen
Ordnungseinheit, in der die gesamte zivilisierte Menschheit einbezogen ist.

Die mittelalterliche Ordnungseinheit

Wenn man schon das Wagnis unternimmt, die heutige Welt mit der
des Mittelalters in einem Vergleich zusammenzubringen, mu3 man sich
allerdings einer wesentlichen Unterscheidung bewuBt sein. Von Einheit
und Universalitdt in der heutigen Welt kann allenfalls die Rede sein,
wenn man sich auf die empirische Ebene beschriankt, auf der der Fort-
schritt der Technik eine rapide Uberwindung rdumlicher Distanzen und
auf der die Entwicklung der Kommunikationsmittel eine ebenso rapide
Ubermittlung von Nachrichten ermoglicht hat. Dagegen sind wir weit
davon entfernt, von einer Einheit in dem Bereiche sprechen zu kénnen,
den wir uns seit Marx « geistigen Uberbau » zu nennen angewéhnt haben.
Das war im Mittelalter gerade umgekehrt. Von einer Einheit im ersten
Sinne konnte keine Rede sein ; das bedarf keiner Erldiuterung. Mittel-
alterliche Ordnungseinheit ist nur im geistigen, kulturellen, ja religitsen
Bereich zu suchen. Die Universitas Christiana wurde von der Theologie
her entworfen, der freilich ein philosophisches Menschenbild zugrunde-
lag, eine gemeinsame Natur, die allen Menschen zukam, die ihre Aktuali-
sierung von der transzendenten Realitit her erfuhr. Diese Realitdat war
klar genug erkannt, um auch die politische Realitit durchformen zu
konnen. Es ist wichtig festzuhalten, daB auf diese Weise eine gemeinsame
geistige Basis vorhanden war, die theologisch durch den Glauben an Gott,
an Christus und an die eucharistische Institution und ihre verbindliche,
verbindende Sozialwirksamkeit, philosophisch durch die lex aeterna-
Lehre gegeben war, die das ewige Ordnungsgesetz verkiindete, das fiir
alle Geltung besaf3.

Was immer auch innerhalb dieses festen Rahmens fiir Kdmpfe statt-
gefunden haben, diese gemeinsame Grundlage war verbindlich. In der



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 151

politischen Wirklichkeit und Praxis des Mittelalters allerdings war von
einer Einheit nicht die Rede. Es gab eine Unzahl kleiner und kleinster
politischer Institutionen und Rechte,die oft genug miteinander im Wider-
streit lagen, die dem Forscher heute nicht geringe Schwierigkeiten be-
reiten, wenn er den Versuch unternimmt, sich ein Bild jener Zeit zu
machen.

Das Mittelalter zeigt sich also in seiner seltsam zwielichtigen Proble-
matik. Auf der einen Seite : Einheit im geistigen Konzept, Einbau der
politischen in die ontische, geistige, religiose Ordnung. Einheit von Volk,
Gesellschaft und gesellschaftlicher Organisation, Zusammenhang zwi-
schen Reprdsentierten und Reprasentanten. Auf der andern Seite aber :
lokale Beschriankung, separate (um nicht zu sagen separatistische) Terri-
torialverwaltung, keine Einheit des christlichen Abendlandes in der
politischen Praxis. Und aus eben dieser letztgenannten Tatsache ergab
sich das, was moderne Historiker die Gefahr fiir die Einheit des Abend-
landes « von unten » nannten. Von hier aus bahnten sich die Aufiésung,
der Zerfall, der Ubergang in die Zeit des Nationalstaates an.

In dieser Situation steht Thomas von Aquin, von dem wir wohl
annehmen diirfen, daB er alle diese Vorginge mit wachsamen Interesse
verfolgt. Von der hohen Warte seines geistigen Standards aus konnte er
die Zerfallserscheinungen der politischen Realitdt beobachten und mit
den beginnenden Sdkularisierungstendenzen durch die pagane Philoso-
phie in Zusammenhang bringen. Gleichzeitig sah er, daB das vergebliche
Bemiihen seiner Kollegen an der juristischen Fakultit in Bologna, in
dieser wirren Situation die Idee eines diritto commune zu retten 2, die
Auflésungstendenzen nicht aufzuhalten vermochte. So legt sich nun der
Gedanke nahe, ob die politische Theorie des Aquinaten nicht als letzter
gewaltiger Versuch zu verstehen sei, die Idee der mittelalterlichen
Ordnungseinheit und des christlichen Universalismus zu retten — und
nicht nur die mattelalterliche Ordnungseinheit, sondern die seinsmibBige,
die ja iiber einen historischen Zeitabschnitt hinaus allgemeine Geltung
besitzt.

? Vgl. Heinrich MiTTEIs : Der Staat des hohen Mittelalters. Grundlinien einer
vergleichenden Verfassungsgeschichte des Lehnszeitalters. Weimar 19627, x11-486 S.,
S. 432 f.



152 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Die politische Institution bei Thomas von Aquin

Der groBe geistige Ordnungsaufbau Thomas von Aquins ist uner-
1aBlich, um die richtige Plazierung, um Wert und Gewicht einer Teil-
frage einschitzen zu konnen. Wir brauchen ihn hier nicht zu wieder-
holen, weil wir uns bereits frither um die Rekonstruktion des thomisti-
schen Ordnungsdenkens bemiiht haben 3. Hier mag es geniigen, den
Zusammenhang und den Ubergang von der ontischen zur politischen
Ordnung aufzuzeigen, wie sie in einer « Verfassung » niedergelegt werden
kann. Als eine solche « Nahtstelle » wire beispielsweise De Reg. Princ. 1,
13 und 14 anzusehen ; dort heiB3t es: « Sicut autem institutio civitatis aut
regni ex forma institutionis mundi convenienter accipitur, sic et guber-
nationis ratio ex gubernatione sumenda est ... ad regis offictum pertinet in
wnstitutione civitatis aut regni, ex similitudine mundi assumpta ... Institutor
civitatrs aut regni ... necesse habet his uti quae in natura praeexistunt. »
Hier haben wir also klar zum Ausdruck gebracht, daB eine politische
Institution, eine politische Ordnung transparent fiir die Seinsordnung sein
mufl. Der Zusammenhang zwischen geistigem Konzept und politischer
Realitit ist evident. Das funktioniert natiirlich nur unter der Voraus-
setzung einer lex aeferna- und lex naturalis-Lehre. Diese Voraussetzung
ist im Mittelalter gegeben. Als weitere Voraussetzung mull der Zusammen-
hang zwischen der lex naturalis und der lex positiva garantiert sein. Auch
diese Voraussetzung ist erfiillt : Gesetze werden nur dann als solche aner-
kannt, wenn sie mit dem Naturgesetz iibereinstimmen : « I/li actus sunt
maxime necessarii in republica, sive in regno, qui ex ture naturae proce-
dunt : quia leges institutae per principes idem habent initium, alias i1ustae
leges non essent. » 4

Aus dem Gesamtbereich dessen, was wir heutzutage positives Recht
nennen, interessiert uns hier besonders die Frage der Verfassung. « Poli-
tia » diirfen wir mit Verfassung iibersetzen, weil die thomistische Defini-
tion mit dem tibereinstimmt, was wir auch heute darunter verstehen :
politia nihil aliud est quam ordo imhabitantium civitatem 5. Die Verfassung

3 Vgl. « Das Naturgesetz und seine dynamische Kraft. » Thomistische Studien
Bd. viii. Paulus-Verlag Freiburg/Schweiz 1959, x1v-180 S. « Thomas von Aquin ».
Staatslexikon Bd.VII, Herder Freiburg/Breisgau 1962. 973-984. « Zerstérung und
Rekonstruktion der politischen Ethik». Beck-Verlag Miinchen 1963, vir-152 S.
« Das Naturrecht in der politischen Theorie ». Springer Verlag Wien 1963. vi-168 S.

4 Reg. Prin. IT 14.

® Com. Pol. 349.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 153

hat Riicksicht auf die ontische Ordnung zu nehmen ; sie wird aus dem
Naturrecht abgeleitet, aber nicht nach der Art spekulativ-logischer
SchluBfolgerungen, die ein starres und «unverdnderliches » System er-
geben, das fiir alle Zeiten und Voélker gilt, sondern durch eine vorsichtige
« particularis determinatio » unter Beriicksichtigung der gegebenen Um-
stinde. So entsteht das «zus civile, secundum quod quaelibet civitas ali-
quid stbi accommodum determinat » ®. Zweck dieses menschlichen Gesetzes
ist es, zum bonum commune hinzufithren. Demgemil unterteilt es sich
in spezielle Rechtsabteilungen (specialia iura) gemaB den verschiedenen
Berufsgruppen, die alle auf ihre Weise zum Gemeinwohl hinarbeiten.

Die Verfassung wird a gubernante communitatem civitatis gegeben.
Thomas kennt die traditionellen sechs Verfassungsformen, drei gute und
drei schlechte 7, die seit der Antike bekannt sind. Neu und bemerkens-
wert ist allerdings der Begrifisapparat, in den er diese sechs Regie-
rungsformen einfingt. Die monarchische Verfassung besteht in den
« constitutiones principum », die aristokratische in den « responsa pruden-
tium » oder «senatusconsulta»; die korrupte Volksverfassung nennt er
« plebiscita ». Als miserabelste aller Regierungen sieht Thomas die Dikta-
tur an, die Tyrannei « guod est omnino corruptum ». Sie bekommt weder
den Titel Verfassung noch den von Recht oder Gesetz, denn « ex hoc non
sumitur aliqua lex ». Und dann gibt es noch eine Regierungsform, die
alle beteiligt und die die beste ist. Und diese bekommt gar keinen speziel-
len Titel, sie wird schlicht und einfach Gesetz genannt : «est etiam ali-
quod regimen ex istis commaxtum, quod est oplimum : el secundum hoc
sumaitur lex, quam maiores natu simul cum plebibus sanxerunt » 8.

Wenn man sich in der politischen Wissenschaft und der Thomas-
Interpretation heute einmal aus dem nutzlosen Streit um Definitionen
heraushilt und zur Sache zuriickfindet, wird man sich der Tatsache nicht
verschlieBen kénnen, dal3 Thomas ganz eindeutig seine Vorliebe fiir jene
Regierungsform zum Ausdruck gebracht hat, die wir heute reprisen-
tative Demokratie nennen. Das geht besonders aus folgender Stelle her-
vor : « Optima ordinatio principum est in aliqua civitate vel regno, in qua
unus praeficitur secundum virtutem qui omnibus praesit ; et sub ipso sunt
aliqui principantes secundum virtutem ; et tamen talis principatus ad
ommnes pertinet, tum qua ex omnibus eligy possunt, tum qua etiam ab ommni-

8 1-IT 95,4.
7 1-II 95,4 ; II-II 61,2 ; Com. Pol. 392, 393 u. a.
8 1-1I 95,4.



154 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

bus eliguntur. Talis enim est optima politia, bene commixia ex regno,
mquantum unus praeest, et aristocratia, inquantum multi principantur
secundum virtutem ; et ex democratia, idest potestate populi, inquantum ex
popularibus possunt eligi principes et ad populum pertinet electio prin-
cipum » °.

Es kann auch nicht der geringste Zweifel dariiber bestehen, daB im
thomistischen Modell der besten Verfassung, das Volk eine wesentliche
Rolle zu spielen hat, daB eslebendigen Kontakt mit seinen Repriasentanten
haben muB, die von ihm gewihlt, zurechtgewiesen, ja abgesetzt werden
konnen. Vielleicht sind wir {iberrascht dies zu héren, aber es steht da :
« populus debet habere hanc necessariam potestatem, scilicet eligere princi-
pes et corrigere eorum errorves» 1°, denn fiir die gesellschaftliche Ord-
nung ist es gut, « quod qui male regunt et bona communia dispergunt,
possint amoveri » 11. — Dall Thomas von Aquin an dieser Stelle implicite
auf die eminente politische Rolle des Standes der Intellektuellen hinweist,
d. h. der Menschen, die tatsdchlich im Stande sind, die Irrtiimer der
Regierenden zu « korrigieren », sei nur am Rande vermerkt.

Diese politischen Prinzipien — welche in einer Theorie des 13. Jahr-
hunderts zu finden uns vielleicht in Erstaunen versetzt — konnten natiir-
lich nur unter ganz bestimmten Voraussetzungen verkiindet werden.
Zum Begriff des « populus », dem solche Macht verliehen wird, sind einige
Eigenschaften beizufiigen, ohne die das ganze Modell der demokratischen
Verfassung sinnlos wird. Zunéchst iibernimmt Thomas den politischen
Begriff « populus » von Cicero : «est coetus multitudinis turis consensu et
utilitatis communione sociatus » 12,

Der turis consensus, die Ubereinkunft in einer bestimmten Rechts-
vorstellung ist also erstes konstitutives Element fiir das Zustandekom-
men einer unitas populi. Mit diesem zuris consensus sind aber gleich zwei
weltere Qualititen in Zusammenhang zu bringen, die vorhanden sein
miissen, damit man vom « populus » sprechen kann : virtus und amicitia.

Sowohl in der antiken als auch in der mittelalterlichen Welt sind
Recht und Gerechtigkeit nicht voneinander zu trennen. Gerechtigkeit
ist aber nicht etwa im Sinne des 19. Jahrhunderts als « Idee » zu verste-
hen, sondern als « Tugend », als die Tugend. Daher spielt der Begriff der

9 I-I1105,1.
10 Com. Pol. 344.
11 Com. Pol. 314.
12 1.11 105,2.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 155

virtus eine so eminente Rolle in der politischen Theorie und in der Insti-
tutionenlehre bei Thomas. Die Institutionen wirken nicht « automatisch ».
Sie werden getragen von den Menschen, und zwar von den « virtuosi ».
Niemand kann ein guter Biirger sein, wenn er nicht vorher ein guter
(d. h. tugendhafter) Mensch ist. Es ist das Problem des spoudaios bei
Aristoteles. Vielleicht ist es vorher aufgefallen, da3 Thomas die Existenz
jeder Form politischer Institutionen davon abhingig gemacht hat, daB sie
von der virtus erstellt und erhalten wird (vgl. I-II 105,1), die Monarchie,
in quantum unus praeficitur secundum virtutem, die Aristokratie, inquan-
tum multi principantur secundum virtutem. Konsequenterweise miillte
man jetzt weiterfahren : und die Demokratie, inquantum omnes princi-
pantur secundum virtutem. Das tut Thomas aber nicht 13. Sein Realismus
bewahrt ihn vor der Illusion, dal3 es eine politische Institution gébe, in
der alle ein tugendhaftes Leben fithren. Das ist ja der wunde Punkt der
Demokratie. Im Volk sind namlich immer « duo genera hominum » vor-
handen. « Quidam proni ad malum, qui sunt per praecepta legis coercends ...
quidam habentes inclinationem ad bonum, vel ex natura vel ex consuetudine,
vel magis ex gratia, et tales sunt per legis praeceptum instruendi et in melius
promovendi » 4. Welche von den beiden Gruppen die groBere ist, ist klar :
«non contingit inveniri multos virtuosos in civitate » 15, Dieses Faktum
erschwert natiirlich ganz erheblich das Funktionieren einer politischen
Institution, an der das ganze Volk beteiligt ist. Die unleugbare Tatsache,
daB die Mehrzahl der Menschen durchaus nicht vollkommen ist, ja nicht
einmal nach der Vollkommenheit strebt, steht der ebenso unleugbaren
Tatsache gegeniiber, daB3 die Ordnung in der Gesellschaft nur hergestellt
und aufrecht erhalten werden kann, wenn eine geniigend groBe Anzahl
von Menschen vorhanden (und sozialwirksam tdtig!) sind, die in der
vita virtuosa leben: « Impossibile est quod bonum commune civitatis bene se
habeat, nisi cives sint virtuosti, saltem principantes » 1. Damit ein ertragli-
cher Zustand hergestellt werden kann, miissen also wenigstens die Leute
viri virtuwost sein, die sich um die Politik kiimmern. Hier liegt also der
Schliissel zum Geheimnis der demokratischen Regierungsform: Das Volk
hat durch seine Wahl dafiir zu sorgen, daB die tugendhaften Menschen
an die Regierung kommen. Gibt es diese tugenhaften Menschen innerhalb
eines Volkes nicht, oder bringt man sie nicht an die Regierung, dann gibt
es auch keine funktionierende Demokratie.

13 Com. Pol. 926. 1 1.II101, 3.
15 Com. Pol. 242. 18 1-1I 92,3 ad 3.



156 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Was schlieBt aber diese «wirtus » alles ein ? Aus der umfassenden
Tugendlehre, die Thomas von Aquin entworfen hat, seien hier nur jene
Ansatzpunkte aufgezeigt, die fiir den politischen Prozel bedeutsam sind.
Die hochste Tugend ist die Prudentia ; sie ist Lenkerin aller anderen
Tugenden : auriga virtutum. Von den Teilen der Prudentia (simpliciter,
oeconomica und politica) ist in diesem Zusammenhang die letzte wichtig,
die prudentia politica, « quae ordinatur ad bonum commune civitatis vel
regni » 17. Sie hat die « operationes multitudinus civilis » *® in Betracht zu
ziehen und ist « gubernativa humanae multitudinis » 1° und daher « circa
uttlia per totam vitam » 2°.

Objekt dieser Tugend ist die Politik, von der es eine Wissenschaft
gibt, die man - so man Politik treiben will — haben muf} und die notwen-
dig zur Vollstindigkeit der Philosophie gehort: «Politica, id est civilis
scientia, necessaria est ad complementum philosophiae » >, weil sie das
Wissen iiber die Gesellschaftsordnung vermittelt und kundtut, wie es in
der Praxis durchgefithrt werden kann (« politica scientia tradit notitiam de
civitate et manifestat quomodo practice perfici possit » *2). Ziel des Studiums
der Politik ist in erster Linie, herauszubekommen, wie man die Biirger zu
bessern, zu guten Menschen machen kann : « politicae studium praeci-
punm est ut faciat cives bonos et operatores bonorum per leges el praemia et
poenas » 22, Das miissen vor allem diejenigen wissen, die in der Politik eine
fiihrende Stellung einnehmen, die andere regieren. Gubernare heiBt ja
« convenienter ad debitum finem perducere » **. Der debitus finis, der in
einer politischen Institution vereinigten Vielheit ist das vivere secundum
virtutem 2°. Wenn wir uns nochmals an das in der Einleitung bereits ge-
sagte erinnern, dafl wir ndmlich diese Tugendlehre nur im Zusammen-
hang mit dem gesamten Ordnungskonzept sehen diirfen, dann erfahren
wir auch, woher man die objektiven Kriterien nehmen kann zur Beurtei-
lung, ob eine konkrete politische Ordnung (d. h. eine Verfassung) gut
oder schlecht ist.

17 1I-1I 47,11 ; 50,4.

1 Com. Pol. 6.

19 Com. Pol. 1188.

20 Com. Pol. 1188, 1669.

i1 Com. Pol, 5.

22 Com. Pol. 8.

23 Com. Pol. 174.

** Reg. Princ. I 14.

25 Vgl. dazu auch : Reg. Princ. I 15. Rex legem igitur divinam edoctus, ad hoc
praecipuum studium debet intendere, qualiter multitudo sibi subdita bene vivat.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 157

Um das Ziel des tugendhaften Lebens zu erreichen, gibt es das
institutionelle Hilfsmittel « Gesetz », das ja — wie wir vorher gesehen ha-
ben — im Falle der besten Verfassung mit dieser identisch ist, oder wenig-
stens im Hinblick auf die Verfassung gegeben ist: omnis lex datur in ordine
ad aliquam politiam ?8. « Hinblick » ist ganz wortlich zu nehmen als Hin-
ordnung auf die Verfassung und « per comparationem ad communitatem
politicam ad quam rvespicit legis positio » 27. — DalB hier bereits der theore-
tische Ansatzpunkt fiir die Existenzberechtigung eines Verfassungsge-
richtshofes grundgelegt ist, sei nur nebenbei bemerkt.

Die Gesetze sind also auf das bonum commune ausgerichtet. Das
wiederum ist als Objekt der « politischen Tugend », (die vor allem und
wenigstens der Politiker haben muf}) in der menschlichen Natur selbst zu
suchen : « bonum politicae virtutis est commensuratum naturae humanae » 28,
Die philosophische Anthropologie ist das Kernproblem. Die gemeinsame
Natur wird somit zur Grundlage fiir das Zusammenleben in gesellschaft-
lichen Organisationsformen tiberhaupt. Fiir jede gesellschaftliche Organi-
sationseinheit bedarf es einer gemeinsamen geistigen Voraussetzung,
einer homonoia, unanimitas. Die Schwierigkeit dabei besteht darin : daB
es hohere und niedere Standards dieser gemeinsamen geistigen Grund-
lage gibt. In der Sprache unserer Zeit ausgedriickt : es gibt verschiedene
Grade der « Zivilisationssdttigung ». Und eben diese verschiedenen Grade
des geistigen Standards bedingen die verschiedenen Formen der Verfas-
sung. Thomas nennt die gemeinsame geistige Grundlage einer Vielheit
von Menschen «amicitia » 2 : « omnis autem amicitia super aliqua com-
munione firmatur. Eos enim qui conveniunt, vel per naturae orviginem, vel
per morum similitudinem, vel per cuiuscumque societatis communionem,
videmus amicitia contungt » 3°. Die verschiedenen Griinde, aus denen sich
Menschen zusammenfinden, und die verschiedenen Verfassungsformen
bedingen sich gegenseitig : « secundum unamquamque urbanitatem et poli-
ticae ordinem videtur esse quaedam amicitiae species accipienda » 3. Un-
bestritten am hdochsten und iiber alles zu schiitzen ist die Form der

% Com. Eth. 901.

27 Com. Eth. 903.

28 TI-II 136,3 ad 2.

2 gmicitia im Deutschen mit « Freundschaft » zu iibersetzen, hieBe nur einen
sehr geringen Teil der ganzen Bedeutung des Wortes erfassen. Unter amicitia ist die
« gemeinsame geistige Grundlage einer geeinten Vielheit von Menschen » zu ver-
stehen.

30 Reg. Princ. 1,10.

31 Com. Eth. 1688.



158 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

amicitia, in der sich die hochaktualisierten Menschen zusammenfinden
und die als Voraussetzung fiir die gute Politik im Sinne einer « gemischten
(ich wage zu sagen : einer « demokratischen ») Verfassung gegeben sein
muB : « Inter mundana omnia nihil est, quod amacitiae digne praeferendum
videatur. Ipsa mamqua est, quae virtuosos in unum conciliat, virtutem
conservat atque promovet »*2. Auf einer solchen geistig geordneten Einheit
148t sich dann eine stabile politische Ordnung aufbauen 33, so wie auch
umgekehrt diejenigen, die fiir die Ordnung in der Gesellschaft verant-
wortlich sind — und das sind insbesondere die Gesetzgeber — dafiir zu
sorgen haben, dall durch die politische Ordnung die amicitia erhalten
bleibt : « Legislatores tendunt ad hoc quod sit amicitia inter omnes cives, ut
vitentur seditiones » 3%,

Das sind also ein paar Dinge, die man wissen mul}, wenn man eine
politische Institution einrichten will. Der Verfassungsgeber mul3 selbst
«legem divinam edoctus» sein, mu3 die Naturordnung kennen, muB
eben selbst ein gebildeter und tugendhafter Mensch sein, der den Blick
sowohl zum Ziel als auch zur politischen Realitit hat. Das Hauptpro-
blem der Verfassung liegt nun gerade darin, diese Spannung zwischen dem
(immer gegenwartigen und giiltigen) Zzel und der (immer gegenwirtigen)
Realrtit einzufangen und zu beriicksichtigen.

Die Verfassung

Rufen wir uns nochmals das Ziel des Gesetzes ins Gedichtnis :
«necesse est quod lex proprie respiciat ordinem ad felicitatem communem.
Unde et Philosophus ... mentionem facit et de felicitate et de communione
politica. Dicit enim, in V Eth. (C2: 1129, b. 17-19) quod legalia iusta
dicimus factiva et conservatia felicitatis et particularum ipsius, politica
communicatione, perfecta enim communitas civitas est » 35. Die Verfassungs-
geber haben sich vor Augen zu halten, daB der ganze Apparat des Rechts
dieses Zieles wegen da ist, ja daB die Gesetze tiberhaupt mehr sind als nur

32 Reg. Princ. I, 10.

3 Umgekehrt ist das Fehlen dieser gemeinsamen geistigen Grundlage auch der
Grund fur die prinzipielle Instabilitit in einer Diktatur. « Parva igitur, vel potius
nulla est amicitia tyranni et subditi » (ebd.). Sobald die Schreckensherrschaft, die als
widernatiirlicher Ersatz fiir die natiirliche Einheit der amicitia die Gesellschaft
zusammenhilt, einen Rifl bekommt, bricht die Organisation auseinander.

3 Com. Pol. 193.

8 I-II 90,2.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 159

ein juristischer Apparat ; sie sind konkrete Regeln fiir lebende Menschen
und ihr politisches Handeln : « (leges) instituuntur enim quasi regulae
politicorum operum » 38,

Damit ergibt sich ganz von selbst die Notwendigkeit, bei der Er-
stellung einer Konstitution Riicksicht auf die jeweilige Wirklichkeit zu
nehmen. Gesetze kann man nicht erlassen aufgrund von irgendwelchen
Vorstellungen, deren Verwirklichung irgendjemand fiir moglich hilt,
sondern nur mit Riicksicht auf die gegebene Wirklichkeit : « Jeges non
sunt statuendae in civitate secundum illud quod cogitatur esse possibile,
sed respiciendo ad ea quae existunt ..., ut conveniant leges hominibus
secundum eorum conditiones » 37. Es ist also durchaus unzuldssig, aus
irgendwelchen ideologischen Traumvorstellungen heraus Gesetze zu er-
lassen oder gar eine Verfassung zu entwerfen. Die Verfassung und die
Gesetze miissen so beschaffen sein, daB sie sowohl das Ziel des guten
Lebens, als auch die von Natur gegebene Realitit erfassen und diesen
immerwihrenden Spannungszustand zwischen Realitit und Ziel einzu-
fangen imstande sein.

DaB es in einem Gesellschaftsverband immer Gute und Schlechte
gibt, daB die Guten immer in der Minoritit sind, haben wir bereits ge-
sehen. Aber das ist nicht das einzige Problem. Es gibt noch andere Viel-
heiten, die sich durch die Unterscheidung von Gut und Schlecht hindurch-
ziehen : Stdnde, Berufe, Interessengruppen usw., die ganze multitudo
homanum diversorum secundum diversos status et conditiones. Eine Ver-
fassung mulB alle adaptieren und dariiber hinaus noch das Verhiltnis
dieser Gesellschaftsordnung zu anderen regeln 8.

Eine Verfassung aufzubauen, ist also eine duBerst schwierige Ange-
legenheit. Um diese Aufgabe jenen zu erleichtern, die damit befaBt sind,
nennt Thomas ein Hilfsmittel, das man heute vergleichende Verfassungs-
lehre nennt : « congregare leges et politias, idest ordinationes civitatum
diversarum, utile est illis, qui propter consuetudinem possunt considerare
et iudicare, quae opera aut leges bene vel male se habeant, et qualia qualibus
conveniant » 3°.

3¢ Com. Eth. 2176.

87 Com. Pol. 229.

38 Vgl. dazu Com. Pol. 180, 212 ; I-II 104. 4,

3 Com. Eth. 2178 ; vgl. dazu auch Com. Pol. 229 : « Leges ponendae sunt
respiciendo etiam alias civitates, cum quibus societas habeatur, sive in pace, sive in
bello. » Hier ist der Ansatzpunkt fiir das, was man heute « Internationale Politik »
nennen wiirde.



160 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Erst wenn dieses Geriist der Verfassung einmal steht, kénnen in ihm
die Spezialfragen plaziert werden, die ihre eigenen Schwierigkeiten in
sich tragen. Deren gibt es natiirlich immer noch eine Fiille. Wir wollen
uns aber auf drei besondere Fille beschrinken, die fiir unsere Zeit be-
sondere Bedeutung erlangt haben. Es sind dies die Probleme der civitas
corrupta, der civitas perfecta und des Uberganges von einer niederen in
eine hohere Form der Gesellschaftsordnung.

Civitas corrupta

DaB eine Gesellschaft korrumpieren, eine Ordnung in Chaos um-
schlagen kann, ist eine Tatsache, die wir empirisch feststellen konnten
und muBten. Ontologisch ist diese Tatsache grundgelegt in der durch die
Erbsiinde « beeintriachtigten » Menschennatur. Politisch wird sie wirk-
sam, wenn es nicht mehr gelingt, die Masse der von amor sui (fehl-) ge-
formten Menschen im Zaum zu halten. Ihre schlimmste Form nimmt sie
an in der Tyrannei oder Diktatur, dem Unrechtszustand schlechthin.
Was ist zu tun ? Diese Frage hat zwischen 1933 und 1945 nicht wenigen
Menschen Kopfzerbrechen bereitet: Ist der « Widerstand gegen die
Staatsgewalt » sittlich erlaubt oder hat dieser Widerstand den Charakter
eines Aufstandes gegen die bestehende Ordnung der Gesellschaft und
1st daher verwerflich ?

Thomas gibt eine klare Antwort. Ordnung und Gerechtigkeit konnen
nicht voneinander getrennt werden. Wo die Gerechtigkeit fehlt, gibt es
keine gerechte politische Ordnung, denn dann fehlt ja auch die Uberein-
stimmung zur Seinsordnung. Das diktatorische Regime ist aber nicht
gerecht und daher hat die « perturbatio » dieses Regimes nicht den Cha-
rakter eines Aufstandes. «regimen tyrannicum non est tustum ... et ideo
perturbatio huius regiminis non habet rationem seditionis ... Magis autem
tyrannus seditiosus est, qui in populo sibi subiecto discordias et seditiones
nutrit. Hoc enim tyrannicum est : cum sit ordinatum ad bonum proprium
praesidentis cum multitudinis nocumento » #°. Thomas baut allerdings
einige Bedingungen fiir die Erlaubtheit des Widerstandes ein. Der Wider-,
stand mul} von Leuten vorbereitet werden, die ihr Geschift verstehen
sodaB er Erfolg hat und nicht noch gréBeres Unheil anrichtet als unter
der Diktatur schon herrscht (quod multitudo subiecta maius detrimentum

40 TI-IT 42,2 ad 3.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 161

patitur ex perturbatione consequentt quam ex tyranni regimine). Tyrannei
ist ein extremer Fall, der so kompliziert ist, daB er hier nicht durchge-
arbeitet werden kann. In normalen Zeiten wird man mit normalen, d. h.
geringeren Storungen der Ordnung rechnen diirfen, gegen die sich die
Gesellschaft auf dem normalen Weg zur Wehr setzt 41.

Als zweite Frage wire die des U berganges von einer Gesellschaftsform
in eine andere zu behandeln ; sie impliziert das Problem der Verfassungs-
dnderung. Wir miissen auch hier zum Ausgangspunkt zuriick. Gesetz und
Verfassung sind der Ordnung und des bonum commune wegen da und
lassen sich dementsprechend unterscheiden gemidfl den verschiedenen
Formen menschlichen Zusammenlebens : cum praecepta legis ordinantur
ad bonum commune ... necesse est quod praecepta legis diversificantur
secundum diversos modos communitatum 2. Obwohl Thomas weill, wie
gefihrlich eine leichtfertige Anderung des Gesetzes innerhalb einer be-
stehenden Gesellschaftsordnung sein kann (quiz facile mutat legem,
quantum est de se, debilitat legis virtutem 43), tritt er doch entschieden
dafiir ein, daBl schlechte Gesetze durch bessere ersetzt werden : leges sunt
mutandae quando sunt malae **. Kriterium fiir die Qualitdt des Gesetzes
bleibt das bekannte Ziel : lex omnis habet ut finem ordinem virtutis, unde
st lex non sit proportionata ad vivtutem, non est lex 4.

Dariiber hinaus kennt Thomas noch eine viel schwerwiegendere Ver-
dnderung, ndmlich die eines gesellschaftlichen Gesamtzustandes in einen
anderen, eine Verdnderung der Verfassung — zum Besseren oder Schlech-
teren. Weil die lex humana im thomistischen Verstindnis nicht eine ver-
substantivierte Idee, sondern «quoddam dictamen rationis» ist, « quo
diriguntur humani actus », kann es zwei Griinde fiir eine rechtmiBige Ver-
dnderung des Gesetzes geben : 1. die Ratio humana selbst, die nicht nur im

41 Vgl. I-II, 87,1. Unde quiquid contra ordinem aliquem insurgit, consequens
est ut ab ipso ordine, vel principe ordinis, deprimatur... Unde secundum tres ordines
quibus subditur humana voluntas, triplici poena potest homo puniri. Primo quidem
enim subditur humana natura ordini propriae rationis ; secundo, ordini exterioris
hominis gubernantis vel spiritualiter vel temporaliter, politice seu oeconomice ;
tertio, subditur universali ordini divini regiminis. Quilibet autem horum ordinum
per peccatum pervertitur : dum ille qui peccat, agit et contra rationem, et contra
legem humanam, et contra legem divinam. Unde triplicem poenam incurrit : unam
quidem a seipso, quae est conscientiae remorsus, aliam vero ab homine, tertiam vero
a Deo. — Damit wire ein theoretischer Ansatzpunkt fir das Strafrecht gegeben.

42 1-II 105,2.

43 Com. Pol. 295.

4 Com. Pol. 295.

4 Com. Pol. 297.

11



162 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Leben eines Einzelmenschen, sondern auch im Verlauf der Geschichte
einen fortschreitenden Differenzierungsproze durchmacht (quia humanae
rationi naturale esse videtur ut gradatim ab imperfecto ad perfectum per-
veniat). 2. Die Menschen, deren Titigkeiten durch das Gesetz geregelt
werden. Diese befinden sich nicht immer und iiberall auf derselben
Zivilisationsstufe, sondern sind ebenfalls einem fortschreitenden ProzeB
unterworfen. So kann es passieren, dal3 eine Gesellschaftsordnung veraltet
und durch eine neue ersetzt werden muf3. So wird die Verfassung der
neuen Situation angeglichen und in eine héhere Stufe gehoben. Selbstver-
stdndlich kann sich auch der umgekehrte Vorgang vollziehen, der Nieder-
gang einer Gesellschaft, der dann mit einer Riickfithrung der hoher ste-
henden politischen Ordnung in eine primitivere Verfassungsform ver-
bunden ist. « St populus sit bene moderatus et gravis, communisque utili-
tatis diligentissimus custos, recte lex fertur qua tali populo liceat creare sibi
magistratus, per quos respublica administretur. Porro si paulatim idem
populos depravatus habeat venale suffragium, et regimen flagitiosis scelera-
tisque commattat ; recte adimitur tali populo potestas dandi honores, et ad
paucorum bonorum vedit arbitrium » *6. Entscheidend ist, dal die Gesell-
schaftsorganisation ihre Aufgabe in jeder Phase erfiillen kann : ihren Mit-
gliedern die Bedingungen fiir ein gutes Leben zu bieten. Damit sind wir
beim letzten Spezialproblem angekommen, bei der

Civitas perfecta

Eine civitas kann dann « communitas perfecta » genannt werden,
wenn in ihr alles da ist, was der Mensch braucht (v ea sunt omnia sufji-
cientia ad vitam humanam » *7). Dazu gehoren nicht nur die materiellen
Gditer, sondern auch und vor allem die Moglichkeiten geistiger Entfaltung
und Aktualisierung. Da ist allein schon das Problem der Wissenschaft,
das die communitas perfecta erfordert, das Problem der Forschung und
der Kommunikation des Wissens. « Homo autem horum, quae sunt suae
vitae necessaria, naturalem cognitionem habet solum in communi ... Non
est autem possibile, quod unus homo ad omnia huiusmods per suam rationem
pertingat » 4. Wir haben deshalb die Arbeitsteilung und die Spezialisie-
rung, die aber sinnlos werden, wenn sie nicht auf die Gesamtheit hinge-
ordnet werden.

46 ehd.
47 Com. Pol. 31; I-11 90,2 ; 3 ad 3.
4 Reg. Princ. I,1.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 163

Es ist mir nicht gelungen, bei Thomas auch nur eine Stelle zu finden,
in der er den Begriff « societas perfecta » einer bestimmten Verfassungs-
form vorbehalten wiirde, vor allem nicht dem « Staat ». Prinzipiell kénnen
die Aufgaben der politischen Institution von jeder der drei guten Regie-
rungsformen erfiillt werden. Welche die « beste » oder die « perfecta » ist,
entscheidet man nicht spekulativ, sondern von den Gegebenheiten der
konkreten Situation aus. Und wenn Thomas sagt : oportet quod tanto sit
perfectior multitudinis societas, quanto magis per se sufficiens erit ad neces-
saria vitae **, dann kann ich kein Hindernis dafiir sehen, daB man die
« societas perfecta » nicht in einer héheren politischen Ordnungseinheit
sehen darf, als in den nationalen Gebilden, die wir Staaten nennen. Um
auf das genannte Beispiel der Wissenschaft zuriickzukommen : Wissen-
schaft vollzieht sich doch heute lingst auf internationaler, auf Weltebene,
ebenso wie Wirtschaft, Technik, Handel und Verkehr. Die politischen
Gebilde, in denen wir heute noch leben, sind doch lingst nicht mehr « per
se suffictentia ad nesessaria vitae », also lingst keine societates perfectae
mehr.

Dazu kommt noch ein Grund, den ich wegen seiner schwerwiegenden
Bedeutung bis zum SchluB aufbewahrt habe. Eine societas perfecta
hat unter allen Umstédnden die Verpflichtung, fiir die Landesverteidigring
zu sorgen. Daher betrachtet Thomas es als notwendig, daB sich nicht nur
die civitas fiir sich, sondern dariiber hinaus gegebenenfalls viele civitates
in einer « Provinz » zusammenschlieBen ; adhuc magis in provincia una ...
propter mecessitatem compugnationis et mutur auxilitc contra hostes. Es
besteht kein Grund zur Annahme, dal Thomas bei der Niederschrift
dieses Satzes nicht an den Ansturm der Horden Dschingis-Chans auf das
Abendland gedacht haben konnte, der sich ja nur wenige Jahre frither er-
eignet hatte. — Parallelen zu @dhnlichen Gefahren der Gegenwart zu ziehen,
bleibt dem Leser iiberlassen.

Man sollte es sich aber nicht entgehen lassen, darauf hinzuweisen :
an diesem Punkte, am Problem der Landesverteidigung wird die fatale
Situation sichtbar, die sich ergibt, wenn man mit modernen Begriffen in
anderen historischen Phasen herumoperiert. Wenn Thomas selbst a
propos dieser schwerwiegenden Frage der Verteidigung sogar das Prinzip
der civitas durchbricht und gréBere Zusammenschliisse fordert, weil die
civitates aut regna eben nicht mehr «per se sufficientia » sind, dann -
glaube ich - ist es einfach nicht mehr erlaubt, an Vorstellungen festzu-

4% Reg. Princ. I, 1.



164 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

halten, die eine «societas perfecta » mit dem « Staat » identifizieren und
uns somit immun gegen bessere Einsichten machen, die in der heutigen
Situation groBere politische Ordnungseinheiten erforderlich erscheinen
lassen. An diesem Punkt — spitestens an diesem Punkt | — iibersteigt die
falsche Anwendung moderner Begriffe den Rahmen bloBer termino-
logischer Spielereien zwischen Intellektuellen und wird zur existenzbe-
drohenden Gefahr fiir die abendlandisch-christliche Zivilisation.

Die Tatsache, daB damit eine ganze Literaturgattung (seit etwa
100 Jahren ein halbes Tausend Biicher der Thomasinterpretation unter
dem Titel « Staat » als «societas perfecta ») wertlos geworden ist, wiegt
nichts im Vergleich zu der Tatsache, da man aufgrund eben dieser
Literaturgattung und ihrer Divulgation vielleicht eines Tages vom Osten
her iiberrollt werden konnte.

Zusammenfassend kann gesagt werden : Die gelegentlich geduBerte
Meinung, Thomas habe keine politische Theorie, bedarf einer Ein-
schrinkung. Thomas hat keine politische Theorie im Sinne eines moder-
nen Traktates. Die Elemente liegen verstreut in seinem riesigen Werk.
Sie sind aber vorhanden. Man kann sie suchen, finden und neu durch-
denken und erfiillt dadurch sogar eine uralte Weisheit, die Thomas selbst
schon von Aristoteles iibernommen und beherzigt hat : das, was die
Friitheren, d. h. die Weisen iibriggelassen haben oder nicht gut durch-
dacht haben, selbst neu durchzuarbeiten : « dicit quod ex quo priores, idest
sapientes, qui ante ipsum fuerunt, relinquerunt non bene tractatum illud,
quod pertinet ad legis positionem : melius est quod nos 1psi intendamus ad
tractandum de legis positione, et universaliter de tota politia ... ut sic per-
ficiamus philosophicam doctrinam ad politicam, idest scientiam operativam
quae est circa humana » .

50 Com. Eth. 2179.



	Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

