
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Autor: Schmölz, Franz-Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz-Martin Schmölz OP

Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin
und moderne Politik

Für viele mag es müßig, ja nutzlos erscheinen, daß wir uns heute
mit der mittelalterlichen Institutionenproblematik befassen. « Mittelalter

» bezeichnet ja im Verständnis vieler eine Zeit, die, vom Gang der
Geschichte längst in die Archive verbannt, überholt und durch Neues

abgelöst ist. Vor allem wenn es sich um die politischen Institutionen jener
historischen Epoche handelt, glaubt der moderne Geist, daß man sie

getrost auf sich beruhen lassen kann. Was haben sie uns auch zu sagen,
die wir längst Bürger einer universalen Welt geworden sind, entwachsen
mittelalterlicher Enge und bereits hineingestellt in die anbrechende
Zukunft interplanetarischer Systeme

Dieser Auffassung stehen mehrere, wissenschaftlich gut fundierte
Meinungen entgegen, die eine Beschäftigung mit den politischen Institutionen

des Mittelalters sehr wohl zu rechtfertigen vermögen. Einmal ist
die ganz allgemeine Tatsache zu erwähnen, daß spätere geschichtliche
Epochen sich nie ganz freimachen von der historischen Tradition, aus der
sie erwachsen sind. Das gilt in besonderem Maße von der ungeheuren
geistigen Kraft des hohen Mittelalters, die weiterwirkt und die z.B.
Friedrich Heer zu der beachtenswerten Feststellung genötigt hat : « Der
Westen wie auch die östliche Welt unserer Tage leben in breiten Bereichen

vom Erbe des hohen Mittelalters » h
Als zweiter und bei weitem wichtigster Grund, warum wir es nicht

nur für gerechtfertigt, sondern sogar für notwendig halten, uns mit der
Politik des hohen Mittelalters zu befassen, ist die schon erwähnte spezifische

Problematik unserer Tage : die sich anbahnende Epoche einer

1 Friedrich Heer : Mittelalter. Kindler Verlag, Zürich 1961, 747 S.



150 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

universalen Weltgesellschaft, die neue Probleme mit sich bringt, die mit
der herkömmlichen Terminologie und mit den alten Formen der Wissenschaft

aus der Nationalstaatenära nicht gelöst werden können. Neue

politische Ordnungseinheiten sind im Entstehen, die über den bisherigen
einzelstaatlichen Formen errichtet werden und so der veränderten Situation

Rechnung tragen sollen. Damit ist auf einen Schlag das Mittelalter
aktueller geworden ; es wird doch vom selben charakteristischen Merkmal

getragen, das auch unsere Zeit auszeichnen soll : von der universalen

Ordnungseinheit, in der die gesamte zivilisierte Menschheit einbezogen ist.

Die mittelalterliche Ordnungseinheit

Wenn man schon das Wagnis unternimmt, die heutige Welt mit der
des Mittelalters in einem Vergleich zusammenzubringen, muß man sich

allerdings einer wesentlichen Unterscheidung bewußt sein. Von Einheit
und Universalität in der heutigen Welt kann allenfalls die Rede sein,

wenn man sich auf die empirische Ebene beschränkt, auf der der
Fortschritt der Technik eine rapide Überwindung räumlicher Distanzen und
auf der die Entwicklung der Kommunikationsmittel eine ebenso rapide
Übermittlung von Nachrichten ermöglicht hat. Dagegen sind wir weit
davon entfernt, von einer Einheit in dem Bereiche sprechen zu können,
den wir uns seit Marx « geistigen Überbau » zu nennen angewöhnt haben.

Das war im Mittelalter gerade umgekehrt. Von einer Einheit im ersten
Sinne konnte keine Rede sein ; das bedarf keiner Erläuterung.
Mittelalterliche Ordnungseinheit ist nur im geistigen, kulturellen, ja religiösen
Bereich zu suchen. Die Universitas Christiana wurde von der Theologie
her entworfen, der freilich ein philosophisches Menschenbild zugrundelag,

eine gemeinsame Natur, die allen Menschen zukam, die ihre Aktualisierung

von der transzendenten Realität her erfuhr. Diese Realität war
klar genug erkannt, um auch die politische Realität durchformen zu
können. Es ist wichtig festzuhalten, daß auf diese Weise eine gemeinsame

geistige Basis vorhanden war, die theologisch durch den Glauben an Gott,
an Christus und an die eucharistische Institution und ihre verbindliche,
verbindende Sozialwirksamkeit, philosophisch durch die lex aeterna-

Lehre gegeben war, die das ewige Ordnungsgesetz verkündete, das für
alle Geltung besaß.

Was immer auch innerhalb dieses festen Rahmens für Kämpfe
stattgefunden haben, diese gemeinsame Grundlage war verbindlich. In der



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 151

politischen Wirklichkeit und Praxis des Mittelalters allerdings war von
einer Einheit nicht die Rede. Es gab eine Unzahl kleiner und kleinster
politischer Institutionen und Rechte, die oft genug miteinander im Widerstreit

lagen, die dem Forscher heute nicht geringe Schwierigkeiten
bereiten, wenn er den Versuch unternimmt, sich ein Bild jener Zeit zu
machen.

Das Mittelalter zeigt sich also in seiner seltsam zwielichtigen Problematik.

Auf der einen Seite : Einheit im geistigen Konzept, Einbau der

politischen in die ontische, geistige, religiöse Ordnung. Einheit von Volk,
Gesellschaft und gesellschaftlicher Organisation, Zusammenhang
zwischen Repräsentierten und Repräsentanten. Auf der andern Seite aber :

lokale Beschränkung, separate (um nicht zu sagen separatistische)
Territorialverwaltung, keine Einheit des christlichen Abendlandes in der

politischen Praxis. Und aus eben dieser letztgenannten Tatsache ergab
sich das, was moderne Historiker die Gefahr für die Einheit des Abendlandes

«von unten » nannten. Von hier aus bahnten sich die Auflösung,
der Zerfall, der Übergang in die Zeit des Nationalstaates an.

In dieser Situation steht Thomas von Aquin, von dem wir wohl
annehmen dürfen, daß er alle diese Vorgänge mit wachsamen Interesse

verfolgt. Von der hohen Warte seines geistigen Standards aus konnte er
die Zerfallserscheinungen der politischen Realität beobachten und mit
den beginnenden Säkularisierungstendenzen durch die pagane Philosophie

in Zusammenhang bringen. Gleichzeitig sah er, daß das vergebliche
Bemühen seiner Kollegen an der juristischen Fakultät in Bologna, in
dieser wirren Situation die Idee eines diritto commune zu retten 2, die

Auflösungstendenzen nicht aufzuhalten vermochte. So legt sich nun der
Gedanke nahe, ob die politische Theorie desAquinaten nicht als letzter
gewaltiger Versuch zu verstehen sei, die Idee der mittelalterlichen
Ordnungseinheit und des christlichen Universalismus zu retten - und
nicht nur die mittelalterliche Ordnungseinheit, sondern die seinsmäßige,
die ja über einen historischen Zeitabschnitt hinaus allgemeine Geltung
besitzt.

2 Vgl. Heinrich Mitteis : Der Staat des hohen Mittelalters. Grundlinien einer
vergleichenden Verfassungsgeschichte des Lehnszeitalters. Weimar 1962', xn-486 S.,
S. 432 f.



152 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Die politische Institution bei Thomas von Aquin

Der große geistige Ordnungsaufbau Thomas von Aquins ist
unerläßlich, um die richtige Plazierung, um Wert und Gewicht einer
Teilfrage einschätzen zu können. Wir brauchen ihn hier nicht zu wiederholen,

weil wir uns bereits früher um die Rekonstruktion des thomisti-
schen Ordnungsdenkens bemüht haben 3. Hier mag es genügen, den

Zusammenhang und den Übergang von der ontischen zur politischen
Ordnung aufzuzeigen, wie sie in einer « Verfassung » niedergelegt werden
kann. Als eine solche « Nahtstelle » wäre beispielsweise De Reg. Princ. I,
13 und 14anzusehen; dort heißt es: «Sicut autem institutio civitatis aut

regni ex forma institutions mundi convenienter accipitur, sie et guber-
nationis ratio ex gubernatione sumenda est... ad regis officium pertinet in
institutione civitatis aut regni, ex similitudine mundi assumpta Institutor
civitatis aut regni... necesse habet his uti quae in natura praeexistunt. »

Hier haben wir also klar zum Ausdruck gebracht, daß eine politische
Institution, eine politische Ordnung transparent für die Seinsordnung sein
muß. Der Zusammenhang zwischen geistigem Konzept und politischer
Realität ist evident. Das funktioniert natürlich nur unter der Voraussetzung

einer lex aeterna- und lex naturalis-Lehve. Diese Voraussetzung
ist im Mittelalter gegeben. Als weitere Voraussetzung muß der Zusammenhang

zwischen der lex naturalis und der lex positiva garantiert sein. Auch
diese Voraussetzung ist erfüllt : Gesetze werden nur dann als solche
anerkannt, wenn sie mit dem Naturgesetz übereinstimmen : « Illi actus sunt
maxime necessarii in republica, sive in regno, qui ex iure naturae procédant

: quia leges institutae per principes idem habent initium, alias iustae

leges non essent. » 4

Aus dem Gesamtbereich dessen, was wir heutzutage positives Recht

nennen, interessiert uns hier besonders die Frage der Verfassung. « Poli-
tia » dürfen wir mit Verfassung übersetzen, weil die thomistische Definition

mit dem übereinstimmt, was wir auch heute darunter verstehen :

politia nihil aliud est quam ordo inhabitantium civitatem 5. Die Verfassung

3 Vgl. « Das Naturgesetz und seine dynamische Kraft. » Thomistische Studien
Bd. vin. Paulus-Verlag Freiburg/Schweiz 1959, xiv-180 S. «Thomas von Aquin».
Staatslexikon Bd.VII, Herder Freiburg/Breisgau 1962. 973-984. «Zerstörung und
Rekonstruktion der politischen Ethik». Beck-Verlag München 1963, vm-152 S.

« Das Naturrecht in der politischen Theorie ». Springer Verlag Wien 1963. vi-168 S.
4 Reg. Prin. II 14.
6 Com. Pol. 349.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 153

hat Rücksicht auf die ontische Ordnung zu nehmen ; sie wird aus dem

Naturrecht abgeleitet, aber nicht nach der Art spekulativ-logischer
Schlußfolgerungen, die ein starres und « unveränderliches » System
ergeben, das für alle Zeiten und Völker gilt, sondern durch eine vorsichtige
« particularis determinatio » unter Berücksichtigung der gegebenen
Umstände. So entsteht das « ius civile, secundum quod quaelibet civitas
aliquid sibi accommodum déterminât » Zweck dieses menschlichen Gesetzes

ist es, zum bonum commune hinzuführen. Demgemäß unterteilt es sich

in spezielle Rechtsabteilungen (specialia iura) gemäß den verschiedenen

Berufsgruppen, die alle auf ihre Weise zum Gemeinwohl hinarbeiten.
Die Verfassung wird a gubernante communitatem civitatis gegeben.

Thomas kennt die traditionellen sechs Verfassungsformen, drei gute und
drei schlechte ', die seit der Antike bekannt sind. Neu und bemerkenswert

ist allerdings der Begriffsapparat, in den er diese sechs

Regierungsformen einfängt. Die monarchische Verfassung besteht in den
« constitutiones principum », die aristokratische in den « responsa pruden-
tiumy> oder « senatusconsulta » ; die korrupte Volksverfassung nennt er
« plébiscita ». Als miserabelste aller Regierungen sieht Thomas die Diktatur

an, die Tyrannei « quod est omnino corruptum ». Sie bekommt weder
den Titel Verfassung noch den von Recht oder Gesetz, denn « ex hoc non
sumitur aliqua lex ». Und dann gibt es noch eine Regierungsform, die
alle beteiligt und die die beste ist. Und diese bekommt gar keinen speziellen

Titel, sie wird schlicht und einfach Gesetz genannt : « est etiam ali-
quod regimen ex istis commixtum, quod est optimum : et secundum hoc

sumitur lex, quam maiores natu simul cum plebibus sanxerunt » 8.

Wenn man sich in der politischen Wissenschaft und der Thomas-

Interpretation heute einmal aus dem nutzlosen Streit um Definitionen
heraushält und zur Sache zurückfindet, wird man sich der Tatsache nicht
verschließen können, daß Thomas ganz eindeutig seine Vorliebe für jene
Regierungsform zum Ausdruck gebracht hat, die wir heute repräsentative

Demokratie nennen. Das geht besonders aus folgender Stelle hervor

: « Optima ordinatio principum est in aliqua civitate vel regno, in qua
unus praeficitur secundum virtutem qui omnibus praesit ; et sub ipso sunt

aliqui principautés secundum virtutem; et tarnen talis principatus ad

omnes pertinet, tum qua ex omnibus eligi possunt, tum qua etiam ab omni-

6 I-II 95,4.
7 I-II 95,4 ; II-II 61,2 ; Com. Pol. 392, 393 u. a.
8 I-II 95,4.



154 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

bus eliguntur. Talis enim est optima politia, bene commixta ex regno,
inquantum unus praeest; et aristocratia, inquantum multi principantur
secundum virtutem ; et ex democratia, idest potestate populi, inquantum ex

popularibus possunt eligi principes et ad populum pertinet electio prin-
cipum »9.

Es kann auch nicht der geringste Zweifel darüber bestehen, daß im
thomistischen Modell der besten Verfassung, das Volk eine wesentliche
Rolle zu spielen hat, daß es lebendigen Kontakt mit seinen Repräsentanten
haben muß, die von ihm gewählt, zurechtgewiesen, ja abgesetzt werden
können. Vielleicht sind wir überrascht dies zu hören, aber es steht da :

« populus debet habere hanc necessariam potestatem, scilicet eligere principes

et corrigere eorum errores »10, denn für die gesellschaftliche
Ordnung ist es gut, « quod qui male regunt et bona communia dispergunt,
possint amoveri » u. - Daß Thomas von Aquin an dieser Stelle implicite
auf die eminente politische Rolle des Standes der Intellektuellen hinweist,
d. h. der Menschen, die tatsächlich im Stande sind, die Irrtümer der

Regierenden zu « korrigieren », sei nur am Rande vermerkt.
Diese politischen Prinzipien - welche in einer Theorie des 13.

Jahrhunderts zu finden uns vielleicht in Erstaunen versetzt - konnten natürlich

nur unter ganz bestimmten Voraussetzungen verkündet werden.
Zum Begriff des « populus », dem solche Macht verliehen wird, sind einige
Eigenschaften beizufügen, ohne die das ganze Modell der demokratischen
Verfassung sinnlos wird. Zunächst übernimmt Thomas den politischen
Begriff « populus » von Cicero : « est coetus multitudinis iuris consensu et

utilitatis communione sociatus » 12.

Der iuris consensus, die Übereinkunft in einer bestimmten
Rechtsvorstellung ist also erstes konstitutives Element für das Zustandekommen

einer unitas populi. Mit diesem iuris consensus sind aber gleich zwei
weitere Qualitäten in Zusammenhang zu bringen, die vorhanden sein

müssen, damit man vom « populus » sprechen kann : virtus und amicitia.
Sowohl in der antiken als auch in der mittelalterlichen Welt sind

Recht und Gerechtigkeit nicht voneinander zu trennen. Gerechtigkeit
ist aber nicht etwa im Sinne des 19. Jahrhunderts als « Idee » zu verstehen,

sondern als « Tugend », als die Tugend. Daher spielt der Begriff der

9 I-1I 105,1.
10 Com. Pol. 344.
11 Com. Pol. 314.
12 I-II 105,2.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 155

virtus eine so eminente Rolle in der politischen Theorie und in der
Institutionenlehre bei Thomas. Die Institutionen wirken nicht « automatisch ».

Sie werden getragen von den Menschen, und zwar von den « virtuosi ».

Niemand kann ein guter Bürger sein, wenn er nicht vorher ein guter
(d. h. tugendhafter) Mensch ist. Es ist das Problem des spoudaios bei
Aristoteles. Vielleicht ist es vorher aufgefallen, daß Thomas die Existenz
jeder Form politischer Institutionen davon abhängig gemacht hat, daß sie

von der virtus erstellt und erhalten wird (vgl. I-II 105,1), die Monarchie,
in quantum unus praeficitur secundum virtutem, die Aristokratie, inquan-
tum multi principantur secundum virtutem. Konsequenterweise müßte
man jetzt weiterfahren : und die Demokratie, inquantum omnes
principantur secundum virtutem. Das tut Thomas aber nicht13. Sein Realismus
bewahrt ihn vor der Illusion, daß es eine politische Institution gäbe, in
der alle ein tugendhaftes Leben führen. Das ist ja der wunde Punkt der
Demokratie. Im Volk sind nämlich immer a duo genera hominumit
vorhanden « Quidam proni ad malum, qui sunt per praecepta legis coercendi

quidam habentes inclinationem ad bonum, vel ex natura vel ex consuetudine,
vet magis ex gratia, et tales sunt per legis praeceptum instruendi et in melius

promovendi »14. Welche von den beiden Gruppen die größere ist, ist klar :

« non contingit inveniri multos virtuosos in civitate » 1S. Dieses Faktum
erschwert natürlich ganz erheblich das Funktionieren einer politischen
Institution, an der das ganze Volk beteiligt ist. Die unleugbare Tatsache,
daß die Mehrzahl der Menschen durchaus nicht vollkommen ist, ja nicht
einmal nach der Vollkommenheit strebt, steht der ebenso unleugbaren
Tatsache gegenüber, daß die Ordnung in der Gesellschaft nur hergestellt
und aufrecht erhalten werden kann, wenn eine genügend große Anzahl
von Menschen vorhanden (und sozialwirksam tätig sind, die in der
vita virtuosa leben: <iImpossibile est quod bonum commune civitatis bene se

habeat, nisi cives sint virtuosi, saltern principantes » 16. Damit ein erträglicher

Zustand hergestellt werden kann, müssen also wenigstens die Leute
viri virtuosi sein, die sich um die Politik kümmern. Hier liegt also der
Schlüssel zum Geheimnis der demokratischen Regierungsform : Das Volk
hat durch seine Wahl dafür zu sorgen, daß die tugendhaften Menschen

an die Regierung kommen. Gibt es diese tugenhaften Menschen innerhalb
eines Volkes nicht, oder bringt man sie nicht an die Regierung, dann gibt
es auch keine funktionierende Demokratie.

13 Com. Pol. 926.
15 Com. Pol. 242.

11 I-II 101, 3.
16 I-II 92,3 ad 3.



156 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Was schließt aber diese « virtus » alles ein Aus der umfassenden

Tugendlehre, die Thomas von Aquin entworfen hat, seien hier nur jene

Ansatzpunkte aufgezeigt, die für den politischen Prozeß bedeutsam sind.
Die höchste Tugend ist die Prudentia ; sie ist Lenkerin aller anderen

Tugenden : auriga virtutum. Von den Teilen der Prudentia (simpliciter,
oeconomica und politica) ist in diesem Zusammenhang die letzte wichtig,
die prudentia politica, « quae ordinatur ad bonum commune civitatis vel

regni » 17. Sie hat die « operationes multitudinus civilis » 18 in Betracht zu
ziehen und ist « gubernativa humanae multitudinis » 19 und daher « circa

utilia per totam vitam » 20.

Objekt dieser Tugend ist die Politik, von der es eine Wissenschaft

gibt, die man - so man Politik treiben will - haben muß und die notwendig

zur Vollständigkeit der Philosophie gehört: «Politica, id est civilis
scientia, necessaria est ad complementum philosophiae »21, weil sie das

Wissen über die Gesellschaftsordnung vermittelt und kundtut, wie es in
der Praxis durchgeführt werden kann (« politica scientia tradit notitiam de

civitate et manifestât quomodo practice perfid possit »22). Ziel des Studiums
der Politik ist in erster Linie, herauszubekommen, wie man die Bürger zu
bessern, zu guten Menschen machen kann : « politicae Studium praeci-

puum est ut faciat cives bonos et operatores bonorum per leges et praemia et

poenas » 23. Das müssen vor allem diejenigen wissen, die in der Politik eine

führende Stellung einnehmen, die andere regieren. Gubernare heißt ja
« convenienter ad debitum finem perducere »24. Der debitus finis, der in
einer politischen Institution vereinigten Vielheit ist das vivere secundum

virtutem 25. Wenn wir uns nochmals an das in der Einleitung bereits
gesagte erinnern, daß wir nämlich diese Tugendlehre nur im Zusammenhang

mit dem gesamten Ordnungskonzept sehen dürfen, dann erfahren

wir auch, woher man die objektiven Kriterien nehmen kann zur Beurteilung,

ob eine konkrete politische Ordnung (d. h. eine Verfassung) gut
oder schlecht ist.

17 II-II 47,11 ; 50,4.
18 Com. Pol. 6.
19 Com. Pol. 1188.
20 Com. Pol. 1188, 1669.
21 Com. Pol. 5.
22 Com. Pol. 8.
23 Com. Po). 174.
24 Reg. Princ. 114.
26 Vgl. dazu auch : Reg. Princ. 115. Rex legem igitur divinam edoctus, ad hoc

praecipuum Studium debet intendere, qualiter multitudo sibi subdita bene vivat.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 157

Um das Ziel des tugendhaften Lebens zu erreichen, gibt es das

institutionelle Hilfsmittel «Gesetz », das ja - wie wir vorher gesehen
haben - im Falle der besten Verfassung mit dieser identisch ist, oder wenigstens

imHinblick auf die Veifassung gegeben ist : omnis lex datur in ordine
ad aliquam politiam 26. « Hinblick » ist ganz wörtlich zu nehmen als

Hinordnung auf die Verfassung und aper comparationem ad communitatem

politicam ad quam respicit legis positio » 27. - Daß hier bereits der theoretische

Ansatzpunkt für die Existenzberechtigung eines Verfassungsge-

richtshofes grundgelegt ist, sei nur nebenbei bemerkt.
Die Gesetze sind also auf das bonum commune ausgerichtet. Das

wiederum ist als Objekt der « politischen Tugend », (die vor allem und
wenigstens der Politiker haben muß) in der menschlichen Natur selbst zu
suchen : « bonum politicae virtutis est commensuratum naturae humanae »28.

Die philosophische Anthropologie ist das Kernproblem. Die gemeinsame
Natur wird somit zur Grundlage für das Zusammenleben in gesellschaftlichen

Organisationsformen überhaupt. Für jede gesellschaftliche
Organisationseinheit bedarf es einer gemeinsamen geistigen Voraussetzung,
einer homonoia, unanimitas. Die Schwierigkeit dabei besteht darin : daß

es höhere und niedere Standards dieser gemeinsamen geistigen Grundlage

gibt. In der Sprache unserer Zeit ausgedrückt : es gibt verschiedene
Grade der « Zivilisationssättigung ». Und eben diese verschiedenen Grade
des geistigen Standards bedingen die verschiedenen Formen der Verfassung.

Thomas nennt die gemeinsame geistige Grundlage einer Vielheit
von Menschen « amicitia » 29 : « omnis autem amicitia super aliqua com-
munione firmatur. Eos enim qui conveniunt, vel per naturae originem, vel

per morum similitudinem, vel per cuiuscumque societatis communionem,
videmus amicitia coniungi » 30. Die verschiedenen Gründe, aus denen sich
Menschen zusammenfinden, und die verschiedenen Verfassungsformen
bedingen sich gegenseitig : « secundum unamquamque urbanitatem et politicae

ordinem videtur esse quaedam amicitiae species accipienda »31.

Unbestritten am höchsten und über alles zu schützen ist die Form der

28 Com. Eth. 901.
27 Com. Eth. 903.
28 II-II 136,3 ad 2.
29 amicitia im Deutschen mit « Freundschaft » zu übersetzen, hieße nur einen

sehr geringen Teil der ganzen Bedeutung des Wortes erfassen. Unter amicitia ist die
« gemeinsame geistige Grundlage einer geeinten Vielheit von Menschen » zu
verstehen.

30 Reg. Princ. 1,10.
31 Com. Eth. 1688.



158 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

amicitia, in der sich die hochaktualisierten Menschen zusammenfinden

und die als Voraussetzung für die gute Politik im Sinne einer « gemischten

(ich wage zu sagen : einer « demokratischen ») Verfassung gegeben sein

muß : « Inter mundana omnia nihil est, quod amicitiae digne praeferendum
videatur. Ipsa namqua est, quae virtuosos in unum conciliât, virtutem
conservât atque promovet »32. Auf einer solchen geistig geordneten Einheit
läßt sich dann eine stabile politische Ordnung aufbauen 33, so wie auch

umgekehrt diejenigen, die für die Ordnung in der Gesellschaft
verantwortlich sind - und das sind insbesondere die Gesetzgeber - dafür zu

sorgen haben, daß durch die politische Ordnung die amicitia erhalten
bleibt : « Legislatores tendunt ad hoc quod sit amicitia inter omnes cives, ut

vitentur seditiones »34.

Das sind also ein paar Dinge, die man wissen muß, wenn man eine

politische Institution einrichten will. Der Verfassungsgeber muß selbst

«legem divinam edoctus » sein, muß die Naturordnung kennen, muß
eben selbst ein gebildeter und tugendhafter Mensch sein, der den Blick
sowohl zum Ziel als auch zur politischen Realität hat. Das Hauptproblem

der Verfassung liegt nun gerade darin, diese Spannung zwischen dem

(immer gegenwärtigen und gültigen) Ziel und der (immer gegenwärtigen)
Realität einzufangen und zu berücksichtigen.

Die Verfassung

Rufen wir uns nochmals das Ziel des Gesetzes ins Gedächtnis :

« necesse est quod lex proprie respiciat ordinem ad felicitatem communem.
Unde et Philosophas mentionem facit et de felicitate et de communione

politica. Dicit enim, in V Eth. (C 2: 1129, b. 17-19) quod legalia iusta
dicimus factiva et conservatia felicitatis et particularum ipsius, politica
communicatione, perfecta enim communitas civitas est » 35. Die Verfassungsgeber

haben sich vor Augen zu halten, daß der ganze Apparat des Rechts
dieses Zieles wegen da ist, ja daß die Gesetze überhaupt mehr sind als nur

82 Reg. Princ. I, 10.
83 Umgekehrt ist das Fehlen dieser gemeinsamen geistigen Grundlage auch der

Grund für die prinzipielle Instabilität in einer Diktatur. « Parva igitur, vel potius
nulla est amicitia tyranni et subditi » (ebd.). Sobald die Schreckensherrschaft, die als
widernatürlicher Ersatz für die natürliche Einheit der amicitia die Gesellschaft
zusammenhält, einen Riß bekommt, bricht die Organisation auseinander.

34 Com. Pol. 193.
36 l-II 90,2.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 159

ein juristischer Apparat ; sie sind konkrete Regeln für lebende Menschen

und ihr politisches Handeln : « (leges) instituuhtur enim quasi regulae

politicorum operum »36.

Damit ergibt sich ganz von selbst die Notwendigkeit, bei der
Erstellung einer Konstitution Rücksicht auf die jeweilige Wirklichkeit zu
nehmen. Gesetze kann man nicht erlassen aufgrund von irgendwelchen
Vorstellungen, deren Verwirklichung irgendjemand für möglich hält,
sondern nur mit Rücksicht auf die gegebene Wirklichkeit : « leges non
sunt statuendae in civitate secundum illud quod cogitatur esse possibile,
sed respiciendo ad ea quae existunt..., ut conveniant leges hominibus
secundum eorum conditiones »37. Es ist also durchaus unzulässig, aus

irgendwelchen ideologischen Traumvorstellungen heraus Gesetze zu
erlassen oder gar eine Verfassung zu entwerfen. Die Verfassung und die
Gesetze müssen so beschaffen sein, daß sie sowohl das Ziel des guten
Lebens, als auch die von Natur gegebene Realität erfassen und diesen

immerwährenden Spannungszustand zwischen Realität und Ziel einzu-

fangen imstande sein.
Daß es in einem Gesellschaftsverband immer Gute und Schlechte

gibt, daß die Guten immer in der Minorität sind, haben wir bereits
gesehen. Aber das ist nicht das einzige Problem. Es gibt noch andere
Vielheiten, die sich durch die Unterscheidung von Gut und Schlecht hindurchziehen

: Stände, Berufe, Interessengruppen usw., die ganze muttitudo
hominum diversorum secundum diversos status et conditiones. Eine
Verfassung muß alle adaptieren und darüber hinaus noch das Verhältnis
dieser Gesellschaftsordnung zu anderen regeln 38.

Eine Verfassung aufzubauen, ist also eine äußerst schwierige
Angelegenheit. Um diese Aufgabe jenen zu erleichtern, die damit befaßt sind,
nennt Thomas ein Hilfsmittel, das man heute vergleichende Verfassungslehre

nennt : « congregare leges et politias, idest ordinationes civitatum
diversarum, utile est Ulis, qui propter consuetudinem possunt considerare

et iudicare, quae opera aut leges bene vel male se habeant, et qualia qualibus
conveniant » 39.

36 Corn. Eth. 2176.
37 Com. Pol. 229.
38 Vgl. dazu Com. Pol. 180, 212 ; I-II 104. 4,
39 Com. Eth. 2178; vgl. dazu auch Com. Pol. 229: « Leges ponendae sunt

respiciendo etiam alias civitates, cum quibus societas habeatur, sive in pace, sive in
bello. » Hier ist der Ansatzpunkt für das, was man heute « Internationale Politik »

nennen würde.



160 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Erst wenn dieses Gerüst der Verfassung einmal steht, können in ihm
die Spezialfragen plaziert werden, die ihre eigenen Schwierigkeiten in
sich tragen. Deren gibt es natürlich immer noch eine Fülle. Wir wollen

uns aber auf drei besondere Fälle beschränken, die für unsere Zeit
besondere Bedeutung erlangt haben. Es sind dies die Probleme der civitas

corrupta, der civitas perfecta und des Überganges von einer niederen in
eine höhere Form der Gesellschaftsordnung.

Civitas corrupta

Daß eine Gesellschaft korrumpieren, eine Ordnung in Chaos

umschlagen kann, ist eine Tatsache, die wir empirisch feststellen konnten
und mußten. Ontologisch ist diese Tatsache grundgelegt in der durch die
Erbsünde « beeinträchtigten » Menschennatur. Politisch wird sie wirksam,

wenn es nicht mehr gelingt, die Masse der von amor sui (fehl-)
geformten Menschen im Zaum zu halten. Ihre schlimmste Form nimmt sie

an in der Tyrannei oder Diktatur, dem Unrechtszustand schlechthin.
Was ist zu tun Diese Frage hat zwischen 1933 und 1945 nicht wenigen
Menschen Kopfzerbrechen bereitet : Ist der « Widerstand gegen die

Staatsgewalt » sittlich erlaubt oder hat dieser Widerstand den Charakter
eines Aufstandes gegen die bestehende Ordnung der Gesellschaft und
ist daher verwerflich

Thomas gibt eine klare Antwort. Ordnung und Gerechtigkeit können
nicht voneinander getrennt werden. Wo die Gerechtigkeit fehlt, gibt es

keine gerechte politische Ordnung, denn dann fehlt ja auch die
Übereinstimmung zur Seinsordnung. Das diktatorische Regime ist aber nicht
gerecht und daher hat die « perturbatio » dieses Regimes nicht den
Charakter eines Aufstandes. « regimen tyrannicum non est iustum et ideo

perturbatio huius regiminis non habet rationem seditionis... Magis autem

tyrannies seditiosus est, qui in populo sibi subiecto discordias et seditiones

nutrit. Hoc enim tyrannicum est : cum sit ordinatum ad bonum proprium
praesidentis cum multitudinis nocumento »40. Thomas baut allerdings
einige Bedingungen für die Erlaubtheit des Widerstandes ein. Der Wider-,
stand muß von Leuten vorbereitet werden, die ihr Geschäft verstehen
sodaß er Erfolg hat und nicht noch größeres Unheil anrichtet als unter
der Diktatur schon herrscht (quod multitudo subiecta maius detrimentum

10 II-II 42,2 ad 3.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 161

patitur ex perturbatione consequenti quam ex tyranni regimine). Tyrannei
ist ein extremer Fall, der so kompliziert ist, daß er hier nicht durchgearbeitet

werden kann. In normalen Zeiten wird man mit normalen, d. h.

geringeren Störungen der Ordnung rechnen dürfen, gegen die sich die
Gesellschaft auf dem normalen Weg zur Wehr setzt41.

Als zweite Frage wäre die des Überganges von einer Gesellschaftsform
in eine andere zu behandeln ; sie impliziert das Problem der Verfassungsänderung.

Wir müssen auch hier zum Ausgangspunkt zurück. Gesetz und
Verfassung sind der Ordnung und des bonum commune wegen da und
lassen sich dementsprechend unterscheiden gemäß den verschiedenen
Formen menschlichen Zusammenlebens : cum praecepta legis ordinantur
ad bonum commune necesse est quod praecepta legis diversificantur
secundum diversos modos communitatum 42. Obwohl Thomas weiß, wie

gefährlich eine leichtfertige Änderung des Gesetzes innerhalb einer
bestehenden Gesellschaftsordnung sein kann {qui facile mutât legem,

quantum est de se, débilitât legis virtutem 43), tritt er doch entschieden
dafür ein, daß schlechte Gesetze durch bessere ersetzt werden : leges sunt
mutandae quando sunt malae 44. Kriterium für die Qualität des Gesetzes

bleibt das bekannte Ziel : lex omnis habet ut finem ordinem virtutis, unde

si lex non sit proportionata ad virtutem, non est lex 46.

Darüber hinaus kennt Thomas noch eine viel schwerwiegendere
Veränderung, nämlich die eines gesellschaftlichen Gesamtzustandes in einen

anderen, eine Veränderung der Verfassung - zum Besseren oder Schlechteren.

Weil die lex humana im thomistischen Verständnis nicht eine
versubstantivierte Idee, sondern « quoddam dictamen rationis » ist, « quo

diriguntur humani actus », kann es zwei Gründe für eine rechtmäßige
Veränderung des Gesetzes geben : 1. die Ratio humana selbst, die nicht nur im

11 Vgl. I-II, 87,1. Unde quiquid contra ordinem aliquem insurgit, consequens
est ut ab ipso ordine, vel principe ordinis, deprimatur... Unde secundum très ordines
quibus subditur humana voluntas, triplici poena potest homo puniri. Primo quidem
enim subditur humana natura ordini propriae rationis ; secundo, ordini exterioris
hominis gubernantis vel spiritualiter vel temporaliter, politice seu oeconomice ;

tertio, subditur universali ordini divini regiminis. Quilibet autem horum ordinum
per peccatum pervertitur : dum ille qui peccat, agit et contra rationem, et contra
legem humanam, et contra legem divinam. Unde triplicem poenam incurrit : unam
quidem a seipso, quae est conscientiae remorsus, aliam vero ab homine, tertiam vero
a Deo. - Damit wäre ein theoretischer Ansatzpunkt für das Strafrecht gegeben.

42 I-II 105,2.
43 Com. Pol. 295.
44 Com. Pol. 295.
46 Com. Pol. 297.

Ii



162 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

Leben eines Einzelmenschen, sondern auch im Verlauf der Geschichte
einen fortschreitenden Differenzierungsprozeß durchmacht (quia humanae

rationi naturale esse videtur ut gradatim ab imperfedo ad perfectum per-
veniat). 2. Die Menschen, deren Tätigkeiten durch das Gesetz geregelt
werden. Diese befinden sich nicht immer und überall auf derselben

Zivilisationsstufe, sondern sind ebenfalls einem fortschreitenden Prozeß

unterworfen. So kann es passieren, daß eine Gesellschaftsordnung veraltet
und durch eine neue ersetzt werden muß. So wird die Verfassung der

neuen Situation angeglichen und in eine höhere Stufe gehoben. Selbstverständlich

kann sich auch der umgekehrte Vorgang vollziehen, der Niedergang

einer Gesellschaft, der dann mit einer Rückführung der höher
stehenden politischen Ordnung in eine primitivere Verfassungsform
verbunden ist. « Si populus sit bene moderatus et gravis, communisque utili-
tatis diligentissimus custos, rede lex fertur qua tali populo liceat ereare sibi
magistratus, per quos respublica administretur. Porro si paulatim idem

populos depravatus habeat venale suffragium, et regimen flagitiosis scelera-

tisque committat ; rede adimitur tali populo potestas dandi honores, et ad

paueorum bonorum redit arbitrium »46. Entscheidend ist, daß die
Gesellschaftsorganisation ihre Aufgabe in jeder Phase erfüllen kann : ihren
Mitgliedern die Bedingungen für ein gutes Leben zu bieten. Damit sind wir
beim letzten Spezialproblem angekommen, bei der

Civitas perfecta

Eine civitas kann dann « communitas perfecta » genannt werden,

wenn in ihr alles da ist, was der Mensch braucht (in ea sunt omnia
sufficients ad vitam humanuni » 47). Dazu gehören nicht nur die materiellen
Güter, sondern auch und vor allem die Möglichkeiten geistiger Entfaltung
und Aktualisierung. Da ist allein schon das Problem der Wissenschaft,
das die communitas perfecta erfordert, das Problem der Forschung und
der Kommunikation des Wissens. « Homo autem horum, quae sunt suae

vitae necessaria, naturalem cognitionem habet solum in communi... Non
est autem possibile, quod unus homo ad omnia huiusmodi per suam rationem

pertingat » 48. Wir haben deshalb die Arbeitsteilung und die Spezialisierung,

die aber sinnlos werden, wenn sie nicht auf die Gesamtheit
hingeordnet werden.

46 ebd.
47 Com. Pol. 31; I-II 90,2 ; 3 ad 3.
48 Reg. Princ. 1,1.



Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik 163

Es ist mir nicht gelungen, bei Thomas auch nur eine Stelle zu finden,
in der er den Begriff « societas perfecta » einer bestimmten Verfassungsform

vorbehalten würde, vor allem nicht dem « Staat ». Prinzipiell können
die Aufgaben der politischen Institution von jeder der drei guten
Regierungsformen erfüllt werden. Welche die « beste » oder die « perfecta » ist,
entscheidet man nicht spekulativ, sondern von den Gegebenheiten der
konkreten Situation aus. Und wenn Thomas sagt : oportet quod tanto sit

perfectior multitudinis societas, quanto magis per se sufficiens erit ad neces-

saria vitae 4<J, dann kann ich kein Hindernis dafür sehen, daß man die
« societas perfecta » nicht in einer höheren politischen Ordnungseinheit
sehen darf, als in den nationalen Gebilden, die wir Staaten nennen. Um
auf das genannte Beispiel der Wissenschaft zurückzukommen : Wissenschaft

vollzieht sich doch heute längst auf internationaler, auf Weltebene,
ebenso wie Wirtschaft, Technik, Handel und Verkehr. Die politischen
Gebilde, in denen wir heute noch leben, sind doch längst nicht mehr « per
se sufficientia ad nesessaria vitae », also längst keine societates perfectae
mehr.

Dazu kommt noch ein Grund, den ich wegen seiner schwerwiegenden
Bedeutung bis zum Schluß aufbewahrt habe. Eine societas perfecta
hat unter allen Umständen die Verpflichtung, für die Landesverteidigung

zu sorgen. Daher betrachtet Thomas es als notwendig, daß sich nicht nur
die civitas für sich, sondern darüber hinaus gegebenenfalls viele civitates

in einer « Provinz » zusammenschließen ; adhuc magis in provincia una
propter necessitatem compugnationis et mutui auxilii contra hostes. Es

besteht kein Grund zur Annahme, daß Thomas bei der Niederschrift
dieses Satzes nicht an den Ansturm der Horden Dschingis-Chans auf das

Abendland gedacht haben könnte, der sich ja nur wenige Jahre früher
ereignet hatte. - Parallelen zu ähnlichen Gefahren der Gegenwart zu ziehen,
bleibt dem Leser überlassen.

Man sollte es sich aber nicht entgehen lassen, darauf hinzuweisen :

an diesem Punkte, am Problem der Landesverteidigung wird die fatale
Situation sichtbar, die sich ergibt, wenn man mit modernen Begriffen in
anderen historischen Phasen herumoperiert. Wenn Thomas selbst a

propos dieser schwerwiegenden Frage der Verteidigung sogar das Prinzip
der civitas durchbricht und größere Zusammenschlüsse fordert, weil die
civitates aut regna eben nicht mehr « per se sufficientia » sind, dann -
glaube ich - ist es einfach nicht mehr erlaubt, an Vorstellungen festzu-

49 Reg. Princ. I, 1.



164 Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

halten, die eine « societas perfecta » mit dem « Staat » identifizieren und
uns somit immun gegen bessere Einsichten machen, die in der heutigen
Situation größere politische Ordnungseinheiten erforderlich erscheinen
lassen. An diesem Punkt - spätestens an diesem Punkt - übersteigt die
falsche Anwendung moderner Begriffe den Rahmen bloßer
terminologischer Spielereien zwischen Intellektuellen und wird zur existenzbedrohenden

Gefahr für die abendländisch-christliche Zivilisation.
Die Tatsache, daß damit eine ganze Literaturgattung (seit etwa

100 Jahren ein halbes Tausend Bücher der Thomasinterpretation unter
dem Titel « Staat » als « societas perfecta ») wertlos geworden ist, wiegt
nichts im Vergleich zu der Tatsache, daß man aufgrund eben dieser

Literaturgattung und ihrer Divulgation vielleicht eines Tages vom Osten

her überrollt werden könnte.
Zusammenfassend kann gesagt werden : Die gelegentlich geäußerte

Meinung, Thomas habe keine politische Theorie, bedarf einer

Einschränkung. Thomas hat keine politische Theorie im Sinne eines modernen

Traktates. Die Elemente liegen verstreut in seinem riesigen Werk.
Sie sind aber vorhanden. Man kann sie suchen, finden und neu
durchdenken und erfüllt dadurch sogar eine uralte Weisheit, die Thomas selbst
schon von Aristoteles übernommen und beherzigt hat : das, was die

Früheren, d. h. die Weisen übriggelassen haben oder nicht gut durchdacht

haben, selbst neu durchzuarbeiten : « dicit quod ex quo priores, iciest

sapientes, qui ante ipsum fuerunt, relinquerunt non bene tractatum illud,
quod pertinet ad legis positionem : melius est quod nos ipsi intendamus ad

tractandum de legis positione, et universaliter de tota politia ut sie per-
ficiamus philosophicam doctrinam ad politicam, idest scientiam operativam

quae est circa hrimana » 50.

50 Com. Eth. 2179.


	Verfassungstheorie bei Thomas von Aquin und moderne Politik

