
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Thomistischer Humanismus

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthias Thiel OSB (*)

Thomistischer Humanismus

In der Gegenwart wird über nichts so viel philosophiert wie über den

Menschen. Gebsattel sagt darüber : « Psychologie und Psychopathologie,
Ausdrucks-Charakterkunde, Tiefenpsychologie, Persönlichkeitslehre und
Typenforschung, Konstitutions-, Rassen- und Erbforschung, biologisch

und spiritualistisch orientierte Anthropologie haben eine
Inventarisierung des menschlichen Funktionsganzen vorgenommen, der keine
Bestandesaufnahme früherer Zeiten sich auch nur im entferntesten
vergleichen läßt. Und doch hinterläßt die Übersicht über diese um den
Menschen kreisenden Bemühungen den deutlichen Eindruck, daß sie

sich nur im Vorhof des Wissenswürdigen ansiedeln » h Der Grund für
diese niemals endenden Fragen über den Menschen liegt nicht bloß darin,
daß der Mensch naturgemäß für sich selbst das größte Interesse hat,
sondern auch darin, daß in ihm alle Vollkommenheiten des Universums
zusammenkommen. Denn der Mensch hat mit allen Dingen des Universums

etwas gemeinsam : nämlich mit den Mineralen das Sein, mit den

Pflanzen das Leben, mit den Tieren das Empfinden und mit den reinen
Geistern das Verstandes- und Willensleben. Daher wird er mit Recht ein

Mikrokosmos genannt2, und deshalb kann jede Kenntnis der anderen

* Unser langjähriger Mitarbeiter entschlief im Frieden Christi am 14. Mai 1962
in der Abtei Maria Laach.

1 Zitiert nach R. Löhrer : Christlicher Humanismus. Civitas, Monatsschrift
des Schweizerischen Studentenvereins. 7 (1952) 565-578; 640-652.

2 Papst Gregor d. Gr. schreibt in seiner Erklärung des Auftrages an die
Apostel, jeder Kreatur das Evangelium zu verkündigen : « Omni creaturae nomine
Signatur homo. Habet namque commune esse cum lapidibus, vivere cum arboribus
sentire cum animalibus, vivere cum angelis. (MPL 76, 1214, n. 2). Und Thomas v.
Aquin schreibt in seiner S. Th. I 97,1 : «Homo dicitur minor mundus, quia omnes
creaturae quodammodo inveniuntur in eo ». Vgl. auch I 96, 2.



70 Thomistischer Humanismus

Wesen etwas zum. besseren Verstehen des Menschen beitragen. In der
Genesis wird berichtet, daß der Mensch von Gott an letzter Stelle
erschaffen wurde. Wie der Mensch Minerale, Pflanzen und Tiere braucht,
um sein leibliches Leben zu erhalten und zu vervollkommnen, so bedarf
er ihrer auch, um sich selbst zu verstehen. Aus diesem Grunde müssen
alle Versuche, den Menschen aus sich allein zu verstehen, mißlingen.

I. Das Problem des Humanismus

Von den unzähligen Fragen, die über den Menschen schon gestellt
worden sind und noch gestellt werden können, lautet eine, wie der in
einem embryonalen Zustande geborene Mensch sich entwickeln und
entfalten muß, um ein vollkommener Mensch zu werden. Ein vollkommener
Mensch ist nicht das gleiche wie vollkommen Mensch sein. Dieses zweite
ist jeder Mensch, sobald Gott eine menschliche Seele in den von den

Eltern gelieferten Stoff hineinerschaffen hat. Aber ein vollkommener
Mensch zu werden, das fordert eine so vielfache und lange Entwicklung,
daß mit Recht gefragt wird, wo der Gipfelpunkt dieser Selbstentfaltung
und weiteren Entwicklung liege. Man nennt diese Frage das Problem des

Humanismus.
Die Frage nach der besten Erziehung des Menschen ist viel älter als

dieser Name. Denn es hat niemals eine Zeit gegeben, wo man junge
Menschen nicht möglichst vervollkommnen wollte. Aber im vierzehnten

Jahrhundert wurde durch Dante, Petrarca und Boccaccio eine neue
Fragestellung vorbereitet, die dann auf die ganze Philosophie ausgedehnt
wurde. Es wurde gefragt, wie das am besten geschehe. Auf diese Frage
wurde gegen die Scholastik des ausgehenden Mittelalters geantwortet,
das beste Mittel liege nicht in der scholastischen Methode des

Philosophierens, sondern im Studium der antiken griechischen und lateinischen
Schriftsteller. An diesen Ursprung des modernen Humanismus erinnert
noch immer der Name « humanistisches Gymnasium » für Lehranstalten,
in denen Latein und Griechisch die Hauptfächer sind und junge Leute
besonders durch Lesen griechischer und lateinischer Schriftsteller, wie

Homer, Herodot, Piaton, Xenophon, Caesar, Cicero und Tacitus
gebildet werden.



Thomistischer Humanismus 71

II. Dialektischer und scholastischer Humanismus

In der Frage nach dem vollkommenen Menschen kann man jetzt
die Philosophen in zwei große Lager aufteilen. In dem einen sind alle

zusammengefaßt, die den Menschen nur aus innermenschlichen Ursachen

verstehen möchten, in dem anderen diejenigen, die in ihrer Anthropologie

auf Gott zurückgehen. Im ersten Lager faßt man mit Kant alles,

was man vom Menschen wissen möchte, in die drei großen Fragen
zusammen : Was kann ich wissen Was soll ich tun Was darf ich hoffen
Die Gottverbundenheit des Menschen im anderen Lager hat schon der
hl. Augustinus in seinen Soliloquia (12 n. 7) so ausgedrückt : « Deum
et animam scire cupio. Nihilne plus Nihil omnino ». Und ebenda II 1 n. 1 :

« Deus semper idem, noverim me, noverim te ».

Unter sich sind auch die Vertreter desselben Lagers so wenig einig,
wie im letzten Weltkrieg die Staaten, die zwar denselben Feind bekämpften,

aber im übrigen kaum in einer Frage des sozialen Lebens
übereinstimmten. Diejenigen Philosophen, die Gott in der Philosophie möglichst
umgehen, haben das Problem gemeinsam, welches der beiden Elemente,
aus denen der Mensch zusammengesetzt ist, früher sei, die Materie oder
der Geist. Darauf antworten die Materialisten : die Materie ; denn alles

wirkliche sei nur Materie, die sich bis hinauf zu den von uns geistig genannten

Funktionen des menschlichen Verstandes entwickelt habe. Die Idealisten

antworten, zuerst sei der Geist oder dasBewußtsein gewesen; denn die
Unterschiede aller Dinge seien nur Stufen der Selbstentfaltung, die der
absolute Geist durchgemacht habe. Die so entstandenen zwei Richtungen
des Materialismus und des Idealismus kommen in drei Punkten überein.
Fürs erste darin, daß sie beide nur innerweltliche Ursachen zulassen

und damit eine säkularisierte Lebensauffassung vom Menschen haben.
Zweitens wollen beide alles aus der Entwicklung eines einzigen Urele-
mentes erklären, das für die Materialisten die Materie ist, und für die

Idealisten der Geist oder das Bewußtsein. Das dritte gemeinsame Merkmal

liegt darin, daß sie diese Entwicklung mittels der sogenannten
dialektischen Methode erklären wollen. Nach dieser Methode soll jeder
Fortschritt zu einem Besseren auf dem Wege der Zerstörung vor sich

gehen, ähnlich wie in einer Diskussion ein Problem in der Weise gelöst
wird, daß ein Partner die Ansicht des anderen widerlegt. Ist diese Methode

richtig, dann hat in der Welt jeder Fortschritt seine Wurzel in einem

Widerspruch. In der scholastischen Philosophie ist der Grundsatz des



72 Thomistischer Humanismus

Widerspruches die absolute Grenze alles Möglichen. Er lautet : Nichts
kann unter dem gleichen Gesichtspunkte zugleich sein und nicht sein.

Wesentlich anders wird dieser Grundsatz in der dialektischen Philosophie
gefaßt. Nach den Dialektikern ist der Widerspruch der tätige Ursprung
jeder fortschrittlichen Bewegung. Dafür aus dem modernen Idealismus
und dem dialektischen Materialismus je ein Beispiel. Chr. Joh. Deter3,

gibt die Lehre Hegels kurz so wieder : « Was die Welt überhaupt bewegt,
ist der Widerspruch. Der Widerspruch ist die Wurzel aller Bewegung
und Lebendigkeit ». Und Engels, der mit Marx den dialektischen Materialismus

begründet hat, vergleicht alles Werden mit dem Entstehen neuen
Hafers. Zuerst wird ein Haferkorn in die Erde gesenkt. Damit eine neue
Pflanze entsteht, muß dieses Samenkorn sterben. Diese neue Pflanze ist
also die Negatio, das Nicht-Korn. Aber auch diese Pflanze stirbt, sobald

aus ihr neue Körner entstehen. Das heißt Verneinung der Verneinung.
Daß aber jetzt an die Stelle des einen Samenkorns viele Körner getreten
sind, bedeutet offenbar einen Fortschritt.

Auf die soziale Ordnung angewandt bedeutet die dialektische
Fassung des Widerspruchsgrundsatzes soviel wie : es gibt in der Gesellschaft
keine Tradition, sondern das Bessere liegt ganz in der Zukunft. Die
Vergangenheit hat auch kein Vorbild, das man nachahmen dürfte, sondern

alles Vergangene ist zu überwinden. Danach ist leicht zu verstehen, wie es

im Bolschewismus einen eigenen Beruf von Revolutionären geben kann.
Denn Revolution ist ja nach der Bedeutung des Wortes Umwälzung. Wie
eine in diesem Sinne geschriebene Moral aussieht, dafür nur ein Beispiel.
Der bekannte russische Bolschewist Lenin beschreibt die kommunistische
Moral folgendermaßen : « Der Klassenkampf geht weiter, unsere Aufgabe
ist es, alle Interessen diesem Kampfe unterzuordnen. Und wir ordnen

unsere kommunistische Sittlichkeit dieser Aufgabe unter. Wir sagen :

Sittlichkeit ist, was der Zerstörung der alten Ausbeutergesellschaft dient
(er meint die kapitalistische Gesellschaft) und dem Zusammenschluß
aller Werktätigen um das Proletariat, das die neue kommunistische
Gesellschaft errichtet. Wenn man uns von Sittlichkeit redet, so sagen wir :

für den Kommunisten besteht die Sittlichkeit ganz und gar in dieser

festen, solidarischen Disziplin und in dem bewußten Kampf der Massen

gegen die Ausbeuter. An eine ewige Sittlichkeit glauben wir nicht, und
wir entlarven den Betrug aller möglichen Märchen über Sittlichkeit »4.

3 Abriß d. Geschichte d. Philosophie, 12. Aufl., Berlin 1918, S. 174.
4 AusH.Falk: DieWeltanschauung des Bolschewismus.Würzburg. 7.Aufl.S.22.



Thomistischer Humanismus 73

Die erste Frage, die hier gestellt werden muß, ist, ob man einen so

gedachten Fortschritt noch wirklich eine Entwicklung nennen darf. Otto
Willmann bemerkt mit Recht, für die durch den Materialismus geschaffene

Anschauung könnte man gar keinen unpassenderen Namen finden
als den der Entwicklung. Und er zitiert Rudolf Euchen, der schon in der

ersten Auflage seiner « Geschichte und Kritik der Grundbegriffe der

Gegenwart (1878,134) geschrieben habe : « Es ist gar nicht zu verkennen,
daß der Ausdruck (Entwicklung) strenggenommen gar nicht dem

Begriffe entspricht, den die Neuzeit bezeichnet haben möchte. Denn bei

Entwicklung wird an ein von Anfang an mit bestimmten Eigenschaften
und Kräften Ausgestattetes gedacht, so daß das Spätere sich wie aus einem

organischen Keim heraus entfaltet... Die neue Zeit möchte aber die

spezifische Gestaltung gerade nicht als fertig vorhanden und das

Geschehen nicht als ein bloßes Nach-außen-treten fassen, sondern die

Gestaltung soll sich ursprünglich und letzthin in dem Prozesse selber

vollziehen ». Willmann fügt hinzu : « Die Modernen wollen eine Entwicklung

ohne Keim, ein Werden ohne innere Kräfte, aus bloßem Zusammentreffen

äußerer Ursachen, aus Druck und Stoß resultierend, wonach also

die Dinge sich nicht formen, sondern von außen zurechtgestoßen
werden » 5.

Daß nicht jeder Fortschritt die Zerstörung oder Aufhebung eines

weniger Vollkommeneren fordert, zeigt schon unsere wissenschaftliche
und sittliche Vervollkommnung. Muß einer, um eine Wahrheit besser

zu erkennen, etwa seine bisherige Erkenntnis derselben vergessen Oder

kann einer sich nicht sittlich vervollkommnen, ohne seinen bisher
geführten guten Lebenswandel aufzugeben Es gibt nicht nur eine Wandlung

vom Schlechten zum Guten, sondern auch eine solche vom Guten

zum Besseren.

Wie leicht einzusehen ist, ist nach dem dialektischen Humanismus

schon das Menschsein einer Entwicklung unterworfen. Nach ihm
verhält es sich mit der Vollkommenheit des Menschen ähnlich wie mit
den Stationen einer Straßenbahn, von denen immer die als letzte
bezeichnet wird, über die hinaus die Strecke noch nicht vorbereitet ist. Der
Grad der Vollkommenheit, der jetzt für die Menschen der höchste ist,
wird es nach so und so vielen Jahren nicht mehr sein. Und Menschen,
die vor Jahrhunderten gelebt haben, können nicht mehr unsere Vorbilder

6 O. Willmann, Aus der Werkstatt der Philosophia perennis, Freiburg i. Br.
1912, S. 124 f.



74 Thomistischer Humanismus

sein, weil sie noch auf einer niedrigeren Stufe des Menschseins standen.
Daß in einer solchen Moral die sogenannten passiven Tugenden des

geduldigen Ertragens von Krankheit und Widerwärtigkeiten keinen Platz
haben, braucht kaum eigens gesagt zu werden.

III. Die Hauptfrage des scholastischen Humanismus

Wie schon gesagt, sind auch die Philosophen, die Gott in ihre
Erforschung des Menschen hineinnehmen, und die man deshalb Theisten

nennt, unter sich durchaus nicht einig. Im Folgenden berücksichtigen
wir nur die scholastische Anthropologie, und zwar so, daß wir der Lehre
des hl. Thomas besondere Aufmerksamkeit schenken.

Alle Scholastiker kommen darin überein, daß sie Gott als den Schöpfer

der Welt ansehen, der wegen seiner unendlichen Vollkommenheit
die Welt nur auf sich selbst als Endziel hinordnen konnte. Dadurch wird
der scholastische Humanismus im vollen Sinne des Wortes theozentrisch.

Der Gedanke, daß die Welt zu ihrem Ausgangspunkte zurückkehren
müsse, ist viel älter als die Scholastik. Wir finden ihn schon in den

Religionen der primitiven Völker. Denn so sehr diese Religionen sonst
voneinander verschieden sind, stimmen sie doch wenigstens in diesem
Gedanken überein. So geht nach dem altindischen Brahmanismus alles von
Atman aus und wird am Ende wieder alles von Atman absorbiert.
Selbst der dialektischen Philosophie ist dieser Gedanke nicht ganz fremd.
Sowohl bei Hegel als bei Karl Marx vollzieht sich die dialektische

Bewegung in einer Spirale, die auf höherer Ebene zum Ausgangspunkte
zurückkehrt. Denn nach ihnen waren die Menschen im Anfang eine
klassenlose Urgemeinschaft, und sollen sie das am Ende der Entwicklung auf
vollkommenere Weise wieder werden 8. Unter diesem Gesichtspunkte
betrachtet, unterscheidet sich der scholastische Humanismus von dem

dialektischen vor allem dadurch, daß er dem einzelnen Menschen einen

eigenen Zweck zuerkennt. Nach dem dialektischen Humanismus ist der
Mensch so auf die Gesellschaft hingeordnet wie ein Werkzeug auf
bestimmte Arbeiten des Menschen oder wie in einem physischen Organis-

6 Vgl. I. Fbtscher,Von Marx zur Sowjetideologie. Sozialkundebriefe für Jugend
und Schule, hsg. von der hessischen Landeszentrale für Heimatdienst. Ausg. A,
6. April 1956, 5.



Thomistischer Humanismus 75

mus die verschiedenen Organe auf besondere Funktionen des Ganzen,

gibt es also für den einzelnen Menschen keinen Selbstzweck im wahren
Sinne des Wortes. Es sei nur erinnert an den politischen Humanismus
der Nationalisten in Deutschland. Die Folge einer solchen Lehre ist, daß

man annimmt, nach dem Tode des Menschen höre für ihn alles auf. Für
diesen Zustand des Menschen nach dem Tode paßt dann wirklich der

viel gebrauchte Ausdruck « Nichts ». Denn ein unbrauchbares Werkzeug
ist ein innerer Widerspruch. Der Mensch ist wirklich so auf die Gesellschaft

hingeordnet, daß Aristoteles ihn als Gesellschaftswesen bestimmen
konnte. Und die Menschen derselben Gesellschaft sind untereinander so

eng verbunden, daß man diese von altersher mit einem organischen Körper

verglichen hat. Aber man darf diese Analogie nicht übersteigern.
In einem Organismus sind die Glieder nur Mittel des Ganzen, in einer
Gesellschaft haben die Glieder ihren eigenen Zweck. Die Gesellschaft
fordert von ihren Gliedern bestimmte Handlungen, weil ihr Zweck das

Gemeinwohl ihrer Glieder ist, und dieses nur durch gemeinsame Arbeit
erreicht wird. Aber diese sozialen Pflichten des einzelnen dürfen ihn
niemals hindern, sich selbst zu einer Persönlichkeit zu vervollkommnen.
Der einzelne muß unter allen Umständen eine eigene Persönlichkeit
bleiben. Denn jeder Mensch hat eine von Gott eigens erschaffene Seele,

mit der er zu Gott zurückkehren soll. Diese persönliche Lebensaufgabe
kann ihm keine Gesellschaft abnehmen. Ihr ist auch sein Verhältnis zur
Gesellschaft untergeordnet. Max Scheler nennt diese Überordnung der
Person « absolute Einsamkeit der Person », womit er sagen will, daß die

Ethikform der sittlichen Person niemals von Sozialbeziehungen aufgezehrt

werden kann. Diese mögen noch so zahlreich sein, « niemals geht
sie doch in diese Gliedschaften auf, niemals ihre Pflichten und Rechte
in jene Pflichten und Rechte, die ihr aus ihren Gliedstellen erwachsen

(Familienpflichten, Amtspflicht, Berufspflicht, Staatsbürgerpflicht,
Standespflicht usw.). (Der Formalismus in der Ethik und die materiale Ethik.
3. Aufl. 1927,584). Obwohl Scheler einen anderen Personbegriff hatte als

Thomas, hätte er sich in diesem Punkte auf ihn berufen können. Denn
auch Thomas schreibt in seiner S. Th. I-II 21,4 ad 3 : « Homo non ordi-
natur ad communitatem politicam secundum totum, et secundum omnia
sua » (vgl. auch II-II, 5 ad 2). Um diese Lehre des Aquinaten besser zu
verstehen, sei wenigstens kurz an seine Unterscheidung zwischen den

natürlichen Gesellschaften und der Vereinigung der Menschen in der von
Christus gestifteten Kirche erinnert. In dieser übernatürlichen Gesellschaft

gibt es keine Vielheit von Personen mit eigenen Zwecken, sondern



76 Thomistischer Humanismus

nur ein einziges Ich. Wie der göttliche Heiland dem die Kirche verfolgenden

Saulus auf dem Wege nach Damaskus mit der Frage : Warum
verfolgst du mich anzeigte, ist dieses eine Ich in der Kirche Christi Christus
selbst mitsamt seiner ganzen Kirche. Thomas drückt diese größere Einheit
der Menschen in der Kirche in S. Th. III, 48, 2 ad 1 so aus : « Caput et

membra sunt quasi una persona mystica et ideo satisfactio Christi ad

omnes fideles pertinet sicut ad sua membra ». In der übernatürlichen

Ordnung sind also die Menschen sowohl unter sich als mit Gott viel enger
vereinigt als in der natürlichen Ordnung. Aber auch schon in der natürlichen

Ordnung wird der Mensch dadurch, daß er Gott als sein Endziel
anstrebt, als Mensch vervollkommnet. Wie das geschieht, das ist die Zentralfrage

des scholastischen Humanismus.

IV. Thomistische Antwort auf diese Frage

Zwei Dinge können sich auf eine doppelte Weise verbinden. Die
eine ist physisch, die andere psychisch. Die erste geschieht so, daß aus

den zwei sich vereinigenden Dingen ein drittes wird. So wird aus einem

Menschen und einem Werkzeug, das er zu gebrauchen versteht, ein

Handwerker, der weder bloß ein Mensch noch ein Werkzeug ist. Auf
diese Weise kann Gott von keinem Geschöpfe erreicht werden ; denn Teil
eines anderen werden widerspricht der Allvollkommenheit Gottes. Die
andere Verbindung zweier Dinge findet sich im Erkennen und Lieben.

Wer etwas erkennt oder liebt, wird mit dem Erkannten oder Geliebten

eines, ohne daß ein Drittes entsteht. Denn der Erkennende, und das

gleiche gilt vom Liebenden, läßt seinen Gegenstand in seinem Sosein

unberührt, er gibt ihm nur in seinem Erkenntnisvermögen, bzw. seinem

Begehrungsvermögen eine neue Seinsweise, die man Erkanntsein oder

Begehrtsein nennt. Der Völkerapostel drückt diese Lehre in seinem

Briefe an die Philipper (Phil. 1,7) in der Weise aus, daß er sagt, er habe

die Philipper in sein Herz eingeschlossen (eo, quod habemus vos in corde).
Diese psychische Vereinigung ist so innig, daß man sagen kann, der
Erkennende werde das Erkannte. In diesem Sinne kann man sogar von einer
deificatio oder Vergöttlichung dessen sprechen, der Gott erkennt oder

Gott liebt. Wer immer also mit Gott auf diese zweite Weise vereinigt ist,
Gott erkennt, hat Gott in vollkommenster Weise erreicht.



Thomistischer Humanismus 77

Damit aber ist unsere Frage, wie der Mensch zu Gott zurückkehrt,
noch nicht ganz beantwortet. Es bleibt noch zu sagen, wie der Mensch zu
jener Erkenntnis und Liebe gelangt, in denen seine wahre Rückkehr zu
Gott besteht. Das geschieht nämlich nicht auf einem direkten Wege,
sondern auf dem Umwege über die rein körperlichen Dinge. Diese können

zwar nicht selbst Gott erkennen, aber sie helfen dem Menschen in der
Weise, daß Thomas zu sagen wagt, sie führten den Menschen gleichsam
an der Hand zu Gott7. Denn sie stellen dem menschlichen Verstände Fragen,

die ihn nicht ruhen lassen, bis er Gott gefunden hat. Zum Beleg sei

nur an die bekannten fünf Gottesbeweise unserer Philosophie erinnert,
die alle Aufstiege des menschlichen Verstandes von der sinnlich
wahrnehmbaren Welt zu Gott sind. In der Psychologie wird gesagt, es gebe
im menschlichen Verstände keinen Begriff, der nicht von einem Sinnenbilde

begleitet sei. Die Sinne aber können nur körperliche Eigenschaften
wahrnehmen. Durch diese Abhängigkeit des menschlichen Verstandes

von den Sinnen erhält unsere Gotteserkenntnis ein Merkmal, das sie

wesentlich von der Gotteserkenntnis der reinen Geister unterscheidet,
und wird bewirkt, daß der Mensch Gott niemals so verherrlichen kann
wie die Engel. Diese loben Gott wegen der Vollkommenheiten, die sie

in Gott selbst erkennen. Wir Menschen aber loben Gott wegen der
Vollkommenheiten, die uns Gott durch rein körperliche Dinge offenbart.
Unsere menschliche Gottesverherrlichung ist daher das gemeinsame Werk
des Menschen und der rein körperlichen Dinge. Die Scholastiker nennen
den Anteil der rein körperlichen Dinge an unserer Gottesverherrlichung
gloria Dei obiectiva oder gegenständliche Gottesverherrlichung, und den
Anteil des Menschen gloria Dei externa formalis, das will sagen,
Gottesverherrlichung im eigentlichen und vollen Sinne.

Aber leider hat unser Verhältnis zu den rein körperlichen Dingen
eine weniger erfreuliche Kehrseite. Als unser Endziel muß Gott von uns
nicht nur erkannt, sondern auch über alles geliebt werden, damit wir
unsere letzte Vollkommenheit erlangen. Dieses zweite aber erschweren

uns die rein körperlichen Dinge durch die zahllosen Freuden und
Genüsse, die auch sie dem Menschen bereiten können.

7 De veritate, q. 10, a. 6 ad 2 : Quia ex his, quae sensus apprehendit, mens in
aliqua ulteriora manuducitur, sicut etiam sensibilia intelligibilia manuducunt in
intelligibilia divinorum. Vgl. meinen Aufsatz über den Anteil der vernunftlosen
Geschöpfe an der Gottesverherrlichung des Menschen, in Divus Thomas (Fr) 30 (1952)
182-200.



78 Thomistischer Humanismus

V. Theoretische und praktische Gotteserkenntnis

Daher gibt es leider auch ein Gotterkennen ohne Gottesliebe. Die
Verdammten in der Hölle haben eine vollkommenere Gotteserkenntnis
als wir sie hier auf Erden aus den rein körperlichen Dingen gewinnen
können. Trotzdem lieben sie Gott nicht, sondern zittern vor Gott, wie es

in der Hl. Schrift heißt (Jak. 2,19). Man bezeichnet eine solche
Gotteserkenntnis ohne Gottesliebe als eine rein spekulative oder theoretische
Gotteserkenntnis. Damit zu dieser theoretischen Gotteserkenntnis die
Liebe hinzukommt, muß der Verstand des Erkennenden miterkennen,
daß Gott nicht nur an sich gut und erstrebenswert ist, sondern auch der
Beschaffenheit des Erkennenden entspricht. Machen wir uns das gleich
durch ein Beispiel aus dem täglichen Leben klar. Da ist ein Mensch,
der eine Speise für besonders schmackhaft hält. Nun aber wird er krank
und kann diese Speise nicht mehr vertragen. Daher weist er sie zurück,
ohne damit aber leugnen zu wollen, daß diese Speise an sich gut sei. So

kann der Mensch auch in eine Verfassung kommen, in der er trotz aller
Gotteserkenntnis Gott nicht liebt. Welches diese Verfassung ist, braucht
kaum gesagt zu werden. Sie ist uns allen unter dem Namen « Todsünde »

bekannt. Jede schwere Sünde steht zur Gottesliebe in einem inneren
Widerspruch. Daher sind die sittlichen Tugenden das einzige Mittel, sich so zu
formen, daß man Gott auch liebt. Denn diese unteischeiden sich von
allen anderen Tugenden oder Fertigkeiten dadurch, daß sie nicht nur
fähig machen, bestimmte Werke gut zu verrichten, sondern ihrer Natur
nach denMenschen so zum gutenHandeln hinneigen, daß jeder Mißbrauch
ausgeschlossen ist. Ein Gelehrter kann sein Wissen auch zu schlechten
Zwecken gebrauchen, ein Maler auch Karikaturen zeichnen, und ein
Musiker auch Disharmonien komponieren. Daß aber ein gerechter Mensch
eine Ungerechtigkeit begeht oder ein kluger Mensch unklug handelt, ist
unmöglich8. Während alle anderen Tugenden den Menschen nur
beziehungsweise vervollkommnen, so daß man z. B. nicht sagen kann, ein

guter Mathematiker oder ein guter Komponist sei auch ein guter Mensch,
vervollkommnet jede sittliche Tugend das ganze sittliche Handeln des

Menschen. Um das zu verstehen, muß man bedenken, daß der
eigentümliche Träger der sittlichen Ordnung nicht solche Tätigkeiten sind,
durch die nach außen etwas hervorgebracht wird, also die sogenannten

8 Vgl. S. Th. I-II 56,3.



Thomistischer Humanismus 79

actiones transeuntes des Menschen, sondern die überlegten Tätigkeiten
des Wollens, durch die der Wille sich selbst auf ein bestimmtes Ziel
hinordnet, die actiones immanentes. Daher wird die sittliche Güte eines
Menschen nicht berührt durch den Erfolg oder Mißerfolg seines Handelns.
Sittlich gut ist ein Mensch soweit, als er das Gute will, und damit einen

guten Willen hat. Man wirft der thomistischen Ethik vor, sie sei zu intel-
lektualistisch und komme dem modernen Rationalismus zu nahe. Dagegen

sprechen aber folgende Stellen aus der Summa Theologica des Aqui-
naten. I 5,4 ad 3 sagt er : « Quilibet habens voluntatem dicitur bonus, in
quantum habet bonam voluntatem, quia non dicitur bonus homo, quia
habet bonum intellectum, sed quia habet bonam voluntatem », und I-II
34,4 : « Secundum delectationem voluntatis humanae praecipue iudicatur
homo bonus vel malus. Est enim bonus et virtuosus qui gaudet in operi-
bus virtutum, malus autem qui in operibus malis ». Es kann daher keinem
Zweifel unterliegen, daß ein Mensch, der sich die sittlichen Tugenden
erwirbt, um dadurch zu Gott zu gelangen, damit zugleich sich selbst
vervollkommnet und das wird, was man eine Persönlichkeit nennt. Wenn
ein solcher durch Übung der sittlichen Tugenden gut gewordener Mensch

an Gott denkt, dann erscheint ihm Gott nicht nur als an sich gut und
begehrenswert, sondern auch für ihn selbst. Eine solche mit Liebe
verbundene Gotteserkenntnis kann man im analogen Sinne praktische
Gotteserkenntnis nennen ; denn im eigentlichen Sinne des Wortes kann
es keine praktische Gotteserkenntnis geben 9.

Damit haben wir schon die erste Antwort gefunden auf unsere Frage,
wie der Mensch mit seinem Streben nach Gott als seinem Endziel zugleich
sich selbst zu einem vollkommenen Menschen mache. Weil die rein
theoretische Gotteserkenntnis den Menschen nur beziehungsweise
vervollkommnet, muß sie durch die Gottesliebe vervollständigt werden,
damit der ganze Mensch vollkommener wird. Diese Liebe aber wird nur
mittels der sittlichen Tugenden erlangt. Wie aber geschieht das

VI. Besonderes Verhältnis der sittlichen Tugenden zueinander

In unserer scholastischen Ethik werden über 50 sittliche Tugenden
unterschieden, die alle dasein müssen, damit ein Mensch schlechthin
vollkommen ist, obwohl, wie bereits gesagt, jede sittliche Tugend zur Voll-

* Vgl. Gredt, Elements, Philosophise aristotelico-thomisticae, Freiburg 1937,
n. 593.



80 Thomistischer Humanismus

kommenheit des Menschen als Menschen beiträgt. Wäre es deshalb

notwendig, daß jeder Mensch alle diese Tugenden im einzelnen übt, um sie

durch Gewohnheit zu erwerben, dann müssten wir an unserer sittlichen
Vollkommenheit verzweifeln. Wie soll z. B. einer, der nicht verheiratet
ist, die Tugenden eines guten Familienvaters üben, oder ein einfacher

Bürger die Klugheit eines guten Herrschers Aber zu unserem Glücke
verhalten sich die sittlichen Tugenden anders zueinander als die
theoretischen und die übrigen praktischen Tugenden. Wie schon gesagt,
vervollkommnen diese anderen Tugenden ihren Träger nicht in jeder Beziehung,
sondern nur in einer Richtung. Daher kann einer ein guter Historiker
sein, und von Mathematik nichts verstehen. Bei den anderen Tugenden
besteht sogar das Gesetz, daß in dem Maße, in dem einer eine Wissenschaft

oder eine Kunst betreibt, andere Anlagen unausgebildet bleiben.
Und nehmen wir den moralisch unmöglichen Fall, daß einer alle
Wissenschaften und alle Künste vollkommen besäße, es fehlte ihm aber auch

nur eine sittliche Tugend, dann wäre er noch kein guter Mensch. Im sittlich

guten Leben gibt es keinen solchen Partikularismus oder Spezialismus.

Die sittlichen Tugenden unterscheiden sich sogar von den Lastern
dadurch, daß ein Laster den Menschen sogar unfähig macht, zugleich ein

anderes Laster zu haben. So kann niemand zugleich Geizhals und
Verschwender, oder feige und tollkühn sein. Die sittlichen Tugenden hängen
so zusammen, daß jeder Fortschritt in einer Tugend den Menschen

geneigter macht, auch alle anderen Tugenden zu üben. So wird einer
dadurch, daß er klüger wird, zugleich geneigter, gegen andere Menschen
auch gerecht zu sein, und in allem Maß zu halten. Thomas von Aquin
gebraucht das Bild vom Wachsen der Finger in der gleichen Hand 10.

Wie diese nicht nacheinander wachsen, sondern zugleich, ohne deshalb

gleich lang oder stark zu werden, so kann es zwar geschehen, daß ein
Mensch sich durch eine sittliche Tugend mehr auszeichnet als durch
andere, niemals aber, daß er die anderen Tugenden überhaupt nicht
besitzt. Gegen die Stoiker ist zu sagen, daß in diesem Leben ein gleich
vollkommener Besitz aller sittlichen Tugenden ein unerreichbares Ideal ist.
So kommt es, daß auch Menschen, die ernstlich nach Vollkommenheit
streben, unter sich sehr verschieden bleiben. G. K. Chesterton schreibt in
seinem Buche über Thomas von Aquin, nicht einmal Mörder seien so
verschieden wie Heilige. Und er beleuchtet das durch einen Vergleich
zwischen Ludwig dem Heiligen und Thomas. Der erste war ein geborener

10 De virt. card. a. 3.



Thomistischer Humanismus 81

König und Ritter, voll Mut und Tatkraft, der zweite würde es entschieden

abgelehnt haben, König zu sein und in Pomp und Politik verstrickt zu
sein. In dieser Verschiedenheit der Heiligen liegt auch der Grund dafür,
daß sie für andere sehr verschiedene Vorbilder sind. Der hl. Ambrosius
führt in seinem Buche über den hl. Joseph (Kap. I) die vier Patriarchen
Abraham, Isaak, Jakob und Joseph an, von denen der erste durch
seinen Glauben, der zweite durch seine lautere Gesinnung, der dritte
durch seine Geduld, und der vierte durch seine Keuschheit sich
ausgezeichnet habe. Um das noch klarer zu sagen, sei bemerkt, daß die
sittlichen Tugenden nicht selbst die Vollkommenheit des Menschen ausmachen,

sondern nur Mittel und Zwischenziele sind. Die sittlichen Tugenden
sind schon in sich begehrenswert und wertvoll, aber Endziel des Menschen

bleibt Gott. Dadurch unterscheidet sich unsere Auffassung wesentlich

von der kantischen des kategorischen Imperativs, der verlangt, man solle

so handeln, daß die Maxime des Handelns für alle Menschen ein Gesetz

werden könnte. Auch in seinem Streben nach Vollkommenheit bleibt
jedem einzelnen eine große Freiheit11.

VII. Die Tugend der Religion als Ordnungsprinzip
aller anderen sittlichen Tugenden

Die oberste Einteilung der sittlichen Tugenden ist die Unterscheidung

der vier Kardinaltugenden Klugheit, Gerechtigkeit, Starkmut und

Mäßigkeit. Jede dieser vier Kardinaltugenden wird in viele besondere

Tugenden weiter eingeteilt. Grund dieser Einteilung sind die vier
unmittelbaren Träger der sittlichen Tugenden : Verstand, Wille, verlangendes
und zornmütiges Begehrungsvermögen. In dieser Einteilung werden
Liebe und Religion der Gerechtigkeit untergeordnet. Daran haben schon

manche Anstoß genommen, weil sie meinten, durch eine solche

Ordnung würden diese beiden Tugenden zu wenig gewürdigt. Aber in dieser

Ordnung der sittlichen Tugenden nach den vier Kardinaltugenden wird
in keiner Weise ein Werturteil über die einzelnen Tugenden ausgesprochen.

Ihren Wert erhalten die einzelnen Tugenden von dem Grade, in dem
sie den Menschen Gott näher bringen. Unter diesem Gesichtspunkte

11 Papst Benedikt XIV. schreibt in seinem Werk De beatificatione et canonisa-
tione sanctorum III, 21, um einen Diener Gottes zu kanonisieren, genüge der
Beweis, daß er die Tugenden, die er Gelegenheit hatte zu üben, in einem ausgezeichneten

und heroischem Grade geübt habe.

(>



82 Thomistischer Humanismus

gebührt der Liebe der Primat12. Aber die Liebe muß durch die Tugend
der Religion geformt werden, damit sie nicht Eigenliebe des Menschen

bleibt. Gottesliebe und Religion verursachen sich gegenseitig. Die Liebe
ist das Seinsprinzip der Religion, aber die Religion ist das Ordnungsprinzip

aller sittlichen Tugenden. Denn wie schon die Wortbestimmung
anzeigt, gehört es zum Wesen der Religion, uns unmittelbar mit Gott zu
verbinden. Die Religion ist nach der Bedeutung des Wortes die Rückbin

dung mit Gott. Die Religion kommt unmittelbar nach den drei
theologischen, Gott zu ihrem unmittelbaren Gegenstande habenden Tugenden
des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Ohne eine religiöse Verbindung

mit Gott sind alle anderen sittlichen Tugenden keine wahren
Tugenden, sondern nur Weisen des Benehmens, die sich für einen gut
erzogenen Menschen ziemen und derentwegen man den Menschen vielleicht
einen Gentleman nennen kann. Das ist gerade für unsere Frage nach dem

wahren Humanismus von größter Bedeutung. Kant wollte die Religion
von der Sittlichkeit trennen und ihr nur den Wert eines Hilfsmittels für
seine Pflichtethik zuerkennen. Nach thomistischer Philosophie ist die

Religion zusammen mit der Gottesliebe der Gipfelpunkt unserer
sittlichen Selbstvervollkommnung. Dadurch erhält der scholastische
Humanismus ein religiöses Gepräge und unterscheidet er sich wesentlich von
jedem anderen Humanismus, der Gott als Endziel des Menschen außer

acht läßt.
Man kann das Verhältnis zwischen Religion und Gottesliebe noch

genauer bestimmen durch die wichtige Unterscheidung zwischen ordo
intentionis und ordo executionis. Im Erwerben geht die Religion der

Gottesliebe voraus, aber beabsichtigt muß in erster Linie die Gottesliebe

werden. Der hl. Benedikt schließt in seiner Ordensregel das Kapitel
über die zwölf Stufen der Demut : « Sind all diese Demutstufen erstiegen,
so wird der Mönch bald zu jener Liebe gelangen, die in ihrer Vollendung
die Furcht ausschließt... Er handelt nicht mehr aus Furcht vor der Hölle,
sondern aus Liebe zu Christus ; das Gute ist ihm zur Gewohnheit
geworden, die Tugend zur Freude ».

12 Vgl. O. Lottin, L'âme du culte. La vertu de religion d'après S. Thomas
d'Aquin. Louvain 1920.



Thomistischer Humanismus 83

VIII. Drei Grundregeln unserer sittlichen Selbstvervollkommnung

Könnte die sittliche Tugend der Religion getrennt von den anderen

sittlichen Tugenden erworben werden, dann wäre es leicht, unser Endziel

zu erreichen. Aber auch sie fordert, daß mit ihr alle anderen Tugenden

erworben werden, weil die anderen Tugenden der Gegenstand sind,
der durch sie geordnet werden muß. Ob der religiöse Mensch diese oder

jene Wissenschaft betreibt, Mathematiker ist oder Historiker, Maler
oder Musiker, er tut alles zur Ehre Gottes. Es gibt keine Tugend, die

nicht durch die Tugend der Religion geordnet werden muß, damit der
Mensch vollkommen wird. Daher dürfen wir unsere Untersuchung über
den Humanismus nicht schließen, ohne wenigstens kurz auch auf die

Frage zu antworten, wie der einzelne es anstellen muß, um sich überhaupt
sittlich zu vervollkommnen. Auf diese Frage antworten die Lehrer des

geistlichen Lebens gewöhnlich mit dem Rate, diejenigen Tugenden zu
üben, die der einzelne besonders braucht, um über seine Charakterschwächen

und die sittlichen Gefahren seines Lebens Herr zu werden. Aristoteles

gibt in seiner Ethik, die er für seinen Sohn Nikomachus geschrieben
hat, diesem drei Anweisungen. Die erste ist, er solle vor allem die Leidenschaft

bekämpfen, die in ihm die stärkste sei, und daher ihn am ehesten

zu verkehrten Handlungen verleite. Schon durch diese erste Regel wird
in der Selbstvervollkommnung jeder Schematismus ausgeschlossen. Jeder
Mensch muß sich auf eine individuelle Weise entwickeln. Die zweite

Ermahnung lautet, Nikomachus solle von den einer sittlichen Tugend
entgegengesetzten Lastern besonders das Laster fliehen, das der Tugend
am meisten entgegengesetzt sei. Denn die Tugend liegt zwar in der Mitte
zwischen zwei Lastern, ist aber nicht von diesen Lastern gleichweit
entfernt. So liegt der Starkmut zwischen der Feigheit und der Tollkühnheit,
diese Tugend ist aber von der Feigheit weiter entfernt als von der
Tollkühnheit. Denn der starkmütige und der tollkühne Mensch kommen

wenigstens darin überein, daß sei beide einen starken Willen haben.
Der Tollkühne braucht sein Wollen nur zu mäßigen. Das ist leichter, als

dem Willen eine fehlende Kraft geben. Die dritte aristotelische Mahnung
an seinen Sohn ist, er solle sich besonders vor fleischlichen Gelüsten in
acht nehmen, weil diese am gefährlichsten seien 13.

Diese drei aristotelischen Anweisungen können als die Grundregeln

13 Vgl. Thomas, In Eth. Nie. lib. II, lect. 11 (Editio Pirotta) n. 369 ff.



84 Thomistischer Humanismus

unserer sittlichen Vervollkommnung bezeichnet werden. Sie werden auch
bis heute von allen Lehrern des aszetischen Lebens wiederholt. Aber sie

bedürfen einer Ergänzung. Die aristotelische Ethik leidet an zwei Mängeln.

Der erste kommt daher, daß der Stagirite den Menschen nur biologisch

betrachtet und seine Vollkommenheit einzig in die möglichst
vollkommene Entfaltung des höchsten Seelenvermögens verlegt, das in seiner

Philosophie der Verstand ist. Daher liegt für ihn die höchste Vollkommenheit

des Menschen in der theoria oder Erkenntnis der Wahrheit.
Welches aber der Gegenstand dieser theoria ist, konnte Aristoteles
deshalb nicht befriedigend sagen, weil ihm unsere klarere Gotteserkenntnis
fehlte. Der zweite große Mangel der aristotelischen Ethik liegt darin,
daß sie noch keine genügende Synthese zwischen Theorie und Praxis
enthält. Wie Werner Jäger in seinem Buche über Aristoteles bemerkt,
vermißt man in der Ethik des Stagiriten noch eine klare Antwort auf die

Frage, worin die innere Abhängigkeit der sittlichen Tugenden von den

wissenschaftlichen, spekulativen Erkenntnissen bestehe. Aristoteles lasse

zwar die Ethik auf die Metaphysik folgen, aber über den Wert der
Metaphysik für die Gestaltung der Ethik scheine er sich nicht klar gewesen zu
sein. Beide Mängel sind durch die Scholastik behoben worden. Der erste
durch einen weit vollkommeneren Gottesbegriff, besonders durch die
Lehre von Gott als oberster Sittenregel und die genauere Bestimmung
des Verhältnisses zwischen Gott als der Erstursache und dem menschlichen

Willen als der Zweitursache unserer Selbstvervollkommnung. Der
zweite Mangel wurde behoben durch die Lehre, daß auch im sittlichen

Leben theoretische und praktische Erkenntnisse sich gegenseitig
ergänzen und verursachen14. Den spekulativen Erkenntnissen kommt
zwar keine Wirkursächlichkeit zu, dafür aber eine Formalursächlichkeit,
die der Wirkursächlichkeit des Willens vorangehen muß, damit dieser
das sittlich Gute wollen kann, nach dem Prinzip nihil volitum nisi
cognitum. Am offensichtlichsten tritt dieses Zusammenwirken von
Erkennen und Wollen in der sittlichen Tugend der Klugheit in Erscheinung.
Auch im sittlichen Leben gilt das Prinzip causae sibi invicemsunt causae.
Nach scholastischer Lehre ist unsere Gotteserkenntnis im höchsten
Grade spekulativ, weil nichts weniger hervorgebracht werden kann als

Gott, aber ohne Liebe nützt uns auch die vollkommenste Gotteserkenntnis

nichts. Daher gehört auch die Gottesliebe zum Erreichen unseres
Endzieles, und wird der Mensch erst durch sie vollkommen.

14 Vgl. meinen Aufsatz, Theoretisches und Praktisches Erkennen, in Divus
Thomas (Fr) 27 (1949) 154-179.



Thomistischer Humanismus 85

In dieser wesentlichen Verbundenheit von Gotteserkenntnis und
Gottesliebe im vollkommenen Menschen ist es begründet, daß die
Scholastiker bei der Bestimmung der Philosophie als der Liebe zur Weisheit
bleiben und diese der modernen Bestimmung als der obersten
Prinzipienwissenschaft vorziehen. Denn das Wort « Weisheit » ist die Übersetzung
des lateinischen Wortes « sapientia », unter sapientia aber ist nur eine

Erkenntnis zu verstehen, die mit einem besonderen sapor oder
Wohlgeschmack verbunden ist. Soll die Philosophie im vollen Sinne des Wortes
«humanistisch» sein, dann muß sie auch lehren, wie der Mensch die
obersten Prinzipien lieben lernt, besonders Gott, das Prinzip aller
Prinzipien. Es kann einer durch sein umfangreiches Wissen die Welt in
Erstaunen setzen, und dennoch unweise sein, und umgekehrt mit wenig
Wissen eine hohe Stufe der Weisheit einnehmen. Im sittlichen Leben
macht das erstere den Menschen noch unvollkommener, als die bloße

Unwissenheit.

IX. Verhältnis des scholastischen Humanismus

zur übernatürlichen Ordnung

Der scholastische Humanismus wird meistens « christlicher »

Humanismus genannt. Diese Bezeichnung ist so zu verstehen wie die Benennung
der Scholastik als « christliche » Philosophie. Die Scholastik ist in dem
Sinne christlich, daß sie die zugleich mit den übernatürlichen
Glaubenswahrheiten geoffenbarten natürlichen Wahrheiten zum Gegenstande
ihrer Spekulation macht. So ist die Lehre, daß Gott die Welt aus nichts
erschaffen hat, eine mit dem natürlichen Lichte der Vernunft erkennbare

Wahrheit, die jetzt in jedem scholastischen Lehrbuch der Philosophie
bewiesen wird. Aber sie setzt eine so hohe Vollkommenheit des menschlichen

Verstandes voraus, daß kein heidnischer Philosoph, selbst nicht
Piaton und Aristoteles, sie klar erkannt hat. Eine solche Ausdehnung der

philosophischen Spekulation auf übernatürlich geoffenbarte natürliche
Wahrheiten bewirkt noch keinen wesentlichen oder Artunterschied
zwischen der scholastischen und den nichtscholastischen Philosophien, weil
die scholastische Philosophie auch bei diesen Wahrheiten nicht aus dem

Zeugnis Gottes philosophiert, sondern die evidentia obiectiva, d. h. das

gegenständliche Einleuchten des Zuerkennenden als letztes critérium
veritatis oder Unterscheidungsmittel von Wahr und Falsch benützt.
Zwischen einer solchen, auch übernatürlich geoffenbarte natürliche
Wahrheiten enthaltenden Philosophie und den anderen Philosophien



86 Thomistischer Humanismus

ist nur ein Gradunterschied der Vollkommenheit, der darin besteht, daß
in ersterer der menschliche Verstand durch die Hilfe aus der übernatürlichen

Offenbarung der physischen Grenze des von ihm mit seinem natürlichen

Erkenntnislichte Erreichbaren näher gebracht wird, indem er
auch solche moralisch unerkennbaren Wahrheiten erkennt15.

Aus dieser Einverleibung übernatürlich geoffenbarter Wahrheiten
in die philosophische Spekulation entsteht die Frage, wie sich unser
scholastischer Humanismus zu unserer übernatürlichen Ordnung
verhält. Zwischen der natürlichen und der übernatürlichen sittlichen
Ordnung sind unleugbar große Verschiedenheiten. Aber wird die natürliche
Ordnung durch die übernatürliche wertlos gemacht

Die natürliche und die übernatürliche sittliche Ordnung
unterscheiden sich erstens durch den Ursprung ihrer Tugenden. Während die

natürlichen sittlichen Tugenden durch Gewöhnung und Übung entstehen,
können die übernatürlichen nur durch die Gnade Gottes erlangt werden.
Der zweite große Unterschied liegt darin, daß die natürlichen sittlichen
Tugenden uns die ihnen entsprechenden Handlungen leicht machen. Denn
die Gewohnheit wird gewissermaßen eine andere Natur. Die übernatürlichen

sittlichen Tugenden machen uns nur fähiger, Versuchungen und
Gefahren, das göttliche Gesetz zu übertreten, zu überwinden. Die in der
natürlichen Ordnung durch Gewöhnung erworbene Leichtigkeit wird uns
in der übernatürlichen Ordnung durch die sieben Gaben des Hl. Geistes

geschenkt. Drittens unterscheiden sich die natürliche und die übernatürliche

sittliche Ordnung durch ihre nächste Sittenregel, die für die natürlichen

Tugenden die menschliche Vernunft ist, soweit diese mit ihrem
natürlichen Lichte imstande ist, zu erkennen, welche menschlichen
Handlungen vom göttlichen Gesetze geboten oder verboten oder erlaubt sind,
für die übernatürlichen sittlichen Tugenden aber die menschliche
Vernunft, sofern sie mit dem übernatürlichen Lichte des Glaubens das
erkennt. Der vierte Unterschied liegt im Ziel, das für die natürliche
sittliche Ordnung die mit natürlichen Mitteln erreichbare Gotteserkenntnis
und Gottesliebe sind, für die übernatürliche sittliche Ordnung aber die

Anschauung Gottes. Mit dem Endziel der natürlichen sittlichen Ordnung
ist als zweitrangiges Endziel (finis secundarius) verbunden eine möglichst
vollkommene menschliche Persönlichkeit, m. a. W. das Werden eines

homo honestus, d. h. eines Menschen, der alles hat, was man von einem

anständigen Menschen verlangen kann. Mit dem übernatürlichen Endziel

16 Vgl. C. g. 14.



Thomistischer Humanismus 87

des Menschen ist als zweitrangiges Endziel verbunden die Heiligkeit
des Menschen 16.

Was nun unsere Frage betrifft, ob es zur Vervollkommnung des

Menschen genüge, sich nur um die übernatürlichen sittlichen Tugenden
zu bemühen, so erkennen wir die Notwendigkeit auch der natürlichen
sittlichen Tugenden schon daraus, daß die übernatürlichen sittlichen
Tugenden den Menschen nur fähig machen, gut zu handeln. Daher kann
es geschehen, daß auch einer, der diese Tugenden schon in einem hohen
Grade besitzt, noch großen Versuchungen ausgesetzt bleibt. So kann
einer, der Gott schon Jahrzehnte treu gedient hat, noch schwere
Versuchungen gegen die Tugend der Religion oder des Glaubens haben 17. Die
durch Übung erworbene Leichtigkeit der natürlichen Tugenden ist offenbar

auch eine Vollkommenheit, auf die niemand verzichten möchte.
Sodann kann zwischen der natürlichen und der übernatürlichen nächsten

Sittenregel, der ratio recta oder dem natüilichen Erkenntnislicht und
dem Glaubenslicht niemals ein Widerspruch entstehen, weil ja beide von
Gott dem Menschen gegeben sind. Wohl aber ist zu bemerken, daß unser
Verstand mit dem übernatürlichen Glaubenslicht über das hinausgelangt,
was er mit dem bloß natürlichen Lichte der Vernunft erkennt. Thomas

von Aquin beleuchtet das in seiner S. Th. I-II 63,4 durch das Beispiel des

Fastengebotes. Die natürliche Sittenregel schreibt eine Maßhaltung im
Essen und Trinken vor, die der Mensch üben muß, um körperlich und
geistig gesund zu bleiben ; die übernatürliche Sittenregel gebietet, den

Leib möglichst dem Geiste zu unterwerfen. Dazu aber sind auch Fasten
und andere Bußübungen dienlich. Der hl. Paulus schreibt in seinem

ersten Briefe an die Korinther (9,27) : «Castigo corpus meum, et in servi-

tutem redigo : ne forte cum aliis praedicaverim, ipse reprobus effkiar ».

Zweck der übernatürlichen Aszese ist, ein heiliges Gotteskind zu werden.
Die natürliche sittliche Ordnung wird also durch die übernatürliche

keineswegs aufgehoben oder entwertet, sondern ist ihr nur untergeordnet.
Der Aquinate antwortet in seiner S. Th. II-II 65,2 auf die Frage, ob ein
Mensch die natürlichen sittlichen Tugenden auch ohne übernatürliche
Gottesliebe erwerben könne : Possunt per opera humana acquiri ; et sie

16 Sent. d. 34, q. 1 a. 1 : Dona a virtutibus distinguuntur in hoc quod virtutes
perficiunt ad actus humano modo, sed dona ultra humanum modum.

17 I-II 65, 3 ad 2 : Habitus moralium virtutum infusarum patiuntur interdum
difficultatem in operando propter aliquas dispositiones contrarias ex praecedentibus
actibus relictas ; quae quidem difficultas non ita accidit in virtutibus moralibus
acquisitis, quia per exercitium actuum, quo acquiruntur, tollunter contrariae
dispositiones.



88 Thomistischer Humanismus

fuerunt in multis paganis. Im gleichen Artikel fügt er aber hinzu, die

sittlichen Tugenden seien sine caritate nur virtutes secundum quid,
beziehungsweise Tugenden, weil sie den Menschen nicht auf den finis
simpliciter ultimus hinordnen, der in der Anschauung Gottes liege. Und
auf die weitere Frage, ob der Mensch mit seinen natürlichen Kräften Gott
über alles lieben könne, was auch von der natürlichen Sittenregel
gefordert ist, antwortet er, in statu naturae integrae, also vor der
Erbsünde, hätte der Mensch dazu keiner übernatürlichen Gnade bedurft,
jetzt aber in statu naturae corruptae, bedürfe er dazu des übernatürlichen

Gnadenbeistandes. Die Theologen sagen : Gratia non destruit natu-

ram, sed perficit earn. Dieser Satz gilt auch vom Verhältnis der
übernatürlichen sittlichen Ordnung zur natürlichen. Wie das im Einzelfall
geschieht, und wo in einer konkreten menschlichen Handlung die Grenze

ist zwischen Natur und Gnade, ist für uns nicht feststellbar. Wir brauchen

das auch nicht zu erkennen. Es genügt zu wissen, daß der wahre
Humanismus weder reiner Supernaturalismus ist noch auch nur Naturalismus,

sondern eine Verbindung der beiden, in der sowohl die natürliche
als die übernatürliche Liebe zu Gott über alles groß sein muß.

Alles Gesagte kurz zusammenfassend, können wir also schließen, der
thomistische Humanismus sei die Lehre, daß der Mensch als Mensch
dadurch vollkommen werde, daß er Gott immer besser erkennt und sich

durch sein sittliches Handeln fähig macht, Gott über alles zu lieben. Diese

Gottesliebe wird durch ihre wesentliche Gebundenheit an das ganze
sittliche Leben des Menschen die persönlichste und am wenigsten mitteilbare

Tugend des Menschen, nach der allein jeder einzelne von Gott
gerichtet wird. Sie hat zwei Merkmale, die sich zu widersprechen scheinen.
Sie ist zugleich leicht und schwer. Sie ist das erstere, weil sie im Gegensatz

zu den Kulturwerten keine äußeren Leistungen haben muß, sondern

nur einen guten Willen verlangt, der auch schon in einem Kinde sein

kann ; und sie ist das zweite dadurch, daß es bei ihr keinen Grad gibt, über
den der Mensch nicht mehr verpflichtet wäre, noch weiter zu streben. Nach
Thomas liegt der Grund für diese erst mit demTode endende Pflicht, Gott
noch mehr zu lieben, darin, daß der Mensch durch jeden Akt der Liebe
angetrieben wird, Gott noch mehr zu lieben. Daher hat Gott als Herr
über Leben und Tod allein das Recht, das Maß zu bestimmen, in dem
der einzelne mit seinem Streben nach Vollkommenheit aufhören darf 18.

18 II-II, 24,6. Vgl. unseren Aufsatz über « Selbstbehauptung und Selbstver-
leugnung » in Divus Thomas (Fr) 24 (1964) 311-335.


	Thomistischer Humanismus

