Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Thomistischer Humanismus
Autor: Thiel, Matthias
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAaTTHIAS THIEL OSB (*)

Thomistischer Humanismus

In der Gegenwart wird iiber nichts so viel philosophiert wie iiber den
Menschen. Gebsattel sagt dariiber : « Psychologie und Psychopathologie,
Ausdrucks-Charakterkunde, Tiefenpsychologie, Persénlichkeitslehre und
Typenforschung, Konstitutions-, Rassen- und Erbforschung, biolo-
gisch und spiritualistisch orientierte Anthropologie haben eine Inventa-
risierung des menschlichen Funktionsganzen vorgenommen, der keine
Bestandesaufnahme fritherer Zeiten sich auch nur im entferntesten ver-
gleichen 148t. Und doch hinterliBt die Ubersicht {iber diese um den
Menschen kreisenden Bemiithungen den deutlichen Eindruck, daf3 sie
sich nur im Vorhof des Wissenswiirdigen ansiedeln » 1. Der Grund fiir
diese niemals endenden Fragen iiber den Menschen liegt nicht blof darin,
daBB der Mensch naturgemil fiir sich selbst das groBte Interesse hat,
sondern auch darin, daf3 in ihm alle Vollkommenheiten des Universums
zusammenkommen. Denn der Mensch hat mit allen Dingen des Univer-
sums etwas gemeinsam : namlich mit den Mineralen das Sein, mit den
Pflanzen das Leben, mit den Tieren das Empfinden und mit den reinen
Geistern das Verstandes- und Willensleben. Daher wird er mit Recht ein
Mikrokosmos genannt 2, und deshalb kann jede Kenntnis der anderen

* Unser langjahriger Mitarbeiter entschlief im Frieden Christi am 14. Mai 1962
in der Abtei Maria Laach.

1 Zitiert nach R. LOHRER : Christlicher Humanismus. Civitas, Monatsschrift
des Schweizerischen Studentenvereins. 7 (1952) 565-578; 640-652.

? Papst Gregor d. Gr. schreibt in seiner Erklirung des Auftrages an die
Apostel, jeder Kreatur das Evangelium zu verkiindigen : « Omni creaturae nomine
signatur homo. Habet namque commune esse cum lapidibus, vivere cum arboribus
sentire cum animalibus, vivere cum angelis. (MPL 76, 1214, n. 2). Und Thomas v.
Aquin schreibt in seiner S.Th. I 97,1 : « Homo dicitur minor mundus, quia omnes
creaturae quodammodo inveniuntur in eo », Vgl. auch I 96, 2.



70 Thomistischer Humanismus

Wesen etwas zum besseren Verstehen des Menschen beitragen. In der
Genesis wird berichtet, dal der Mensch von Gott an letzter Stelle er-
schaffen wurde. Wie der Mensch Minerale, Pflanzen und Tiere braucht,
um sein leibliches Leben zu erhalten und zu vervollkommnen, so bedarf
er ihrer auch, um sich selbst zu verstehen. Aus diesem Grunde miissen
alle Versuche, den Menschen aus sich allein zu verstehen, milllingen.

I. Das Problem des Humanismus

Von den unzdhligen Fragen, die iiber den Menschen schon gestellt
worden sind und noch gestellt werden konnen, lautet eine, wie der in
einem embryonalen Zustande geborene Mensch sich entwickeln und ent-
falten muf3, um ein vollkommener Mensch zu werden. Ein vollkommener
Mensch ist nicht das gleiche wie vollkommen Mensch sein. Dieses zweite
ist jeder Mensch, sobald Gott eine menschliche Seele in den von den
Eltern gelieferten Stoff hineinerschaffen hat. Aber ein vollkommener
Mensch zu werden, das fordert eine so vielfache und lange Entwicklung,
daBl mit Recht gefragt wird, wo der Gipfelpunkt dieser Selbstentfaltung
und weiteren Entwicklung liege. Man nennt diese Frage das Problem des
Humanismus.

Die Frage nach der besten Erziehung des Menschen ist viel dlter als
dieser Name. Denn es hat niemals eine Zeit gegeben, wo man junge
Menschen nicht méglichst vervollkommnen wollte. Aber im vierzehnten
Jahrhundert wurde durch Dante, Petrarca und Boccaccio eine neue Frage-
stellung vorbereitet, die dann auf die ganze Philosophie ausgedehnt
wurde. Es wurde gefragt, wie das am besten geschehe. Auf diese Frage
wurde gegen die Scholastik des ausgehenden Mittelalters geantwortet,
das beste Mittel liege nicht in der scholastischen Methode des Philoso-
phierens, sondern im Studium der antiken griechischen und lateinischen
Schriftsteller. An diesen Ursprung des modernen Humanismus erinnert
noch immer der Name « humanistisches Gymnasium » fiir Lehranstalten,
in denen Latein und Griechisch die Hauptfdcher sind und junge Leute
besonders durch Lesen griechischer und lateinischer Schriftsteller, wie
Homer, Herodot, Platon, Xenophon, Caesar, Cicero und Tacitus ge-
bildet werden.



Thomistischer Humanismus 71

II. Dialektischer und scholastischer Humanismus

In der Frage nach dem vollkommenen Menschen kann man jetzt
die Philosophen in zwei grofle Lager aufteilen. In dem einen sind alle
zusammengefaBt, die den Menschen nur aus innermenschlichen Ursa-
chen verstehen mochten, in dem anderen diejenigen, die in ihrer Anthro-
pologie auf Gott zuriickgehen. Im ersten Lager fa3t man mit Kant alles,
was man vom Menschen wissen mochte, in die drei groBen Fragen zu-
sammen : Was kann ich wissen ? Was soll ich tun ? Was darf ich hoffen ?
Die Gottverbundenheit des Menschen im anderen Lager hat schon der
hl. Augustinus in seinen Soliloquia (I 2 n.7) so ausgedriickt : « Deum
et animam scire cupio. Nihilne plus ? Nihilomnino». Und ebenda IT1n.1:
« Deus semper idem, noverim me, noverim te ».

Unter sich sind auch die Vertreter desselben Lagers so wenig einig,
wie im letzten Weltkrieg die Staaten, die zwar denselben Feind bekdmpf-
ten, aber im iibrigen kaum in einer Frage des sozialen Lebens iiberein-
stimmten. Diejenigen Philosophen, die Gott in der Philosophie moglichst
umgehen, haben das Problem gemeinsam, welches der beiden Elemente,
aus denen der Mensch zusammengesetzt ist, frither sei, die Materie oder
der Geist. Darauf antworten die Materialisten : die Materie ; denn alles
wirkliche sei nur Materie, die sich bis hinauf zu den von uns geistig genann-
ten Funktionen des menschlichen Verstandes entwickelt habe. Die Ideali-
sten antworten, zuerst sei der Geist oder dasBewuBtsein gewesen; denn die
Unterschiede aller Dinge seien nur Stufen der Selbstentfaltung, die der
absolute Geist durchgemacht habe. Die so entstandenen zwei Richtungen
des Materialismus und des Idealismus kommen in drei Punkten iiberein.
Fiirs erste darin, dal3 sie beide nur innerweltliche Ursachen zulassen
und damit eine sdkularisierte Lebensauffassung vom Menschen haben.
Zweitens wollen beide alles aus der Entwicklung eines einzigen Urele-
mentes erkldren, das fiir die Materialisten die Materie ist, und fiir die
Idealisten der Geist oder das BewulB3tsein. Das dritte gemeinsame Merk-
mal liegt darin, dal} sie diese Entwicklung mittels der sogenannten dia-
lektischen Methode erkliren wollen. Nach dieser Methode soll jeder
Fortschritt zu einem Besseren auf dem Wege der Zerstérung vor sich
gehen, dhnlich wie in einer Diskussion ein Problem in der Weise gelost
wird, daf3 ein Partner die Ansicht des anderen widerlegt. Ist diese Methode
richtig, dann hat in der Welt jeder Fortschritt seine Wurzel in einem
Widerspruch. In der scholastischen Philosophie ist der (Grundsatz des



72 Thomistischer Humanismus

Widerspruches die absolute Grenze alles Moglichen. Er lautet : Nichts
kann unter dem gleichen Gesichtspunkte zugleich sein und nicht sein.
Wesentlich anders wird dieser Grundsatz in der dialektischen Philosophie
gefal3t. Nach den Dialektikern ist der Widerspruch der tdtige Ursprung
jeder fortschrittlichen Bewegung. Dafiir aus dem modernen Idealismus
und dem dialektischen Materialismus je ein Beispiel. Chr. Joh. Defer 3,
gibt die Lehre Hegels kurz so wieder : « Was die Welt iiberhaupt bewegt,
ist der Widerspruch. Der Widerspruch ist die Wurzel aller Bewegung
und Lebendigkeit ». Und Engels, der mit Marx den dialektischen Materia-
lismus begriindet hat, vergleicht alles Werden mit dem Entstehen neuen
Hafers. Zuerst wird ein Haferkorn in die Erde gesenkt. Damit eine neue
Pflanze entsteht, mull dieses Samenkorn sterben. Diese neue Pflanze ist
also die Negatio, das Nicht-Korn. Aber auch diese Pflanze stirbt, sobald
aus ihr neue Korner entstehen. Das heilt Verneinung der Verneinung.
DaB aber jetzt an die Stelle des einen Samenkorns viele Korner getreten
sind, bedeutet offenbar einen Fortschritt.

Auf die soziale Ordnung angewandt bedeutet die dialektische Fas-
sung des Widerspruchsgrundsatzes soviel wie : es gibt in der Gesellschaft
keine Tradition, sondern das Bessere liegt ganz in der Zukunft. Die Ver-
gangenheit hat auch kein Vorbild, das man nachahmen diirfte, sondern
alles Vergangene ist zu iiberwinden. Danach ist leicht zu verstehen, wie es
im Bolschewismus einen eigenen Beruf von Revolutioniren geben kann.
Denn Revolution ist ja nach der Bedeutung des Wortes Umwilzung. Wie
eine in diesem Sinne geschriebene Moral aussieht, dafiir nur ein Beispiel.
Der bekannte russische Bolschewist Lenin beschreibt die kommunistische
Moral folgendermafen : « Der Klassenkampf geht weiter, unsere Aufgabe
ist es, alle Interessen diesem Kampfe unterzuordnen. Und wir ordnen
unsere kommunistische Sittlichkeit dieser Aufgabe unter. Wir sagen :
Sittlichkeit ist, was der Zerstorung der alten Ausbeutergesellschaft dient
(er meint die kapitalistische Gesellschaft) und dem Zusammenschlul3
aller Werktatigen um das Proletariat, das die neue kommunistische Ge-
sellschaft errichtet. Wenn man uns von Sittlichkeit redet, so sagen wir :
fiir den Kommunisten besteht die Sittlichkeit ganz und gar in dieser
festen, solidarischen Disziplin und in dem bewuf3ten Kampf der Massen
gegen die Ausbeuter. An eine ewige Sittlichkeit glauben wir nicht, und
wir entlarven den Betrug aller moglichen Miarchen iiber Sittlichkeit » 4.

3 Abrifl d. Geschichte d. Philosophie, 12. Aufl., Berlin 1918, S. 174.
1 Aus H.FaLk: DieWeltanschauung des Bolschewismus. Wiirzburg. 7. Aufl.S. 22.



Thomistischer Humanismus 73

Die erste Frage, die hier gestellt werden mul3, ist, ob man einen so
gedachten Fortschtitt noch wirklich eine Entwicklung nennen darf. Otto
Willmann bemerkt mit Recht, fiir die durch den Materialismus geschaf-
fene Anschauung kénnte man gar keinen unpassenderen Namen finden
als den der Entwicklung. Und er zitiert Rudolf Eucken, der schon in der
ersten Auflage seiner « Geschichte und Kritik der Grundbegriffe der
Gegenwart (1878, 134) geschrieben habe : « Es ist gar nicht zu verkennen,
daB3 der Ausdruck (Entwicklung) strenggenommen gar nicht dem Be-
griffe entspricht, den die Neuzeit bezeichnet haben mochte. Denn bei
Entwicklung wird an ein von Anfang an mit bestimmten Eigenschaften
und Kriften Ausgestattetes gedacht, so dafl das Spitere sich wie aus einem
organischen Keim heraus entfaltet ... Die neue Zeit mochte aber die
spezifische Gestaltung gerade nicht als fertig vorhanden und das Ge-
schehen nicht als ein bloBes Nach-auBen-treten fassen, sondern die
Gestaltung soll sich urspriinglich und letzthin in dem Prozesse selber
vollziehen ». Willmann fiigt hinzu : « Die Modernen wollen eine Entwick-
lung ohne Keim, ein Werden ohne innere Krifte, aus blofem Zusammen-
treffen duBerer Ursachen, aus Druck und StoB resultierend, wonach also
die Dinge sich nicht formen, sondern von auBlen zurechtgestoBen
werden » °.

Dal3 nicht jeder Fortschritt die Zerstérung oder Aufhebung eines
weniger Vollkommeneren fordert, zeigt schon unsere wissenschaftliche
und sittliche Vervollkommnung. Mul3 einer, um eine Wahrheit besser
zu erkennen, etwa seine bisherige Erkenntnis derselben vergessen ? Oder
kann einer sich nicht sittlich vervollkommnen, ohne seinen bisher ge-
fiihrten guten Lebenswandel aufzugeben ? Es gibt nicht nur eine Wand-
lung vom Schlechten zum Guten, sondern auch eine solche vom Guten
zum Besseren.

Wie leicht einzusehen ist, ist nach dem dialektischen Humanis-
mus schon das Menschsein einer Entwicklung unterworfen. Nach ihm
verhilt es sich mit der Vollkommenheit des Menschen dhnlich wie mit
den Stationen einer Stralenbahn, von denen immer die als letzte be-
zeichnet wird, iiber die hinaus die Strecke noch nicht vorbereitet ist. Der
Grad der Vollkommenheit, der jetzt fiir die Menschen der héchste ist,
wird es nach so und so vielen Jahren nicht mehr sein. Und Menschen,
die vor Jahrhunderten gelebt haben, kénnen nicht mehr unsere Vorbilder

8 O. WiLLMANN, Aus der Werkstatt der Philosophia perennis, Freiburg i. Br.
1912, S. 124 1.



T4 Thomistischer Humanismus

sein, weil sie noch auf einer niedrigeren Stufe des Menschseins standen.
DaB in einer solchen Moral die sogenannten passiven Tugenden des ge-
duldigen Ertragens von Krankheit und Widerwirtigkeiten keinen Platz
haben, braucht kaum eigens gesagt zu werden.

I1I. Die Hauptfrage des scholastischen Humanismus

Wie schon gesagt, sind auch die Philosophen, die Gott in ihre Er-
forschung des Menschen hineinnehmen, und die man deshalb Theisten
nennt, unter sich durchaus nicht einig. Im Folgenden beriicksichtigen
wir nur die scholastische Anthropologie, und zwar so, daf3 wir der Lehre
des hl. Thomas besondere Aufmerksamkeit schenken.

Alle Scholastiker kommen darin {iberein, dal3 sie Gott als den Schop-
fer der Welt ansehen, der wegen seiner unendlichen Vollkommenheit
die Welt nur auf sich selbst als Endziel hinordnen konnte. Dadurch wird
der scholastische Humanismus im vollen Sinne des Wortes theozentrisch.
Der Gedanke, daB3 die Welt zu ihrem Ausgangspunkte zuriickkehren
miisse, ist viel dlter als die Scholastik. Wir finden ihn schon in den Reli-
gionen der primitiven Voélker. Denn so sehr diese Religionen sonst von-
einander verschieden sind, stimmen sie doch wenigstens in diesem Ge-
danken {iiberein. So geht nach dem altindischen Brahmanismus alles von
Atman aus und wird am Ende wieder alles von Atman absorbiert.
Selbst der dialektischen Philosophie ist dieser Gedanke nicht ganz fremd.
Sowohl bei Hegel als bei Karl Marx vollzieht sich die dialektische Be-
wegung in einer Spirale, die auf héherer Ebene zum Ausgangspunkte
zuriickkehrt. Denn nach ihnen waren die Menschen im Anfang eine klas-
senlose Urgemeinschaft, und sollen sie das am Ende der Entwicklung auf
vollkommenere Weise wieder werden ¢. Unter diesem Gesichtspunkte
betrachtet, unterscheidet sich der scholastische Humanismus von dem
dialektischen vor allem dadurch, da3 er dem einzelnen Menschen einen
eigenen Zweck zuerkennt. Nach dem dialektischen Humanismus ist der
Mensch so auf die Gesellschaft hingeordnet wie ein Werkzeug auf be-
stimmte Arbeiten des Menschen oder wie in einem physischen Organis-

¢ Vgl.I. FETscHER,Von Marx zur Sowjetideologie. Sozialkundebriefe fiir Jugend
und Schule, hsg. von der hessischen Landeszentrale fiir Heimatdienst. Ausg. A,
6. April 1956, 5.



Thomistischer Humanismus 75

mus die verschiedenen Organe auf besondere Funktionen des Ganzen,
gibt es also fiir den einzelnen Menschen keinen Selbstzweck im wahren
Sinne des Wortes. Es sei nur erinnert an den politischen Humanismus
der Nationalisten in Deutschland. Die Folge einer solchen Lehre ist, dal3
man annimmt, nach dem Tode des Menschen hoére fiir ihn alles auf. Fiir
diesen Zustand des Menschen nach dem Tode paBt dann wirklich der
viel gebrauchte Ausdruck « Nichts ». Denn ein unbrauchbares Werkzeug
ist ein innerer Widerspruch. Der Mensch ist wirklich so auf die Gesell-
schaft hingeordnet, daf3 Aristoteles ihn als Gesellschaftswesen bestimmen
konnte. Und die Menschen derselben Gesellschaft sind untereinander so
eng verbunden, dal3 man diese von altersher mit einem organischen Kor-
per verglichen hat. Aber man darf diese Analogie nicht iibersteigern.
In einem Organismus sind die Glieder nur Mittel des Ganzen, in einer
Gesellschaft haben die Glieder ihren eigenen Zweck. Die Gesellschaft
fordert von ihren Gliedern bestimmte Handlungen, weil ihr Zweck das
Gemeinwohl ihrer Glieder ist, und dieses nur durch gemeinsame Arbeit
erreicht wird. Aber diese sozialen Pflichten des einzelnen diirfen ihn
niemals hindern, sich selbst zu einer Personlichkeit zu vervollkommnen.
Der einzelne mull unter allen Umstidnden eine eigene Personlichkeit
bleiben. Denn jeder Mensch hat eine von Gott eigens erschaftene Seele,
mit der er zu Gott zuriickkehren soll. Diese personliche Lebensaufgabe
kann ihm keine Gesellschaft abnehmen. Ihr ist auch sein Verhiltnis zur
Gesellschaft untergeordnet. Max Scheler nennt diese Uberordnung der
Person « absolute Einsamkeit der Person », womit er sagen will, da3 die
Ethikform der sittlichen Person niemals von Sozialbeziehungen aufge-
zehrt werden kann. Diese mogen noch so zahlreich sein, « niemals geht
sie doch in diese Gliedschaften auf, niemals ihre Pflichten und Rechte
in jene Pflichten und Rechte, die ihr aus ihren Gliedstellen erwachsen
(Familienpflichten, Amtspflicht, Berufspflicht, Staatsbiirgerpflicht, Stan-
despflicht usw.). (Der Formalismus in der Ethik und die materiale Ethik.
3. Aufl. 1927,584). Obwohl Scheler einen anderen Personbegriff hatte als
Thomas, hitte er sich in diesem Punkte auf ihn berufen kénnen. Denn
auch Thomas schreibt in seiner S. Th. I-IT 21,4 ad 3 : « Homo non ordi-
natur ad communitatem politicam secundum totum, et secundum omnia
sua » (vgl. auch II-II, 5 ad 2). Um diese Lehre des Aquinaten besser zu
verstehen, sei wenigstens kurz an seine Unterscheidung zwischen den
natiirlichen Gesellschaften und der Vereinigung der Menschen in der von
Christus gestifteten Kirche erinnert. In dieser iibernatiirlichen Gesell-
schaft gibt es keine Vielheit von Personen mit eigenen Zwecken, sondern



76 Thomistischer Humanismus

nur ein einziges Ich. Wie der g6ttliche Heiland dem die Kirche verfolgen-
den Saulus auf dem Wege nach Damaskus mit der Frage : Warum ver-
folgst du mich ? anzeigte, ist dieses eine Ichin der Kirche Christi Christus
selbst mitsamt seiner ganzen Kirche. Thomas driickt diese groBere Einheit
der Menschen in der Kirche in S. Th. III, 48, 2 ad 1 so aus : « Caput et
membra sunt quasi una persona mystica et ideo satisfactio Christi ad
omnes fideles pertinet sicut ad sua membra ». In der iibernatiirlichen
Ordnung sind also die Menschen sowohl unter sich als mit Gott viel enger
vereinigt als in der natiirlichen Ordnung. Aber auch schon in der natiirli-
chen Ordnung wird der Mensch dadurch, dal3 er Gott als sein Endziel an-
strebt, als Mensch vervollkommnet. Wie das geschieht, das ist die Zentral-
frage des scholastischen Humanismus.

IV. Thomistische Antwort auf diese Frage

Zwei Dinge konnen sich auf eine doppelte Weise verbinden. Die
eine ist physisch, die andere psychisch. Die erste geschieht so, dal aus
den zwei sich vereinigenden Dingen ein drittes wird. So wird aus einem
Menschen und einem Werkzeug, das er zu gebrauchen versteht, ein
Handwerker, der weder blo ein Mensch noch ein Werkzeug ist. Auf
diese Weise kann Gott von keinem Geschopfe erreicht werden ; denn Teil
eines anderen werden widerspricht der Allvollkommenheit Gottes. Die
andere Verbindung zweier Dinge findet sich im Erkennen und Lieben.
Wer etwas erkennt oder liebt, wird mit dem Erkannten oder Geliebten
eines, ohne dall ein Drittes entsteht. Denn der Erkennende, und das
gleiche gilt vom Liebenden, 14t seinen Gegenstand in seinem Sosein
unberiihrt, er gibt ihm nur in seinem Erkenntnisvermégen, bzw. seinem
Begehrungsvermogen eine neue Seinsweise, die man Erkanntsein oder
Begehrtsein nennt. Der Volkerapostel driickt diese Lehre in seinem
Briefe an die Philipper (Phil. 1,7) in der Weise aus, dal} er sagt, er habe
die Philipper in sein Herz eingeschlossen (eo, quod habemus vos in corde).
Diese psychische Vereinigung ist so innig, dafl man sagen kann, der Er-
kennende werde das Erkannte. In diesem Sinne kann man sogar von einer
deificatio oder Vergottlichung dessen sprechen, der Gott erkennt oder
Gott liebt. Wer immer also mit Gott auf diese zweite Weise vereinigt ist,
Gott erkennt, hat Gott in vollkommenster Weise erreicht.



Thomistischer Humanismus 77

Damit aber ist unsere Frage, wie der Mensch zu Gott zuriickkehrt,
noch nicht ganz beantwortet. Es bleibt noch zu sagen, wie der Mensch zu
jener Erkenntnis und Liebe gelangt, in denen seine wahre Riickkehr zu
Gott besteht. Das geschieht ndmlich nicht auf einem direkten Wege,
sondern auf dem Umwege iiber die rein kérperlichen Dinge. Diese kénnen
zwar nicht selbst Gott erkennen, aber sie helfen dem Menschen in der
Weise, dall Thomas zu sagen wagt, sie fithrten den Menschen gleichsam
an der Hand zu Gott 7. Denn sie stellen dem menschlichen Verstande Fra-
gen, die ihn nicht ruhen lassen, bis er Gott gefunden hat. Zum Beleg sei
nur an die bekannten fiinf Gottesbeweise unserer Philosophie erinnert,
die alle Aufstiege des menschlichen Verstandes von der sinnlich wahr-
nehmbaren Welt zu Gott sind. In der Psychologie wird gesagt, es gebe
im menschlichen Verstande keinen Begriff, der nicht von einem Sinnen-
bilde begleitet sei. Die Sinne aber kénnen nur korperliche Eigenschaften
wahrnehmen. Durch diese Abhingigkeit des menschlichen Verstandes
von den Sinnen erhilt unsere Gotteserkenntnis ein Merkmal, das sie
wesentlich von der Gotteserkenntnis der reinen Geister unterscheidet,
und wird bewirkt, dafl der Mensch Gott niemals so verherrlichen kann
wie die Engel. Diese loben Gott wegen der Vollkommenheiten, die sie
in Gott selbst erkennen. Wir Menschen aber loben Gott wegen der Voll-
kommenheiten, die uns Gott durch rein korperliche Dinge offenbart.
Unsere menschliche Gottesverherrlichung ist daher das gemeinsame Werk
des Menschen und der rein korperlichen Dinge. Die Scholastiker nennen
den Anteil der rein koérperlichen Dinge an unserer Gottesverherrlichung
gloria Dei obiectiva oder gegenstindliche Gottesverherrlichung, und den
Anteil des Menschen gloria Dei externa formalis, das will sagen, Gottes-
verherrlichung im eigentlichen und vollen Sinne.

Aber leider hat unser Verhiltnis zu den rein korperlichen Dingen
eine weniger erfreuliche Kehrseite. Als unser Endziel mul3 Gott von uns
nicht nur erkannt, sondern auch iiber alles geliebt werden, damit wir
unsere letzte Vollkommenheit erlangen. Dieses zweite aber erschweren
uns die rein korperlichen Dinge durch die zahllosen Freuden und Ge-
niisse, die auch sie dem Menschen bereiten kénnen.

7 De veritate, q. 10, a. 6 ad 2 : Quia ex his, quae sensus apprehendit, mens in
aliqua ulteriora manuducitur, sicut etiam sensibilia intelligibilia manuducunt in
intelligibilia divinorum. Vgl. meinen Aufsatz iiber den Anteil der vernunftlosen Ge-
schopfe an der Gottesverherrlichung des Menschen, in Divus Thomas (Fr) 30 (1952)
182-200.



78 Thomistischer Humanismus

V. Theoretische und praktische Gotteserkenntnis

Daher gibt es leider auch ein Gotterkennen ohne Gottesliebe. Die
Verdammten in der Hoélle haben eine vollkommenere Gotteserkenntnis
als wir sie hier auf Erden aus den rein koérperlichen Dingen gewinnen
konnen. Trotzdem lieben sie Gott nicht, sondern zittern vor Gott, wie es
in der HI. Schrift heit (Jak. 2,19). Man bezeichnet eine solche Gottes-
erkenntnis ohne Gottesliebe als-eine rein spekulative oder theoretische
Gotteserkenntnis. Damit zu dieser theoretischen Gotteserkenntnis die
Liebe hinzukommt, mul3 der Verstand des Erkennenden miterkennen,
daf3 Gott nicht nur an sich gut und erstrebenswert ist, sondern auch der
Beschaffenheit des Erkennenden entspricht. Machen wir uns das gleich
durch ein Beispiel aus dem tédglichen Leben klar. Da ist ein Mensch,
der eine Speise fiir besonders schmackhaft hidlt. Nun aber wird er krank
und kann diese Speise nicht mehr vertragen. Daher weist er sie zuriick,
ohne damit aber leugnen zu wollen, dal3 diese Speise an sich gut sei. So
kann der Mensch auch in eine Verfassung kommen, in der er trotz aller
Gotteserkenntnis Gott nicht liebt. Welches diese Verfassung ist, braucht
kaum gesagt zu werden. Sie ist uns allen unter dem Namen « Todsiinde »
bekannt. Jede schwere Siinde steht zur Gottesliebe in eineminnerenWider-
spruch. Daher sind die sittlichen Tugenden das einzige Mittel, sich so zu
formen, daf3 man Gott auch liebt, Denn diese unterscheiden sich von
allen anderen Tugenden oder Fertigkeiten dadurch, daf3 sie nicht nur
fahig machen, bestimmte Werke gut zu verrichten, sondern ihrer Natur
nach den Menschen so zum guten Handeln hinneigen, daB jeder MiBbrauch
ausgeschlossen ist. Ein Gelehrter kann sein Wissen auch zu schlechten
Zwecken gebrauchen, ein Maler auch Karikaturen zeichnen, und ein
Musiker auch Disharmonien komponieren. Dal3 aber ein gerechter Mensch
eine Ungerechtigkeit begeht oder ein kluger Mensch unklug handelt, ist
unmoglich 8. Wihrend alle anderen Tugenden den Menschen nur be-
ziehungsweise vervollkommnen, so dal} man z. B. nicht sagen kann, ein
guter Mathematiker oder ein guter Komponist sei auch ein guter Mensch,
vervollkommnet jede sittliche Tugend das ganze sittliche Handeln des
Menschen. Um das zu verstehen, muf3 man bedenken, dal3 der eigen-
tiimliche Trager der sittlichen Ordnung nicht solche Tatigkeiten sind,
durch die nach auflen etwas hervorgebracht wird, also die sogenannten

8 vgl. S. Th. I-II 56,3.



Thomistischer Humanismus 79

actiones transeuntes des Menschen, sondern die iiberlegten Tétigkeiten
des Wollens, durch die der Wille sich selbst auf ein bestimmtes Ziel
hinordnet, die actiones immanentes. Daher wird die sittliche Giite eines
Menschen nicht beriihrt durch den Erfolg oder MiB3erfolg seines Handelns.
Sittlich gut ist ein Mensch soweit, als er das Gute will, und damit einen
guten Willen hat. Man wirft der thomistischen Ethik vor, sie sei zu intel-
lektualistisch und komme dem modernen Rationalismus zu nahe. Dage-
gen sprechen aber folgende Stellen aus der Summa Theologica des Aqui-
naten. I 5,4 ad 3 sagt er : « Quilibet habens voluntatem dicitur bonus, in
quantum habet bonam voluntatem, quia non dicitur bonus homo, quia
habet bonum intellectum, sed quia habet bonam voluntatem », und I-II
34,4 : « Secundum delectationem voluntatis humanae praecipue iudicatur
homo bonus vel malus. Est enim bonus et virtuosus qui gaudet in operi-
bus virtutum, malus autem qui in operibus malis ». Es kann daher keinem
Zweifel unterliegen, daf3 ein Mensch, der sich die sittlichen Tugenden er-
wirbt, um dadurch zu Gott zu gelangen, damit zugleich sich selbst ver-
vollkommnet und das wird, was man eine Personlichkeit nennt. Wenn
ein solcher durch Ubung der sittlichen Tugenden gut gewordener Mensch
an Gott denkt, dann erscheint ihm Gott nicht nur als an sich gut und
begehrenswert, sondern auch fiir ihn selbst. Eine solche mit Liebe ver-
bundene Gotteserkenntnis kann man im analogen Sinne praktische
Gotteserkenntnis nennen ; denn im eigentlichen Sinne des Wortes kann
es keine praktische Gotteserkenntnis geben 9.

Damit haben wir schon die erste Antwort gefunden auf unsere Frage,
wie der Mensch mit seinem Streben nach Gott als seinem Endziel zugleich
sich selbst zu einem vollkommenen Menschen mache. Weil die rein
theoretische Gotteserkenntnis den Menschen nur beziehungsweise ver-
vollkommnet, mul3 sie durch die Gottesliebe vervollstindigt werden,
damit der ganze Mensch vollkommener wird. Diese Liebe aber wird nur
mittels der sittlichen Tugenden erlangt. Wie aber geschieht das ?

VI. Besonderes Verhéltnis der sittlichen Tugenden zueinander

In unserer scholastischen Ethik werden iiber 50 sittliche Tugenden
unterschieden, die alle dasein miissen, damit ein Mensch schlechthin voll-
kommen ist, obwohl, wie bereits gesagt, jede sittliche Tugend zur Voll-

® Vgl. GReEDT, Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae, Freiburg 1937,
n. 593.



0 Thomistischer Humanismus

kommenheit des Menschen als Menschen beitragt. Wire es deshalb not-
wendig, dal3 jeder Mensch alle diese Tugenden im einzelnen {ibt, um sie
durch Gewohnheit zu erwerben, dann miissten wir an unserer sittlichen
Vollkommenheit verzweifeln. Wie soll z. B. einer, der nicht verheiratet
ist, die Tugenden eines guten Familienvaters iiben, oder ein einfacher
Biirger die Klugheit eines guten Herrschers ? Aber zu unserem Gliicke
verhalten sich die sittlichen Tugenden anders zueinander als die theore-
tischen und die iibrigen praktischen Tugenden. Wie schon gesagt, vervoll-
kommnen diese anderen Tugenden ihren Tridger nicht in jeder Beziehung,
sondern nur in einer Richtung. Daher kann einer ein guter Historiker
sein, und von Mathematik nichts verstehen. Bei den anderen Tugenden
besteht sogar das Gesetz, dal} in dem Male, in dem einer eine Wissen-
schaft oder eine Kunst betreibt, andere Anlagen unausgebildet bleiben.
Und nehmen wir den moralisch unmoéglichen Fall, dal einer alle Wissen-
schaften und alle Kiinste vollkommen besdBe, es fehlte ihm aber auch
nur eine sittliche Tugend, dann wire er noch kein guter Mensch. Im sitt-
lich guten Leben gibt es keinen solchen Partikularismus oder Spezialis-
mus. Die sittlichen Tugenden unterscheiden sich sogar von den Lastern
dadurch, daB3 ein Laster den Menschen sogar unfihig macht, zugleich ein
anderes Laster zu haben. So kann niemand zugleich Geizhals und Ver-
schwender, oder feige und tollkiihn sein. Die sittlichen Tugenden hingen
so zusammen, dal} jeder Fortschritt in einer Tugend den Menschen ge-
neigter macht, auch alle anderen Tugenden zu iiben. So wird einer da-
durch, daB er kliiger wird, zugleich geneigter, gegen andere Menschen
auch gerecht zu sein, und in allem Mal} zu halten. Thomas von Aquin
gebraucht das Bild vom Wachsen der Finger in der gleichen Hand .
Wie diese nicht nacheinander wachsen, sondern zugleich, ohne deshalb
gleich lang oder stark zu werden, so kann es zwar geschehen, dal} ein
Mensch sich durch eine sittliche Tugend mehr auszeichnet als durch
andere, niemals aber, daf3 er die anderen Tugenden iiberhaupt nicht be-
sitzt. Gegen die Stoiker ist zu sagen, daf in diesem Leben ein gleich voll-
kommener Besitz aller sittlichen Tugenden ein unerreichbares Ideal ist.
So kommt es, daf3 auch Menschen, die ernstlich nach Vollkommenheit
streben, unter sich sehr verschieden bleiben. G. K. Chesterton schreibt in
seinem Buche iiber Thomas von Aquin, nicht einmal Mérder seien so ver-
schieden wie Heilige. Und er beleuchtet das durch einen Vergleich zwi-
schen Ludwig dem Heiligen und Thomas. Der erste war ein geborener

10 De virt. card. a. 3.



Thomistischer Humanismus 81

Konig und Ritter, voll Mut und Tatkraft, der zweite wiirde es entschieden
abgelehnt haben, Kénig zu sein und in Pomp und Politik verstrickt zu
sein. In dieser Verschiedenheit der Heiligen liegt auch der Grund dafiir,
dal sie fiir andere sehr verschiedene Vorbilder sind. Der hl. Ambrosius
fiihrt in seinem Buche iiber den hl. Joseph (Kap. I) die vier Patriarchen
Abraham, Isaak, Jakob und Joseph an, von denen der erste durch
seinen Glauben, der zweite durch seine lautere Gesinnung, der dritte
durch seine Geduld, und der vierte durch seine Keuschheit sich ausge-
zeichnet habe. Um das noch klarer zu sagen, sei bemerkt, dafl die sitt-
lichen Tugenden nicht selbst die Vollkommenheit des Menschen ausma-
chen, sondern nur Mittel und Zwischenziele sind. Die sittlichen Tugenden
sind schon in sich begehrenswert und wertvoll, aber Endziel des Menschen
bleibt Gott. Dadurch unterscheidet sich unsere Auffassung wesentlich
von der kantischen des kategorischen Imperativs, der verlangt, man solle
so handeln, dal3 die Maxime des Handelns fiir alle Menschen ein Gesetz
werden koénnte. Auch in seinem Streben nach Vollkommenheit bleibt
jedem einzelnen eine grof3e Freiheit 1!

VII. Die Tugend der Religion als Ordnungsprinzip
aller anderen sittlichen Tugenden

Die oberste Einteilung der sittlichen Tugenden ist die Unterschei-
dung der vier Kardinaltugenden Klugheit, Gerechtigkeit, Starkmut und
MiBigkeit. Jede dieser vier Kardinaltugenden wird in viele besondere
Tugenden weiter eingeteilt. Grund dieser Einteilung sind die vier unmit-
telbaren Triger der sittlichen Tugenden : Verstand, Wille, verlangendes
und zornmiitiges Begehrungsvermogen. In dieser Einteilung werden
Liebe und Religion der Gerechtigkeit untergeordnet. Daran haben schon
manche Anstoll genommen, weil sie meinten, durch eine solche Ord-
nung wiirden diese beiden Tugenden zu wenig gewiirdigt. Aber in dieser
Ordnung der sittlichen Tugenden nach den vier Kardinaltugenden wird
in keiner Weise ein Werturteil iiber die einzelnen Tugenden ausgespro-
chen. Thren Wert erhalten die einzelnen Tugenden von dem Grade, in dem
sie den Menschen Gott ndher bringen. Unter diesem Gesichtspunkte

11 Papst Benedikt XIV. schreibt in seinem Werk De beatificatione et canonisa-
tione sanctorum III, 21, um einen Diener Gottes zu kanonisieren, geniige der Be-
weis, daB er die Tugenden, die er Gelegenheit hatte zu iiben, in einem ausgezeichne-
ten und heroischem Grade geiibt habe.

6



82 Thomistischer Humanismus

gebiihrt der Liebe der Primat 2. Aber die Liebe mul3 durch die Tugend
der Religion geformt werden, damit sie nicht Eigenliebe des Menschen
bleibt. Gottesliebe und Religion verursachen sich gegenseitig. Die Liebe
ist das Seinsprinzip der Religion, aber die Religion ist das Ordnungs-
prinzip aller sittlichen Tugenden. Denn wie schon die Wortbestimmung
anzeigt, gehort es zum Wesen der Religion, uns unmittelbar mit Gott zu
verbinden. Die Religion ist nach der Bedeutung des Wortes die Riick-
bindung mit Gott. Die Religion kommt unmittelbar nach den drei theo-
logischen, Gott zu ihrem unmittelbaren Gegenstande habenden Tugenden
des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe. Ohne eine religiose Verbin-
dung mit Gott sind alle anderen sittlichen Tugenden keine wahren Tu-
genden, sondern nur Weisen des Benehmens, die sich fiir einen gut er-
zogenen Menschen ziemen und derentwegen man den Menschen vielleicht
einen Gentleman nennen kann. Das ist gerade fiir unsere Frage nach dem
wahren Humanismus von groffter Bedeutung. Kant wollte die Religion
von der Sittlichkeit trennen und ihr nur den Wert eines Hilfsmittels fiir
seine Pflichtethik zuerkennen. Nach thomistischer Philosophie ist die
Religion zusammen mit der Gottesliebe der Gipfelpunkt unserer sitt-
lichen Selbstvervollkommnung. Dadurch erhilt der scholastische Hu-
manismus ein religioses Geprdge und unterscheidet er sich wesentlich von
jedem anderen Humanismus, der Gott als Endziel des Menschen auller
acht 140t.

Man kann das Verhdltnis zwischen Religion und Gottesliebe noch
genauer bestimmen durch die wichtige Unterscheidung zwischen ordo
intentionis und ordo executionis. Im Erwerben geht die Religion der
Gottesliebe voraus, aber beabsichtigt mul} in erster Linie die Gottes-
liebe werden. Der hl. Benedikt schlie3t in seiner Ordensregel das Kapitel
iiber die zwolf Stufen der Demut : « Sind all diese Demutstufen erstiegen,
so wird der Moénch bald zu jener Liebe gelangen, die in ihrer Vollendung
die Furcht ausschlieBt ... Er handelt nicht mehr aus Furcht vor der Hoélle,
sondern aus Liebe zu Christus ; das Gute ist ihm zur Gewohnheit ge-
worden, die Tugend zur Freude ».

12 Vgl. O. LorTIN, L’Ame du culte. La vertu de religion d’aprés S. Thomas
d’Aquin. Louvain 1920.



Thomistischer Humanismus 83

VIII. Drei Grundregeln unserer sittlichen Selbstvervollkommnung

Konnte die sittliche Tugend der Religion getrennt von den anderen
sittlichen Tugenden erworben werden, dann wire es leicht, unser End-
ziel zu erreichen. Aber auch sie fordert, daB3 mit ihr alle anderen Tugen-
den erworben werden, weil die anderen Tugenden der Gegenstand sind,
der durch sie geordnet werden muf3. Ob der religiése Mensch diese oder
jene Wissenschaft betreibt, Mathematiker ist oder Historiker, Maler
oder Musiker, er tut alles zur Ehre Gottes. Es gibt keine Tugend, die
nicht durch die Tugend der Religion geordnet werden mul}, damit der
Mensch vollkommen wird. Daher diirfen wir unsere Untersuchung iiber
den Humanismus nicht schliefen, ohne wenigstens kurz auch auf die
Frage zu antworten, wie der einzelne es anstellen mul3, um sich iberhaupt
sittlich zu vervollkommnen. Auf diese Frage antworten die Lehrer des
geistlichen Lebens gewdhnlich mit dem Rate, diejenigen Tugenden zu
iben, die der einzelne besonders braucht, um iiber seine Charakterschwa-
chen und die sittlichen Gefahren seines Lebens Herr zu werden. Aristo-
teles gibt in seiner Ethik, die er fiir seinen Sohn Nikomachus geschrieben
hat, diesem drei Anweisungen. Die erste ist, er solle vor allem die Leiden-
schaft bekimpfen, die in ihm die stdrkste sei, und daher ihn am ehesten
zu verkehrten Handlungen verleite. Schon durch diese erste Regel wird
in der Selbstvervollkommnung jeder Schematismus ausgeschlossen. Jeder
Mensch muf3 sich auf eine individuelle Weise entwickeln. Die zweite
Ermahnung lautet, Nikomachus solle von den einer sittlichen Tugend
entgegengesetzten Lastern besonders das Laster fliehen, das der Tugend
am meisten entgegengesetzt sei. Denn die Tugend liegt zwar in der Mitte
zwischen zwei Lastern, ist aber nicht von diesen Lastern gleichweit ent-
fernt. So liegt der Starkmut zwischen der Feigheit und der Tollkiithnheit,
diese Tugend ist aber von der Feigheit weiter entfernt als von der Toll-
kithnheit. Denn der starkmiitige und der tollkiihne Mensch kommen
wenigstens darin {iberein, dal3 sei beide einen starken Willen haben.
Der Tollkiihne braucht sein Wollen nur zu midfBigen. Das ist leichter, als
dem Willen eine fehlende Kraft geben. Die dritte aristotelische Mahnung
an seinen Sohn ist, er solle sich besonders vor fleischlichen Geliisten in
acht nehmen, weil diese am gefdhrlichsten seien 3.

Diese drei aristotelischen Anweisungen kénnen als die Grundregeln

13 Vgl. Thomas, In Eth. Nic. lib. II, lect. 11 (Editio Pirotta) n. 369 ff.



84 Thomistischer Humanismus

unserer sittlichen Vervollkommnung bezeichnet werden. Sie werden auch
bis heute von allen Lehrern des aszetischen Lebens wiederholt. Aber sie
bediirfen einer Ergidnzung. Die aristotelische Ethik leidet an zwei Min-
geln. Der erste kommt daher, daf3 der Stagirite den Menschen nur biolo-
gisch betrachtet und seine Vollkommenheit einzig in die moglichst voll-
kommene Entfaltung des hochsten Seelenvermogens verlegt, das in seiner
Philosophie der Verstand ist. Daher liegt fiir ihn die hochste Vollkom-
menheit des Menschen in der theoria oder Erkenntnis der Wahrheit.
Welches aber der Gegenstand dieser theoria ist, konnte Aristoteles des-
halb nicht befriedigend sagen, weil ihm unsere klarere Gotteserkenntnis
fehlte. Der zweite groBe Mangel der aristotelischen Ethik liegt darin,
dal} sie noch keine geniigende Synthese zwischen Theorie und Praxis
enthilt. Wie Werner Jdger in seinem Buche iiber Aristoteles bemerkt, ver-
mif3t man in der Ethik des Stagiriten noch eine klare Antwort auf die
Frage, worin die innere Abhdngigkeit der sittlichen Tugenden von den
wissenschaftlichen, spekulativen Erkenntnissen bestehe. Aristoteles lasse
zwar die Ethik auf die Metaphysik folgen, aber iiber den Wert der Meta-
physik fiir die Gestaltung der Ethik scheine er sich nicht klar gewesen zu
sein. Beide Mingel sind durch die Scholastik behoben worden. Der erste
durch einen weit vollkommeneren Gottesbegriff, besonders durch die
Lehre von Gott als oberster Sittenregel und die genauere Bestimmung
des Verhdltnisses zwischen Gott als der Erstursache und dem menschli-
chen Willen als der Zweitursache unserer Selbstvervollkommnung. Der
zweite Mangel wurde behoben durch die Lehre, daB3 auch im sittli-
chen Leben theoretische und praktische Erkenntnisse sich gegenseitig
ergdnzen und verursachen 4. Den spekulativen Erkenntnissen kommt
zwar keine Wirkursichlichkeit zu, dafiir aber eine Formalursichlichkeit,
die der Wirkursidchlichkeit des Willens vorangehen mul}, damit dieser
das sittlich Gute wollen kann, nach dem Prinzip nihil volitum nisi
cognitum. Am offensichtlichsten tritt dieses Zusammenwirken von Er-
kennen und Wollen in der sittlichen Tugend der Klugheit in Erscheinung.
Auch im sittlichen Leben gilt das Prinzip causae sibi invicem sunt causae.
Nach scholastischer Lehre ist unsere Gotteserkenntnis im hochsten
Grade spekulativ, weil nichts weniger hervorgebracht werden kann als
Gott, aber ohne Liebe niitzt uns auch die vollkommenste Gotteserkennt-
nis nichts. Daher gehért auch die Gottesliebe zum Erreichen unseres
Endzieles, und wird der Mensch erst durch sie vollkommen.

14 Vgl. meinen Aufsatz, Theoretisches und Praktisches Erkennen, in Divus
Thomas (Fr) 27 (1949) 154-179.



Thomistischer Humanismus 85

In dieser wesentlichen Verbundenheit von Gotteserkenntnis und
Gottesliebe im vollkommenen Menschen ist es begriindet, dal3 die Scho-
lastiker bei der Bestimmung der Philosophie als der Liebe zur Weisheit
bleiben und diese der modernen Bestimmung als der obersten Prinzipien-
wissenschaft vorziehen. Denn das Wort « Weisheit » ist die Ubersetzung
des lateinischen Wortes «sapientia », unter sapientia aber ist nur eine
Erkenntnis zu verstehen, die mit einem besonderen sapor oder Wohlge-
schmack verbunden ist. Soll die Philosophie im vollen Sinne des Wortes
« humanistisch » sein, dann mul} sie auch lehren, wie der Mensch die
obersten Prinzipien lieben lernt, besonders Gott, das Prinzip aller Prin-
zipien. Es kann einer durch sein umfangreiches Wissen die Welt in Er-
staunen setzen, und dennoch unweise sein, und umgekehrt mit wenig
Wissen eine hohe Stufe der Weisheit einnehmen. Im sittlichen Leben
macht das erstere den Menschen noch unvollkommener, als die blof3e
Unwissenheit.

IX. Verhailtnis des scholastischen Humanismus
zur iibernatiirlichen Ordnung

Der scholastische Humanismus wird meistens « christlicher » Huma-
nismus genannt. Diese Bezeichnung ist so zu verstehen wie die Benennung
der Scholastik als « christliche » Philosophie. Die Scholastik ist in dem
Sinne christlich, dal3 sie die zugleich mit den tibernatiirlichen Glaubens-
wahrheiten geoffenbarten natiirlichen Wahrheiten zum Gegenstande
ihrer Spekulation macht. So ist die Lehre, da3 Gott die Welt aus nichts
erschaffen hat, eine mit dem natiirlichen Lichte der Vernunft erkennbare
Wahrheit, die jetzt in jedem scholastischen Lehrbuch der Philosophie
bewiesen wird. Aber sie setzt eine so hohe Vollkommenheit des mensch-
lichen Verstandes voraus, dal} kein heidnischer Philosoph, selbst nicht
Platon und Aristoteles, sie klar erkannt hat. Eine solche Ausdehnung der
philosophischen Spekulation auf {ibernatiirlich geoffenbarte natiirliche
Wahrheiten bewirkt noch keinen wesentlichen oder Artunterschied zwi-
schen der scholastischen und den nichtscholastischen Philosophien, weil
die scholastische Philosophie auch bei diesen Wahrheiten nicht aus dem
Zeugnis Gottes philosophiert, sondern die evidentia obiectiva, d. h. das
gegenstdndliche Einleuchten des Zuerkennenden als letztes criterium
veritatis oder Unterscheidungsmittel von Wahr und Falsch beniitzt.
Zwischen einer solchen, auch iibernatiirlich geoffenbarte natiirliche
Wahrheiten enthaltenden Philosophie und den anderen Philosophien



36 Thomistischer Humanismus

ist nur ein Gradunterschied der Vollkommenheit, der darin besteht, da3
in ersterer der menschliche Verstand durch die Hilfe aus der iibernatiir-
lichen Offenbarung der physischen Grenze des von ihm mit seinem natiir-
lichen Erkenntnislichte Erreichbaren nidher gebracht wird, indem er
auch solche moralisch unerkennbaren Wahrheiten erkennt 15,

Aus dieser Einverleibung tibernatiirlich geoffenbarter Wahrheiten
in die philosophische Spekulation entsteht die Frage, wie sich unser
scholastischer Humanismus zu unserer iibernatiirlichen Ordnung ver-
hdlt. Zwischen der natiirlichen und der {ibernatiirlichen sittlichen Ord-
nung sind unleugbar groB3e Verschiedenheiten. Aber wird die natiirliche
Ordnung durch die iibernatiirliche wertlos gemacht ?

Die natiirliche und die tbernatiirliche sittliche Ordnung unter-
scheiden sich erstens durch den Ursprung ihrer Tugenden. Wihrend die
natiirlichen sittlichen Tugenden durch Gewshnung und Ubung entstehen,
kénnen die iibernatiirlichen nur durch die Gnade Gottes erlangt werden.
Der zweite gro3e Unterschied liegt darin, daf3 die natiirlichen sittlichen
Tugenden uns die ihnen entsprechenden Handlungen leicht machen. Denn
die Gewohnheit wird gewissermallen eine andere Natur. Die iibernatiirli-
chen sittlichen Tugenden machen uns nur fihiger, Versuchungen und Ge-
fahren, das gottliche Gesetz zu iibertreten, zu iiberwinden. Die in der
natiirlichen Ordnung durch Gewdhnung erworbene Leichtigkeit wird uns
in der iibernatiirlichen Ordnung durch die sieben Gaben des HI. Geistes
geschenkt. Drittens unterscheiden sich die natiirliche und die iibernatiir-
liche sittliche Ordnung durch ihre nidchste Sittenregel, die fiir die natiir-
lichen Tugenden die menschliche Vernunft ist, soweit diese mit ihrem
natiirlichen Lichte imstande ist, zu erkennen, welche menschlichen Hand-
lungen vom gottlichen Gesetze geboten oder verboten oder erlaubt sind,
fiir die {ibernatiirlichen sittlichen Tugenden aber die menschliche Ver-
nunft, sofern sie mit dem iibernatiirlichen Lichte des Glaubens das er-
kennt. Der vierte Unterschied liegt im Ziel, das fiir die natiirliche sitt-
liche Ordnung die mit natiirlichen Mitteln erreichbare Gotteserkenntnis
und Gottesliebe sind, fiir die {ibernatiirliche sittliche Ordnung aber die
Anschauung Gottes. Mit dem Endziel der natiirlichen sittlichen Ordnung
ist als zweitrangiges Endziel (finis secundarius) verbunden eine moglichst
vollkommene menschliche Personlichkeit, m. a. W. das Werden eines
homo honestus, d.h. eines Menschen, der alles hat, was man von einem
anstindigen Menschen verlangen kann. Mit dem tibernatiirlichen Endziel

1 Vgl.C.g. I 4.



Thomistischer Humanismus 87

des Menschen ist als zweitrangiges Endziel verbunden die Heiligkeit
des Menschen 18.

Was nun unsere Frage betrifft, ob es zur Vervollkommnung des
Menschen geniige, sich #urz um die iibernatiirlichen sittlichen Tugenden
zu bemiihen, so erkennen wir die Notwendigkeit auch der natiirlichen
sittlichen Tugenden schon daraus, dall die iibernatiirlichen sittlichen
Tugenden den Menschen nur fihig machen, gut zu handeln. Daher kann
es geschehen, dal} auch einer, der diese Tugenden schon in einem hohen
Grade besitzt, noch grollen Versuchungen ausgesetzt bleibt. So kann
einer, der Gott schon Jahrzehnte treu gedient hat, noch schwere Versu-
chungen gegen die Tugend der Religion oder des Glaubens haben 17. Die
durch Ubung erworbene Leichtigkeit der natiirlichen Tugenden ist offen-
bar auch eine Vollkommenheit, auf die niemand verzichten mdochte.
Sodann kann zwischen der natiirlichen und der iibernatiirlichen nédchsten
Sittenregel, det ratio recta oder dem natiitlichen Erkenntnislicht und
dem Glaubenslicht niemals ein Widerspruch entstehen, weil ja beide von
Gott dem Menschen gegeben sind. Wohl aber ist zu bemerken, dal3 unser
Verstand mit dem iibernatiirlichen Glaubenslicht iiber das hinausgelangt,
was er mit dem blof3 natiirlichen Lichte der Vernunft erkennt. Thomas
von Aquin beleuchtet das in seiner S. Th. I-IT 63,4 durch das Beispiel des
Fastengebotes. Die natiirliche Sittenregel schreibt eine MaBhaltung im
Essen und Trinken vor, die der Mensch iiben mul}, um kérperlich und
geistig gesund zu bleiben ; die iibernatiirliche Sittenregel gebietet, den
Leib moglichst dem Geiste zu unterwerfen. Dazu aber sind auch Fasten
und andere Buf3iibungen dienlich. Der hl. Paulus schreibt in seinem
ersten Briefe an die Korinther (9,27) : « Castigo corpus meum, et in servi-
tutem redigo : ne forte cum aliis praedicaverim, ipse reprobus efficiar ».
Zweck der tibernatiirlichen Aszese ist, ein heiliges Gotteskind zu werden.

Die natiirliche sittliche Ordnung wird also durch die iibernatiirliche
keineswegs aufgehoben oder entwertet, sondern ist ihr nur untergeordnet.
Der Aquinate antwortet in seiner S. Th. II-II 65,2 auf die Frage, ob ein
Mensch die natiirlichen sittlichen Tugenden auch ohne {ibernatiirliche
Gottesliebe erwerben kénne : Possunt per opera humana acquiri ; et sic

18 Sent. d. 34, q. 1 a. 1 : Dona a virtutibus distinguuntur in hoc quod virtutes
perficiunt ad actus humano modo, sed dona ultra humanum modum.

17 I-1I1 65, 3 ad 2 : Habitus moralium virtutum ¢nfusarum patiuntur interdum
difficultatem in operando propter aliquas dispositiones contrarias ex praecedentibus
actibus relictas ; quae quidem difficultas non ita accidit in virtutibus moralibus
acquisitis, quia per exercitium actuum, quo acquiruntur, tollunter contrariae
dispositiones.



88 Thomistischer Humanismus

fuerunt in multis paganis. Im gleichen Artikel fiigt er aber hinzu, die
sittlichen Tugenden seien sine caritate nur virtutes secundum quid,
beziehungsweise Tugenden, weil sie den Menschen nicht auf den finis
simpliciter ultimus hinordnen, der in der Anschauung Gottes liege. Und
auf die weitere Frage, ob der Mensch mit seinen natiirlichen Kriften Gott
iber alles lieben konne, was auch von der natiirlichen Sittenregel ge-
fordert ist, antwortet er, in statu naturae integrae, also vor der Erb-
siinde, hiatte der Mensch dazu keiner iibernatiirlichen Gnade bedurft,
jetzt aber in statu naturae corruptae, bediirfe er dazu des iibernatiirli-
chen Gnadenbeistandes. Die Theologen sagen : Gratia non destruit natu-
ram, sed perficit eam. Dieser Satz gilt auch vom Verhiltnis der {iberna-
tiirlichen sittlichen Ordnung zur natiirlichen. Wie das im Einzelfall ge-
schieht, und wo in einer konkreten menschlichen Handlung die Grenze
ist zwischen Natur und Gnade, ist fiir uns nicht feststellbar. Wir brau-
chen das auch nicht zu erkennen. Es geniigt zu wissen, dall der wahre
Humanismus weder reiner Supernaturalismus ist noch auch nur Natura-
lismus, sondern eine Verbindung der beiden, in der sowohl die natiirliche
als die {ibernatiirliche Liebe zu Gott tiber alles grof3 sein mul3.

Alles Gesagte kurz zusammenfassend, kdnnen wir also schlieBen, der
thomistische Humanismus sei die Lehre, daf3 der Mensch als Mensch da-
durch vollkommen werde, da3 er Gott immer besser erkennt und sich
durch sein sittliches Handeln fihig macht, Gott iiber alles zu lieben. Diese
Gottesliebe wird durch ihre wesentliche Gebundenheit an das ganze sitt-
liche Leben des Menschen die personlichste und am wenigsten mitteil-
bare Tugend des Menschen, nach der allein jeder einzelne von Gott ge-
richtet wird. Sie hat zwei Merkmale, die sich zu widersprechen scheinen.
Sie ist zugleich leicht und schwer. Sie ist das erstere, weil sie im Gegen-
satz zu den Kulturwerten keine dulleren Leistungen haben muf3, sondern
nur einen guten Willen verlangt, der auch schon in einem Kinde sein
kann ; und sie ist das zweite dadurch, daf es bei ihr keinen Grad gibt, {iber
den der Mensch nicht mehr verpflichtet wire, noch weiter zu streben. Nach
Thomas liegt der Grund fiir diese erst mit dem Tode endende Pflicht, Gott
noch mehr zu lieben, darin, dal3 der Mensch durch jeden Akt der Liebe
angetrieben wird, Gott noch mehr zu lieben. Daher hat Gott als Herr
iiber Leben und Tod allein das Recht, das Mal} zu bestimmen, in dem
der einzelne mit seinem Streben nach Vollkommenheit aufhéren darf 18,

18 II-II, 24,6. Vgl. unseren Aufsatz iiber « Selbstbehauptung und Selbstver-
leugnung » in Divus Thomas (Fr) 24 (1964) 311-335. '



	Thomistischer Humanismus

