
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Autor: Hagemann, Brunhilde

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brunhilde Hagemann

Die Einheit des konstanten Seienden

bei Nicolai Hartmann

Vorbemerkungen über das Formalobjekt
der Ontologie Nicolai Hartmanns

Nicolai Hartmann behandelt in seiner Philosophie unter vielem
anderen auch die Einheit des Seienden. Spezielle Literatur über
Hartmanns Lehre von der Einheit des Seienden ist bis jetzt nicht bekannt.

Die in zahlreichen Werken Hartmanns 1 enthaltene Lehre von der
Einheit des Seienden, besonders des konstanten Seienden, werde ich hier
untersuchen. Die Behandlung der Art und Weise, wie Hartmann die Einheit

des Seienden sieht, wird gleichzeitig Einsicht geben in Wesentliches
des Inhaltes seiner Ontologie.

1 Die benutzten Quellen - die später so abgekürzt werden, wie es nach den
Buchtiteln angegeben wird - sind folgende :

Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis GME). Berlin 19494.

Kategoriale Gesetze Kat. Ges.). Philosophischer Anzeiger 1 (1925/26) 201-266.
Zur Grundlegung der Ontologie GO). Meisenheim am Glan 19483.

Möglichkeit und Wirklichkeit MW). Meisenheim am Glan 19492.
Der Aufbau der realen Welt ArW). Meisenheim am Glan 19492.
Neue Wege der Ontologie NWO). Stuttgart 194 93.

Ethik Ethik). Berlin 194 93.

Das Problem des geistigen Seins PgS). Berlin 19492.

Philosophie der Natur PN). Berlin 1950.
Teleologisches Denken TD). Berlin 1951.
Kleinere Schriften I Kl. Sehr. I). Abhandlungen zur systematischen Philosophie.

Berlin 1955.
Kleinere Schriften II (Kl. Sehr. II). Abhandlungen zur Philosophie-Geschichte.

Berlin 1957.
Kleinere Schriften III Kl. Sehr. III). Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin

1958.



4 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Vor der Darstellung der Lehre Hartmanns über die Einheit ist es

gut, einiges zu sagen über den Gesichtspunkt, unter dem Hartmann das

Seiende in seiner Ontologie als Seiendes sieht. Denn daraus ergibt sich,
was Hartmann unter dem Seienden versteht, dessen Einheit hier untersucht

werden wird.
Aristoteles' « Metaphysik » ist für Hartmann der Quellpunkt der

großen geschichtlichen Linie des Seinsproblems. Aristotelische Ontologie
ist nach Hartmann zwar heute nicht mehr möglich. Doch er sieht eine

Aufgabe darin, die alte Ontologie in ihrem Problembestande wiederzugewinnen

und die « Erste Philosophie » des Aristoteles ist für ihn für alle
Zeiten das Grundwerk der Ontologie geblieben 2.

Aristoteles definierte seine « Erste Philosophie » als Wissenschaft

vom Öv fj öv3, vom Seienden als Seiendem. Auch für Hartmann fragt die

Ontologie nach dem « Seienden als Seiendem » 4, ist die Ontologie Wissen

um das « Seiende als Seiendes »5, ist sie Wissenschaft vom « Seienden als

Seiendem » 6. « Das Sein von dem die Ontologie spricht ist das Sein

überhaupt, das "Sein als solches' (das öv fj öv des Aristoteles »7. Er hält
es für nötig, « den strengen alten Sinn der aristotelischen Formel »

festzuhalten 8.

Die Formulierung « Seiendes als Seiendes » gefällt Hartmann so gut,
daß er erklärt, sie sei nicht zu überbieten, sie stehe «neutral zur Divergenz

der Standpunkte und Theorien, diesseits aller Deutung ». Die Kehrseite

dieser Überlegenheit aber sei, « daß sie bloß formal ist, ein Schema,
das der Erfüllung harrt » und ohne diese nichtssagend ist9.

Wenn nun für Hartmann die Formulierung « Seiendes als Seiendes »

zunächst ein leeres Schema ist, das der Erfüllung harrt, so ist zu fragen :

wie füllt er dieses « Schema» aus Welchen Sinn, welche Bedeutung
bekommt bei ihm dieser Ausdruck : « Seiendes als Seiendes » Unter
welchem Gesichtspunkt sieht er das Seiende, wenn er es nur, sofern es Seiendes

ist, betrachtet
Die Frage nach dem Gesichtspunkt, unter dem Hartmann das Seiende

sehen will, wird z. T. dort beantwortet, wo er seine Ontologie gegen das

2 Zur Grundlegung der Ontologie GO). Meisenheim am Glan 19483. xi f.
3 Aristoteles, Metaphysica III (F) c. 1, 1003a 21s.
1 GO 45, Der Aufbau der realen Welt ArW). Meisenheim am Glan 19492, 1.
5 Möglichkeit und Wirklichkeit MW). Meisenheim am Glan 19492, 360.
6 GO 52.
' Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis GME). Berlin 19491, 195.
8 GO 43.
9 GO 46.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 5

abgrenzt, was sie nicht ist. Er erklärt z. B., Ontologie sei nicht die Wissenschaft

von den Gegenständen der Erkenntnis, sondern vom Seienden als

Seiendem. Es komme darauf an, ob im Gerichtetsein der Erkenntnis auf
den Gegenstand dieser nur 'als' Gegenstand oder als Seiendes verstanden
wird 10. In seiner Abwehrstellung gegen den Idealismus aller Formen
betont er immer wieder, daß das Seiende seinem Erkanntwerden gleichgültig

gegenübersteht11, daß es auch ohne unsere Erkenntnis und
unabhängig von ihr ist, was es ist12. In diesem Sinne kann Hartmann sagen,
bereits die naive 13 und auch die wissenschaftliche Erkenntnis 14 sähen

das Seiende unter dem Aspekt des Seienden und nicht etwa als Erscheinung

oder sonst etwas. Darum sind für ihn naive 15 und wissenschaftliche
Erkenntnis 16 von sich aus ontologisch eingestellt.

Das will natürlich nicht besagen, daß nach Hartmann kein Unterschied

sei zwischen den anderen Wissenschaften und der Ontologie. Dieser
Unterschied besteht aber nicht in der Richtung der Erkenntnis. Wohl
besteht er in der Begrenzung dessen, was vom Ansichseienden erkannt
wird 17. Auf der Stufe der natürlichen Einstellung wird nur ein sehr enger
Ausschnitt des Seienden erkannt, auf der Stufe der Wissenschaft schon

ein erheblich weiterer, auf der philosophischen Stufe der eigentlichen
Ontologie ist es die absolut allumfassende Seinssphäre 18. Die ontologische
Arbeit der Philosophie beschränkt sich nicht auf Ausschnitte aus dem
Sein, sie geht ihrem Wesen nach auf das Ganze 19.

Weil die Ontologie sich auf das Ganze des Seienden richtet, kommt
sie auch zu umfassenderen Einsichten, kann sie Prinzipien behandeln, die
wiederum Bedingungen sind für die Wissenschaftsprinzipien20. Sie

kommt also zu einer größeren Tiefe des Eindringens Z1. Das ändert aber

10 GO 52 f.
11 GME 59, 187, 247; GO 80, 171; MW 439 ; Kleinere Schriften I Kl.

Sehr. I). Abhandlungen zur systematischen Philosophie. Berlin 1955, 47.
12 GME 1, 74 ; GO 17, 52 f., 78, 81, 151-156 ; MW 439 ; Neue Wege der Ontologie

NWO). Stuttgart 1949s, 13.
13 GO 55.
14 GO 55, 235.
15 GO 52, 55, 236.
16 GME 223, 287 ; GO 52, 55, 235 f.
17 GME 203.
18 GME 203 ; vgl. GME 188.
19 GME 288 ; Kleinere Schriften II (Kl. Sehr. II). Abhandlungen zur

Philosophie-Geschichte. Berlin 1957, 2.
20 Vgl. Kleinere Schriften III Kl. Sehr. III). Vom Neukantianismus zur

Ontologie. Berlin 1958, 30.
21 GO 52.



6 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

nichts an der Grundeinstellung auf die Gegenstandssphäre. Es handelt
sich nur um die gradlinige Fortsetzung der naiven und wissenschaftlichen

Einstellung 22, die ebenso wie die Ontologie ihren Gegenstand als einen

selbständigen, d. h. an sich seienden verstehen 23.

Aristoteles würde Hartmann vollauf darin Recht geben, wenn dieser

behauptet, daß das Seiende unabhängig von unserer Erkenntnis besteht
und daß sich auch die naive Erkenntnis und die anderen Wissenschaften
auf Seiendes richten, das auch ohne unsere Erkenntnis ist, was es ist.
Diese bei Hartmann speziell hervorgehobene Tatsache ist bei Aristoteles
in seinem ov fj Öv mitausgedrückt oder besser gesagt, darin vorausgesetzt.
Der «strenge alte Sinn der aristotelischen Formel» besteht aber nicht
in dem, worin die Ontologie mit den anderen Wissenschaften übereinstimmt.

Aristoteles will mit dem ov fj ov gerade das zum Ausdruck bringen,

wodurch die erste Philosophie sich von allen anderen Wissenschaften
unterscheidet. Die anderen Wissenschaften handeln auch von dem, was
dem Seienden tatsächlich zukommt - z. B. daß es bewegt oder ausgedehnt
ist - aber nicht von dem, was ihm zukommt, nur sofern es Seiendes ist24.
Was dem Seienden zukommt, nur sofern es Seiendes ist, was per se in ihm
enthalten ist, die Unterschiede, die es aufweist, insofern es Seiendes ist,
das wird von keiner anderen Wissenschaft als von der ersten Philosophie
behandelt25.

Hartmann entfernt sich schon bei der formalen Bestimmung des

Gegenstandes seiner Ontologie von Aristoteles, obwohl er glaubt, den

strengen alten Sinn der aristotelischen Formel 6v fj ov festzuhalten. Die
Formulierung « Seiendes als Seiendes » bekommt bei ihm eine andere

Bedeutung, die typisch kriteriologische, d. h. « realistische », daß es

unabhängig von unserer Erkenntnis seiend ist. Darum macht er nirgendwo
einen Unterschied zwischen dem Aspekt, unter dem die anderen
Wissenschaften das Seiende als Seiendes sehen, und dem Aspekt, unter dem

er das Seiende in seiner Ontologie behandeln will.

22 GO 52 ; NWO 107.
23 GO 53.
24 Aristoteles Metaphysica III (F) c. 1 1003a 21-32, c. 2 1005a 2s., 13s. ; X (K)

c. 3 1060b 31s., 1061b 4-11, c. 4 1061b 17-32, c. 7 1063b 36-1064a 4.
25 A. a. O. X (K) c. 3 1061b 4-6.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 7

DARSTELLUNG DER LEHRE NICOLAI HARTMANNS

VON DER EINHEIT DES KONSTANTEN SEIENDEN

I. Die Einheit und ihre Typen

1. Einheit und Mannigfaltigkeit

Einheit ist für Hartmann eine der sogenannten Fundamentalkate-
gorien. Fundamentalkategorien sind für ihn solche Kategorien, die allen
Seinsschichten gemeinsam sind C Sowohl dem realen wie auch dem

sogenannten idealen Sein kommen sie zu 2. Sie haben die Bedeutung von
allgemeinen Seinsgrundlagen 3. Hartmann unterscheidet drei Gruppen
von Fundamentalkategorien : die Modi, die elementaren Seinsgegensätze
und die kategorialen Gesetze 4. Die Einheit gehört mit ihrem kategorialen
Gegensatz, der Mannigfaltigkeit, zu den elementaren Seinsgegensätzen 5.

Die elementaren Seinsgegensätze sind die bekanntesten und am
besten faßbaren Fundamentalkategorien. Sie sind die allgemeinsten
Strukturelemente des Seienden 6. Unter Struktur ist hier die
Seinsbestimmtheit des Soseins zu verstehen 7, das bei Hartmann alles umfaßt,
'was' das Seiende ist bis in die individuellste Differenziertheit8.
Strukturelemente sind folglich inhaltliche Bestimmtheiten des Seienden. Einheit

und Mannigfaltigkeit gehören also zu den allgemeinsten inhaltüchen
Bestimmtheiten des Seienden.

Die elementaren Seinsgegensätze stehen zueinander im Verhältnis
der gegenseitigen Implikation 9. Die Einheit ist in vielen der anderen

Seinsgegensätze « so auffällig vorausgesetzt, daß man sich versucht sieht,
sie ihnen wie ein genus überzuordnen » 10. Aber es handelt sich nur um
ein Vorausgesetztsein, wie es auch anderen Seinsgegensätzen (z. B. Form

1 ArW 208, 480, 482, 490 ; Philosophie der Natur PN). Berlin 1950, 3

NWO 42, 53, 61.
2 ArW 206, 490. 2 NWO 42.
4 ArW 218 f. 5 ArW 231, 289 fi.
8 ArW 218 f. 7 Vgl. ArW 232.
8 GO 93. 9 ArW 255 ff., 290.

10 ArW 289.



8 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

und Materie n, Relation und Substrat12 in verschiedener Abstufung
eigen ist13. Und alle anderen Seinsgegensätze implizieren in gleicher Weise
sowohl die Einheit als auch die Mannigfaltigkeit.

Einheit und Mannigfaltigkeit stehen in engem Zusammenhang. Die
Mannigfaltigkeit spielt dabei durchaus keine nebensächliche Rolle. Einheit

ohne Mannigfaltigkeit könnte man sich gar nicht vorstellen, sie wäre
etwas « künstlich Isoliertes ». « Aus bloßer Einheit läßt sich kein Gebilde,
keine Bestimmtheit, keine Struktur, keine Welt verstehen. Ohne
Gegengewicht bleibt es stets das leere Eine als solches. Erst die Verschiedenheit
des Nichteinheitlichen, das sie zu bewältigen hat, gibt ihm Inhalt, Unterschied

und Form ». Die Mannigfaltigkeit wäre ihrerseits ohne Einheit
zusammenhanglos. Mannigfaltigkeit setzt Einheit und Einheit setzt

Mannigfaltigkeit voraus, « und zwar gerade als gleich gewichtiges Gegenstück

» u.

2. Typen der Einheit

Für Hartmann gibt es in der realen Welt viele Arten und Typen der
Einheit. Er sagt, schon die Umgangssprache unterscheide zwischen der

Eins, der Einzelheit, der Einzigkeit, Einheitlichkeit, Einfachheit u. a. m.,
denen allen eine « besondere kategoriale Bedeutung eigen » ist. « Von

größerem ontologischen Gewicht ist unter diesen aber nur die Einheitlichkeit,

d. h. die zusammenfassende oder komprehensive Einheit »16.

Die Einheit als Fundamentalkategorie ist im wesentlichen Einheit der
Einheitlichkeit. Sie kommt in irgendeiner Weise dem Seienden aller
Sphären zu - d. h. der realen, idealen, logischen und Erkenntnis-
späre 16 -, in die Hartmann die Gesamtheit des Seienden aufspaltet. Sie

spielt vor allem beim realen Seienden aller Schichten eine wichtige Rolle.
Hartmann unterscheidet zwei Arten der zusammenfassenden Einheit

: die Einheit der Gleichartigkeit und die Einheit der Ungleichartig-
keit. Die Einheit der Gleichartigkeit umfaßt eine in sich gleichartige
Mannigfaltigkeit, die Einheit der Ungleichartigkeit dagegen eine ungleichartige

Mannigfaltigkeit.

11 Vgl. unten III, 3.
12 Vgl. unten II, 1.
13 ArW 290.
14 ArW 289.
15 ArW 291.
16 Vgl. ArW 289 fi.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 9

Zur Einheit der Gleichartigkeit gehört die mathematische Eins in
der quantitativen Vielheit der Zahl17. Zu ihr gehört vor allem die Einheit
der Allgemeinheit, bei der wie in der jEa tiç ISta Piatons eine qualitative
Einheit der Gleichartigkeit gemeint ist 18. Die qualitative Einheit der
Allgemeinheit ist der vorherrschende Einheitstypus in der sogenannten
idealen Sphäre und in der logischen Sphäre. Sie spielt überall dort eine

Rolle, wo es sich um das Verhältnis von genus und spezies handelt. Und
insofern für Hartmann auch das reale Sein diesem Verhältnis «

unterworfen » ist, findet sich Einheit der Allgemeinheit auch dort19. Dazu zählt
Hartmann z. B. den « Einheitstypus, der in aller Gesetzlichkeit steckt,
auch der in den exakten Naturgesetzen. Und was ontologisch gewichtiger
ist, auch der Einheitscharakter, der in den Kategorien selbst enthalten
ist - und zwar in jeder wiederum als ein besonderer -, hat diesen Typus
der Allgemeinheit und Gleichartigkeit an sich ». Die Kategorien des

Realen und die besonderen Realgesetze gehen allerdings im Typus der

Allgemeinheit nicht auf, obwohl sie ihn « als ein Wesensstück an sich »

haben 20, denn innerhalb des realen Seins gibt es im Gegensatz zum idealen

Sein keine völlige Gleichartigkeit der Fälle. Das ideale Sein - zu dem
Hartmann z. B. das mathematische Sein 21 und das Reich der Wesenheiten

22 und Werte 23 rechnet - ist zeitlos, immateriell und allgemein 24.

Das reale Sein dagegen ist zeitlich, materiell oder wenigstens an Materielles

gebunden. Es ist individuell und einmalig 25. Allgemeines als solches

gibt es im realen Sein nicht. Wohl gibt es an vielen oder allen Realfällen
gewisse gleichartige Bestimmtheiten 26. Im Realen umfaßt die Einheit
der Allgemeinheit darum nur die Bestimmtheiten, die der Mannigfaltigkeit

der Fälle gemeinsam sind, nicht aber die Mannigfaltigkeit der
individuellen Einzelfälle selbst. Innerhalb des Realen ist es darum für die
Einheit der Allgemeinheit charakteristisch, « daß sie die Fälle zwar
umgreift, aber dennoch ihre Mannigfaltigkeit von sich ausschließt » 27.

17 ArW 291 ; vgl. Kategoriale Gesetze Kat. Ges.). Philosophischer Anzeiger

1 (1925/26) 201-266, 239.
18 ArW 291 ; vgl. Plato, Politea, Steph. II 507 B, 596 A ff.
19 Vgl. ArW 291.
20 ArW 291. Über Kategorien siehe unten VI.
21 GO 245 fi.
22 GO 287 ff. ; MW 310 ff., 463 ff.
23 GO 305 ff. ; Ethik Ethik). Berlin 19 4 93, 148 ff.
21 MW 312.
26 GO 314 ; MW 312, 330 ; PN 166, 350.
26 GO 289, 314 ; MW 229.
2' ArW 291 I.



10 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Die Einheit der Ungleichartigkeit faßt die verschiedenartige
Mannigfaltigkeit selbst zur Einheit zusammen. Sie ist die eigentlich komprehen-
sive Einheit. Zu ihr zählt Hartmann auch die « Einheit der Synthesis »

Kants, wobei er aber vom idealistisch-subjektiven Charakter in der Funktion

der Synthesis absehen will2S. Die Synthese ist für Hartmann schon

im Gegenstand der Erkenntnis, d. h. im Seienden selbst enthalten. Die
im Seienden enthaltene Mannigfaltigkeit wird nicht erst durch das

erkennende Bewußtsein zur Einheit verbunden. Wohl sind auch für
Hartmann die Begriffe und Urteile Einheitstypen 29. Aber Hartmann geht es

in erster Linie um jene komprehensiven Einheiten, die « die Buntheit und
den Formenreichtum der Welt ausmachen »30. Hartmann zählt eine

große Anzahl solcher Einheiten auf, die sich insbesondere durch den
verschiedenen Charakter der Seinsschichten unterscheiden. Dazu gehört im
Bereich des Anorganischen die Einheit des physischen Körpers in der

Mannigfaltigkeit seiner Beschaffenheiten und die Einheit des energetischen

Prozesses 31 ; in der nächsthöheren Schicht : die Einheit des

Organismus und des Lebensvorganges 32 : weiter aufwärts : die Einheit des

Bewußtseins in seiner Erlebnismannigfaltigkeit33. In fortschreitender
Abwandlung geht die Einheit und mit ihr die Mannigfaltigkeit auch durch
die Stufen des geistigen Seins hindurch. Da ist « die Einheit des personalen
Menschenwesens in der Mannigfaltigkeit seiner Taten und Schicksale »34

und die « Einheit des Volkes, Einheit des Staates, Einheit der Wissenschaft,

Einheit der Sprache, des geltenden Rechtes, des Ethos, des Kunstwerkes

» 3ä. Es würde zu weit führen, die von Hartmann aufgezählten
Einheitstypen alle einzeln zu untersuchen. Bei Hartmann selbst werden
sie auch gar nicht einzeln speziell unter dem Gesichtspunkt ihrer Einheit
behandelt. Im Laufe dieser Untersuchung wird darum im wesentlichen

nur beachtet, was allen oder den meisten gemeinsam ist. Gemeinsam ist
ihnen zunächst, daß sie komprehensive Einheiten sind. Am leichtesten

28 ArW 291 f. ; vgl. Kl. Sehr. III, 207 ; vgl. Kant : Kritik d. r. V (B), transz.
Analytik, bes. 102-105.

29 ArW 296 f. ; Kl. Sehr. III, 207. Die Begriffe sind z. B. « der Form nach Einheit

im doppelten Sinne : dem 'Umfang' nach Einheit der Gleichartigkeit, dem
'Inhalt' nach Einheit der Ungleichartigkeit (der sog. Merkmale) ; » ArW 296.

30 ArW 292.
31 NWO 54 ; vgl. ArW 501.
32 NWO 54 ; vgl. ArW 293, 501.
33 ArW 293, 501 ; NWO 54.
34 NWO 54 ; vgl. ArW 293, 501.
35 ArW 501 ; vgl. ArW 293 ; NWO 54.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 11

faßbar sind unter diesen solche, « die an geschlossenen Gebilden auftreten,

sofern diese von einiger Konstanz sind » 36. An der Bewegtheit des

Werdens, der Vorgänge und Geschehnisse ist dieser Einheitstypus
schwerer greifbar 37. Die komprehensiven Einheiten, die das Ungleichartige

zusammenschließen, sind die maßgebenden innerhalb des realen
Seins 38.

II. Substanz und Konstanz

Im Nachfolgenden werden die für Hartmann maßgebenden
Einheiten innerhalb des realen Seins untersucht: die komprehensiven
Einheiten, die das Ungleichartige zusammenschließen. Sie werden dort untersucht,

wo sie für Hartmann am leichtesten faßbar sind : an den geschlossenen

Gebilden « sofern diese von einiger Konstanz sind » h
Ein Gebilde ist für Hartmann ähnlich wie der Zustand im Gegensatz

zum Fortlaufen der Prozesse zu verstehen. Mit dem Zustand teilt es die
Auflösbarkeit im Prozeß. Es hat aber « die natürliche Geschlossenheit und
eine gewisse Konstanz vor ihm voraus »2. Diese Konsistenz besteht
darin, daß das Gebilde sich « im allgemeinen Fluß des Realen als
zusammenhaltend erweist » 3.

Konsistenz ist nach Harfmann eine der « zwei Hauptformen der

Erhaltung ». Ihr steht die Subsistenz gegenüber : die Erhaltung durch
Substanz.

Konsistenz ist « nicht Beharrung im engeren Sinne ». Bei der Subsistenz

handelt es sich dagegen um « eigentliche Beharrung »4. Es soll
darum hier zunächst Hartmanns Lehre von der Substanz, bzw. Subsistenz

dargestellt werden, ehe gezeigt wird, was Hartmann in seiner Philosophie
unter Konsistenz versteht.

36 ArW 293.
37 ArW 292 f.
38 Vgl. ArW 292.

1 Vgl. ArW 293.
2 PN 442 ; vgl. PN 453.
3 PN 442 ; vgl. ArW 305, 329.
* Vgl. PN 301.



12 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

1. Hartmanns Substanzlehre

In den drei ontologischen Hauptwerken Hartmanns « Zur Grundlegung

der Ontologie », « Möglichkeit und Wirklichkeit » und «Der Aufbau
der realen Welt » ist nirgendwo eine Abhandlung über seine eigene
Substanzlehre enthalten. Wohl gibt es Stellen, aus denen mehr oder weniger
klar zu erkennen ist, was er selbst unter Substanz verstehen will5. Fast
immer stehen sie dort, wo er antike, mittelalterliche oder neuzeitliche

Auffassungen von der Substanz destruktiv behandelt. Eine einigermaßen
zusammenhängende Darstellung dessen, was Hartmann selbst Substanz

nennt, befindet sich erst in seinem Abriß der speziellen Kategorienlehre,
der « Philosophie der Natur »6. Das mag auf den ersten Blick erstaunen.

Hartmann unterscheidet zwei Seiten der Substanz. Die eine ist das

Moment der Beharrung. Die Substanz ist Beharrung. Aber sie ist nicht
Beharrung allein. « Beharrung kann nur das Beharren eines 'Beharrenden'
sein » 7. Die Substanz ist auch das Beharrende. Sie ist Beharrung und
Träger der Beharrung zugleich 8. Sie ist « das Beharrende selbst hinter
der Beharrung »9.

« Nur ein Beharrendes kann sich verändern : es wechseln an ihm die

Zustände, Geformtheiten, Bestimmtheiten, indem es selbst identisch
bleibt » 10. Die Substanz ist das « Sich-Erhaltende » im Fluß der Veränderung

n, das « Identischbleibende » 12. Sie ist das im Prozeß Beharrende,

was in ihm stehend, ihm nicht unterliegt, sondern ihm widersteht13.
Nicht alle Beharrung ist Beharrung einer Substanz 14. Es gibt auch

identischbleibende Formung wechselnder Einzelfälle : dort wo im Prozeß

immer wieder gleichgeformte Gebilde auftreten. Aber hier handelt es sich

nicht um « Substanz », hier handelt es sich um « Konstanz » der Form. Bei
der eigentlichen Beharrung geht es nicht um Erhaltung einer Form,
sondern hier geht es um Erhaltung eines Substrates, das im Wechsel der

6 GO 59 f., 88, 130 f., 133 f., 136, 142, 184 f. ; ArW 61, 366.
8 PN 284 ff.
' PN 289.
8 PN 285.
9 GME, 271 ; Kl. Sehr. III 212.

10 GO 60.
11 ArW 61 ; PN 284 ; Kl. Sehr. I, 194.
12 Kl. Sehr. I 194.
13 PN 284, 286 ; Kl. Sehr. I 102.
14 PN 299, 301.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 13

Formen beharren soll15. Die Substanz selbst als das Beharrende hinter
der Beharrung, als Träger der Beharrung ist Substrat16.

Der Substratcharakter ist nicht der Substanz allein eigen 17. Er
haftet an allem, was Dimensionscharakter hat. Alles Seiende ist irgendwie
dimensioniert18, z. B. in den Dimensionen des Raumes, der Zeit, der
Zahlenreihe oder in anderen Dimensionen im engeren oder weiteren kate-
gorialen Sinne 19. Darum kommt allem Seienden irgendwie
Substratcharakter zu.

Substrat allgemein genommen ist eine « Fundamentalkategorie »20.

In der hartmannsehen Tafel der sogenannten « Seinsgegensätze »

steht dem Substrat die Relation gegenüber 21. Relation ist die Kategorie
des Zusammenhanges 22 und als solche « Strukturmoment einer Sache »23.

Sie ist wie das Substrat eine Fundamentalkategorie. Denn es gibt kein
Seiendes, das nicht durch äußere oder innere Verhältnisse bestimmt
wäre 24. Aller Zusammenhang und alle Verbundenheit geht irgendwie auf
letzte Glieder zurück ; wenn das nicht so wäre, dann handelte es sich nur
um Relationen von Relationen. Relationen setzen ein Relatum voraus,
das nicht selbst Relation ist. Relata in diesem Sinne sind die Substrate
der Relation 25. Relationen können nicht ohne Substrate bestehen, und
Substrate sind nur als Relata von Relationen Substrate 28. « Substrat im
strengen Sinne ist das unauflösliche Relafum möglicher Relationen » 27.

Substratcharaktere lassen sich als die in den Relationen vorausgesetzten

Grundmomente überall aufweisen 28. Während aber in den höheren

Schichten die eigentliche Faßbarkeit der Substrate versagt, werden
sie in der niederen Realschicht der Anschaulichkeit näher gerückt. Die
Substratmomente treten hier verdichtet auf 29. In der Substanz ver-

16 PN 301.
16 PN 285, 289.
17 GME 270, 272 ; ArW 281 ; Kl. Sehr. III 212.
18 ArW 281.
19 Vgl. ArW 300.
20 ArW 231 fi., 278 ff., PN 288 ; vgl. oben I, 1.
21 ArW 231 ; vgl. ArW 233 ; PN 292 ; Kl. Sehr. III 194.
22 ArW 260, 278 f.
23 ArW 279.
24 ArW 280.
25 MW 71 f. ; ArW 233, 278 ; PN 287.
26 ArW 233, 246.
27 ArW 278.
28 ArW 281 f.
29 ArW 282.



14 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

dichtet sich der SubstratCharakter wie sonst in keiner Realkategorie 30.

Der Substanz kommt der Substratcharakter « im eminenten Sinne » zu 31.

Sie ist gleichsam der « exemplarische Fall » für ihn, sein « Kondensationspunkt

» 32.

Der Zusammenhang, in dem der Substanz die Rolle des beharrenden
Substrates zufällt, ist der Prozeß. Der Prozeß besteht im dauernden
Wechsel der Zustände. Jeder Simultanschnitt des Prozesses, d. h. jeder
Schnitt, den wir quer zur Zeit durch den Ablauf des Prozesses legen, hat
die Form eines Zustandes. Der Zustand eines Prozesses ändert sich mit
jedem Zeitpunkt, er ist in jedem Jetzt ein anderer 33. Die Substanz ist das,

was sich durch den Prozeß nicht aus dem Jetzt verdrängen läßt, was sich
in der zeitlichen Reihe der sich ablösenden Zustände im « wandernden

Jetzt » erhält 34. Sie ist das Identischbleibende, das dem Prozeß zugrundeliegt,

das im Strome des Geschehens der Vergänglichkeit widersteht 3S.

Das Beharren eines solchen « Zugrundeliegenden », das in
weitgestreckten Zeitgrenzen dem Wandel standhält, nennt Hartmann « Subsi-
stenz ». Eigentliche Subsistenz gibt es für ihn nur auf der niedersten Stufe
des Realen 36. Denn bei der « Subsistenz », von der er spricht, geht es um
passive Subsistenz, um passive Widerstandskraft gegen die Vernichtung.
Die höheren Gebilde erhalten sich nicht durch « Subsistenz », sondern
durch « Konsistenz, die sie selbst aufbringen »37. Die Beharrung « des

Subsistierenden » hat einen Einschlag der Trägheit, des Negativen und
des Nichtkönnens. Was sich erhält, ist das Formlose, ist die Quantität,
die « Menge » des Substrates. Solche Erhaltung gibt es unmittelbar nur in
der anorganischen Welt 38.

Was Substanz genau ist und wie sie sich in der durchgehenden
Veränderung erhält, kann Hartmann nicht näher erklären 39. Es liegt eine

gewisse Ungreifbarkeit im Wesen echter Substratcharaktere40. Die
Naturwissenschaft versuchte die Substanz zu fassen als Materie,

Bewegung, Kraft, Energie. « Immer ist sie als das Sicli-Erhaltende gemeint

30 PN 288.
31 GME 271.
32 Kl. Sehr. III 212.
33 PN 314 f.
34 PN 286 ; Kl. Sehr. I 208.
36 ArW 61.
36 PN 301 ; Kl. Sehr. I 208.
37 PN 308 ; vgl. PN 285, 299 f., 302 ; Kl. Sehr. I 208.
38 PN 301 ; Kl. Sehr. I 208.
39 NWO 34.
40 ArW 281.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 15

und immer kommen zu rationaler Fassung nur Formeln für die Erhaltung.
Das Sich-Erhaltende selbst hinter der Erhaltung bleibt unbewältigt » 41.

Was eigentlich Materie, Kraft, Energie ist, kann sowenig Wissenschaft
als Philosophie beantworten42. Aber es hat einen guten Sinn, « die

Synthese von Substrat und Beharrung, wie sie im Substanzprinzip
enthalten ist, den letzten faßbaren Substraten des Naturprozesses vorzubehalten

» 43. Und es gibt «zwei Substrate, die ihrer Artung nach Substanz
sein können : die Materie und die Energie» 44. Es sind zwar keine absolut
beharrenden Substrate, aber der rein zeitlichen Dauerhaftigkeit nach
kann sich schwerlich etwas in der Welt mit der Materie und vollends mit
der Energie messen 45. Bei ihnen haben wir Beharrung im strengen Sinne,
« bei der die Erhaltung an der Trägheit eines Substrates hängt ». Hier ist
« 'Trägheit' der Masse, Erhaltung der Bewegungsgröße » 46. Insbesondere
ist die Energie das, was sich im Wechsel der Vorgänge erhält. Ihrer
Erhaltung ist zwar durch das Gesetz der Entropie eine Grenze gesetzt, aber
das Moment der Beharrung bildet doch einen eigentlichen Grundzug in
ihr. Sie ist die dynamisch verstandene Substanz, deren Trägheit die

Bewegung des Prozesses fortlaufen läßt 47. « Das Fortbestehen der Energie
in ihrem Umsatz, verstanden in dem prägnanten Sinne ihrer Erhaltung
im 'wandernden Jetzt', beruht darauf, daß sie, einmal vorhanden, nicht
von selbst verschwinden kann ; genau so wie die Dauer der Materie, wenn
sie einmal da ist, sich nicht verflüchtigen kann. In beiden Fällen hat die

Erhaltung die Form der Trägheit » 4S.

Die Materie und die Energie der physischen Prozesse entsprechen
folglich dem, was Hartmann das Wesen der Substanz nennt : der «

Synthese der beiden an sich heterogenen Momente : der zeitlichen Identität
im Prozeß und des unauflöslich Unbestimmten, der Beharrung und des

Substrates » 49.

Aus dieser Darstellung wird von selbst verständlich, warum
Hartmann die zusammenhängende Behandlung der Substanz der « Philosophie
der Natur » vorbehielt, denn sie ist für ihn « eine charakteristisch kosmo-

logische Kategorie » 50.

41 GME 271
43 PN 299.
45 PN 300.
4' PN 296 f., 340.
49 PN 288 ; vgl.
60 PN 297.

42 GME 272.
44 PN 297.
46 PN 301.
48 PN 301 f.

299.



16 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

2. Hartmanns Konstanzlehre

Die Substanz als « charakteristisch kosmologische Kategorie » und
mit ihr die « eigentliche Beharrung » : die passive Subsistenz gibt es für
Hartmann nur auf der untersten Stufe des Realen 61. Der Begriff der
Substanz hängt für ihn so eng mit der Materie und der Energie der
Naturwissenschaften zusammen, daß man, wenn man Dinge, Lebewesen und
Personen für Substanzen erklären wollte, « schon für Materie und Energie
einen neuen kategorialen Begriff einführen » müßte, « um das in viel
strengerem Sinne Erhaltungsmächtige gebührend auszuzeichnen »52.

Die höheren Gebilde sind für Hartmann nicht Substanzen. Sie

erhalten sich nicht durch Subsistenz S3. In einem Lebewesen ist z. B.
« nichts, was als ein passiv Beharrendes zugrunde läge. Es gibt keinen
Lebensstoff, gibt auch keine einheitliche, sich quantitativ erhaltende

Lebensenergie » 54. Die höheren Gebilde erhalten sich durch Konstanz 58.

Konstanz wird von Hartmann in einem zweifachen Sinne verstanden

: 1. als stetige Wiederkehr gleichgeformter Gebilde, bei der im
unausgesetzten Entstehen und Vergehen der Einzelfälle ihr Typus sich
erhält 56, 2. als Konstanz der Gebilde selbst 67.

Konsistenz ist zwar für Hartmann nicht Beharrung im engeren
Sinne, weil ihr « kein unzerstörbares Substrat » zugrundeliegt 58. Sie ist
aber für ihn eine höhere Form der Erhaltung als die Subsistenz 59. Während

die Subsistenz die Form der Trägheit, den Einschlag des Negativen
hat, ist bei den höheren Formen der Erhaltung überall eine « aktive,
formgebende Instanz » im Spiele, « eine so oder so determinierende
Macht »80. Die höheren Gebilde erhalten sich durch « eine Konsistenz,
die sie selbst aufbringen » 61. Hier erhält sich nicht ein undifferenziertes
Etwas, während das Differenzierte zugrundegeht. Es ist « gerade die
besondere Bestimmtheit, die Struktur, das höhere, getragene, vielfach

61 PN 301 ; Kl. Sehr. I 208 ; vgl. oben II, 1.
62 PN 299.
63 Vgl. PN 302, 308.
61 Kl. Sehr. I 208 ; vgl. PN 303.
65 Vgl. PN 302, 308.
69 PN 301.
67 Vgl. ArW 293 ; PN 302.
68 PN 301.
69 Vgl. PN 302.
60 PN 302.
91 PN 308.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 17

bedingte Ganze », das sich erhält. Wegen ihrer differenzierten Struktur
haben die höheren Gebilde eine « unvergleichlich höhere Labilität ». Ihre
Erhaltung bedeutet ein Sich-Durchsetzen gegen ganz andere Bedrohtheit
als die Erhaltung des Formlosen und « der Seinshöhe nach Nichtigen ».

Im Gegensatz zur Subsistenz erhält sich durch Konsistenz « das Hochge-
formte, das allein Träger von Wert- und Sinnkomponenten in der realen
Welt ist » 62.

Es gibt für Hartmann mannigfaltige besondere Formen der Konsistenz

in jeder Seinsschicht. Schon in der anorganischen Natur fangen sie

an, steigern sich bedeutend im Reich des Organischen und « erreichen
ihre Höhe im seelischen und geistigen Leben, gerade dort also, wo die

Bedingtheit und Gefährdung am größten ist »63.

III. Die Einheit des dynamischen Gefüges

1. Das dynamische Gefüge

Das dynamische Gefüge ist ein Gebilde der anorganischen Natur.
Das Gefüge, ganz allgemein gesehen, gehört zu den Fundamentalkategorien

h Ein Gefüge ist ein relationaler und determinativer
Einheitstypus 2. Es setzt Elemente voraus, in deren Verbundenheit es ist, die
Elemente sind ihrerseits das, was sie sind, nur als Glieder eines Gefüges 3.

In der realen Welt gibt es keine absolut statischen Gefüge. Die realen
Gefüge sind immer irgendwie auch « Gefüge der Prozesse oder
Prozeßkomponenten, sowie der antreibenden Mächte »4. Von dieser Art ist
insbesondere das dynamische Gefüge. In ihm sind die Kraft- und
Prozeßkomponenten ebenso Elemente wie die materiellen Bausteine5. Das

dynamische Gefüge ist für Hartmann der Grundtypus der natürlichen
Gebilde 6 und soll darum hier näher behandelt werden.

Die dynamischen Gefüge unterscheidet Hartmann als natürliche
Gebilde von den künstlichen Gebilden, d. h. von den Dingen, die von
Menschen gemacht und ihren Zwecken angepaßt sind '.

62 PN 3 0 2 63 PN 302.
1 ArW 231, 329 ff. ; vgl. oben I, 1.
2 ArW 330.
3 ArW 330, 451 ; PN 452.
* ArW 333 ; vgl. PN 453.
6 ArW 330 ; vgl. PN 453.
6 PN 442, 460. 7 PN 445.

2



18 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Unter den natürlichen Gebilden gibt es solche, die nur Bruchstücke
oder Teilstücke echter natürlicher Gebilde sind und die durch Kräfte
geformt sind, die nicht ihnen selbst eigen sind. Die Bruchstücke oder
Teilstücke haben zwar eine « dynamische Seite », aber sie sind nicht
selbständig. Sie haben ihren Aufbau und ihre Dynamik von den echten d. h.

dynamisch selbständigen Gefügen 8.

Zu den dynamisch selbständigen, d. h. den Gefügen im eigentlichen
Sinne gehört der Erdkörper, gehören die kosmischen Bewegungssysteme,
dazu gehören auch die Moleküle und Atome 9.

Wie alle Gefüge, so ist auch das dynamische Gefüge relational10,
d. h. es besteht aus Relationen, umfaßt Relationen in sich, welche seine

innere Struktur bestimmen n. Relation muß bei Hartmann - wie schon

früher gesagt - als Zusammenhang verstanden werden. Nur in diesem
Sinne « läßt sie sich als Wesensverhältnis und folglich als Strukturmoment
einer Sache selbst verstehen »12. Die innere Struktur eines Gefüges wird
durch seine Elemente und das Verhältnis seiner Elemente zueinander
gebildet1S. Beim dynamischen Gefüge besteht dieses Verhältnis seiner
Elemente hauptsächlich aus einem gegenseitigen Kräfteverhältnis w.

Die Elemente eines dynamischen Gefüges können selbst wieder die
Struktur eines Gefüges haben, in dem wiederum alles auf dem
gegenseitigen Kräfteverhältnis seiner eigenen Elemente beruht1S. Die Kräfte,
die das innere Verhältnis eines Gefüges bilden, nennt Hartmann « Innenkräfte

des Gefüges ». Die vom Gefüge selbst ausgehenden Kräfte, die sein

Verhältnis zu anderen Gefügen gleicher Ordnung bilden, d. h. zu jenen
Gefügen, die mit ihm zusammen Elemente eines höheren Gefüges sind,
nennt er « Außenkräfte des Gefüges ». Die höheren Gefüge bauen sich
aber nicht über beliebigen kleineren auf, sondern nur über solchen, deren
Außenkräfte zugleich Innenkräfte des höheren Gefüges sind 16.

s PN 445 f.
9 Vgl. PN 445 ff., 453 f. Auf S. 446 zählt Hartmann auch Elektronen und

Protonen zu den dynamisch selbständigen Gefügen ; auf S. 483 bemerkt er dagegen,
es sei jetzt noch nicht zu entscheiden, ob sie als Gefüge anzusehen seien oder als
letzte unauflösliche Elemente.

10 Vgl. ArW 330.
11 Vgl. MW 71, ArW 279, Arn».
12 ArW 2 79.
13 Vgl. ArW 249.
14 PN 444 f.
16 Vgl. ArW 249, PN 505.
18 PN 479-481, 488 f., 505 f. ; vgl. ArW 249, 346, PN 476.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 19

Die Funktionen der Innenkräfte spielen eine wesentliche Rolle im
Aufbau des dynamischen Gefüges. So hängt von ihnen z. B. die räumliche
Begrenzung der dynamischen Gefüge ab, durch die sie sich als geschlossene

Gebilde von anderem Koexistierenden abheben 17. Diese Begrenzung

hat nichts mit Isoliertheit oder Fürsichsein zu tun 18, denn jedes

Gefüge kann ja selbst wieder Glied, Element höherer Gefüge sein 19. Es

handelt sich auch meistens nicht um scharf gezogene Raumgrenzen mit
räumlichen « Oberflächen » 20. Die Grenze der Atome wird z. B. durch
die Bahnen der Elektronen bestimmt 21 und bei den kosmischen Systemen

handelt es sich nur um dynamisch ausgewogene « verschwimmende »

Übergangszonen 22. Die Funktion der Innenkräfte bei der Begrenzung
des Gefüges besteht im wesentlichen in der Resistenz gegen auflösende

Einwirkung von außen 23. Diese Resistenz beruht auf einem Verhältnis
der inneren Prozesse, « welche diese entweder dauernd im Gange hält oder
aber sie so verlangsamt, daß das Ganze im Vergleich mit den Vorgängen
seiner Umgebung sich nahezu gleichbleibend erhält »24. Die Stabilität
der äußeren Form des dynamischen Gefüges ist eine Folgeerscheinung
seines inneren dynamischen Gleichgewichtes 25, das darin besteht, daß

seine heterogenen Kräfte sich gegenseitig die Waage halten und dadurch

zusammen einen Kräfteausgleich ergeben 28. Als das präziseste Beispiel
für innere dynamische Ausgeglichenheit nennt Hartmann das Atom 27.

Durch den Ausgleich der Kräfte im Innern und durch das Übergewicht
der eigenen Bindekräfte gegen dynamische Einwirkung von außen ist der
Zusammenhalt und damit die Beharrungsfähigkeit der dynamischen
Gefüge bedingt28.

So wenigstens ist es bei den echten dynamischen Gefügen, die im
Gegensatz zu den Teil- und Bruchstücken ihre Aufbaukräfte in sich selber
haben 29. Sie haben in sich selbst ein dynamisches Zentrum, von dem her
sie ihre « Zentraldetermination », d. h. ihre spezifische Eigendetermination

erhalten 30. Die Bruchstücke haben das sie bestimmende dynamische
Innere « außer sich », d. h. in den dynamischen Gefügen, von denen sie

Bruchstücke sind 81. Die von Menschen gemachten künstlichen Gebilde

17 PN 447. 18 Vgl. ArW 332, PN 459.
19 ArW 249, 331 f. ; PN 474 f. 20 PN 448, 450.
21 PN 449. 22 PN 448, 450, 467.
23 PN 447. 24 PN 453.
26 PN 452-454, 467, 495 ff. 26 PN 496.
27 PN 453. 28 PN 447, 454, 456.
29 Vgl. PN 4 5 3 4 6 7 30 PN 468 ff.
31 PN 468 ; vgl. ArW 344 f.



20 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

haben das sie bestimmende Zentrum beim Menschen 32. Das dynamische
Gefüge im echten, primären Sinne definiert Hartmann darum als das

eigentlich natürüche Gebilde, das sein Inneres, sein Zentrum « in sich »

hat 33. Darum sind die echten dynamischen Gefüge selbständige Gebilde.

Darum ist ihre Begrenzung die ihnen « eigentümliche Wesensgrenze » 34.

Darum ist ihre Form « wesensgemäße », « gewachsene » Form35.

2. Die Ganzheit des dynamischen Gefüges

Die Art und Weise der Einheit des dynamischen Gefüges wird sich

aus einer näheren Untersuchung des « Zusammenhanges », d. h. des

Verhältnisses von Element und Gefüge ergeben, denn innerhalb der anorganischen

Welt hat ja die Einheit den Charakter eines Gefüges « und die Einheit

ist neben ihm kaum ein selbständiges Problem » S6.

Im Verhältnis von Element und Gefüge sind andere Verhältnisse

impliziert37. Die Elemente stehen zum Gefüge z. B. im Verhältnis von
Teilen zum Ganzen.

Ganzheit hat quantitativen Charakter. Die Summe, Vollständigkeit
und Vollzähligkeit der Teile ist hier wichtig 38. Am dynamischen Gefüge
ist für Hartmann « das quantitative Moment des 'Ganzen' » - ein «

wesentliches Moment » 39. Ganzheit ist ebenso wie Grenze und Geschlossenheit

eine Funktion des inneren dynamischen Aufbaus 40, darum ist sie

die « aus dem Kräftespiel eines dynamischen Inneren gewachsene Ganzheit

» 41, darum ist sie « wesensgemäße Ganzheit », die vom Gefüge
unabtrennbar ist und mit der es steht und fällt 42. Die Ganzheit des
dynamischen Gefüges ist selbst «gewachsene, dynamisch getragene Einheit»43.

Das dynamische Gefüge ist nicht nur selbst eine natürliche Ganzheit.
Seine Teile sind ebenfalls natürliche Ganzheiten 44. Daraus ergibt sich
eine Ordnungsfolge vom räumlich kleineren zum größeren Gefüge 4S. Die
anorganische Natur stellt sich als ein Stufenreich dar, in dem « die Gefüge
einer Größenordnung die der anderen umfassen » 48.

32 PN 470 f. ; vgl. ArW 344 f.
34 PN 468.
36 ArW 293.
38 ArW 329 ; vgl. PN 462.
40 PN 456, 469.
42 Vgl. PN 462.
44 Vgl. PN 474 f.
46 PN 474 ; vgl. PN 457, 475.

33 PN 468, 470 ; vgl. PN 510.
35 Vgl. PN 447, 462 f., 510.
37 Vgl. oben I, 1.
39 PN 462.
41 PN 462 f.
43 PN 468 ; vgl. PN 444.
45 PN 474.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 21

3. Materie und Form

Im Verhältnis von Element und Gefüge ist auch das Verhältnis von
Materie und Form impliziert. Dieses ist noch wichtiger und aufschlußreicher

für die Frage nach der Einheit des dynamischen Gefüges als das

Verhältnis vom Teil zum Ganzen.

Materie und Form sind für Hartmann Fundamentalkategorien 47

und kommen darum allem Seienden irgendwie zu. Materie als

Fundamentalkategorie ist nicht der empirische Stoff der Dinge, « sondern alles

Ungeformte, sofern es formbar ist, d. h. sich der Formung passiv
darbietet ». Form ist dagegen « das bildende Prinzip, vermöge dessen
Gebilde Zustandekommen, oder auch das Gestaltende in aller Gestaltung » 4S.

Form ist nur « an einer Materie » möglich 49, d. h. an etwas, « was ihr
gegenüber Materie ist » 50 und Materie ist « das, was sie ist, nur als Materie
irgendeiner Formung » 61. Das schließt aber nicht aus, daß nicht nur die
Materie von der Form, sondern auch irgendwie die Form von der Materie
her determiniert wird. Als Überformung bestimmter Materie ist « nicht
alles beliebige möglich, sondern nur was sie - die selbst spezifisch
geartete - zuläßt «52. Es kann für Hartmann nicht nur jeder Formträger
« schon Formung niederer Art enthalten » 63 und alles Geformte zum Träger

höherer Formung werden54, sondern alle Materie kann selbst schon

Formung niederer Materie sein und alle Form wieder Materie höherer
Form 55. Es liegt für ihn « im Wesen aller Form, daß sie selbst wieder
Materie Weiterer Formung sein kann ; und es liegt im Wesen aller Materie,
daß sie selbst schon Geformtheit weiterer Materie sein kann »56. In
diesem Sinne sind sie « streng relativ aufeinander »57. Der Gegensatz von
Materie und Form ist für Hartmann kein absoluter, sondern nur ein
« Richtungsgegensatz »58.

47 ArW 230 ; vgl. oben I, 1.
48 ArW 232.
49 ArW 245.
60 ArW 238.
61 ArW 245.
62 ArW 528 ; vgl. ArW 541, Kat. Ges. 251.
63 Kursiv von mir.
64 GO 129.
66 ArW 249, 278, 286 ; NWO 55.
68 ArW 233.
67 NWO 55 ; vgl. ArW 232 f., 278, 286, PN 475.
68 ArW 249.



22 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Was von Materie und Form im allgemeinen gilt, das gilt auch im
Stufenbau der anorganischen Natur. Hier ist alle Materie «selbst
wiederum Form », « alle Form selbst wiederum Materie möglicher
Formung » 59. Daraus ergibt sich eine fortlaufende Überhöhung der Formen
der dynamischen Gefüge, in der jede Stufe sowohl Materie als Form ist,
das eine im Verhältnis zum höheren, das andere im Verhältnis zum
niederen Gefüge 60.

Wenn nun Hartmann Materie im allgemeinen nicht gleichsetzt mit
dem empirischen Stoff der Dinge, so tut er es doch im Bereich der
anorganischen Natur. « 'Materie' ist hier zunächst wirklich Masse, das, was
massenhaft zusammengefaßt, geballt oder doch zusammengehalten wird » 61.

Wenn dagegen bei der Behandlung des dynamischen Gefüges von Form
die Rede ist, dann meint Hartmann immer die äußere Form und
Gestalt 62. Diese Form ist für Hartmann durchaus keine sekundäre Form,
sie « ist keine 'äußere' Angelegenheit » am dynamischen Gefüge, « sondern
eine eminent innere. Sie ist die dem ganzen Gebilde wesentliche, aus ihm
selbst bestimmte und von ihm gegen deformierende Einflüsse aufrecht
erhaltene Form »63. Die dem ganzen Gebilde wesentliche, aus dem

Kräftespiel eines dynamischen Innern « gewachsene Form oder Gestalt »

ist im räumlichen Sinne zu verstehen, als äußerer Umriß. Dieser äußere

Umriß, « ob in verschwimmenden oder in räumlich scharfen Grenzen, ist
unter allen Umständen Funktion der dynamischen Begrenzung » 64, d. h.

eine Funktion der schon beschriebenen räumlich-dynamischen Begrenzung,

die für Hartmann « wesensgemäße Begrenzung » 65 und sogar
« Wesensgrenze »66 ist.

'Wesen' ist für Hartmann etwas, das 'am' Realen vorgefunden
wird 67. Es kann in diesem Zusammenhang als « Struktur des Realen »68

und hier speziell als Struktur des dynamischen Gefüges verstanden werden.

Da das dynamische Gefüge eine im Räume ausgedehnte Struktur
hat, ist seine räumliche Grenze auch Grenze der Struktur. Da diese Grenze

durch die innere dynamische Struktur bedingt ist, ist sie strukturgemäße
Begrenzung, aus der sich die strukturgemäße äußere Form und Gestalt

ergibt.

69 PN 475. 60 Vgl. ArW 232, 286, NWO 55.
61 PN 475. 62 Vgl. PN 447, 463, 467, 486, 510.
63 PN 447. 61 PN 463.
65 Vgl. PN 4 6 2 68 PN 468.
67 GO 288. 88 Vgl. GO 288.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 23

Mit der Überhöhung der Formen ist beim dynamischen Gefüge ein
« Überhöhen » der äußeren Form des niederen Gefüges durch die äußere

Form des nächsthöheren Gefüges gemeint. Es handelt sich bei der Ganzheit

um ein räumliches Umfassen und Umfaßtwerden. Die niedern
Formen werden dabei durch die nächsthöheren zur « Formganzheit »

zusammengefaßt. Jede solche Formganzheit ist « 'Äußerung' eines Inneren,
und dieses hängt wiederum an den Äußerungen des Inneren der umfaßten
Formganzheiten »69.

4. Der Unterschied zwischen der Materie des dynamischen Gefüges
und der Hartmanns Substanz entsprechenden Materie

Materie als Fundamentalkategorie ist Materie in einem viel weiteren
Sinne als die Materie, die nach Hartmann Substanz sein kann. Sie ist

ganz allgemein « alles Ungeformte, sofern es formbar ist, d. h. sich der

Formung passiv darbietet » 70.

Die Materie, die Hartmanns Substanzbegriff entspricht11, gibt es nur
auf der untersten Stufe des Realen. Sie gehört zu den Substraten im
engeren Sinne, die für Hartmann unauflösliche Relata möglicher
Relationen sind 72, d. h. Relata, die nicht selbst wieder aus Relationen
bestehen 73.

Da das dynamische Gefüge ein anorganisches Gefüge ist, gehört es zu
den Seienden der untersten Stufe des Realen, in der die Substanz den
Prozessen zugrundeliegt. Man könnte darum glauben, die Materie, die
im dynamischen Gefüge « massenweise zusammengefaßt » 74 wird, sei für
Hartmann identisch mit der Materie, die seiner Substanz entspricht.

Hartmann zeigt nirgendwo direkt den Unterschied auf zwischen der
einen und der anderen Materie. Wohl aber unterscheidet er allgemein das

Substrat im engeren Sinne von der Materie, die selbst schon Formung
niederer Art enthalten kann 75. Wie schon gesagt, gehört die der
Substanz Hartmanns entsprechende Materie zu den Substraten im engeren
Sinne. Dagegen enthält im Bereich des anorganischen Seienden die der

69 PN 486.
70 ArW 232.
71 Vgl. oben II, 1.
72 Vgl. ArW 278.
73 Vgl. MW 71, ArW 278 f., PN 287.
74 PN 475.
76 ArW 278.



24 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Form gegenüberstehende Materie selbst wieder Formung niederer Art76.
Der Unterschied beider ergibt sich daraus, nämlich der von nicht
relational und relational, d. h. die letztere umfaßt weitere Relationen in sich,
die erstere nicht.

Dieser Unterschied müßte folgerichtig für Hartmann an der unteren
Grenze des Verhältnisses von Materie und Form aufhören ; in den kleinsten

Gefügen, in denen letzte unauflösliche Elemente die Rolle der Materie
spielen 77.

5. Beharrung des dynamischen Gefüges ohne Substantialität

Im Kapitel 24 der « Philosophie der Natur », in dem Hartmann die
verschiedenen Beharrungsformen beschreibt, sagt er, daß sich im Bereich
der anorganischen Natur die beiden Hauptformen der Erhaltung :

Substanz und Konstanz « begegnen und überlagern »7S. Bei der Behandlung
des dynamischen Gefüges geht er aber auf die Art und Weise dieser
positiven Verhältnisse gar nicht ein.

Er betont noch einmal, daß Konstanz nicht Substantiaütät ist,
sondern ein Beharrlichsein anderer Art79, und fügt hinzu, die Stabilität des

dynamischen Gefüges beruhe nicht auf Subsistenz, sondern auf Konsistenz

80. Die Stabilität des dynamischen Gefüges beruht aber nicht nur
nicht auf Subsistenz, sondern die Konsistenz, auf der sie beruht, ist die
charakteristische Erhaltung des ganzen Gebildes, « ohne daß ein
beharrendes Substrat zugrundeläge : also ohne Substantialität, rein durch ein
inneres sich selbst aufrechterhaltendes Gleichgewicht » 81.

6. Das dynamische Gefüge, ein «relationaler Einheitstypus»

Relation ist für Hartmann « die Kategorie des Zusammenhanges »82.

Nur die als Zusammenhang verstandene Relation läßt sich « als
Wesensverhältnis, und folglich als Strukturmoment einer Sache verstehen » 8S.

Das reale Verhältnis von Element und Gefüge ist für ihn das

wichtigste in der Struktur des dynamischen Gefüges enthaltene Verhältnis.
Es ist dem von Ganzheit und Teil übergeordnet81, denn das Gefüge ist

76 Vgl. PN 475.
78 PN 302.
80 PN 503.
82 ArW 260.
84 Vgl. PN 475.

77 Vgl. oben III, I. Anm. 9.
79 PN 447.
81 PN 469.
83 ArW 279.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 25

mehr als bloß eine Ganzheit von Teilen 85. Die Teile sind « zur Ganzheit

gefügt »86. Mit dem Gefüge ist die eigentliche innere Struktur gegeben
« auf welcher die Ganzheit beruht » 87.

Das Verhältnis von Element und Gefüge ist auch dem von Materie
und Form übergeordnet, da nicht « die Geformtheit das Wesentliche
ist »88. Im Gefüge ist das Verhältnis der Elemente zueinander und zum
Gefüge maßgebend s9.

Nach Hartmann hat man erst mit dem Einsetzen der neuzeitlichen
Naturwissenschaften aufgehört, die Relation nur als die « einer Sache

äußere Beziehung » zu verstehen, die das Wesen der Sache nicht
berührt 90. Es zeigt sich für ihn erst da, « daß der innere Bau der sog. Dinge
selbst ein relationaler ist » und also Relationen « bereits Aufbauelemente
in ihnen » sind 91.

Da das dynamische Gefüge Relationen als Aufbauelemente in sich

enthält, bildet es als Ganzes eine relationale Einheit. Für Hartmann ist
in diesem Sinne ein Gefüge ein « relationaler Einheitstypus » 92.

7. Das dynamische Gefüge, ein « determinativer Einheitstypus »

Ein Gefüge ist für Hartmann nicht nur ein relationaler, sondern auch

ein « determinativer Einheitstypus » 93.

Zwei Determinationen spielen im dynamischen Gefüge Hartmanns
eine entscheidende Rolle : die Zentraldetermination und die dynamische
Ganzheitsdetermination. Sie sind spezielle Determinationsformen und
setzen die allgemeineren : Kausalität und Wechselwirkung voraus 94.

Kausalität ist die « allgemeinste Determinationsform des Realen »9S.

Sie kehrt in allen speziellen Determinationsformen abgewandelt wieder 90.

Sie ist für Hartmann nicht nur die allgemeinste, sondern auch die
niederste und einfachste Determinationsform 97, verstanden als « niederste
und einfachste Grundform des linearen Realnexus » 9S. Es handelt sich
hier um die im Realprozeß durchgehende, « mit dem Zeitablauf fortschrei-

85 PN 452 ; vgl. ArW 330.
87 PN 462.
83 ArW 330.
81 ArW 278 f.
93 Vgl. ArW 330.
95 MW 247.
97 Vgl. MW 247, PN 334.

80 ArW 329.
88 ArW 332.
30 ArW 278.
92 Vgl. ArW 330.
94 Vgl. PN 471, 491, 508.
98 Vgl. MW 247, PN 508.
98 PN 334.



26 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

tende Dependenz des Späteren vom Früheren » ", weil alles, was im
Späteren auftritt, die Folge von etwas ist, was im Früheren enthalten
war 10°. Während Kausalität die Determinationsform in der zeitlichen

Aufeinanderfolge der Prozeßstadien ist101, handelt es sich bei der
Wechselwirkung um die « durchgehende determinative Querverbundenheit
alles Gleichzeitigen ». Zusammen mit dieser Querverbundenheit macht
die Kausalität die umfassende Verknüpftheit alles im Prozeß Auftretenden

aus 102.

Hartmann geht nicht näher ein auf die Bedeutung der Kausalität
und Wechselwirkung für das dynamische Gefüge. Da das dynamische
Gefüge zu den konstanten Gebilden gehört, « die zwar in die durchgehenden

Prozesse einbezogen » sind 103, sich aber doch « im allgemeinen Fluß
des Realen als zusammenhaltend » erweisen 104, entsprechen seiner Konsistenz

die für es maßgebenden Determinationsformen : Zentraldetermination

und Ganzheitsdetermination.
Bei der Zentraldetermination wird das dynamische Gefüge nicht

durch etwas determiniert, was ihm zeitlich vorausgeht. Es geht auch

nicht um seine Abhängigkeit von dem größeren Bedingungszusammenhang,

in dem es steht, sondern um eine Determinationsform, die weder
in Kausalität noch in Wechselwirkung aufgeht106. Hartmann nennt sie

« die spezifische Eigendetermination des dynamischen Gefüges ». Sie ist
für ihn « die erste höhere Sonderform von Determination, auf welche die

Analyse stößt »106 und nur den echten dynamischen Gefügen eigen 107.

Durch die Zentraldetermination wird das Gefüge « von innen her »

bestimmt108. Dieses Innere hat nichts zu tun mit dem « Inneren der

Dinge », wie die aristotelische und scholastische Metaphysik es sah 109.

Es hat nichts zu tun mit den « substantiellen Formen » der Dinge, die « als

die immanenten determinierenden Mächte in ihnen galten »no. Das
Innere des dynamischen Gefüges ist nicht solch ein «geheimnisvolles

99 MW 247.
i°o MW 248 vgi ArW 62> PN 322, 336, Ethik 193.
101 ArW 455.
102 MW 248.
103 ArW 329.
im pN 442 ; Vgi. ArW 305, 329.
106 Vgl. PN 468.
100 pN 468.
10' PN 469.
los vgl. PN 468.
109 Vgl. ArW 239.
no ArW 240 ; vgl. ArW 246.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 27

Etwas, das sich allem Zugriff entzieht » m. Es ist die innere dynamische
Gefügestruktur im Gegensatz zum statischen Äußeren des dynamischen
Gefüges 112 und insbesondere das dynamische Zentrum im Innern, durch
das das Periphere des Gefüges determiniert wird 113. Grenze, Geschlossenheit

und Ganzheit sind ja z. B. Funktionen des inneren dynamischen
Gleichgewichtes 114. Und aus der Stabilität des Gleichgewichtes im Innern
folgt auch die Stabilität der äußeren Form 11B. Im dynamischen Gefüge
ordnet sich das Innere dem Äußeren determinativ über 116. Die
Zentraldetermination « macht die determinative Selbständigkeit (Autonomie)
eines Gefüges in sich selbst aus » U7.

Die Zentraldeterminationen überlagern einander aufwärts von den

kleineren zu den sie überformenden größeren Gefügen lls. Die kleineren

Gefüge, die ihre eigene Zentraldetermination haben, fallen, insofern sie

Elemente größerer Gefüge sind, unter die Zentraldetermination der

größeren Gefüge, ohne dabei ihre eigene Selbständigkeit aufzugeben 119.

Insofern die Außenkräfte des kleineren Gefüges die Innenkräfte des

nächstgrößeren bilden 12°, ergibt sich eine Bestimmung des Gefüges von
seinen Elementen her. Aber es wird nicht nur das Gefüge von den
Elementen her bestimmt, sondern umgekehrt werden auch die Elemente vom
Gefüge her bestimmtiai. Denn die Eigendetermination der größeren
Gefüge ist nicht bloß Funktion der kleineren, die ihre Aufbauelemente
sind 122. Im dynamischen Ineinandergreifen der Gefügeordnungen geht
die Determination nicht nur aufwärts, sondern auch abwärts. Es bauen

z. B. zwar bei der Überformung die Außenkräfte der kleineren Gefüge
zunächst die Innenkräfte der größeren auf, aber zugleich entstehen auch

neue Gesamtkräfte, d. h. solche autonome Innenkräfte des größeren
Gefüges, die zugleich determinierende Außenbedingungen der kleineren
sind 123.

Die Determination der Elemente vom Gefüge her nennt Hartmann
dynamische Ganzheitsdetermination. Da das größere Gefüge das von ihm
umfaßte kleinere als seinen Teil einbegreift, handelt es sich hier um
Determination des Teils vom Ganzen her. Dynamische Ganzheitsdeter-

111 ArW 240. 112 Vgl. PN 467.
113 Vgl. PN 470. 114 PN 469 ; vgl. oben III, 1.
116 PN 467. 116 Vgl. PN 470.
117 PN 487. 118 Vgl. 486, 491.
1X9 Vgl. PN 477 f. 120 Vgl. oben III, 1.
121 Vgl. ArW 247, 451, PN 452, 487.
122 PN 4 7 8. 123 PN 488 f.



28 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

mination geht vom « Ganzen » als solchem zu den Gliedern, aus denen es

besteht124.

Die Elemente werden vom Ganzen her nicht nur irgendwie
nebensächlich bestimmt, sondern sie erhalten «ihre Hauptbestimmung, das

spezifische 'Gliedsein' selbst, erst vom Gefüge her »126. Denn ihr Gliedsein,

das « ihnen wesentlich » ist, wird durch den Bau des Gefüges
bestimmt 126. Darum sind die Elemente « das, was sie sind, nur als Glieder
eines Gefüges »127. Löst man ein Glied aus dem Gefüge heraus, so hört es

auf « zu sein, was es war » 128, d. h. es ist außerhalb des Gefüges gar nicht
mehr das, was es in ihm ist129. Es bleibt zwar selbst Gefüge, hört aber auf,
Element eines größeren Gefüges zu sein 13°. Die Elemente werden also

jeweils ebensosehr vom Gefüge her bestimmt, wie das Gefüge von den

Elementen her m.
Während in der Staffelung der Gefüge die Zentraldeterminationen

von innen nach außen gehen, gehen die Ganzheitsdeterminationen von
außen nach innen 132. Die Zentraldeterminationen überlagern einander
aufwärts von den kleineren Gefügen her, während die Ganzheitsdeterminationen

einander abwärts von den größeren Gefügen her durchdringen

133.

Ganzheitsdetermination im engeren Sinne setzt Zentraldetermination

voraus 134, wie die Ganzheit als Funktion des dynamischen
Gleichgewichtes im Innern das dynamische Zentrum voraussetzt135.

Mit der Ganzheit ist auch die Einheit des dynamischen Gefüges von
seinem selbständigen Inneren her bedingt 136. Die Ganzheit des
dynamischen Gefüges ist selbst « dynamisch getragene Einheit » 137.

8. Das Verhältnis von Einheit und Mannigfaltigkeit
und die Einheit des dynamischen Gefüges

Für Hartmann setzt die Einheit Mannigfaltigkeit und umgekehrt
die Mannigfaltigkeit Einheit voraus. Das wurde oben bereits kurz
gesagt 138.

124 PN 4 8 7. 125 PN 452.
126 ArW 2 4 7. 127 ArW 451.
128 ArW 3 3 0. 129 PN 452.
130 PN 478. 131 ArW 247.
>32 pN 486 f m PN 491 vgi PN 483> 4g8i
134 PN 487. 136 Vgl. PN 456, 469.
>38 PN 444( 510 137 PN 468.
138 Vgl. oben I, 1.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 29

Einheit im eigentlichen Sinne ist für Hartmann Zusammenfassung
einer Mannigfaltigkeit139, in der diese Mannigfaltigkeit « vereinheitlicht
und zum inneren Zusammenhalt gebracht wird » 14°. Jedes Glied dieser

Mannigfaltigkeit ist selbst wieder Einheit, die Mannigfaltigkeit niederer
Art zusammenfaßt141. Dieses Verhältnis ist dem gegenseitigen Verhältnis
von Element und Gefüge analog. Es ist ihm nicht nur analog, sondern
auf es selbst übertragbar : Ein Gefüge hat « den Charakter der Einheit »,

« die Elemente aber in ihrer Vielheit den einer Mannigfaltigkeit » I42. Im
Stufenbau ist jedes Element zugleich Einheit und Glied einer
Mannigfaltigkeit, d. h. Einheit der niederen Mannigfaltigkeit, die es als Gefüge
zusammenschließt, und Glied der vom größeren Gefüge zur Einheit
zusammengeschlossenen Mannigfaltigkeit. Die aufsteigende Reihe der
Gefüge ist so innerhalb des Stufenbaus der anorganischen Natur identisch
mit der in ihr aufsteigenden Reihe der Einheiten 143. Die Einheit ist neben
dem Gefüge « kaum ein selbständiges Problem » 144, denn jedes Gefüge
ist ja selbst Einheit mannigfaltiger Elemente 145.

Auf die oben beschriebene relationale und determinative Weise werden

die mannigfaltigen Elemente der dynamischen Gefüge « vereinheitlicht

und zum inneren Zusammenhalt gebracht » 146.

IV. Die Einheit des organischen Gefüges

1. Die Kategorien des organischen Gefüges

Die organischen Gefüge sind für Hartmann auch dynamische Gefüge.
Wie diese, sind sie räumliche, materielle Gebilde, die aus den Kleingefügen
alles Materiellen bestehen und deren Außenkräfte als Innenkräfte ihres

eigenen Aufbaus verwerten. Aber ihre eigene Struktur und ihre
Determination überschreiten das bloß Dynamische. Sie gehören einer höheren

iS9 ArW 250 f., 291 f.
140 ArW 292.
141 ArW 251, 289.
142 ArW 247 ; vgl. ArW 263.
143 Vgl. ArW 251, NWO 60.
144 ArW 293.
145 ArW 332.
no Vgl. ArW 292 ; vgl. oben III, 6, 7.



30 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Seinsschicht mit anderen Kategorien an l. Die Kategorien des anorganischen

Seins sind in dieser höheren Seinsschicht enthalten. Sie erscheinen

hier aber teilweise « wesentlich überformt » wieder. Mit der Reihe der hier
neu einsetzenden Kategorien verändert sich auch «das Gesicht der
alten » 2.

Von den neueinsetzenden Kategorien, die nach Hartmann « hier wie
überall dem Stande der Wissenschaft entnommen » werden müssen, zählt
er vier Gruppen auf : « Das organische Gefüge », « Das überindividuelle
Leben », « Die Phylogenese » und « Die organische Determination ». Die

Kategorien des organischen Gefüges, dessen Einheit hier untersucht werden

soll, sind : « 1. Das Individuum, 2. Der formbildende Prozeß, 3. Das

Widerspiel der Prozesse, 4. Form- und Prozeßgefüge, 5. Die Selbstregulation

»3.

Die Grundkategorie dieser ersten Kategoriengruppe ist das
organische Individuum. Die anderen Kategorien sind « Teilmomerte an ihm »,

in denen « die wichtigsten Wesenszüge des Individuums » zum Vorschein
kommen 4.

Der Frage nach der Einheit des organischen Gefüges widmet
Hartmann keine eigene Untersuchung. Aber er rechnet die Einheit zu jenen
von Schicht zu Schicht wiederkehrenden Fundamentalkategorieu, die
auch im organischen Gefüge « eine wesentliche Rolle » spielen 5. Ihre
Behandlung will Hartmann innerhalb seiner Untersuchung an solchen

Problempunkten zum Thema machen, « an denen ein besonderes onto-
logisches Gewicht dazu nötigt » 6.

2. Der Organismus als Individuum

Leben ist für Hartmann eine « Sonderform des Realseins » 7. Es ist
die « Seinsform »8, die « besondere Seinsart »9 des Organischen.

Der sichtbare Träger des Lebens ist das lebende Einzelwesen : das

organische Individuum. Nur es « ist 'Organismus' im ersten und eigentlichen

Sinne » 10.

1 PN 485 ; vgl. NWO 39 f., Kl. Sehr. I 80, Das Problem des geistigen Seins
PgS). Berlin 19492, 67.

2 PN 512. 3 PN 513 f.
4 PN 530. 6 PN 517 ; vgl. NWO 59.
6 PN 517. ' PN 518.
8 ArW 336. 9 PN 518.

10 PN 515.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 31

Individuen sind die verschiedenen Lebewesen in gleicher Weise, z. B.
die freilebende Zelle ebensosehr wie der vielzellige Organismus. Das sind
sie aber « nicht durch ihre 'Individualität', d. h. durch Einzigkeit und
Eigenart des Einzelwesens, sondern gerade durch ihre allgemeinen Züge :

die Individuen einer Art stehen qualitativ koordiniert da, ihre
Unterschiede sind demgegenüber sekundär ». Denn das Individuum ist für
Hartmann im Gegensatz zur « Individualität » eine « rein quantitative
Kategorie » u. Jedes Individuum repräsentiert eine Art, « die
Artcharaktere machen seine Wesensbestimmtheit aus ». « Es ist auch

Repräsentant einer Gattung, Familie, Ordnung, Klasse » 12. « Die Züge
höherer Allgemeinheit liegen ebenso in seinem Wesen wie die der speziellen

» 13.

Was Hartmann genau unter «Individuum» versteht, erklärt er
weiterhin folgendermaßen : « Jedes Individuum, auch das kleinste, ist
schon ein komplexes Ganzes, und zwar ein solches, das sich 'nicht teilen
läßt' - das besagt das Wort 'Individuum' -, nicht Wenigstens ohne daß
sein spezifischer Charakter verloren ginge. Es läßt sich zwar leicht
gewaltsam teilen ; aber damit zerstört man es, und auch die Teile zerstört

man, denn außerhalb des Ganzen leben sie nicht fort. Oder aber sie

ergänzen sich selbständig zu neuen Ganzheiten, die dann als ungeteilte
Individuen fortleben. Das in diesem - und nur in diesem - Sinne Unteilbare

ist das organische Individuum »14.

3. Das Individuum als lebendiges Gefüge

Die Art der Unteilbarkeit des Individuums beruht für Hartmann
« schon auf dem Charakter des Gefüges » 15. Was in einem weiteren Sinne

vom Gefüge im allgemeinen gilt : daß ein aus dem Gefüge herausgelöstes
Glied aufhört « zu sein, was es war »16, das gilt in besonderer Weise vom
Individuum, das « nicht nur Gefüge, sondern auch 'organisches Gefüge' »

ist. Ein « Glied » eines organischen Gefüges ist « von vornherein das, was
es ist, durch seine Stellung im Ganzen des Gefüges ; herausgerissen aus

11 PN 515 ; vgl. ArW 368 ff.
12 Die Termini Art und Gattung sind hier - wie sich aus dem Zusammenhang

ergibt - mehr im biologischen Sinne zu verstehen.
13 PN 515.
14 PN 515.
16 PN 515.
16 ArW 330 ; vgl. ArW 247, 451, PN 452, 478, 515 f.



32 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

ihm ist es etwas ganz anderes ». Seine Lebendigkeit, die ihm nur im Ver-
bande des Ganzen zukommt, geht ihm in seiner Isolierung verloren. Es

sinkt zum anorganischen Gebilde herab 17.

Lebendigkeit als solche ist etwas tief Rätselhaftes. Aber eines liegt
für Hartmann offen zutage : « daß sie Prozeßform hat, ein Ablauf mit
innerer Periodizität, Anfang und Ende ist »ls. Leben ist für ihn « nicht
etwas, was zu der organischen Form von außen als ein ihr fremdes Prinzip
hinzukäme - weder als 'Entelechie' nach aristotelischer Art noch als

'Vitalseele' »19. Es ist « keineswegs die Wunderwirkung eines mysteriösen

'Lebensprinzips' » 20. Das Leben des Organismus ist « das Ineinandergreifen

der organischen Teilprozesse »21. Der Lebensprozeß besteht im
Widerspiel eines aufbauenden und eines abbauenden Prozesses 22, ja,
das Leben selbst « besteht wesentlich in ihm »23. Der aufbauende «

formbildende » Prozeß spielt dabei « eine führende und den gesamten Lebensprozeß

besonders charakterisierende Rolle » 24.

Die organische Form - d. h. die dinglich-räumliche Gestalt des
organischen Gefüges 25 - setzt sich materiell aus Bausteinen der anorganischen

Natur zusammen, aus den Kleingefügen der niederen Seinsstufe 26.

Das Verhältnis von Stoff und Form, das die Stufung der Gefüge betrifft,
ist am Organismus nichts grundsätzlich Neues. Ihm liegt das der ganzen
Natur gemeinsame Schema des Ineinandersteckens nach Größenordnungen

zugrunde 27. Aber die besondere Art « 'wie' sich die organische Form
dem anorganischen 'Stoff' überordnet, ist freilich ein Novum des organischen

Gefüges als solchem ». Im Gegensatz zum anorganischen dynamischen

Gefüge ist in der lebenden Form « der Stoff ein ständig wechselnder
Bestand von Elementen ». Er steht im andauernden Fluß und « die
organische Form selbst hält diesen Fluß in Gang ». Im Organismus wird dem
Verhältnis von Stoff und Form das Verhältnis von Form und Prozeß
übergeordnet. In der Korrelation von Form und Prozeß hat die Form « das

Prius der Gegebenheit ». Das « ontische Prius » aber hat der Prozeß. Das
hat er nicht nur, weil « das eigentliche 'Leben' als solches Prozeßform
hat » 2S, sondern mehr noch, weil die eigentliche Form erst im Prozeß

17 PN 516.
19 PN 517.
21 PN 515.
23 PN 538.
25 Vgl. PN 516.
27 PN 531 ; vgl.
28 PN 531 f.

18 ArW 336.
20 PN 518.
22 ArW 337.
24 PN 530.
26 PN 485, 531.

1 337, NWO 55.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 33

entsteht, von ihm gebildet und in seinem Fortlauf erhalten wird 29. Wir
kennen sie « überhaupt nicht anders als im Werden »30.

Bei den Formbildungsvorgängen handelt es sich um « ein eigenartiges

Wechselverhältnis von organischem Prozeß und organischer Form » 31

in der jeweils das eine « Funktion des anderen » und die « Wechselbedingtheit

» eine vollständige ist 32.

Im Gegensatz zu den aufbauenden Prozessen im Bereich des

anorganischen - z. B. der Entstehung chemischer Verbindungen - ist der

organische Prozeß der « selbsttätig aufbauende, und zwar der die
bestimmte Form aufbauende Prozeß » 33. Dabei handelt es sich nicht um
einen einmaligen Aufbau, « sondern um ständigen Wiederaufbau », um
ein «ununterbrochenes Bauen, das nicht abreißt, solange das Individuum

lebt » 34. Dadurch entsteht das Widerspiel der Prozesse, in dem

für Hartmann das Leben « wesentlich » besteht. Die lebende Form ist -
vermöge des morphogenetischen Prozesses - die « ununterbrochen
zerfallende und ebenso ununterbrochen sich wiederbildende Form » 35.

Der Lebensprozeß besteht - physisch betrachtet - im Stoffwechsel.
Aber die bloße Aufnahme und Ausscheidung ist nur das Äußere in diesem
Prozeß 36. Was in ihm wirklich geschieht, ist das Widerspiel von
Assimilation und Dissimilation. Die Assimilation formt aus den niederen
Gefügen Gebilde höherer Ordnung. Ihr Wirken ist ein Heraufformen des

Aufgenommenen « zu der eigenen organischen Struktur des assimilierenden

Körpers » 37. Die Dissimilation ist dagegen u. a. « Rückbildung des

organisch hochüberformten Stoffes in die elementarere Form » 38.

Die Lebendigkeit als solche ist für Hartmann das « organische 'Werden'

» und der Prozeß des Lebens muß für ihn « als das eigentliche Grundwesen

des Organischen selbst verstanden werden, an dem alle Form,
Organisation und alle Stufen des organischen Gefüges bloße Bestimmungen

sind » 39.

Durch seine Lebendigkeit unterscheidet sich das Individuum als

organisches Gefüge vom anorganischen dynamischen Gefüge. Lebendigkeit

ist « das Merkmal der höheren Seinsschicht » 40.

29 PN 532 f. ; vgl. PN 518. 30 PN 534.
31 PN 535. 32 PN 537.
33 PN 5 3 4 34 PN 538 ; vgl. PN 539.
36 PN 5 3 8 36 PN 539 f.
37 PN 540 ; vgl. PgS 67, ArW 287, 484, PN 303, NWO 55.
38 PN 540.
39 PN 677.
40 PN 516.

3



34 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

4. Das lebende Gefüge, eine Einheit von Form- und Prozeßgefüge

Während die Einheit des anorganischen Gefüges neben dem kate-
gorialen Charakter des Gefüges für Hartmann « kein selbständiges
Problem » ausmachte, ändert sich das auf der Höhe des Lebendigen 41. Die
Einheit des Lebewesens muß sich z. B. ständig gegen den dauernden
Wechsel seiner Aufbauelemente durchsetzen 42. Die Einheit nimmt hier
etwas von der Eigenart der höheren Schicht an 43.

Das organische Gefüge ist für Hartmann auf zweifache Weise eine

geschlossene Einheit : Es ist durchgegliedertes System der Formen, in
dem die Teile Organe sind, und zugleich « durchgegliedertes System der

ineinandergreifenden Prozesse » 44.

Schon das Gefüge der anorganischen Weif ist zugleich Gefüge der
Formen und Gefüge der Prozesse. Aber das Verhältnis von Formgefüge
und Prozeßgefüge ist im Organismus ein anderes 45. Im organischen
Gefüge ist das Verhältnis von Form und Prozeß « ganz und gar ein
innerliches. Selbsttätigkeit der Formen und formbildende Tendenz der
Prozesse decken sich. Darum ist es im organischen Gefüge nicht möglich,
Form und Prozeß zu trennen. Die Kategorien Form und Prozeß gehen
hier eine Einheit ein, die sie unterhalb des Organischen nirgends zeigen ».

Form und Prozeß sind zwar für Hartmann etwas « kategorial Verschiedenes

», aber « ihre Gefüge fließen derartig ineinander über, daß sie nicht
mehr voneinander zu trennen sind » 46. Form und Prozeß sind im
organischen Gefüge so aufeinander abgestimmt, « daß sie sich gegenseitig
erhalten und damit zugleich das Ganze des lebenden Individuums
erhalten » 47.

Die auf zweifache Weise bestehende « geschlossene Einheit » 48 des

organischen Gefüges, d. h. die Einheit des Formgefüges und die Einheit
des Prozeßgefüges, wird bei Hartmann zu einer « ontischen Einheit ». Die
ontische Einheit des organischen Gefüges besteht für ihn darin, daß das

Gefüge der organischen Prozesse das Gefüge der Formen trägt und
zugleich « von der Aktivität der zum Formensystem vereinigten Teilformen
in Gang und Gleichgewicht gehalten » wird 49.

41 Vgl. ArW 293,
42 Vgl. ArW 293.
44 PN 517.
46 PN 544.
48 PN 517.

501, NWO 54.
43 Vgl. NWO 59.
45 PN 543.
47 PN 545.
49 PN 545.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 35

5. Die Erhaltung des Individuums
und die Einheit seines Lebensprozesses

Die Erhaltung des organischen Individuums beruht für Hartmann
« nicht auf Subsistenz, sondern auf Konsistenz », denn es handelt sich
nicht um passive Erhaltung 50. Daß seine Erhaltung auf Konsistenz
beruht, gilt für das organische Gefüge noch mehr als für das anorganische
Gefüge 51. Die Stabilität der Form der anorganischen Gefüge beruht auf
dem dynamischen Gleichgewicht der Kräfte 52. Die Erhaltung der
organischen Gefüge beruht aber nicht einfach auf dynamischen Gleichgewichten,

sondern auf dem Stabilbleiben von spezifisch organischen
Gleichgewichten 58, so auf dem Gleichgewicht der aufbauenden und abbauenden

Prozesse, auf dem hochkomplexen Gleichgewicht der mannigfach
ineinandergreifenden Teilprozesse 54.

Überall, wo Prozesse im Widerspiel stehen, spielt das Gleichgewicht
« die Rolle des zusammenhaltenden Momentes der Gebilde »56. Während
das dynamische Gleichgewicht sich nur « automatisch» reguliert, ist beim
organischen Gleichgewicht « die regulierende Instanz eine aktive » 56.

Darum kann sich z. B. die organische Form durch « selbsttätige Wiederbildung

» des Verbrauchten erhalten 67.

Das Individuum ist ein einheitlich geschlossenes Gebilde. Seine

Erhaltung wird für Hartmann jedoch nicht in erster Linie durch seine Form
bestimmt. Denn seine Form selbst unterliegt im Laufe des Lebensprozesses

mancher Veränderung, z. B. im Wachstum 68. Manche Individuen
machen einen Gestaltwandel durch, der bis zum Unkenntlichwerden
ihrer Identität geht und ihre « Einheit und Ganzheit zeitlich zu zerreißen

scheint ». Und doch bleibt dabei jedes « in aller Selbstverständlichkeit
dasselbe Individuum ». Es stellt sich darum für Hartmann die Frage,
« wie sich die Einheit dennoch herstellt » 69. Da er sich auf die Form als

80 PN 548 ; vgl. PN 538, 676 f.
61 Vgl. oben III, 5.
82 Vgl. oben III, 1.
63 Vgl. PN 513, 669.
64 ArW 337.
66 PN 551.
68 PN 551 ; vgl. PN 303.
« PN 536, 543 ; vgl. PN 538, 541, 548 f.
88 PN 521 f., 549, 558 f.
68 PN 521.



36 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

das sich Erhaltende hier nicht berufen kann, kann für ihn «die Einheit
nur im Prozeß liegen ». Wie ist das aber möglich Der Prozeß ist doch

gerade « das Moment des Wandels und der Nichtidentität, das Anderswerden

und das Nichtbeisammensein ». Zur Lösung dieses Problems
kommt Hartmann « ein neues kategoriales Moment am Wesen des

organischen Prozesses » zu Hilfe : « die geschlossene zeitliche Ganzheit des

zwischen Anfang und Ende sich selbst begrenzenden und sich in sich

gliedernden Prozesses selbst ». Es handelt sich dabei für Hartmann um
eine « besondere Form der Einheit »60. Das « Sein des Individuums » ist
nämlich für ihn « in die Mannigfaltigkeit seiner formverschiedenen
zeitlichen Stadien auseinandergezogen ». Seine « zeitliche Ganzheit » besteht
« in der Gesamtfolge aller dieser Stadien »61. So ist die « Einheit des in
die zeitliche Mannigfaltigkeit der Lebensstadien auseinandergezogenen
Individuums » - « die Einheit seines Lebensprozesses, nicht aber die

Identität der Form »62.

6. Das « ontische Prius » des Prozesses

und die Einheit des organischen Gefüges

Der organischen Form kommt - wie schon gesagt63 - bei Hartmann
nur das « Prius der Gegebenheit » zu, während der Prozeß das « ontische
Prius » hat. Daher wird es verständlich, daß für ihn die Einheit des Indi-
viduume in erster Linie die Einheit seines Lebensprozesses ist.

Wie auch bereits gesagt wurde 6 t, ist das organische Gefüge für
Hartmann in zweifacher Weise eine geschlossene Einheit : die Einheit seiner

Form und die Einheit der ineinandergreifenden Prozesse 6S. Der Organismus

ist ein « in sich einheitliches Gebilde »88 und das Gefüge der Prozesse

läuft « in der Einheit eines Organismus » ab 87. Aber die Form dieses in
sich einheitlichen Gebildes ändert sich selbst im Laufe der in ihm
ablaufenden Prozesse 88 und der Organismus ist « zu keiner Zeit als Ganzes

beisammen »89.

Die Einheit des Individuums besteht darum für Hartmann in der
Einheit seines Lebensprozesses, der in der zeitlichen Mannigfaltigkeit
seiner Lebensstadien abläuft70. Wenn auch für Hartmann die Einheit

60 PN 522. 81 PN 558 ; vgl. PN 521.
82 PN 549 ; vgl. PN 5 2 3 83 Vgl. oben IV, 3.
81 Vgl. oben IV, 4. 85 Vgl. PN 517.
88 PN 521. 87 PN 546.
88 Vgl. PN 5 4 9 89 PN 521.
70 Vgl. PN 549.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 37

des Formgefüges und die Einheit des Prozeßgefüges eine « ontische Einheit

» bilden 71, so behält doch für ihn die Einheit des Prozeßgefüges das

« ontische Prius » 72. Der Prozeß des Lebens muß ja für Hartmann « als

das eigentliche Grundwesen des Organischen verstanden werden » - und
zwar in der Weise, daß an ihm « alle Form, Organisation und alle Stufen
des organischen Gefüges bloße Bestimmungen sind » 7S.

Hartmann macht gar keinen klaren Unterschied zwischen dem
Individuum und seinem Lebensprozeß. Für ihn ist das « lebende Individuum »

gleichbedeutend mit « individuellem Leben ». Das Leben « besteht wesentlich

» im « Widerspiel des aufbauenden und abbauenden Prozesses » 74.

Das lebende Individuum besteht demnach wesentlich im Widerspiel
seines aufbauenden und abbauenden Prozesses, d. h. in seinem
individuellen Lebensprozeß. Wenn so für Hartmann das Individuum identisch
ist mit seinem Lebensprozeß, so folgt daraus auch, daß seine Einheit
identisch ist mit der Einheit seines Lebensprozesses.

V. Die Einheit des Menschen

1. Die Tatsache der Einheit von Leib und Seele

Das Verhältnis von Leib und Seele ist für Hartmann ein reales
Seinsverhältnis L Wiederholt geht aus seinen Darstellungen hervor,
daß für ihn Leib und Seele eine Einheit bilden 2.

Die Einheit von Leib und Seele verteidigt Hartmann da, wo er
sich gegen den psychophysischen Parallelismus richtet, der - wie er

sagt - den Phänomenen nicht gerecht werde und dem natürlichen
Ichgefühl des Menschen « als einem unmittelbaren Einheitsgefühl »

widerspreche. Wir kennen «in unserem Ichbewußtsein weder die Seele ohne
den Leib, noch den Leib ohne die Seele ». Es braucht für Hartmann
keineswegs erst erschlossen zu werden, « daß die Einheit von Leib und
Seele im Wesen des Menschen vorliegt ». Diese Einheit ist « als Phänomen

71 Vgl. PN 545 ; vgl. oben, XV 4.
72 Vgl. PN 532.
73 PN 677 ; vgl. oben IV, 3.
74 PN 538.

1 Kl. Sehr. I 22.
2 OME 253, 389 ff. ; PN 361, NWO 31, 38, 85, 97, Kl. Sehr. I 22, 200.



38 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

gegeben »3. Hartmann weist auf eine Reihe von Abhängigkeiten
zwischen physischen und psychischen Prozessen hin, z. B. daß spezifische
NervenVorgänge Bedingungen spezifischer Bewußtseinsvorgänge sind
und umgekehrt, daß geistige Tätigkeit nervöse Energie verbraucht
und sie auch wiederum anregt, daß der Wille Muskelenergie auslöst
etc. Er sieht aber auch, « daß Körpervorgänge das Wesen eines
seelischen Vorganges nicht erklären können, wie greifbar auch die Abhängigkeit

sein mag - sowenig als der seelische Vorgang das Wesen des

Körpervorganges verständlich machen kann »4. Damit wird die bestehende

im Phänomen gegebene Einheit nicht aufgehoben. Doch die Tatsache
der Einheit des psychophysischen Wesens ist für Hartmann - wenn
auch nicht der Sache nach, so doch für unser Erkennen - eine « durchaus

metaphysische 5 und irrationale Tatsache »6. Die psychophysische Einheit

des Menschen ist « weder physiologisch noch psychologisch zu
erfassen », aber sie ist auch « ontologisch nicht zu leugnen »7.

2. Die im Menschen vereinigten vier Seinsschichten

In der Einheit des Menschen ist für Hartmann nicht nur die Einheit

von Leib und Seele maßgebend. Im Menschen stehen für ihn nicht
Leib und Seele allein im Gegensatz. Nach Hartmann ist « der Aufbau
des Menschenwesens mehrschichtig »8. Eine « unräumliche Innenwelt,
greifbar in der Inhaltsfülle und Aktmannigfaltigkeit des Bewußtseins,
ist der räumlichen Außenwelt entgegengesetzt »8. Diese beiden
Seinsbereiche teilen sich weiter auf. Sie zerfallen beide in je zwei weitere
Schichten. Die räumliche Außenwelt, zu der der Leib gehört, enthält
zwei Seinsschichten : die der Dinge und des physischen Prozesses einerseits

und die des Lebendigen andererseits. Die unräumliche Innenwelt
birgt für Hartmann in sich « einen Schichtengegensatz » - der freilich
nicht so leicht zu fassen und tatsächlich erst spät erfaßt worden sei -,
« den des Seelischen und des Geistigen »10. Im Menschen sind für Hart-

3 GME 389 ; vgl. PN 361, NWO 38.
1 GME 390.
s Vgl. unten VII, 5.
6 GME 390 ; vgl. GME 253, 391.
7 GME 391.
8 NWO 93.
9 NWO 36.
10 Vgl. NWO 37.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 39

mann alle vier Seinsschichten enthalten : Materie, Leben, Seele und
Geist u. Man kann « das Wesen des Menschen nur fassen, wenn man es

als das Ganze des Schichtengefüges faßt, das sich in ihm vereinigt » 12.

Der Mensch ist für Hartmann « ein von unten auf geschichtetes
Wesen »13. Er ist dinglich-materiell und teilt seine Körperhaftigkeit mit
der unbelebten Natur 14. Darum kann man von ihm sagen, « daß
Räumlichkeit und Substanz 15 seine Kategorien sind » 16. Der Mensch ist auch

Organismus und teilt als solcher das organische Leben mit dem Tier
und der Pflanze 17. Er ist außerdem ein seelisches und ein geistiges
Wesen 18.

Die materielle und die organische Seinsschicht im allgemeinen und
das Verhältnis der beiden zueinander innerhalb des organischen Seins

wurden oben bereits ausführlich behandelt. Was Hartmann vom Organischen

sagte, gilt auch für den Menschen, soweit er Organismus ist. Zu
beschreiben ist im Folgenden zunächst das seelische Sein des Menschen

und das entsprechende Verhältnis zu seinem organischen Sein. Dabei
wird sich zeigen, wie Hartmann die « weder physiologisch noch psychologisch

» erfaßbare, aber doch « ontologisch » nicht zu leugnende psy-
chophysische Einheit « ontologisch » zu erklären versucht19.

3. Das Verhältnis der seelischen Schicht

zur organischen Schicht im Menschen

Der Organismus ist ein räumlich-körperhaftes Gebilde. Er geht
zwar - wie Hartmann sagt - im Materiellen und seiner Gesetzlichkeit
nicht auf, aber er enthält doch beides in sich. Er ist « mehr als das alles,
aber er streift es nicht ab, läßt es nicht hinter sich »20. Er assimiliert es,

« überformt » es, formt es herauf « zu der eigenen organischen Struktur

» 21 und « bildet daraus wie aus Elementen etwas Höheres » 22.

» Vgl. NWO 39 f.
12 NWO 97.
13 ArW 497 ; NWO 84.
14 NWO 39, 84 f. ; vgl. ArW 496.
16 D. h. Substanz im hartmannschen Sinne.
16 NWO 84.
17 Vgl. ArW 306, 496 ; NWO 39, 84 f.
18 Vgl. ArW 306 ; NWO 39.
19 Vgl. oben V, 1.
20 PgS 67.
21 PN 540 ; vgl. ArW 287, 484, PN 303, NWO 55, PgS 67.
22 PgS 67.



40 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Geht diese Überformung bzw. Heraufformung nun auch weiter
aufwärts Wird nach Hartmann das organische Sein in der folgenden
nächsthöheren Schicht vom seelischen Sein auch wieder überformt Von
der Beantwortung dieser Frage hängt es ab, wie die für Hartmann onto-
logisch nicht zu leugnende Einheit von Leib und Seele beschaffen ist.

Während das organische Gefüge Gefüge der anorganischen Welt :

Atome und Moleküle, in sich aufnimmt und in seine eigene organische
Form einbezieht23, nimmt für Hartmann « das Gefüge der Akte und
Inhalte, welche das Seelenleben ausmachen, die räumlichen Formen,
und Prozesse des Organismus nicht in sich auf » 24. Das Seelische
enthält das organische Sein nicht in sich. « Organe sind nicht seine Elemente,
auch nicht im äußerlichsten Sinne » 25. Auch die physiologischen
Prozesse sind in keiner Weise Elemente der seelischen Vorgänge 26.

Im Stufenreich der realen Welt liegt für Hartmann «zwischen der
Schicht des Organischen und der des Seelischen ein Schnitt »27, eine
« Grenzscheide » 28 und « diese psychophysische Grenzscheide » geht
« mitten durch das Menschenwesen hindurch »29. Die seelischen Akte
sind zwar noch zeitlich und prozeßhaft und gleichen darin den organischen

und atomaren Vorgängen 30. Doch an dieser Grenzscheide bricht
die Wiederkehr und weitere Überformung vieler Kategorien der unteren
Seinsschichten ab, so die der Körperhaftigkeit und Räumlichkeit und
alles, was untrennbar damit zusammenhängt 31. Die Mannigfaltigkeit
des seelischen Seins gehört nicht mehr der räumlichen Welt an. Die
psychische Innenwelt, die Akte und Inhalte des Bewußtseins, sind im
Gegensatz zum organischen und anorganischen Sein unräumlich und
immateriell 32. Das seelische Sein ist « keine Überformung des Organischen,

es ist vielmehr etwas toto genere anderes. Es hat die Eigenart des

organischen Seins und seiner Formung hinter sich gelassen, abgestreift »3S.

23 ArW 287.
21 ArW 287 ; vgl. ArW 494.
25 PgS 67.
26 ArW 542 ; vgl. NWO 63.
27 PgS 69.
28 ArW 484, 497 ; NWO 55, 64.
29 ArW 497.
30 Kl. Sehr. I 80.
31 PgS 68 ; vgl. ArW 483 f., 515.
32 Vgl. ArW 287, 349, 483 f., PgS 68, PN 362.
33 PgS 67 ; vgl. NWO 55 f., 63.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 41

Das bedeutet aber nicht, daß das Seelenleben für Hartmann völlig
unabhängig sei vom organischen Sein. Das ist es durchaus nicht. Das
seelische Sein ist vielmehr vom organischen Sein getragen. Das organische

Sein liegt dem seelischen Leben « als tragendes Fundament
zugrunde » 34. Nach Hartmann kennen wir « nirgends in der Welt ein
freischwebendes Seelenleben ohne tragenden Organismus, an den es

gebunden wäre » 35.

Hartmann macht die gleichen Aussagen vom Bewußtsein. Er sagt
zwar, das Seelenleben sei nicht völlig identisch mit dem Bewußtsein,
doch gelte « für seinen ganzen Umfang, soweit nur immer geeignete
Methoden es bewußt zu machen vermögen, durchaus dasselbe »36.

Wiederholt erklärt Hartmann, es gäbe kein «schwebendes Bewußtsein

» 37. Bewußtsein kommt nach ihm « nur an ein leiblich-organisches
Wesen gebunden » vor 3S. Wir kennen es nur als « getragen » von einem
lebendigen Organismus 39. Es kann nur auf dem es tragenden Organismus

« aufruhend » bestehen 40.

Weil seelisches Leben und Bewußtsein an räumlich-körperhafte
Vorbedingungen gebunden sind, so sind sie deswegen doch selbst nicht
räumlich-körperhaft. Wohl besteht hier für Hartmann eine «Bedingtheit

des Unräumlichen durch das Räumliche » 41. Das Seelenleben ist
für ihn derartig abhängig vom Organismus, daß beim Tode des Leibes
auch das Bewußtsein erlischt42.

Dennoch handelt es sich beim seelischen Sein um « eine 'über' dem

organischen Gefüge sich erhebende Seinsregion », die nicht in der Weise

von ihm abhängig ist wie das organische Gefüge von den Gefügen der
anorganischen Welt. Das Seelenleben macht ja z. B. die organischen
Prozesse nicht zu seinen Bausteinen. Zwar wird es von ihnen getragen
und beeinflußt, aber «sie selbst bleiben unterhalb seiner zurück». Das
Seelenleben baut sich nicht « aus » dem organischen Sein auf wie aus
einer Materie. Es « ruht nur 'auf' ihm wie auf einer Seinsbasis ». Das
Seelenleben ist darum für Hartmann « keine Überformung des leibli-

34 PN 548 ; vgl. PgS 60, NWO 63, 70 f.
36 Kl. Sehr. I 80 ; vgl. ArW 496.
38 ArW 542.
37 ArW 513 ; vgl. NWO 73, Kat. Ges. 244 f.
38 ArW 484.
33 Vgl. ArW 515, Kat. Ges. 245.
40 NWO 73.
41 ArW 484.
42 NWO 71.



42 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

chen Lebens » 4S. Er nennt das Verhältnis des Seelischen zum Organischen

im Gegensatz zur «Überformung» ein «Überbauungsverhältnis »44.

4. Das Verhältnis des geistigen Seins des Menschen

zu seinem seelischen Sein

Der Mensch ist für Härtmann « ohne Zweifel » ein geistiges Wesen.
Das ist auch nach ihm der Vorrang des Menschen vor anderen
Lebewesen 45.

Das geistige Sein bildet für Hartmann eine eigene Schicht oberhalb

des seelischen Seins, « eine besondere Seinssphäre über der des

Seelenlebens »46. Es steht zum seelischen Sein - wie dieses zum organischen

- nicht im Überformungs-, «sondern im Uberbauungsverhält-
nis »47.

Das geistige Sein ist vom seelischen Sein « getragen »48. Mittelbar
beruht es auch auf dem organischen und materiellen Sein 49. Es ist
« abhängig von der ganzen Stufenleiter niederer Schichten »50. Wie es

für Hartmann kein schwebendes Bewußtsein gibt, so gibt es für ihn auch
keinen « schwebenden Geist » 51. Der Geist kann « nicht freischwebend,
sondern nur aufruhend bestehen » 52. « Aller Geist, den wir kennen, ist
'aufruhender Geist' »53.

Nicolai Hartmann unterscheidet « drei Seinsformen des Geistes » :

den personalen, den objektiven und den objektivierten Geist (die von
ihm ausführlich in « Das Problem des geistigen Seins » behandelt werden).
Damit meint Hartmann aber « nicht dreierlei Geist nebeneinander oder

gar unabhängig voneinander »54. Die drei Seinsformen stehen « durchaus

koordiniert da » 56 und gehören « als untrennbare und konkrete Einheit

einer und derselben ontischen Seinsschicht » an, die sie « in ihrer Ver-

13 NWO 63.
11 Vgl. PgS 67 f., ArW 287, 485 f., 494 f., 542, NWO 64, PN 354.
46 NWO 29.
48 GO 11.
47 PgS 70.
48 PgS 60.
49 ArW 524 f. ; vgl. NWO 29, 70 f., 73, 77.
5° NWO 70 ; vgl. ArW 514 f., 524.
81 PgS 60 ; ArW 513 ; Kat. Ges. 244 f. ; NWO 29.
62 NWO 73.
43 PgS 60.
64 PgS 72.
85 PgS 74.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 43

wobenheit recht eigentlich » ausmachen 56. Es gibt für Hartmann « nur
das eine, einheitliche geistige Sein »57. Der objektivierte Geist - den

wir, wie Hartmann z. B. sagt, « in den Produkten des geistigen Schaffens »

kennen - und der objektive Geist sind überpersonal und überindividuell.
Der personale Geist dagegen ist Einzelgeist 58.

Nur der personale Geist und der objektive Geist sind für Hartmann
«realer Geist»59. Der objektive Geist ist «Gemeingeist»60, z.B.
« der Geist eines lebenden Volkes, oder auch einer Völkergruppe » 61.

Er ist zwar nicht als Summe oder als das Ganze der geistigen Individuen
zu verstehen, hat « nicht die Form des Kollektivums » 82. Doch ist er
« der Beschränktheit auf das Individuum überhoben »63 und in diesem
Sinne überpersonal und überindividuell 64. Der objektive Geist lebt in
vielen, wird tradiert, übernommen, zu eigen gemacht, weitergegeben
etc. 65. Er ist geschichtlich realer Geist, der « sein Entstehen und
Vergehen, seine Entwicklung seine Blüte und seinen Niedergang hat » 66.

Real ist er aber « nur, wo es reale Menschen gibt, deren geistiges Leben

er ausmacht » 67.

Im menschlichen Individuum tritt das geistige Sein als personaler
Geist auf 88. Personalität ist für Hartmann « der eigentliche Kernpunkt,
der kategoriale Grundcharakter des geistigen Individuums » 89. Als
« Person » pflegen wir den inneren Pol und die Einheit der « Fülle und
Mannigfaltigkeit der Akt- und Lebensbeziehungen » des geistigen Einzelwesens

zu bezeichnen 70. Die Person geht « in ihren Akten nicht auf, sie

ist nicht gleich ihrer Summe » 71. Sie ist « Vollzieher von Akten » 72 ;

sie ist das Erfahrende, Wollende, Handelnde 73. Doch « die Ganzheit
der Person » schließt « die Mannigfaltigkeit der Akte » ein 74.

Für Hartmann ist nur der Mensch Person 75. Die menschlichen
Individuen haben « ihr geistiges Sein nicht einfach aus sich heraus » 78.

Der objektive Geist bietet ihnen die « gemeinsame Inhaltssphäre »

56 PgS 75. 57 PgS 72 f.
58 PgS 72. 59 PgS 72.
60 Vgl. PgS 191. 61 PgS 76.
62 PgS 191. 63 PgS 258.
64 Vgl. PgS 72, ArW 514. 65 PgS 258.
66 ArW 514 f. 67 ArW 515.
68 Vgl. ArW 496. 69 PgS 128.
70 PgS 125. 71 PgS 140.
72 Ethik 234. 73 PgS 140 ; vgl. PgS 125.
74 PgS 140. 75 PgS 310.
76 PgS 70 ; vgl. GO 11. 77 ArW 525 f.



44 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Sie stehen « von vornherein in einem Geistniveau, in das sie
hineinwachsen und in dessen inhaltlichem Reichtum sie verwurzelt sind »78.

Das Hineinwachsen in den gemeinsamen Geist, das Übernehmen und
Verarbeiten, muß von jedem menschlichen Individuum « immer wieder

neu geleistet werden »79. Das geistige Leben ist « niemals Sache des

Einzelnen, wie sehr der Einzelne auch als Person ein geschlossenes und
einzigartiges Wesen sein mag »80. Ein geistiges Individuum, das « für
sich neben dem objektiven Geist bestünde », gibt es für Hartmann
nicht 81.

Es gibt für ihn aber auch keinen objektiven Geist, « der für sich
neben den Individuen » besteht82. Alles Geistesleben ist « vom Bewußtsein

seelischer Individuen getragen »83. Der gemeinsame Geist besteht

nur in den Individuen und ist « dem Sein nach abhängig von ihnen »84.

Die Geistigkeit des einzelnen Menschen besteht für Hartmann nicht
nur in seiner Teilhabe am objektiven Geist. Die Einzelperson iet « wohl
Geist, aber subjektiver Geist »85 mit einer seelisch-personalen Innenwelt

86. Sofern sie aber « als geistiges Wesen mitbedingt ist durch den

objektiven Geist, so ist auch ihre charanteristische Seinsweise den

Kategorien des Seelischen enthoben 87. Das geistige Sein des Menschen
besteht nicht in seelischen Akten 88. Die seelischen Akte « gehen in den

objektiven Gehalt von Sprache, Wissen, Recht, Kunst nicht mit ein »89,

aber « der Vollzugscharakter des Aktes erhält sich » im personalen
Geiste 90. Wie es möglich ist, daß sich dieser « Vollzugscharakter » im
personalen Geiste erhält - obwohl für Hartmann das seelische Sein vom
geistigen Sein nicht «überformt», sondern nur «überbaut» wird -, darauf

geht Hartmann nicht näher ein. Er erklärt auch nicht, wie es z. B.

bei einer bloßen « Überbauung » des seelischen durch das geistige Sein

ein geistloses und ein geistiges Bewußtsein geben kann 91. Einerseits
schreibt er das Bewußtsein der Seinsschicht des Seelischen zu 93. Auch
dort wo er erklärt : das Bewußtsein behaupte « seine Einheit nur inner-

'8 PgS 70 ; vgl. GO 11, ArW 525 f., PN 306 f.
79 ArW 525 f. ; vgl. PN 306 f.
80 GO 11.
81 PgS 75 ; vgl. PgS 78.
82 PgS 75 ; vgl. PgS 78, ArW 514 f., PN 306.
83 Kl. Sehr. I 80. 84 PN 306.
86 PgS 310. 86 Vgl. ArW 348 f.
87 PgS 70 88 Vgl. ArW 543.
89 ArW 287. 90 Vgl. ArW 543.
91 Vgl. PgS 122. 92 Vgl. oben V, 3.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 45

halb des Menschenlebens », es entstehe in jedem von neuem und gehe in
ihm wieder zugrunde, steht für Hartmann das geistige Sein « eine Stufe
höher » als das Bewußtsein93. Andererseits spricht Hartmann aber

auch von geistigem Bewußtsein 94. Im Menschen sind für ihn « dauernd

geistloses und geistiges Bewußtsein beisammen » 96.

Das Bewußtsein ist « eine in sich geschlossene Sphäre » 96. Durch
sein seelisches Innenleben und durch sein Bewußtsein ist das menschliche

Individuum « eine Welt für sich »97. Jeder Mensch hat sein
seelisches Sein, sein Seelenleben « unaufhebbar für sich » 9S. Es ist « unübertragbar

» Es mag nach außen bezogen und von außen bestimmt sein,

es selbst geht doch nicht in fremdes Seelenleben über 10°. Ein Mitleiden
oder ein Sichmitfreuen bleibt z. B. « ein zweites Leiden und ein zweites
Sichfreuen neben dem originalen » 101 In diesem Sinne ist es zu
verstehen, wenn Hartmann sagt, daß « das seelische Leben die Individuen
trennt »102. Vom Bewußtsein macht er wiederholt die gleiche Aussage :

« das Bewußtsein trennt » die Menschen 103, « das Bewußtsein isoliert »1(H'

Dabei stellt Hartmann dem Bewußtsein das geistige Sein als das die
Menschen verbindende Sein gegenüber. Im geistigen Austausch und in
der Gemeinschaft des geistigen Gutes wird « die Isolierung überbrückt »105.

So kann z. B. den Gedanken, den jemand hat, ein anderer « als dasselbe

denken, wenn er ihn erfaßt : es ist zwar ein zweiter Denkakt, Akt eines

anderen Bewußtseins, aber es ist derselbe Gedanke ». Der Gedanke ist
für Hartmann « von Hause aus objektiv. Er ist expansiv, er verbindet,
wo der Bewußtseinsvorgang isoliert ». Dasselbe ist es für Hartmann mit
den Willenszielen, Überzeugungen etc., die alle der « Sphäre des Geistes »

angehören 106. Immer wieder stellt Hartmann den Unterschied von
Geist und Bewußtsein gegenübei : das Bewußtsein trennt, isoliert die
Menschen. Der Geist verbindet sie 107.

93 ArW 306. 91 Vgl. PgS 48, 122.
98 PgS 122. 96 PgS 140.
97 Vgl. ArW 305.
«s NWO 64 f. ; vgl. PgS 71, 102, ArW 349.
99 PgS 71.

100 ArW 305.
101 PgS 71.
102 ArW 525.
103 PgS 140, 143 ; ArW 307 ; NWO 65.
101 PgS 71.
105 ArW 306 f.
106 PgS 71.
107 PgS 71, 140, 143 ; ArW 307 ; NWO 65.



46 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

5. Die Beharrung des Menschen und seine Einheit

Das seelische Innere des Menschen ist «nicht das Innere eines Ge-

füges, das man von seinen Elementen aus begreifen könnte » 108. « Die
Einheitstypen der höheren Gebilde » haben für Hartmann in noch
höherem Maße als die Gefüge « ihr Inneres 'in sich' » 109.

Die seelisch-personale Innenwelt des Menschen « ist mit dem 'Innenaspekt'

des Selbstbewußtseins begabt » n0. Dieses Selbstbewußtsein ist
« ein Grundphänomen des individuellen Geistes » m. Der begriffliche
Ausdruck für das von sich selbst zeugende Selbstbewußtsein der Person ist
das 'Ich' 112 « Das 'Ich' ist Wissen um sich » 113.

Solange der Mensch lebt, beharrt das Ich im Wechsel seiner

Vorstellungen n4. Es hat Konstanz im Wandel seiner Zustände 115. Diese -
durch die Lebensdauer des Individuums begrenzte - Erhaltung des Ich
liegt allem Seelenleben zugrunde 116.

« Das Ich ist nicht Substanz »117. Dem geistigen Sein liegt für
Hartmann nicht Substanz zugrunde 11S. Darum wird nach ihm niemand
« dieses in die Grenzen der Lebensdauer eingerahmte Beharren der Person

für Substantialität halten » 119.

Das Fortbestehen des Ich im Wechsel seiner Zustände und Inhalte
unterscheidet sich von den niederen Formen der Konstanz. Das Ich
beharrt weder durch Reproduktion noch durch Regulation eines

Gleichgewichtes 12°. Bei seiner Konstanz handelt es sich um « aktives
Festhalten an sich, ein Sich-Durchsetzen als Einheit gegen das eigene
Zerfließen im Erlebnisstrome »121. Dieses Festhalten an sich selbst schließt
die Person zur « Einheit und Ganzheit » zusammen 122. Bei der Identität
der Person handelt es sich «um ihr ganzes inneres und eigentliches
Sein »123 « im zeitlichen und inhaltlichen Auseinander ». Die Ganzheit
der Person besteht für Hartmann nicht in ihrer Komplexheit im Augenblick,

wenn man auch von einer Ganzheit der Person in ihrem
Gegenwärtigsein sprechen kann. Die Ganzheit der Person besteht in ihrem

108 ArW 349.
110 ArW 348.
112 PgS 128.
114 PN 277.
116 PN 304.
us Vgl. PgS 90.
120 PN 305 ; vgl. PgS 90.
122 PgS 132.

109 ArW 345 ; vgl. oben III, 1.
111 PgS 122.
113 PgS 121.
115 PN 305.
117 PN 305.
119 PN 280.
121 PN 305.
123 PgS 131.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 47

inneren Zusammenhang mit sich selbst « über das Auseinandergezogen-
sein in der Zeit hinweg ». Im vollen Sinne verstanden schließt die Ganzheit

der Person für Hartmann « das Gegenwärtigsein ihrer Vergangenheit

und die Gewähr für Künftiges ein ». Sie « ist in Wahrheit erst die

Synthese dessen, was in ihr niemals realiter beisammen ist, weil es zeitlich

auseinanderliegt »1Z4.

Die Ganzheit und Einheit der Person ist nach der Lehre Hartmanns
jedoch nicht völlig identisch mit der Ganzheit und Einheit des Menschen.

Wie aus den voraufgehenden Darlegungen hervorgeht, ist der Mensch

für Hartmann ein von unten auf geschichtetes Wesen. Sein personaler
Geist « ruht » nicht nur auf seinem seelischen Sein auf, sondern mittelbar
auch auf seinem leiblichen Sein 125. Das menschliche Seelenleben enthält

zwar « die organischen Prozesse nicht in sich, aber der 'Mensch'
enthält sie in sich » 126. Der Mensch ist ein « einheitliches Gebilde » und
diese Einheit ist eine « Schichtungseinheit » 127. Er ist nicht nur ein
einheitliches « in sich konstantes Gebilde von eigenartigem Bau und
Gepräge ». In seiner Ganzheit ist der Mensch « ein Ablauf und in keinem

Augenblick beisammen », so z. B. wenn man ihn « als Einheit von Kind,
Mann, Greis » etc. nimmt. Sein Leben ist das « Dauern eines mit sich
identischen Wesens »128.

Die Ganzheit und Einheit des Menschen besteht folglich für
Hartmann in der Synthese seiner Schichteneinheit mit allen seinen
Lebensstadien.

121 PgS 132.
126 Vgl. oben V, 4.
12« NWO 84.
127 Vgl. NWO 85.
128 Kl. Sehr. I 200.



48 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

VI. Die Einheit der Kategorien im Concretum
(im allgemeinen)

In den vorausgehenden Abschnitten war häufig von speziellen,
allgemeineren und allgemeinsten hartmannschen Kategorien die Rede,
soweit dieses zunächst zum Verständnis der bisher dargestellten Lehre
Hartmanns nötig war.

Die Einheit der Kategorien spielte in der Einheit der beschriebenen

konstanten Gebilde (dynamisches Gefüge, organisches Gefüge, Mensch)
eine ganz wesentliche Rolle, z. B. die Einheit der Elemente im Gefüge.

Im Folgenden wird ergänzend gezeigt, wie Hartmann ganz allgemein

die Einheit der Kategorien in einem Concretum versteht.

1. Die Allgemeinheit der Kategorien

Das Allgemeine besteht für Hartmann « durchaus in rebus » L
d. h. das real Allgemeine besteht nicht für sich, sondern « in den
Realfällen 2.

Die Realfälle sind zwar « durchweg individuell » 3 wie alles Reale

individuell ist 4. Aber das Allgemeinste ist wie das weniger Allgemeine
« 'im' Individuellen selbst, und nur in ihm, enthalten » 5. In « diesem

Enthaltensein des Allgemeinen im Individuellen besteht die 'Realität
des Allgemeinen' » ®. Die Realfälle haben « in aller Verschiedenheit
einen gewissen Bestandteil von Grundzügen gemeinsam »7. Selbst
« alle Einzelzüge eines Individuellen sind allgemein ». Sie sind dem Einzelfall

mit « unzähligem anderem » gemeinsam 8.

Das Allgemeine ist für Hartmann « seinem Wesen nach nichts
anderes als eben dieses Gemeinsame der Einzelfälle, das Identische in
ihrer Verschiedenheit » 9. Mit dieser Definition des Allgemeinen gibt

1 GO 282.
2 GO 289 ; MW 229 ; ArW 377, 425 ; vgl. GO 314, ArW 162, 376 fi., NWO

22 f., PN 562.
3 ArW 377.
4 Vgl. ArW 377 f., MW 330.
5 ArW 162.
6 ArW 376 ; vgl. GO 289, 314, MW 229, ArW 377 f., 425, NWO 22 f., Kl.

Sehr. I 314.
7 GO 289 ; vgl. GO 314, MW 229, ArW 336, 375 ff., 425, Ethik 319,

Kl. Sehr. I 314.
8 ArW 376 ; Kl. Sehr. I 314. 0 ArW 375.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 49

Hartmann gleichzeitig eine Teildefinition seiner Kategorien. Denn die

Allgemeinheit gehört zu den « Bestimmungen des Kategorienseins »10.

Kategorien sind für Hartmann « das 'Allgemeine' und Identische in der

Mannigfaltigkeit der Fälle, sie sind 'enthalten' in den Fällen » u.

2. Der Prinzipiencharakter der Seinskategorien

Das « Wesen des 'Prinzips' als solchen » besteht für Hartmann darin,
« daß es für sich allein überhaupt nichts ist, sondern alles, was es wirklich

ist, 'für' ein Concretum ist »12.

Es macht auch « das Wesen der Kategorien aus, daß sie nicht etwas
'für sich' sind, sondern nur etwas an und im Concretum, nämlich 'seine'

Prinzipien » 13.

Kategorien sind « inhaltliche Prinzipien » 14. Sie sind das, « was sie

sind, nur als Prinzipien von etwas »16. Ein selbständiges Sein neben

ihrem Concretum haben sie nicht. Das Sein der Kategorien geht in ihrem
Prinzipsein für das Concretum auf 16.

3. Der Determinationscharakter der Seinsprinzipien

Mit der Feststellung, daß für Hartmann die Kategorien alles was
sie sind, nur für ein Concretum sind, ist noch sehr wenig gesagt. Was
versteht Hartmann näher unter dem Prinzipsein der Kategorien für
das Concretum

Zu den Bestimmungen des Kategorienseins gehört für Hartmann
außer der Allgemeinheit der Determinationscharakter 17. Determination

ist für ihn « alles Bestimmtsein dei einen durch ein anderes » 18.

Dazu gehört sowohl die Verbundenheit der concreta unter sich durch
ein fortlaufendes Folgeverhältnis als auch die « kategoriale Determination

» 19.

10 Vgl. ArW 42.
11 ArW 48.
12 ArW 160 ; vgl. ArW 42, 78.
13 ArW 202 ; vgl. ArW 160.
14 Vgl. ArW 15.
16 ArW 418.
16 ArW 420 f., 440 ; vgl. ArW 301, 583, Kat. Ges. 224 f.
17 ArW 42 ; vgl. ArW 309.
18 ArW 309.
19 Vgl. ArW 78, 309.

4



50 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Der Determinationscharakter der Kategorien besagt für Hartmann,
« daß die Kategorien das konkrete Seiende irgendwie 'bestimmen'».
Dieser Grundzug der Kategorien ist es « was sie zu 'Prinzipien' macht » 20.

Jedes Concretum wird durch seine Kategorien bestimmt21. Das
« Wesen der Kategorien » besteht « recht eigentlich in dieser bestimmenden

Funktion » 22. Die Kategorien spielen dem Concretum gegenüber
die Rolle von Bedingungen 2S. Sie sind dasjenige, worauf das Concretum
oder eine bestimmte Seite an ihm jeweils « beruht »24.

4. Das Verhältnis von Kategorie und Concretum

Prinzip und Concretum selbst gehören zu Hartmanns Fundamentalkategorien.

In der Tafel der Elementargegensätze stehen sie an erster
Stelle. Wie alle in der Tafel aufgeführten Gegensatzpaare, so sind auch

Prinzip und Concretum « unlöslich miteinander verknüpft »25.

Die Kategorien stehen ihrem Concretum als Prinzipien gegenüber.
Sie sind - wie aus dem bisher Dargestellten hervorgeht - allgemeine,
inhaltliche Prinzipien, die das konkrete Seiende determinieren.

Determination, das « Bestimmtsein des einen durch ein anderes »,

ist für Hartmann eine « Form der Relation, aber zugleich mehr als
Relation ». Ein Glied ist in ihr das Bestimmende, das andere das Bestimmte

26. Bei der Verbundenheit der Concreta unter sich wird im fortlaufenden

Folgeverhältnis « die Bestimmung von Glied zu Glied
weitergegeben ». Ebenso ist dann die Dependenz eine « von Glied zu Glied
fortlaufende»27. Die von den Kategorien ausgehende Determination ist
dagegen nur zweigliedrig : Die Kategorien sind nur das Bestimmende ;

das Concretum ist nur das Bestimmte 23.

Jedes Concretum wird durch eine Mannigfaltigkeit von Kategorien
determiniert 29, die es in seiner Struktur in sich trägt 30. Es ist « das

allseitig bestimmte, in sich komplexe Gebilde », umfaßt unzählige
Momente und besteht in ihrem « Miteinandersein » 31. Der Terminus « Con-

20 ArW 42.
21 Vgl. ArW 42, 78, 121, 309, 420 f., Kat. Ges. 209, 223.
22 ArW 309. 23 ArW 121.
24 Vgl. ArW 2 7 0 25 Vgl. ArW 230.
26 Vgl. ArW 3 0 9 27 ArW 309.
28 Vgl. ArW 309, 317, 420, 585.
22 Vgl. Kat. Ges. 223.
80 Vgl. Kat. Ges. 209.
31 ArW 42.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 51

cretum » bringt für Hartmann das Verbundensein vieler Prinzipien in
ihm, ihr « Zusammengewachsensein », zum Ausdruck32.

Die Kategorien sind nichts ohne ihr Concretum, wie dieses nichts
ohne sie ist. Ihr Verhältnis zueinander ist in diesem Sinne eine « unlösliche

Korrelation »33.

Aber die Seinskategorien sind das « ontologische Prius der
konkreten Seinsgebilde » 34. Im Seinsverhältnis « ist das Concretum von
seinen Kategorien 'abhängig' »35. Die Kategorien spielen dem
Concretum gegenüber die Rolle von Bedingungen 36. Die Kategorien
determinieren, das Concretum wird determiniert. Dieses Verhältnis ist «

irreversibel »37.

5. Die Einheit der Kategorien des Concretums

Die Kategorien determinieren - wie gesagt - als allgemeine inhaltliche

Prinzipien das konkrete Seiende. Bei der kategorialen Determination

handelt es sich für Hartmann nicht um alle Bestimmtheit des

konkreten Einzelfalles als solchen, sondern nur um die « durchgehende
und allgemeine » 38. Doch aus dem Zusammenhang der Darstellungen
Hartmanns geht hervor, daß er auch alle Einzelzüge eines Individuellen,
die es mit « unzähligem anderem » gemeinsam hat, einschließt39. Zur
kategorialen Determination gehört für ihn alles, was an « prinzipieller
Bestimmtheit » an einem Concretum auftritt 40.

Jede einzelne Kategorie liefert « ein einzelnes Bestimmungsstück ».

Da niemals eine einzelne Kategorie das Ganze leisten kann, sondern nur
eine Mannigfaltigkeit von Kategorien, ist alle kategoriale Determination

« komplexe Determination » 41.

Das Concretum umfaßt - wie gesagt - « unzählige Momente » und
besteht « nur in deren Miteinandersein » 42. Es beruht stets auf vielen
Prinzipien, auf einer Mannigfaltigkeit von Kategorien, die « in ihm zur
Einheit 'zusammengewachsen' sind » 43.

Die Einheit der Kategorien im Concretum besteht in ihrem
Miteinandersein, ihrem « Zusammengewachsensein » in ihrem Concretum.

32 ArW 269 f. 33 ArW 419 ; vgl. ArW 245, 418.
34 GME 261. 35 ArW 585 ; vgl. ArW 42, 527.
36 ArW 121. 3' ArW 585.
38 ArW 4 3 0 39 Vgl. oben VI, 1.
40 ArW 430. 41 Kat. Ges. 223 ; vgl. ArW 435.
42 ArW 42. 43 ArW 270.



52 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

VII. Die Einheit der realen Welt

1. Die « Kohärenz» der Kategorien einer Seinsschicht

Die Kategorien einer Schicht stehen für Hartmann in einem
eigenartigen Zusammenhang, dem der « kategorialen Kohärenz ». Der
Zusammenhang der Kategorien einer Schicht unterliegt « einer bestimmten
Gesetzlichkeit, die den Grundzügen nach in allen Schichten wiederkehrt

und sich dabei nur wenig abwandelt ». Diese allgemeinen Gesetze

der Kategorien einer Schicht nennt Hartmann « Kohärenzgesetze » h

Sie sind unter den recht zahlreichen und vielfach miteinander
verflochtenen kategorialen Gesetzen2 jene, die aufschlußreich sind für
die Frage nach der Einheit der realen Welt.

Kategoriale Gesetze sind allgemeine Sätze, die «das Wesen der

Kategorien betreffen »3. Sie sind « das Allgemeinste in den
Kategorien »4. Sie haben « selbst den Charakter von Kategorien, und da
sie allgemein sind, von Fundamentalkategorien ». « Ihr unmittelbares
Concretum bilden die inhaltlichen Kategorien selbst ». Sie stehen unter
den kategorialen Gesetzen « genau in derselben Weise, wie sonst das

Concretum unter den Kategorien steht. Die kategorialen Gesetze sind

Prinzipien der Prinzipien ». Das (oben beschriebene 5) Grundverhältnis
von Prinzip und Concretum bleibt dabei « vollkommen gewahrt » 6.

Für Hartmann gibt es vier kategoriale Kohärenzgesetze : 1. Das
Gesetz der Verbundenheit, 2. Das Gesetz der Schichteneinheit, 3. Das
Gesetz der Schichtenganzheit, 4. Das Gesetz der Implikation 7. Diese

drücken « alle ein und dasselbe Grundverhältnis ursprünglicher
Verbundenheit » aus. « Sie zeigen es nur von verschiedenen Seiten »8.

Das Gesetz der Verbundenheit « beginnt mit dem Kohärenz-'Phänomen'

in der komplex determinierenden Funktion am Concretum » 9.

Es besagt, daß in der komplexen Determination eines Seienden alle

Kategorien seiner Seinsschicht vertreten sein müssen und zusammen
eine Determinationseinheit bilden 10.

1 ArW 432. 2 Vgl. ArW 412-616.
3 ArW413. 4 ArW 414.
5 Vgl. oben VI, 4. 0 ArW 413.
' ArW 432 £f. ; vgl. speziell : ArW 433.
8 ArW 434.
9 ArW 445.

10 Vgl. ArW 433-439.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 53

Das Gesetz der Schichteneinheit zeigt, wie dieses Kohärenz-«
Phänomen » « auf die innere Einheit der Kategorienschicht zurückgeht » u.
Es besagt u. a., daß die Kategorien einer Schicht «auch in sich selbst
eine unlösliche Einheit » bilden 12. Die Kohärenz ist « nicht nur Deter-
minationseinheit, sondern ursprüngliche innere Einheit der Kategorien,
ihre Schichteneinheit als struktureller Zusammenhang » 13.

Das Gesetz der Schichtenganzheit « deckt den Sinn der Schichteneinheit

als Totalität gegenseitiger Bedingtheit auf »14. Für Hartmann
ist die ganze Kategorienschicht « nicht nur ein Gefüge von Kategorien,
sondern auch ein Gefüge von interkategorialen Relationen »15. Die
Einheit einer Kategorienschicht ist für Hartmann «nicht die Summe
ihrer Elemente, sondern eine unteilbare Ganzheit, die das Prius vor den
Elementen hat » w. Die einzelnen Glieder treten in der Schichteneinheit
zurück. Das Ganze des Gefüges ordnet sich über, läßt die Glieder hinter
ihrer Verbundenheit verschwinden. « Die ganze Schicht determiniert
wie eine einheitliche, hochkomplexe Gesamtkategorie »17. Die Schichtenganzheit

« besteht in der Wechselbedingtheit ihrer Glieder »ls. Die
Wechselbedingtheit der Glieder einer Kategorienschicht ist « nichts
anderes als die Struktur der Schichteneinheit selbst » 19.

Das Gesetz der Implikation handelt von der inhaltlichen Struktur
der gegenseitigen Bedingtheit der Kategorien einer Schicht20. An jedem
Gliede kehrt die Ganzheit der Schicht wieder. « Jede Kategorie
impliziert die übrigen Kategorien gleicher Schicht ». Jede Kategorie « hat
ihr Eigenwesen ebensowohl außer sich in den anderen Kategorien wie
in sich »21, sie hat es « im Zusammenhang der übrigen mit ihr » 22. Die
Kohärenz der Schicht ist ebensowohl an jedem ihrer Glieder, als auch

am Ganzen vollständig vorhanden 23. Das Ganze umfaßt die Glieder
nicht einfach, sondern « am Gesamtgebilde als solchem » finden sich
« noch einmal alle Einzelzüge der von ihm umfaßten Glieder » wieder 24.

Damit wird der Unterschied der Einzelkategorie und der ganzen Schicht
« sichtlich relativ ». Das Ganze ist für Hartmann « wiederum eine Kategorie,

eine zwar komplexe, aber doch einheitliche. Ja, wenn man es

11 ArW 445.
13 ArW 440.
15 ArW 441.
17 ArW 441.
19 ArW 443.
21 ArW 434.
23 ArW 434, 452.

12 ArW 433 f
14 ArW 445 ;

16 ArW 434.
18 ArW 434.
29 ArW 445.
22 ArW 452.
21 ArW 452.

; vgl. NWU 52.

vgl. 434.



54 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

genau nimmt, kann man nicht einmal sagen, daß es komplexer sei als
eines der Glieder ; denn die Glieder haben ja nach dem Implikationsgesetz

alle dieselbe Mannigfaltigkeit der Momente an sich. Das eben

heißt es, daß die Gesamtheit aller Kategorien an jeder einzelnen nicht
weniger kohärent beisammen ist als am Ganzen der Schicht »25.

2. Die Einheit des Schichtenbaus

Die Kohärenzgesetze haben ihre Gültigkeit innerhalb einer Seins-

schicht. Es « gibt nur das Ganzheitsgesetz der einzelnen Kategorienschichten

». Ein Ganzheitsgesetz « aller Kategorien überhaupt » gibt es

dagegen nicht26.
Wohl gibt es für Hartmann Kategorien, die den Seienden aller

Schichten zukommen : die Fundamentalkategorien 27. Sie durchlaufen
« die ganze Schichten folge » 28 und bilden « die durchgehenden
Verbindungslinien im Schichtenbau der Welt » 29. An ihnen hängt in erster
Linie « die Verbundenheit der Seinsschichten miteinander »30.

Die Einheit der Welt ist jedoch «nicht die einer durchgehenden
Gleichartigkeit, sondern Einheit eines Gefüges, das Spielraum für kate-
goriale Heterogeneintät hat » 81. Sie ist « nicht Einheit der Gleichförmigkeit,

sondern Einheit der Überlagerung und Überhöhung von sehr
verschieden geformten Mannigfaltigkeiten » 32. Der Aufbau der realen Welt
ist ein Schichtenbau mit den vier Hauptschichten : der des anorganischen,

des organischen, des seelischen und des geistigen Seins 33, deren

Charakter im Zusammenhang der Darstellung der Lehren Hartmanns
vom dynamischen und organischen Gefüge und besonders seiner Lehre

von der Einheit des Menschen beschrieben wurde.
Die Schichtungs- und Dependenzverhältnisse 34 bilden « eine in
26 ArW 4 5 3 26 ArW 444.
27 Vgl. oben 1,1. 28 Vgl. NWO 54.
29 NWO 42 30 NWO 53.
31 NWO 85 f. 32 ArW 198.
33 Vgl. ArW 188 fi. ; NWO 38 ff.
34 Die « Schichtungsgesetze der realen Welt » und die sie ergänzenden « Depen-

denzgesetze », die Hartmann in : « Der Aufbau der realen Welt » (S. 472-575)
ausführlich behandelt, faßt er selbst in : « Neue Wege der Ontologie » kurz zusammen.

Die 5 Schichtungsgesetze sind :

« 1. In aller Überlagerung von Seinsschichten gibt es stets solche Kategorien
der niederen Schicht, die in der höheren wiederkehren ; niemals aber gibt es Kategorien

der höheren Schicht, die in der niedern wiederkehren. Das Übergreifen von
Kategorien aus einer Schicht auf die andere geht nur aufwärts, nicht abwärts.

2. Die Wiederkehr der Kategorien ist stets eine beschränkte. Sie gilt nicht von



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 55

sich komplexe Beziehungseinheit, in der die umfaßte Mannigfaltigkeit
wesentlich bleibt »85.

Der Schichtenbau mit seiner durchgehenden Abhängigkeit und
durchgehend wiederkehrenden Autonomie läßt für Hartmann « durchaus
keine andere Einheit zu als die 'umfassende', in der die Besonderheit des

Umfaßten von Stufe zu Stufe die Art des Umfaßtseins mitbestimmt » 3e.

« Von Schicht zu Schicht über jeden Einschnitt hinweg, finden wir
dasselbe Verhältnis des Aufruhens, der Bedingtheit 'von unten' her, und
doch zugleich der Selbständigkeit des Aufruhenden in seiner Eigen-
geformtheit und Eigengesetzlichkeit » 37.

Für Hartmann ist « dieses Verhältnis die eigentliche Einheit der
realen Welt » 38.

allen Kategorien der niederen Schicht und erstreckt sich auch nicht ohne weiteres
auf alle höheren Schichten. Es gibt auch ein Abbrechen der Wiederkehr auf
bestimmter Schichtenhöhe.

3. Bei ihrem Übergreifen auf höhere Schichten wandeln sich die wiederkehrenden

Kategorien ab. Sie werden vom Charakter der höheren Schicht überformt. Was
unverändert durchgeht, ist stets nur ein kategoriales Grundmoment.

4. Die Wiederkehr niederer Kategorien macht niemals die Eigenart der höheren
Schicht aus. Diese beruht stets auf dem Hinzutreten eines kategorialen Novums,
welches unabhängig von jenen ist und im Auftreten neuartiger Kategorien besteht.
Die Abwandlung der wiederkehrenden Elemente beruht schon auf dem Einsetzen
des Novums.

5. Die aufsteigende Reihe der Seinsformen bildet kein Kontinuum. Indem an
bestimmten Einschnitten der Reihe das kategoriale Novum an vielen Kategorien
zugleich einsetzt, heben sich die Seinsschichten eindeutig voneinander ab. Diese
Abgehobenheit ist das für ihre Rangordnung charakteristische Phänomen der
Schichtendistanzen » (NWO 61).

Die 4 Dependenzgesetze :

« 1. Kategoriale Abhängigkeit waltet nur von den niederen zu den höheren
Kategorien, nicht umgekehrt. Die niederen Kategorien sind also die determinativ
'stärkeren'. Stärke und Höhe der Kategorien stehen in der Schichtenfolge im
umgekehrten Verhältnis.

2. Die Kategorien der niedern Schicht sind zwar das Seinsfundament der
höheren, bestehen aber gegen diese 'indifferent'. Sie lassen Überformung und
Überbauung wohl zu, fordern sie aber nicht. Die höhere Seinsschicht kann ohne die
niedere nicht bestehen, wohl aber diese ohne jene.

3. Die niederen Kategorien bestimmen die höheren Seinsschichten nur
entweder als 'Materie' oder als Seinsfundament. Sie schränken also den Spielraum der
höheren Kategorien nur ein, bestimmen aber nicht deren höhere Form und Eigenart.

4. Das Novum der höheren Kategorienschicht ist der niederen gegenüber
durchaus 'frei'. Es behauptet gegen sie trotz aller Abhängigkeit seine Autonomie.
Die überlegene Struktur des Höheren hat zwar keinen Spielraum im Niederen, wohl
aber 'über' ihm » (NWO 69 f.).

35 ArW 575. 36 ArW 575.
37 ArW 198. 38 ArW 199.



56 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

3. Die einheitliche Realität

Das Eigentümliche der realen Welt ist für Hartmann, «daß in ihr
so Heterogenes wie Dinge, Lebendiges, Bewußtes Geistiges zusammen
bestehen, sich überlagern, gegenseitig beeinflussen, bedingen, tragen »

etc. Sie sind « alle in derselben Zeit gelagert », folgen einander oder
coexistieren. Das wäre nicht möglich, Wenn sie von verschiedener Zeit
und verschiedener Realität wären. Es könnte z. B. « zwischen dem

Heterogenen kein Verhältnis des Getragen- und Bedingtseins » sein 39.

Die Stufen der « Seinshöhe » des Heterogenen darf man nicht für
Stufen der Seinsweise, Stufen der Realität halten 40. Personen und ihre
Akte haben z. B. zwar « die unvergleichlich höhere Seins- und Strukturfülle,

sie sind die inhaltlich höheren Gebilde ». Sie gehören einer höheren
Schicht des Realen an, aber sie haben « nicht höhere 'Realität' als Dinge
und Dingverhältnisse » 41.

Es gibt « nur eine Realität, und die ist die der einen realen Welt » 42.

Die Spähre des Realen ist nach Hartmann « in sich homogen ». In ihr
ist alles Wirkliche « ontisch gleichgestellt » und macht « der Seinsweise

nach eine einheitliche Welt » aus 43. « Die Einheit der Realität ist das

Wesentliche in der Einheit der Welt » 44.

4. Die « allgemeine Seinsform des Realen »

Das reale Sein ist für Hartmann das « allein vollständige und ontisch
vollwertige » Sein 48. Es ist individuell46 und einmalig 47, zeitlich,
entstehend und vergehend 4S.

« Alles Reale ist zeitlich » 49. Zeitlichkeit ist das « spezifische » und
« maßgebende Merkmal der Realität », eine fundamentale Realkategorie.

Sie « dringt bis in die höchsten Höhen der Seinsschichtung durch»50.

In ihr entstehen und vergehen die realen Dinge und Dingverhältnisse,

39 GO 77. 49 Vgl. GO 11.
41 GO 203. 42 GO 221.
43 GO 217. 44 GO 77.
46 MW 430.
46 GO 314 ; MW 312, 330 ; ArW 376.
47 GO 314 ; MW 312 ; PN 350.
is Mw 312 ; vgl. GO 185 ; ArW 224.
49 ArW 224.
50 PN 139.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 57

spielen sich die realen Geschehnisse ab. Auch unser leibliches und
seelisches Leben verläuft in ihr und hat in ihr « Anfang, Ende und Dauer » 61.

Das Entstehen und Vergehen, der Prozeß, ist eine « eminente
Realkategorie ». « Der 'Prozeß' als solcher, verstanden als das Gemeinsame

aller Art von Bewegtheit, Übergang, Veränderung, Vorgang, Ablauf
oder Geschehen » - « ist nicht an die Grenze der Räumlichkeit gebunden ».

Er bricht « oberhalb des Organischen nicht ab ; er geht wie die Zeit
durch alle Seinsschichten hindurch und verbindet sie. Auch das relativ
Dauerhafte unterliegt ihm ». Der Prozeß « steht zwar kategorial in einem

gewissen Gegensatz zu allem, was den Charakter eines Gebildes oder Ge-

füges hat. Aber dieser Gegensatz trennt die Gegenglieder nicht, er
verbindet sie fest miteinander. Auch die Realgebilde, einerlei, welcher Art
sie sind, unterliegen dem Prozeß »62.

<< Der Prozeß als Veränderung der Gebilde » ist wohl « jenes 'Aus-
einandergezogensein in die Zeit', welches bewirkt, daß keines von ihnen

jemals als Ganzes beisammen ist » 63. Aber er ist auch « der Zusammenhang

des sukzessiv sich Ablösenden ». Er ist « eine Form der Einheit :

das kontinuierliche Zusammenhalten des in die Zeitstadien Auseinander-

gerissenen, die Zusammengehörigkeit des zeitlichen niemals Beisammenseienden,

die ganzheitliche Einheit 'eines' Vorganges durch das
sukzessive Aneinanderschiießen des immer für einen Augenblick
Entstehenden und dann für immer Vergehenden »54. Dabei ist das

Vergehen des einen immer Entstehen eines andern, und umgekehrt 55.

Der Prozeß ist für Hartmann « nicht etwas zwischen Sein und
Nichtsein hin und her Pendelndes, und folglich auch nicht ein aus beiden
Gemischtes ». Er bewegt sich « rein im Seienden » 66. Das Gleiche gilt
für Hartmann noch mehr vom Werden : Werden ist « kein Gegensatz

zum Sein » 57
; es ist auch nicht « Erweiterung des Seins »68. Es ist

vielmehr eine « Art des Seins » 59 und « zwar die bei weitem wichtigste : die

Seinsart alles Realen » 60, « die allgemeine Seinsart des Realen » 61, -
ohne allen Unterschied der Struktur und Schichtenhöhe » 62. « Prozeß »

und Werden haben bei Hartmann in diesem Zusammenhang quasi
dieselbe Bedeutung. Er wird nicht müde, dem Inhalt nach immer wieder

51 pN 144. 52 PN 259.
53 PN 260. 54 PN 262.
59 Vgl. PN 261. 59 PN 261.

" NWO 24 ; PN 261. 58 MW 132.
59 MW 151 ; PN 136. 90 PN 136.
61 NWO 24 ; vgl. PN 259. 92 PN 259.



58 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

das Gleiche zu betonen : « das Werden, der Prozeß, die Veränderung »

machen « die charakteristische Seinsform des Realen » aus 63. Der Prozeß

ist die « kategoriale Grundform »64, die « kategoriale Seinsform »65

die «allgemeine Seinsform»66 des Realen. Ebenso ist das Werden -
« als ständiger Übergang in anderes verstanden » 67 - die « allgemeine
Seinsform » des Realen 68, die « durchgehende Seinsform des Realen » 69,

die « gemeinsame Seinsform alles Realen »70. Es ist « die höchste, die
wir kennen : die allein reale Seinsform » 71. « Was real ist, ist seinem

Wesen nach vergänglich. Seine Seinsform ist das Werden, nicht das
Beharren »72. Im Werden « ist alles Reale begriffen »73, es « ist die
allgemeine Grundform dessen, was den Bestand der realen Welt ausmacht »74.

5. Der « Inbegriff des Seienden »

Es gibt für Hartmann auf allen Problemgebieten ein « Letztes, das

als solches nicht näher bestimmt werden kann ». « Man kann es nur
eingrenzen, gegen anderes abheben und von den Besonderungen aus
beschreiben » 75. Das « Seiende als Seiendes » ist auf ganz spezielle Weise
ein Letztes. Es ist nicht nur undefinierbar ; bei ihm versagt auch alles

Eingrenzen 76. « Durch Eingrenzung gegen Unzutreffendes kann man
den Begriff des Seienden nicht gewinnen » 77. « Es bleibt nichts neben
dem Seienden, wogegen man es ausgrenzen könnte », denn das Seiende

ist « das schlechthin Allgemeine zu allem » 78. Es ist das Gemeinsame

von Teil und Ganzem, von Einheit und Mannigfaltigkeit, Beharrendem
und Werdendem, Bestimmtem und Unbestimmtem, von Allgemeinem
und Individuellem 79. Es ist nicht nur das Umfassende dieser Gegensätze,

es ist « das Umfassende zu allem » 80.

63 PN 293.
65 PN 677.
67 ArW 224.
68 ArW 333, 467 ; :

69 MW 10, 186.
70 Kl. Sehr. I 191.
71 PN 261.
73 MW 3.
76 GO 47.
77 GO 88.

" GO 72.

64 MW 7.
66 PN 260 f.

259, 519 ; Kl. Sehr. I 99.

72 PN 278.
74 MW 254.
76 GO 46 f.
78 GO 47.
80 GO 88.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 59

Es gibt zwar Seiendes, das 'für uns' unerkennbar ist81. Es gibt
Probleme, die sich nie lösen lassen 8Z. Aber es besteht kein Unterschied
im Seinswerte zwischen Begreifbarem und Unbegreifbarem83. « Die
Erkennbarkeitsgrenzen sind keine Seinsgrenzen »84.

Zu den unlösbaren Problemen gehört für Hartmann auch die Frage
ob es ein überweltliches Sein, ob es einen Gott gibt :

Wo Hartmann die Gottesfrage berührt, spricht er u. a. von «

Interessiertheit des Gemüts » 85, « metaphysischem Gemütsbedürfnis »86,

« blinder Sehnsucht » 87, « weltanschaulich phantasierendem Denken »,

« das sich jenseits aller Erfahrungsgrenzen eine transzendente Welt
erdichtet » 8S.

Ob es einen Gott gibt, das « wissen wir » nach Hartmann nicht 89.

Eine « 'Rechtfertigung' Gottes als Weltschöpfer » ist « niemals gelungen

» 90. Die Existenz einer Ratio höherer Ordnung «ist eine vollkommen

in der Luft schwebende Behauptung ». Es gibt « keinerlei greifbare
Anzeichen » für sie 91. Der intellectus infinitus ist eine Fiktion 92. Wir
kennen ihn nicht93. Gottes Existenz kann philosophisch nicht erwiesen

werden 94. Ein Weltgrund würde außerhalb der Welt stehen 95. Ein vom
Sein der Welt « abgeschiedenes Sein wäre uns unerfahrbar » 96. Ob es

« einen 'Weltgrund' gibt » oder nicht, das « ändert am Charakter des

Seienden als solchem nicht viel ». « Das Seinsproblem ist seinem Wesen

nach diesseitig, vordergründig verwurzelt » 97.

Wenn Gott existiert, « dann gehört er zum Inbegriff des Existierenden,

gehört also zur realen Welt » 98.

« Die Welt als Ganzes » ist für Hartmann « der Inbegriff des Seienden

überhaupt » 99.

81 GO 172.
82 GME 12 f. ; GO 28 ; Kl. Sehr. I 11. Solche Probleme nennt Hartmann

« metaphysische » Probleme (vgl. an den hier angegebenen Orten).
83 GME 187.
84 ArW 244.
85 GME 311.
86 Ethik 169.
87 GO 317.
88 NWO 20.
89 Ethik 234.
90 Teleologisches Denken. Berlin 1951, 109.
91 GME 280.
92 GME 310 fl. 93 GME 495.
94 Kl. Sehr. III 292. 95 Vgl. MW 202.
98 GO 2 4 0 97 GO 39.
98 GO 2 4 0 99 GO 139.



60 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

6. Die Einheit der Welt als Ganzes

Hartmann unterscheidet Allgemeinheit und Allheit. Während die

Allgemeinheit « durchgehende Gleichartigkeit der Fälle » ist, ist die
Allheit « ihre Zusammenfassung in eine größere Einheit » 10°, « der
quantitativ-numerische Zusammenschluß der Fälle in ihrem konkreten
Seinsverhältnis, ohne Rücksicht auf Gleichheit und Ungleichheit, ja trotz der

Ungleichheit ». Die Allheit ist « komprehensive Einheit, das höhere

Ganze, das Integral der Fälle ». Die « Allheit als 'Fall' höherer Ordnung »

zeigt « nicht wiederum Allgemeinheit, sondern numerische Einzigkeit
und qualitative Einzigartigkeit ». Sie ist « dasjenige Gebilde, in dessen

Wesen es liegt, kein Gleichartiges neben sich zu haben ». « Allheit, streng
verstanden, ist das an sich Einzige, der große Singular, der sich nicht
verallgemeinern läßt » 101.

Hartmann selbst wendet seine Lehre von der Allheit nicht direkt
auf die Welt als Ganzes an. Aber die Welt als Ganzes ist das höchste
Ganze überhaupt. Die Welt hat nicht nur kein Gleichartiges neben sich,
sondern sie ist überhaupt « kein Korrelat von irgendetwas ». Sie ist « die

gemeinsame Seinsebene und der Spielraum aller möglichen Korrelation

». « Es ist ontologisch von Wichtigkeit, die 'Welt'-Kategorie von
vornherein als das Umfassende zu verstehen, das sie ist » 102.

Teilgebilde und Einzelgeschehnisse jeder Art haben « ihre Bestimmtheit

- das was sie eigentlich 'sind' - letzten Endes aus der Totalität der
Welt als einer Allverbundenheit »103.

Die Totalität der Welt als Allverbundenheit bildet für Hartmann
eine zweifache Einheit :

Einerseits ist die Welt « ein Stufenreich, und ihre Einheit ist die
einer Stufenordnung »104, « Einheit eines Gefüges » 105, « Einheit der
Überlagerung und Überhöhung von sehr verschieden geformten
Mannigfaltigkeiten » 106. « Sie hat die Einheit eines Systems, aber das System
ist ein Schichtensystem»107. Die Einheit der Welt liegt «in der Verbundenheit

ihrer Schichten » 108, die die Einheit eines Weltbaues ausmachen » 109.

100 Ethik 319.
102 GO 240.
104 Kl. Sehr. I 66.
108 ArW 198.
108 Vgl. Kl. Sehr. I 75.

101 Ethik 320.
103 GO 71.
los NWO 85 f.
loi ArW 199.
loo ArW 480_



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 61

Andererseits stellen « nur die Zeit und der Prozeßcharakter » - « die

Einheit der realen Welt her » uo.

Der Prozeß bildet « die ganzheitliche Einheit 'eines' Vorganges
durch das sukzessive Aneinanderschließen des immer nur für einen

Augenblick Entstehenden und dann für immer Vergehenden » m.
« Reales Sein ist bestimmtes Hier-und-jetzt-Sein » 112. Das gilt auch

für das Realgebilde, das nur so lange « dauert » als « die Stadien seines

Daseins die Schwelle des wandernden Jetzt passieren » 113.

« Jeder quer zur Zeitrichtung durch den Weltprozeß gelegte Schnitt
zeigt den Aufriß der Welt als simultaner Kollokation ». Jeder
Längsschnitt zeigt dagegen « die sukzessive Folge der Stadien und die Dauer
dessen, was sich in ihr erhält ». Dabei steht die Reihe der Querschnitte
« selbst in zeitlicher Sukzession ». Und alle besondere Sukzession in der

Welt « geht simultan vor sich »114.

Der « alles zusammenfassende Realzusammenhang » besteht innerhalb

» der Einheit der Zeit »115. Sie ist « das Verbindende, das Gemeinsame

alles Realen ». An ihr « hängt die Einheit der Welt » 116.

Die Zeit selbst « ist nur die neutrale Realform des Flusses ». Sie ist
« gleichförmig, inhaltslos, ein bloß dimensionales Etwas » U7, und gehört
zu den « äußerlichsten - bloß dimensionalen - Kategorien der realen

Welt » 11S. Sie « bestimmt nichts, sie bringt nichts und sie verschlingt
nichts » 119. Sie hat « nur eine Dimension, die der Aufeinanderfolge » 12°.

Der Zeitfluß hat « keine Grenzen » 121 Die Zeit « 'beginnt' nicht und
'endet' nicht, weder mit der Zukunft noch mit der Vergangenheit. Sie

ist anfangs- und endlos » 122. « Alle Zeitgrenze ist Grenze 'in' der Zeit,
nicht Grenze der Zeit. Sie haftet notwendig einem in der Zeit
Ausgedehnten an, und das ist stets ein Reales in der Zeit » 123. Die Zeit selbst

hat «ihrem Wesen nach keinen Anfang»124. «Der Zeitfluß ist das, was
'immer' ist. Er hat die sempiternitas im strengen Sinne des Wortes.
Und das bedeutet, aus dem Aspekt der Zeit selbst heraus betrachtet,
daß es immer wieder ein Jetzt gibt »125.

110 PgS 97.
112 MW 129.
114 PN 171.
116 Kl. Sehr. I 190.
118 PgS 97.
120 PN 171.
122 PN 174.
121 Kl. Sehr. I 192.

111 PN 262.
us pN 188.
115 Vgl. ArW 373.
117 MW 230.
119 MW 230.
121 PN 156.
183 PN 155.
125 PN 156.



62 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Die Zeit ist - wie gesagt - « das Verbindende, das Gemeinsame alles

Realen » 126. Der « ontologische Realitätsbegriff hängt ganz und gar an
der Einheit und Einzigkeit der Realzeit » 127. Darum stellt für
Hartmann nicht nur der Prozeßcharakter, sondern auch die Zeit « die Einheit

der realen Welt » her 128.

Abschließende Kritik

In den oben beschriebenen konstanten Seienden bilden für
Hartmann die allen Seinsschichten gemeinsamen Fundamentalkategorien
Element und Gefüge 1 eine entscheidende Rolle für ihre Einheit und
Ganzheit. Die Einheit des dynamischen Gefüges bildet für Hartmann
neben dem Gefügecharakter kaum ein selbständiges Problem2. Im
organischen Gefüge wird das anorganische Sein vom organischen überbaut.

In ihm sind die Gefüge der Formen und Prozesse enthalten, die

zusammen in ihm eine « ontische Einheit » bilden 3. Der Mensch ist ein

Schichten-Gefüge, in dem alle Schichten selbst wieder je eine Einheit
bilden und zusammen entweder im Überformungs- oder im Überbauungsverhältnis

stehen 4. Nicht nur der Mensch bildet eine solche

Schichtungseinheit, sondern auch die reale Welt als Ganzes s.

Der innere Bau der konstanten Seienden enthält nach Hartmanns
Lehre Relationen. Er ist « relational » 8. Die Relationen, die in den

verschiedenartigen Gefügen Hartmanns enthalten sind, dürfen jedoch nicht
mit transzendentalen Relationen verwechselt werden. Sie haben mit
ihnen nur gemeinsam, daß sie real sind und das von ihnen gesagt wird,
sie seien im Wesen eines Seienden eingeschlossen. Hartmanns
«Wesensverhältnisse » sind durchaus keine transzendentalen Verhältnisse. Sie

sind nicht im ontologisch-substantiellen Wesen eingeschlossene, sondern

innerhalb der phänomenal gegebenen Struktur der Gefüge enthaltene

126 Kl. Sehr. I 190.
12' GO 185.
128 Vgl. PgS 97.
1 Vgl. oben I, 1, III, 1.
2 Vgl. oben III, 8.
3 Vgl. oben IV, 4.
1 Vgl. oben V, 2, 3, 4.
6 Vgl. oben VII, 6.
6 Vgl. oben III, 6.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 63

Verhältnisse. Die im « Wesen » der Gefüge eingeschlossenen Verhältnisse

können aber auch nicht prädikamentale Verhältnisse genannt
werden, bei denen es sich um außerwesentliche, akzidentelle Hinordnungen

eines Seienden zu einem anderen handelt. Da es sich bei
Hartmanns Relationen weder um transzendentale noch um prädikamentale
Relationen handelt, sind sie z. B. in keiner Weise reale Relationen im
Sinne der aristotelisch-thomistischen Tradition. Relation ist für
Hartmann die Kategorie des Zusammenhanges 7. In den konstanten Seienden

bildet sie den Zusammenhang der die gegebene Struktur der
Gebilde konstituierenden Elemente.

Hartmann geht immer wieder von wahrnehmbaren Sachverhalten

aus und bleibt im wesentlichen bei ihrer Feststellung und der
Feststellung der in ihnen enthaltenen Zusammenhänge stehen. Er läßt nur
das Erfahrbare wirklich gelten. Zu diesem Erfahrbaren gehört, daß die
seienden konstanten Gebilde Relationen, d. h. Zusammenhänge in sich

enthalten und in diesem Sinne « relational » sind. Diese Lehre
Hartmanns kann man darum einen positivistischen Phänomen-Relationalismus

nennen.
Das dynamische Gefüge ist für Hartmann der Grundtypus der

natürlichen Gebilde d. h. jener Gebilde, denen «natürliche Geschlossenheit

und eine gewisse Konstanz » eigen ist 8. Da seine Einheit neben
seinem Gefügecharakter kaum ein selbständiges Problem ausmacht, ist
es für einen Vergleichsversuch geeignet.

Wenn man das Wesen des dynamischen Gefüges, wie Hartmann es

sieht9, mit dem Wesen des materiellen Seienden, der körperlichen
Substanz im aristotelisch-thomistischen Sinne, vergleicht, dann könnte
man zwar eine gewisse Analogie aufzeigen. Sie sind z. B. beide selbständig.

Die Selbständigkeit ist aber bei beiden sehr verschieden begründet.
Die verschiedenartige Begründung läßt sich auf eine quasi analoge Weise

formulieren : 1. Die Substanz im allgemeinen und damit auch die
körperliche Substanz hat ihr Sein nicht in einem anderen, sondern in sich.

2. Das dynamische Gefüge hat sein Inneres, sein Zentrum in sich. Aber
die Ausdrücke « in sich » haben einen verschiedenen Sinn. Im ersten Fall
hat der Ausdruck « in sich » eine formelle Bedeutung. Im zweiten Fall
bezieht sich das « in sich » auf ein räumliches Inneres. Daß die Sub-

' Vgl. oben II, 1.
8 Vgl. oben II, Anfang, III, 1.
9 Vgl. oben III, 1.



64 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

stanz ihr Sein in sich selbst hat, ist das formelle èntscheidende Merkmal

der Substanz im Gegensatz zu den Akzidentien. Dem dynamischen
Gefüge stehen - insofern es sein Zentrum in sich selbst hat - die

unselbständigen Bruchstücke gegenüber und auch die künstlichen Gebilde,
die ihr bestimmendes Zentrum beim Menschen haben 10. Daß die
Substanz ihr Sein in sich und nicht in einem anderen hat, wird nur auf dem

Wege metaphysischer Überlegungen erkannt. Daß dagegen das
dynamische Gefüge sein dynamisches Zentrum in sich selbst hat, kann auf
dem Wege experimenteller physikalischer Forschung erkannt werden.

Zu den dynamischen Gefügen zählt Hartmann die Atome, die Moleküle,

die kosmischen Bewegungssysteme und den Erdkörper n, ohne
einen Unterschied zu machen in der Art und Weise ihrer relationalen
und determinativen Einheit.

Wenn man den Versuch machen will, die Art und Weise der Einheit

der dynamischen Gefüge - wie Hartmann sie sieht - mit nur irgendeiner

Unterart der transzendentalen Einheit im aristotelisch-thomisti-
schen Sinn zu vergleichen, so scheint das zunächst völlig sinnlos zu sein,
weil der Gesichtspunkt, von dem aus Hartmann philosophiert, ein so

ganz anderer ist als der der aristotelisch-thomistischen Philosophie 12.

Dennoch soll ein solcher Versuch hier gemacht werden. Denn es gibt
zwei Arten der Einheit innerhalb der traditionellen Ontologie, mit
denen Hartmanns Einheit des dynamischen Gefüges in einem sehr

weiten und übertragenen Sinne verglichen werden kann :

1. Die Einheit der in Teile gegliederten ausgedehnten Substanz als

eines Ganzen.
2. Die Ordnungseinheit.

Die dynamischen Gefüge sind natürliche Ganzheiten. Ihre Ganzheit

besteht nicht nur in der Vollständigkeit und Vollzähligkeit der
Teile. Ihre Ganzheit ist « wesensgemäße Ganzheit » ; das heißt für
Hartmann : sie ist « aus dem Kräftespiel des dynamischen Innern gewachsene
Ganzheit » und als solche « dynamisch getragene Einheit » 13.

Wegen der dynamischen Selbständigkeit, dem in sich geschlossenen

Kräftespiel, könnte man die Einheit des dynamischen Gefüges mit der
Einheit und Ganzheit der in Teile gegliederten ausgedehnten Substanz

10 Vgl. oben III, 1.
11 Vgl. oben III, 1.
12 Vgl. oben Vorbemerkungen.
13 Vgl. oben III, 2.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 65

vergleichen und versucht sein, sie ähnlich wie die Einheit der substantiellen

Teile einer materiellen Substanz schlechthin eine Einheit (unum
simpliciter) zu nennen 14. Die Ganzheit der ausgedehnten Substanz ist
aber nur darum eine Einheit schlechthin, weil es in ihr nur eine

substantielle Form gibt. Von substantiellen Formen, wie die aristotelische
und scholastische Metaphysik sie sah, will Hartmann ausdrücklich
nichts wissen. Das Innere, durch das das dynamische Gefüge
determiniert wird, ist nicht solch ein « geheimnisvolles Etwas, das sich allem
Zugriff entzieht » 15. Es ist die räumlich innere dynamische
Gefügestruktur, insbesondere das dynamische Zentrum, durch dessen Funktion

Grenze, Geschlossenheit und Ganzheit des Gefüges determiniert
werden 16.

Als Einheit einer natürlichen Ganzheit könnte man die Einheit des

dynamischen Gefüges im übertragenen Sinne ein unum simpliciter
nennen und im Hinblick auf ihre Teile multa secundum quid 17. Aber
da Hartmanns natürliche Ganzheiten Ganzheiten von Teilen bilden,
die selbst wiederum selbständige natürliche Ganzheiten sind, reicht ein

Versuch, sie auch nur im übertragenen Sinne ein unum simpliciter zu

nennen, nicht aus.

Eine Einheit von selbständigen natürlichen Ganzheiten, die in
einem Funktionszusammenhang stehen, ist eine Ordnungseinheit, die

nur ein unum secundum quid und simpliciter multa ist.
Die Einheit des dynamischen Gefüges Hartmanns ist eine Einheit,

die quasi zugleich eine Einheit schlechthin und nur in gewisser
Hinsicht Einheit ist. Eine Einheit, die in jedem Falle zugleich unum simpliciter

und unum secundum quid ist, wäre ein Widerspruch in sich selbst,

wenn sie dieses nicht unter verschiedenen Gesichtspunkten wäre. Sie

ist quasi eine Einheit schlechthin, wenn man sie von der Ganzheit des

Gefüges her sieht. Sie ist quasi eine Einheit nur in gewisser Hinsicht,
wenn man das Gefüge als Zusammenhang der Elemente sieht.

Mit dieser Überlegung kommt man in die Nähe dessen, was
Hartmann in seiner Philosophie unter Einheit des dynamischen Gefüges
versteht : eine Gefüge - Einheit, für die die Mannigfaltigkeit ihr «

gleichgewichtiges Gegenstück » ist18.

11 Vgl. Thomas v. Aquin I-II, 17, 4.
15 Vgl. oben III, 7.
16 Vgl. oben III, 2.
17 Vgl. Thomas v. Aquin, I, 11, 1 ad 2.
18 Vgl. oben I, 1.

B



66 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Der Gegensatz zwischen Einheit und Mannigfaltigkeit ist wie der
zwischen Element und Gefüge und der zwischen der hartmannschen
Materie und Form nur ein Richtungsgegensatz 19. Wenn ich das Gefüge

von der Mannigfaltigkeit her sehe, die in ihm zur Einheit
zusammengeschlossen wird, dann ist es quasi nur in gewisser Hinsicht eine Einheit ;

betrachte ich das Gefüge als solches, als ganzheitliche dynamische
Einheit, dann ist es quasi schlechthin eine Einheit.

Wie gesagt, kommt man mit dieser Überlegung nur in die Nähe

dessen, was unter der Einheit des dynamischen Gefüges Hartmanns zu
verstehen ist. Was ist aber diese Einheit tatsächlich Es handelt sich

um den Funktionszusammenhang anorganischer natürlicher Gebilde,
bzw. um Funktionszusammenhänge von ineinandersteckenden Fun-
tionszusammenhängen anorganischer Gebilde, die wegen ihrer sie

bestimmenden dynamischen Zentren verselbständigt und gleichsam ver-
substanzialisiert werden - wenn Hartmann auch weit davon entfernt
ist, hierbei den Ausdruck « Substanz » zu gebrauchen.

Das organische Gefüge ist für Hartmann auch ein « in sich einheitliches

Gebilde » 20. Aber bei seiner Einheit handelt es sich nicht einfach -
wie beim anorganischen dynamischen Gefüge - um Funktionszusammenhänge

von ineinandersteckenden Funktionszusammenhängen bei denen

die Form des Gefüges stabil bleibt. Seine (phänomenal gegebene) Form
unterliegt im Laufe des Lebensprozesses mancher Veränderung.
Hartmann stellt fest, daß dabei jedes organische Individuum « in aller
Selbstverständlichkeit dasselbe Individuum » bleibt. Was der tiefere Grund
für diese Tatsache ist, darnach fragt er nicht. Er stellt sich nur die Frage,
wie sich die Einheit und Ganzheit des Individuums dennoch herstellt.
Da Hartmann ein inneres substantielles Seinsprinzip als Grund der Einheit

des Individuums nicht erkennt, ist es nicht erstaunlich, wenn er
die Einheit des Individuums als Ganzem in das in die Zeit ausgedehnte
Sicherhalten seines Lebensprozesses verlegt : in die geschlossene
zeitliche Ganzheit des zwischen Anfang und Ende sich selbst begrenzenden
und in sich gliedernden Prozesses selbst, in die Gesamtfolge der
Stadien seines Lebensprozesses, der für ihn identisch ist mit dem eigentlichen

Grundwesen des Organischen 21.

19 Vgl. oben III, 3.
20 Vgl. oben IV, 6.
21 Vgl. oben IV, 5, 6.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 67

Auch die Einheit des Menschen besteht nicht nur in seiner

Schichtungseinheit. Das Leben des Menschen ist wie das Leben des organischen

Individuums im allgemeinen das Dauern eines mit sich selbst
identischen Seienden. Seine Ganzheit ist « ein Ablauf und in keinem Augenblick

beisammen ». Sie besteht z. B. in der Einheit von Kind, Mann und
Greis. Seine Einheit und Ganzheit ist der Zusammenhang seiner Schichten

im Zusammenhang seiner Lebensstadien 22.

Es genügen Hartmann die feststellbaren Tatsachen der zusammenhängenden

Struktur der konstanten Seienden und insbesondere die
ebenfalls feststellbare Tatsache, daß die konstanten Seienden sich in
ihrem Prozeß in der Zeit erhalten. Sie sind reale Gebilde. Als reale
Seiende kommt ihnen allen nach Hartmann die allgemeine Seinsform
des Realen, das Werden zu. Reales Sein und Werden sind für
Hartmann identisch. Die Sphäre des Realen ist « in sich homogen » und « on-
tisch gleichgestellt » 23. Das bedeutet, die realen Seienden sind für
Hartmann univoc real seiend.

Hartmann erkennt nicht, daß alles Werden die Kontingenz des

Werdenden beweist. Obwohl für Hartmann das Werden die allgemeine
Grundform dessen ist, was den Bestand der Welt ausmacht, ist für ihn
die Welt als Ganzes nicht ein Gewordenes, das auf ein überweltliches
Sein schließen läßt, von dem das Sein der Welt abhängt. Mit der Welt
als dem Ganzen, alles Seiende enthaltenden, macht er das Kollektiv
alles Seienden zu einem Absoluten, das selbst kein Korrelat mehr neben
sich hat. Dieses Absolute, die Welt als Ganzes, hat Bestand in einem

anderen, dem Hartmann Attribute eines Höchstabsoluten gibt : der Zeit.
Gott ist für Hartmann nicht erfahrbar. Darum können wir nicht

wissen, ob es einen Gott gibt 24. Es handelt sich bei Hartmann um einen

positivistisch-agnostizistischen Verzicht auf jede echt metaphysische
Fragestellung.

Das ergibt sich schon aus Hartmanns Lehre vom Allgemeinen 2S.

Er stößt nicht vor zur Erkenntnis des eigentlichen Wertes der direkten
Allgemeinbegriffe, die das Wesen des Seienden wiedergeben. Bei dem

Allgemeinen Hartmanns geht es nur um die phänomenal gegebenen,
vielem Seienden gemeinsamen Erscheinungsformen. Seine Lehre vom

22 Vgl. oben V, 5.
23 Vgl. oben VII, 3.
21 Vgl. oben VII, 5.
25 Vgl. oben VI, J.



68 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Allgemeinen geht kaum über die naturwissenschafts-theoretische Sicht
des Allgemeinen hinaus und macht darum schlußfolgerndes Denken im
engeren Sinne und eigentliche Metaphysik unmöglich.

Bei Hartmanns Kategorien handelt es sich nicht um Prinzipien, die
im traditionellen Sinne das Wesen eines Seienden konstituieren, wie z.B.
die materia prima und die forma substantialis das Wesen des materiellen
Seienden konstituieren. Die hartmannschen Kategorien konstituieren als

Prinzipien die jeweilige Struktur der konkreten Phänomene.
Wie es sich bei dem real Allgemeinen Hartmanns um empirische

Allgemeinbegriffe handelt, so handelt es sich bei seinen Kategorien um
empirische Prinzipienbegriffe.

Der Unterschied zwischen der transzendentalen Einheit, wie die
aristotelisch-thomistische Philosophie sie erkennt, und der Einheit innerhalb

der Lehre Hartmanns, ergibt sich aus der verschiedenen Art und
Weise, wie die aristotelisch-thomistische Philosophie und wie Hartmann
das Seiende als Seiendes und entsprechend seine Einheit sehen. Während
der Gesichtspunkt, unter dem man in der scholastischen Tradition
das Seiende sieht, sehr wesentlich ein anderer ist als der Gesichtspunkt,

unter dem die empirischen Wissenschaften das Seiende sehen,

besteht für Hartmann kein Unterschied zwischen dem Aspekt, unter
dem die anderen Wissenschaften und dem Aspekt, unter dem er das

Seiende in seiner Ontologie sieht26. Darum handelt es sich bei seiner

Erkenntnis der Einheit des Seienden nicht um eine metaphysische
Erkenntnis im engeren und èigentlichen Sinne.

Es handelt sich bei der Einheit des Seienden, die Hartmann
erkennt, um Zusammenhänge gegebener Phänomene und auch um den

Zusammenhang aller solcher Zusammenhänge in der Welt als dem höchsten

Ganzen, sowohl um die Zusammenhänge ihrer Phänomenstrukturen
als auch und besonders um die Zusammenhänge ihrer in der Zeit
ausgedehnten Prozesse. Diese phänomenal gegebenen realen Zusammenhänge

sind alle in gleicher Weise unabhängig von unserer Erkenntnis
seiend. In diesem Sinne ist nicht nur alles reale Seiende univok real

seiend, sondern bei der hartmannschen Einheit des konstanten Seienden

handelt es sich um eine univoke Phänomeneinheit.

26 Vgl. oben Vorbemerkungen.


	Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

