Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 11 (1964)

Artikel: Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann
Autor: Hagemann, Brunhilde
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BRUNHILDE HAGEMANN

Die Einheit des konstanten Seienden
bei Nicolai Hartmann

Vorbemerkungen iiber das Formalobjekt
der Ontologie Nicolai Hartmanns

Nicolai Hartmann behandelt in seiner Philosophie unter vielem
anderen auch die Einheit des Seienden. Spezielle Literatur iiber Hart-
manns Lehre von der Einheit des Seienden ist bis jetzt nicht bekannt.

Die in zahlreichen Werken Hartmanns ! enthaltene Lehre von der
Einheit des Seienden, besonders des konstanten Seienden, werde ich hier
untersuchen. Die Behandlung der Art und Weise, wie Hartmann die Ein-
heit des Seienden sieht, wird gleichzeitig Einsicht geben in Wesentliches
des Inhaltes seiner Ontologie.

1 Die benutzten Quellen — die spater so abgekiirzt werden, wie es nach den

Buchtiteln angegeben wird — sind folgende :

Grundziige einer Metaphysik der Erkenntnis (= GME). Berlin 19494,

Kategoriale Gesetze (= Kat. Ges.). Philosophischer Anzeiger 1 (1925/26) 201-266.

Zur Grundlegung der Ontologie (= GO). Meisenheim am Glan 19483,

Moglichkeit und Wirklichkeit (= MW). Meisenheim am Glan 19492

Der Aufbau der realen Welt (= ArW). Meisenheim am Glan 19492,

Neue Wege der Ontologie (= NWO). Stuttgart 19493.

Ethik (= Ethik). Berlin 19492,

Das Problem des geistigen Seins (= PgS). Berlin 19492,

Philosophie der Natur (= PN). Berlin 1950.

Teleologisches Denken (= TD). Berlin 1951.

Kleinere Schriften I (= KI. Schr. I). Abhandlungen zur systematischen Philosophie.
Berlin 1955.

Kleinere Schriften II (KI. Schr. IT). Abhandlungen zur Philosophie-Geschichte.
Berlin 1957.

Kleinere Schriften 111 (= KI. Schr. ITI). Vom Neukantianismus zur Ontologie. Ber-
lin 1958.



4 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Vor der Darstellung der Lehre Hartmanns iiber die Einheit ist es
gut, einiges zu sagen iiber den Gesichtspunkt, unter dem Hartmann das
Seiende in seiner Ontologie als Seiendes sieht. Denn daraus ergibt sich,
was Hartmann unter dem Seienden versteht, dessen Einheit hier unter-
sucht werden wird.

Aristoteles’ « Metaphysik » ist fiir Hartmann der Quellpunkt der
groBen geschichtlichen Linie des Seinsproblems. Aristotelische Ontologie
ist nach Hartmann zwar heute nicht mehr moglich. Doch er sieht eine
Aufgabe darin, die alte Ontologie in ihrem Problembestande wiederzu-
gewinnen und die « Erste Philosophie » des Aristoteles ist fiir ihn fiir alle
Zeiten das Grundwerk der Ontologie geblieben 2.

Aristoteles definierte seine « Erste Philosophie » als Wissenschaft
vom dv j) 8v 3, vom Seienden als Seiendem. Auch fiir Hartmann fragt die
Ontologie nach dem « Seienden als Seiendem » 4, ist die Ontologie Wissen
um das « Seiende als Seiendes » 3, ist sie Wissenschaft vom « Seienden als
Seiendem » 8. « Das Sein von dem die Ontologie spricht ... ist das Sein
tiberhaupt, das ‘Sein als solches’ (das v ) 8v des Aristoteles» 7. Er hilt
es fiir n6tig, « den strengen alten Sinn der aristotelischen Formel » fest-
zuhalten 8.

Die Formulierung « Seiendes als Seiendes » gefillt Hartmann so gut,
daB er erklirt, sie sei nicht zu iiberbieten, sie stehe « neutral zur Diver-
genz der Standpunkte und Theorien, diesseits aller Deutung ». Die Kehr-
seite dieser Uberlegenheit aber sei, « daB sie bloB formal ist, ein Schema,
das der Erfiillung harrt » und ohne diese nichtssagend ist °.

Wenn nun fiir Hartmann die Formulierung « Seiendes als Seiendes »
zundchst ein leeres Schema ist, das der Erfiillung harrt, so ist zu fragen :
wie fiillt er dieses « Schema» aus ? Welchen Sinn, welche Bedeutung be-
kommt bei ihm dieser Ausdruck: « Seiendes als Seiendes » ? Unter wel-
chem Gesichtspunkt sieht er das Seiende, wenn er es nur, sofern es Seien-
des ist, betrachtet ?

Die Frage nach dem Gesichtspunkt, unter dem Hartmann das Seiende
sehen will, wird z. T. dort beantwortet, wo er seine Ontologie gegen das

? Zur Grundlegung der Ontologie (= GO). Meisenheim am Glan 19483, x1 f.
3 Aristoteles, Metaphysica III (") c. 1, 1003a 21s.

4 GO 45, Der Aufbau der realen Welt (= ArW). Meisenheim am Glan 19492, 1.
8 Moglichkeit und Wirklichkeit (= MW). Meisenheim am Glan 19492, 360.
¢ GO 52.

? Grundziige einer Metaphysik der Erkenntnis (= GME). Berlin 1949%, 195.
8 GO 43.

9

GO 4&6.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 5

abgrenzt, was sie nicht ist. Er erklirt z. B., Ontologie sei nicht die Wissen-
schaft von den Gegenstinden der Erkenntnis, sondern vom Seienden als
Seiendem. Es komme darauf an, ob im Gerichtetsein der Erkenntnis auf
den Gegenstand dieser nur ‘als’ Gegenstand oder als Seiendes verstanden
wird 1%, In seiner Abwehrstellung gegen den Idealismus aller Formen
betont er immer wieder, daB3 das Seiende seinem Erkanntwerden gleich-
gliltig gegeniibersteht 1!, dal es auch ohne unsere Erkenntnis und unab-
hingig von ihr ist, was es ist 2. In diesem Sinne kann Hartmann sagen,
bereits die naive ** und auch die wissenschaftliche Erkenntnis 14 sihen
das Seiende unter dem Aspekt des Seienden und nicht etwa als Erschei-
nung oder sonst etwas. Darum sind fiir ihn naive % und wissenschaftliche
Erkenntnis !¢ von sich aus ontologisch eingestellt.

Das will natiirlich nicht besagen, da8 nach Hartmann kein Unter-
schied sei zwischen den anderen Wissenschaften und der Ontologie. Dieser
Unterschied besteht aber nicht in der Richtung der Erkenntnis. Wohl
besteht er in der Begrenzung dessen, was vom Ansichseienden erkannt
wird 17. Auf der Stufe der natiirlichen Einstellung wird nur ein sehr enger
Ausschnitt des Seienden erkannt, auf der Stufe der Wissenschaft schon
ein erheblich weiterer, auf der philosophischen Stufe der eigentlichen
Ontologie ist es die absolut allumfassende Seinssphire 8. Die ontologische
Arbeit der Philosophie beschrdankt sich nicht auf Ausschnitte aus dem
Sein, sie geht ihrem Wesen nach auf das Ganze 1°.

Weil die Ontologie sich auf das Ganze des Seienden richtet, kommt
sie auch zu umfassenderen Einsichten, kann sie Prinzipien behandeln, die
wiederum Bedingungen sind fiir die Wissenschaftsprinzipien 2°. Sie
kommt also zu einer groBeren Tiefe des Eindringens 21. Das dndert aber

¥ GO 52 1.

11 GME 59, 187, 247; GO 80, 171 ; MW 439; Kleinere Schriften I (= KI.
Schr. I). Abhandlungen zur systematischen Philosophie. Berlin 1955, 47.

12 GME 1, 74 ; GO 17, 52 1., 78, 81, 151-156 ; MW 439 ; Neue Wege der Ontolo-
gie (= NWO). Stuttgart 19493, 13,

1% GO 55.

14 GO 55, 235.

15 GO 52, 55, 236.

18 GME 223, 287 ; GO 52, 55, 2351

17 GME 203.

18 GME 203 ; vgl. GME 188.

1 GME 288 ; Kleinere Schriften II (KI. Schr. I1). Abhandlungen zur Philo-
sophie-Geschichte. Berlin 1957, 2.

20 Vgl. Kleinere Schriften III (= KI. Schr. III). Vom Neukantianismus zur
Ontologie. Berlin 1958, 30.

21 GO 52.



(8] Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

nichts an der Grundeinstellung auf die Gegenstandssphire. Es handelt
sich nur um die gradlinige Fortsetzung der naiven und wissenschaftlichen
Einstellung 2%, die ebenso wie die Ontologie ihren Gegenstand als einen
selbstdndigen, d. h. an sich seienden verstehen 23,

Aristoteles wiirde Hartmann vollauf darin Recht geben, wenn dieser
behauptet, daBl das Seiende unabhingig von unserer Erkenntnis besteht
und daB sich auch die naive Erkenntnis und die anderen Wissenschaften
auf Seiendes richten, das auch ohne unsere Erkenntnis ist, was es ist.
Diese bei Hartmann speziell hervorgehobene Tatsache ist bei Aristoteles
in seinem dv §) v mitausgedriickt oder besser gesagt, darin vorausgesetzt.
Der «strenge alte Sinn der aristotelischen Formel » besteht aber nicht
in dem, worin die Ontologie mit den anderen Wissenschaften {iberein-
stimmt. Aristoteles will mit dem dv § 8v gerade das zum Ausdruck brin-
gen, wodurch die erste Philosophie sich von allen anderen Wissenschaften
unterscheidet. Die anderen Wissenschaften handeln auch von dem, was
dem Seienden tatsichlich zukommt — z. B. daB3 es bewegt oder ausgedehnt
ist — aber nicht von dem, was ihm zukommt, nur sofern es Seiendes ist 24.
Was dem Seienden zukommt, nur sofern es Seiendes ist, was per se in ihm
enthalten ist, die Unterschiede, die es aufweist, insofern es Seiendes ist,
das wird von keiner anderen Wissenschaft als von der ersten Philosophie
behandelt 2.

Hartmann entfernt sich schon bei der formalen Bestimmung des
Gegenstandes seiner Ontologie von Aristoteles, obwohl er glaubt, den
strengen alten Sinn der aristotelischen Formel &v 7 dv festzuhalten. Die
Formulierung « Seiendes als Seiendes » bekommt bei ihm eine andere Be-
deutung, die typisch kriteriologische, d. h. «realistische », daB3 es unab-
hidngig von unserer Erkenntnis seiend ist. Darum macht er nirgendwo
einen Unterschied zwischen dem Aspekt, unter dem die anderen Wis-
senschaften das Seiende als Seiendes sehen, und dem Aspekt, unter dem
er das Seiende in seiner Ontologie behandeln will.

22 GO 52 ; NWO 107.

3 GO 53.

2 Aristoteles Metaphysica III (T") c. 1 1003a 21-32, c. 2 1005a 2s., 13s. ; X (K)
c. 31060b 31s., 1061b 4-11, c. 4 1061b 17-32, c. 7 1063b 36-1064a 4.

% A.a.0. X (K) c. 3 1061b 4&-6.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 7

DARSTELLUNG DER LEHRE NICOLAI HARTMANNS
VON DER EINHEIT DES KONSTANTEN SEIENDEN

I. Die Einheit und ihre Typen

1. Einheit und Mannigfaltigkeit

Einheit ist fiir Hartmann eine der sogenannten Fundamentalkate-
gorien. Fundamentalkategorien sind fiir ihn solche Kategorien, die allen
Seinsschichten gemeinsam sind 1. Sowohl dem realen wie auch dem so-
genannten idealen Sein kommen sie zu 2. Sie haben die Bedeutung von
allgemeinen Seinsgrundlagen . Hartmann unterscheidet drei Gruppen
von Fundamentalkategorien : die Modi, die elementaren Seinsgegensitze
und die kategorialen Gesetze 4. Die Einheit gehort mit ihrem kategorialen
Gegensatz, der Mannigfaltigkeit, zu den elementaren Seinsgegensitzen 5.

Die elementaren Seinsgegensitze sind die bekanntesten und am
besten faBbaren Fundamentalkategorien. Sie sind die allgemeinsten
Strukturelemente des Seienden ®. Unter Struktur ist hier die Seinsbe-
stimmtheit des Soseins zu verstehen 7, das bei Hartmann alles umfaft,
‘was’ das Seiende ist bis in die individuellste Differenziertheit 8. Struk-
turelemente sind folglich inhaltliche Bestimmtheiten des Seienden. Ein-
heit und Mannigfaltigkeit gehoren also zu den allgemeinsten inhaltlichen
Bestimmtheiten des Seienden.

Die elementaren Seinsgegensitze stehen zueinander im Verhiltnis
der gegenseitigen Implikation ?. Die Einheit ist in vielen der anderen
Seinsgegensitze « so auffillig vorausgesetzt, dal man sich versucht sieht,
sie ihnen wie ein genus iiberzuordnen » 1°. Aber es handelt sich nur um
ein Vorausgesetztsein, wie es auch anderen Seinsgegensitzen (z. B. Form

1 ArW 208, 480, 482, 490 ; Philosophie der Natur (= PN). Berlin 1950, 3
NWO 42, 53, 61.

2 ArW 206, 490. 3 NWO 42.

4 ArW 218 f. 5 ArW 231, 289 ff.
6 ArW 218 f. 7 Vgl. ArW 232.

8 GO 93. * ArW 255 ff., 290.

10 ArW 289.



8 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

und Materie 1!, Relation und Substrat 2 in verschiedener Abstufung
eigen ist 13. Und alle anderen Seinsgegensdtze implizieren in gleicher Weise
sowohl die Einheit als auch die Mannigfaltigkeit.

Einheit und Mannigfaltigkeit stehen in engem Zusammenhang. Die
Mannigfaltigkeit spielt dabei durchaus keine nebenséichliche Rolle. Ein-
heit ohne Mannigfaltigkeit konnte man sich gar nicht vorstellen, sie wire
etwas « kiinstlich Isoliertes ». « Aus bloBer Einheit 146t sich kein Gebilde,
keine Bestimmtheit, keine Struktur, keine Welt verstehen. Ohne Gegen-
gewicht bleibt es stets das leere Eine als solches. Erst die Verschiedenheit
des Nichteinheitlichen, das sie zu bewiltigen hat, gibt ihm Inhalt, Unter-
schied und Form ». Die Mannigfaltigkeit wire ihrerseits ohne Einheit
zusammenhanglos. Mannigfaltigkeit setzt Einheit und Einheit setzt
Mannigfaltigkeit voraus, « und zwar gerade als gleich gewichtiges Gegen-
stiick » 14,

2. Typen der Einheit

Fiir Hartmann gibt es in der realen Welt viele Arten und Typen der
Einheit. Er sagt, schon die Umgangssprache unterscheide zwischen der
Eins, der Einzelheit, der Einzigkeit, Einheitlichkeit, Einfachheit u. a. m.,
denen allen eine « besondere kategoriale Bedeutung eigen » ist. « Von
groBerem ontologischen Gewicht ist unter diesen aber nur die Einheit-
lichkeit, d. h. die zusammenfassende oder komprehensive Einheit » 13
Die Einheit als Fundamentalkategorie ist im wesentlichen Einheit der
Einheitlichkeit. Sie kommt in irgendeiner Weise dem Seienden aller
Sphidren zu — d.h. der realen, idealen, logischen und Erkenntnis-
spdre 1% — in die Hartmann die Gesamtheit des Seienden aufspaltet. Sie
spielt vor allem beim realen Seienden aller Schichten eine wichtige Rolle.

Hartmann unterscheidet zwei Arten der zusammenfassenden Ein-
heit : die Einheit der Gleichartigkeit und die Einheit der Ungleichartig-
keit. Die Einheit der Gleichartigkeit umfaft eine in sich gleichartige
Mannigfaltigkeit, die Einheit der Ungleichartigkeit dagegen eine ungleich-
artige Mannigfaltigkeit.

11 Vgl. unten III, 3.
12 Vgl. unten 11, 1.
13 ArW 290.
1 Arw 289,
15 ArW 291.
18 vgl. ArW 289 fi.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 9

Zur Einheit der Gleichartigkeit gehort die mathematische Eins in
der quantitativen Vielheit der Zahl 17, Zu ihr gehort vor allem die Einheit
der Allgemeinheit, bei der wie in der pia tig idie Platons eine qualitative
Einheit der Gleichartigkeit gemeint ist 18. Die qualitative Einheit der
Allgemeinheit ist der vorherrschende Einheitstypus in der sogenannten
idealen Sphire und in der logischen Sphire. Sie spielt iiberall dort eine
Rolle, wo es sich um das Verhiltnis von genus und spezies handelt. Und
insofern fiir Hartmann auch das reale Sein diesem Verhiltnis « unter-
worfen »ist, findet sich Einheit der Allgemeinheit auch dort 1°. Dazu zdhlt
Hartmann z. B. den « Einheitstypus, der in aller Gesetzlichkeit steckt,
auch der in den exakten Naturgesetzen. Und was ontologisch gewichtiger
ist, auch der Einheitscharakter, der in den Kategorien selbst enthalten
ist — und zwar in jeder wiederum als ein besonderer —, hat diesen Typus
der Allgemeinheit und Gleichartigkeit an sich». Die Kategorien des
Realen und die besonderen Realgesetze gehen allerdings im Typus der
Allgemeinheit nicht auf, obwohl sie ihn «als ein Wesensstiick an sich »
haben 2°, denn innerhalb des realen Seins gibt es im Gegensatz zum idea-
len Sein keine vollige Gleichartigkeit der Félle. Das ideale Sein — zu dem
Hartmann z. B. das mathematische Sein 2! und das Reich der Wesen-
heiten 22 und Werte 23 rechnet — ist zeitlos, immateriell und allgemein 24.
Das reale Sein dagegen ist zeitlich, materiell oder wenigstens an Materiel-
les gebunden. Es ist individuell und einmalig 2. Allgemeines als solches
gibt es im realen Sein nicht. Wohl gibt es an vielen oder allen Realfillen
gewisse gleichartige Bestimmtheiten 26. Im Realen umfal3t die Einheit
der Allgemeinheit darum nur die Bestimmtheiten, die der Mannigfaltig-
keit der Fille gemeinsam sind, nicht aber die Mannigfaltigkeit der indi-
viduellen Einzelfille selbst. Innerhalb des Realen ist es darum fiir die
Einheit der Allgemeinheit charakteristisch, « daB sie die Fille zwar um-
greift, aber dennoch ihre Mannigfalcigkeit von sich ausschlie3t » 27,

17 ArW 291 ; vgl. Kategoriale Gesetze (= Kat. Ges.). Philosophischer Anzei-
ger 1 (1925/26) 201-266, 239.

18 ArW 291 ; vgl. Plato, Politea, Steph. 11 507 B, 596 A ff.

19 Vgl ArW 291,

20 ArW 291. Uber Kategorien siehe unten VI.

21 GO 245 ff.

22 GO 287 ff. ; MW 310 ff., 463 ff.

23 GO 305 ff. ; Ethik (= Ethik). Berlin 19493, 148 ff.

% MW 312.

% GO 314 ; MW 312, 330 ; PN 166, 350.

% GO 289, 314 ; MW 229.

27 ArW 291 f.



10 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Die Einheit der Ungleichartigkeit faBt die verschiedenartige Mannig-
faltigkeit selbst zur Einheit zusammen. Sie ist die eigentlich komprehen-
sive Einheit. Zu ihr zdhlt Hartmann auch die « Einheit der Synthesis »
Kants, wobei er aber vom idealistisch-subjektiven Charakter in der Funk-
tion der Synthesis absehen will 2. Die Synthese ist fiir Hartmann schon
im Gegenstand der Erkenntnis, d. h. im Seienden selbst enthalten. Die
im Seienden enthaltene Mannigfaltigkeit wird nicht erst durch das er-
kennende BewuBtsein zur Einheit verbunden. Wohl sind auch fiir Hart-
mann die Begriffe und Urteile Einheitstypen 2%. Aber Hartmann geht es
in erster Linie um jene komprehensiven Einheiten, die « die Buntheit und
den Formenreichtum der Welt ausmachen » *. Hartmann zihlt eine
groBe Anzahl solcher Einheiten auf, die sich insbesondere durch den ver-
schiedenen Charakter der Seinsschichten unterscheiden. Dazu gehort im
Bereich des Anorganischen die Einheit des physischen Korpers in der
Mannigfaltigkeit seiner Beschaffenheiten und die Einheit des energe-
tischen Prozesses 3! ; in der ndchsthéheren Schicht : die Einheit des Orga-
nismus und des Lebensvorganges 32 : weiter aufwirts : die Einheit des
BewuBtseins in seiner Erlebnismannigfaltigkeit 33. In fortschreitender
Abwandlung geht die Einheit und mit ihr die Mannigfaltigkeit auch durch
die Stufen des geistigen Seins hindurch. Da ist « die Einheit des personalen
Menschenwesens in der Mannigfaltigkeit seiner Taten und Schicksale » 3
und die « Einheit des Volkes, Einheit des Staates, Einheit der Wissen-
schaft, Einheit der Sprache, des geltenden Rechtes, des Ethos, des Kunst-
werkes » 3. Es wiirde zu weit fiithren, die von Hartmann aufgezihlten
Einheitstypen alle einzeln zu untersuchen. Bei Hartmann selbst werden
sie auch gar nicht einzeln speziell unter dem Gesichtspunkt ihrer Einheit
behandelt. Im Laufe dieser Untersuchung wird darum im wesentlichen
nur beachtet, was allen oder den meisten gemeinsam ist. Gemeinsam ist
thnen zunichst, dal sie komprehensive Einheiten sind. Am leichtesten

8 ArW 291 f.; vgl. Kl Schr. III, 207 ; vgl. Kant : Kritik d. r. V (B), transz.
Analytik, bes. 102-105.

2% ArW 296 {. ; Kl. Schr. I1I, 207. Die Begriffe sind z. B. « der Form nach Ein-
heit im doppelten Sinne : dem ‘Umfang’ nach Einheit der Gleichartigkeit, dem ‘In-
halt’ nach Einheit der Ungleichartigkeit (der sog. Merkmale) ; ... » ArW 296.

30 ArWw 292.

31 NWO 54 ; vgl. ArW 501.

32 NWO 54 ; vgl. ArW 293, 501.

33 ArW 293, 501 ; NWO 54.

31 NWO 54 ; vgl. ArW 293, 501.

8 ArW 501 ; vgl. ArtW 293 ; NWO 54.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 11

faBbar sind unter diesen solche, « die an geschlossenen Gebilden auftre-
ten, sofern diese von einiger Konstanz sind » 3. An der Bewegtheit des
Werdens, der Vorginge und Geschehnisse ist dieser Einheitstypus
schwerer greifbar 37. Die komprehensiven Einheiten, die das Ungleich-
artige zusammenschlieBen, sind die mafgebenden innerhalb des realen
Seins 28,

II. Substanz und Konstanz

Im Nachfolgenden werden die fiir Hartmann maBgebenden Ein-
heiten innerhalb des realen Seins untersucht: die komprehensiven Ein-
heiten, die das Ungleichartige zusammenschlieBen. Sie werden dort unter-
sucht, wo sie fiir Hartmann am leichtesten faBbar sind : an den geschlos-
senen Gebilden «sofern diese von einiger Konstanz sind » 1.

Ein Gebilde ist fiir Hartmann dhnlich wie der Zustand im Gegensatz
zum Fortlaufen der Prozesse zu verstehen. Mit dem Zustand teilt es die
Auflésbarkeit im ProzeB3. Es hat aber « die natiirliche Geschlossenheit und
eine gewisse Konstanz vor ihm voraus» 2 Diese Konsistenz besteht
darin, daB3 das Gebilde sich «im allgemeinen Flu3 des Realen als zusam-
menhaltend erweist » 3.

Konsistenz ist nach Hartmann eine der « zwei Hauptformen der Er-
haltung ». Ihr steht die Subsistenz gegeniiber : die Erhaltung durch Sub-
stanz. '

Konsistenz ist « nicht Beharrung im engeren Sinne ». Bei der Subsi-
stenz handelt es sich dagegen um «eigentliche Beharrung » ¢ Es soll
darum hier zunachst Hartmanns Lehre von der Substanz, bzw. Subsistenz
dargestellt werden, ehe gezeigt wird, was Hartmann in seiner Philosophie
unter Konsistenz versteht.

38 Arw 293.

37 ArW 292 f.

38 Vgl ArW 292.

1 Vgl. ArW 293.

? PN 442 ; vgl. PN 453.

3 PN 442 ; vgl. ArW 305, 329.
4 Vgl. PN 301.



12 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

1. Hartmanns Substanzlehre

In den drei ontologischen Hauptwerken Hartmanns « Zur Grund-
legung der Ontologie », « Méglichkeit und Wirklichkeit » und «Der Aufbau
der realen Welt » ist nirgendwo eine Abhandlung iiber seine eigene Sub-
stanzlehre enthalten. Wohl gibt es Stellen, aus denen mehr oder weniger
klar zu erkennen ist, was er selbst unter Substanz verstehen will 3. Fast
immer stehen sie dort, wo er antike, mittelalterliche oder neuzeitliche
Auffassungen von der Substanz destruktiv behandelt. Eine einigermaf3en
zusammenhidngende Darstellung dessen, was Hartmann selbst Substanz
nennt, befindet sich erst in seinem Abri3 der speziellen Kategorienlehre,
der « Philosophie der Natur » 8. Das mag auf den ersten Blick erstaunen.

Hartmann unterscheidet zwei Seiten der Substanz. Die eine ist das
Moment der Beharrung. Die Substanz ist Beharrung. Aber sie ist nicht
Beharrung allein. « Beharrung kann nur das Beharren eines ‘Beharrenden’
sein» 7. Die Substanz ist auch das Beharrende. Sie ist Beharrung und
Triager der Beharrung zugleich 8. Sie ist « das Beharrende selbst hinter
der Beharrung » .

« Nur ein Beharrendes kann sich verdndern : es wechseln an ihm die
Zustinde, Geformtheiten, Bestimmtheiten, indem es selbst identisch
bleibt » 1%, Die Substanz ist das «Sich-Erhaltende » im Flul3 der Verdnde-
rung 1, das « Identischbleibende » 12. Sie ist das im Proze3 Beharrende,
was in ihm stehend, ihm nicht unterliegt, sondern ihm widersteht 13,

Nicht alle Beharrung ist Beharrung einer Substanz 4. Es gibt auch
identischbleibende Formung wechselnder Einzelfille : dort wo im Prozef3
immer wieder gleichgeformte Gebilde auftreten. Aber hier handelt es sich
nicht um « Substanz », hier handelt es sich um « Konstanz » der Form. Be1
der eigentlichen Beharrung geht es nicht um Erhaltung einer Form, son-
dern hier geht es um Erhaltung eines Substrates, das im Wechsel der

GO 591., 88, 130 1f., 133 1., 136, 142, 184 1. ; ArW 61, 366.
PN 284 ff.

PN 289.

PN 285.

GME, 271 ; Kl. Schr. III 212.

10 GO 60.

11 ArW 61 ; PN 284 ; Kl Schr. I, 194.

12 KIl. Schr. T 194.

13 PN 284, 286 ; KIl. Schr. I 102.

14 PN 299, 301.

® e a9 & o



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 13

Formen beharren soll 15. Die Substanz selbst als das Beharrende hinter
der Beharrung, als Trdger der Beharrung ist Substrat 16.

Der Substratcharakter ist nicht der Substanz allein eigen 7. Er
haftet an allem, was Dimensionscharakter hat. Alles Seiende ist irgendwie
dimensioniert 18, z. B. in den Dimensionen des Raumes, der Zeit, der
Zahlenreihe oder in anderen Dimensionen im engeren oder weiteren kate-
gorialen Sinne!®. Darum kommt allem Seienden irgendwie Substrat-
charakter zu.

Substrat allgemein genommen ist eine « Fundamentalkategorie » 2.

In der hartmannschen Tafel der sogenannten «Seinsgegensitze »
steht dem Substrat die Relation gegeniiber 2!. Relation ist die Kategorie
des Zusammenhanges 22 und als solche « Strukturmoment einer Sache » 23.
Sie ist wie das Substrat eine Fundamentalkategorie. Denn es gibt kein
Seiendes, das nicht durch duBere oder innere Verhidltnisse bestimmt
wire 2. Aller Zusammenhang und alle Verbundenheit geht irgendwie auf
letzte Glieder zuriick ; wenn das nicht so wire, dann handelte es sich nur
um Relationen von Relationen. Relationen setzen ein Relatum voraus,
das nicht selbst Relation ist. Relata in diesem Sinne sind die Substrate
der Relation 25, Relationen konnen nicht ohne Substrate bestehen, und
Substrate sind nur als Relata von Relationen Substrate 26. « Substrat im
strengen Sinne ist das unauflsliche Relatum moglicher Relationen » 7.

Substratcharaktere lassen sich als die in den Relationen vorausge-
setzten Grundmomente iiberall aufweisen 28. Wihrend aber in den hohe-
ren Schichten die eigentliche FaBbarkeit der Substrate versagt, werden
sie in der niederen Realschicht der Anschaulichkeit ndher geriickt. Die
Substratmomente treten hier verdichtet auf ?°. In der Substanz ver-

15 PN 301.

18 PN 285, 289.

17 GME 270, 272 ; ArW 281 ; KI. Schr. III 212.
18 ArW 281.

1 Vgl. ArW 300.

20 ArW 231 fi., 278 ff., PN 288 ; vgl. oben I, 1.
21 ArW 231 ; vgl. ArW 233 ; PN 292 ; KIl. Schr. III 194.
22 ArW 260, 278 {.

23 ArW 279.

24 ArW 280.

2% MW 71 f.; ArW 233, 278 ; PN 287.

28 ArW 233, 246.

27 ArW 278.

28 ArW 281 f.

2 ArW 282.



14 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

dichtet sich der Substratcharakter wie sonst in keiner Realkategorie 3°.
Der Substanz kommt der Substratcharakter « im eminenten Sinne » zu 31
Sie ist gleichsam der « exemplarische Fall » fiir ihn, sein « Kondensations-
punkt » 32,

Der Zusammenhang, in dem der Substanz die Rolle des beharrenden
Substrates zufdllt, ist der ProzeB. Der ProzeB besteht im dauernden
Wechsel der Zustinde. Jeder Simultanschnitt des Prozesses, d. h. jeder
Schnitt, den wir quer zur Zeit durch den Ablauf des Prozesses legen, hat
die Form eines Zustandes. Der Zustand eines Prozesses dndert sich mit
jedem Zeitpunkt, er ist in jedem Jetzt ein anderer 33. Die Substanz ist das,
was sich durch den ProzeB nicht aus dem Jetzt verdringen 1aBt, was sich
in der zeitlichen Reihe der sich ablésenden Zustinde im « wandernden
Jetzt » erhilt 34, Sieist das Identischbleibende, das dem ProzeBl zugrunde-
liegt, das im Strome des Geschehens der Vergianglichkeit widersteht 35.

Das Beharren eines solchen « Zugrundeliegenden », das in weitge-
streckten Zeitgrenzen dem Wandel standhilt, nennt Hartmann « Subsi-
stenz ». Eigentliche Subsistenz gibt es fiir ihn nur auf der niedersten Stufe
des Realen %¢. Denn bei der « Subsistenz », von der er spricht, geht es um
passive Subsistenz, um passive Widerstandskraft gegen die Vernichtung.
Die hoéheren Gebilde erhalten sich nicht durch « Subsistenz », sondern
durch « Konsistenz, die sie selbst aufbringen » 37. Die Beharrung «des
Subsistierenden » hat einen Einschlag der Trigheit, des Negativen und
des Nichtkonnens. Was sich erhilt, ist das Formlose, ist die Quantitit,
die « Menge » des Substrates. Solche Erhaltung gibt es unmittelbar nur in
der anorganischen Welt 8.

Was Substanz genau ist und wie sie sich in der durchgehenden Ver-
dnderung erhidlt, kann Hartmann nicht ndher erkldren 3. Es liegt eine
gewisse Ungreifbarkeit im Wesen echter Substratcharaktere 4°. Die
Naturwissenschaft versuchte die Substanz zu fassen als Materie, Be-
wegung, Kraft, Energie. « Immer ist sie als das Sich-Erhaltende gemeint

30 PN 288.

81 GME 271.

32 Kl. Schr. 111 212.

33 PN 314 f.

34 PN 286 ; Kl. Schr. I 208.
3 ArW 61.

38 PN 301 ; KI. Schr. I 208.
37 PN 308 ; vgl. PN 285, 299 1., 302 ; Kl. Schr. I 208.
38 PN 301 ; KI. Schr. I 208.
3% NWO 34.

0 Arw 281.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 15

und immer kommen zu rationaler Fassung nur Formeln fiir die Erhaltung.
Das Sich-Erhaltende selbst hinter der Erhaltung bleibt unbewiltigt » 41,
Was eigentlich Materie, Kraft, Energie ist, kann sowenig Wissenschaft
als Philosophie beantworten 2. Aber es hat einen guten Sinn, «die
Synthese von Substrat und Beharrung, wie sie im Substanzprinzip ent-
halten ist, den letzten faBbaren Substraten des Naturprozesses vorzube-
halten » 43, Und es gibt «zwei Substrate, die ihrer Artung nach Substanz
sein konnen : die Materie und die Energie» 4. Es sind zwar keine absolut
beharrenden Substrate, aber der rein zeitlichen Dauerhaftigkeit nach
kann sich schwerlich etwas in der Welt mit der Materie und vollends mit
der Energie messen 4%. Beiihnen haben wir Beharrung im strengen Sinne,
« bei der die Erhaltung an der Trédgheit eines Substrates hingt ». Hier ist
« ‘Trigheit’ der Masse, Erhaltung der BewegungsgroBe » 46, Insbesondere
ist die Energie das, was sich im Wechsel der Vorginge erhilt. Threr Er-
haltung ist zwar durch das Gesetz der Entropie eine Grenze gesetzt, aber
das Moment der Beharrung bildet doch einen eigentlichen Grundzug in
ihr. Sie ist die dynamisch verstandene Substanz, deren Trédgheit die Be-
wegung des Prozesses fortlaufen 1aBt 47. « Das Fortbestehen der Energie
in ihrem Umsatz, verstanden in dem prignanten Sinne ihrer Erhaltung
im ‘wandernden Jetzt’, beruht darauf, da sie, einmal vorhanden, nicht
von selbst verschwinden kann ; genau so wie die Dauer der Materie, wenn
sie einmal da ist, sich nicht verfliichtigen kann. In beiden Fillen hat die
Erhaltung die Form der Tragheit » 48

Die Materie und die Energie der physischen Prozesse entsprechen
folglich dem, was Hartmann das Wesen der Substanz nennt : der « Syn-
these der beiden an sich heterogenen Momente : der zeitlichen Identitdt
im ProzeB und des unaufloslich Unbestimmten, der Beharrung und des
Substrates » 49,

Aus dieser Darstellung wird von selbst verstiandlich, warum Hart-
mann die zusammenhidngende Behandlung der Substanz der « Philosophie
der Natur » vorbehielt, denn sie ist fiir ihn « eine charakteristisch kosmo-
logische Kategorie » 59,

41 GME 271. 42 GME 272.
43 PN 299. 4 PN 297.
4 PN 300. 4 PN 301.
17 PN 296 {., 340. 18 PN 301 f.

4 PN 288 ; vgl. PN 299.
50 PN 297.



16 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

2. Hartmanns Konstanzlehre

Die Substanz als « charakteristisch kosmologische Kategorie » und
mit ihr die « eigentliche Beharrung » : die passive Subsistenz gibt es fiir
Hartmann nur auf der untersten Stufe des Realen 3. Der Begriff der
Substanz hidngt fiir ihn so eng mit der Materie und der Energie der Natur-
wissenschaften zusammen, daB man, wenn man Dinge, Lebewesen und
Personen fiir Substanzen erklidren wollte, « schon fiir Materie und Energie
einen neuen kategorialen Begriff einfiihren » miilte, « um das in viel
strengerem Sinne Erhaltungsmichtige gebiihrend auszuzeichnen » 2.

Die héheren Gebilde sind fiir Hartmann nicht Substanzen. Sie er-
halten sich nicht durch Subsistenz 3. In einem Lebewesen ist z. B.
«nichts, was als ein passiv Beharrendes zugrunde lige. Es gibt keinen
Lebensstoff, gibt auch keine einheitliche, sich quantitativ erhaltende
Lebensenergie » 5. Die hoheren Gebilde erhalten sich durch Konstanz 55,

Konstanz wird von Hartmann in einem zweifachen Sinne verstan-
den : 1. als stetige Wiederkehr gleichgeformter Gebilde, bei der im unaus-
gesetzten Entstehen und Vergehen der Einzelfille ihr Typus sich er-
hilt %6, 2. als Konstanz der Gebilde selbst 57.

Konsistenz ist zwar fiir Hartmann nicht Beharrung im engeren
Sinne, weil ihr « kein unzerstérbares Substrat » zugrundeliegt %. Sie ist
aber fiir ihn eine hohere Form der Erhaltung als die Subsistenz %°. Wih-
rend die Subsistenz die Form der Trigheit, den Einschlag des Negativen
hat, ist bei den hoheren Formen der Erhaltung iiberall eine « aktive,
formgebende Instanz» im Spiele, «eine so oder so determinierende
Macht » %, Die hoheren Gebilde erhalten sich durch « eine Konsistenz,
die sie selbst aufbringen » 6. Hier erhilt sich nicht ein undifferenziertes
Etwas, wihrend das Differenzierte zugrundegeht. Es ist «gerade die
besondere Bestimmtheit, die Struktur, das hohere, getragene, vielfach

81 PN 301 ; Kl. Schr. I 208 ; vgl. oben II, 1.
52 PN 299.

5 Vgl. PN 302, 308.

8¢ KI. Schr. I 208 ; vgl. PN 303.
55 Vgl. PN 302, 308.

56 PN 301.

57 Vgl. ArW 293 ; PN 302.

58 PN 301.

5 Vgl. PN 302.

¢ PN 302.

61 PN 308.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 17

bedingte Ganze », das sich erhdlt. Wegen ihrer differenzierten Struktur
haben die héheren Gebilde eine « unvergleichlich héhere Labilitit ». Thre
Erhaltung bedeutet ein Sich-Durchsetzen gegen ganz andere Bedrohtheit
als die Erhaltung des Formlosen und «der Seinshdhe nach Nichtigen ».
Im Gegensatz zur Subsistenz erhilt sich durch Konsistenz « das Hochge-
formte, das allein Triger von Wert- und Sinnkomponenten in der realen
Welt ist » 62,

Es gibt fiir Hartmann mannigfaltige besondere Formen der Konsi-
stenz in jeder Seinsschicht. Schon in der anorganischen Natur fangen sie
an, steigern sich bedeutend im Reich des Organischen und « erreichen
ihre Hohe im seelischen und geistigen Leben, gerade dort also, wo die Be-
dingtheit und Gefihrdung am groften ist » 3,

ITII. Die Einheit des dynamischen Gefiiges

1. Das dynamische Gefiige

Das dynamische Gefiige ist ein Gebilde der anorganischen Natur.

Das Gefiige, ganz allgemein gesehen, gehoért zu den Fundamental-
kategorien . Ein Gefiige ist ein relationaler und determinativer Ein-
heitstypus 2. Es setzt Elemente voraus, in deren Verbundenheit es ist, die
Elemente sind ihrerseits das, was sie sind, nur als Glieder eines Gefiiges 2.

In der realen Welt gibt es keine absolut statischen Gefiige. Die realen
Gefiige sind immer irgendwie auch « Gefiige der Prozesse oder ProzelB3-
komponenten, sowie der antreibenden Mdchte » . Von dieser Art ist
insbesondere das dynamische Gefiige. In 1thm sind die Kraft- und ProzeB-
komponenten ebenso Elemente wie die materiellen Bausteine . Das
dynamische Gefiige ist fiir Hartmann der Grundtypus der natiirlichen
Gebilde ¢ und soll darum hier nidher behandelt werden.

Die dynamischen Gefiige unterscheidet Hartmann als natiirliche
Gebilde von den kiinstlichen Gebilden, d. h. von den Dingen, die von
Menschen gemacht und ihren Zwecken angepaBt sind 7.

62 PN 302. 83 PN 302.
1 ArW 231, 329 ff.; vgl. oben I, 1.
2 ArW 330.

3 ArW 330, 451 ; PN 452,
4+ ArW 333; vgl. PN 453.
5 ArW 330; vgl. PN 453.
& PN 442, 460. ? PN 445.



18 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Unter den natiirlichen Gebilden gibt es solche, die nur Bruchstiicke
oder Teilstiicke echter natiirlicher Gebilde sind und die durch Krifte ge-
formt sind, die nicht ihnen selbst eigen sind. Die Bruchstiicke oder Teil-
stiicke haben zwar eine « dynamische Seite », aber sie sind nicht selb-
stindig. Sie haben ihren Aufbau und ihre Dynamik von den echten d. h.
dynamisch selbstdndigen Gefiigen 8.

Zu den dynamisch selbstindigen, d. h. den Gefiigen im eigentlichen
Sinne gehort der Erdkorper, gehoren die kosmischen Bewegungssysteme,
dazu gehoren auch die Molekiile und Atome °.

Wie alle Gefiige, so ist auch das dynamische Gefiige relational 1°,
d. h. es besteht aus Relationen, umfal3t Relationen in sich, welche seine
innere Struktur bestimmen 1. Relation muB3 bei Hartmann — wie schon
frither gesagt — als Zusammenhang verstanden werden. Nur in diesem
Sinne « 148t sie sich als Wesensverhiltnis und folglich als Strukturmoment
einer Sache selbst verstehen » 12, Die innere Struktur eines Gefiiges wird
durch seine Elemente und das Verhiltnis seiner Elemente zueinander
gebildet 3. Beim dynamischen Gefiige besteht dieses Verhiltnis seiner
Elemente hauptsichlich aus einem gegenseitigen Krifteverhiltnis 4.

Die Elemente eines dynamischen Gefiiges konnen selbst wieder die
Struktur eines Gefiiges haben, in dem wiederum alles auf dem gegen-
seitigen Krifteverhiltnis seiner eigenen Elemente beruht 15. Die Krifte,
die das innere Verhiltnis eines Gefiiges bilden, nennt Hartmann « Innen-
kréifte des Gefiiges ». Die vom Gefiige selbst ausgehenden Krifte, die sein
Verhiltnis zu anderen Gefiigen gleicher Ordnung bilden, d. h. zu jenen
Gefiigen, die mit ihm zusammen Elemente eines hoheren Gefiiges sind,
nennt er « AuBBenkrifte des Gefiiges ». Die hoheren Gefiige bauen sich
aber nicht iiber beliebigen kleineren auf, sondern nur iiber solchen, deren
AulBlenkrifte zugleich Innenkrifte des hoheren Gefiiges sind 18.

8 PN 4451,

® Vgl. PN 445 ff., 453 f. Auf S. 446 zihlt Hartmann auch Elektronen und
Protonen zu den dynamisch selbstindigen Gefiigen ; auf S. 483 bemerkt er dagegen,
es sei jetzt noch nicht zu entscheiden, ob sie als Gefiige anzusehen seien oder als
letzte unauflésliche Elemente.

10 Vgl. ArW 330.

11 Vgl. MW 71, ArW 279, Anm.

12 ArW 279.

18 Vgl. ArW 249.

14 PN 444 1.

15 Vgl. ArW 249, PN 505.

18 PN 479-481, 488 1., 505 f.; vgl. ArW 249, 346, PN 476.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 19

Die Funktionen der Innenkréfte spielen eine wesentliche Rolle im
Aufbau des dynamischen Gefiiges. So hingt von ihnen z. B. die rdumliche
Begrenzung der dynamischen Gefiige ab, durch die sie sich als geschlos-
sene Gebilde von anderem Koexistierenden abheben 7. Diese Begren-
zung hat nichts mit Isoliertheit oder Fiirsichsein zu tun 18, denn jedes
Gefiige kann ja selbst wieder Glied, Element hoherer Gefiige sein 9. Es
handelt sich auch meistens nicht um scharf gezogene Raumgrenzen mit
rdumlichen « Oberflichen » 2. Die Grenze der Atome wird z. B. durch
die Bahnen der Elektronen bestimmt 2! und bei den kosmischen Syste-
men handelt es sich nur um dynamisch ausgewogene « verschwimmende »
Ubergangszonen 22, Die Funktion der Innenkrifte bei der Begrenzung
des Gefiiges besteht im wesentlichen in der Resistenz gegen auflosende
Einwirkung von auBlen 23, Diese Resistenz beruht auf einem Verhiltnis
der inneren Prozesse, « welche diese entweder dauernd im Gange hilt oder
aber sie so verlangsamt, daBl das Ganze im Vergleich mit den Vorgingen
seiner Umgebung sich nahezu gleichbleibend erhidlt » 24, Die Stabilitdt
der duBeren Form des dynamischen Gefiiges ist eine Folgeerscheinung
seines inneren dynamischen Gleichgewichtes 2°, das darin besteht, da}
seine heterogenen Krifte sich gegenseitig die Waage halten und dadurch
zusammen einen Krifteausgleich ergeben 26, Als das priziseste Beispiel
fiir innere dynamische Ausgeglichenheit nennt Hartmann das Atom %7.
Durch den Ausgleich der Kréfte im Innern und durch das Ubergewicht
der eigenen Bindekrifte gegen dynamische Einwirkung von auBen ist der
Zusammenhalt und damit die Beharrungsfihigkeit der dynamischen Ge-
fiige bedingt 2.

So wenigstens ist es bei den echten dynamischen Gefiigen, die im
Gegensatz zu den Teil- und Bruchstiicken ihre Aufbaukrifte in sich selber
haben 2°. Sie haben in sich selbst ein dynamisches Zentrum, von dem her
sie ihre « Zentraldetermination », d. h. ihre spezifische Eigendetermina-
tion erhalten 3°. Die Bruchstiicke haben das sie bestimmende dynamische
Innere «auBer sich », d. h. in den dynamischen Gefiigen, von denen sie
Bruchstiicke sind 3. Die von Menschen gemachten kiinstlichen Gebilde

17 PN 447. 18 Vgl ArW 332, PN 459.
9 ArW 249, 331 f. ; PN 474 f. 20 PN 448, 450.

21 PN 449, 22 PN 448, 450, 467.

28 PN 447. 24 PN 453,

26 PN 452-454, 467, 495 ff. 2 PN 496.

27 PN 453. 28 PN 447, 454, 456.

20 Vgl. PN 453, 467. 30 PN 468 ff.

31 PN 468 ; vgl. ArW 344 f.



20 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

haben das sie bestimmende Zentrum beim Menschen *2. Das dynamische
Gefiige im echten, primidren Sinne definiert Hartmann darum als das
eigentlich natiirliche Gebilde, das sein Inneres, sein Zentrum «in sich »
hat 33. Darum sind die echten dynamischen Gefiige selbstindige Gebilde.
Darum ist ihre Begrenzung die ihnen « eigentiimliche Wesensgrenze » 34,
Darum ist ihre Form « wesensgemdBe », « gewachsene » Form 3.

2. Die Ganzheit des dynamischen Gefiiges

Die Art und Weise der Einheit des dynamischen Gefiiges wird sich
aus einer niheren Untersuchung des « Zusammenhanges », d. h. des Ver-
hiltnisses von Element und Gefiige ergeben, denn innerhalb der anorgani-
schen Welt hat ja die Einheit den Charakter eines Gefiiges « und die Ein-
heit ist neben thm kaum ein selbstdndiges Problem » 38,

Im Verhiltnis von Element und Gefiige sind andere Verhiltnisse
impliziert 37. Die Elemente stehen zum Gefiige z. B. im Verhidltnis von
Teilen zum Ganzen.

Ganzheit hat quantitativen Charakter. Die Summe, Vollstindigkeit
und Vollzidhligkeit der Teile ist hier wichtig . Am dynamischen Gefiige
ist fiir Hartmann « das quantitative Moment des ‘Ganzen’ » — ein « we-
sentliches Moment » 3°. Ganzheit ist ebenso wie Grenze und Geschlossen-
heit eine Funktion des inneren dynamischen Aufbaus 4%, darum ist sie
die « aus dem Kriftespiel eines dynamischen Inneren gewachsene Ganz-
heit » 41, darum ist sie « wesensgemiBe Ganzheit », die vom Gefiige unab-
trennbar ist und mit der es steht und fillt 2. Die Ganzheit des dyna-
mischen Gefiiges ist selbst «gewachsene, dynamisch getragene Einheit »43.

Das dynamische Gefiige ist nicht nur selbst eine natiirliche Ganzheit.
Seine Teile sind ebenfalls natiirliche Ganzheiten 4. Daraus ergibt sich
eine Ordnungsfolge vom rdumlich kleineren zum groéBeren Gefiige 45. Die
anorganische Natur stellt sich als ein Stufenreich dar, in dem « die Gefiige
einer GroBenordnung die der anderen umfassen » %6.

82 PN 470 1. ; vgl. ArW 344 f. 33 PN 468, 470 ; vgl. PN 510.
34 PN 468. 35 Vgl. PN 447, 462 f., 510.
38 ArW 293. 87 Vgl. oben 1, 1.

38 ArW 329 ; vgl. PN 462. ¥ PN 462.

10 PN 456, 469. 41 PN 462 f.

12 Vgl. PN 462. 13 PN 468 ; vgl. PN 444.

1 Vgl. PN 474 f. % PN 474.

1 PN 474 ; vgl. PN 457, 475.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 21

3. Materie und Form

Im Verhiltnis von Element und Gefiige ist auch das Verhiltnis von
Materie und Form impliziert. Dieses ist noch wichtiger und aufschluf3-
reicher fiir die Frage nach der Einheit des dynamischen Gefiiges als das
Verhiltnis vom Teil zum Ganzen.

Materie und Form sind fiir Hartmann Fundamentalkategorien 47
und kommen darum allem Seienden irgendwie zu. Materie als Funda-
mentalkategorie ist nicht der empirische Stoff der Dinge, « sondern alles
Ungeformte, sofern es formbar ist, d. h. sich der Formung passiv dar-
bietet ». Form 1st dagegen «das bildende Prinzip, vermoge dessen Ge-
bilde zustandekommen, oder auch das Gestaltende in aller Gestaltung » 8.
Form ist nur «an einer Materie » moglich 49, d. h. an etwas, « was ihr
gegeniiber Materieist » 5 und Materie ist « das, was sie ist, nur als Materie
irgendeiner Formung » 1. Das schlie8t aber nicht aus, daB nicht nur die
Materie von der Form, sondern auch irgendwie die Form von der Materie
her determiniert wird. Als Uberformung bestimmter Materie ist « nicht
alles beliebige moglich, sondern nur was sie — die selbst spezifisch ge-
artete — zulidBt « 2. Es kann fiir Hartmann nicht nur jeder Formtriger
« schon Formung niederer Art enthalten » 3 und alles Geformte zum Tri-
ger hoherer Formung werden %, sondern alle Materie kann selbst schon
Formung niederer Materie sezn und alle Form wieder Materie hoherer
Form %. Es liegt fiir ihn «im Wesen aller Form, daf sie selbst wieder
Materie weiterer Formung sein kann ; und es liegt im Wesen aller Materie,
daB sie selbst schon Geformtheit weiterer Materie sein kann » %. In die-
sem Sinne sind sie « streng relativ aufeinander » 7. Der Gegensatz von
Materie und Form ist fiir Hartmann kein absoluter, sondern nur ein
« Richtungsgegensatz » %8, |

47 ArW 230 ; vgl. oben I, 1.

8 ArW 232.

49 ArW 245,

50 ArWw 238.

51 ATW 245,

52 ArW 528 ; vgl. ArW 541, Kat. Ges. 251.
8 Kursiv von mir.

54 GO 129.

85 ArW 249, 278, 286 ; NWO 55.

56 ArW 233.

87 NWO 55 ; vgl. ArW 232 1., 278, 286, PN 475,
58 ATW 249,



22 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Was von Materie und Form im allgemeinen gilt, das gilt auch im
Stufenbau der anorganischen Natur. Hier ist alle Materie «selbst wie-
derum Form», «alle Form selbst wiederum Materie moglicher For-
mung » %, Daraus ergibt sich eine fortlaufende Uberhéhung der Formen
der dynamischen Gefiige, in der jede Stufe sowohl Materie als Form ist,
das eine im Verhiltnis zum héheren, das andere im Verhiltnis zum nie-
deren Gefiige 6°.

Wenn nun Hartmann Materie im allgemeinen nicht gleichsetzt mit
dem empirischen Stoff der Dinge, so tut er es doch im Bereich der anorga-
nischen Natur. « ‘Materie’ ist hier zunachst wirklich Masse, das, was mas-
senhaft zusammengefaBt, geballt oder doch zusammengehalten wird » 1.
Wenn dagegen bei der Behandlung des dynamischen Gefiiges von Form
die Rede ist, dann meint Hartmann immer die dullere Form und Ge-
stalt %2, Diese Form ist fiir Hartmann durchaus keine sekundire Form,
sie «ist keine ‘4uBere’ Angelegenheit » am dynamischen Gefiige, « sondern
eine eminent innere. Sie ist die dem ganzen Gebilde wesentliche, aus ihm
selbst bestimmte und von ihm gegen deformierende Einfliisse aufrecht
erhaltene Form» %. Die dem ganzen Gebilde wesentliche, aus dem
Kriftespiel eines dynamischen Innern « gewachsene Form oder Gestalt »
ist im rdumlichen Sinne zu verstehen als duBerer UmriB. Dieser dullere
UmriB, « ob in verschwimmenden oder in rdumlich scharfen Grenzen, ist
unter allen Umstdnden Funktion der dynamischen Begrenzung » %, d. h.
eine Funktion der schon beschriebenen rdumlich-dynamischen Begren-
zung, die fiir Hartmann « wesensgemidlBe Begrenzung» % und sogar
« Wesensgrenze » % ist.

‘Wesen’ ist fir Hartmann etwas, das ‘am’ Realen vorgefunden
wird 7. Es kann in diesem Zusammenhang als « Struktur des Realen » %8
und hier speziell als Struktur des dynamischen Gefiiges verstanden wer-
den. Da das dynamische Gefiige eine im Raume ausgedehnte Struktur
hat, ist seine raumliche Grenze auch Grenze der Struktur. Da diese Grenze
durch die innere dynamische Struktur bedingt ist, ist sie strukturgemiBe
Begrenzung, aus der sich die strukturgemiBe duBere Form und Gestalt
ergibt.

% PN 475. 60 Vgl. ArW 232, 286, NWO 55.

1 PN 475. 62 Vgl. PN 447, 463, 467, 486, 510.
6 PN 447. 84 PN 463.

6 Vgl. PN 462. 6 PN 468.

7 GO 288. 68 Vgl. GO 288.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 23

Mit der Uberhéhung der Formen ist beim dynamischen Gefiige ein
« Uberhohen » der duBeren Form des niederen Gefiiges durch die dulBere
Form des nichsthéheren Gefiiges gemeint. Es handelt sich bei der Ganz-
heit um ein rdumliches Umfassen und UmfaBBtwerden. Die niedern For-
men werden dabei durch die nédchsthéheren zur « Formganzheit » zu-
sammengefaBt. Jede solche Formganzheit ist « ‘AuBerung’ eines Inneren,
und dieses hingt wiederum an den AuBerungen des Inneren der umfaften
Formganzheiten » ¢,

4. Der Unterschied zwischen der Materie des dynamischen Gefiiges
und der Hartmanns Substanz entsprechenden Materie

Materie als Fundamentalkategorie ist Materie in einem viel weiteren
Sinne als die Materie, die nach Hartmann Substanz sein kann. Sie ist
ganz allgemein «alles Ungeformte, sofern es formbar ist, d. h. sich der
Formung passiv darbietet » 7°.

Die Materie, die Hartmanns Substanzbegriff entspricht 7, gibt es nur
auf der untersten Stufe des Realen. Sie gehort zu den Substraten im
engeren Sinne, die fiir Hartmann unauflésliche Relata moglicher Rela-
tionen sind 72, d. h. Relata, die nicht selbst wieder aus Relationen be-
stehen 7.

Da das dynamische Gefiige ein anorganisches Gefiige ist, gehort es zu
den Seienden der untersten Stufe des Realen, in der die Substanz den
Prozessen zugrundeliegt. Man kénnte darum glauben, die Materie, die
im dynamischen Gefiige « massenweise zusammengefaft » 7 wird, sei fiir
Hartmann identisch mit der Materie, die seiner Substanz entspricht.

Hartmann zeigt nirgendwo direkt den Unterschied auf zwischen der
einen und der anderen Materie. Wohl aber unterscheidet er allgemein das
Substrat im engeren Sinne von der Materie, die selbst schon Formung
niederer Art enthalten kann 75. Wie schon gesagt, gehort die der Sub-
stanz Hartmanns entsprechende Materie zu den Substraten im engeren
Sinne. Dagegen enthilt im Bereich des anorganischen Seienden die der

69 PN 486.

0 Arw 232.

71 Vgl. oben II, 1.

72 Vgl. ArW 278.

8 Vgl. MW 71, ArW 278 f., PN 287.
4 PN 475.

B ATW 278.



24 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Form gegeniiberstehende Materie selbst wieder Formung niederer Art 76,
Der Unterschied beider ergibt sich daraus, ndmlich der von nicht rela-
tional und relational, d. h. die letztere umfal3t weitere Relationen in sich,
die erstere nicht.

Dieser Unterschied miiB3te folgerichtig fiir Hartmann an der unteren
Grenze des Verhidltnisses von Materie und Form aufhoren ; in den klein-
sten Gefiigen, in denen letzte unauflosliche Elemente die Rolle der Materie
spielen 7.

5. Beharrung des dynamischen Gefiiges ohne Substantialitit

Im Kapitel 24 der « Philosophie der Natur », in dem Hartmann die
verschiedenen Beharrungsformen beschreibt, sagt er, daBl sich im Bereich
der anorganischen Natur die beiden Hauptformen der Erhaltung : Sub-
stanz und Konstanz « begegnen und iiberlagern » 7®. Bei der Behandlung
des dynamischen Gefiiges geht er aber auf die Art und Weise dieser posi-
tiven Verhiltnisse gar nicht ein.

Er betont noch einmal, da3 Konstanz nicht Substantialitdt ist, son-
dern ein Beharrlichsein anderer Art 7, und fiigt hinzu, die Stabilitit des
dynamischen Gefiiges beruhe nicht auf Subsistenz, sondern auf Konsi-
stenz 8. Die Stabilitdt des dynamischen Gefiiges beruht aber nicht nur
nicht auf Subsistenz, sondern die Konsistenz, auf der sie beruht, ist die
charakteristische Erhaltung des ganzen Gebildes, « ohne dal3 ein behar-
rendes Substrat zugrundelige : also ohne Substantialitit, rein durch ein
inneres sich selbst aufrechterhaltendes Gleichgewicht » 81

6. Das dynamische Gefiige, ein «relationaler Einheitstypus »

Relation ist fiir Hartmann « die Kategorie des Zusammenhanges » 82,
Nur die als Zusammenhang verstandene Relation 1d08t sich « als Wesens-
verhiltnis, und folglich als Strukturmoment einer Sache verstehen » 82.
Das reale Verhdltnis von Element und Gefiige ist fiir ihn das wich-
tigste in der Struktur des dynamischen Gefiiges enthaltene Verhdltnis.
Es ist dem von Ganzheit und Teil iibergeordnet 4, denn das Gefiige ist

% Vgl. PN 475. 77 Vgl. oben III, 1. Anm. 9.
8 PN 302. 7 PN 447,

% PN 508, 81 PN 469.

82 ArW 260. 83 ArW 279.

8 Vgl. PN 475.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 25

mehr als bloB eine Ganzheit von Teilen 8. Die Teile sind « zur Ganzheit
gefiigt » 8. Mit dem Gefiige ist die eigentliche innere Struktur gegeben
« auf welcher die Ganzheit beruht » 87.

Das Verhiltnis von Element und Gefiige ist auch dem von Materie
und Form iibergeordnet, da nicht « die Geformtheit das Wesentliche
ist » 8. Im Gefiige ist das Verhdltnis der Elemente zueinander und zum
Gefiige mallgebend 8°.

Nach Hartmann hat man erst mit dem Einsetzen der neuzeitlichen
Naturwissenschaften aufgehért, die Relation nur als die « einer Sache
dulere Beziehung » zu verstehen, die das Wesen der Sache nicht be-
rithrt 9. Es zeigt sich fiir ihn erst da, « daB3 der innere Bau der sog. Dinge
selbst ein relationaler ist » und also Relationen « bereits Aufbauelemente
in ihnen » sind 1.

Da das dynamische Gefiige Relationen als Aufbauelemente in sich
enthilt, bildet es als Ganzes eine relationale Einheit. Fir Hartmann ist
in diesem Sinne ein Gefiige ein « relationaler Einheitstypus » 2.

7. Das dynamische Gefiige, ein « determinativer Einheitstypus »

Ein Gefiige ist fiir Hartmann nicht nur ein relationaler, sondern auch
ein « determinativer Einheitstypus » %,

Zwei Determinationen spielen im dynamischen Geflige Hartmanns
eine entscheidende Rolle : die Zentraldetermination und die dynamische
Ganzheitsdetermination. Sie sind spezielle Determinationsformen und
setzen die allgemeineren : Kausalitit und Wechselwirkung voraus 4.

Kausalitit ist die « allgemeinste Determinationsform des Realen » %5.
Sie kehrt in allen speziellen Determinationsformen abgewandelt wieder .
Sie ist fiir Hartmann nicht nur die allgemeinste, sondern auch die nie-
derste und einfachste Determinationsform %7, verstanden als « niederste
und einfachste Grundform des linearen Realnexus» *. Es handelt sich
hier um die im RealprozeB3 durchgehende, « mit dem Zeitablauf fortschrei-

8 PN 452 ; vgl. ArW 330. 8 ArW 329.

87 PN 462. 88 ArW 332.

8 ArW 330. 90 ArW 278.

91 ArW 278 f. 92 Vgl. ArW 330.

8 Vgl. ArW 330. ¢ Vgl. PN 471, 491, 508.
% MW 247. % Vgl. MW 247, PN 508.

97 Vgl. MW 247, PN 334. 9% PN 334.



26 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

tende Dependenz des Spdteren vom Friiheren » %9, weil alles, was im
Spiteren auftritt, die Folge von etwas ist, was im Friiheren enthalten
war 19 Wihrend Kausalitidt die Determinationsform in der zeitlichen
Aufeinanderfolge der ProzeBstadien ist 1°1, handelt es sich bei der Wech-
selwirkung um die «durchgehende determinative Querverbundenheit
alles Gleichzeitigen ». Zusammen mit dieser Querverbundenheit macht
die Kausalitidt die umfassende Verkniipftheit alles im Prozel3 Auftreten-
den aus 12,

Hartmann geht nicht ndher ein auf die Bedeutung der Kausalitit
und Wechselwirkung fiir das dynamische Gefiige. Da das dynamische
Gefiige zu den konstanten Gebilden gehort, « die zwar in die durchgehen-
den Prozesse einbezogen » sind 1%, sich aber doch «im allgemeinen Flu
des Realen als zusammenhaltend » erweisen 1%, entsprechen seiner Konsi-
stenz die fiir es maBBgebenden Determinationsformen : Zentraldetermina-
tion und Ganzheitsdetermination.

Bei der Zentraldetermination wird das dynamische Gefiige nicht
durch etwas determiniert, was ihm zeitlich vorausgeht. Es geht auch
nicht um seine Abhingigkeit von dem gréBeren Bedingungszusammen-
hang, in dem es steht, sondern um eine Determinationsform, die weder
in Kausalitidt noch in Wechselwirkung aufgeht 1%5. Hartmann nennt sie
« die spezifische Eigendetermination des dynamischen Gefiiges ». Sie ist
fiir ihn « die erste hohere Sonderform von Determination, auf welche die
Analyse stoBt » 1% und nur den echten dynamischen Gefiigen eigen 197,

Durch die Zentraldetermination wird das Gefiige « von innen her »
bestimmt 1%, Dieses Innere hat nichts zu tun mit dem « Inneren der
Dinge », wie die aristotelische und scholastische Metaphysik es sah 109,
Es hat nichts zu tun mit den « substantiellen Formen » der Dinge, die « als
die immanenten determinierenden Méachte in ihnen galten » 1% Das
Innere des dynamischen Gefiiges ist nicht solch ein « geheimnisvolles

99 MW 247,

100 MW 248 ; vgl. ArW 62, PN 322, 336, Ethik 193.
101 ArW 455,

102 MW 248.

103 ArW 329.

104 PN 442 ; vgl. ArW 305, 329.
105 Vgl. PN 468.

106 PN 468.

107 PN 469.

108 Vgl. PN 468.

109 Vgl ArW 239,

110 ArW 240 ; vgl. ArW 246,



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann i)

Etwas, das sich allem Zugriff entzieht » 111, Es ist die innere dynamische
Gefiigestruktur im Gegensatz zum statischen AuBeren des dynamischen
Gefiiges 1'2 und insbesondere das dynamische Zentrum im Innern, durch
das das Periphere des Gefiiges determiniert wird 8. Grenze, Geschlos-
senheit und Ganzheit sind ja z. B. Funktionen des inneren dynamischen
Gleichgewichtes 114, Und aus der Stabilitdt des Gleichgewichtes im Innern
folgt auch die Stabilitdt der duBeren Form 115, Im dynamischen Gefiige
ordnet sich das Innere dem AuBeren determinativ iiber 116, Die Zentral-
determination « macht die determinative Selbstidndigkeit (Autonomie)
eines Gefiiges in sich selbst aus » 117,

Die Zentraldeterminationen iiberlagern einander aufwirts von den
kleineren zu den sie iiberformenden groBeren Gefiigen 8. Die kleineren
Gefiige, die ihre eigene Zentraldetermination haben, fallen, insofern sie
Elemente groBerer Gefiige sind, unter die Zentraldetermination der
groleren Gefiige, ohne dabei ihre eigene Selbstdandigkeit aufzugeben 119,
Insofern die AuBenkrifte des kleineren Gefiiges die Innenkrifte des
nidchstgroBeren bilden 120, ergibt sich eine Bestimmung des Gefiiges von
seinen Elementen her. Aber es wird nicht nur das Gefiige von den Ele-
menten her bestimmt, sondern umgekehrt werden auch die Elemente vom
Gefiige her bestimmt 21. Denn die Eigendetermination der gréBeren
Gefiige ist nicht bloB Funktion der kleineren, die ihre Aufbauelemente
sind 122, Im dynamischen Ineinandergreifen der Gefiigeordnungen geht
die Determination nicht nur aufwirts, sondern auch abwirts. Es bauen
z. B. zwar bei der Uberformung die AuBenkrifte der kleineren Gefiige
zunichst die Innenkrifte der groBeren auf, aber zugleich entstehen auch
neue Gesamtkrifte, d. h. solche autonome Innenkrifte des groBeren
Gefiiges, die zugleich determinierende AuBenbedingungen der kleineren
sinid 199,

Die Determination der Elemente vom Gefiige her nennt Hartmann
dynamische Ganzheitsdetermination. Da das groBere Gefiige das von ihm
umfalBte kleinere als seinen Teil einbegreift, handelt es sich hier um
Determination des Teils vom Ganzen her. Dynamische Ganzheitsdeter-

11 AFW 240. 12 Vgl PN 467.

3 yvgl. PN 470. 14 PN 469 ; vgl. oben II1, 1.
115 PN 467. 16 Vgl. PN 470.

17 PN 487. 18 Vgl 486, 491.

19 Vgl PN 477 f. 120 Vgl. oben III, 1.

121 Vgl ArW 247, 451, PN 452, 487.
122 PN 478, 128 PN 488 f.



28 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

mination geht vom « Ganzen » als solchem zu den Gliedern, aus denen es
besteht 124,

Die Elemente werden vom Ganzen her nicht nur irgendwie neben-
sdchlich bestimmt, sondern sie erhalten «ihre Hauptbestimmung, das
spezifische ‘Gliedsein’ selbst, erst vom Gefiige her » 125, Denn ihr Glied-
sein, das «ihnen wesentlich » ist, wird durch den Bau des Gefiiges be-
stimmt 126, Darum sind die Elemente « das, was sie sind, nur als Glieder
eines Gefiiges » 127. Lost man ein Glied aus dem Gefiige heraus, so hort es
auf « zu sein, was es war » 128 d. h. es ist auBBerhalb des Gefiiges gar nicht
mehr das, was es in ihm ist 129, Es bleibt zwar selbst Gefiige, hort aber auf,
Element eines groBeren Gefiiges zu sein 13°. Die Elemente werden also
jeweils ebensosehr vom Gefiige her bestimmt, wie das Gefiige von den
Elementen her 121,

Wihrend in der Staffelung der Gefiige die Zentraldeterminationen
von innen nach aullen gehen, gehen die Ganzheitsdeterminationen von
auBen nach innen 132, Die Zentraldeterminationen iiberlagern einander
aufwirts von den kleineren Gefiigen her, wihrend die Ganzheitsdeter-
minationen einander abwirts von den groferen Gefiigen her durchdrin-
gen 133,

Ganzheitsdetermination im engeren Sinne setzt Zentraldetermina-
tion voraus 134, wie die Ganzheit als Funktion des dynamischen Gleich-
gewichtes im Innern das dynamische Zentrum voraussetzt 1%,

Mit der Ganzheit ist auch die Einheit des dynamischen Gefiiges von
seinem selbstdndigen Inneren her bedingt 1%¢. Die Ganzheit des dyna-
mischen Gefiiges ist selbst « dynamisch getragene Einheit » 137,

8. Das Verhiltnis von Einheit und Mannigfaltigkeit
und die Einheit des dynamischen Gefiiges

Fir Hartmann setzt die Einheit Mannigfaltigkeit und umgekehrt
die Mannigfaltigkeit Einheit voraus. Das wurde oben bereits kurz ge-
sagt 138,

124 PN 487, 125 PN 452.

126 ArW 247. 127 ArW 451.

128 ArW 330, 129 PN 452.

130 PN 478. 131 ArW 247.

132 PN 486 f. 133 PN 491 ; vgl. PN 483, 488.
138 PN 487. 185 Vgl, PN 456, 469.

13¢ PN 444, 510. 137 PN 468.

138 Vgl. oben I, 1.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 29

Einheit im eigentlichen Sinne ist fiir Hartmann Zusammenfassung
einer Mannigfaltigkeit 1¥?, in der diese Mannigfaltigkeit « vereinheitlicht
und zum inneren Zusammenhalt gebracht wird » 140, Jedes Glied dieser
Mannigfaltigkeit ist selbst wieder Einheit, die Mannigfaltigkeit niederer
Art zusammenfaf3t 41, Dieses Verhiltnis ist dem gegenseitigen Verhdltnis
von Element und Gefiige analog. Es ist ihm nicht nur analog, sondern
auf es selbst {ibertragbar : Ein Gefiige hat « den Charakter der Einheit »,
«die Elemente aber in ihrer Vielheit den einer Mannigfaltigkeit » 142. Im
Stufenbau ist jedes Element zugleich Einheit und Glied einer Mannig-
faltigkeit, d. h. Einheit der niederen Mannigfaltigkeit, die es als Gefiige
zusammenschlieBt, und Glied der vom gréBeren Gefiige zur Einheit zu-
sammengeschlossenen Mannigfaltigkeit. Die aufsteigende Reihe der Ge-
fiige ist so innerhalb des Stufenbaus der anorganischen Natur identisch
mit der in ihr aufsteigenden Reihe der Einheiten 143, Die Einheit ist neben
dem Gefiige « kaum ein selbstindiges Problem » 144, denn jedes Gefiige
ist ja selbst Einheit mannigfaltiger Elemente 145.

Auf die oben beschriebene relationale und determinative Weise wer-
den die mannigfaltigen Elemente der dynamischen Gefiige « vereinheit-
licht und zum inneren Zusammenhalt gebracht » 146,

IV. Die Einheit des organischen Gefiiges

1. Die Kategorien des organischen Gefiiges

Die organischen Gefiige sind fiir Hartmann auch dynamische Gefiige.
Wie diese, sind sie raumliche, materielle Gebilde, die aus den Kleingefiigen
alles Materiellen bestehen und deren Aullenkrifte als Innenkrifte ihres
eigenen Aufbaus verwerten. Aber ihre eigene Struktur und ihre Deter-
mination iiberschreiten das bloB Dynamische. Sie gehoren einer hoheren

139 ArW 250 f., 291 {.

uo ArwW 292.

141 ArW 251, 289.

u2 ArW 247 ; vgl. ArW 263.

143 Vgl ArW 251, NWO 60.

44 ArW 293.

145 ArW 332.

146 Vgl. ArW 292 ; vgl. oben III, 6, 7.



30 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Seinsschicht mit anderen Kategorien an 1. Die Kategorien des anorgani-
schen Seins sind in dieser héheren Seinsschicht enthalten. Sie erscheinen
hier aber teilweise « wesentlich iiberformt » wieder. Mit der Reihe der hier
neu einsetzenden Kategorien verdndert sich auch «das Gesicht der
alten » 2.

Von den neueinsetzenden Kategorien, die nach Hartmann « hier wie
iiberall dem Stande der Wissenschaft entnommen » werden miissen, zihlt
er vier Gruppen auf : « Das organische Gefiige », « Das iiberindividuelle
Leben », « Die Phylogenese » und « Die organische Determination ». Die
Kategorien des organischen Gefiiges, dessen Einheit hier untersucht wer-
den soll, sind : « 1. Das Individuum, 2. Der formbildende ProzeB3, 3. Das
Widerspiel der Prozesse, 4. Form- und ProzeBgefiige, 5. Die Selbstregula-
tion » 3.

Die Grundkategorie dieser ersten Kategoriengruppe ist das orga-
nische Individuum. Die anderen Kategorien sind « Teilmomerte an ihm »,
in denen « die wichtigsten Wesensziige des Individuums » zum Vorschein
kommen 4.

Der Frage nach der Einheit des organischen Gefiiges widmet Hart-
mann keine eigene Untersuchung. Aber er rechnet die Einheit zu jenen
von Schicht zu Schicht wiederkehrenden Fundamentalkategorien, die
auch im organischen Gefiige «eine wesentliche Rolle » spielen 8. Ihre
Behandlung will Hartmann innerhalb seiner Untersuchung an solchen
Problempunkten zum Thema machen, «an denen ein besonderes onto-
logisches Gewicht dazu nétigt » 8.

2. Der Organismus als Individuum

Leben ist fiir Hartmann eine « Sonderform des Realseins » 7. Es ist
die « Seinsform » 8, die « besondere Seinsart » ® des Organischen.

Der sichtbare Triger des Lebens ist das lebende Einzelwesen : das
organische Individuum. Nur es «ist ‘Organismus’ im ersten und eigent-
lichen Sinne » 19,

1 PN 485; vgl. NWO 39 f., Kl. Schr. I 80, Das Problem des geistigen Seins
(= PgS). Berlin 19492, 67.

* PN 512. 8 PN 513 {.

4 PN 530. § PN 517 ; vgl. NWO 59.
¢ PN 517. ? PN 518.

8 ArW 336. ® PN 518.

1 PN 515.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 31

Individuen sind die verschiedenen Lebewesen in gleicher Weise, z. B.
die freilebende Zelle ebensosehr wie der vielzellige Organismus. Das sind
sie aber «nicht durch ihre ‘Individualitdt’, d. h. durch Einzigkeit und
Eigenart des Einzelwesens, sondern gerade durch ihre allgemeinen Ziige :
die Individuen einer Art stehen qualitativ koordiniert da, ihre Unter-
schiede sind demgegeniiber sekundir ». Denn das Individuum ist fiir
Hartmann im Gegensatz zur « Individualitit » eine «rein quantitative
Kategorie » 1. Jedes Individuum reprisentiert eine Art, «die Art-
charaktere machen seine Wesensbestimmtheit aus». « Es ist auch Re-
priasentant einer Gattung, Familie, Ordnung, Klasse » 2. « Die Ziige
hoherer Allgemeinheit liegen ebenso in seinem Wesen wie die der speziel-
len » 13,

Was Hartmann genau unter « Individuum » versteht, erkldart er
weiterhin folgendermafBen: « Jedes Individuum, auch das kleinste, ist
schon ein komplexes Ganzes, und zwar ein solches, das sich ‘nicht teilen
1aBt’ — das besagt das Wort ‘Individuum’ —, nicht wenigstens ohne dal
sein spezifischer Charakter verloren ginge. Es 1408t sich zwar leicht ge-
waltsam teilen ; aber damit zerstort man es, und auch die Teile zerstort
man, denn auBerhalb des Ganzen leben sie nicht fort. Oder aber sie er-
gianzen sich selbstindig zu neuen Ganzheiten, die dann als ungeteilte
Individuen fortleben. Das in diesem — und nur in diesem - Sinne Unteil-
bare ist das organische Individuum » 4.

3. Das Individuum als lebendiges Gefiige

Die Art der Unteilbarkeit des Individuums beruht fiir Hartmann
« schon auf dem Charakter des Gefiiges » 15. Was in einem weiteren Sinne
vom Gefiige im allgemeinen gilt : daBl ein aus dem Gefiige herausgeltstes
Glied aufhért « zu sein, was es war » 18, das gilt in besonderer Weise vom
Individuum, das « nicht nur Gefiige, sondern auch ‘organisches Gefiige’ »
ist. Ein « Glied » eines organischen Gefiiges ist « von vornherein das, was
es ist, durch seine Stellung im Ganzen des Gefiiges ; herausgerissen aus

11 PN 515; vgl. ArW 368 ff.

12 Die Termini Art und Gattung sind hier — wie sich aus dem Zusammenhang
ergibt — mehr im biologischen Sinne zu verstehen.

12 PN 515.

M PN 515.

1 PN 515.

18 ArW 330 ; vgl. ArW 247, 451, PN 452, 478, 515 f.



32 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

ihm ist es etwas ganz anderes ». Seine Lebendigkeit, die ihm nur im Ver-
bande des Ganzen zukommt, geht ihm in seiner Isolierung verloren. Es
sinkt zum anorganischen Gebilde herab 17.

Lebendigkeit als solche ist etwas tief Rétselhaftes. Aber eines liegt
fir Hartmann offen zutage : « daB sie ProzeBform hat, ein Ablauf mit
innerer Periodizitdt, Anfang und Ende ist » 18. Leben ist fiir ihn «nicht
etwas, was zu der organischen Form von auBlen als ein ihr fremdes Prinzip
hinzukdme - weder als ‘Entelechie’ nach aristotelischer Art noch als
‘Vitalseele’ » 1%, Es ist « keineswegs die Wunderwirkung eines mysterio-
sen ‘Lebensprinzips’ » 2°. Das Leben des Organismus ist « das Ineinander-
greifen der organischen Teilprozesse » 2. Der LebensprozeB besteht im
Widerspiel eines aufbauenden und eines abbauenden Prozesses 2, ja,
das Leben selbst « besteht wesentlich in ihm » 23, Der aufbauende « form-
bildende » ProzeB spielt dabei « eine fithrende und den gesamten Lebens-
prozeB besonders charakterisierende Rolle » 24,

Die organische Form — d. h. die dinglich-rdumliche Gestalt des orga-
nischen Gefiiges 2® — setzt sich materiell aus Bausteinen der anorgani-
schen Natur zusammen, aus den Kleingefiigen der niederen Seinsstufe 26.
Das Verhiltnis von Stoff und Form, das die Stufung der Gefiige betrifft,
ist am Organismus nichts grundsitzlich Neues. Thm liegt das der ganzen
Natur gemeinsame Schema des Ineinandersteckens nach GréBenordnun-
gen zugrunde %7. Aber die besondere Art « ‘wie’ sich die organische Form
dem anorganischen ‘Stoff’ {iberordnet, ist freilich ein Novum des organi-
schen Gefiiges als solchem ». Im Gegensatz zum anorganischen dynami-
schen Gefiige ist in der lebenden Form « der Stoff ein stindig wechselnder
Bestand von Elementen ». Er steht im andauernden FluB und « die orga-
nische Form selbst hilt diesen FluB in Gang ». Im Organismus wird dem
Verhiltnis von Stoff und Form das Verhiltnis von Form und ProzeB iiber-
geordnet. In der Korrelation von Form und ProzeB hat die Form « das
Prius der Gegebenheit ». Das « ontische Prius » aber hat der ProzeB. Das
hat er nicht nur, weil «das eigentliche ‘Leben’ als solches ProzeBform
hat » 28, sondern mehr noch, weil die eigentliche Form erst im Proze3

17 PN 516. 18 ArW 336.

¥ PN 517. 20 PN 518.

21 PN 515. 22 ArW 337.

28 PN 538. 2 PN 530.

% Vgl. PN 516. 26 PN 485, 531.

27 PN 531 ; vgl. ArW 337, NWO 55.
% PN 531 f.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 33

entsteht, von ihm gebildet und in seinem Fortlauf erhalten wird 2°. Wir
kennen sie « iiberhaupt nicht anders als im Werden » .

Bei den Formbildungsvorgidngen handelt es sich um «ein eigenarti-
ges Wechselverhdltnis von organischem ProzeB3 und organischer Form » 3!
in der jeweils das eine « Funktion des anderen » und die « Wechselbe-
dingtheit » eine vollstindige ist 32

Im Gegensatz zu den aufbauenden Prozessen im Bereich des anor-
ganischen — z. B. der Entstehung chemischer Verbindungen - ist der
organische ProzeB der «selbsttitig aufbauende, und zwar der die be-
stimmte Form aufbauende Prozel » 33. Dabei handelt es sich nicht um
einen einmaligen Aufbau, « sondern um stindigen Wiederaufbau », um
ein « ununterbrochenes Bauen, das nicht abreiBt, solange das Indivi-
duum lebt » 3%. Dadurch entsteht das Widerspiel der Prozesse, in dem
fiir Hartmann das Leben « wesentlich » besteht. Die lebende Form ist —
vermoge des morphogenetischen Prozesses — die « ununterbrochen zer-
fallende und ebenso ununterbrochen sich wiederbildende Form » 35.

Der Lebensprozel3 besteht — physisch betrachtet - im Stoffwechsel.
Aber die bloBe Aufnahme und Ausscheidung ist nur das AuBere in diesem
ProzeB %6. Was in 1thm wirklich geschieht, ist das Widerspiel von Assi-
milation und Dissimilation. Die Assimilation formt aus den niederen Ge-
fiigen Gebilde hoherer Ordnung. Ihr Wirken ist ein Heraufformen des
Aufgenommenen « zu der eigenen organischen Struktur des assimilieren-
den Korpers » 37. Die Dissimilation ist dagegen u. a. « Riickbildung des
organisch hochiiberformten Stoffes in die elementarere Form » 8.

Die Lebendigkeit als solche ist fiir Hartmann das « organische ‘Wer-
den’ » und der Proze3 des Lebens mu8 fiir ihn « als das eigentliche Grund-
wesen des Organischen selbst verstanden werden, an dem alle Form,
Organisation und alle Stufen des organischen Gefiiges bloBe Bestimmun-
gen sind » 39.

Durch seine Lebendigkeit unterscheidet sich das Individuum als
organisches Gefiige vom anorganischen dynamischen Gefiige. Lebendig-
keit ist « das Merkmal der hoheren Seinsschicht » 4°.

2 PN 532f.; vgl. PN 518. 30 PN 534.

31 PN 535, 32 PN 537.

38 PN 534. 34 PN 538 ; vgl. PN 539.
3 PN 538. 36 PN 539 1.

37 PN 540 ; vgl. PgS 67, ArW 287, 484, PN 303, NWO 55.

38 PN 540.

3% PN 677.

10 PN 516.



24 .Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

4. Das lebende Gefiige, eine Einheit von Form- und ProzeBgefiige

Wihrend die Einheit des anorganischen Gefiiges neben dem kate-
gorialen Charakter des Gefiiges fiir Hartmann « kein selbstindiges Pro-
blem » ausmachte, dndert sich das auf der Hohe des Lebendigen 4. Die
Einheit des Lebewesens mul} sich z. B. stindig gegen den dauernden
Wechsel seiner Aufbauelemente durchsetzen 42. Die Einheit nimmt hier
etwas von der Eigenart der héheren Schicht an 43,

Das organische Gefiige ist fiir Hartmann auf zweifache Weise eine
geschlossene Einheit : Es ist durchgegliedertes System der Formen, in
dem die Teile Organe sind, und zugleich « durchgegliedertes System der
ineinandergreifenden Prozesse » 44.

Schon das Gefiige der anorganischen Welt ist zugleich Gefiige der
Formen und Gefiige der Prozesse. Aber das Verhdltnis von Formgefiige
und ProzeBgefiige ist im Organismus ein anderes #°. Im organischen Ge-
fiige ist das Verhiltnis von Form und ProzeB «ganz und gar ein inner-
liches. Selbsttitigkeit der Formen und formbildende Tendenz der Pro-
zesse decken sich. Darum ist es im organischen Gefiige nicht moglich,
Form und ProzeB zu trennen. Die Kategorien Form und ProzeB3 gehen
hier eine Einheit ein, die sie unterhalb des Organischen nirgends zeigen ».
Form und ProzeB sind zwar fiir Hartmann etwas « kategorial Verschie-
denes », aber « ihre Gefiige flieBen derartig ineinander iiber, daB sie nicht
mehr voneinander zu trennen sind » 46, Form und ProzeB sind im orga-
nischen Gefiige so aufeinander abgestimmt, « daB sie sich gegenseitig er-
halten und damit zugleich das Ganze des lebenden Individuums er-
halten » 47,

Die auf zweifache Weise bestehende «geschlossene Einheit » 48 des
organischen Gefiiges, d. h. die Einheit des Formgefiiges und die Einheit
des ProzeBgefiiges, wird bei Hartmann zu einer « ontischen Einheit ». Die
ontische Einheit des organischen Gefiiges besteht fiir ihn darin, dal das
Gefiige der organischen Prozesse das Gefiige der Formen trdgt und zu-
gleich « von der Aktivitdt der zum Formensystem vereinigten Teilformen
in Gang und Gleichgewicht gehalten » wird 4°.

41 Vgl. ArW 293, 501, NWO 54.

12 Vgl ArW 293. 3 Vgl. NWO 59.
4 PN 517. 45 PN 543.
48 PN 544, 47 PN 545.

# PN 517. % PN 545.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 35

5. Die Erhaltung des Individuums
und die Einheit seines Lebensprozesses

Die Erhaltung des organischen Individuums beruht fiir Hartmann
«nicht auf Subsistenz, sondern auf Konsistenz », denn es handelt sich
nicht um passive Erhaltung °. Dall seine Erhaltung auf Konsistenz
beruht, gilt fiir das organische Gefiige noch mehr als fiir das anorganische
Gefiige 31. Die Stabilitdt der Form der anorganischen Gefiige beruht auf
dem dynamischen Gleichgewicht der Krifte 52. Die Erhaltung der orga-
nischen Gefiige beruht aber nicht einfach auf dynamischen Gleichge-
wichten, sondern auf dem Stabilbleiben von spezifisch organischen Gleich-
gewichten 53, so auf dem Gleichgewicht der aufbauenden und abbauen-
den Prozesse, auf dem hochkomplexen Gleichgewicht der mannigfach
ineinandergreifenden Teilprozesse 4.

Uberall, wo Prozesse im Widerspiel stehen, spielt das Gleichgewicht
« die Rolle des zusammenhaltenden Momentes der Gebilde » 5. Wihrend
das dynamische Gleichgewicht sich nur « automatisch» reguliert, ist beim
organischen Gleichgewicht « die regulierende Instanz eine aktive » 9.
Darum kann sich z. B. die organische Form durch « selbsttitige Wieder-
bildung » des Verbrauchten erhalten 57.

Das Individuum ist ein einheitlich geschlossenes Gebilde. Seine Er-
haltung wird fiir Hartmann jedoch nicht in erster Linie durch seine Form
bestimmt. Denn seine Form selbst unterliegt im Laufe des Lebenspro-
zesses mancher Verdnderung, z. B. im Wachstum %. Manche Individuen
machen einen Gestaltwandel durch, der bis zum Unkenntlichwerden
ihrer Identitdt geht und ihre « Einheit und Ganzheit zeitlich zu zerreiBen
scheint ». Und doch bleibt dabei jedes «in aller Selbstverstindlichkeit
dasselbe Individuum ». Es stellt sich darum fiir Hartmann die Frage,
« wie sich die Einheit dennoch herstellt » . Da er sich auf die Form als

80 PN 548 ; vgl. PN 538, 676 {.

51 Vgl. oben III, 5.

82 Vgl. oben III, 1.

83 Vgl. PN 513, 669.

54 ArW 337.

55 PN 551.

8¢ PN 551 ; vgl. PN 303.

57 PN 536, 543 ; vgl. PN 538, 541, 548 {.
58 PN 521 f., 549, 558 f.

" PN 521.



36 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

das sich Erhaltende hier nicht berufen kann, kann fiir ihn «die Einheit
nur im ProzeB liegen ». Wie ist das aber moglich ? Der ProzeB ist doch
gerade «das Moment des Wandels und der Nichtidentitdt, das Anders-
werden und das Nichtbeisammensein ». Zur Losung dieses Problems
kommt Hartmann « ein neues kategoriales Moment am Wesen des orga-
nischen Prozesses » zu Hilfe : «die geschlossene zeitliche Ganzheit des
zwischen Anfang und Ende sich selbst begrenzenden und sich in sich
gliedernden Prozesses selbst ». Es handelt sich dabei fiir Hartmann um
eine « besondere Form der Einheit » ®. Das « Sein des Individuums » ist
namlich fiir ihn «in die Mannigfaltigkeit seiner formverschiedenen zeit-
lichen Stadien auseinandergezogen ». Seine « zeitliche Ganzheit » besteht
«in der Gesamtfolge aller dieser Stadien » 6. So ist die « Einheit des in
die zeitliche Mannigfaltigkeit der Lebensstadien auseinandergezogenen
Individuums » — «die Einheit seines Lebensprozesses, nicht aber die
Identitdt der Form » 62,

6. Das « ontische Prius » des Prozesses
und die Einheit des organischen Gefiiges

Der organischen Form kommt — wie schon gesagt® — bei Hartmann
nur das « Prius der Gegebenheit » zu, wihrend der ProzeB das « ontische
Prius » hat. Daher wird es verstidndlich, daB fiir ihn die Einheit des Indi-
viduume in erster Linie die Einheit seines Lebensprozesses ist.

Wie auch bereits gesagt wurde %, ist das organische Gefiige fiir Hart-
mann in zweifacher Weise eine geschlossene Einheit : die Einheit seiner
Form und die Einheit der ineinandergreifenden Prozesse %. Der Organis-
mus ist ein « in sich einheitliches Gebilde » % und das Gefiige der Prozesse
lauft «in der Einheit eines Organismus » ab 7. Aber die Form dieses in
sich einheitlichen Gebildes dndert sich selbst im Laufe der in ihm ab-
laufenden Prozesse 8 und der Organismus ist « zu keiner Zeit als Ganzes
beisammen » 9.

Die Einheit des Individuums besteht darum fiir Hartmann in der
Einheit seines Lebensprozesses, der in der zeitlichen Mannigfaltigkeit
seiner Lebensstadien abliuft °. Wenn auch fiir Hartmann die Einheit

% PN 522. 61 PN 558 ; vgl. PN 521.
¢2 PN 549 ; vgl. PN 523. 83 Vgl, oben IV, 3.

84 Vgl. oben IV, 4. % Vgl. PN 517.

8 PN 521. 87 PN 546.

88 Vgl. PN 549, * PN 521.

0 ygl. PN 549.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 37

des Formgefiiges und die Einheit des ProzeBgefiiges eine « ontische Ein-
heit » bilden 7, so behélt doch fiir ihn die Einheit des ProzeBgefiiges das
«ontische Prius » 72. Der Prozel3 des Lebens mul ja fiir Hartmann « als
das eigentliche Grundwesen des Organischen verstanden werden » — und
zwar in der Weise, dafl an ihm « alle Form, Organisation und alle Stufen
des organischen Gefiiges bloBe Bestimmungen sind » 7.

Hartmann macht gar keinen klaren Unterschied zwischen dem Indi-
viduum und seinem LebensprozeB3. Fiir ihn ist das « lebende Individuum »
gleichbedeutend mit « individuellem Leben ». Das Leben « besteht wesent-
lich » im « Widerspiel des aufbauenden und abbauenden Prozesses» ™.
Das lebende Individuum besteht demnach wesentlich im Widerspiel
seines aufbauenden und abbauenden Prozesses, d. h. in seinem indivi-
duellen LebensprozeB3. Wenn so fiir Hartmann das Individuum identisch
ist mit seinem LebensprozeB, so folgt daraus auch, daBl seine Einheit
identisch ist mit der Einheit seines Lebensprozesses.

V. Die Einheit des Menschen

1. Die Tatsache der Einheit von Leib und Seele

Das Verhidltnis von Leib und Seele ist fiir Hartmann ein reales
Seinsverhiltnis 1. Wiederholt geht aus seinen Darstellungen hervor,
daB fiir ihn Leib und Seele eine Einheit bilden 2.

Die Einheit von Leib und Seele verteidigt Hartmann da, wo er
sich gegen den psychophysischen Parallelismus richtet, der - wie er
sagt — den Phidnomenen nicht gerecht werde und dem natiirlichen Ich-
gefiihl des Menschen «als einem unmittelbaren Einheitsgefiihl » wider-
spreche. Wir kennen «in unserem IchbewuBtsein weder die Seele ohne
den Leib, noch den Leib ohne die Seele ». Es braucht fiir Hartmann
keineswegs erst erschlossen zu werden, « dafl die Einheit von Leib und
Seele im Wesen des Menschen vorliegt ». Diese Einheit ist « als Phinomen

1 Vgl. PN 545 ; vgl. oben, IV 4.

72 Vgl. PN 532.

3 PN 677 ; vgl. oben IV, 3.

4 PN 538.

1 KI. Schr. T 22.

2 GME 253, 389 ff. ; PN 361, NWO 31, 38, 85, 97, Kl. Schr. I 22, 200.



38 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

gegeben » 3. Hartmann weist auf eine Reihe von Abhingigkeiten zwi-
schen physischen und psychischen Prozessen hin, z. B. daB} spezifische
Nervenvorginge Bedingungen spezifischer BewuBtseinsvorginge sind
und umgekehrt, daB geistige Titigkeit nervose Energie verbraucht
und sie auch wiederum anregt, daB der Wille Muskelenergie auslost
etc. Er sieht aber auch, «daBl Koérpervorginge das Wesen eines seeli-
schen Vorganges nicht erkldren kénnen, wie greifbar auch die Abhdngig-
keit sein mag — sowenig als der seelische Vorgang das Wesen des Korper-
vorganges verstindlich machen kann» % Damit wird die bestehende
im Phidnomen gegebene Einheit nicht aufgehoben. Doch die Tatsache
der Einheit des psychophysischen Wesens ist fiir Hartmann - wenn
auch nicht der Sache nach, so doch fur unser Erkennen — eine « durchaus
metaphysische ® und irrationale Tatsache » 6. Die psychophysische Ein-
heit des Menschen ist « weder physiologisch noch psychologisch zu er-
fassen », aber sie ist auch « ontologisch nicht zu leugnen » 7.

2. Die im Menschen vereinigten vier Seinsschichten

In der Einheit des Menschen ist fiir Hartmann nicht nur die Ein-
heit von Leib und Seele maBgebend. Im Menschen stehen fiir ihn nicht
Leib und Seele allein im Gegensatz. Nach Hartmann ist «der Aufbau
des Menschenwesens mehrschichtig » 8. Eine «unrdumliche Innenwelt,
greifbar in der Inhaltsfiille und Aktmannigfaltigkeit des BewubBtseins,
ist der rdumlichen AuBenwelt entgegengesetzt » . Diese beiden Seins-
bereiche teilen sich weiter auf. Sie zerfallen beide in je zwei weitere
Schichten. Die rdumliche AuBenwelt, zu der der Leib gehort, enthdlt
zweil Seinsschichten : die der Dinge und des physischen Prozesses einer-
seits und die des Lebendigen andererseits. Die unrdumliche Innenwelt
birgt fiir Hartmann in sich «einen Schichtengegensatz » — der freilich
nicht so leicht zu fassen und tatsdchlich erst spit erfaBt worden sei —,
«den des Seelischen und des Geistigen » 1. Im Menschen sind fiir Hart-

GME 389 ; vgl. PN 361, NWO 38.
GME 390.

Vgl. unten VII, 5.

GME 390 ; vgl. GME 253, 391.
GME 391.

NWO 93.

NWO 36.

10 Vgl. NWO 37.

©® @© a9 o @1 = @



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 39

mann alle vier Seinsschichten enthalten : Materie, Leben, Seele und
Geist 1. Man kann «das Wesen des Menschen nur fassen, wenn man es
als das Ganze des Schichtengefiiges fal3t, das sich in ithm vereinigt » 12.

Der Mensch ist fiir Hartmann «ein von unten auf geschichtetes
Wesen » 13, Er ist dinglich-materiell und teilt seine Korperhaftigkeit mit
der unbelebten Natur 4. Darum kann man von ihm sagen, « daBl Rdum-
lichkeit und Substanz 15 seine Kategorien sind » 1%, Der Mensch ist auch
Organismus und teilt als solcher das organische Leben mit dem Tier
und der Pflanze 17. Er ist auBerdem ein seelisches und ein geistiges
Wesen 18.

Die materielle und die organische Seinsschicht im allgemeinen und
das Verhidltnis der beiden zueinander innerhalb des organischen Seins
wurden oben bereits ausfiihrlich behandelt. Was Hartmann vom Organi-
schen sagte, gilt auch fiir den Menschen, soweit er Organismus ist. Zu
beschreiben ist im Folgenden zunichst das seelische Sein des Menschen
und das entsprechende Verhiltnis zu seinem organischen Sein. Dabei
wird sich zeigen, wie Hartmann die « weder physiologisch noch psycho-
logisch » erfaBBbare, aber doch «ontologisch » nicht zu leugnende psy-
chophysische Einheit « ontologisch » zu erkliren versucht .

3. Das Verhiltnis der seelischen Schicht
zur organischen Schicht im Menschen

Der Organismus ist ein rdumlich-korperhaftes Gebilde. Er geht
zwar - wie Hartmann sagt — im Materiellen und seiner Gesetzlichkeit
nicht auf, aber er enthilt doch beides in sich. Er ist « mehr als das alles,
aber er streift es nicht ab, 148t es nicht hinter sich » 2. Er assimiliert es,
« iiberformt » es, formt es herauf «zu der eigenen organischen Struk-
tur » 21 und « bildet daraus wie aus Elementen etwas Hoheres » 22,

11 vgl. NWO 39f{.

12 NWO 97.

B ArW 497 ; NWO 84.

4 NWO 39, 84 1. ; vgl. ArW 496.

15 D. h. Substanz im hartmannschen Sinne.
16 NWO 84.

17 Vgl. ArW 306, 496 ; NWO 39, 84 f.

18 Vgl. ArW 306 ; NWO 39.

1% Vgl. oben V, 1.

20 PgS 67.

21 PN 540 ; vgl. ArW 287, 484, PN 303, NWO 55, PgS 67.
% Pgs 87.



40 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Geht diese Uberformung bzw. Heraufformung nun auch weiter
aufwidrts ? Wird nach Hartmann das organische Sein in der folgenden
ndachsthoheren Schicht vom seelischen Sein auch wieder iiberformt ? Von
der Beantwortung dieser Frage hingt es ab, wie die fiir Hartmann onto-
logisch nicht zu leugnende Einheit von Leib und Seele beschaffen ist.

Wihrend das organische Gefiige Gefiige der anorganischen Welt :
Atome und Molekiile, in sich aufnimmt und in seine eigene organische
Form einbezieht 23, nimmt fiir Hartmann «das Gefiige der Akte und
Inhalte, welche das Seelenleben ausmachen, die rdumlichen Formen,
und Prozesse des Organismus nicht in sich auf» 2%, Das Seelische ent-
hilt das organische Sein nicht in sich. «Organe sind nicht seine Elemente,
auch nicht im duBerlichsten Sinne» 25. Auch die physiologischen Pro-
zesse sind in keiner Weise Elemente der seelischen Vorginge 2.

Im Stufenreich der realen Welt liegt fiir Hartmann « zwischen der
Schicht des Organischen und der des Seelischen ein Schnitt » 27, eine
« Grenzscheide » 2 und «diese psychophysische Grenzscheide » geht
«mitten durch das Menschenwesen hindurch » 2. Die seelischen Akte
sind zwar noch zeitlich und prozeBhaft und gleichen darin den organi-
schen und atomaren Vorgingen 3°. Doch an dieser Grenzscheide bricht
die Wiederkehr und weitere Uberformung vieler Kategorien der unteren
Seinsschichten ab, so die der Korperhaftigkeit und Rdumlichkeit und
alles, was untrennbar damit zusammenhidngt 1. Die Mannigfaltigkeit
des seelischen Seins gehort nicht mehr der rdumlichen Welt an. Die
psychische Innenwelt, die Akte und Inhalte des Bewultseins, sind im
Gegensatz zum organischen und anorganischen Sein unrdumlich und
immateriell 32. Das seelische Sein ist « keine Uberformung des Organi-
schen, es ist vielmehr etwas toto genere anderes. Es hat die Eigenart des
organischen Seins und seiner Formung hinter sich gelassen, abgestreift » ®3.

23 ArW 287.

24 ArW 287 ; vgl. ATW 494,

1% PeS67.

26 ArW 542 ; vgl. NWO 63.

2 Pes69:

28 ArW 484, 497 ; NWO 55, 64.
2 ArW 497.

80 Kil. Schr. I §0.

31 PgS 68 ; vgl. ArW 483 f., 515.
32 Vgl. ArW 287, 849, 483 f., PgS 68, PN 362.
3 PgS67; vgl. NWO 55 {., 63.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 41

Das bedeutet aber nicht, daB3 das Seelenleben fiir Hartmann véllig
unabhingig sei vom organischen Sein. Das ist es durchaus nicht. Das
seelische Sein ist vielmehr vom organischen Sein getragen. Das organi-
sche Sein liegt dem seelischen Leben «als tragendes Fundament zu-
grunde » 3. Nach Hartmann kennen wir « nirgends in der Welt ein frei-
schwebendes Seelenleben ohne tragenden Organismus, an den es ge-
bunden wire » 3,

Hartmann macht die gleichen Aussagen vom BewuBtsein. Er sagt
zwar, das Seelenleben sei nicht vollig identisch mit dem BewuBtsein,
doch gelte «fiir seinen ganzen Umfang, soweit nur immer geeignete
Methoden es bewuBt zu machen vermdgen, durchaus dasselbe » 38,
Wiederholt erklirt Hartmann, es gibe kein «schwebendes Bewult-
sein » 37, BewuBtsein kommt nach ihm «nur an ein leiblich-organisches
Wesen gebunden » vor 38, Wir kennen es nur als « getragen » von einem
lebendigen Organismus 3°. Es kann nur auf dem es tragenden Organis-
mus « aufruhend » bestehen 4.

Weil seelisches Leben und BewuBtsein an rdumlich-kérperhafte
Vorbedingungen gebunden sind, so sind sie deswegen doch selbst nicht
rdumlich-kérperhaft. Wohl besteht hier fiir Hartmann eine « Bedingt-
heit des Unrdumlichen durch das R&umliche » 4. Das Seelenleben ist
fiir ihn derartig abhingig vom Organismus, daBl beim Tode des Leibes
auch das BewubBtsein erlischt 2.

Dennoch handelt es sich beim seelischen Sein um «eine ‘tiber’ dem
organischen Gefiige sich erhebende Seinsregion », die nicht in der Weise
von ihm abhingig ist wie das organische Gefiige von den Gefiigen der
anorganischen Welt. Das Seelenleben macht ja z.B. die organischen
Prozesse nicht zu seinen Bausteinen. Zwar wird es von ihnen getragen
und beeinflullt, aber «sie selbst bleiben unterhalb seiner zuriick ». Das
Seelenleben baut sich nicht «aus» dem organischen Sein auf wie aus
einer Materie. Es «ruht nur ‘auf’ ihm wie auf einer Seinsbasis ». Das
Seelenleben ist darum fiir Hartmann «keine Uberformung des leibli-

3 PN 548 ; vgl. PgS 60, NWO 63, 70 f.

35 KIl. Schr. I 80 ; vgl. ArW 496.

36 ArW 542,

37 ArW 513 ; vgl. NWO 73, Kat. Ges. 244 {.
38 ArW 484.

8 Vgl. ArW 515, Kat. Ges. 245.

40 NWO 73.

41 ATW 484.

42 NWO 71.



42 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

chen Lebens » 3. Er nennt das Verhdltnis des Seelischen zum Organi-
schen im Gegensatz zur « Uberformung» ein « Uberbauungsverhiltnis » 44,

4. Das Verhiltnis des geistigen Seins des Menschen
zu seinem seelischen Sein

Der Mensch ist fiir Hartmann « ohne Zweifel » ein geistiges Wesen.
Das ist auch nach ihm der Vorrang des Menschen vor anderen Lebe-
wesen 19,

Das geistige Sein bildet fiir Hartmann eine eigene Schicht ober-
halb des seelischen Seins, «eine besondere Seinssphire {iber der des
Seelenlebens » 48, Es steht zum seelischen Sein — wie dieses zum organi-
schen - nicht im Uberformungs-, «sondern im Uberbauungsverhilt-
nis » 47,

Das geistige Sein ist vom seelischen Sein « getragen » 48. Mittelbar
beruht es auch auf dem organischen und materiellen Sein 49. Es ist
« abhédngig von der ganzen Stufenleiter niederer Schichten » 5. Wie es
fiir Hartmann kein schwebendes BewuBtsein gibt, so gibt es fiir ihn auch
keinen « schwebenden Geist » 1. Der Geist kann «nicht freischwebend,
sondern nur aufruhend bestehen » 52. « Aller Geist, den wir kennen, ist
‘aufruhender Geist’ » 53

Nicolai Hartmann unterscheidet «drei Seinsformen des Geistes » :
den personalen, den objektiven und den objektivierten Geist (die von
ihm ausfiihrlich in « Das Problem des geistigen Seins » behandelt werden).
Damit meint Hartmann aber « nicht dreierlei Geist nebeneinander oder
gar unabhingig voneinander » 3. Die drei Seinsformen stehen «durch-
aus koordiniert da » 5 und gehéren «als untrennbare und konkrete Ein-
heit einer und derselben ontischen Seinsschicht » an, die sie « in ihrer Ver-

43 N'WO 63.

14 Vgl. PgS 67f., ArW 287, 485 f., 494 {., 542, NWO 64, PN 354.
4 NWO 29.

“ GO 11.

47 PgS 70.

48 PgS 60.

¥® ArW 524 f. ; vgl. NWO 29, 70 £, 73, 77.

80 NWO 70 ; vgl. ArW 514 {., 524.

51 PgS 60 ; ArW 513 ; Kat. Ges. 244 f. ; NWO 29,
52 NWO 73.

53 PgS 60.

" Pgs 72

8 PgS 74.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 43

wobenheit recht eigentlich » ausmachen %. Es gibt fiir Hartmann «nur
das eine, einheitliche geistige Sein » 7. Der objektivierte Geist — den
wir, wie Hartmann z. B. sagt, « in den Produkten des geistigen Schaffens »
kennen - und der objektive Geist sind iiberpersonal und iiberindividuell.
Der personale Geist dagegen ist Einzelgeist .

Nur der personale Geist und der objektive Geist sind fiir Hartmann
«realer Geist» 3. Der objektive Geist ist « Gemeingeist » ¢, z. B.
«der Geist eines lebenden Volkes, oder auch einer Vélkergruppe » 1.
Er ist zwar nicht als Summe oder als das Ganze der geistigen Individuen
zu verstehen, hat «nicht die Form des Kollektivums » 2. Doch ist er
« der Beschrinktheit auf das Individuum iiberhoben » # und in diesem
Sinne iiberpersonal und iiberindividuell ®. Der objektive Geist lebt in
vielen, wird tradiert, {ibernommen, zu eigen gemacht, weitergegeben
etc. %, Er ist geschichtlich realer Geist, der «sein Entstehen und Ver-
gehen, seine Entwicklung seine Bliite und seinen Niedergang hat » 66,
Real ist er aber «nur, wo es reale Menschen gibt, deren geistiges Leben
er ausmacht » 7.

Im menschlichen Individuum tritt das geistige Sein als personaler
Geist auf 8. Personalitit ist fiir Hartmann « der eigentliche Kernpunkt,
der kategoriale Grundcharakter des geistigen Individuums » %. Als
« Person » pflegen wir den inneren Pol und die Einheit der « Fiille und
Mannigfaltigkeit der Akt- und Lebensbeziehungen » des geistigen Einzel-
wesens zu bezeichnen 7°. Die Person geht «in ihren Akten nicht auf, sie
ist nicht gleich ihrer Summe » 7. Sie ist « Vollzieher von Akten» 72;
sie ist das Erfahrende, Wollende, Handelnde 7>. Doch «die Ganzheit
der Person » schlieBt « die Mannigfaltigkeit der Akte » ein 7.

Fir Hartmann ist nur der Mensch Person 7. Die menschlichen
Individuen haben «ihr geistiges Sein nicht einfach aus sich heraus» 78.
Der objektive Geist bietet ihnen die «gemeinsame Inhaltssphére » 77.

8 PgS 75. S Pgs5 724

b PgS 72. # Pgs 72.

80 vgl. PgS 191. 61 PgS 76.

® PgS 191. 83 PgS 258.

84 Vgl. PgS 72, ArW 514. 85 PgS 258.

6 ArW 514 f. 87 ArW 515.

%8 Vgl. ArW 496.  PgS128.

" PgS 125. 1 PgS 140.

72 Ethik 234. 3 PgS 140 ; vgl. PgS 125.
4 PgS 140. 75 PgS 310. ’

6 PgS 70 ; vgl. GO 11. 7 ArW 525 f.



44 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Sie stehen «von vornherein in einem Geistniveau, in das sie hinein-
wachsen und in dessen inhaltlichem Reichtum sie verwurzelt sind » 7.
Das Hineinwachsen in den gemeinsamen Geist, das Ubernehmen und
Verarbeiten, mull von jedem menschlichen Individuum « immer wieder
neu geleistet werden » ?®. Das geistige Leben ist «niemals Sache des
Einzelnen, wie sehr der Einzelne auch als Person ein geschlossenes und
einzigartiges Wesen sein mag » 8. Ein geistiges Individuum, das «fiir
sich neben dem objektiven Geist bestiinde», gibt es fiir Hartmann
nicht 8L

Es gibt fiir ithn aber auch keinen objektiven Geist, « der fiir sich
neben den Individuen » besteht 82. Alles Geistesleben ist « vom BewuBt-
sein seelischer Individuen getragen » 8. Der gemeinsame Geist besteht
nur in den Individuen und ist « dem Sein nach abhingig von ihnen » 3.

Die Geistigkeit des einzelnen Menschen besteht fiir Hartmann nicht
nur in seiner Teilhabe am objektiven Geist. Die Einzelperson iet « wohl
Geist, aber subjektiver Geist » 8 mit einer seelisch-personalen Innen-
welt 8. Sofern sie aber «als geistiges Wesen mitbedingt ist durch den
objektiven Geist, so ist auch ihre charanteristische Seinsweise den Kate-
gorien des Seelischen enthoben 87. Das geistige Sein des Menschen be-
steht nicht in seelischen Akten 8. Die seelischen Akte «gehen in den
objektiven Gehalt von Sprache, Wissen, Recht, Kunst nicht mit ein » 8,
aber «der Vollzugscharakter des Aktes erhdlt sich» im personalen
Geiste 9. Wie es moglich ist, daB sich dieser « Vollzugscharakter » im
personalen Geiste erhilt — obwohl fiir Hartmann das seelische Sein vom
geistigen Sein nicht « iiberformt », sondern nur «iiberbaut» wird —, dar-
auf geht Hartmann nicht nidher ein. Er erklirt auch nicht, wie es z. B.
bei einer bloBen « Uberbauung » des seelischen durch das geistige Sein
ein geistloses und ein geistiges BewuBtsein geben kann 1. Einerseits
schreibt er das BewuBtsein der Seinsschicht des Seelischen zu 2. Auch
dort wo er erklirt : das BewulBtsein behaupte «seine Einheit nur inner-

" PgS 70 ; vgl. GO 11, ArW 525 f., PN 306 {.
" ArW 525 £. ; vgl. PN 306 f.

80 GO 11.

81 PgS 75 ; vgl. PgS 78.

82 PgS 75; vgl. PgS 78, ArW 514 f., PN 306.

8 Ki. Schr. I 80. 8 PN 306.

8 PgS 310. 8 Vgl. ArW 348 1.
BT PgsS 70. 88 Vgl. ArW 543.
89 ArW 287. %0 Vgl. ArW 543.

" vgl. PgSs 122. °2 Vgl. oben V, 3.



L]

Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 45

halb des Menschenlebens », es entstehe in jedem von neuem und gehe in
ihm wieder zugrunde, steht fiir Hartmann das geistige Sein « eine Stufe
hoher » als das BewuBtsein ?. Andererseits spricht Hartmann aber
auch von geistigem BewuBtsein **. Im Menschen sind fiir ihn « dauernd
geistloses und geistiges Bewulltsein beisammen » 9.

Das BewuBtsein ist «eine in sich geschlossene Sphire » %. Durch
sein seelisches Innenleben und durch sein BewulBtsein ist das mensch-
liche Individuum « eine Welt fiir sich » 7. Jeder Mensch hat sein seeli-
sches Sein, sein Seelenleben « unaufhebbar fiir sich » ?8. Es ist « uniiber-
tragbar » *. Es mag nach auBen bezogen und von aullen bestimmt sein,
es selbst geht doch nicht in fremdes Seelenleben tiber 1%, Ein Mitleiden
oder ein Sichmitfreuen bleibt z. B. «ein zweites Leiden und ein zweites
Sichfreuen neben dem originalen » 10 In diesem Sinne ist es zu ver-
stehen, wenn Hartmann sagt, daBl « das seelische Leben die Individuen
trennt » 192, Vom BewuBtsein macht er wiederholt die gleiche Aussage :
« das BewuBtsein trennt » die Menschen 193, « das BewuBtsein isoliert » 104
Dabei stellt Hartmann dem BewuBtsein das geistige Sein als das die
Menschen verbindende Sein gegeniiber. Im geistigen Austausch und in
der Gemeinschaft des geistigen Gutes wird « die Isolierung iiberbriickt » 195.
So kann z. B. den Gedanken, den jemand hat, ein anderer « als dasselbe
denken, wenn er ihn erfal3t : es ist zwar ein zweiter Denkakt, Akt eines
anderen BewuBtseins, aber es ist derselbe Gedanke ». Der Gedanke ist
fir Hartmann « von Hause aus objektiv. Er ist expansiv, er verbindet,
wo der BewuBtseinsvorgang isoliert ». Dasselbe ist es fiir Hartmann mit
den Willenszielen, Uberzeugungen etc., die alle der « Sphire des Geistes »
angehoren 1%, Immer wieder stellt Hartmann den Unterschied von
Geist und BewulBitsein gegeniiber : das BewuBtsein trennt, isoliert die
Menschen. Der Geist verbindet sie 197.

93 ArW 306. % Vgl. PgS 48, 122.
% PgS 122. 9 PgS 140.

97 Vgl. ArW 305.

88 NWO 64 1. ; vgl. PgS 71, 102, ArW 349.
" Pgs 71.

100 ArW 305.

101 Pgg 71,

102 ArW 525.

103 PgS 140, 143 ; ArW 307 ; NWO 65.

104 PgS 71,

105 ArW 306 f.

1% Pgs-71.

107 PgS 71, 140, 143 ; ArW 307 ; NWO 65.



46 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

5. Die Beharrung des Menschen und seine Einheit

Das seelische Innere des Menschen ist «nicht das Innere eines Ge-
fiiges, das man von seinen Elementen aus begreifen kénnte » 1%8. « Die
Einheitstypen der hoheren Gebilde» haben fiir Hartmann in noch
hoherem MafBe als die Gefiige « ihr Inneres ‘in sich’ » 109,

Die seelisch-personale Innenwelt des Menschen « ist mit dem ‘Innen-
aspekt’ des SelbstbewuBtseins begabt » 119, Dieses SelbstbewuBtsein ist
« ein Grundphidnomen des individuellen Geistes » 111, Der begriffliche Aus-
druck fiir das von sich selbst zeugende SelbstbewuBtsein der Person ist
das ‘Ich’ 112, « Das ‘Ich’ ist Wissen um sich » 113,

Solange der Mensch lebt, beharrt das Ich im Wechsel seiner Vor-
stellungen 4. Es hat Konstanz im Wandel seiner Zustdnde 115, Diese —
durch die Lebensdauer des Individuums begrenzte — Erhaltung des Ich
liegt allem Seelenleben zugrunde 116,

« Das Ich ist nicht Substanz » 117. Dem geistigen Sein liegt fiir Hart-
mann nicht Substanz zugrunde !8. Darum wird nach ihm niemand
« dieses in die Grenzen der Lebensdauer eingerahmte Beharren der Person
fiir Substantialitdat halten » 119,

Das Fortbestehen des Ich im Wechsel seiner Zustdnde und Inhalte
unterscheidet sich von den niederen Formen der Konstanz. Das Ich be-
harrt weder durch Reproduktion noch durch Regulation eines Gleich-
gewichtes 120, Bei seiner Konstanz handelt es sich um «aktives Fest-
halten an sich, ein Sich-Durchsetzen als Einheit gegen das eigene Zer-
flieBen im Erlebnisstrome » 121, Dieses Festhalten an sich selbst schlieBt
die Person zur « Einheit und Ganzheit » zusammen 122, Bei der Identitit
der Person handelt es sich «um ihr ganzes inneres und eigentliches
Sein » 128 «im zeitlichen und inhaltlichen Auseinander ». Die Ganzheit
der Person besteht fiir Hartmann nicht in ihrer Komplexheit im Augen-
blick, wenn man auch von einer Ganzheit der Person in ihrem Gegen-
wirtigsein sprechen kann. Die Ganzheit der Person besteht in ihrem

108 ArW 349. 109 ArW 345 ; vgl. oben III, 1.
10 ArW 348. 11 PgS 122,
3 Pgs 128, 135 PesS 121.
1% PN 277, 115 PN 305.
118 PN 304. 117 PN 305.
18 Vgl. PgS 90. 19 PN 280.

120 PN 305 ; vgl. PgS 90. 121 PN 305.
122 PgS 132, 128 PgS 131,



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 47

inneren Zusammenhang mit sich selbst «{iber das Auseinandergezogen-
sein in der Zeit hinweg». Im vollen Sinne verstanden schlieBt die Ganz-
heit der Person fir Hartmann «das Gegenwirtigsein ihrer Vergangen-
heit und die Gewdhr fiir Kiinftiges ein ». Sie «ist in Wahrheit erst die
Synthese dessen, was in ihr niemals realiter beisammen ist, weil es zeit-
lich auseinanderliegt » 124,

Die Ganzheit und Einheit der Person ist nach der Lehre Hartmanns
jedoch nicht vollig identisch mit der Ganzheit und Einheit des Menschen.
Wie aus den voraufgehenden Darlegungen hervorgeht, ist der Mensch
fiir Hartmann ein von unten auf geschichtetes Wesen. Sein personaler
Geist « ruht » nicht nur auf seinem seelischen Sein auf, sondern mittelbar
auch auf seinem leiblichen Sein %%, Das menschliche Seelenleben ent-
hilt zwar « die organischen Prozesse nicht in sich, aber der ‘Mensch’ ent-
hilt sie in sich » 126, Der Mensch ist ein «einheitliches Gebilde » und
diese Einheit ist eine « Schichtungseinheit » 127, Er ist nicht nur ein
einheitliches «in sich konstantes Gebilde von eigenartigem Bau und Ge-
priage ». In seiner Ganzheit ist der Mensch « ein Ablauf und in keinem
Augenblick beisammen », so z. B. wenn man ihn «als Einheit von Kind,
Mann, Greis» etc. nimmt. Sein Leben ist das « Dauern eines mit sich
identischen Wesens » 128,

Die Ganzheit und Einheit des Menschen besteht folglich fiir Hart-
mann in der Synthese seiner Schichteneinheit mit allen seinen Lebens-
stadien.

124 PgS 132.

126 Vgl. oben V, 4,
126 NWO 84.

127 Vgl. NWO 85.
118 K1, Schr. I 200,



48 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

VI. Die Einheit der Kategorien im Concretum
(im allgemeinen)

In den vorausgehenden Abschnitten war hdufig von speziellen,
allgemeineren und allgemeinsten hartmannschen Kategorien die Rede,
soweit dieses zundchst zum Verstindnis der bisher dargestellten Lehre
Hartmanns nétig war.

Die Einheit der Kategorien spielte in der Einheit der beschriebenen
konstanten Gebilde (dynamisches Gefiige, organisches Gefiige, Mensch)
eine ganz wesentliche Rolle, z. B. die Einheit der Elemente im Gefiige.

Im Folgenden wird ergdnzend gezeigt, wie Hartmann ganz allge-
mein die Einheit der Kategorien in einem Concretum versteht.

1. Die Allgemeinheit der Kategorien

Das Allgemeine besteht fiir Hartmann «durchaus in rebus»?,
d. h. das real Allgemeine besteht nicht fiir sich, sondern «in den Real-
fillen » 2.

Die Realfille sind zwar « durchweg individuell » ® wie alles Reale
individuell ist 4. Aber das Allgemeinste ist wie das weniger Allgemeine
« ‘im’ Individuellen selbst, und nur in ihm, enthalten » 5 In « diesem
Enthaltensein des Allgemeinen im Individuellen besteht die ‘Realitdt
des Allgemeinen’ » 8. Die Realfille haben «in aller Verschiedenheit
einen gewissen Bestandteil von Grundziigen gemeinsam»?. Selbst
« alle Einzelziige eines Individuellen sind allgemein ». Sie sind dem Einzel-
fall mit « unzdhligem anderem » gemeinsam 8.

Das Allgemeine ist fiir Hartmann «seinem Wesen nach nichts
anderes als eben dieses Gemeinsame der Einzelfille, das Identische in
ihrer Verschiedenheit » ®. Mit dieser Definition des Allgemeinen gibt

1 GO 282.

2 GO 289; MW 229; ArW 377, 425; vgl. GO 314, ArW 162, 376 fi., NWO
22 f., PN 562.
ArW 377.
Vgl. ArW 377 f., MW 330.
ArW 162.
ArWw 376 ; vgl. GO 289, 314, MW 229, ArW 377 1., 425, NWO 22 {., KL
Schr. 1 314.

" GO 289; vgl. GO 314, MW 229, ArW 336, 375 ff., 425, Ethik 319,
KIl. Schr. I 314.

8 ArW 376 ; KI. Schr. I 314. % ArW 375,

@ o e W



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 49

Hartmann gleichzeitig eine Teildefinition seiner Kategorien. Denn die
Allgemeinheit gehort zu den «Bestimmungen des Kategorienseins » 19,
Kategorien sind fiir Hartmann «das ‘Allgemeine’ und Identische in der
Mannigfaltigkeit der Fille, sie sind ‘enthalten’ in den Féllen » 11.

2. Der Prinzipiencharakter der Seinskategorien

Das « Wesen des ‘Prinzips’ als solchen » besteht fiir Hartmann darin,
« daB es fiir sich allein {iberhaupt nichts ist, sondern alles, was es wirk-
lich ist, ‘fiir’ ein Concretum ist » 12,

Es macht auch «das Wesen der Kategorien aus, daf3 sie nicht etwas
‘fiir sich’ sind, sondern nur etwas an und im Concretum, namlich ‘seine’
Prinzipien » 13,

Kategorien sind «inhaltliche Prinzipien » 1. Sie sind das, « was sie
sind, nur als Prinzipien von etwas» 1. Ein selbstindiges Sein neben
ihrem Concretum haben sie nicht. Das Sein der Kategorien geht in ihrem
Prinzipsein fiir das Concretum auf 6.

3. Der Determinationscharakter der Seinsprinzipien

Mit der Feststellung, daB fiir Hartmann die Kategorien alles was
sie sind, nur fiir ein Concretum sind, ist noch sehr wenig gesagt. Was
versteht Hartmann ndher unter dem Prinzipsein der Kategorien fiir
das Concretum ?

Zu den Bestimmungen des Kategorienseins gehort fiir Hartmann
auBer der Allgemeinheit der Determinationscharakter 7. Determina-
tion ist fiir ihn «alles Bestimmtsein des einen durch ein anderes » 18.
Dazu gehort sowohl die Verbundenheit der concreta unter sich durch
ein fortlaufendes Folgeverhdltnis als auch die «kategoriale Determi-
nation » 19,

10 ygl. ArW 42,

11 ArW 48,

12 ArW 160 ; vgl. ArW 42, 78.

13 ArW 202 ; vgl. ArW 160.

1 Vgl. ArW 15.

15 ArW 418,

18 ArW 420 1., 440 ; vgl. ArW 301, 583, Kat. Ges. 224 f.
17 ArW 42 ; vgl. ArW 309.

18 ArW 309.

1 Vgl. ArW 78, 309.



50 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Der Determinationscharakter der Kategorien besagt fiir Hartiann,
«daB die Kategorien das konkrete Seiende irgendwie ‘bestimmen'».
Dieser Grundzug der Kategorienist es. « wassie zu ‘Prinzipien’ macht » 20,

Jedes Concretum wird durch seine Kategorien bestimmt 2. Das
« Wesen der Kategorien » besteht « recht eigentlich in dieser bestimmen-
den Funktion » 22. Die Kategorien spielen dem Concretum gegeniiber
die Rolle von Bedingungen 23. Sie sind dasjenige, worauf das Concretum
oder eine bestimmte Seite an ihm jeweils « beruht » #.

4. Das Verhiltnis von Kategorie und Concretum

Prinzip und Concretum selbst gehoren zu Hartmanns Fundamental-
kategorien. In der Tafel der Elementargegensitze stehen sie an erster
Stelle. Wie alle in der Tafel aufgefiihrten Gegensatzpaare, so sind auch
Prinzip und Concretum « unlgslich miteinander verkniipft » 25.

Die Kategorien stehen ihrem Concretum als Prinzipien gegeniiber.
Sie sind — wie aus dem bisher Dargestellten hervorgeht — allgemeine,
inhaltliche Prinzipien, die das konkrete Seiende determinieren.

Determination, das « Bestimmtsein des einen durch ein anderes »,
ist fiir Hartmann eine « Form der Relation, aber zugleich mehr als Re-
lation ». Ein Glied ist in ihr das Bestimmende, das andere das Bestimm-
te 2. Bei der Verbundenheit der Concreta unter sich wird im fortlau-
fenden Folgeverhiltnis « die Bestimmung von Glied zu Glied weiter-
gegeben ». Ebenso ist dann die Dependenz eine « von Glied zu Glied fort-
laufende » 2?. Die von den Kategorien ausgehende Determination ist
dagegen nur zweigliedrig : Die Kategorien sind nur das Bestimmende ;
das Concretum ist nur das Bestimmte 25.

Jedes Concretum wird durch eine Mannigfaltigkeit von Kategorien
determiniert 2°, die es in seiner Struktur in sich trigt 30. Es ist «das
allseitig bestimmte, in sich komplexe Gebilde », umfaBt unzihlige Mo-
mente und besteht in ihrem « Miteinandersein » 3. Der Terminus « Con-

20 ArW 42.

21 Vgl. AtW 42, 78, 121, 309, 420 £., Kat. Ges. 209, 223.
22 ArW 309. 28 ArW 121.

2 Vgl. ArW 270, 2% Vgl. ArW 230.

26 Vgl. ArW 3009. 27 ArW 309.

8 Vgl. ArW 309, 317, 420, 585.
* Vgl. Kat. Ges. 223.

80 Vgl. Kat. Ges. 209.

31 ArW 42.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann o1

cretum » bringt fiir Hartmann das Verbundensein vieler Prinzipien in
ihm, ihr « Zusammengewachsensein », zum Ausdruck 2.

Die Kategorien sind nichts ohne ihr Concretum, wie dieses nichts
ohne sie ist. Ihr Verhiltnis zueinander ist in diesem Sinne eine « unlos-
liche Korrelation » 33,

Aber die Seinskategorien sind das «ontologische Prius der kon-
kreten Seinsgebilde » ?%. Im Seinsverhdltnis «ist das Concretum von
seinen Kategorien ‘abhingig’» %5. Die Kategorien spielen dem Con-
cretum gegeniiber die Rolle von Bedingungen %¢. Die Kategorien deter-
minieren, das Concretum wird determiniert. Dieses Verhiltnis ist «irre-
versibel » 37,

5. Die Einheit der Kategorien des Concretums

Die Kategorien determinieren — wie gesagt — als allgemeine inhalt-
liche Prinzipien das konkrete Seiende. Bei der kategorialen Determi-
nation handelt es sich fiir Hartmann nicht um alle Bestimmtheit des
konkreten Einzelfalles als solchen, sondern nur um die « durchgehende
und allgemeine » 3. Doch aus dem Zusammenhang der Darstellungen
Hartmanns geht hervor, dal er auch alle Einzelziige eines Individuellen,
die es mit « unzihligem anderem » gemeinsam hat, einschlieBt 3°. Zur
kategorialen Determination gehort fiir ihn alles, was an « prinzipieller
Bestimmtheit » an einem Concretum auftritt 49,

Jede einzelne Kategorie liefert « ein einzelnes Bestimmungsstiick ».
Da niemals eine einzelne Kategorie das Ganze leisten kann, sondern nur
eine Mannigfaltigkeit von Kategorien, ist alle kategoriale Determina-
tion « komplexe Determination » 41,

Das Concretum umfaf3it — wie gesagt — « unzihlige Momente » und
besteht «nur in deren Miteinandersein » 42. Es beruht stets auf vielen
Prinzipien, auf einer Mannigfaltigkeit von Kategorien, die «in ihm zur
Einheit ‘zusammengewachsen’ sind » 43,

Die Einheit der Kategorien im Concretum besteht in ihrem Mit-
einandersein, ihrem «Zusammengewachsensein » in ihrem Concretum.

32 ArW 269 1. 33 ArW 419 ; vgl. ArW 245, 418.
3¢ GME 261. 36 ArW 585 ; vgl. ArW 42, 527.

38 ArW 121. 37 ArW 585.

38 ArW 430. 8 Vgl. oben VI, 1.

0 ArW 430. 41 Kat. Ges. 223 ; vgl. ArW 435.

12 ATW 42, @ ATW 270.



52 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

VII. Die Einheit der realen Welt

1. Die « Kohirenz » der Kategorien einer Seinsschicht

Die Kategorien einer Schicht stehen fiir Hartmann in einem eigen-
artigen Zusammenhang, dem der «kategorialen Kohdrenz». Der Zu-
sammenhang der Kategorien einer Schicht unterliegt « einer bestimmten
Gesetzlichkeit, die den Grundziigen nach in allen Schichten wieder-
kehrt und sich dabei nur wenig abwandelt ». Diese allgemeinen Gesetze
der Kategorien einer Schicht nennt Hartmann « Kohidrenzgesetze » 1.
Sie sind unter den recht zahlreichen und vielfach miteinander ver-
flochtenen kategorialen Gesetzen # jene, die aufschluBreich sind fiir
die Frage nach der Einheit der realen Welt.

Kategoriale Gesetze sind allgemeine Sitze, die «das Wesen der
Kategorien betreffen » 3. Sie sind «das Allgemeinste in den Kate-
gorien » 4. Sie haben «selbst den Charakter von Kategorien, und da
sie allgemein sind, von Fundamentalkategorien ». « Ihr unmittelbares
Concretum bilden die inhaltlichen Kategorien selbst ». Sie stehen unter
den kategorialen Gesetzen «genau in derselben Weise, wie sonst das
Concretum unter den Kategorien steht. Die kategorialen Gesetze sind
Prinzipien der Prinzipien ». Das (oben beschriebene %) Grundverhiltnis
von Prinzip und Concretum bleibt dabei «vollkommen gewahrt » 6.

Fiir Hartmann gibt es vier kategoriale Kohdrenzgesetze : 1. Das
Gesetz der Verbundenheit, 2. Das Gesetz der Schichteneinheit, 3. Das Ge-
setz der Schichtenganzheit, 4. Das Gesetz der Implikation 7. Diese
driicken «alle ein und dasselbe Grundverhiltnis urspriinglicher Ver-
bundenheit » aus. «Sie zeigen es nur von verschiedenen Seiten » 8.

Das Gesetz der Verbundenheit « beginnt mit dem Kohirenz-‘Pha-
nomen’ in der komplex determinierenden Funktion am Concretum »®.
Es besagt, daB in der komplexen Determination eines Seienden alle
Kategorien seiner Seinsschicht vertreten sein miissen und zusammen
eine Determinationseinheit bilden 1°.

1 ArW 432. * Vgl. ArW 412-616.
3 ArW 413. 4 ArW 414,

8 Vgl. oben VI, 4. 8 ArW 413.

? ArW 432 ff. ; vgl. speziell : ArW 433.

8 ArW 434.

9 ArW 445.

10 Vgl. ArW 433-439.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 53

Das Gesetz der Schichteneinheit zeigt, wie dieses Kohirenz-« Phi-
nomen » « auf die innere Einheit der Kategorienschicht zuriickgeht » 1.
Es besagt u. a., daB3 die Kategorien einer Schicht « auch in sich selbst
eine unlosliche Einheit » bilden 12. Die Kohidrenz ist « nicht nur Deter-
minationseinheit, sondern urspriingliche innere Einheit der Kategorien,
ihre Schichteneinheit als struktureller Zusammenhang » 3.

Das Gesetz der Schichtenganzheit « deckt den Sinn der Schichten-
einheit als Totalitit gegenseitiger Bedingtheit auf » 4. Fir Hartmann
ist die ganze Kategorienschicht « nicht nur ein Gefiige von Kategorien,
sondern auch ein Gefiige von interkategorialen Relationen » 5. Die
Einheit einer Kategorienschicht ist fiir Hartmann «nicht die Summe
ihrer Elemente, sondern eine unteilbare Ganzheit, die das Prius vor den
Elementen hat » 16, Die einzelnen Glieder treten in der Schichteneinheit
zuriick. Das Ganze des Gefiiges ordnet sich ber, 1iBt die Glieder hinter
ihrer Verbundenheit verschwinden. « Die ganze Schicht determiniert
wie eine einheitliche, hochkomplexe Gesamtkategorie » 7. Die Schichten-
ganzheit «besteht in der Wechselbedingtheit ihrer Glieder » 18. Die
Wechselbedingtheit der Glieder einer Kategorienschicht ist «nichts
anderes als die Struktur der Schichteneinheit selbst » 19.

Das Gesetz der Implikation handelt von der inhaltlichen Struktur
der gegenseitigen Bedingtheit der Kategorien einer Schicht #. An jedem
Gliede kehrt die Ganzheit der Schicht wieder. « Jede Kategorie im-
pliziert die iibrigen Kategorien gleicher Schicht ». Jede Kategorie « hat
ihr Eigenwesen ebensowohl auBler sich in den anderen Kategorien wie
in sich » 2!, sie hat es «im Zusammenhang der iibrigen mit ihr » 22, Die
Kohidrenz der Schicht ist ebensowohl an jedem ihrer Glieder, als auch
am Ganzen vollstindig vorhanden 2. Das Ganze umfaf3t die Glieder
nicht einfach, sondern «am Gesamtgebilde als solchem» finden sich
«noch einmal alle Einzelziige der von ihm umfaBten Glieder » wieder 24.
Damit wird der Unterschied der Einzelkategorie und der ganzen Schicht
«sichtlich relativ ». Das Ganze ist fiir Hartmann « wiederum eine Kate-
gorie, eine zwar komplexe, aber doch einheitliche. Ja, wenn man es

11 ArW 445, 12 ArW 433 £. ; vgl. NWO 52.
13 ArW 440. 4 ArW 445 ; vgl. 434,

15 ArW 441. 16 ArW 434.

17 ArW 441. 18 ArW 434,

19 ArW 443. 20 ArW 445,

21 ArW 434. 22 ArW 452.

3 ArW 434, 452, # ArW 452,



54 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

genau nimmt, kann man nicht einmal sagen, daBl es komplexer sei als
eines der Glieder ; denn die Glieder haben ja nach dem Implikations-
gesetz alle dieselbe Mannigfaltigkeit der Momente an sich. Das eben
heillt es, daB die Gesamtheit aller Kategorien an jeder einzelnen nicht
weniger kohidrent beisammen ist als am Ganzen der Schicht » 2.

2. Die Einheit des Schichtenbaus

Die Kohidrenzgesetze haben ihre Giiltigkeit innerhalb einer Seins-
schicht. Es «gibt nur das Ganzheitsgesetz der einzelnen Kategorien-
schichten ». Ein Ganzheitsgesetz «aller Kategorien {iberhaupt » gibt es
dagegen nicht 2.

Wohl gibt es fiir Hartmann Kategorien, die den Seienden aller
Schichten zukommen : die Fundamentalkategorien ¥. Sie durchlaufen
«die ganze Schichtenfolge » #® und bilden «die durchgehenden Ver-
bindungslinien im Schichtenbau der Welt » 2°. An ihnen hdngt in erster
Linie « die Verbundenheit der Seinsschichten miteinander » .

Die Einheit der Welt ist jedoch «nicht die einer durchgehenden
Gleichartigkeit, sondern Einheit eines Gefiiges, das Spielraum fiir kate-
goriale Heterogeneintit hat » 31. Sie ist « nicht Einheit der Gleichférmig-
keit, sondern Einheit der Uberlagerung und Uberhéhung von sehr ver-
schieden geformten Mannigfaltigkeiten » 32. Der Aufbau der realen Welt
ist ein Schichtenbau mit den vier Hauptschichten : der des anorgani-
schen, des organischen, des seelischen und des geistigen Seins 33, deren
Charakter im Zusammenhang der Darstellung der Lehren Hartmanns
vom dynamischen und organischen Gefiige und besonders seiner Lehre
von der Einheit des Menschen beschrieben wurde.

Die Schichtungs- und Dependenzverhiltnisse 3¢ bilden « eine in

2% ArW 453. % ATW 444,
%7 Vgl. oben I, 1. 28 Vgl. NWO 54.
2% NWO 42. 30 N'WO 53.
31 NWO 85 f. 32 ArW 198.

33 Vgl. ArW 188 ff. ; NWO 38 fi.

8 Die «Schichtungsgesetze der realen Welt» und die sie erginzenden « Depen-
denzgesetze », die Hartmann in : « Der Aufbau der realen Welt» (S. 472-575) aus-
fithrlich behandelt, faBt er selbst in : « Neue Wege der Ontologie » kurz zusammen.

Die 5 Schichtungsgesetze sind :

« 1. In aller Uberlagerung von Seinsschichten gibt es stets solche Kategorien
der niederen Schicht, die in der hoheren wiederkehren ; niemals aber gibt es Katego-
rien der héheren Schicht, die in der niedern wiederkehren. Das Ubergreifen von
Kategorien aus einer Schicht auf die andere geht nur aufwirts, nicht abwirts.

2. Die Wiederkehr der Kategorien ist stets eine beschrankte. Sie gilt nicht von



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 55

sich komplexe Beziehungseinheit, in der die umfal3te Mannigfaltigkeit
wesentlich bleibt » 35.

Der Schichtenbau mit seiner durchgehenden Abhidngigkeit und
durchgehend wiederkehrenden Autonomie 148t fiir Hartmann « durchaus
keine andere Einheit zu als die ‘umfassende’, in der die Besonderheit des
UmfaBten von Stufe zu Stufe die Art des UmfaBtseins mitbestimmt » 36.
« Von Schicht zu Schicht iiber jeden Einschnitt hinweg, finden wir das-
selbe Verhiltnis des Aufruhens, der Bedingtheit ‘von unten’ her, und
doch zugleich der Selbstidndigkeit des Aufruhenden in seiner Eigen-
geformtheit und Eigengesetzlichkeit » 37.

Fiir Hartmann ist «dieses Verhiltnis die eigentliche Einheit der
realen Welt » 38,

allen Kategorien der niederen Schicht und erstreckt sich auch nicht ohne weiteres
auf alle héheren Schichten. Es gibt auch ein Abbrechen der Wiederkehr auf be-
stimmter Schichtenhéhe.

3. Beiihrem Ubergreifen auf héhere Schichten wandeln sich die wiederkehren-
den Kategorien ab. Sie werden vom Charakter der héheren Schicht iiberformt. Was
unveriandert durchgeht, ist stets nur ein kategoriales Grundmoment.

4. Die Wiederkehr niederer Kategorien macht niemals die Eigenart der héheren
Schicht aus. Diese beruht stets auf dem Hinzutreten eines kategorialen Novums,
welches unabhingig von jenen ist und im Auftreten neuartiger Kategorien besteht.
Die Abwandlung der wiederkehrenden Elemente beruht schon auf dem Einsetzen
des Novums.

5. Die aufsteigende Reihe der Seinsformen bildet kein Kontinuum. Indem an
bestimmten Einschnitten der Reihe das kategoriale Novum an vielen Kategorien
zugleich einsetzt, heben sich die Seinsschichten eindeutig voneinander ab. Diese Ab-
gehobenheit ist das fiir ihre Rangordnung charakteristische Phinomen der Schich-
tendistanzen » (NWO 61).

Die 4 Dependenzgesetze :

« 1. Kategoriale Abhiangigkeit waltet nur von den niederen zu den héheren
Kategorien, nicht umgekehrt. Die niederen Kategorien sind also die determinativ
‘starkeren’. Stirke und Hohe der Kategorien stehen in der Schichtenfolge im um-
gekehrten Verhiltnis.

2. Die Kategorien der niedern Schicht sind zwar das Seinsfundament der
héheren, bestehen aber gegen diese ‘indifferent’. Sie lassen Uberformung und Uber-
bauung wohl zu, fordern sie aber nicht. Die hohere Seinsschicht kann ohne die
niedere nicht bestehen, wohl aber diese ohne jene.

3. Die niederen Kategorien bestimmen die hoheren Seinsschichten nur ent-
weder als ‘Materie’ oder als Seinsfundament. Sie schrinken also den Spielraum der
hoéheren Kategorien nur ein, bestimmen aber nicht deren héhere Form und Eigenart.

4, Das Novum der hoheren Kategorienschicht ist der niederen gegeniiber
durchaus ‘frei’. Es behauptet gegen sie trotz aller Abhangigkeit seine Autonomie.
Die tiberlegene Struktur des Hoheren hat zwar keinen Spielraum im Niederen, wohl
aber ‘iiber’ ihm » (NWO 69 f.).

35 ArW 575. 38 ArW 575.

87 ArW 198. 38 ArWw 199.



56 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

3. Die einheitliche Realitit

Das Eigentiimliche der realen Welt ist fiir Hartmann, «daB in ihr
so Heterogenes wie Dinge, Lebendiges, Bewulltes Geistiges zusammen
bestehen, sich iiberlagern, gegenseitig beeinflussen, bedingen, tragen »
etc. Sie sind «alle in derselben Zeit gelagert », folgen einander oder
coexistieren. Das wire nicht moglich, wenn sie von verschiedener Zeit
und verschiedener Realitdt wiren. Es konnte z. B. « zwischen dem Hete-
rogenen kein Verhidltnis des Getragen- und Bedingtseins » sein %°.

Die Stufen der « Seinshche » des Heterogenen darf man nicht fiir
Stufen der Seinsweise, Stufen der Realitdt halten 4°. Personen und ihre
Akte haben z. B. zwar « die unvergleichlich héhere Seins- und Struktur-
fiille, sie sind die inhaltlich héheren Gebilde ». Sie gehoren einer héheren
Schicht des Realen an, aber sie haben « nicht hohere ‘Realitit’ als Dinge
und Dingverhéltnisse » 41,

Es gibt « nur ezne Realitdt, und die ist die der einen realen Welt » 2.
Die Spihre des Realen ist nach Hartmann «in sich homogen ». In ihr
ist alles Wirkliche « ontisch gleichgestellt » und macht « der Seinsweise
nach eine einheitliche Welt » aus 43. « Die Einheit der Realitit ist das
Wesentliche in der Einheit der Welt » 44,

4. Die « allgemeine Seinsform des Realen »

Das reale Sein ist fiir Hartmann das «allein vollstdndige und ontisch
vollwertige » Sein 4. Es ist individuell ¢ und einmalig 47, zeitlich, ent-
stehend und vergehend 8.

« Alles Reale ist zeitlich » 4%, Zeitlichkeit ist das «spezifische » und
«malgebende Merkmal der Realitdit», eine fundamentale Realkate-
gorie. Sie «dringt bisin die héchsten Hohen der Seinsschichtung durch»%°.
In ihr entstehen und vergehen die realen Dinge und Dingverhiltnisse,

» GO 77. 1 Vgl. GO 77.
41 GO 203. 42 GO 221.

3 GO 217. “ GO 77.

46 MW 430.

¢ GO 314 ; MW 312, 330 ; ArW 376.
47 GO 314 ; MW 312 ; PN 350.

48 MW 312 ; vgl. GO 185 ; ArW 224,
19 ArW 224,

50 PN 139.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 57

spielen sich die realen Geschehnisse ab. Auch unser leibliches und seeli-
sches Leben verlduft in ihr und hat in ihr « Anfang, Ende und Dauer » 52,

Das Entstehen und Vergehen, der ProzeB, ist eine « eminente Real-
kategorie ». « Der ‘Prozel3’ als solcher, verstanden als das Gemeinsame
aller Art von Bewegtheit, Ubergang, Verinderung, Vorgang, Ablauf
oder Geschehen » — « ist nicht an die Grenze der Riumlichkeit gebunden ».
Er bricht «oberhalb des Organischen nicht ab; er geht wie die Zeit
durch alle Seinsschichten hindurch und verbindet sie. Auch das relativ
Dauerhafte unterliegt ihm ». Der ProzeB « steht zwar kategorial in einem
gewissen Gegensatz zu allem, was den Charakter eines Gebildes oder Ge-
figes hat. Aber dieser Gegensatz trennt die Gegenglieder nicht, er ver-
bindet sie fest miteinander. Auch die Realgebilde, einerlei, welcher Art
sie sind, unterliegen dem Prozel} » 52

« Der Prozel3 als Verdnderung der Gebilde » ist wohl «jenes ‘Aus-
einandergezogensein in die Zeit’, welches bewirkt, dall keines von ihnen
jemals als Ganzes beisammen ist » 3. Aber er ist auch «der Zusammen-
hang des sukzessiv sich Ablésenden ». Er ist « eine Form der Einheit :
das kontinuierliche Zusammenhalten des in die Zeitstadien Auseinander-
gerissenen, die Zusammengehorigkeit des zeitlichen niemals Beisammen-
seienden, die ganzheitliche Einheit ‘eines’ Vorganges durch das suk-
zessive AneinanderschlieBen des immer fiir einen Augenblick Ent-
stehenden und dann fiir immer Vergehenden » 3%, Dabe1 ist das Ver-
gehen des einen immer Entstehen eines andern, und umgekehrt 33,

Der ProzeB ist fiir Hartmann «nicht etwas zwischen Sein und
Nichtsein hin und her Pendelndes, und folglich auch nicht ein aus beiden
Gemischtes ». Er bewegt sich «rein im Seienden » *. Das Gleiche gilt
fir Hartmann noch mehr vom Werden : Werden ist « kein Gegensatz
zum Sein » 57 ; es ist auch nicht « Erweiterung des Seins » 3. Es ist viel-
mehr eine « Art des Seins » % und « zwar die bei weitem wichtigste : die
Seinsart alles Realen » %, «die allgemeine Seinsart des Realen» 8!, -
ohne allen Unterschied der Struktur und Schichtenhéhe » %2, « Prozel3 »
und Werden haben bei Hartmann in diesem Zusammenhang quasi die-
selbe Bedeutung. Er wird nicht miide, dem Inhalt nach immer wieder

31 PN 144. 52 PN 259.
53 PN 260. 54 PN 262.
55 Vgl. PN 261. 58 PN 261.
57 NWO 24 ; PN 261. 8 MW 132.
3% MW 151 ; PN 136. % PN 136.

st NWO 24 ; vgl. PN 259. 62 PN 259,



58 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

das Gleiche zu betonen : « das Werden, der ProzeB, die Verinderung »
machen «die charakteristische Seinsform des Realen » aus . Der Pro-
zeB ist die « kategoriale Grundform » %, die « kategoriale Seinsform » 63
die «allgemeine Seinsform » % des Realen. Ebenso ist das Werden -
«als stindiger Ubergang in anderes verstanden » 67 — die «allgemeine
Seinsform » des Realen , die « durchgehende Seinsform des Realen » 9,
die « gemeinsame Seinsform alles Realen » °. Es ist «die hochste, die
wir kennen : die allein reale Seinsform » 2. « Was real ist, ist seinem
Wesen nach vergianglich. Seine Seinsform ist das Werden, nicht das Be-
harren » 2. Im Werden «ist alles Reale begriffen » 73, es «ist die allge-
meine Grundform dessen, was den Bestand der realen Welt ausmacht » 74.

5. Der « Inbegriff des Seienden »

Es gibt fiir Hartmann auf allen Problemgebieten ein « Letztes, das
als solches nicht ndher bestimmt werden kann ». « Man kann es nur ein-
grenzen, gegen anderes abheben und von den Besonderungen aus be-
schreiben » 5. Das « Seiende als Seiendes » ist auf ganz spezielle Weise
ein Letztes. Es ist nicht nur undefinierbar ; bei ihm versagt auch alles
Eingrenzen 6. « Durch Eingrenzung gegen Unzutreffendes kann man
den Begriff des Seienden nicht gewinnen» 77. « Es bleibt nichts neben
dem Seienden, wogegen man es ausgrenzen konnte », denn das Seiende
ist «das schlechthin Allgemeine zu allem» %, Es ist das Gemeinsame
von Teil und Ganzem, von Einheit und Mannigfaltigkeit, Beharrendem
und Werdendem, Bestimmtem und Unbestimmtem, von Allgemeinem
und Individuellem ?®. Es ist nicht nur das Umfassende dieser Gegen-
sdtze, es ist « das Umfassende zu allem » 89,

83 PN 293. 84 MW 7.
8 PN 677. 66 PN 260 f.
87 ArW 224.

88 ArW 333, 467 ; PN 259, 519 ; KI. Schr. I 99.
89 MW 10, 186.
70 KI1. Schr. I 191.

. PN 261. " PN 278.
B MW 3. " MW 254.
"GO 43, ® GO 46 f.
7 GO 88. 8GO 47,

W IGO0 T2, 80 GO 88.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 59

Es gibt zwar Seiendes, das ‘fiir uns’ unerkennbar ist 8. Es gibt
Probleme, die sich nie 16sen lassen 2. Aber es besteht kein Unterschied
im Seinswerte zwischen Begreifbarem und Unbegreifbarem 8. «Die
Erkennbarkeitsgrenzen sind keine Seinsgrenzen » 84.

Zu den unldsbaren Problemen gehort fiir Hartmann auch die Frage
ob es ein iiberweltliches Sein, ob es einen Gott gibt :

Wo Hartmann die Gottesfrage beriihrt, spricht er u. a. von « Inter-
essiertheit des Gemiits » 85, « metaphysischem Gemiitsbediirfnis » %,
« blinder Sehnsucht » 87, « weltanschaulich phantasierendem Denken »,
«das sich jenseits aller Erfahrungsgrenzen eine transzendente Welt
erdichtet » 88,

Ob es einen Gott gibt, das « wissen wir » nach Hartmann nicht $°.
Eine «‘Rechtfertigung’ Gottes als Weltschopfer » 1st «niemals gelun-
gen » . Die Existenz einer Ratio héherer Ordnung «ist eine vollkom-
men in der Luft schwebende Behauptung ». Es gibt « keinerlei greifbare
Anzeichen » fiir sie 2. Der intellectus infinitus ist eine Fiktion ?2. Wir
kennen ihn nicht ?2. Gottes Existenz kann philosophisch nicht erwiesen
werden #. Ein Weltgrund wiirde aullerhalb der Welt stehen ?. Ein vom
Sein der Welt « abgeschiedenes Sein wire uns unerfahrbar » %, Ob es
«einen ‘Weltgrund’ gibt » oder nicht, das «dndert am Charakter des
Seienden als solchem nicht viel ». « Das Seinsproblem ist seinem Wesen
nach diesseitig, vordergriindig verwurzelt » %7.

Wenn Gott existiert, « dann gehort er zum Inbegriff des Existieren-
den, gehort also zur realen Welt » 9.

« Die Welt als Ganzes » ist fiir Hartmann «der Inbegriff des Seien-
den iiberhaupt » .

81 GO 172.

82 GME 121.; GO 28: KI.Schr. I 11. Solche Probleme nennt Hartmann
« metaphysische » Probleme (vgl. an den hier angegebenen Orten).

83 GME 187.

84 ArW 244,

8 GME 311.

86 Ethik 169.

87 GO 317.

88 N'WO 20.

89 Ethik 234.

% Teleologisches Denken. Berlin 1951, 109.

91 GME 280.

2 GME 310 ff. 9% GME 495.
% KI. Schr. TIT 292. 9% Vgl, MW 202.
% GO 240. 7 GO 39.

98 GO 240. ®» GO 139.



60 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

6. Die Einheit der Welt als Ganzes

Hartmann unterscheidet Allgemeinheit und Allheit. Wahrend die
Allgemeinheit « durchgehende Gleichartigkeit der Fille » ist, ist die All-
heit «ihre Zusammenfassung in eine groBere Einheit » 1%, « der quanti-
tativ-numerische ZusammenschluB8 der Fille in ihrem konkreten Seins-
verhiltnis, ohne Riicksicht auf Gleichheit und Ungleichheit, ja trotz der
Ungleichheit ». Die Allheit ist « komprehensive Einheit, das hohere
Ganze, das Integral der Fille ». Die « Allheit als ‘Fall’ hherer Ordnung »
zeigt «nicht wiederum Allgemeinheit, sondern numerische Einzigkeit
und qualitative Einzigartigkeit ». Sie ist « dasjenige Gebilde, in dessen
Wesen es liegt, kein Gleichartiges neben sich zu haben ». « Allheit, streng
verstanden, ist das an sich Einzige, der groBe Singular, der sich nicht
verallgemeinern laBt » 101,

Hartmann selbst wendet seine Lehre von der Allheit nicht direkt
auf die Welt als Ganzes an. Aber die Welt als Ganzes ist das hochste
Ganze iiberhaupt. Die Welt hat nicht nur kein Gleichartiges neben sich,
sondern sie ist tiberhaupt « kein Korrelat von irgendetwas ». Sie ist «die
gemeinsame Seinsebene und der Spielraum aller mdéglichen Korrela-
tion ». « Es ist ontologisch von Wichtigkeit, die ‘Welt’-Kategorie von
vornherein als das Umfassende zu verstehen, das sie ist » 102,

Teilgebilde und Einzelgeschehnisse jeder Art haben « ihre Bestimmt-
heit — das was sie eigentlich ‘sind’ — letzten Endes aus der Totalitédt der
Welt als einer Allverbundenheit » 103,

Die Totalitit der Welt als Allverbundenheit bildet fiir Hartmann
eine zweifache Einheit :

Einerseits ist die Welt « ein Stufenreich, und ihre Einheit ist die
einer Stufenordnung » 1%, « Einheit eines Gefiiges » 195, « Einheit der
Uberlagerung und Uberhéhung von sehr verschieden geformten Mannig-
faltigkeiten » 1%, « Sie hat die Einheit eines Systems, aber das System
ist ein Schichtensystem» 197, Die Einheit der Welt liegt «in der Verbunden-
heit ihrer Schichten » 198, die die Einheit eines Weltbaues ausmachen » 199,

100 Ethik 319. 101 Ethik 320.
ME GO 240, HE GO

8 KI. Sehr. 1 66, 106 NWO 85 f.
106 ArW 198. 107 ArW 199.

108 Vgl KI. Schr. I 75. 1% ArW 480.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 61

Andererseits stellen « nur die Zeit und der ProzeBcharakter » — « die
Einheit der realen Welt her » 110,

Der ProzeB bildet «die ganzheitliche Einheit ‘eines’ Vorganges
durch das sukzessive AneinanderschlieBen des immer nur fiir einen
Augenblick Entstehenden und dann fiir immer Vergehenden » 111,

« Reales Sein ist bestimmtes Hier-und-jetzt-Sein » 112, Das gilt auch
fiir das Realgebilde, das nur so lange « dauert » als « die Stadien seines
Daseins die Schwelle des wandernden Jetzt passieren » 113.

« Jeder quer zur Zeitrichtung durch den WeltprozeB gelegte Schnitt
zeigt den AufriB der Welt als simultaner Kollokation ». Jeder Lidngs-
schnitt zeigt dagegen «die sukzessive Folge der Stadien und die Dauer
dessen, was sich in ihr erhilt ». Dabei steht die Reihe der Querschnitte
«selbst in zeitlicher Sukzession ». Und alle besondere Sukzession in der
Welt « geht simultan vor sich » 114,

Der «alles zusammenfassende Realzusammenhang » besteht inner-
halb » der Einheit der Zeit » 115, Sie ist « das Verbindende, das Gemein-
same alles Realen ». An ihr « hingt die Einheit der Welt » 116,

Die Zeit selbst «ist nur die neutrale Realform des Flusses ». Sie ist
« gleichférmig, inhaltslos, ein bloB dimensionales Etwas » 117, und gehort
zu den « dullerlichsten — bloB dimensionalen — Kategorien der realen
Welt » 118, Sje « bestimmt nichts, sie bringt nichts und sie verschlingt
nichts » 1%, Sie hat «nur eine Dimension, die der Aufeinanderfolge » 120
Der ZeitfluB hat «keine Grenzen » 121 Die Zeit « ‘beginnt’ nicht und
‘endet’ nicht, weder mit der Zukunft noch mit der Vergangenheit. Sie
ist anfangs- und endlos » 122, « Alle Zeitgrenze ist Grenze ‘in’ der Zeit,
nicht Grenze der Zeit. Sie haftet notwendig einem in der Zeit Ausge-
dehnten an, und das ist stets ein Reales in der Zeit » 123, Die Zeit selbst
hat « ihrem Wesen nach keinen Anfang» 2%, « Der ZeitfluB ist das, was
‘immer’ ist. Er hat die sempiternitas im strengen Sinne des Wortes.
Und das bedeutet, aus dem Aspekt der Zeit selbst heraus betrachtet,
daB es immer wieder ein Jetzt gibt » 125,

110 Pgg 97, 11 PN 262.
112 MW 129, 113 PN 188.
14 PN 171. 15 Vgl ArW 373.
118 K1, Schr. T 190. 17 MW 230.
18 PgS 97, 19 MW 230.
120 PN 171. 121 PN 156.
122 PN 174. 123 PN 155.

124 KI. Schr. I 192. 12 PN 156.



62 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Die Zeit ist — wie gesagt — « das Verbindende, das Gemeinsame alles
Realen » 1%. Der «ontologische Realitatsbegriff hingt ganz und gar an
der Einheit und Einzigkeit der Realzeit » 127. Darum stellt fiir Hart-
mann nicht nur der ProzeBcharakter, sondern auch die Zeit « die Ein-
heit der realen Welt » her 128,

AbschlieBBende Kritik

In den oben beschriebenen konstanten Seienden bilden fiir Hart-
mann die allen Seinsschichten gemeinsamen Fundamentalkategorien
Element und Gefiige ! eine entscheidende Rolle fiir ihre Einheit und
Ganzheit. Die Einheit des dynamischen Gefiiges bildet fiir Hartmann
neben dem Gefiigecharakter kaum ein selbstindiges Problem 2, Im
organischen Gefiige wird das anorganische Sein vom organischen iiber-
baut. In ihm sind die Gefiige der Formen und Prozesse enthalten, die
zusammen in ihm eine « ontische Einheit » bilden 2. Der Mensch ist ein
Schichten-Gefiige, in dem alle Schichten selbst wieder je eine Einheit
bilden und zusammen entweder im Uberformungs- oder im Uberbauungs-
verhdltnis stehen 4. Nicht nur der Mensch bildet eine solche Schich-
tungseinheit, sondern auch die reale Welt als Ganzes °.

Der innere Bau der konstanten Seienden enthilt nach Hartmanns
Lehre Relationen. Er ist «relational » . Die Relationen, die in den ver-
schiedenartigen Gefiigen Hartmanns enthalten sind, diirfen jedoch nicht
mit transzendentalen Relationen verwechselt werden. Sie haben mit
ihnen nur gemeinsam, daB sie real sind und das von ihnen gesagt wird,
sie seien im Wesen eines Seienden eingeschlossen. Hartmanns « Wesens-
verhiltnisse » sind durchaus keine transzendentalen Verhdltnisse. Sie
sind nicht im ontologisch-substantiellen Wesen eingeschlossene, sondern
innerhalb der phidnomenal gegebenen Struktur der Gefiige enthaltene

126 K], Schr. I 190.

127 GO 185.

188 Vgl. PrS 97,

1 Vgl. oben I, 1, III, 1.
? Vgl. oben 111, 8.

3 Vgl. oben 1V, 4.

Vgl. oben V, 2, 3, 4.
Vgl. oben VII, 6.
Vgl. oben 111, 6.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 63

Verhiltnisse. Die im « Wesen » der Gefiige eingeschlossenen Verhilt-
nisse konnen aber auch nicht prddikamentale Verhiltnisse genannt
werden, bei denen es sich um auBerwesentliche, akzidentelle Hinord-
nungen eines Seienden zu einem anderen handelt. Da es sich bei Hart-
manns Relationen weder um transzendentale noch um pridikamentale
Relationen handelt, sind sie z. B. in keiner Weise reale Relationen im
Sinne der aristotelisch-thomistischen Tradition. Relation ist fiir Hart-
mann die Kategorie des Zusammenhanges 7. In den konstanten Seien-
den bildet sie den Zusammenhang der die gegebene Struktur der Ge-
bilde konstituierenden Elemente.

Hartmann geht immer wieder von wahrnehmbaren Sachverhalten
aus und bleibt im wesentlichen bei ihrer Feststellung und der Fest-
stellung der in ihnen enthaltenen Zusammenhinge stehen. Er 1iBt nur
das Ertahrbare wirklich gelten. Zu diesem Erfahrbaren gehort, daB die
seienden konstanten Gebilde Relationen, d. h. Zusammenhinge in sich
enthalten und in diesem Sinne «relational» sind. Diese Lehre Hart-
manns kann man darum einen positivistischen Phinomen-Relationalis-
mus nennen.

Das dynamische Gefiige ist fiir Hartmann der Grundtypus der
natiirlichen Gebilde d. h. jener Gebilde, denen « natiirliche Geschlossen-
heit und eine gewisse Konstanz » eigen ist 8. Da seine Einheit neben
seinem Gefiigecharakter kaum ein selbstindiges Problem ausmacht, ist
es fiir einen Vergleichsversuch geeignet.

Wenn man das Wesen des dynamischen Gefiiges, wie Hartmann es
sieht ®, mit dem Wesen des materiellen Seienden, der koérperlichen
Substanz im aristotelisch-thomistischen Sinne, vergleicht, dann kénnte
man zwar eine gewisse Analogie aufzeigen. Sie sind z. B. beide selbstdan-
dig. Die Selbstidndigkeit ist aber bei beiden sehr verschieden begriindet.
Die verschiedenartige Begriindung 148t sich auf eine quasi analoge Weise
formulieren : 1. Die Substanz im allgemeinen und damit auch die kor-
perliche Substanz hat ihr Sein nicht in einem anderen, sondern in sich.
2. Das dynamische Gefiige hat sein Inneres, sein Zentrum #n sich. Aber
die Ausdriicke «in sich » haben einen verschiedenen Sinn. Im ersten Fall
hat der Ausdruck «in sich » eine formelle Bedeutung. Im zweiten Fall
bezieht sich das «in sich» auf ein rdumliches Inneres. Da die Sub-

7 Vgl. oben II, 1.
8 Vgl. oben II, Anfang, III, 1.
® Vgl. oben II1, 1.



64 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

stanz ihr Sein in sich selbst hat, ist das formelle entscheidende Merk-
mal der Substanz im Gegensatz zu den Akzidentien. Dem dynamischen
Gefiige stehen — insofern es sein Zentrum in sich selbst hat — die un-
selbstindigen Bruchstiicke gegeniiber und auch die kiinstlichen Gebilde,
die ihr bestimmendes Zentrum beim Menschen haben 1°. DaB3 die Sub-
stanz ihr Sein in sich und nicht in einem anderen hat, wird nur auf dem
Wege metaphysischer Uberlegungen erkannt. DaB dagegen das dyna-
mische Gefiige sein dynamisches Zentrum in sich selbst hat, kann auf
dem Wege experimenteller physikalischer Forschung erkannt werden.

Zu den dynamischen Gefiigen zdhlt Hartmann die Atome, die Mole-
kiile, die kosmischen Bewegungssysteme und den Erdkérper 11, ohne
einen Unterschied zu machen in der Art und Weise ihrer relationalen
und determinativen Einheit.

Wenn man den Versuch machen will, die Art und Weise der Ein-
heit der dynamischen Gefiige — wie Hartmann sie sieht — mit nur irgend-
einer Unterart der transzendentalen Einheit im aristotelisch-thomisti-
schen Sinn zu vergleichen, so scheint das zunéchst vollig sinnlos zu sein,
weil der Gesichtspunkt, von dem aus Hartmann philosophiert, ein so
ganz anderer ist als der der aristotelisch-thomistischen Philosophie 12.
Dennoch soll ein solcher Versuch hier gemacht werden. Denn es gibt
zwei Arten der Einheit innerhalb der traditionellen Ontologie, mit
denen Hartmanns Einheit des dynamischen Gefiiges in einem sehr
weiten und iibertragenen Sinne verglichen werden kann :

1. Die Einheit der in Teile gegliederten ausgedehnten Substanz als
eines Ganzen.
2. Die Ordnungseinheit.

Die dynamischen Gefiige sind natiirliche Ganzheiten. Ihre Ganz-
heit besteht nicht nur in der Vollstindigkeit und Vollzdhligkeit der
Teile. Ihre Ganzheit i1st « wesensgeméifle Ganzheit » ; das heiB3t fiir Hart-
mann : sie ist « aus dem Kriftespiel des dynamischen Innern gewachsene
Ganzheit » und als solche « dynamisch getragene Einheit » 13.

Wegen der dynamischen Selbstdndigkeit, dem in sich geschlossenen
Kriftespiel, konnte man die Einheit des dynamischen Gefiiges mit der
Einheit und Ganzheit der in Teile gegliederten ausgedehnten Substanz

10 Vgl. oben III, 1.
11 Vgl. oben I1I, 1.
12 Vgl. oben Vorbemerkungen.
13 Vgl. oben III, 2.



"

Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 05

vergleichen und versucht sein, sie dhnlich wie die Einheit der substantiel-
len Teile einer materiellen Substanz schlechthin eine Einheit (unum
simpliciter) zu nennen !*. Die Ganzheit der ausgedehnten Substanz ist
aber nur darum eine Einheit schlechthin, weil es in ihr nur eine sub-
stantielle Form gibt. Von substantiellen Formen, wie die aristotelische
und scholastische Metaphysik sie sah, will Hartmann ausdriicklich
nichts wissen. Das Innere, durch das das dynamische Gefiige deter-
miniert wird, ist nicht solch ein « geheimnisvolles Etwas, das sich allem
Zugriff entzieht » 5. Es ist die rdumlich innere dynamische Gefiige-
struktur, insbesondere das dynamische Zentrum, durch dessen Funk-
tion Grenze, Geschlossenheit und Ganzheit des Gefiiges determiniert
werden 18.

Als Einheit einer natiirlichen Ganzheit kénnte man die Einheit des
dynamischen Gefiiges im iibertragenen Sinne ein unum simpliciter
nennen und im Hinblick auf ihre Teile multa secundum quid 7. Aber
da Hartmanns natiirliche Ganzheiten Ganzheiten von Teilen bilden,
die selbst wiederum selbstdndige natiirliche Ganzheiten sind, reicht ein
Versuch, sie auch nur im {ibertragenen Sinne ein unum simpliciter zu
nennen, nicht aus.

Eine Einheit von selbstindigen natiirlichen Ganzheiten, die in
einem Funktionszusammenhang stehen, ist eine Ordnungseinheit, die
nur ein unum secundum quid und simpliciter multa ist.

Die Einheit des dynamischen Gefiiges Hartmanns ist eine Einheit,
die quasi zugleich eine Einheit schlechthin und nur in gewisser Hin-
sicht Einheit ist. Eine Einheit, die in jedem Falle zugleich unum simpli-
citer und unum secundum quid ist, wire ein Widerspruch in sich selbst,
wenn sie dieses nicht unter verschiedenen Gesichtspunkten wire. Sie
ist quasi eine Einheit schlechthin, wenn man sie von der Ganzheit des
Gefiiges her sieht. Sie ist quasi eine Einheit nur in gewisser Hinsicht,
wenn man das Gefiige als Zusammenhang der Elemente sieht.

Mit dieser Uberlegung kommt man in die Nihe dessen, was Hart-
mann in seiner Philosophie unter Einheit des dynamischen Gefiiges ver-
steht : eine Gefiige — Einheit, fiir die die Mannigfaltigkeit ihr « gleich-
gewichtiges Gegenstiick » ist 18,

11 Vgl. Thomas v. Aquin I-II, 17, 4.

15 Vgl. oben 111, 7.

16 Vgl. oben III, 2.

17 Vgl. Thomas v. Aquin, I, 11, 1 ad 2.
18 Vgl. oben I, 1.



66 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Der Gegensatz zwischen Einheit und Mannigfaltigkeit ist wie der
zwischen Element und Gefiige und der zwischen der hartmannschen
Materie und Form nur ein Richtungsgegensatz 1°. Wenn ich das Gefiige
von der Mannigfaltigkeit her sehe, die in ithm zur Einheit zusammen-
geschlossen wird, dann ist es quasi nur in gewisser Hinsicht eine Einheit ;
betrachte ich das Gefiige als solches, als ganzheitliche dynamische Ein-
heit, dann ist es quasi schlechthin eine Einheit.

Wie gesagt, kommt man mit dieser Uberlegung nur in die Néhe
dessen, was unter der Einheit des dynamischen Gefiiges Hartmanns zu
verstehen ist. Was ist aber diese Einheit tatsdchlich ? Es handelt sich
um den Funktionszusammenhang anorganischer natiirlicher Gebilde,
bzw. um Funktionszusammenhinge von ineinandersteckenden Fun-
tionszusammenhdngen anorganischer Gebilde, die wegen ihrer sie be-
stimmenden dynamischen Zentren verselbstindigt und gleichsam ver-
substanzialisiert werden — wenn Hartmann auch weit davon entfernt
ist, hierbei den Ausdruck « Substanz » zu gebrauchen.

Das organische Gefiige ist fiir Hartmann auch ein «in sich einheit-
liches Gebilde » 2°. Aber bei seiner Einheit handelt es sich nicht einfach —
wie beim anorganischen dynamischen Gefiige — um Funktionszusammen-
hinge von ineinandersteckenden Funktionszusammenhdngen bei denen
die Form des Gefiiges stabil bleibt. Seine (phinomenal gegebene) Form
unterliegt im Laufe des Lebensprozesses mancher Verdnderung. Hart-
mann stellt fest, dal dabei jedes organische Individuum «in aller Selbst-
verstindlichkeit dasselbe Individuum » bleibt. Was der tiefere Grund
fiir diese Tatsache ist, darnach fragt er nicht. Er stellt sich nur die Frage,
wie sich die Einheit und Ganzheit des Individuums dennoch herstellt.
Da Hartmann ein inneres substantielles Seinsprinzip als Grund der Ein-
heit des Individuums nicht erkennt, ist es nicht erstaunlich, wenn er
die Einheit des Individuums als Ganzem in das in die Zeit ausgedehnte
Sicherhalten seines Lebensprozesses verlegt : in die geschlossene zeit-
liche Ganzheit des zwischen Anfang und Ende sich selbst begrenzenden
und in sich gliedernden Prozesses selbst, in die Gesamtfolge der Sta-
dien seines Lebensprozesses, der fiir ihn identisch ist mit dem eigent-
lichen Grundwesen des Organischen 21

19 Vgl. oben III, 3.
20 Vgl. oben 1V, 6.
21 Vgl. oben 1V, 5, 6.



Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann 67

Auch die Einheit des Menschen besteht nicht nur in seiner Schich-
tungseinheit. Das Leben des Menschen ist wie das Leben des organi-
schen Individuums im allgemeinen das Dauern eines mit sich selbst iden-
tischen Seienden. Seine Ganzheit ist « ein Ablauf und in keinem Augen-
blick beisammen ». Sie besteht z. B. in der Einheit von Kind, Mann und
Greis. Seine Einheit und Ganzheit ist der Zusammenhang seiner Schich-
ten im Zusammenhang seiner Lebensstadien 22.

Es geniigen Hartmann die feststellbaren Tatsachen der zusammen-
hingenden Struktur der konstanten Seienden und insbesondere die
ebenfalls feststellbare Tatsache, dall die konstanten Seienden sich in
ihrem ProzeB in der Zeit erhalten. Sie sind reale Gebilde. Als reale
Seiende kommt ihnen allen nach Hartmann die allgemeine Seinsform
des Realen, das Werden zu. Reales Sein und Werden sind fiir Hart-
mann identisch. Die Sphire des Realen ist «in sich homogen » und «on-
tisch gleichgestellt » 2. Das bedeutet, die realen Seienden sind fiir Hart-
mann univoc real seiend.

Hartmann erkennt nicht, daB alles Werden die Kontingenz des
Werdenden beweist. Obwohl fiir Hartmann das Werden die allgemeine
Grundform dessen ist, was den Bestand der Welt ausmacht, ist fiir ihn
die Welt als Ganzes nicht ein Gewordenes, das auf ein uberweltliches
Sein schlieBen 148t, von dem das Sein der Welt abhidngt. Mit der Welt
als dem Ganzen, alles Seiende enthaltenden, macht er das Kollektiv
alles Seienden zu einem Absoluten, das selbst kein Korrelat mehr neben
sich hat. Dieses Absolute, die Welt als Ganzes, hat Bestand in einem
anderen, dem Hartmann Attribute eines Hoéchstabsoluten gibt : der Zeit.

Gott ist fiir Hartmann nicht erfahrbar. Darum kénnen wir nicht
wissen, ob es einen Gott gibt 2%, Es handelt sich bei Hartmann um einen
positivistisch-agnostizistischen Verzicht auf jede echt metaphysische
Fragestellung.

Das ergibt sich schon aus Hartmanns Lehre vom Allgemeinen 25.
Er sto8t nicht vor zur Erkenntnis des eigentlichen Wertes der direkten
Allgemeinbegriffe, die das Wesen des Seienden wiedergeben. Bei dem
Allgemeinen Hartmanns geht es nur um die phidnomenal gegebenen,
vielem Seienden gemeinsamen Erscheinungsformen. Seine Lehre vom

22 Vgl. oben V, 5.
23 Vgl. oben VII, 3.
# Vvgl. oben VII, 5.
% Vgl. oben VI, 1.



68 Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

Allgemeinen geht kaum iiber die naturwissenschafts-theoretische Sicht
des Allgemeinen hinaus und macht darum schluBfolgerndes Denken im
engeren Sinne und eigentliche Metaphysik unméglich.

Bei Hartmanns Kategorien handelt es sich nicht um Prinzipien, die
im traditionellen Sinne das Wesen eines Seienden konstituieren, wie z. B.
die materia prima und die forma substantialis das Wesen des materiellen
Seienden konstituleren. Die hartmannschen Kategorien konstituieren als
Prinzipien die jeweilige Struktur der konkreten Phidnomene.

Wie es sich bei dem real Allgemeinen Hartmanns um empirische
Allgemeinbegriffe handelt, so handelt es sich bei seinen Kategorien um
empirische Prinzipienbegriffe.

Der Unterschied zwischen der transzendentalen Einheit, wie die
aristotelisch-thomistische Philosophie sie erkennt, und der Einheit inner-
halb der Lehre Hartmanns, ergibt sich aus der verschiedenen Art und
Weise, wie die aristotelisch-thomistische Philosophie und wie Hartmann
das Seiende als Seiendes und entsprechend seine Einheit sehen. Wihrend
der Gesichtspunkt, unter dem man in der scholastischen Tradition
das Seiende sieht, sehr wesentlich ein anderer ist als der Gesichts-
punkt, unter dem die empirischen Wissenschaften das Seiende sehen,
besteht fiir Hartmann kein Unterschied zwischen dem Aspekt, unter
dem die anderen Wissenschaften und dem Aspekt, unter dem er das
Seiende in seiner Ontologie sieht 26. Darum handelt es sich bei seiner
Erkenntnis der Einheit des Seienden nicht um eine metaphysische Er-
kenntnis im engeren und eigentlichen Sinne.

Es handelt sich bei der Einheit des Seienden, die Hartmann er-
kennt, um Zusammenhinge gegebener Phinomene und auch um den
Zusammenhang aller solcher Zusammenhinge in der Welt als dem hoch-
sten Ganzen, sowohl um die Zusammenhinge ihrer Phinomenstrukturen
als auch und besonders um die Zusammenhinge ihrer in der Zeit aus-
gedehnten Prozesse. Diese phidnomenal gegebenen realen Zusammen-
hinge sind alle in gleicher Weise unabhingig von unserer Erkenntnis
seiend. In diesem Sinne ist nicht nur alles reale Seiende univok real
seiend, sondern bei der hartmannschen Einheit des konstanten Seien-
den handelt es sich um eine univoke Phinomeneinheit.

28 Vgl. oben Vorbemerkungen.



	Die Einheit des konstanten Seienden bei Nicolai Hartmann

