
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 4

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Episkopat und Primat

Rahner, Karl - Ratzinger, Joseph : Episkopat und Primat. (Quaestiones
disputatae, 11.) - Herder, Freiburg - Basel - Wien 1961. 125 S.

Das Bändchen enthält drei Abhandlungen: 1. K. Rahner: Episkopat
und Primat (13-36 ; bereits erschienen in K. Rahner, Sendung und Gnade,
Innsbruck 1959, 239-262), 2. J. Ratzinger : Primat, Episkopat und successio

apostolica (37-59 ; übernommen aus : Catholica 13 [1959] 260-277), 3. K. Rahner

: Über das ius divinum des Episkopats (60-125).

In der ersten Abhandlung wird zum Thema « Die Verfassung der Kirche »

festgestellt, der Papst sei kein Monarch im Sinne des Absolutismus des
18. Jh., weil sein Wille begrenzt wird durch die göttlichen Rechte des
Episkopats.

Eng damit hängt die nächste Frage zusammen, wie das Verhältnis
Primat-Episkopat als Fall des Verhältnisses Gesamtkirche-Ortskirche zu
verstehen sei. Die Ortskirche ist nicht bloß ein Verwaltungsbezirk der
Gesamtkirche. « Die Kirche als Ganzes ist, wo sie 'Ereignis' im vollsten Sinn wird,
sogar notwendig Ortskirche, die ganze Kirche wird in der Ortskirche greifbar»

(24). Um das zu verstehen, darf man nicht nur auf das dauernde rechtliche

Dasein der Kirche in ihrer Verfaßtheit als « societas perfecta » sehen.
Die Kirche erreicht eine höhere Aktualitätsstufe dort, wo sie handelt, wo sie

lehrt, bekennt, betet, das Opfer Christi feiert. Am intensivsten und aktuellsten

wird die Kirche in der Eucharistiefeier « Ereignis ». Dieser Feier eignet
aber als wesentliches Merkmal die Orthaftigkeit. Für das Verhältnis von
Primat-Episkopat ergibt sich daraus, daß es in der Kirche den Primat geben
muß, insofern es überall die wahren Anbeter des Vaters im Geist und im
Namen Christi geben soll und diese Kirche auch in ihrer geschichtlich
greifbaren Verfassung eine sein soll. « Insofern dieselbe eine und ganze Kirche
am einzelnen Ort erscheinen soll und gerade so ihren höchsten Vollzug hat,
nämlich die Feier der Eucharistie und der Sakramente, gibt es den Episkopat
göttlichen Rechtes. Dieser muß daher alle die Rechte und Gewalten haben,
die ihm zukommen müssen », wenn die ganze Kirche in der Ortskirche greifbar

werden soll.
Der Grundgedanke ist zweifellos richtig. Nur die Zuspitzung auf den

höchsten Akt, die Eucharistiefeier, ist hier nicht zweckmäßig, da für die



Besprechungen 457

Eucharistiefeier der Bischof nicht direkt erfordert ist, und auch seine
Jurisdiktionsvollmacht nicht direkt darauf zurückgeführt werden kann. Besser
wird es sein, die Notwendigkeit des monarchischen Bischofs in Anknüpfung
an die Briefe des hl. Ignatius von Antiochien von der Gesamtheit der
kirchlichen Lebensvollzüge her nachzuweisen, wie dies Ch. Journet in seiner
großangelegten klar durchdachten Synthese getan hat Der nachfolgende
Beitrag von Ratzinger bringt übrigens hierzu einen ergänzenden Aspekt.

Auf jeden Fall aber entsprechen der in der Ortskirche verwirklichten
Gegenwart der Gesamtkirche die unmittelbare und eigene Vollmacht
göttlichen Rechtes des Ortsbischofs. Das stimmt völlig überein mit der von
Pius IX. vollinhaltlich bestätigten Kollektiverklärung des deutschen
Gesamtepiskopats von 1875, worin die falschen Behauptungen der Bismarck-
schen Circulardepesche, der Papst sei durch das Dogma von 1870 ein absoluter

Monarch geworden, die Bischöfe seien nur noch seine Werkzeuge und
Beamten ohne eigene Verantwortlichkeit usw. zurückgewiesen wurden. Dieses

Dokument wie seine päpstliche Bestätigung wurden in der Folgezeit
sozusagen völlig vergessen. Das Verdienst, die Aufmerksamkeit der Theologen

noch vor dem Pontifikat Johannes' XXIII. wieder darauf gelenkt zu
haben, gebührt O. Rousseau 2.

Der Schlußabschnitt « Episkopat und Charisma » zeigt, wie es gerade
der Natur der Ortskirche entspricht, wenn der dem Papst zwar unterstellte
Ortsbischof auch eigene Initiativen entwickelt, die geeignet sind, nicht nur
seiner Diözese, sondern sogar der Gesamtkirche, für die er ja ebenfalls eine
gewisse Verantwortung trägt, zugute kommen können. Zutreffend heißt es

dann, daß « die Gewalten zwischen Papst und Bischof nicht einfach material
fix gegeneinander abgegrenzt werden können, weil der Papst die Vollgewalt
hat und man im einzelnen keine einzelne Vollmacht als einzelne im Bereich
der Jurisdiktion eines einzelnen Bischofs als solchen angeben kann, die ihm
der Papst nicht (aus gerechten Gründen) entziehen könnte» (34), und auch
keine rechtliche Instanz existiert, die eine solche Maßnahme im Einzelfall als
unzulässig erklären könnte. Es scheint aber doch übertrieben zu sein, daraus
zu folgern, rein rechtlich gesehen gebe es « keine Norm, die von vornherein
eindeutig ausschlösse, daß der Papst so sehr alle Gewalt praktisch an sich
zieht, daß von einem Episkopat iuris divini sachlich nur noch der Name
übrigbliebe » (35). Das wäre etwas ganz anderes als ein zu großer Zentralismus.
Natürlich ist der Beistand des Geistes der « letzte und entscheidende Garant »

dafür, daß es nie zu einer derartigen Abwertung des Bischofsamtes kommt.
Aber der « letzte » ist nicht der « einzige ». Man wird eben der Verfassung der
Kirche selber eine normative Funktion zuerkennen müssen. Ihre Wirksam-

1 Ch. Journet : L'Eglise du Verbe Incarné, I, o. O. (Desclée De Brouwer)
19623, 511-513. Die Einheit der Ortskirche im Bischof weist dann auch auf die
Notwendigkeit der Einheit der Gesamtkirche im Papst hin.

2 O. Rousseau : La vraie valeur de l'Episcopat dans l'Eglise d'après d'importants

documents de 1875. Irénikon 29 (1956) 121-150. Dieser für die ganze
darauffolgende Diskussion des Themas ausschlaggebende Artikel (vgl. Ratzinger op. recens.
3 9 f.) wird hier unbegreiflicherweise überhaupt nicht erwähnt.



458 Besprechungen

keit zeigte sich gerade in den Debatten des ersten Vaticanums 3. Sie zeitigte
nicht nur den Passus über die Bischöfe mit den berühmten Worten Gregors
d. Gr. in Kap. 3 der Constitutio prima de Ecclesia (D 1828), sondern auch
weitergehende Zusicherungen der Glaubensdeputation, die in eine Constitutio
secunda hätten eingehen sollen. Die Kollektiverklärung des deutschen
Episkopats weist denn auch die Bismarckschen Fehldeutungen mit imponierender
Sicherheit zurück aufgrund « der beständigen Lehre der katholischen Kirche ».

J. Ratzinger würdigt in seinem Beitrag eingangs die kirchliche Lehre
von Primat und Episkopat. Mit Recht stellt er fest, das Vaticanum I. sei
« eine Verurteilung des Papalismus ebenso wie des Episkopalismus » (43) 4.

Die anschließenden Überlegungen zum Wesen der successio apostolica im
allgemeinen ergänzen diejenigen Rahners über das Verhältnis von Primat-
Episkopat und Gesamtkirche-Ortskirche. Wenn es durchaus berechtigt war,
daß dabei von der Communio ausgegangen wurde, so ist es « entsprechend
der Doppelstruktur der Kirche aus Sakrament und Wort» (44 Anm. 16)
auch angezeigt, von der successio oder traditio auszugehen. Diese beiden
Begriffe liegen ursprünglich dicht beieinander, sind nahezu bedeutungsgleich
und werden durch dasselbe Wort, StocSoyj), ausgedrückt. Um die von den
Gnostikern behauptete, angeblich auf die Apostel zurückgehende
Geheimüberlieferung, Lügen zu strafen, verweisen die Verteidiger des kirchlichen
Glaubens auf die in der Kirche bestehenden Gemeinden, in denen die Apostel
selbst wirkten, oder denen die Apostel Briefe sandten. In diesen Gemeinden
läßt sich die Linie zurückverfolgen bis gleichsam zum Mund des Apostels
selbst (46). Denn Nachfolge ist Zeugenamt. «Apostolische Überlieferung»
und «apostolische Nachfolge » definieren sich gegenseitig. « Die Nachfolge
ist die Gestalt der Überlieferung, die Überlieferung ist der Gehalt der Nachfolge

» (49). Einen Gegensatz zwischen Überlieferung und Nachfolge einerseits
und Wort anderseits gibt es nicht, außer man schränke das Wort auf das
geschriebene ein. Gerade das aber ist gegen das Neue Testament, das sich
selber nicht als « Schrift », sondern als gehörtes Wort versteht. « Apostolische
Nachfolge ist ihrem Wesen nach die lebendige Gegenwart des Wortes in der
personalen Gestalt des Zeugen » (52).

3 Zinelli, Relator der Glaubensdeputation, antwortete in der Aula des
Vaticanum I auf derlei Besorgnisse : « Hinc vani et futiles (parcant verbo) illi clamores,
qui difficillime ut serii considerari possunt, ne si papae tribuatur perplena et suprema
potestas, ipse possit destruere episcopatum, qui iure divino est in ecclesia, possit
omnes canonicas sanctiones sapienter et sancte ab apostolis et ecclesia emanatas
susque deque evertere, quasi omnis theologia moralis non clamitet legislatorem
ipsum subiici quoad vim directivam, non quoad coactivam, suis legibus, quasi prae-
cepta evidenter iniusta, nulla et damnosa possent inducere obligationem nisi ad
scandalum vitandum. » (Mansi 52 1108 D - 1108 A, zit.bei J. P. Torrell OP : La
théologie de l'épiscopat au premier Concile du Vatican [Unam Sanctam, 37] Paris
1961, 152 Anm. 1).

1 Das Bild der Kirche als Ellipse mit zwei Brennpunkten, Primat und
Episkopat, das auf S. 42 von H. Schauf übernommen wird, vermag als quantitative Figur
natürlich nicht den qualitativen Unterschied auszudrücken. Eine Binsenwahrheit.
Aber wie leicht werden auch solche vergessen



Besprechungen 459

Die antignostische Theologie der Nachfolge ist sodann sehr aufschlußreich

für die Beziehung und den Unterschied von päpstlicher und bischöflicher

Nachfolge. Wir fassen in ihr den Augenblick, da die Kirche ihr eigenes
Wesen, « den 'Kanon' ihres Seins reflex zu bestimmen unternimmt » (54).
Diese Theologie ist weder Episkopal- noch Papaltheologie. Sie ist zweigliedrig.
Unter den Bischofssitzen ragen nämlich jene hervor, die zu den Aposteln in
einer besondern, nachweisbaren geschichtlichen Beziehung stehen. Sie sind
direkt apostolisch. Die übrigen sind es nur indirekt, insofern sie nämlich mit
einem direkt apostolischen in Gemeinschaft stehen. Unter den direkt
apostolischen Sitzen ist wieder einer in einziger Weise apostolisch, der Petrus-
Paulus-Sitz von Rom als Kriterium der successio-traditio. « Die Verwechslung
des urtümlichen Anspruchs der sedes apostolica » (welche Qualität Konstantinopel

- Neu Rom niemals nachzuweisen vermag) « mit dem administrativen
Anspruch der Patriarchatsstadt kennzeichnet die Tragik der beginnenden
Auseinandersetzung zwischen Konstantinopel und Rom » (55). Da sich innerhalb

der Nachfolge eine hervorgehobene Linie der apostolischen Sitze
abzeichnet, diese aber sich letztlich im Petrus-Paulus-Sitz, der Norm aller
apostolischen Nachfolge konzentriert, klärt sich das Zueinander von römisch
und katholisch ökumenisch). Die Verwiesenheit der Bischöfe auf Rom
ist der primäre Bezug. Nur die Verbindung mit Rom verleiht ihnen die
Katholizität, während Rom, das den andern die Katholizität schafft, diese
Katholizität auch braucht. Was sich daraus für die Unfehlbarkeit der Kirche,
bzw. für das Verhältnis von episkopaler (konziliarer) und päpstlicher
Unfehlbarkeit ergibt, explizieren die letzten Seiten dieses gewinnreichen
Beitrages.

K. Rahners Ausführungen zum ius divinum des Episkopats bringen nach
einigen Vorbemerkungen den grundlegenden Satz : « Die Existenz eines

Episkopates ohne eine angebbare Essenz wäre widersinnig » (65). Auch wenn
« aus den oben schon angedeuteten Gründen eine materiale Abgrenzung der
Rechte des Primats und des Episkopats nicht vorgenommen werden » kann,
« so braucht das episkopale ius divinum als unaufgebbares dennoch nicht
inhaltlos zu werden» (67). Damit wäre wenigstens in theoretischer, wenn
auch nicht in praktischer Hinsicht die Aussage, die uns im ersten Teil
übertrieben anmutete, etwas gedämpft. Als Erkenntnisgrund des ius divinum

der einzelnen Bischöfe ergibt sich dann nebst dem Wesen der Gesamtkirche

das Wesen des Episkopats als Kollegium (67-70). Der nächste Schritt
zu dem notgedrungen fragmentarischen Versuch, die schwierige Frage6
einer genaueren Bestimmung des göttlichen Rechtes der Bischöfe zu lösen,
ist eine Überlegung über das theologische Wesen des Apostelkollegiums
(70-78).

5 Das literarische Genus der Quaestio disp. im heutigen Sinn stellt ganz
objektiv die Frage, ob die Nachteile nicht größer als die Vorteile seien, wenn unter
Voraussetzungfachlichen wissensschwierige Probleme erörtert werden in Publikationen,
deren beträchtlicher Teil zu Lesern gelangt, welche die gemachten Voraussetzungen
nicht erfüllen.



460 Besprechungen

Der Gesamtepiskopat hat ja die Nachfolgerschaft des Apostelkollegiums
inne. « Nicht der einzelne Bischof ist ein Nachfolger eines einzelnen Apostels »

(70). Gewiß, doch ist auf jeden Fall zu ergänzen : außer der Bischof von Rom.
Für R. ist im folgenden entscheidend, « daß das Apostelkollegium als eine
echte Körperschaft Träger der Vollmacht in der Kirche ist, nicht aber die
Apostel als einzelne von Christus, je für sich, bestimmte Vollmachten
verliehen bekamen und nur dazu nachträglich zu einem Kollegium zusammentraten

» (71). Dieser Grundsatz erlaubt, dem Dilemma zu entgehen, daß die
Apostel entweder ihre Vollmacht von Christus haben, dann aber Petrus nicht
Untertan sind, oder ihm zwar Untertan sind, dann aber die Vollmacht von
ihm, nicht von Christus haben. Es ist nämlich aus obigem Grundsatz
abzuleiten, daß das Kollegium als solches die vorgeordnete Größe ist und sich
nicht erst nachträglich aus bereits Bevollmächtigten zusammensetzt, aber
auch « daß die Primatsstellung des Primates die Stellung des Primates in
diesem Kollegium ist und nicht eigentlich ihm gegenüber » (72). Hier würde
man eine jedem Mißverständnis vorbeugende Erklärung erwarten, des

Inhalts, daß aber doch die volle, unabhängige, universale Gewalt der « autoritativen

Spitze » des Kollegiums gedacht und ausgeübt werden kann ohne die
eingeschränkte, abhängige und örtlich begrenzte Vollmacht der übrigen
Mitglieder des Kollegiums. Dann könnte von einem « Gegenüber » nicht mehr
abgesehen werden. Auch so ist klar, daß die Apostel ihre Gewalt von Christus
haben, dennoch aber dem Papst Untertan sind. Aber die Erklärungen des

Autors gehen in eine andere Richtung. Christus hat « ein Kollegium konstituiert,

das als solches eine autoritative Spitze hat und dennoch als solches

von ihm eine wirkliche Gewalt hat, so daß Petrus von vornherein nicht ohne
die übrigen Apostel ist und gedacht werden kann» (72) und umgekehrt. Das
letzte Wort in dieser Frage lautet : « Alle diese Primatialrechte sind die
Rechte des Hauptes des Kollegiums als solchen ; diese Rechte beruhen also
auf der Existenz des Kollegiums » nicht insofern sie vom Kollegium gegeben
würden, « sondern insofern sie ihrem Wesen nach ihre reale Existenz verlieren
würden,wäre nicht das Kollegium als eine ganze, mit Petrus aktiv handelnde
Größe, die von Christus selbst gegründet ist» (77).

Diese Auffassung hat mehr Ähnlichkeit mit der von Papp-Szilägyi im
ersten Vaticanum verfochtenen, aber dort abgewiesenen, als mit der aus
den Akten deutlich erkennbaren mens concilii. Nach Papp-Szilägyi muß
gesagt werden : « episcopi Romano pontifici coniuncti, et ei qua totius gregis
dominici principali pastori subordinati, non tantum particulares suos greges
potestate iuris divini regunt et gubernant, verum etiam cum summo pontifice
sollicitudinem totius ecclesiae sustinent, atque cum eodem pontifice pro tota
ecclesia legislatores et iudices sunt ; adeoque regimen ecclesiae in episcopatu
cum summo pontifice primate suo consistit, seu regimen ecclesiae est Petro-
apostolicum. »6

Ersetzt man im letzten Satz das « in episcopatu » mit « in collegio », so
haben wir das eine Subjekt der kirchlichen Vollmacht, das zwar hierarchisch

6 Mansi 52, 1092 A, zit. bei Torrell [vgl. hier Anm. 3] 147 Anm. 2.



Besprechungen 461

gegliedert ist, oder eine Spitze hat, die aber dem Kollegium nicht gegenüber
gestellt ist.

Zinelli, Relator der Glaubensdeputation, antwortete darauf in Anspielung

an die Schrifttexte, in welchen die gleichen Verheißungen, die Christus
dem Gesamtkollegium, Petrus inbegriffen, gemacht hat, auch dem Petrus
allein gemacht hatte 7, u. a. : « Si ex eo, quod cum apostolis cum Petro et
successoribus futurum se esse promisit, aliaque concessit, apparet hanc vere
plenam et supremam potestatem esse in ecclesia cum suo capite coniuncta,
eadem prorsus ratione, ex eo quod similes promissiones factae sunt Petro soli
et eius successoribus, concludendum est, vere plenam et supremam potestatem

traditam esse Petro et eius successoribus, etiam independenter ab actione
communi cum aliis episcopis » 8.

Selbstverständlich umgreift Rahners Konzeption alle Elemente, die von
der Kirche definiert wurden. Es wäre ein totales Mißverständnis, wenn j emand
zu einem andern Eindruck gelänge. Die Frage ist nur, ob sie intelligibel sei.
Wie ist eine « aktive Spitze » denkbar, wie eine Gehorsamspflicht des ganzen
Kollegiums dem Papst gegenüber, wie all die übrigen Differenzierungen,
namentlich eine Ausübung der Vollmacht durch die Spitze « allein », wenn
dem Papst bzw. Petrus seine Amtsvollmacht nicht zuerst als ihm eigene und
zwar dem Kollegium « gegenüber » zukommt Wie anders wird diese aktive
Spitze wesentlich konstituiert

Man wende nicht ein, so könne man nicht mehr argumentieren, dazu sei

nun eben die Idee der Kollegialität der Bischöfe zu stark ins Bewußtsein der
Kirche getreten. Die Kollegialität der Bischöfe ist nicht nur mit der von R.
vorgetragenen Auffassung vom Subjekt der kirchlichen Amtsvollmacht
verträglich. Eine allfällige Definition dieser komplementären Wahrheit wird ja
nicht den Sinn haben können, die schon definierte abzuschwächen.

Vom Bischofskollegium als Nachfolger des Apostelkollegiums handelt
ausdrücklich der nächste Abschnitt (78-101). Zuerst wird die These vertreten,
das Bischofskollegium sei den Einzelbischöfen vorgeordnet. Gegen die These
selber hat sich in dieser Zeitschrift J. Brinktrine geäußert9. Wir möchten
indes nicht verkennen, daß sie, wie R. zeigt, in mancher Hinsicht sehr positiv
zu werten ist. Vielleicht kann die historische Forschung noch klärende Daten
beibringen. Was nicht ohne weiteres einleuchtet, ist das für sie vorgebrachte
Argument « : Ist aber die Einheit (der Kirche) primär, ursprünglich, dann ist
das Bischofskollegium primär vor den einzelnen Bischöfen, wenn anders diese
Einheit nicht nur im Papst in Erscheinung treten soll, was nicht angeht, weil
sonst der Episkopat nicht iuris divini wäre» (78). Es ist jedenfalls ebenso
iuris divini, daß es außer in Verbindung mit dem Papst keine Einheit des

Episkopates gibt.

' Mt. 16, 16 ff., Jo. 21,15 ff., vgl. D 1822.
8 Mansi 52, 1109 C-D, zit. bei Torrell 152 f. Anm. 1.
9 J. Brinktrine : Quomodo se habeat Collegium Episcoporum ad Summum

Pontificem. FZPT 10 (1963) 86-94.



462 Besprechungen

Beim Thema « Subjekt(e) der unfehlbaren Lehrautorität », bemerkt R.
sehr zu Recht, obschon die Frage der (inadäquat) verschiedenen Subjekte für
gewöhnlich erst im Kontext der Lehrautorität besprochen werde, stellt sie
sich gleichermaßen für alle Rechte und Vollmachten. Dies zeigt sich ja sehr
klar in den Verhandlungen des ersten Vaticanums, worauf wir oben
anspielten.

Die im Kontext der Regierungsgewalt vom Sprecher der
Glaubensdeputation abgegebene Erklärung, der Papst könne seine Primatialrechte
ausüben « etiam independenter ab actione communi cum aliis episcopis », ist
zwar nicht in den Text der Konstitution eingegangen, stellt aber ohne Zweifel
die Ansicht der erdrückenden Konzilsmehrheit dar. Eine entsprechende
Formulierung bringt aber die Definition der päpstlichen Infallibilität : «...
Romani Pontificis definitiones ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae, irre-
formabiles esse » (D 1839).

Nachdem R., wie oben ausgeführt wurde, dem Petrus die Primatialrechte

nicht « gegenüber » dem Kollegium übertragen sein läßt, sondern nur
in diesem, das « als eine ganze, mit Petrus aktiv handelnde Größe » zu
verstehen ist, will er doch auf die Frage eingehen, wie der Papst als Haupt des

Bischofskollegiums handelt, auch wenn er « allein » handelt.
Er handelt als Haupt des Kollegiums und dieses vertretend auch « allein »,

weil er als physische Person, die nicht vom Kollegium, sondern von dritter
Seite (von Gott) so zur Vertretung des Kollegiums bestellt ist, daß diese
Vertretung vom Kollegium nicht abgelehnt werden kann (89 f.). Er setzt als

physische Person « allein » den entsprechenden Akt. Und « ein solches 'Allein'
genügt durchaus dem vatikanischen 'ex sese' und 'non ex consensu' der
Kirche » (90).

Wenn aber im Akt dieser « allein » handelnden physischen Person die
Vertretung des Kollegiums unablehnbar eingeschlossen ist, während das

Kollegium selber nur vermöge seiner Einung mit dem Papst die kirchliche
Autorität auszuüben vermag, heißt das, daß die Primatialrechte eben nicht
auf der Existenz des Kollegiums als aktiv mit Petrus mithandelnder Größe
beruhen, sondern auf der von Gott gewollten Berufung des Petrus zur nicht
ablehnbaren Repräsentanz des Kollegiums. Heißt das dann nicht, daß eben
der Papst schon « allein » Subjekt der ganzen kirchlichen Autorität ist und
dem Kollegium kraft dieser Prärogative gegenübertritt

Diesen anregenden Seiten folgt eine grundsätzliche Erwägung über die
« parakanonistische » (z. B. charismatische) Einflußnahme des Episkopates
auf die Gesamtkirche (93-96). Sie bereitet vor auf die im nächsten Kapitel
aus dem Wesen des Episkopates zu ziehenden Folgerungen (101-119). Zum
Thema des in der Einheit der Kirche zu fördernden Pluralismus, dessen
Bedeutung für das ökumenische und missionarische Problem, werden höchst
beachtenswerte Gedanken geäußert, die sich in Frankreich schon bald nach
Kriegsende geregt haben. Auch die Folgen, die zur Gestaltung der Diözesen
gezogen werden sollten oder könnten, sind nicht vergessen. Das Schlußkapitel

(119-125) ist der Unterscheidung zwischen rechtlichen und moralischen

Normen gewidmet. Die Tatsache, daß rechtlich legitim ausgeübte
Jurisdiktionsvollmacht moralischen Normen untersteht, u. U. aber auch



Besprechungen 463

gegen diese Normen mal verstoßen kann, ruft weitern Überlegungen. Die
Behandlung dieses Themas ist durchaus nicht müßig, gilt doch das Gesagte
auf allen Ebenen, nicht nur auf der obersten. Es darf in der Kirche « nicht
stillschweigend die Meinung und eine daraus resultierende Praxis herrschen,
nach denen eine Verfügung einer kirchlichen Obrigkeit schon dann in jeder
Hinsicht einwandfrei sei, wenn sie sich nur in den Grenzen der rechtlichen
Kompetenz halte. Eine solche in der Praxis durchaus vorkommende und
verderbliche Meinung vergißt die katholische Grundüberzeugung, daß der
Bereich des Rechtes und der Moral sich nicht einfach adäquat decken » (122 f.)

P. Künzle OP

Torreil, Jean-Pierre, OP : La théologie de l'Episcopat au premier Concile
du Vatican. (Unam Sanctam, 37.) - Editions du Cerf, Paris 1961. 334 p.

Das erste Vaticanum beabsichtigte durchaus nicht, nur den Primat und
die Unfehlbarkeit des Papstes zu definieren und daneben die Bedeutung und
Rechte der Bischöfe im Schatten zu lassen. In den Akten sind soviele
Aussagen über das Bischofsamt enthalten, daß es absolut kein eitles Unterfangen
bedeutet, sie zu einer Theologie des Bischofsamtes zu gruppieren.

Der Autor hält sich in seinem Plan im großen und ganzen an den Verlauf

der Konzilsverhandlungen. Deren wichtigste Daten ruft er in der
Einleitung (7-18) in Erinnerung.

Kap. 1 (21-66) legt Entstehung und Inhalt des ersten Schemas « De
ecclesia » dar. Es wurde am 21. Jan. 1870 vorgelegt. In seinen 15 Kapiteln
behandelt es eigentlich nirgends die Struktur der Kirche. Außer vier
beiläufigen Bemerkungen sagt es nichts über die Bischöfe. Hier setzen die
Konzilsväter, die teils eigene Projekte « de episcopis » einreichen, mit ihren
Begehren ein. Im Unterschied zu diesen Bestrebungen ging es den Verfassern
des Schemas darum, die Hierarchie gegen den protestantischen Kirchenbegriff

zu verteidigen.
Das 2. Kap. schildert die Entstehung der drei ersten Kapitel der

Konstitution « Pastor aeternus ». Da sie aus Kap. XI des ersten Schemas
erwachsen sind, ist zunächst dieses zu erläutern. Es geht über den Primat des

Papstes. Gegen die Auffassung der Protestanten, Schismatiker und Galli-
kaner betont es kräftig den Vorrang eines Ersten innerhalb der Hierarchie.
Es gibt namentlich der Konzilsminderheit Anlaß, sich für die Rechte der
Bischöfe zu wehren. Diese Begehren finden eine teilweise Berücksichtigung.
Die tiefgreifende Umwandlung, die der Text des ursprünglichen Kap. XI
bis zum 9. Mai 1870 erfährt, geht jedoch auf den Vorstoß der Majorität
zurück. Sie verlangt und erwirkt, daß sich das Konzil mit der Unfehlbarkeit
des Papstes befasse. Zusammen mit dem Primat soll diese Frage vor allen
andern behandelt werden. Somit wird das ursprüngliche Kap. XI in drei
Kapitel geteilt und ein viertes über die Infallibilität angefügt. Das neue
Schema handelt demzufolge nacheinander über Institution, unbegrenzte
Fortdauer, Natur des päpstlichen Primates und über die Unfehlbarkeit des
römischen Pontifex. Das neue, am 9. Mai vorgelegte Schema charakterisiert
die ordentliche und unmittelbare Gewalt des Papstes über die ganze Kirche



464 Besprechungen

weiterhin als bischöfliche Gewalt. Im 3. Kap. wird ein Passus des Inhalts
eingeschoben, daß durch die Vorrechte des Papstes die bischöflichen Rechte
der einzelnen Oberhirten in nichts geschmälert werden.

Den Ertrag der öffentlichen Diskussion über die ersten drei Kapitel des

neuen Schemas stellt das 3. Hauptstück (105-160) zusammen. Vorerst ist
der Unterschied im Begriff der apostolischen Nachfolge zu beachten. Die
Bischöfe folgen nicht einem bestimmten Apostel nach, sondern das Kollegium
dem Kollegium. Sodann kamen den Aposteln außerordentliche Vollmachten
zu, die als nicht-amtliche, sondern persönliche, nicht auf die Nachfolger
übergehen, währenddem die Vorrangsprivilegien des Ersten ans Amt
geknüpft sind und sich übertragen. Alsdann wird die bischöfliche Gewalt 1.
als ordentliche und unmittelbare, 2. als pastorale Vollmacht gekennzeichnet.
Sie kommt dem Papst über die ganze Kirche, jedem Bischof über seine Diözese

zu. Dennoch konkurrenzieren sie sich nicht, ebensowenig wie in der
Pfarrei die Vollmacht des Bischofs die des Pfarrers beeinträchtigt. Die
bischöfliche Vollmacht wird durch die päpstliche in nichts geschmälert oder
angetastet, so wird mehrmals namens der Glaubensdeputation erklärt. Die
Zeit ist aber noch nicht reif für den Gedanken der Kollegialität der Bischöfe.
Zwar wird nicht verneint, daß die Bischöfe mit dem Papst die Kirche
mitregieren könnten und seine Sorge um die ganze Kirche teilen sollten. Abgewehrt

wird aber der Gedanke, der Papst hätte diese Vollmacht nicht für sich
allein, nur unter Mitwirkung der Bischöfe.

Das 4. Kap. (161-197) ist ausschließlich dem Unfehlbarkeitsdogma
gewidmet. Befaßt hatte sich damit schon die vorbereitende Kommission. Ihr
Text wurde aber erst nach der Initiative der Konzilsmajorität am 6. März
1870 als Zusatzkapitel vorgelegt, aus dem dann das vierte Kapitel der
Konstitution geworden ist. Viel zu reden gab das Verhältnis von Lehramt
und Jurisdiktion. Die enge Verbindung beider liegt in der Natur der Hirtengewalt

der Kirche. Wer also daran Anteil hat, nimmt gleichzeitig Teil an der
Jurisdiktion und am Magisterium der Kirche. Geschieht dies auch immer in
Unterordnung unter den Primat des römischen Pontifex, so hindert nichts,
daß die zum Konzil versammelten Bischöfe an der auf die ganze Kirche sich
erstreckenden Jurisdiktion und Lehrvollmacht teilhaben. Bestehen bleibt
aber, daß eine Kathedralentscheidung des Papstes aus sich selbst unfehlbar
ist, nicht erst durch den vorausgehenden, begleitenden oder nachfolgenden
Consensus der Bischöfe (gegen den Gallikanismus). Dabei denkt das Konzil
in keiner Weise daran, den Papst von der Kirche zu trennen. Nachdrücklich
wird in den Erklärungen der Glaubensdeputation betont, die Unfehlbarkeit
des Papstes mache die Konzilien nicht überflüssig, da sie nach wie vor eines
der gewöhnlichen Mittel bleiben werden, durch welche sich der Papst
informiert. Dieser ist durch eine gebieterische moralische Pflicht gehalten, vor
einer neuen Glaubensdefinition sich zu informieren, aber von einer streng
rechtlichen Notwendigkeit kann keine Rede sein. Darum wird auch in der
Konstitution nur darauf verwiesen, daß die Päpste sich immer um diese

Information bemüht hätten, und zu keiner Sorge Anlaß bestehe.
Mit der Zuerkennung der Unfehlbarkeit sowohl an den Papst allein als

an das mit ihm verbundene Kollegium der Bischöfe ist die Frage nach dem



Besprechungen 465

doppelten Subjekt, bzw. der doppelten Ausübungsweise der Unfehlbarkeit
aufgeworfen. Der Autor geht im 5. Kap. (199-246) diesem Problem durch die

ganzen Konzilsverhandlungen hindurch nach.
Den Abschluß (247-279) bildet der Entwurf zur Constitutio secunda de

Ecclesia Christi, die wegen der vorzeitigen Auflösung der Kirchenversammlung

nicht mehr definiert werden konnte. Sie ist deshalb wichtig,weil sie der
Ort hätte sein sollen, wo die Rechte der Bischöfe, die anläßlich der Verhandlungen

über die erste Konstitution so oft gefordert und zugesichert worden
waren, formell hätten ausgesprochen werden sollen. Das zweite Vaticanum
wird wohl dieses Vorhaben glücklicher vollenden, als es dem ersten möglich
gewesen wäre, sodaß dessen gewaltsamer Abbruch als providentiell erscheinen
kann.

Zwei Anhänge geben einen Überblick 1. über die Aussagen zur Theologie
des Episkopats in den übrigen Konzilsakten, 2. über die wichtigsten Etappen
der Textentwicklung von « Pastor aeternus ».

Ein kleines Versehen ist S. 121 zu notieren. Im Zusammenhang mit dem
Konzil von Florenz kommt Johannes de Monte Nigro zur Sprache. Es handelt
sich um den Dominikaner Johannes von Montenero (bei Genua), nicht um
seinen Mitbruder Johannes von Montenegro (auch Joh. Stojkowic oder Joh.
von Ragusa genannt), da letzterer nicht Gegner, sondern Anhänger des
Konziliarismus war

Das Buch wird seinen Wert behalten namentlich im Hinblick auf eine
gerechte Beurteilung des ersten Vaticanums, zeigt es doch aus historischer
Sicht, wieso damals noch dies und jenes nicht spruchreif war. Man wird gut
tun, darauf zu achten, da es nun da und dort zum guten Ton zu gehören
scheint, über das Vaticanum I zu lächeln. Wie paradox dies ist angesichts der
sich abzeichnenden und erwünschten Aufwertung des Bischofsamtes und
damit der Konzilien, wird offenbar noch nicht überall erfaßt.

P. Künzle OP

1 Vgl. G. Meersseman OP : Giovanni di Montenero O. P., Difensore dei Mendi-
canti (Institutum historicum FF. Praed., Dissertationes historicae, X), Roma 1938,

p. 26.

30



466 Besprechungen

Die Universität Paris im Mittelalter

Über die Entstehungsgeschichte und die Organisation der ältesten
europäischen Universitäten kann man sich seit langem in allem Wesentlichen ein
zuverlässiges Bild machen. Nicht nur sind die Quellenwerke (Chartularien,
Statuten usw.) ediert, sie sind auch in sorgfältigen Synthesen etwa eines
H. Denifle 1 und H. Rashdall2 übersichtlich ausgewertet. In erster Linie
gilt dies von der Universität Paris. Dennoch ist der Forschung immer noch
Gelegenheit geboten, weitere Einzelheiten abzuklären. Über einige Früchte
dieser Vorstöße ist hier zu berichten.

Mgr. P. Glorieux3 gibt in zwei Punkten genauere Aufschlüsse über
jenes Kollegium, das Robert von Sorbon gründete, um armen magistri
artium, die das Studium der Theologie ergriffen, ein gediegenes Heim zu
bieten. 1. Der genaue Zeitpunkt dieser Gründung : Ein erster bescheidener
Grundstock an der rue Coupe-Gueule, den Robert 1255 erwarb, erweiterte
sich in den drei folgenden Jahren durch zwei Schenkungen des Königs Ludwig

IX. zu einem ansehnlichen Komplex. Die ersten Studenten wurden höchst
wahrscheinlich auf Beginn des Schuljahres 1257-58 aufgenommen. 2. Wie
ist es zu erklären, daß dieses Kollegium alle anderen 58, vor und nach ihm
entstandenen, sowohl an Dauer (bis zur französischen Revolution) wie an
Berühmtheit und Einfluß übertraf Es war der familiäre Geist, den Robert
zu pflanzen wußte. Durch Schaffung verschiedener Ämter verstand er es,
sämtliche Mitglieder an die Verantwortung für das Ganze heranzuziehen.
Sein Haus bot die vortrefflichsten Bedingungen, um das Ideal des « vivere
socialiter et collegialiter et moraliter et scholariter » zu verwirklichen 4.

Wie gewissenhaft die Satzungen des Hauses eingehalten wurden, zeigt
A. L. Gabriel an einem Beispiel aus der Mitte des 15. Jhs.5 Ein Ehemaliger

1 H. Denifle OP : Die Entstehung der Universitäten des Mittelalters bis 1400.
Berlin 1885, Photomechan. Nachdruck Graz 1956.

2 H. Rashdall : The Universities of Europe in the Middle Ages. A new edition
in three volumes ed. by F. M. Powicke and A.B. Emden. London 1936,
Photomechan. Nachdruck London 1942 und 1951. Das 1895 erstmals erschienene Werk
wurde 1936 auf den neuen Stand der Forschung gebracht. In dieser Ausgabe ist es

die zuverlässigste Gesamtdarstellung.
3 P. Glorieux : Les Origines du College de Sorbonne. (Texts and Studies in the

History of Mediaeval Education, ed. by A. L. Gabriel and J. N. Garvin, 8) - The
Mediaeval Institute, University of Notre Dame, Notre Dame (Indiana USA) 1959. 24 p.

4 Vor diesem Kollegium bestanden schon sieben andere. Der Name des

Sorbonne-Kollegiums ging zuerst auf die theol. Fakultät über, weil diese ihre Sitzungen
in der Aula des Kollegiums abhielt. Im 17. Jh. wurde sogar die ganze Universität
« Sorbonne » genannt, war sie doch besonders berühmt wegen ihrer theol. Fakultät,
deren meiste Professoren Mitglieder des Sorbonne-Kollegs waren. Daher ist es völlig
unzutreffend, wenn « Der große Herder » (4. und 5. Aufl.) unter dem Stichwort
« Sorbonne » aus Robert de Sorbon den Gründer der Universität macht. Hinter
dieser Angabe steht eine anachronistische Vorstellung von Universitätsgründung.
Zudem bestand die Universität schon vorher.

5 A. L. Gabriel : The Foundation of Johannes Hueven De Arnhem for the



Besprechungen 467

des Sorbonne-Kollegiums, Johannes Hueven aus Arnhem, stiftete in seinem
Testament drei Bursen, die es fortan Studenten aus seiner Verwandtschaft
oder seiner engern Heimat erlauben sollten, während jeweils sechs Jahren
als Mitglieder des Sorbonne-Kollegiums in Paris zu studieren. F.s kam nicht
zur Verwirklichung, weil einerseits keine Nutznießer präsentiert werden
konnten, die die statutarische Bedingung erfüllten, in Paris das magisterium
in den artes erlangt zu haben, anderseits dem Kollegium eine finanzielle
Beihilfe für seinen Ausbau und Unterhalt zu leisten war. Auch an diese Bestimmung

der Statuten hatte der Testator nicht gedacht.
Dem gleichen Autor verdanken wir einen prächtig ausgestatteten und

reich bebilderten Band über die drei Kollegien, die von schwedischen
Diözesen, bzw. Domkapiteln in Paris erworben und unterhalten wurden 6. Das
Buch enthält mehr als sein Titel verspricht. Zwar nimmt das Kollegium, das

vom Domkapitel von Skara unterhalten wurde, den breitesten Raum ein.
Zudem wird das ganze dieses Haus betreffende Chartularium, nämlich das

Aktenbündel M 73 des Nationalarchivs zu Paris erstmals ediert (125-164).
Doch erfahren wir auch die äußere Geschichte der beiden Schwestergründungen,

des Uppsala- und Linköping-Kollegiums, die von den entsprechenden

Kathedralkapiteln getragen wurden. Die durchgehend gut dokumentierten

Abschnitte vermitteln auch einen Eindruck vom Leben im Uppsala-
Kolleg und im Skara-Haus. Vor allem aber schildern sie den äußeren Verlauf
der drei Gründungen, die Schwierigkeiten, denen zu begegnen war, die Opfer,
die erfordert waren, um fern der Heimat den studierenden Landsleuten ein
dem Studium bekömmliches Leben zu garantieren. Damit geben sie auch
beredtes Zeugnis von der Anziehungskraft und dem unbestrittenen Ruhm
der damaligen geistigen Metropole Europas. Die kurze Zusammenfassung
ist ins Französische und Schwedische übersetzt.

Viel Wissenswertes vermittelt wiederum A. L. Gabriel in seinem kurzen
Artikel über die Ausländer an der Pariser Universität des 15. Jhs.7 Hier werden

die Tatsachen und Schlußfolgerungen zusammengestellt, die sich aus
dem einzigen noch unedierten Quellenwerk des englisch-germanischen
Nationalverbandes, den Kassenbüchern (Libri receptorum) ziehen lassen. Die ältesten

dieser Bücher beziehen sich auf die Zeit von 1425-1494 und finden sich
im Nationalarchiv zu Paris unter der Bezeichnung H. 2587/2588. Die
englisch-germanische Nation war im Laufe des 15. Jhs. in drei Provinzen
eingeteilt und umfaßte fast sämtliche Ausländer. Die Gesamtzahl ihrer
Mitglieder erreichte für die Zeit von 1425-1494 eine Stärke von 1618. Verschie-

College of Sorbonne (1452). - SD aus : Festschrift J. G. Kunstmann, Chapel Hill
1959. 12 p.

6 A. L. Gabriel : Skara House at the Mediaeval University of Paris. History,
topography and chartulary with resumes in french and Swedish. (Text and studies
in the History of Mediaeval Education, ed. by A. L. Gabriel and J. N. Garvin, 9.) -
The Mediaeval Institute, University of Notre Dame, Notre Dame (Indiana USA)
1960. 195 p.

7 A. L. Gabriel : Les étudiants étrangers à l'Université de Paris au XVe siècle. —

SD aus : Annales de l'Université de Paris, 1959, n. 3. Paris 1959. 24 p.



468 Besprechungen

dene Ereignisse der weiteren und engeren Politik, aber auch die Epidemie
von 1438 bedingten, daß der Zustrom bald anschwoll, bald abnahm. Die
Verhältniszahlen der Baccalaurei und Magistri bestätigen, daß in Paris ein
fast individueller Unterricht gepflegt wurde. Von den 914 Magistri artium
dieser Zeit setzten verhältnismäßig wenige das Studium in einer der höheren
Fakultäten der Medizin, des Rechts oder der Theologie fort. Am meisten
lockte die theologische Fakultät. Ein charakteristischer Zug im Studentenleben

des 15. Jhs. ist der Besuch mehrerer Universitäten. Die Hälfte der
Ausländer, die nach den artes das Studium an einer höheren Fakultät
fortsetzten, blieben Paris treu. Für das Jus zogen viele nach Köln. Verschieden
starke Kontingente wechselten dafür von andern Universitäten nach Paris
über. Am meisten von Köln, S. Andrews (Schottland), Löwen, Basel. Die
Engländer dachten schon damals sehr insular. Von den 258 Studenten, die

von der Insel zum Studium der artes nach Paris kamen, waren 252 Schotten
und nur 6 Engländer. In Paris war der Realismus, die via antiqua Trumpf.
Verschiedene seiner Vertreter an deutschen Universitäten kamen von Paris.
39 Angehörige der anglo-germanischen Nationalverbindung rückten bis zur
Ehre des Rektorates hinauf. Mehrere ihrer Mitglieder spielten eine führende
Rolle bei der Einführung der Buchdruckerkunst in Paris.

Diese und andere Angaben zeigen, welch wertvolle Auskünfte den
Kassabüchern der Natio anglo-germanica zu entnehmen sind. P. Künzle OP

Gabriel, Astrik L. : The Source of the Anecdote of the Inconstant Scholar.
SD aus : Classica et Mediaevalia 19 (1958) 152-176. Kopenhagen 1958. 31 p.

Dieser Artikel betrifft ein Thema der didaktischen Literatur des Mittelalters

sowie die Begegnung der altfranzösischen mit der lateinischen Literatur.

Ein englischer Erzieher, wahrscheinlich Elias von Trikingham, verfaßte
um 1230-1240 den Traktat De disciplina scholarium und setzte ihn unter
dem Namen des Boethius in Umlauf \ Die Abhandlung stellt den Studenten
vor Augen, welche Tugenden zu einem erfolgreichen Studium notwendig
sind. Wie wichtig die Ausdauer sei, wird am Beispiel des unbeständigen
Schülers gezeigt, der es nacheinander versucht, als Kaufmann, Bauer, Soldat,
in der Philosophie, in der Ehe, in der Astronomie größere Befriedigung zu
finden. Schließlich gelangt er zur Feststellung, es wäre ihm wöhler, ein Esel
zu sein.

Dieser Traktat war einerseits Quelle einer altfranzösischen Verserzäh-
lung (fabliau), die jedoch die letzte Schlußfolgerung wegließ, anderseits
wurde er reichlich ausgewertet von den französischen Übersetzern der Con-
solatio philosophiae des Boethius, die sich recht große Freiheiten erlaubten.
Gegenüber dem Urtext haben die Übersetzer-Kommentatoren und der fabliau

eine andere Lesart. Der Unbeständige versucht es nicht mit der
Philosophie, sondern mit der Jurisprudenz. Verf. erklärt diese Variante quellenkritisch

und kulturgeschichtlich. P. Künzle OP

1 Der Traktat ist ediert in PL 64, 1223-1238 und in der Vivès-Ausgabe der
Werke des hl. Thomas, Paris 1875, Bd. 26, 571-671 zwischen dem (unechten)
Kommentar.



Besprechungen 469

Gabriel, Astrik L.: Les Prémontrés dans les Universités médiévales dans

l'Allemagne du Nord-Est. - Extrait de Analecta Praemonstratensia 36 (1960)
5-15. Abbatia Averbodiensis 1960. 13 p.

G. berichtet hier über die von ihm geleitete Dissertation seines Schülers
James J. John über das Thema : The Canons of Prémontré and the Mediaeval
Universities of Northeast Germany. Die These wurde dem Mediaeval Institute

der Universität Notre Dame (Indiana) 1959 eingereicht, umfaßt 409

maschinengeschriebene Seiten und steht inMikrofilm zurVerfügung. Der erste
Teil der Dissertation behandelt die Praemonstratenser Chorherren, die von
1372 (Datum der ersten Einschreibung eines Prämonstratensers an der
Universität Prag) bis 1522 (letzte Eintragung eines solchen in Greifswald) an
diesen beidèn Hochschulen und an denen von Erfurt, Leipzig, Rostock,
Wittenberg, Frankfurt a. d. Oder studiert haben. Sie sind nach den vier
Fakultäten aufgeteilt. Der Verfasser hat 135 Ordensmitglieder positiv identifiziert.

Da die Register der Universitäten hinter den Namen den Zusatz
« canonicus Praemonstratensis » unterließen, mußten die Studierenden aus
Klosterchroniken, Äbtelisten usw. eruiert werden. Im zweiten Teil wird die
Liste der Studierenden mit wertvollen biographischen Notizen versehen und
die Veröffentlichungen von mindestens sieben Chorherren unter Angabe der
sie enthaltenden Hss. vermerkt. Mehrere Chorherren gelangten an den
nordöstlichen Universitäten Deutschlands in wichtige Stellungen. Allgemein
waren die Prämonstratenser Anhänger des Realismus P. Künzle OP

Naturphilosophie

Koren, Henry J., CSSp : An Introduction to the Philosophy of Nature.

- Duquesne University, Pittsburgh (PA) 1960. xn-199 p.

Wie der Autor selber betont, verfolgt sein Buch keinen andern Zweck,
als Lehrtext zu sein für den Anfänger. Dieses Ziel wird voll und ganz erreicht.
Die Darstellung ist schlicht und klar. Die wesentlichen Probleme kommen
in Sicht. Die Beweisführung ist eingängig. Auch die Querverbindungen
zwischen Philosophie und Naturwissenschaften sind berücksichtigt, wenn auch,
dem nur einführenden Charakter des Buches entsprechend, etwas simplifiziert.

Am Ende jedes Kapitels wird das Behandelte nochmals kurz zusammengefaßt

und das entscheidend Wichtige herausgestellt. Für das Weiterstudium
wird auf die allerdings sehr beschränkt ausgewählte einschlägige Literatur,
auf die Originaltexte von Aristoteles und Thomas v. Aquin, deren Lehre
das Buch folgt, sowie auf die Lesetexte der vom Verf. herausgegebenen
Textsammlung « Reading in the Philosophy of Nature » (1958), aber auch anderer
Autoren, von denen nicht nur das Werk, sondern auch die aktuellen
Textabschnitte angegeben sind, hingewiesen. So ist das Buch wirklich eine nach
Inhalt und Methode gleich ausgezeichnete erste Handreiche für den
Studierenden. Z. Bucher OSB



470 Besprechungen

Selvaggi, Philippus, SJ : Cosmologia. - Pontif. Universitas Gregoriana,
Romae 1959. 389 p.

P. Selvaggi, Schüler und Nachfolger des bekannten Kosmologen P.
Hoenen auf dem Lehrstuhl für Kosmologie der Päpstlichen Universität
Gregoriana, legt hier erstmals einen zusammenfassenden Traktat der
Naturphilosophie vor, der, wie der Autor in der Einleitung vermerkt, noch
unvollständig ist und vor allem die Fragen behandelt, die im grundlegend-systematischen

Unterricht vorgetragen werden. Trotz dieser Beschränkung ist
das Buch eine in allen Teilen gut durchentwickelte Kosmologie geworden,
die nicht nur alle wesentlichen Probleme zur Sprache bringt, sondern sie
auch mit den neueren Erkenntnissen der Naturwissenschaften konfrontiert.
S. versteht zwar seine Kosmologie als « Metaphysica applicata », insofern sie
die von der positiven Naturerfahrung aufgegebenen Probleme (« quasi mate-
riale ») durch Heranziehung metaphysischer Prinzipien (« quasi formale ») zu
lösen versucht, um so zu einem Letztverständnis der Natur durchzustoßen ;

er distanziert sich aber ausdrücklich von der (seit Wolfj) auch von manchen
Scholastikern vertretenen Auffassung, die Kosmologie sei (mit Psychologie
und Natürlicher Theologie) « spezielle Metaphysik ».

Den Wissenschaften entsprechend, die die Natur erforschen, gliedert
der Autor seine Kosmologie in fünf Teile : die « pars mathematica » befaßt
sich mit dem ens quantum, die « pars cinematica » mit dem ens mobile
(Bewegung, Raum, Zeit), die « pars dynamica » mit dem ens materiale acti-
vum (Qualitäten und Kräfte), die « pars physica » mit dem Wesen des
Naturkörpers und die « pars cosmologica » mit der Welt als ganzer. Diese Einteilung

ist zwar klar, eingängig und sachlich begründet ; aber die formale
Benennung der Überschriften (Mathematica, Cinematica, Dynamica usw.)
erscheint nicht besonders glücklich. So behandelt z. B. die Kosmologie das ens

quantum, nicht in dem (von der Materie absehenden 2. Abstraktionsgrad der
Mathematik, sondern als realeBestimmung des materiellen Seins. Es ist auch
eine Verengung des Begriffs des « ens mobile », wenn darunter nur die
Lokalbewegung verstanden wird ; juvrçaiç, aristotelisch gesehen, meint jede
Veränderung, die qualitative und substantielle inbegriffen ; darum ist das
ens mobile Gegenstand der ganzen Naturphilosophie. Ebenso ist der alte
Begriff der « dynamis » viel umfassender als etwa der Kraftbegriff der
physikalischen Dynamik ; er ist von ontologischer Dignität. Auch erscheint es

erkünstelt, « Physica » auf die Frage nach dem Wesen der Körpersubstanz
einzuengen, während doch ihre originäre Intention sich auf alles, was « Natur»
(physis) ist, richtet. Genau so unbefriedigend ist auch, wenn der 5. Teil als
« kosmologischer » bezeichnet wird, wo doch bereits das ganze Buch (mit
Recht) diesen Titel trägt. Der alte Kosmos-Begriff meint eben nicht nur das

Weltgebäude, sondern überhaupt die Natur, sofern sie als geordnete und
geformte erscheint. Diese Titel sind also zum mindesten nicht aus dem Geiste
der aristotelisch-thomistischen Tradition konzipiert - sehr im Gegensatz zur
inhaltlichen Konzeption des Buches als ganzem und aller seiner Teile, die
wirklich aus dem Geist genuiner Scholastik verfaßt sind. Auch die methodische

Darstellung verrät den erfahrenen Dozenten : der Leser wird
geschickt an die Probleme herangeführt ; dann werden die These kurz und präzis



Besprechungen 471

formuliert, deren Sinn und die in ihr vorkommenden Begriffe gediegen
erklärt, die Lehrmeinungen einander gegenübergestellt und dann die eigene
Auffassung in sauberer logischer Gedankenführung bewiesen und abschließend

die daraus sich ergebenden Folgesätze und die damit in Zusammenhang

stehenden Zusätze angefügt. Auch wer in einzelnen Punkten anderer
Meinung ist - gibt doch gerade die Kosmologie viele und schwerste Rätsel
auf -, wird doch den Mut des Autors, auch « heiße Eisen » anzufassen und zu
einer Lösung zu kommen, anerkennen. Auch die Literatur ist gut ausgewählt.

Leider finden sich durch das ganze Buch hindurch verhältnismäßig
viele vor allem orthographische Fehler, die meistens der italienischen
Aussprache des Lateinischen zuzuschreiben sind, wie z. B. corpuscolum, onda,
trascendens, geodeticum, esotherm, escludens, hibridus, Tomista, oxida usw.
In einer Neuauflage sollte diesen zwar kleinen, aber den Nichtitaliener doch
störenden Fehler einige Aufmerksamkeit geschenkt werden. Sonst aber ist
das verwendete Schullatein flüssig und leicht verständlich.

Die vorliegende « Cosmologia » von Prof. Selvaggi kann als sehr brauchbares

Lehr- und Lernbuch den Studierenden warm empfohlen werden.
Z. Bucher OSB

Echarri, Jaime, SJ : Philosophia entis sensibilis. - Herder, Barcinone
1959. 483 p.

Jaime Echarri, Ordinarius für Kosmologie an der Philosophischen
Fakultät von Loyola, legt hier ein Werk vor, das keine systematische
Naturphilosophie sein will (diese wird erst angekündigt), sondern eine
allerdings organisch verbundene Reihe monographischer Untersuchungen
über einige Hauptfragen der Kosmologie. Der Verfasser weiß sich zwar der
scholastischen Tradition verpflichtet, will aber bewußt neue Wege
beschreiten ; dies nicht nur negativ, indem Lehren, die sich als evident falsch
erwiesen haben und nun einmal ohne Schmach nicht mehr zu halten sind,
ausgeschieden werden, sondern auch positiv, indem überhaupt der eigentliche
Zugang zur Naturphilosophie von Grund auf neu überdacht und nicht
zuletzt an den Ergebnissen der naturwissenschaftlichen Forschung überprüft
wird, um schließlich zu einer wahren, auch von den verschiedenen
innerscholastischen Richtungen in gleicher Weise vertretbaren « Philosophia peren-
nis » zu gelangen. Er ist sich auch bewußt, daß der Weg zu diesem Ziel
unbequem und schwierig ist und die Arbeit Vieler erfordere ; hier soll nur
ein erfolgversprechender Anfang gemacht werden. Der Leser dürfe sich daher
nicht wundern, wenn ihm einzelne Dinge schwierig und zu wenig überzeugend
erscheinen ; wenn alte Formeln aufgegeben und neue Termini eingeführt
werden, an die man sich erst gewöhnen müsse ; es sei immer schwieriger,
Neues zu erarbeiten als Altes herzudeklamieren. Man hört aus diesen
Bemerkungen den neuen Wind, der durch das morsche Gebälk einer antiquierten
Naturphilosophie zu wehen beginnt. Und man geht mit geschwellten
Hoffnungen an das Studium dieses Werkes heran.

Indes, der positive Ertrag dieser Arbeit ist weniger ermutigend. Das
liegt zunächst im Formellen : Obwohl E. kein Lehrbuch schaffen wollte,
sondern seine Ideen vor allem zunächst für Berufskollegen und Fortge-



472 Besprechungen

schrittenere niedergelegt hat, hat er doch, man weiß nicht warum, die strenge
Thesenform gewählt und dadurch den organischen Fluß der Gedanken
atomisiert. Die neuen, ungewohnten und schwer übersetzbaren Wortbildungen

werden umständlich und mühselig kompliziert eingeführt ; schon
bei dem fundamentalen Ausdruck « ens sensibile » braucht man eine gute
Weile, bis man einigermaßen dahinter kommt, was « eigentlich » darunter
zu verstehen ist ; oder man lese einmal nach, wie der V. den fundamentalen
Begriff « onto-sensibile » erklärt (n. 20). Dinge, die für das Uranliegen des
Buches ziemlich nebensächlich sind und leicht mit einer kurzen Anmerkung
erledigt werden könnten, werden bis ins Letzte ausgebeinelt. Der wortreiche
Stil mit den vielen überspitzten Formulierungen und spitzfindigen
Unterscheidungen ist wahrhaft ermüdend und gestaltet die Lektüre so schwer,
daß selbst ein scholastisch « Eingeübter » größte Mühe hat, den eigentlichen
« nervus rerum » herauszudividieren. Die schlichte Gestalt einer monographischen

Abhandlung hätte nicht nur dem Leser, sondern auch der Sache
besser gedient. Im übrigen aber verdient die gründliche und gesund kritische
Art, mit der E. an die Probleme herangeht und durchdenkt, respektvolle
Anerkennung.

Als neu bezeichnet E. auch den Erkenntnisweg : er will rein a posteriori
vorgehen, also von außen nach innen, vom unmittelbar Gegebenen der
sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit her zum inneren Wesen durchstoßen, das
nicht (wie in den traditionellen Lehrbüchern) als indiskutabel Gesichertes
vorausgesetzt, sondern, da dieses ja selber fragwürdig geworden sei, neu
erschlossen werden soll. Sicher muß alle Erkenntnis, zumal die der Natur,
von der Sinneserfahrung ihren Ausgang nehmen ; aber ist diese sinnliche
Basis ausreichend, um die innere Konstitution der Natur zu ergründen In
der Tat kommt gerade diese Kapitalfrage im vorliegenden Buch überhaupt
nicht ins Gespräch (der Hylomorphismus wird nur ganz beiläufig einmal
erwähnt, n. 210) ; das ganze Augenmerk richtet sich ausschließlich auf das
Problem des ontischen Wertes der Sinnesgegebenheiten ; der (in n. 8 versprochene)

Durchstoß zu den « causae und naturae » erfolgt nicht, obwohl er
von einer « Philosophia entis sensibilis » erwartet werden müßte. Im übrigen
bleibt E. seinem Postulat des reinen A posteriori durchaus nicht treu ; wir
finden eine ganze Reihe apriorischer Argumente.

Wo will nun eigentlich die « Philosophia entis sensibilis» inhaltlich hinaus

Ihr spezifisches Anliegen ist die kritische Erarbeitung dessen, was das

eigentliche Objekt der Naturphilosophie ist. Wie der Buchtitel schon
ausdrückt, soll hier die Natur unter dem formalen Aspekt des sinnlich erfahrbaren

Seins, sofern es ein sinnliches ist (ens sensibile qua ens sensibile),
betrachtet werden. Es geht hier also nicht um den rein naturwissenschaftlichen
Aspekt, der auf das sensibile qua sensibile gerichtet ist und die Sinnesdata
als solche unter dem besonderen Gesichtspunkt des Wißbaren und metrisch-
funktionell Behandelbaren verarbeitet ; noch geht es um den rein metaphysischen

Aspekt, der - als besondere Metaphysik - auf das sensibile qua ens
gerichtet ist, also um die formalen Aspekte des (körperlichen) Seins sich
bemüht ; sondern es geht hier um jene spezifische Stufe der Intelligibilität,
unter der die Naturdinge betrachtet werden als Sein, sofern dieses als sinn-



Besprechungen 473

liches angezielt wird : das Obiectum formale quo der Naturphilosophie ist
das « Onto-sensibile ».

Das Werk ist in zwei dem Umfang nach sehr ungleiche Teile gegliedert,
deren erster (S.35-383) vom Wesen, der zweite (S. 385-466) von den dynamischen

Tätigkeiten des sinnlichen Seins handelt. Der erste Teil ist zweifellos
der grundlegende und auch am besten durchgearbeitete, während der zweite
Teil (worauf auch der Autor selber hinweist) noch unvollständig und
vorläufig ist. Im 1. Teil sind wiederum die beiden ersten Kapitel die entscheidend
wichtigen, da in ihnen die generellen Aspekte und die Fragen nach dem onti-
schen Gehalt der sensibilia diskutiert werden. Alles übrige ist nur
Anwendung.

Er unterscheidet das sensibile in actu (das in der sinnlichen Erfahrung
sich Manifestierende) vom sensibilein potentia (dessen ontischen Untergrund).
Die sensibilia in actu werden wiederum unterschieden in die sensibilia pura,
nämlich das in der unmittelbaren Erfahrung der Sinne sich Zeigende (also
in der Erfahrung des Alltags und der Makrophysik, und die sensibilia mixta
seu rationalia, die sich erst der systematisch-wissenschaftlichen Erfahrung
und der rationalen Reflexion darüber erschließen. Die reinen Wahrnehmungsinhalte

kommen den Körpern zwar formal zu, jedoch nicht « in forma
physica » (Aristoteles-Thomas), anderseits aber auch nicht bloß « ut in alio »

(kritischer Realismus der Neuscholastiker), sondern « in forma pure ontica »,

d. h. zwischen Wahrnehmungsinhalten und dem Wahrgenommenen draußen
besteht nur eine intentionale Ähnlichkeit : der Körper ist zwar so, wie er
sinnlich erfahren wird (z. B. farbig, kontinuierlich ausgedehnt usw.), aber
diese Farbigkeit bzw. Ausgedehntheit ist (an sich) anderer physischer Natur
als die des Wahrnehmungsinhaltes (für mich). Wie das sich mit dem
unmittelbaren Realismus zusammenreimt, den er verteidigt, ist schwer zu
durchschauen. Für die Kosmologie ist mit dieser subtilen Unterscheidung nicht
viel gewonnen. Kosmologisch relevant dagegen ist die Auffassung E.'s von
den sensibilia mixta (rationalia), wie z. B. Atome, Elementarteilchen, Energie,

Felder, absoluter Raum u. ä., die zwar in der sinnlichen Erfahrung
mitgegeben sind (die Makro- und die Mikroerfahrung unterscheiden sich nicht
wesentlich), aber doch nicht im gleichen Grade « sensibilia » sind wie die
sensibilia pura : sie sind nicht als « res » (entia physica) anzusehen, sondern
nur als eine « gewisse Art von Gedankendingen » : wissenschaftliche Setzungen,

die im physischen Sein eine Seinsgrundlage haben (5. These). Das ist
nun wirklich eine neue Auffassung. Aber weder die angeführten Beweise
noch die Auseinandersetzung mit den möglichen Einwänden vermögen zu
überzeugen. Es ist ein anderes, die reale, denkunabhängige Existenz etwa
der Atomkerne zu bejahen, und ein anderes, sich über den gegenständlichen
Wert der Begriffe und Theorien, die die Physik sich darüber macht, zu
reflektieren ; das erste ist Ergebnis experimenteller Forschung und die reale
Existenz dieser Teilchen (als entia physica) kann nicht in Zweifel gezogen
werden, ohne in den Verdacht des Positivismus oder des Idealismus (etwa
der Kopenhagener Schule) zu kommen ; das zweite dagegen, physikalische
Begriffe, Modelle, Theorien und selbst der absolute Raum haben, darin wird
man dem Verfasser beipflichten, nur den Charakter « gewisser entia rationis



474 Besprechungen

cum fundamento in re ». Es ist aber durchaus verdienstvoll, diese Fragen
nach dem ontischen Wert physikalischer Data in Fluß zu bringen.

Das sensibile in potentia verhält sich zum. sensibile in actu wie der
Seinsuntergrund zu seiner ontischen Manifestation ; es ist letztlich der Körper
selber, insofern er als Subjekt in seiner ganzen physischen Realität sinnlich
erfahrbar wird. Die Körpersubstanz ist also nicht nur (wie das manche
Scholastiker behaupten) sensibilis per accidens und intelligibilis per se,
sondern sie ist eben als Körpersubstanz auch sensibilis per se tota. Denn die
sinnliche Verfaßtheit durchdringt und durchtränkt wesenhaft und ureigentlich

das Ganze des Körpers. Zu den intelligiblen Aspekten gehört dagegen das
Substanzsein und das Verhältnis der Akzidentien zu ihm, dessen ontische
Entfaltung sie sind. Beide sind als physische Realität eine Einheit, nur rein
ontologisch unterschieden als ens per se und ens entis. Nur so ist das Körpersein

innerlich veränderbar und von Grund auf zeitlich. -Wenn E. glaubt, hiermit

etwas wesentlich Neues gesagt zu haben, so muß dem, wie mir scheint,
widersprochen werden. Auch die traditionelle Scholastik hat die Inhärenz
des Akzidenz an der Substanz nicht so verstanden, daß da 1. eine Substanz
ist, an der 2. als ontologisches Plus noch « physisch-absolute » Akzidentien
anhaften (etwa wie das Hemd am Leib) ; sondern die Akzidentien sind ein
« determinativum intrinsecum substantiae » (Gredt), bilden mit ihr eine
Realität und entfalten deren Sein. Es ist daher unrecht, wenn E. den «

Traditionellen » vorwirft, sie hätten um des eucharistischen Dogmas willen die
philosophische Lehre der Körpersubstanz und ihrer Akzidentien « detur-
piert ». Von einer « Reifizierung » der Akzidentien kann keine Rede sein.
Eine reale Distinktion schließt die physische Einheit nicht aus (vgl. Materie-
Form), ist aber zugleich das Fundament der « Denkbarkeit » einer Trennung ;

ob und wie das Gott in der Eucharistie macht, wird menschliche Weisheit
nie ergründen.

Nachdem so generell der ontische Wert der sensibilia verhandelt ist,
folgen die partikulären Anwendungen auf die (etwas erkünstelt unterschiedenen)

vertikalen Schichten (Qualitäten, Ausdehnung, Veränderung, Zeit)
und die ihnen zugehörigen ontischen Probleme. Darauf näher einzugehen
erübrigt sich, da nichts wesentlich Neues hervortritt.

Es wäre verfrüht, über das Werk, das seiner ganzen Anlage nach
unvollständig geblieben ist, ein letztgültiges Urteil abzugeben. Es sei immerhin
festgestellt, daß, auch wenn der philosophische Ertrag den eingangs erweckten

Hoffnungen nicht ganz entspricht, die Arbeit als ganze doch positiv zu
werten ist : die vorgelegten Gedanken sind originell und anregend ; die
epistemologisch-gnoseologischen Voraussetzungen werden in ihrer ganzen
Bedeutung für die Naturphilosophie klar gesehen und durchleuchtet ; die für
eine gesunde Naturphilosophie konstitutive Bedeutung der Sinneserfahrung
und daher auch der positiven Naturforschung wird ernst genommen und
nicht ohne Akribie auf ihren ontischen Wert geprüft ; auch die monographische

Literatur zu den einzelnen Fragen ist reichlich und gut ausgewählt.
Wünschenswert wäre eine klare Scheidung gnoseologischer und ontologi-
scher Fragestellung, deren Verfilzung das Verständnis erschweren. Diese
Scheidung sollte auch in der Anlage des Buches selber zum Ausdruck kom-



Besprechungen 475

men, indem die erkenntniskritischen Überlegungen, die doch den ganzen
Tenor des Werkes bestimmen, in einem grundlegenden 1. Teil allein behandelt

würden ; hier müßten auch die ungewohnten Termini bzw. das Neue,
das sie ausdrücken sollen, so präzisiert werden, daß auch der Schein
vermieden wird, als ständen dahinter noch nicht ganz bewältigte Probleme.
Und schließlich noch die Frage : warum wird, wenn das ens sensibile auch

intelligibel ist, der intelligiblen Seite dieses ens sensibile nicht mehr
Aufmerksamkeit geschenkt Gerade in dieser Frage müßte eine « Philosophia
entis sensibilis » sich bewähren ; gerne hätte man auf nebenrangige Fragen
verzichtet, wäre auch nur einigermaßen das Problem nach der Wesenskonstitution

der Körpersubstanz sichtbar geworden. In dieser Hinsicht ist das
Buch ein Torso geblieben. Z. Bucher OSB

St. John's University Studies, Philosophical Series, No I : Philosophy
of Science. No II : The Philosophy of Physics. - St. John's University Press,
Jamaica (New York) 1960-61. 164, 85 p.

Die beiden Bände sind die ersten der philosophischen Reihe der von der
katholischen St. John's Universität herausgegebenen Quartalschrift. Sie
enthalten Arbeitsberichte und Vorträge, die im Rahmen des « Philosophy of
Science Institute » dieser Universität gehalten wurden. Dieses naturphilosophische

Institut hat sich die Aufgabe gestellt, sich im Sinne der
Anregungen von Papst Pius XII. um eine fruchtbare Begegnung zwischen
Naturwissenschaften und Philosophie im Geiste der katholischen Weltanschauung
zu bemühen. Es geht um die Grundlagen der Naturwissenschaften im
allgemeinen, um die Erarbeitung der philosophischen Aspekte der wichtigeren
naturwissenschaftlichen Sonderdisziplinen (Physik, Chemie, Biologie, Psychologie)

im einzelnen und um die Erfassung der verbindenden Fäden, die quer
durch die Vielheit der unverdauten Probleme dieser Einzelwissenschaften
hindurch zu einer philosophischen Gesamtschau gezogen werden können, wobei

der Philosophie die Rolle des einheitsstiftenden Prinzips zugedacht wird.
Von hier aus sollen auch die Belange der Theologie und der Ethik mitgesehen
werden, um so zu einer Gesamtdeutung der Naturwirklichkeit zu gelangen.

Der 1. Band (Philosophy of Science) legt das Ergebnis der 1. Session
des Institutes vor, deren Intention war, eine allgemeine Übersicht über die
Beziehungen zwischen Philosophie und den einzelnen Naturwissenschaften
zu vermitteln und dabei die Sonderprobleme der je einzelnen Disziplinen
herauszuarbeiten. Der erste Bericht (Toward a Systematic Philosophy of
Science, by Charles de Köninck) befaßt sich mit den wechselseitigen
wissenschaftstheoretischen Fragen, während die folgenden Beiträge die einzelnen
naturwissenschaftlichen Fachgebiete mit der Philosophie konfrontieren ; sie
wurden Fachleuten anvertraut, die für das betreffende Sachgebiet besonders
ausgewiesen sind : W. H. Kane OP untersucht in seinem Vortrag (Reasons
for the Facts of Organic Life) das Verhältnis von Biologie und Philosophie ;

V. E. Smith (The Constitution of Matter) diskutiert das Materieproblem der
heutigen Physik ; A. B. Wolter OFM (Chemical Substance) entkernt die
philosophisch relevanten Fragen der Chemie, insbesondere des heiß um-



476 Besprechungen

strittenen Substanzproblems ; R. Allers schließlich geht in seinem Vortrag
(The Unconscious) den philosophisch noch ungelösten Problemen der
Tiefenpsychologie nach. Der abschließende Beitrag (Philosophical Unity and Scientific

Specialisation, by W. J. McDonald) versucht eine Synthese der erarbeiteten

Ergebnisse nach ihrer epistemologischen und weltanschaulichen Seite.
Der 2. Band (The Philosophy of Physics) legt zunächst den Bericht

über den Verlauf und die Gegenstände des 2. Arbeitsjahres des Instituts
vor durch dessen Leiter V. E. Smith. Es war ausschließlich den
philosophischen Anliegen gewidmet, die von der Physik, speziell der klassischen
Mechanik, der mathematischen Physik, der Atomlehre, der Energetik und
Thermodynamik, der Quanten- und Relativitätstheorie und der Kosmogonie
gestellt werden. Dann folgen die Gastvorlesungen, die im Rahmen der
Session von namhaften Professoren über die von ihnen vertretenen Fachgebiete
gehalten wurden. Wir begegnen da wiederum Ch. de Köninck (The Unity
and Diversity of Natural Science), der seine Auffassungen über das Verhältnis
von Naturwissenschaften und Philosophie genauer detailliert ; an Stelle der
von G. B. Phelan gehaltenen Vorlesung (The Two Types of Science
Concerning Nature), deren Manuskript wegen Erkrankung des Autors nicht
bereitgestellt werden konnte, wurde eine frühere Arbeit von Y. R. Simon
(Maritain's Philosophy of the Science) abgedruckt ; die 3. Gastvorlesung
hielt der bekannte Physiker K. F. Herzfeld (The Structure of the Atom),
der abschließend die besondere Nähe der modernen Physik zu den Vorstellungen

der thomistischen Philosophie hervorhebt ; sein Optimismus hinsichtlich

der Aussagen der Kopenhagenerschule wäre freilich mit Vorsicht
aufzunehmen, da diese dem Idealismus nahesteht. Die letzte Gastvorlesung
hielt B. M. Ashley OP (Does Natural Science Attain Nature or only the
Phenomena Er sucht zu zeigen, wie im Gegensatz zur positivistischen
oder idealistischen Auffassung der Naturdeutung die im Thomismus
beheimatete realistische Richtung die in den Phänomenen aufscheinende Wesenheit

zu erfassen vermag ; der Autor verteidigt die Möglichkeit dieser Auffassung

auch gegen die überkritischen Einwände seitens mancher Thomisten,
etwa Maritains und der Löwenerschule.

Die vorliegenden Vorträge, die übrigens in erfrischend amerikanischer
Freimütigkeit sehr unterschiedliche Auffassungen zu Gehör bringen, zeigen
das ernsthafte und kluge Bemühen der katholischen Universitäten der USA,
sich den Schwierigkeiten der heutigen Naturphilosophie ehrlich zu stellen,
sich mit ihnen kritisch auseinanderzusetzen und sie philosophisch durchzudenken.

Schon deswegen verdienen diese Publikationen der St. John's
University gehört zu werden. Sie sind jedenfalls ein bemerkenswerter Beitrag
zu den noch lange nicht abgeschlossenen Diskussionen um die durchaus
positiv zu wertenden Streitfragen um die Methode und die Tragweite der
naturwissenschaftlichen und naturphilosophischen Forschung. Dem bereits
angekündigten Band « Philosophy and Biology » wird mit Interesse entgegengesehen.

Z. Bucher OSB



Besprechungen 477

Schmeidler, Felix: Alte und moderne Kosmologie. - Hennemann,
Gerhard: Naturwissenschaft und Religion. (Erfahrung und Denken, Schriften zur
Förderung der Beziehungen zwischen Philosophie und Einzelwissenschaften,

Bd. 9 u. 11.) - Duncker & Humblot, Berlin 1962-63. 99, 159 S.

Die beiden vorliegenden Bände befassen sich mit dem Verhältnis von
Philosophie und Naturwissenschaft. Sie fügen sich organisch ein in die Reihe
« Erfahrung und Denken », die sich zum Ziel setzt, Philosophie und
Einzelwissenschaften, z. B. Soziologie, Geschichtsschreibung, Rechtswissenschaft,
Nationalökonomie u. a. miteinander ins Gespräch zu bringen.

1. Schmeidler schreibt bewußt für Leser, die keine speziellen Kenntnisse
in moderner Naturwissenschaft besitzen (S. 5), und damit wird sein Buch
gerade für Nichtfachleute auf diesem Gebiet zu einer willkommenen
Orientierung. In einem ersten Teil bietet er die Geschichte der Kosmologie. Er
beginnt mit den alten Chinesen und Indern, kommt über die Ägypter und Baby-
lonier zu den Griechen und legt dann die ganze Entwicklung des kosmolo-
gischen Denkens im Abendland dar bis 1900 (S. 9-53). Im zweiten Teil werden
die umwälzenden Erkenntnisse des 20. Jahrhunderts ausführlicher besprochen

und mit einem kurzen Kapitel über philosophische Probleme im modernen

Weltbild abgeschlossen (S. 54-92).
Unter Kosmologie versteht der Autor die naturphilosophische Betrachtung

der Natur und besonders die Fragen, die sich der Naturwissenschaft und
der Philosophie stellen, wenn sie die Struktur der Welt als Ganzes
untersuchen (S. 9). Wer ein so weites Gebiet der Forschung geschichtlich darstellen
will, kann natürlich nicht jede Frage gleich gründlich behandeln. So bietet
der Verfasser ein reiches Mosaik mit vielen Einzelheiten über die Entwicklung
der Physik und Astronomie. Eigentlich philosophische Probleme werden mehr
nur gestreift (passim und S. 89-92), und wo das Verhältnis von Naturwissenschaft

und Christentum zur Sprache kommt, hat man etwas den Eindruck,
daß die christliche Theologie im Gegensatz zur Naturwissenschaft einen
nichtrationalen Charakter habe (S. 27 und 37). Dennoch bleibt die Schrift als erste
Orientierung über manche geschichtliche Tatsachen wertvoll.

2. Ähnlich und doch anders behandelt Hennemann ein verwandtes
Problem. Sein Vergleich zwischen Naturwissenschaft und Religion berücksichtigt

vor allem das Verhältnis von Physik und Religion (S. 5). Auch Hennemann

beginnt mit einem geschichtlichen Rückblick von den Griechen bis
heute (S. 9-77), wobei er einen doppelten Zusammenhang herausarbeitet.
Einmal verweist er innerhalb der Physik immer wieder auf entsprechende
frühere oder spätere Entwicklungen. Bei Behandlung der Vorsokratiker z. B.
häufen sich geradezu die Verweise auf die Neuzeit und das 20. Jahrhundert
(z. B. S. 12 f. und 15-17), ebenso bei Aristoteles (S. 19-211. Umgekehrt wird
häufig wieder zurückverwiesen (z.B. S. 45). Dank dieser Zusammenschau
kann der Autor auch die Physik des Mittelalters gerechter beurteilen, als es

oft geschieht (S. 22 f. und 25). Ein anderer Zusammenhang, der dem Autor
wertvolle Einsichten gewährt, ist die Wechselwirkung zwischen der Physik
und dem übrigen geistigen und kulturellen Leben einer Epoche (S. 28, 32 f.,
68 u. a.). Zugleich findet der Autor hier Gelegenheit, den Unterschied darzu-



478 Besprechungen

legen, wie die moderne Physik und die Philosophie oder Theologie die
Wirklichkeit betrachten (S. 52 f.).

Damit ist schon ein Hauptproblem dieser Schrift genannt : Was ist die
physikalische Wirklichkeit Treffen die Beobachtungen und Messungen der
Physik die Wirklichkeit Hennemann antwortet mit einem entschiedenen
Ja (S. 79, 105-111, 141). « Seinsfeld der Physik ist die transzendente Außenwelt.

Sie ist ontologisch die wirkliche » (S. 110). Daraus folgert Hennemann,
daß die erkenntnistheoretische Position des kritischen Realismus der Physik
am nächsten steht (S. 98, vgl. auch S. 82 und 106).

Die Physik ist aber nicht die einzige Wissenschaft, die sich mit der
materiellen Wirklichkeit befaßt. « Die Naturwissenschaft muß sich bewußt
sein, daß ihr Bereich nur ein Teil der ganzen Wirklichkeit ist. Sie ist deswegen
nicht falsch, aber sie ist nicht vollständig. » (S. 140) Hier öffnet sich ein Raum
für die philosophische Interpretation physikalischer Erkenntnisse (S. 99, 101,

159). «Die Philosophie hat... über die Grenzen der Tragweite undZulässig-
keit mancher [physikalischer] Deutungen ein entscheidendes Wort
mitzusprechen » (S. 101), und auch dabei geht es um « das, was wir als Wirklichkeit
bezeichnen » (S. 141).

Diese und andere Überlegungen werden mit großer Sachkenntnis
vorgetragen, z. B. auch über den Himmel und die Himmelfahrt Christi (S. 117),
über die Abstammungslehre (S. 123-129), über das Wunder (S. 141-159) u. a.,
sodaß die Lektüre dieses Buches zu einer wirklichen Bereicherung wird.

B. Bürke OSB

Die Entfaltung der Wissenschaft. Zum Gedenken an Joachim Jungius
(1587-1657). Vorträge gehalten auf der Tagung der Joachim Jungius-
Gesellschaft der Wissenschaften, Hamburg, am 31. Okt./l. Nov. 1957.

(Veröffentlichung der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften
in Hamburg.) - Kommiss.-Verlag J. J. Augustin, Glückstadt. 159 S.

Joachim Jungius (1587-1657) ist neben seinen Zeitgenossen Bacon,
Gassendi, Descartes, Pascal, Hobbes, Galilei, Kepler und dem großen Scholastiker
Suarez eine der interessantesten Gestalten der 1. Hälfte des 17. Jahrhunderts,
einer Periode, die gekennzeichnet ist durch die nominalistische Skepsis, durch
ihre Hinwendung zur Erfahrung, ihre rationalistische Hybris und durch ihre
Abwendung vom metaphysischen Denken der bisher herrschenden
Schulphilosophie. Mitten in diesem Umbruch des Denkens und Aufbruch zum
Neuen steht Jungius als « Mann zwischen den Zeiten ».

Die vorliegenden Vorträge (gehalten zum 300. Todestag Jungius') suchen
das Bild dieses Denkers, sein Verhältnis zu den verschiedenen Wissenschaften
und seinen Anteil an der Entfaltung des neuen Wissenschaftstypus zu zeichnen.

Zugleich vermitteln sie interessante Einblicke in die Spannungen, Krisen
und Auseinandersetzungen, die diese Zeit des Übergangs charakterisieren.
Aus den neun Vorträgen, die die Stellung Jungius' zur Philosophie, Mathematik,

Naturwissenschaft, Medizin, Theologie und Kunst untersuchen, seien
hier nur zwei Referate herausgehoben, die das Typische dieses Forschers
besonders hervortreten lassen :



Besprechungen 479

Prof. R. W. Meyer (Zürich) zeichnet die Stellung J.s zur « Philosophie
seiner Zeit». Die Eigenleistung J.s liegt weniger im Bereich des Systematischen

als vielmehr des Methodischen. Im Umformungsprozeß vom « Alten »

zum «Neuen» stand ja damals gerade die Methodenfrage im Brennpunkt des

Interesses. Diese Neubesinnung empfing ihre Antriebe einerseits aus der
zunehmenden Erkenntnis des Ungenügens rein metaphysischen Wesensdenkens
der traditionsgebundenen Philosophie, anderseits aus dem ehrlichen
Bemühen um eine an der Erfahrung orientierten und vom Logischen und
Mathematischen her gesicherten « wissenschaftlichen Methode », durch die nicht
allein die Naturforschung gefördert, sondern auch die Philosophie selber
reformiert werden sollte. J. ist überzeugt, daß die Natur nach einfachsten,
klaren Prinzipien erstellt und darum im Letzten auch begreifbar sei. Diesem

ganz dem Rationalismus der Aufklärung verhafteten Erkenntnisoptimismus
wird man nun freilich heute nur sehr zögernd und mit einigen Vorbehalten
zustimmen. Aber das tut der in diesem Artikel vorzüglich herausgestellten
Bedeutung J.s keinen Abbruch.

Prof. Dr. R. Hooykaas (Amsterdam) zeigt, wie J. sich mit der im
17. Jahrhundert so heiß diskutierten Frage nach den Elementen und kleinsten

Teilchen der Materie kritisch auseinandergesetzt hat. Für J. war das
nicht nur irgend ein Randproblem, sondern die Kernfrage, an der die von
ihm angezielte Reform der Wissenschaft anzusetzen hatte. Jungius, Nominalist

und Empirist, ist auch konsequenter Elementarist. Er ist überzeugt,
daß die Elemente ihre Natur in den Verbindungen unversehrt bewahren
und daß daher alle Naturerscheinungen auf Zusammenmischung (synkrisis)
und Entmischung (diakrisis) und auf wahrnehmbare Prinzipien der
Verwandlung zurückführbar sind. Und damit wendet er sich ab von den aristotelischen

« Formen » als den verborgenen und unwahrnehmbaren Prinzipien.
Die Formen sind nur « Namen » für die Ordnung und Lage der Elemente. -
Es ist begreiflich, daß die nominalistische Grundhaltung auch der heutigen
Naturwissenschaft diese Lehre Jungius als besonderes Verdienst zurechnet.
Eine Philosophie des bloß Wahrnehmbaren muß hier stehen bleiben. Dem
ließe sich freilich entgegenhalten, daß die Prinzipien der Dinge überempirisch
sind und aus transphysischen Tiefen herauf das Sein der Dinge erstellen.
Darum ist die hylomorphologische Schau des Aristoteles, trotz der verfehlten
Elementenlehre (die die empirische Seite des Problems betrifft und von
Jungius mit Recht abgelehnt wird), nach wie vor ein bemerkenswerter
Ansatz zur Bewältigung des Materieproblems. Z. Bucher OSB

Kopp, Josef Vital : Entstehung und Zukunft des Menschen. Pierre
Teilhard de Chardin und sein Weltbild. - Rex-Verlag, Luzern-München
1961. 89 S.

Will man dem Büchlein Kopps gerecht werden, so sind darin billigerweise

zwei Aspekte zu unterscheiden : einmal die Darstellung der Lehre Teil-
hards, sodann die sie begleitende Bewertung dieser Lehre.

Was das erste betrifft, so kann man nicht Lobes genug sagen : es ist ein
gerade in seiner Kürze vorzüglich gelungener, klar formulierter, die
Zusammenhänge organisch entwickelnder Abriß der Teilhardschen Gedanken-



480 Besprechungen

gänge. Daß trotz der im Rahmen einer Kleinschrift unvermeidlichen
Verkürzungen und Stilisierungen der lebendige Schlag des warmen Herzens T.'s
hörbar bleibt, verdient besonders vermerkt zu werden.

Was das zweite, die wertenden Bemerkungen angeht, wird zumindest
der kritische Leser einige Vorbehalte anmelden. Zwar will K. eine kritische
Auseinandersetzung vermeiden, aber doch « wiederholt und eindringlich ein
Wort für eine wohlwollende und sorgfältige Prüfung der von Teilhard de

Chardin vertretenen Ideen » einlegen (S. 10). Das ist sein gutes Recht.
Tatsächlich aber läßt er gerade die strittigen Fragen keineswegs in Schwebe,
erweckt vielmehr im (unkritischen) Leser den Eindruck, als gäbe es zu T.
überhaupt keine vertretbare Alternative, ohne der materialistischen und
mechanistischen Erstarrung zu verfallen ; und umgekehrt würden sich die
Kirchen wieder « zum Bersten » füllen, wollte man sich nur dazu entschließen,
« im Sinne Teilhard de Chardins eine wirklich umfassende und überlegene
Deutung der Welt- und Heilsordnung anzubieten » (S. 74) ; denn für
ungezählte Christen, die lebendig mit den Fortschritten der modernen
Naturwissenschaft verbunden sind, sei die Teilhardsche Deutung des Menschen
«eine wahre Erlösung» (S. 65). Stützt sich doch sein neues Menschenbild
auf ein « erdrückendes Tatsachenmaterial » (S. 69).

Eine derart scharf pointierte Wertung ist — bei aller Achtung vor der
Persönlichkeit und der geistigen Leistung T.'s - zu hoch gegriffen. Oder ist
denn wirklich das Tatsachenmaterial, auf das T. sein Menschenbild stützt,
« erdrückend » Es ist es nicht. Die entscheidenden Ideen T.'s sind Deutung,
die weit über die empirische Basis hinausschwingt. Mit dieser Deutung, die
ebenso geistreich wie ansprechend, kühn und in den Folgerungen so
schwerwiegend ist, haben sich, je in dem für sie zuständigen Fachbereich, Paläontologen,

Philosophen und Theologen ehrlich, gründlich und auch wohlwollend
auseinandergesetzt und tun es noch immer. Wertvolles und Gültiges wird
gebührend anerkannt. Daß aber auch Bedenken grundsätzlicher Art (vor
allem vom Ontologischen und Theologischen her) erhoben werden, zeigt, wie
angemessen es wäre, erst einmal der Wissenschaft genügend Zeit zu lassen,
bevor man die « grandiose Weltdeutung T.'s » (S. 69), dem Urteil der
nüchternen und sicher sachtreuen Forschung vorauseilend, als « wahre Erlösung »

anbietet. Eine vorsichtig abwartende Haltung wäre dem sonst so wertvollen
Büchlein sehr zugute gekommen. Z. Bucher OSB

Rabut, Olivier A., OP : Gespräch mit Teilhard de Chardin. Naturwissenschaftliche,

philosophische und theologische Diskussion seines Werkes.
[Übertragung aus dem Französischen von E. Feichtinger.] - Verlag Herder,
Freiburg 1961. 237 S.

« Das Ziel dieser Untersuchung ist nicht, das Denken Teilhard de Chardins

zu verherrlichen, noch weniger es zu tadeln, sondern vielmehr die
wichtigsten Fragen aufzuzeigen, die es stellt, und darüber nachzudenken » (S. 19).
In der Tat ist Rabut ehrlich bemüht, die Ansichten Teilhards zur Kenntnis
zu nehmen, sie in ihrem ureigensten Anliegen zu verstehen, ja selbst die noch
und nur undeutlich angerührten Gedanken zu erfühlen. Und alles wird ernst



Besprechungen 481

genommen, nichts voreilig abgetan oder dogmatisch abgewürgt. Wo immer
R. in den Ideen T.'s einen lebendigen Atem erspürt, sucht er ihn am Leben
zu erhalten und womöglich noch tiefer zu beleben. Die aufrichtige Ehrfurcht
und liebenswürdige Geneigtheit des Menschen R. mit dem Menschen T.
durchglüht das ganze « Gespräch », auch da, wo er nein sagen muß. Es ist
ein wirklicher und darum fruchtbarer Dialog.

R. kennt T. Er legt dessen Ideen zwar nicht systematisch dar ; unter
den Werken T.'s kommen nur die wichtigsten (bis dahin veröffentlichten) zu
Wort. Dennoch sind die grundlegenden Ideen T.'s klar sichtbar ; sie sind es,
die, soweit sie der kritischen Rede und Gegenrede wert erscheinen, als
Gesprächsstoff in den Vordergrund gestellt werden. Die umstrittenen
Fragepunkte sind trefflich ausgefiltert und vor allem die naturwissenschaftlichen,
kosmologischen, metaphysischen und theologischen Aspekte, die bei T. oft
unmerklich ineinanderspielen, sich vermischen und deren Beurteilung nicht
selten so schwierig machen, werden säuberlich geschieden. Dabei anerkennt
R. auch manche Ansätze T.'s (von manchen Gegnern vorschnell abgelehnt)
im Sinne heuristisch-methodologischer Prinzipien, die, weniger als Aussagen
über die Natur als vielmehr als Fragen an sie, ein fruchtbares Pathos der
Forschung bedeuten. Auch R. sagt ein uneingeschränktes Ja zum Faktum
der Evolution und ein bedingtes Ja auch zum immanenten Drang als Faktor
für die Entfaltung und Höherformung der Materie. Aber hier erheben sich
dann eben die entscheidenden Fragen : Welcher Art ist diese Immanenz
Ist sie von Grund auf psychischer Natur Wie weit erstreckt sich dieses

Psychische und welches ist die Rolle seiner Erfindungskraft Welches ist ihr
Verhältnis zu den physischen Faktoren Und wie sind überhaupt die
Übergänge vom « Komplexen » zum Lebendigen, zum Selbstbewußtsein und
schließlich zum Überorganismus der zu einer physischen Person geeinigten
Menschheit zu verstehen Mit Recht bedauert R., daß T. sich gerade in
diesen entscheidenden Fragen und in den weltanschaulich besonders
empfindlichen Punkten entweder gar nicht oder zu mehrdeutig oder zu einseitig
geäußert hat. Diese schwachen Stellen in der Lehre T.'s werden von R. klar
signalisiert, wie etwa der pan-psychistische Ansatz, das klassische
Kontinuitätsdenken, der überakzentuierte Universalismus u. a. Obwohl R. mit T.
überaus schonend vorgeht und das Letzte, was vertretbar erscheint, billigend
heraushebt, sieht er sich doch zu der Feststellung veranlaßt: « In den Augen
des Naturwissenschaftlers ist die Methode unlauter, parteiisch und irritierend.
Dem Philosophen erscheint der Mangel in der Ausarbeitung peinlich und
etwas unseriös. Für den redlich suchenden Laien ist das erhaltene Ergebnis
höchst auffallend, überraschend ausdrucksvoll und (teilweise) wahr » (S.231).
Diese noch ungeklärten Fragen bleiben also als noch zu leistendes Pensum,
das R. sorgfältiger Weiterforschung empfiehlt. Hierzu bildet R.'s Buch selber
eine brauchbare Unterlage. In diesem Sinne sei es Freunden und Gegnern
T.'s gleich eindringlich empfohlen. Z. Bucher OSB

31



482 Besprechungen

Logik und Logistik

Bemerkungen zu Günther Jacobys Diskussionsbeitrag

In den letzten Jahrzehnten ist eine ganze Bibliothek von Büchern
(Monographien und Gesamtdarstellungen) und Abhandlungen der sog. Logistiker
erschienen. Sie ist quantitativ immerhin so imponierend, daß ihre mit den
Methoden modernster Propaganda vertrauten Anhänger schon daraus den
Schluß ziehen dürften, die alte « klassische » Logik erübrige sich vollends,
habe also auch anständigerweise der Logistik den Platz zu räumen Mit
dieser wissenschaftstheoretischen Streitfrage befaßt sich ein hochinteressantes,

mit wahrhaft jugendlichem Elan geschriebenes Buch des emeritierten
Greifswalder Philosophieprofessors Günther Jacoby1, wobei der Titel auf den
sehr eindeutigen Anspruch hinweist, den die heutigen Logistiker nicht etwa
nur auf die Logik schlechthin, sondern auch auf ihre Geschichte machen.
Das Buch will ein Diskussionsbeitrag sein und ist auch aus einer solchen
Diskussion entstanden in dem Sinne nämlich, daß Jacobys Schüler, der
Tübinger Universitätsprofessor für Logik und Sprachphilosophie Bruno
Baron von Freytag gen. Löringhof}, auf dem Bremer Philosophenkongreß
von 1950 zunächst einmal mit den dort versammelten Logistikern über den
«grundsätzlichen Unterschied zwischen Logistik und Logik» (Jacoby, S. 9)

diskutierte. 1951 wurde dasselbe Thema auf dem Jenaerkongreß erörtert
und die Anregung gemacht, die Logiker und Logistiker möchten « gemeinsam
das sachliche Verhältnis zwischen ihren Arbeitsgebieten Untersuchen »

(a. a. O.). Als Beitrag zu dieser internationalen Diskussion ist nun eben auch
dieses Buch entstanden, bisher wohl der bedeutendste seitens der Logiker,
die also nach wie vor trotz allen gegenteiligen Totalitätsansprüchen mancher
Logistiker nicht nur innerhalb der zeitgenössischen Scholastik
weiterexistieren und sich weiterzubehaupten gedenken Eine sehr wertvolle
Ergänzung, ja in gewissem Sinne sogar eine Grundlegung dazu ist von Freytags

Logik 2. Die diesem Buche beigefügten 15 Thesen, die der Verf. auf dem
Bremer Colloquium verteidigte und hier unverändert abdruckt, zeigen allein
schon seine substanzielle Übereinstimmung mit Jacoby, der seinerseits den
bedeutsamen Inhalt seines - zum Unterschied von Freytags Logik - stark
polemisch gefärbten Werkes im Vorwort (S. 5 f.) folgendermaßen zusammenfaßt:

« Dieses Buch wendet sich an die wissenschaftliche Öffentlichkeit,
insbesondere an Philosophen und Mathematiker, unter ihnen namentlich an
diejenigen Logistiker, die bereit sind, die Fachbeziehung ihres Gebietes zu
dem der Logik zu überprüfen. Es möchte zugleich allen akademisch Gebil-

1 G. Jacoby : Die Ansprüche der Logistiker auf die Logik und ihre
Geschichtschreibung. Ein Diskussionsbeitrag. - Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1962. 192 S.

2 B. von Freytag gen. Löringhoff : Logik. Ihr System und ihr Verhältnis
zur Logistik. - Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1955. 3. verb. Aufl. 1961.



Besprechungen 483

deten voll verständlich sein. Denn in weitesten Kreisen herrschen heute
irrige, hier widerlegte, Ansichten über den Wert der Logik und den der
Logistik.

Logistik behauptet, Logik zu sein. Dieser Anspruch ist seit je
umstritten. Aber entscheiden über ihn kann nur seine Gesamtuntersuchung.
Um sie bemüht sich das vorliegende Buch. Es klammert alle logistische
Mathematik aus und untersucht ausschließlich die Ansprüche der Logistiker
aul die Logik und deren Geschichtschreibung. Das führt unter anderen
Ergebnissen zu folgenden :

[Teil I :] Systematik [S. 9-64]

1. Logistik ist Mathematik. Logik ist Philosophie. Beide gehören zu
artverschiedenen Wissenschaften. Sie stehen nach Basis, Fragestellung, Ziel,
Aufbau und Methode so zueinander wie Einzelwissenschaft und ihre
philosophische Grundlegung.

2. Da ist niemals die eine Disziplin durch die andere definierbar. Hieran
sind bisher auch alle Versuche gescheitert, Logistik als Logik zu definieren.

3. Gegenstand der Logistik sind mathematische Verbindungen zwischen
Symbolen, logischen und nichtlogischen. Gegenstand der Logik ist die ganz
andere philosophische Ergründung dessen, was Logisch heißt. Symbole sind
da nur gelegentliche Kurzschrift.

4. Es gibt nur die Eine Logik. Nicht gibt es Relations-, Prädikaten-,
Aussagen-, Modalitätenlogik. Das sind logistische Kalküle auf logisch teils
sekundärer, teils veralteter, teils falscher Basis.

[Teil II :] Geschichtschreibung [S. 65-122]

5. Die Geschichte der Logistik verläuft anders als die der Logik.
6. Die logistische Geschichtschreibung der Logik lebt davon, daß sie

antiker und mittelalterlicher Logik die moderne Logistik unterstellt.
7. Die Behauptung, Logistik sei Ideal aller Logiker gewesen, bestätigt

sich nirgends. Sie mißversteht den Namen Formale Logik. Das zeigt dessen
Geschichte.

8. Die Hauptthesen der Aussagenlogistik sind aus dem falschen Philo-
nischen Logiktypus der Antike und des Mittelalters entlehnt.

[Teil III :] Logistische Propaganda [S. 123-169]

9. Alle hier geprüften Angriffe der Logistiker gegen die Logik erwiesen
sich als gegenstandlos. Viele von ihnen waren logische Fehler der Logistik.
Dagegen war Logik überall erfolgreich. Sie ist, richtig angewandt, unfehlbar.

10. Ebenso erwiesen sich alle hier geprüften Angriffe der Logistiker
gegen Carl Prantl als haltlos. Prantls « Geschichte der Logik im Abendland »

ist nach wie vor die Grundlage aller Forschungen auf diesem Gebiete.

Gesamterge bnis

11. Das Gesamtergebnis ist der Zusammenbruch der Logistik in der
Logik und deren Geschichtschreibung. Sie wird ersucht, sich auf ihr
mathematisches Feld zu beschränken und das philosophische der Logik zu räumen.



484 Besprechungen

12. Das Buch schließt mit dem Vorschlage, die Beziehungen zwischen
Logistik und Logik nach dem Grundsatze zu ordnen, daß alles, was in den
Gebieten beider Mathematik ist, der Logistik zusteht, und alles, was
Philosophie ist, der Logik. Das Analoge entspricht überall den Beziehungen
zwischen Einzelwissenschaften und ihrer philosophischen Grundlegung. »

Dieses vorbildlich klare Résumé zeigt zur Genüge, wieviele, teilweise
auch schwerwiegende, Probleme Jacobys Buch aufwirft. Dazu können in
diesem Zusammenhang selbstverständlich nur einige Bemerkungen gemacht
werden, soll diese Besprechung nicht selber zu einer größeren Abhandlung
auswachsen.

Was Jacoby im grundlegenden ersten Teil, seinen systematischen
Untersuchungen, beweisen will, ist zunächst einmal keineswegs eine simple
Retorsion an die Adresse so mancher streitbarer Logistiker, nach denen die
alte Logik durch die « neue », das heißt die Logistik, gegenstandslos geworden
ist. Man darf wohl behaupten, daß J. trotz seiner temperamentvollen
Entgegnungen auch keinen Augenblick daran denkt, die Logistik selber als
gegenstandslos hinzustellen, als reine Phantasterei und Spielerei. Wohl aber
geht seine Hauptthese darauf hinaus, Logistik als infraphilosophische
Disziplin zu erweisen, genauer gesagt als mathematische Disziplin. « Logistik
ist heute Teil der Mathematik, nicht mehr der Philosophie Als sie Mathematik

wurde, hörte sie auf, Logik, d.h. Philosophie zu sein» (S. 31). In
diesem Sinne möchte sie v. Freytag « Mathematistik » nennen, und zwar
deshalb weil « die Leistungen der Logistik im Aufgabenkreise der Grundlegung
der Mathematik unbestritten sein dürften » (Logik, S. 201). So wie aber
Logistik allenfalls als unmittelbare Grundlagenwissenschaft der Mathematik
aufgefaßt werden mag, so muß die Logik das bleiben, was sie als reine Logik
immer war : die Wissenschaft von den Denkgesetzen überhaupt, und in
diesem Sinne natürlich ist sie und zwar sie allein eine eminent philosophische
Disziplin, wie sehr sie im übrigen ihre Berechtigung innerhalb der
Philosophie nur als « Organon », als Instrument für das philosophische Denken
und das Denken überhaupt nachweisen kann. Interessant ist es, wie Jacoby
bei allen Unterschieden in der sprachlichen Formulierung mit seinem
Logikbegriff ziemlich genau das triât, was die alte und neue sog. scholastische
Logik immer darunter verstanden hat, wenn sie im Anschluß an Avicenna 3

die berühmten « secündae intentiones » als Formalgegenstand der Logik auf-

3 Avicenna : Liber de philosophia prima, tr. I, c. 2, Venetiis 1508
(unveränderter Nachdruck Frankfurt 1961), fol. 70v A: « Subiectum vero logice sicut
scisti sunt intentiones intellecte secundo, quae apponuntur intentionibus primo intel-
lectis secundum quod per eas pervenitur de cognito ad incognitum. » Die traditionelle

Formulierung der Scholastik linden wir z. B. bei Iohannes Capreolus OP :

Defensiones theologiae Divi Thomae Aq., I Sent., d. 23, q. 1, a. 2 (ed. Paban-
Pègues, Tom. II, Turonibus 1900, p. 180a) : «Avicenna dicit I Met. quod logica
est de secundis intentionibus adiunctis primis. — Vgl. auch Thomas v. Aq. : I, d. 19,

q. 5, a. 2 : « logicus considérât intentiones tantum » ; ebenso in Boet. de Trinit.
q. 6, a. 1 ; I Anal. Post. 1. 20, usw.



Besprechungen 485

faßt, also die Logik selber als die philosophische Disziplin dieser
Begriffsbeziehringen, wie sie in jedem Urteil und Schluß gegeben sind und ohne die
es keine Denkordnung gibt. In diesem Sinne hat Jacoby durchaus recht,
wenn er sagt : « Das Skelett der Logik ist Lehre von der Identität und ihrer
Verneinung» (S. 18), nämlich jener Identität und Nichtidentität, wie sie
eben zwischen den begrifflichen Elementen unserer Urteile und Schlüsse
bestehen, und ohne die man sinnvoll weder urteilen noch schließen kann

Die eigentliche Frage für Jacoby und jeden andern Logiker besteht nun
darin, herauszubringen, was eigentlich die Logistik an die Stelle der alten
Logik setzen will und ob sie dies zu Recht anstrebt. Mit Berufung auf namhafte

Logistiker darf er wohl behaupten, die Logistik sei die « Disziplin der
Symbolkalküle » (S. 47). Nicht anders faßt W. Brugger SJ die Sache auf,
wenn er in seinem vorzüglichen « Philosophischen Wörterbuch » (Freiburg
1957, S. 182) die Logistik definiert als «jene Form der Logik, die sich in
einem System von Zeichen darstellt, das erlaubt, mit diesen ähnlich wie in
der Mathematik zu operieren, also zu rechnen ». Immerhin weist hier das

vorsichtige « ähnlich » darauf hin, daß Logistik vielleicht doch nicht schlechthin

Und in jeder Form Mathematik bzw. ein Teil der Mathematik ist oder

gar sein muß. In seiner früheren Arbeit über die « Philosophisch-ontolo-
gischen Grundlagen der Logistik » in der Scholastik 27 (1952) schreibt Brugger,

er wolle unter Logistik « nur die im Sinne einer Logik gedeuteten Kalküle

verstehen oder die Logik, sofern sie sich einer der Mathematik
nachgebildeten formalisierten Sprache bedient » (S. 369). Es dürfte nun zum
vornherein klar sein, daß diese mathematikähnliche symbolische Kunstsprache
für sich allein genommen noch keineswegs einen grundsätzlichen Unterschied

von Logik und Logistik beweist, obwohl Brugger diese Auffassung
zu vertreten scheint. Auch die älteste Logik hat mit Symbolen gearbeitet
und kein Logiker von heute wird bestreiten wollen, daß die logistische Forma-
lisierung der Schlußmodi einen realen Fortschritt über das Barbara-Celarent-
Schema hinaus bedeuten kann, indem z. B. an Stelle der weiter nicht näher
präzisierten A-Sätze des Modus « Barbara » der ersten Figur folgende Formali-
sierung die Struktur der Figur und des Modus klar erkennen läßt : C K Uma
Ubm Uba. Jede Wissenschaft kann in einem gewissen Maße sich solcher und
anderer Symbole bedienen als Hilfsmittel, als Kunstsprache und
Abkürzungssystem, die aber als solche keineswegs die damit bedeuteten Sachverhalte

- auch nicht rein relative Wie die logischen - überflüssig machen.
Jacoby hat diesen Gesichtspunkt zwar nicht übersehen, aber vielleicht doch
etwas zu wenig betont. Indes geht es ihm ja primär und zwar zu Recht um
die Ansprüche bedeutender Logistiker, wirklich an Stelle der « primitiven »

Logik das exakt-mathematische Vorgehen der Logistik zu setzen, also irgendwie

das zu mathematisieren, was einfach nicht mathematisch ist. Kein
Logiker, der, wie Jacoby sich ausdrückt, mit «Begriffspyramiden » arbeitet,
mit Relationen von Genus und Species, von Subjekt Und Prädikat, von
Prämissen und Konklusionen, wird jemals zugeben können, daß das alles sich
einfach mathematisieren läßt. Was aber keineswegs heißt, daß man nicht
analog zu den mathematischen Variablen und Konstanten eben auch hier
solche Symbole einsetzen kann, ohne deshalb logische Symbole mit mathe-



486 Besprechungen

matischen zu verwechseln. Das ist es, was Jacoby mit Recht bekämpft :

Logik hat nicht mit intrasymbolischem Rechnen zu tun, sondern mit Sach-
identitätserkenntnis. Daher dürfte W. Brugger durchaus auch im Sinne
Jacobys (Philos. Wörterbuch a. a. O.) geschrieben haben, daß Logistik « die
gewöhnliche Logik weder widerlegt noch überflüssig gemacht » hat, aber
zugleich wird man mit ihm zugeben dürfen, daß die mathematische Logik in
Wahrheit auf Sachgebieten eine Anwendung finden wird, « denen die
gewöhnliche Logik nicht genügen kann », also auf Gebieten, die der typisch
mathematischen Inspiration der Logistik homogen sind. Das ist aber
bestimmt nicht der Fall, wenn es sich um das Denken überhaupt handelt, denn
dieses ist nun einmal nicht mathematisches Denken schlechthin. Solange
und insofern heutige Logistik die Behauptung des zweifellos ganz
hervorragenden Vertreters dieses Faches, Bertrand Russell (Einführung in die
mathematische Philosophie, München 1923, S. 196, zit. bei Jacoby S. 33),
unterschreibt : es sei « heute ganz unmöglich, einen Trennungsstrich zwischen
Logik und Mathematik » zu ziehen, bleibt uns freilich auch gar nichts
anderes übrig als mit Jacoby die logische (wenn auch nicht logistische
Folgerung zu ziehen : « In Logik ist alles Philosophie, nichts Mathematik. In
Logistik [= Logik Russells und seiner Anhänger] ist alles Mathematik,
nichts Philosophie... Logistik ist Mathematik. Logik ist Philosophie» und
logische Methode ist demgemäß eben Begriffsanalyse, Methode der Logistik
aber Symbolsynthese (S. 291. Es ist daher schon das Allermindeste, was ein
Philosoph in dieser Hinsicht zu sagen hat, wenn Walter Brugger (Philos. W. B.
a. a. O.) den wohlgemeinten Rat gibt : « Was eine Verwendung der Logistik
für das Philosophieren angeht, so ist vor einem übertriebenen Mathematis-
mus zu warnen, der in keiner Entsprechung steht zu den zu erwartenden
Ergebnissen »!!!

Das alles dispensiert freilich die Philosophie und speziell ihre
Wissenschaftslehre nicht, sich ernsthaft mit den Grundlagen der Logistik zu
befassen, jedenfalls mit jener Logistik, die nicht einfach eine verfeinerte
Symbolsprache innerhalb der philosophischen Logik durchführen, sondern
darüber hinaus wie schon gesagt wesentlich Symbolkalkül sein will. Offenbar
kommt es nicht von ungefähr, daß sie sich darin mit der heutigen Mathematik
trifft, denn von dieser müssen wir uns ja auch sagen lassen, daß sie zum
Unterschied von der ursprünglichen Mathematik, der Lehre vom
Zahlenrechnen, mit Objekten und Begriffen zu tun habe, die nur noch wenige
Eigenschaften des ursprünglichen Zahlbegriffes aufweisen, sondern immer
mehr mit reinen Symbolen arbeite. Wie das sog. reine Symbol, das doch per
definitionem Zeichen von etwas ist, genau so wie jede Relation Beziehung
ist von etwas zu etwas, überhaupt noch sinnvoll sein kann, das zu
untersuchen wäre eine interessante Aufgabe der Philosophie, und dies umsomehr
als gerade solche grundlegende Fragen die Logistiker großzügig der « Meta-
logik » und die Mathematiker der « Metamathematik » überlassen

Daß nun Jacoby in den beiden übrigen Teilen seines Buches, die
naturgemäß mehr noch als der erste Teil polemischen Charakter besitzen, mit der
Logistik als sich allein kompetent erachtende Logikhistorikerin und als



Besprechungen 487

stark propagandistisch eingestellte Disziplin scharf ins Gericht geht, ist nach
allem Bisherigen zum vornherein zu erwarten. Es fällt dem Autor nicht
schwer, verschiedenen Logistikern massive Fehlinterpretationen in historicis
nachzuweisen, worauf aber hier im einzelnen nicht näher eingegangen werden

soll. Immerhin mag man es bedauern, daß Lukasiewicz's Bekenntnis :

« I have been anxious to explain them [= die aristotelische Syllogistik] from
the standpoint of modern logic » (Aristotele's Syllogistic, Oxford 1951, S. vi)
ihn selbst und andere nicht abgehalten hat, die Geschichte der Logik
sozusagen « rückwärts » zu lesen. Es ist absurd, mit einer Mentalität und Methode
an geschichtliches Material heranzutreten, die diesem vollkommen fremd
sind. In diesem Sinne kann man dem Verfasser der logischen
Problemgeschichte, die im « Orbis academicus » (Bd. III. 2 ; Freiburg 1956) erschienen
ist, nur beipflichten, wenn er jeden Gebrauch einer mathematisch-logischen
Symbolik in den Kommentaren zu nicht mathematisch-logischen Texten
vermeidet, und zwar wegen der « nicht zu unterschätzenden Gefahr der
Mißdeutung der Texte » (S. 26). Das ist methodisch sauber gedacht und
entspricht zweifellos ganz genau den berechtigten Forderungen Jacobys.

Geradezu vernichtend ist Jacobys abschließendes Urteil über die
logistische Propaganda. Man kann das verstehen, wenn und soweit eben manche
Logistiker sich Jacobys Vorwurf gefallen lassen müssen : « Andere Fächer
diskutieren wissenschaftlich über Sachverhalte, Logistik propagandistisch
über ihren ,Ruhm' in der Welt » (S. 157). Propaganda ist nun einmal nicht
die Aufgabe einer Wissenschaft Ganz besonders nimmt aber Jacoby den
ziemlich weitverbreiteten « Feldzug der Logistik gegen Prantl » aufs Korn
(S. 139-150), und zwar wahrlich nicht ohne Grund Es wäre peinlich, hier
Einzelheiten dieser höchst unsachlichen und zugleich unkompetenten Prantl-
Kritik anzuführen. Man lese sie bei Jacoby nach und vergleiche die Carl
Prantl vorgeworfene « entire ignorance of logic » (zit. bei Jacoby S. 139) mit
den wissenschaftlichen Ungereimtheiten und Fehlurteilen seiner logistischen
Gegner Gewiß mag Jacoby mit seiner temperamentvollen Verteidigung
Prantls da und dort zu weit gehen, denn Prantls Geschichte der Logik ist
vom heutigen - obschon noch keineswegs sehr vorgerückten - Stande der
Problemforschung antiker und mittelalterlicher Logik in vielen Belangen
überholt worden. Das ist eine imgrunde von keinem ernsthaften Forscher
geleugnete Tatsache. Aber wäre nach über hundert Jahren etwas anderes
überhaupt zu erwarten Prantl selber weist im Vorwort zu seinem 2. Band
(2. Aufl. 1855), der die Geschichte der mittelalterlichen Logik eröffnet, S. in
auf immer noch mannigfache Lücken der damaligen - also auch seiner
eigenen - Kenntnis dieser Logik hin. Und trotzdem konnte Clemens Baeum-
ker, einer der hervorragendsten Kenner mittelalterlicher Scholastik, noch
1910 in der « Allgemeinen deutschen Biographie », Bd. 55, S. 870 von Prantls
Werk schreiben, es sei zwar « kein bequemes Compendium, sondern Forscherarbeit

für Forscher, ein gründliches, von unermüdlicher Arbeit und staunenswertem

Fleiß zeugendes Werk, das der Forschung noch auf lange hin die
wertvollsten Dienste leisten wird» (zit. bei Jacoby S. 148). Im Gegensatz
dazu vom logistischen Standpunkt oder genauer gesagt vom Standpunkt der
logistischen Propaganda aus zugunsten ihrer in logischen Fragen angeblich



488 Besprechungen

alleingültigen « historischen » Methode zu behaupten, diesem Werke könne
« kein wissenschaftlicher Wert zuerkannt werden », da Prantl die Geschichte
der Logik nicht aus den Texten heraus deute, sondern « vom Standpunkt
der dekadenten 'modernen' Logik », d. h. natürlich der vorlogistischen
modernen Logik, ist eine wissenschaftliche Ungeheuerlichkeit, die Jacoby
(S. 139 ff.) verständlicherweise nicht kritiklos hinnehmen konnte, und zwar
umsomehr als der Logistiker Menne mit andern eine im logistischen Denkstil

zusammengestellte Geschichte der Logik als das Standardwerk dem
völlig veralteten Prantl gegenüberstellt. Jacoby nimmt diese neue Art,
Geschichte der Logik zu betreiben, unter die Lupe, um zu folgendem abschließenden

Urteil zu kommen : « Das ist Lehrerarbeit für nichtakademische Schüler,
nicht Forscherarbeit für Forscher, kein Ersatz für Prantl. Ein compendium
in usum scholarum confessionis logisticae, kein Handbuch für
Wissenschaftler » (S. 149) 4.

So ist es gar nicht verwunderlich, daß wir auch heute noch in mancher
Hinsicht auf den alten Prantl angewiesen sind. Selbstverständlich muß er
in seinen problemgeschichtlichen Ausführungen mit dem nötigen kritischen
Blick benützt werden. Zugleich aber bietet er uns in seinen zahlreichen
Anmerkungen ein reichhaltiges Textmaterial in der Originalsprache, das uns
zu einem guten Teil noch immer ausschließlich in schwer zugänglichen alten
Drucken zur Verfügung steht. Prantl selber dürfte wohl kaum geahnt haben,
wie sehr er noch nach über hundert Jahren Recht behielt mit seiner
sarkastischen Bemerkung im Vorwort zum I.Band (Leipzig 1855), S. vn : «Mißfallen

wird meine Arbeit bei mancherlei Leuten erregen, - Mißfallen zwar,
welches voraussichtlich kein Hindernis sein wird, daß nicht auch die Tadler
das hier zurechtgerichtete Material nunmehr in aller Bequemlichkeit
benutzen werden -, » Es ist aber auch bedauerlich, daß der einzige Weg, der
hier wie sonst in der historischen Erforschung des menschlichen Wissens
zum Fortschritt führen kann, und den gerade Prantl angelegentlichst emp-

4 Jacobys Kritik dieses Prantl-« Ersatzes » ist natürlich auch zu verstehen als
Reaktion gegen die maßlosen Invektiven dieser Logistiker gegen Prantl. Die
Darstellung sei lückenhaft, summarisch, versehen mit einer für logistische Zwecke
getroffenen Auswahl von dürftigen Textausschnitten, die tot nebeneinander stehen,
für die Forschung selber nicht genügen und dazu in einer deutschen, « oft sorglosen
und nur mit Hilfe des Urtextes verständlichen Übersetzung » geboten werden
(S. 148 f.). Das war freilich kaum zu vermeiden, wenn man bedenkt, daß für die
ganze mittelalterliche Scholastik nur 127 Seiten zur Verfügung stehen. Das allein
erklärt schon die große Einseitigkeit dieser Geschichte, die sich größtenteils mit
der Spätscholastik befaßt, welche allerdings der Logistik auch viel näher steht
Daß auf diese Weise der alte Prantl eben doch nicht ersetzt worden ist, illustriert
u. a. die Tatsache, daß ein Abaelard, der immerhin in der Logik des 12.
Jahrhunderts eine bedeutende Rolle gespielt hat, im Texte dieser neuen Geschichte
gerade zweimal ganz kurz erwähnt wird. Wohl werden im Quellenverzeichnis die
Editionen von neuentdeckten Abaelardtexten, die Prantl noch nicht kennen konnte
angeführt, aber nirgends eigentlich verwertet Und zu allem Überfluß weiß das
Namensverzeichnis von Abaelard zu berichten, er sei « Konzeptualist » Schlimmere

Fehler sind auch Prantl nicht unterlaufen



Besprechungen 489

fohlen hat, jedenfalls für die Erforschung der mittelalterlichen Logik noch
viel zu wenig beschritten worden ist und den kein logistischer Formalismus
je ersetzen wird. Prantl, der sich auf gedrucktes Material beschränkte (und
praktisch auch beschränken mußte), schreibt im Hinblick auf die schon
erwähnten, von ihm selbst freimütig zugestandenen Lücken, daß es ihn freuen
Würde, wenn er « die erneute Anregung dazu geben könnte, daß aus den
handschriftlichen Schätzen der Bibliotheken wünschenswerte Ergänzungen
zur Veröffentlichung kämen» (2. Band, Leipzig 1885 a, S. in). Und schon
1867 schrieb er im Vorwort zum 3. Band, S. in f., daß ihm zwar vom
gedruckten Material nichts Wesentliches entgangen sein dürfte, zugleich könnte
aber das in den Handschriften verborgen Liegende nicht nur manche
wünschenswerte Bereicherung oder Ergänzung bringen, « sondern möglicherweise
auch das eine oder andere Ergebnis [Prantls] umstoßen ». Prantl bittet förmlich

darum, daß die Forschung diesen Weg gehe, und welcher Historiker
mittelalterlicher Philosophie und Theologie möchte ihn trotz aller bisher
bereits geleisteten Arbeiten darin nicht lebhaft unterstützen Allerdings
nützt es nicht viel, wenn neue kritische Editionen mittelalterlicher Texte
veröffentlicht, aber nicht oder nicht genügend ausgewertet werden von
denen, die in Ideengeschichte machen. Aber ohne diese textliche Grundlage
gibt es hier wie auf andern Gebieten keine ernstzunehmende Wissenschaftsgeschichte,

so wie es anderseits ohne oft sehr mühsames, schwieriges
Sichhineindenken und -leben in die Gedankengänge einer früheren Zeit und vor
allem ohne strikteste Wahrung ihrer methodischen und problemgeschichtlichen

Eigenart es nie eine Problemgeschichte geben wird, die diesen Namen
verdient. Immer mehr zeigt es sich aber auch auf diesem Gebiete
geisteswissenschaftlicher Forschung, daß ein Einzelner die noch zu erfüllenden
Aufgaben nicht mehr zu leisten vermag. So wie ein Einzelner den alten
Überweg schon längst nicht mehr neu herausgeben konnte, so ganz gewiß
auch nicht den alten Prantl. Auch hier wird nur die dem Gegenstand restlos
hingegebene, alle wissenschaftsfremde Propaganda grundsätzlich ablehnende
Forschungsgemeinschaft vieler zum Ziele führen

Jacoby beschließt das Vorwort seines Buches (S. 6) « mit einem ernsten
Wunsche. Logik gehört zu den gediegensten und ältesten Hauptfächern der
Philosophie. Ihre Erkenntnisse sind grundlegend für alle Wissenschaften.
Alle wissenschaftlich bedeutenden Philosophen sind durch ihre Schule
gegangen. Heute aber ist sie weithin durch Logistik verdrängt. Möge dieses
Buch dazu beitragen, daß Logik künftig von allen Fachphilosophen in
Forschung und Lehre erneut vertreten, durchdacht, vertieft und weiter ausgebaut

wird. Das Wiedererstarken der jetzt allseits vermißten Wissenschaftlichkeit

der Philosophie hängt davon ab ». Diesem Wunsche und dieser
letzten Zielsetzung der Ausführungen Jacobys können wir uns vorbehaltlos
anschließen. Und selbst die Logistiker könnten ihm ohne weiteres entsprechen,

falls sie ihre Prätention aufzugeben gewillt sind, mathematische Logik
der Logik schlechthin gleichzusetzen, und wofern sie sich mit der von
Jacoby vorgeschlagenen Arbeits- und Gebietsteilung abfinden.

Paul Wyser OP



490 Besprechungen

Zeitgenössische Philosophie

Hildebrandt, Kurt : Ein Weg zur Philosophie. - H. Bouvier Verlag,
Bonn 1962. 147 S.

In einer sehr anregenden Weise beschreibt der Verfasser seinen eigenen
Werdegang zum philosophischen Denken, wie er es aufgefaßt haben will aus
der Sicht einer ganzheitlichen Weltdeutung, die ihre Wurzel hat nicht in
einem logischen System, sondern im Erleben der eigenen Gestaltungskräfte,
die in das Schöpferische der lebendigen Wirklichkeit hineinweisen. Seine
Denkart bezieht er einerseits aus seiner intensiven Beschäftigung mit dem
lebendigen Menschen während seiner Beschäftigung als Psychiater in Berlin
und andererseits aus seinem eingeborenen Sinn für bildhafte Schönheit
sowie für alle Werke schöpferischer Gestaltung. Aus dem Sonnenland Italien,
wo er 1881 in Florenz geboren wurde, kommt er fast dreijährig nach Magdeburg,

wo er als Student sich zunächst mit den Naturwissenschaften beschäftigt

und nebenbei Kontakt gewinnt mit der lebendigen Wirklichkeit. 1900

geht er nach München als Medizinstudent und findet von dort über Genf
bald den Weg nach Berlin. Hier findet er Anschluß an den Stefan-George-
Kreis. In George sieht er den größten Dichter seiner Zeit wegen des schöpferischen

Sinngehaltes seiner Dichtungen. Nach George steigt das Kunstwerk
als Gewächs aus dem Unbewußten auf, nie der Logik entsprechend, nie aus
ihr zu erklären. Als Ganzes muß es vom persönlichen Selbst des Schöpfers
durchdrungen sein. Diese Anschauung vom Künstlerischen her überträgt
Hildebrandt auf das gesamte Gebiet menschlicher Sinndeutung im Reich
der « überrationalen » Wirklichkeit. Das « Überrationale » versteht er als
Überstieg über die logisch-exakte Methode innerhalb der mathematischerrechenbaren

Wirklichkeit. Das « Rationale » im Sinne einer mechanistischen

und positivistischen Denkhaltung stand damals in hohem Kurs bei
den Fachgelehrten. Diese einseitige Blickrichtung stieß auf heftigen Widerstand

bei der akademischen Jugend. Sie fand mit dem Nietzsche-Verehrer
Breysig ihr Ideal mehr im « gelebten Leben » als in der « geordneten Wissenschaft

». Man empfand die Scheidung zwischen Rationalismus und Irrationalismus

nicht mehr als sinngemäß - aus der Sicht einer höheren Einheit mit
ganzheitlichem Charakter, wie sie das Leben selber bietet nach dem Urbild
des schöpferischen Eros in Piatons Gastmahl. Diese Vorliebe für das lebendige

Geschehen begleitet H. in seine ärztliche Praxis, die er nach Beendigung
seiner Studien als Psychiater in der Berliner Anstalt Wittenau beginnt.

Seine Idee vom ganzheitlichen Charakter der Wirklichkeit, die ihn bisher

schon stark beschäftigt hatte, suchte er nunmehr auch literarisch zu
entwickeln in seiner fachärztlichen Schrift : « Norm und Entartung des
Menschen » (1920). Hier tritt er ein für eine fünfdimensionale Deutung der
Wirklichkeit. Die 3-4 Dimensionen, die der rational exakt berechenbaren Außenseite

der nicht-lebendigen Wirklichkeit zugrunde liegen, müssen nach ihm
ergänzt und erweitert werden durch weitere Dimensionen, die in das «

überrationale » Gebiet des Organischen und Lebendigen vorstoßen, das schließlich

nur noch den einfachen anschaulichen Begriffen zugänglich ist. Das un-



Besprechungen 491

tere Dimensionsfeld sei nur das eingewachsene Skelett der wirklichen Welt.
Diese sei im Grunde ein seit Urbeginn angelegtes geschehendes Fließen. Von
der Ganzheitsschau gesehen, sei das Physikalische nur als unteres Aufbauelement

zu verstehen, worin die Grundsätze der modernen Physik in berechtigter

Weise ihre Anwendung finden, doch nicht darüber hinaus. Durch diese

ganzheitliche Deutung soll der grobe Materialismus überwunden und der
Dualismus zwischen Natur und Geist als metaphysische Fiktion enthüllt
werden.

Sein Interesse an lebensphilosophischen Fragen drängte ihn zu einem
Lehrstuhl an der philosophischen Fakultät der Berliner Universität. Sein
diesbezüglicher Habilitationsversuch scheiterte an dem Widerspruch von
Prof. Wilamowitz, den er durch seinen Aufsatz im Jahrb. d. geist. Bewegung
(Berlin 1910) : « Hellas und Wilamowitz » sich zum Gegner gemacht hatte.
Doch erhielt er 1928 vom Minister die facultas legendi als Lehrbeauftragter.
Er las über die Vorsokratiker, Nietzsche, Schellings Naturphilosophie und
Piaton. Daneben entfaltete er eine ausgedehnte literarische Tätigkeit. Diese
widmete sich künstlerischen, philosophischen und dichterischen Gestalten,
die mehr oder weniger seinem Ideal einer schöpferischen Lebensdeutung
entsprachen. Wagner, Nietzsche, Piaton, Hölderlin, Goethe, Stefan George und
Leibniz gehören in diesem Rahmen zu seinen Forschungszielen. Mit seinem
Piatonbuch : « Kampf des Geistes um die Macht » (1933) bahnte er sich den
Weg zu einer ordentlichen Professur an der Kieler Universität, die er 1934

antreten konnte. Mehr und mehr tritt nun Leibniz in die Mitte seiner
geistesgeschichtlichen Forschung. Als er nach Zerstörung der Kieler Universität
durch Kriegseinwirkung sich zeitweilig auf Gut Stendorf bei Eutin
zurückgezogen hatte, fand er Muße, sich ausgiebig mit Leibniz zu beschäftigen.
Für ihn ist Leibniz der größte aller deutschen Philosophen. In seiner
Monadenlehre sieht er das Ideal einer ganzheitlichen Deutung der Wirklichkeit.

Die Leibniz-Welt wird ihm nunmehr zu einem einzigartigen Erlebnis.
Sein Schema wertet er als Denkhilfe für die menschliche Interpretation der
gesamten Welt. Darin erscheine die menschliche Geist-Monade als Spiegel
der Gottheit, und das nicht nur in vorstellender, sondern auch in schaffender
Weise. Dadurch nimmt er teil an Gottes Schöpferkraft ; er wirkt mit an der
Schöpfung und wird so Bürger im Gottesreich. Das ist nach H. « Gnade »

in der rein natürlichen Ordnung. Er beruft sich dabei auf Thomas von Aquin
in dem Zitat : « Gratia non tollit naturam, sed perficit », was er in seinem
Sinne versteht. Die « überrationale Vernunft », die nicht der kirchlich
gebundenen Offenbarungslehre gleich zu setzen sei, erkenne über das immanente

schöpferische Vermögen des Menschen auch die überweltliche Gnade
im wirklichen schöpferischen Vollzug. So sei die schöpferische Macht
überweltlich als göttliche Vorsehung, immanent als Wirken im Menschen. Er sieht
darin eine besondere Form des « Panentheismus ». In diesem Sinne spricht
er statt der göttlichen Transzendenz von einer göttlichen « Transparenz ».

Jeder Gutwillige könne etwas vom schöpferischen Geschehen in der Gestaltenwelt

wahrnehmen. Durch aktives Mitwirken erfüllt er den Sinn seines Lebens.
Was H. uns hier als Ergebnis seines philosophischen Suchens bietet, ist

keine Philosophie im eigentlichen Sinne, die nach den tiefsten Seinsursachen



492 Besprechungen

forscht. Es ist, wie er selber zugibt, der philosophische Weg « zur ganzheitlichen

Selbstbesinnung, ohne ihn weiter zu gehen bis zur Erkenntnis des
Seins ». Daran hindert ihn die Einengung des « rationalen » Denkens auf die
dreidimensionale Wirklichkeit. Die sog. « überrationale » Denkweise gegenüber

den übrigen Dimensionen ist nur ein ahnendes Verstehen aus dem
eigenen schöpferischen Verhalten heraus. Hier begegnen sich Gedanken der
sog. Lebensphilosophie mit dem kosmischen Harmoniegedanken der Stoa.
Obwohl der Verfasser keine eigentliche Lösung bringt, zeigt er ein tiefes
Verständnis für das Hohe und Ideale des menschlichen Lebens. Ganz besonders
interessant in diesem Buche ist die vielfache Begegnung des Verfassers mit
der zeitgenössischen Philosophie, die er von seinem Standpunkte aus
interpretiert, wobei er im einzelnen zu überraschenden Urteilen kommt.

J. Ell CSsR

Ulrich, Ferdinand : Homo abyssus. Das Wagnis der Seinsfrage. (Horizonte,

8.) - Johannesverlag, Einsiedeln 1961. 463 S.

Vorliegendes Buch ist eine Erweiterung der Salzburger Habilitationsschrift

: « Versuch einer spekulativen Entfaltung des Menschenwesens in der
Seinsteilhabe », aus dem Jahre 1956. Das Seinsproblem als solches stellt er
hier mehr in den Vordergrund. Bei dieser Arbeit findet er sich selber « im
Gespräch mit der neuzeitlichen Metaphysik, vor allem mit Hegel ».

Dementsprechend ist auch seine Ausdrucksweise, die ganz aus dem Rahmen der in
der Scholastik üblichen Formulierung herausfällt. Sachlich will er dabei den
Gedankengang des Aquinaten beibehalten, dessen Denken er sich besonders
verpflichtet fühlt und den er immer wieder zitiert zur näheren Illustration
seiner eigenen Ausführungen, die dadurch dem Verständnis näher gebracht
werden.

Er beginnt mit dem, was er die « Verendlichkeitsbewegung des Seins »

nennt und erhebt dabei an den Leser den Anspruch « des kreisend
wiederholenden, kontemplativen Nachvollzugs ». Er solle sich nicht beirren lassen
durch die vielen Wiederholungen, die sich durch das Ganze hindurchziehen
und immer wieder hinweisen auf den Ausgangspunkt seiner Überlegungen.
Diesen sieht er in der Tatsache, daß das Sein als solches, obschon eine erste
Wirkung Gottes, für sich keine eigene Selbständigkeit gewinnt, sodaß es nicht
als ein Mittleres anzusehen ist zwischen der eigenständischen göttlichen und
endlichen Wirklichkeit. Dem Sein als solchem fehlt der Subsistenzcharakter.
Es ist deswegen kein ens im eigentlichen Sinne des Wortes, denn dieses ist
ein subsistens und setzt ein Wesen voraus, das mit dem Sein behaftet ist.
So gesehen ist es ein non-ens, das Ulrich einfachhin mit dem «Nichts »

identifiziert. Er nennt das die « selbige Verwendung von Sein und Nichts ». Es
ist das für ihn eine Fundamentalgegebenheit, welche die spekulativen
Irrtümer der modernen Seinsmetaphysik als solche enthüllt. Den spekulativen
Ansatz von Hegel sieht er ganz unter diesem Gesichtspunkt. Dieser gehe
von der Voraussetzung aus, daß das Sein für sich schon eine in sich stehende
und darum begrifflich faßbare Gegebenheit sei. Nach Ulrich befindet sich
das Sein als solches im Zustand der « Schwebe » oder der « Krisis ». Erst im



Besprechungen 493

Seienden komme es zu sich. Vorher ist es auf dem Wege zu seiner Verend-
lichung. Den Endlichkeitscharakter trägt es nicht in sich. Von sich aus
bedeutet es Fülle und Unbeschränktheit. Darum besagt es als solches keine
wirkursächliche Beziehung zu seinem göttlichen Urheber. Diese bleibt
vorläufig beim Sein « in der Schwebe » verborgen. Wohl aber hat es von Anfang
an eine Beziehung zur göttlichen bonitas als deren similitudo unter dem
Gesichtspunkt seines verströmenden Hervorganges aus Gott. Was aber dabei

wirklich von Gott herabsteigt, ist nicht das Sein als solches, sondern das
Sein in seiner Verwirklichung als Sein des Seienden. Das Sein übernimmt
hier die Rolle der Vermittlung, aber nicht in der Form einer Zusammensetzung,

denn es hat ja keine eigene Essenz ; es ist « über-wesentlich » und
als solches nicht substanzierbar. Darum hat es keine eigene Einheit. Im
Seienden gibt es sich restlos auf, bleibt aber dabei in der ontologischen Differenz

zu dessen Wesen. Dieses vermittelt zwar seinerseits das Sein, insofern
es durch das Wesen des Seienden zu sich selber kommt. Doch geht das Wesen
selber wiederum aus dem Sein hervor, weil es an sich « Fülle » bedeutet als
perfectio perfectionum. So führt der Verfasser die reale Verschiedenheit von
Sein und Wesen darauf zurück, daß das Sein als simplex et completum nicht
subsistiert und erst durch das Wesen zu sich selber kommt. Und zwar kommt
es zu sich nicht in einer einzigen Essenz, sondern in der Verschiedenheit und
Vielheit des Seienden. Das Sein selber als similitudo divinae bonitatis oder
« als Liebe » treibt die Vielheit, Verschiedenartigkeit und Mannigfaltigkeit
des Endlichen hervor.

Im Zustand seiner Verwirklichung im Seienden wird das Sein durch
das Wesen nicht vernichtet, sondern « durchnichtet ». Durch seine Über-
wesentlichkeit eröffnet es den Wesensraum und erleidet dabei eine Begrenzung,

die es von sich aus nicht hat. So resultiert die positive Setzung der
Realität aus der Durchnichtung oder « Selbstentäußerung » des Seins. Das
endlich Seiende ist wirklich, indem es das Sein partizipiert. Dadurch wird
es zu einem ens causatum. Auch der Bonitätscharakter des Seins, der im
Zustand seiner « Schwebe » noch nicht zum Zuge kommt, wird nun offenbar.
Bonität, Realität und Idealität vereinigen sich somit in der res positiva,
worin das Sein zu sich selber kommt. Vorher ist das Sein eben « nichts ».

Es kann sich darum im « idealen Horizont der Seinsschwebe » nicht halten
und bietet somit als solches keinen Ansatzpunkt für das kreisende Denken.
Dieser liegt vielmehr als «spekulativer Vorgriff der Vernunft» im konkret
Seienden. Dieses ist in seiner Substantialität und der damit verbundenen
Entlassung der Akzidentien das eigentliche Ziel, der terminus der Verend-
lichkeitsbewegung des Seienden. - Aus ihr sucht der Verfasser im zweiten
Teil die ganze Metaphysik des Seienden abzuleiten : von den Transzentalien,
der Analogie, der Zeitlichkeit, der Zusammensetzung aus Form und Materie
bis - vor allem - zur seinsgemäßen Entfaltung des menschlichen Geistes in
seinen Erkenntnis- und Willensakten, wobei die Verendlichkeitsbewegung
des Seins als « Richte » dient. Er bietet hierbei interessante Aspekte für die
simplex apprehensio, das Urteil, den intellectus agens und possibilis, die
Erkenntnis der Materie. Es würde zu weit führen, sich hier auf Einzelheiten
einzulassen. Zusammenfassend stellt er fest : « Der Mensch gibt alles frei in



494 Besprechungen

dem, was es ist, wenn er sich als Thema der Verendlichkeitsbewegung
enthüllt ». Dabei komme er durch die semsvermögende Vernunft aus der äußersten

Äußerlichkeit in die innerste Innerlichkeit und auf dem gleichen Wege
zum Wesen der Dinge, indem er die Erscheinung negiert und in den Grund
des Seienden zurücknimmt und aufhebt.

Wie er selber zugibt, ist das Ganze ein Wagnis durch den Versuch, die
Seinsfrage aus der Sicht einer modernen Fragestellung zu lösen. In diesen
Ausführungen, die von der am Akt-Potenz-Verhältnis orientierten Terminologie

bei Thomas erheblich abweichen, offenbart sich die schöpferische Kraft
eines spekulativen Geistes, der trotz der Gemeinsamkeit in der Sache methodisch

neue Wege geht, die allerdings wegen der Neuartigkeit und
Eigenwilligkeit der Terminologie Mißdeutungen ausgesetzt sind, sodaß der Autor
selber immer wieder nach allen Seiten sich dagegen abschirmen muß. In
etwa schockierend ist die Gleichsetzung von Sein und « Nichts », wenn er
auch dadurch nur die Nicht-Subsistenz des Seins bezeichnen will. Thomas
würde sagen, daß das esse zwar kein id quod ist, wohl aber ein id quo.
Ungewöhnlich und methodisch wohl anfechtbar ist die immer wieder
eingestreute Erweiterung der Konsequenz von der Nichtsubsistenz des Seins auf
das die bloße Vernunfterkenntnis übersteigende Glaubensgebiet. Gleichwohl
ist vorliegender Versuch, das ganze Feld der metaphysischen Spekulation
aus einer Grundidee, wie sie beim Autor in der Auffassung von der
Nichtsubsistenz und der daraus folgenden Endlichkeitsbewegung des Seins
gegeben ist, verständlich zu machen, eine beachtliche Leistung. Für den Leser
aber ist der vom Verfasser geforderte Nachvollzug nicht ohne Schwierigkeiten,

vor allem bei dem Umfang des Buches von 463 Seiten in Großformat.
J. Ell CSsR

Simona, Maria Angela : La notion de liberté dans l'existentialisme
positif de Nicolas Abbagnano. (Studia Friburgentia, NS 32.) - Editions
universitaires, Fribourg/Suisse 1962,143 p.

Insistons sur l'intérêt de cette étude qui nous aide à mieux saisir
la doctrine existentialiste de ce philosophe italien. Tout en maintenant
la complexité de cette pensée, l'A. a su mettre en lumière les deux données
fondamentales de la réflexion de N. A. : « l'instabilité originaire du réel
considérée comme possibilité pure » et le rôle constructif, créateur, de
l'acte libre.

Dans la première partie de ce travail, M. A. S. expose la notion de
liberté dans l'existentialisme positif de N. A. La liberté est montrée
successivement :

I. comme dimension du possible. Pour N. A., les rapports du possible
et de la liberté sont extrêmement étroits, à tel point que possible et liberté
sont inséparables ; on peut dire alors que le possible est le fondement de
la liberté et que celle-ci est le fondement du possible.

II. comme expression de la possibilité transcendentale. Ce chapitre se

termine par cette citation : « Etre libre signifie se maintenir fidèle à soi-
même, en ne trahissant pas sa propre tâche et en sauvant le sérieux et la



Besprechungen 495

consistance du monde et la solidarité interhumaine. La compréhension de

la liberté est l'intelligence même que l'homme a de soi et de sa tâche dans
le monde. C'est seulement lorsqu'il s'identifie avec une tâche qui le
transcende, c'est seulement lorsqu'il s'engage et lorsqu'il lutte, que l'homme
est vraiment libre. Telle est la signification ultime de la considération
philosophique de la liberté. » (Introduzione all'esistenzialismo, Torino, 1948,

p. 134 ; cité p. 46).
III. enfin, comme liberté en acte, manifestant divers types de liberté :

la liberté de la raison, la liberté de la philosophie, la liberté de la science,
celle de l'art, qui s'exerce de deux manières : en renouvelant la symboli-
sation ou en renouvelant les attitudes qui la fondent.

La deuxième partie de ce travail considère la notion de liberté de N. A.
dans la perspective de la psychologie thomiste. La liberté est alors
envisagée comme pouvoir de choix, comme choix ou comme norme.

Si la première partie de ce travail est bien menée, la seconde nous
paraît plus faible. - ce qui n'est pas étonnant étant donnée la difficulté du
sujet. On saisit plus rapidement la pensée d'un existentialiste contemporain
que la doctrine de saint Thomas Voir la notion de liberté de N. A. dans
« la perspective de la psychologie thomiste » est un projet passionnant, mais
très difficile, puisqu'il faut d'abord bien saisir la différence de niveau
d'intelligibilité de ces deux philosophies, sinon on risque de faire de l'éclectisme

ou de demeurer dans un à-peu-près. Il faut ensuite préciser leurs
points de contact et leurs points de divergence.

En analysant la seconde pnrtie de ce travail, on est un peu déçu par son

manque de précision. Nous relèverons ici quelques-unes de ces imprécisions,
montrant par là même l'intérêt avec lequel nous avons lu cette étude.

Voulant comparer les diverses conceptions du possible, l'A. affirme :

« Lorsque dans la philosophie thomiste on parle de possibilité ad esse, on
entend simplement l'aptitude à exister ; dans ce sens le possible a la même
dimension, que le réel, chaque chose, en tant que telle, est apte à exister. »

(p. 67. Cf. p. 104). Est-ce tout à fait exact Le possible métaphysique est
un mode d'être tout entier relatif au mode d'être en acte. Dans l'ordre
du devenir le possible est antérieur à l'acte, mais selon l'ordre de nature
et de connaissance, c'est l'inverse : l'acte est antérieur. On ne peut donc

pas dire que le possible a « la même dimension que le réel ». Il faudrait
préciser : tout être en devenir implique le possible, il a donc la même extension

; mais il n'en est pas ainsi de tout le réel. Ceci est capital, puisque
c'est précisément cette distinction entre l'être et le devenir que la
philosophie de saint Thomas ne cesse de nous manifester, et qui semble être
considérée d'une manière toute différente dans la philosophie de N. A.

Après avoir parlé du « possible existentiel », l'A. passe à un autre
possible : « pris strictement il désigne un contenu réel, existant uniquement
dans l'intelligence mais pouvant être réalisé ». Il s'agit alors du « pur
possible », celui qui implique une intelligibilité propre et qui est capable d'être
réalisé par une cause extrinsèque. Il s'agit évidemment de l'idée artistique,
divine ou humaine. Pourquoi ce possible est-il considéré comme pur
possible, alors qu'il implique une référence à un autre? Le possible métaphysique



496 Besprechungen

qui se prend de la nature même de la réalité en devenir ne serait-il pas avec
plus de vérité - du point de vue philosophique - considéré comme le « pur
possible »

On pourra objecter : ce sont des nuances! Mais la question de l'ordre
n'est-elle pas toujours capitale? Du reste, cette question revient à se

demander : le possible, dans la philosophie de saint Thomas, est-il avant tout
un mode de l'être ou une dénomination extrinsèque à l'égard d'une cause
efficiente libre (cause ayant un mode artistique)

L'A. conclut : « Ces deux aspects du possible sont d'ailleurs clairement
soulignés par Abbagnano. Le philosophe italien explique, d'une part, que la
catégorie du possible est la catégorie de la compréhension : « Comprendre
signifie se rendre compte de ce qui rend possible quelque chose, saisir le
possible dans sa possibilité constitutive même. » D'autre part il affirme que :

« la structure possible de l'existence humaine et de la réalité finie est le fondement

même de la liberté, laquelle n'a pas de sens là où il n'y a pas de choix,
et le choix existe seulement là où le possible présente son alternative »

(p. 68).
Ce n'est qu'à l'égard du second point que l'A. relève la diversité entre la

pensée de saint Thomas et celle de N. A. Pourtant il est bien évident que
pour saint Thomas, comprendre ne signifie pas en premier lieu et essentiellement

« se rendre compte de ce qui rend possible quelque chose ». Pour saint
Thomas le possible métaphysique n'est connu que par l'acte.

On pourrait objecter : notre connaissance intellectuelle a pour objet
propre la quiddité des réalités sensibles ; or la quiddité, c'est précisément
l'essence, ce qui est capable d'exister. En réalité, affirmer que notre intelligence

connaît en premier lieu la quiddité des choses sensibles, ce n'est pas
affirmer que notre intelligence connaît en premier lieu le possible, puisque
si elle connaît premièrement la quiddité, c'est en tant que celle-ci implique
les déterminations essentielles de la réalité. Si la quiddité peut être dite
en puissance à l'égard de l'esse, c'est au niveau d'une analyse métaphysique :

il ne s'agit plus du premier objet de notre connaissance.
Poursuivons notre dialogue : l'A. affirme : « C'est dans la définition du

sujet de l'acte libre que surgissent les premières graves divergences entre
la conception traditionnelle et celle de l'existentialisme positif... » (p. 73).
Et, exposant la « conception traditionnelle » (c'est-à-dire celle de saint
Thomas d'après l'A.), Mlle M. A. S. conclut : « On peut donc conclure que
la liberté est une propriété, ou mieux, une puissance de la volonté, laquelle,
à son tour, est une puissance qui émane (à travers l'intelligence) du sujet
pensant» (p. 74). Peut-on dire que pour saint Thomas la liberté est une
propriété ou une puissance de la volonté Peut-on dire que pour lui la
volonté comme puissance émane du sujet pensant

L'A. ajoute : « Mais la liberté n'est pas seulement une qualité de la
puissance volitive, elle est aussi l'expression de son acte même : choisir,
c'est agir librement » (p. 74). Peut-on dire que la liberté est une qualité de
la puissance volitive dans la doctrine de saint Thomas? Elle affecte plutôt tel
ou tel acte volontaire. Peut-on affirmer qu'elle est l'expression du choix
N'est-elle pas la condition du choix, plutôt que son expression



Besprechungen 497

Parlant du « schème de l'acte libre » selon la psychologie expérimentale,
schème qu'on peut diviser en quatre points, l'A. ajoute : « Cette division
généralement acceptée gagne à être complétée par celle de saint Thomas qui,
comme dans beaucoup d'autres endroits de son oeuvre, se révèle ici un phé-
noménologue remarquable : c'est donc dans ce sens que notre exposé a été
établi » (p. 78). Prenons garde à l'éclectisme Saint Thomas est-il un « phé-
noménologue remarquable » quand il analyse l'acte volontaire dans sa théologie

Certes, l'A. se rend bien compte qu'il y a un décalage entre le schème
de l'acte libre selon la psychologie expérimentale et l'analyse que fait Saint
Thomas de l'acte volontaire ; aussi ajoute-t-il en note : « Saint Thomas ne
parle pas d'acte libre mais d'acte volontaire dont la liberté est la propriété
principale » (p. 78). L'A. aurait pu se demander la raison de cette diversité ;

cela l'aurait peut-être éclairée.
En exposant cette analyse de l'acte volontaire telle que saint Thomas l'a

faite, l'A. affirme : « Le choix est certainement le moment culminant de l'acte
volontaire, car c'est en choisissant que l'homme affirme sa liberté » (p. 79) 1.

L'affirmation de la liberté est-elle pour saint Thomas le moment culminant
de l'acte volontaire Nous ne le pensons pas, puisque l'acte volontaire a

pour objet le bien. C'est à l'égard du bien le plus parfait que l'acte volontaire
est le plus parfait. Insensiblement, l'A. ne glisse-t-il pas de l'analyse
philosophique (ou théologique) de l'acte volontaire à une description phénoménologique

Toujours à propos de cette analyse de l'acte volontaire, l'A. note : « Les
différentes phases de l'acte libre se suivent comme des moments logiques »

(p. 79, note 3). Est-ce exactement la pensée de saint Thomas - Mais peut-on
encore distinguer l'ordre réel de l'ordre logique dès que l'on confond l'analyse

philosophique et la description phénoménologique
L'A. conclut : « La liberté est un privilège qui place l'homme au-dessus

des autres êtres, par elle il peut dominer l'univers » (p. 80). Est-ce vraiment
par la liberté que l'homme peut dominer l'univers

« En demeurant au niveau secondaire de l'acte existentiel, la conception
de Abbagna.no s'accorde parfaitement avec celle de la psychologie traditionnelle.

Saint Thomas dit clairement que notre liberté se rapporte à l'être
possible ; et possibilité signifie instabilité, manque de nécessité »

2 (p. 99). Le
rapport entre l'être possible et la liberté est-il le même dans l'une et l'autre
philosophie Dans l'une le possible n'est-il pas l'objet propre, dans l'autre la
condition N'est-ce pas précisément ce qui distingue ces deux philosophies :

l'une, celle de saint Thomas, cherche toujours à distinguer l'objet propre ou
la fin, de la condition nécessaire à l'exercice de l'acte ; l'autre, au contraire,
ne confond-elle l'objet propre et la condition

1 Notons cette autre affirmation de l'A. : « le moment culminant de notre
activité spirituelle demeure la prise de conscience » (p. 84). Le moment culminant
de notre activité spirituelle n'est-il pas pour saint Thomas la contemplation La
prise de conscience est une attitude réflexe. Ne confondons pas la propriété de
l'acte et sa substance.

32



498 Besprechungen

Enfin relevons encore cette affirmation : « Pour saint Thomas, la loi
naturelle a un fondement ontologique qui s'identifie à la finalité même de

l'homme Chez saint Thomas comme chez Abbagnano, fin, valeur, être
sont synonymes ; la différence qui subsiste entre les deux philosophes se

réduit donc uniquement à la signification propre de la notion d'être » (p. 116).
...Ce qui est évidemment une petite différence, puisque pour Abbagnano
l'être se réduit au possible

Malgré cela, parlant du péché, l'A. affirme de nouveau : « Nous devons
admettre que la position du philosophe italien est, au fond, la même que celle
de la doctrine traditionnelle : pour lui aussi le péché s'identifie à une espèce

d'ignorance, à une illusion existentielle » (p. 112).
De même, à propos de « la catégorisation des données d'expérience »,

l'A. déclare : « Cette conception du réalisme traditionnel est exactement celle
de l'existentialisme positif ; toutefois, si le point de départ des deux
philosophies se trouve être le même, le point d'arrivée ne l'est nullement. Pour
saint Thomas le principe synthétique, transcendental, qui unifie nos
innombrables cognitions, est la notion universelle, analogique d'être ; pour
Abbagnano, au contraire, cc principe est la notion de possible » (p. 125).

Ces diverses remarques signalent bien la difficulté du sujet. L'A. ne l'a
pas suffisamment dominé. C'est pourquoi à certains moments M. A. S. affirme
une très grande ressemblance entre N. A. et saint Thomas, et, à d'autres,
montre leur diversité très profonde ; mais elle ne dégage pas avec assez
de netteté la vision de l'homme propre à chacun, et ce que ces visions ont
d'irréductible. _M. D. Philippe OP

Ehlen, Peter : Der Atheismus im dialektischen Materialismus. (Sammlung

Wissenschaft und Gegenwart.) - Verlag Anton Pustet, München 1961.
228 S.

« Die Frage nach Gott war Marx, Engels und Lenin ein Dorn im Fleische,

der sie nicht zur Ruhe kommen ließ » (219 f.). Ihr Atheismus (A.) war
sowohl « psychologische Voraussetzung » als auch « sachliches Fundament »

ihres Denkens (220). Dies ist das nach E. hinreichend bezeugte Ergebnis
seiner Untersuchungen (222). - Die psycho-analytische Deutung von I. Lepp
steht dem sehr nahe : Marx' unbeherrschter A. bestimmt wesentlich seine

philosophischen und politischen Entscheidungen ; jedoch findet sich bei ihm
keine « religiöse Unruhe ». - A. ist der « Versuch des Menschen, sich als
höchste Verwirklichung des Seins, unabhängig von jeder außerweltlichen
Macht zu begreifen » (7). Dialektischen Materialismus faßt E. im weiten
Sinne als « die Gesamtheit jener philosophischen Lehren, die von Marx und
Engels ausgearbeitet, von Lenin erklärt, gedeutet und in einigen Punkten
konkretisiert worden sind » (9). E. sieht also Engels nicht im Gegensatz zu
Marx, sondern als denjenigen, der « mit seiner materialistischen dialektischen
Ontologie Marxens Anthropologie die ihr entsprechende metaphysische

2 Liberté signifie choix et choix signifie possibilité. Cette affirmation de l'A.
est profondément vraie... » (p. 102).



Besprechungen 499

Grundlage gab » (179). 1. Teil : Der marxistische A. in seiner geschichtlichen
Entwicklung : Mit vielen anschaulichen Texten wird ein Überblick über die
religiöse bzw. antireligiöse Entwicklung von Marx und Engels gegeben. Für
Marx war der Ausgangspunkt ein « Zerrbild Gottes », für Engels ein «

pseudoreligiöses Gefühl» (120). Der Kampf gegen Religion und Christentum vollzog

sich in der Weise, daß als ihr Wesen der « katholisch-romantisierende »

bzw. der « protestantisch-pietistische Geist » angesehen und sie daraufhin
ohne Eingehen auf ihre Gründe verworfen wurden (41 f.). Marx und Engels
werden in ihren entscheidenden Jahren durch den Junghegelianismus
geformt, für den es um den absoluten, sich selbst und die Welt bestimmenden
Menschen ging (40 f.). Um ihn zu verwirklichen, mußten die « religiösen
Denkformen » und der « christliche Staat » beseitigt werden (3). Daher wird
dem Einfluß von Bruno Bauer, Moses Heß und Ludwig Feuerbach im
einzelnen nachgegangen. Letzterer prägt das abschließende Verständnis der
Religion im gesamten dial. Mat. (54 f., 81). Wertvoll ist die Auswertung von
Marx' Exzerptheften (Spinoza : 20 ff. ; de Brosses : 63 ff.) und von nicht-
realisierten literarischen Plänen (Archiv des A. u. a. : 61 ff.). Eingehender
werden Marx' Einleitung zur Hegeischen Rechtsphilosophie und die Pariser
Manuskripte behandelt, denn sie « stellen den einzigen selbständigen
Versuch in der gesamten marxistischen Literatur dar, die marxistische
Religionsauffassung philosophisch zu begründen» (106 f.). Kritik der Religion
ist eine Voraussetzung für die « Selbstbefreiung des Menschen von jenen
Mächten, die seinem Wesen entgegenstehen », weil sie ihm sein wahres Wesen
zu Bewußtsein bringt (92). Bei ihr ist aber nicht stehenzubleiben, sondern
es ist über sie hinauszugehen zur Kritik der gesellschaftlichen und sozialen
Lage als Wurzeln der Religion (93). Der innere Zusammenhang zwischen A.
und Kommunismus in den Pariser Manuskripten wird besonders herausgearbeitet

(101 ff.). Marx' Denken stand im Horizont des Hegeischen, daher
war für ihn vieles selbstverständlich und unproblematisch (115 ff.), so daß
er sich nirgends um eine stichhaltige Begründung seiner materialistischen
Geschichtstheorie bemüht (114). Aber auch für seine materialistische
Umstülpung Hegels bringt er keinen Beweis, sondern verweist nur auf die
praktische Erfahrung und auf Feuerbach (116). Im Horizont von Hegel und
Feuerbach ergibt sich für Marx der Glaube an Gott als eine Alternative zur
Würde und Freiheit des Menschen als des höchsten Wesens (120 ff.).

2.Teil : Die Stellung des A. im dialektischen Materialismus : Der Mensch
ist nicht mehr ein Abbild seines Schöpfers, nicht mehr « vollendetes
Erscheinungsbild eines immanenten Weltgeistes », sondern « Spitze des Seins »,
damit eine « Sonderform der Natur » (129 f.). Marx geht es nicht unmittelbar
um das « biologische Werden » des Menschen, sondern um die « dialektische
Spannungseinheit zwischen Natur und Mensch » (131) ; anders Engels (133).
Innerhalb dieser ist die Arbeit der Zeugungsakt des Menschen (130).
Kritisch geht E. den einzelnen Fragen der Entfremdungstheorie nach (138 ff.,
144 ff., 155) und stellt dem Marx'schen Menschenbild zuletzt das christliche
gegenüber : Das Wesen des Menschen wird durch den persönlichen Anruf
Gottes konstituiert, wodurch ein dialektisches Aufgehen des Einzelnen in
der Gesellschaft unmöglich wird (161 f.). Gegenüber Steinbüchel und Reding,



500 Besprechungen

die den Marxismus nicht als « metaphysischen Materialismus » verstanden
wissen wollen (173 ff.), betont E. den Charakter des ontologischen Materialismus,

da der Geist immer in der Materie einbeschlossen bleibt (176 Fn. 69).
Besonders instruktiv sind die Ausführungen über die Darstellung der Religion

im dial. Mat., besonders über seine religionsgeschichtlichen Theorien
(181 ff.). Im wesentlichen ist der A. bei Marx und Lenin gleich, nur steigert
er sich bei letzterem zu ungezügeltem Haß (204. 216). Dem dial. Mat. ist der
Humanismus abzusprechen, weil er nicht die personhafte Würde des
Menschen wahrt, ebenso der Religionscharakter, da er das grundsätzliche menschliche

Verlangen nach einem « absoluten Du » nicht erfüllt (164) ; man kann
ihn nur als « Umkehrung jeder Religion » ansehen (8. 226).

Das Buch sieht den dial. Mat. - den weitesten Raum in der Darstellung
nimmt dabei Marx ein - ganz und gar unter dem Blickwinkel des A. Das
bringt die Gefahr einer gewissen Überbelichtung mit sich, die aber in Kauf
genommen werden muß, damit man Stellung und Bedeutung klar erkennt.
Grundsätzlich wäre zu begrüßen, wenn mancher zitierte Text paraphrasie-
rend kommentiert würde, denn da eine Einübung in dialektisches Denken
nicht gängig ist, ist die Gefahr des Mißverständnisses durch undialektisches
Lesen groß. Wer denkt schon, wenn Marx von der Einheit von Mensch und
Natur, Mensch und Gattung, Wesen und Gegenstand, Individuum und
Gesellschaft spricht, diese jeweils als Identität von Identität und Nichtidenti-
tät Beachtet man dies nicht, verkürzt man ungerechtfertigterweise die
Kritik. Die Kritik, die E. im einzelnen übt, ist oft schon Sachkritik und nicht
mehr innere Kritik bzw. setzt die grundsätzliche Kritik an « materialistischer
Dialektik » als solcher voraus und argumentiert von deren Unmöglichkeit her.
E. verweist hierfür auf das Buch von Ogiermann in derselben Reihe (155
Fn. 36). Vom « Fetischcharakter der Waren » her hätte sich noch zeigen
lassen, wie für Marx die Verkehrung der Realität in der Religion im
Produktionsprozeß des Kapitalismus als solchen gründet. Die Rolle von Marx bei
der Gründung der ersten Internationalen (1864-72, nicht 1869-73) war wohl
weniger aktiv als geschildert (74 f.) ; vgl. den Brief von Marx an Engels vom
4. Nov. 1864. D. Eickelschulte OP


	Besprechungen

