
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 4

Artikel: La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin

Autor: Philippe, Marie-Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marie-Dominique Philippe OP

La doctrine de l'Analogie de l'être

d'après Saint Thomas d'Aquin

Etant donné les nombreux traités et articles qui ont été écrits sur
l'analogie d'après saint Thomas, on comprend qu'avant d'entreprendre un
nouveau travail sur ce sujet, il soit nécessaire de déterminer ce qui en a été
dit et ce qui reste à en dire. C'est précisément ce que le P. Montagne fait avec
beaucoup de virtuosité dans l'Introduction de sa thèse de doctorat soutenue
à l'Université de Louvain.1 II rappelle l'intérêt des travaux de H. Lyttkens,
de G. P. Klubertanz et de C. Fabro. Si importants que soient ces travaux
certaines interrogations demeurent : y a-t-il plusieurs doctrines thomistes de

l'analogie Ce que l'on peut exprimer d'une autre manière : observe-t-on un
progrès de la pensée de saint Thomas au sujet de l'analogie et quelles en sont
les étapes D'une manière plus précise encore : la doctrine devenue classique
chez les thomistes sous l'influence de Cajetan est-elle conforme à celle de

saint Thomas ou s'en écarte-t-elle (p. 12).
Ces questions, certes, ne sont pas nouvelles, mais l'A. estime qu'elles

n'ont pas été traitées avec la rigueur désirable ; aussi son intention est-elle de

reprendre ces questions suivant deux directions, l'une d'ordre historique,
l'autre de nature doctrinale. Une analyse rigoureuse des textes doit nous
montrer si, de fait, il y a évolution dans la pensée de saint Thomas et si la
doctrine de Cajetan correspond à tel ou tel moment de cette évolution. Mais
le pourquoi de cette évolution ne pourra être manifesté que si, au-delà des

textes, on analyse la doctrine, la pensée métaphysique de saint Thomas,
puisque chaque doctrine de l'analogie traduit une certaine conception de

l'être, de la participation et de la causalité. Assurément, l'A. est conscient
qu'on ne peut ramener toute la métaphysique à l'analogie de l'être, mais il
voudrait éclairer la conception thomiste de l'être « à partir de ce que la théorie
de l'analogie nous en livre » (p. 13).

Dans le premier chapitre de son ouvrage, intitulé : « Les éléments de la
doctrine thomiste de l'analogie », l'A. déclare que ces éléments sont, d'une
part, l'unité d'ordre par référence à un premier, et, d'autre part, la participa-

1 Bernard Montagnes OP: La doctrine de l'analogie de l'être d'après Saint
Thomas d'Aquin. (Philosophes médiévaux, VI.) - Publications universitaire
Louvain; Béatrice Nauwelaerts, Paris 1963. 212 p.



446 La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin

tion. Le premier est un thème traité pour lui-même dans les exposés de la
métaphysique aristotélicienne écrits par saint Thomas [De principiis naturae,
De ente et essentia, Commentaire de la Métaphysique), tandis que le second,
« qui vient enrichir et compléter le premier », apparaît dans les grandes
œuvres personnelles « des Sentences à la Somme de Théologie ».

L'A. souligne que saint Thomas a toujours maintenu ces thèmes ; en ce

qui concerne le premier, il ne semble pas qu'il y ait eu évolution et modification

de sa doctrine. Cela est important à souligner, car c'est précisément
notre première manière d'aborder l'être. Tandis qu'à l'égard de la participation,

il semble bien que la pensée de saint Thomas se soit précisée et modifiée

à partir du Contra Gentiles.
Ce premier chapitre s'achève en donnant une première définition de

l'analogie de l'être. « Pour saint Thomas, le rapport ad unum définit l'analogie.
L'unité analogique provient du terme commun ; la diversité (provient), de la
relation différente que chacun des analogues entretient avec le premier »

(pp. 61-62). Le premier est soit la substance - analogie prédicamentale -, soit
Dieu - analogie transcendantale. « En définitive, Dieu est le terme ultime de
référence de tous les sens de l'être ». (p. 63) Cependant, il ne faut pas oublier,
reconnaît l'A., que « l'ordre per prius et posterius que suit notre connaissance
est inverse du rapport ontologique » (p. 63).

Mais puisque saint Thomas semble avoir hésité à concevoir le rapport
de l'être créé à l'être divin sur le modèle aristotélicien de l'analogie
prédicamentale, il est normal qu'on étudie pour elle-même cette analogie transcendantale

qui semble être l'apport original de saint Thomas. Le but du chapitre

II est donc de préciser si l'analogie transcendantale relève bien du même
type que l'analogie prédicamentale. Saint Thomas se pose implicitement la
question à l'égard des « noms divins », puisque l'attribution de l'être est
nécessairement impliquée dans celle de tel ou tel attribut particulier ; aussi
l'A. va-t-il analyser successivement la position de saint Thomas, dans le
Commentaire des Sentences (I, d. 35, q. 1, a. 4), le De Veritate (q. 2, a. 11), le
Contra Gentiles (I, c. 34), le Compendium theologiae (I, 27), le De Potentia
(q. 7, a. 7) et la Ia (q. 13, a. 5), essayant de mettre en lumière l'évolution de la
pensée de saint Thomas sur ce point.

A l'époque des Sentences, l'analogie se présente sous deux formes :

l'une comporte une forme commune, l'autre se fonde sur la participation.
Cependant l'A. conclut : « l'analogie par référence à un premier paraît suffire
pour expliquer les rapports du créé à Dieu. Fondée sur la participation
intrinsèque des attributs divins, l'analogie traduit la ressemblance déficiente
des êtres à celui qui est leur modèle » (p. 74). Dans le De Veritate, l'analogie se

présente encore sous deux formes, mais d'une manière tout autre : c'est
d'une part, la convenance de proportion, c'est-à-dire la communauté de

rapport qui implique une determinata habitudo, et d'autre part, la convenance

de proportionnalité, c'est-à-dire la communauté de proportion qui
n'implique aucune determinata habitudo. Seule la seconde s'applique aux
rapports des êtres à Dieu.

Pour l'A., il y a là quelque chose de tout à fait nouveau. « Le De Veritate
semble en rupture avec ce qui précède comme avec ce qui suit » (p. 72). -



La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin 447

« Sans le dire, saint Thomas adopte ainsi une position nouvelle qui contredit
celle qu'il avait prise dans les Sentences, puisqu'il élimine la participation par
ressemblance ; à l'analogie d'imitation, il substitue l'analogie de proportion »

(p. 79). - Dans les œuvres ultérieures, Contra Gentiles, De Potentia, la position
de saint Thomas « marque un revirement indiscutable à l'égard de la solution
du De Veritate, elle se rapprocherait plutôt de celle des Sentences, mais elle
ne s'identifie pas non plus à cette dernière » (p. 81).

Pour bien mettre en lumière ces conclusions, l'A. montre que les textes
postérieurs (Contra Gentiles, De Potentia, 7a) posant les mêmes problèmes que
le De Veritate, se heurtent aux mêmes difficultés, mais apportent de fait une
solution tout autre, ce qui permet à l'A. de conclure : « le changement de

perspective métaphysique, une nouvelle conception de la causalité et de
l'être commandent la solution à laquelle saint Thomas s'est définitivement
rallié : il y a entre les êtres et Dieu une analogie unius ad alterum » (p. 93). -
Saint Thomas est passé d'une métaphysique de l'être considéré avant tout
comme forme à une métaphysique de l'être considéré avant tout comme acte.

A partir de là, l'A. cherche à préciser comment il faut comprendre le

rapport qui existe entre l'unité conceptuelle et l'unité réelle de l'être. Pour
lui, « l'unité qu'on découvre dans la métaphysique de saint Thomas n'est pas
seulement celle du concept d'être, mais bien l'unité réelle du Principe de
l'être. Dès lors, la structure de l'analogie et celle de la participation sont
rigoureusement parallèles, elles se correspondent comme l'aspect conceptuel
et l'aspect réel de l'unité de l'être. Bref, l'analogie de l'être ne doit pas
substituer l'unité proportionnelle d'un concept à la diversité réelle des êtres,
elle doit reproduire l'unité d'ordre qui relie les êtres à leur Principe » (p. 114).

Dans le chapitre III, intitulé De saint Thomas à Cajetan, l'A. montre
successivement les positions d'Henri de Gand et de Jean Duns Scot, puis
celle de Cajetan, à propos de l'analogie. Sa conclusion est nette : si, pour
Cajetan, l'analogie de proportion est première, pour saint Thomas, c'est celle
de rapport : « si pour Cajetan l'analogie dérive directement de la distinction
réelle, pour saint Thomas, elle se fonde immédiatement sur les degrés d'être »

(p. 158). - Voilà toute la différence qui existe entre le disciple et le maître.
Enfin dans la Conclusion, l'A. relève sept points de divergence entre la

métaphysique de saint Thomas et celle de Cajetan. La première est avant tout
la métaphysique des degrés d'être, la seconde celle de l'idée d'être. De saint
Thomas à Cajetan, « la théorie de l'analogie s'est déplacée de la métaphysique

vers la logique » {p. 168) ; « une philosophie des concepts s'est substituée
à une philosophie du réel » (p. 168).

Deux Appendices terminent cet ouvrage. Le premier expose les sources
littéraires et doctrinales du De Principiis Naturae ; saint Thomas se sert de la
version arabo-latine des Métaphysiques et il est inspiré par le Commentaire
d'Averroès. L'Annexe II est une table de concordance des arguments contre
l'univocité des Noms divins.

On voit l'intérêt de ce travail qui aborde un des problèmes les plus
difficiles de la pensée de saint Thomas et sans doute un des plus importants,
puisque l'étude de l'analogie chez saint Thomas entraîne celle de sa conception

de l'être et celle de sa métaphysique.



448 La doctrine de lAnalogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin

Nous ne pouvons que féliciter l'A. d'avoir eu le courage d'aborder un tel
sujet et de l'avoir étudié d'une manière si minutieuse ; mais nous sommes
obligé de reconnaître que, si intelligent et si persuasif que soit ce travail, il
n'arrive pas à nous convaincre. En le lisant, nous demeurons dans un certain
malaise intellectuel.

Peut-on vraiment ramener tout le problème de l'analogie chez saint
Thomas à l'analogie unius ad alteram, et dire que pour saint Thomas le
rapport ad unum définit l'analogie Si on analyse la manière dont saint
Thomas parle de Dieu dans la Somme, on ne peut accepter une telle conclusion.

Par exemple, lorsqu'après avoir précisé, dans la Ia, q. 5, la ratio boni, il
détermine dans la question 6 comment on peut dire que Dieu est bon, il dit
expressément : manifestum est quod sibi (Deo) competit ratio boni et appetibilis
(a. 1) et, à l'article 2 : similitudo... efjectus... in causa enim aequiuoca inuenitur
excellentius... Sic ergo oportet quod, cum bonum sit in Deo sicut in prima causa
omnium non uniouca, quod sit in eo excellentissimo modo. La ratio boni est bien

pour saint Thomas une notion analogique ; on a précisé la signification
métaphysique avant de déterminer si Dieu était bon. Cela ne peut plus
s'expliquer si, de fait, pour saint Thomas, l'analogie est exclusivement ad

unum, puisqu'alors il faudrait que la ratio boni fût déterminée par la bonté
de Dieu, la première bonté à laquelle toutes les autres bontés se réfèrent. Du
point de vue de la participation, il est vrai de dire que toute bonté des
créatures participe de la bonté de Dieu ; mais du point de vue de l'analogie, ce
n'est pas la même chose : il faut découvrir la ratio boni à partir de réalités
expérimentées et préciser ensuite comment Dieu est bon. On ne peut donc

pas dire que « la structure de l'analogie et celle de la participation sont
rigoureusement parallèles ».

On objectera alors cette affirmation explicite de saint Thomas, dans la
Ia, q. 13, a. 6 : In omnibus nominibus quae de pluribus analogice dicuntur
necesse est quod omnia dicuntur per respectum ad unum et ideo oportet quod
ponatur in depnitione omnium. Donc il est vrai de dire que pour saint Thomas
le rapport ad unum définit l'analogie.

Attention : saint Thomas ne parle pas là de l'analogie dans toute son
universalité, mais de ces noms qui sont dits de plusieurs réalités d'une manière
analogique : de pluribus analogice dicuntur... Il s'agit d'un cas particulier
de l'analogie, précisément d'une attribution analogique {dicuntur). Et comme
l'attribution n'est pas la seule opération de l'intelligence, on doit s'attendre à
trouver d'autres cas d'analogie. Réduire l'analogie à ce cas particulier, ne
serait-ce pas une erreur analogue à celle qui réduit à l'attribution toute la
vie de l'intelligence Du reste; si on est attentif à l'ensemble de cet article 6,
où saint Thomas se demande si les noms sont dits en premier lieu de Dieu ou
des créatures, on voit que saint Thomas se situe bien dans une perspective
théologique, extrêmement déterminée. On ne peut donc prétendre que dans
cet article il expose ce qu'il entend par l'analogie ; mais il montre comment
certains noms (comme la bonté, la sagesse) qui sont attribués à Dieu, lui
sont attribués per prius - quantum ad rem signifcatam -, bien que ces noms -
quantum ad impositionem - soient imposés per prius aux créatures, que nous
connaissons en premier lieu (fier prius). Avant d'attribuer ces noms à Dieu,



La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin 449

l'intelligence humaine en a découvert la signification, signification telle
qu'elle pouvait être attribuée à Dieu. Avant le problème de l'attribution, il y
a donc celui de la découverte de ces noms ayant une signification d'une
universalité telle qu'elle soit capable d'être attribuée à l'Etre premier.

Cependant l'A., lui, a lu et relu ces textes de saint Thomas - et pourtant
il aboutit à des conclusions diamétralement opposées. Aussi nous
permettrons-nous de cheminer avec lui tout en lui posant certaines questions
pour essayer de déceler ce qui a pu l'amener à de telles conclusions. Précisons
tout de suite que nous ne voulons considérer ici que la première partie de ce

travail : l'analogie d'après saint Thomas ; la seconde partie étant en étroite
dépendance de la première, le problème se pose difïéremment suivant la
position qu'on adopte à l'égard de l'analogie d'après saint Thomas.

1. L'A., à la suite de C. Fabro, ne cesse de répéter que toute doctrine
de l'analogie traduit une certaine conception de l'être - ce dont nous sommes
parfaitement convaincu. Or l'A. conclut - et c'est une de ses conclusions
majeuses - que le De Veritate implique chez saint Thomas une théorie de

l'analogie irréductible à celle de ses écrits antérieurs et postérieurs. Donc le
De Veritate doit impliquer une conception de l'être irréductible à celle des

écrits antérieurs et postérieurs. Or cela ne semble pas évident. L'A. lui-même
ne déclare-t-il pas que, dans le Commentaire des Sentences et dans le De Veritate,

saint Thomas demeure dans une conception formaliste de la causalité
de l'être - celle d'Albert le Grand -, tandis que dans le Contra Gentiles et dans
ses œuvres postérieures, il considère en premier lieu la causalité efficiente et
l'être comme acte Il n'y a donc pas de synchronisme historique entre
l'évolution de l'analogie et celle de la conception de l'être, et, d'autre part, le
caractère de ces deux évolutions n'a pas la même profondeur.

Autant nous sommes d'accord avec l'A. quand celui-ci montre certaines
précisions importantes de la pensée de saint Thomas, du Commentaire des

Sentences au Contra Gentiles, autant il nous paraît excessif d'affirmer une
évolution à propos de l'analogie, impliquant des positions radicalement
opposées.

2. « Le rôle que jouent l'acte et la puissance à partir du Contra Gentiles
manifeste une conception nouvelle de la causalité et de l'être » (p. 54).

On aurait aimé que l'A. se pose la question de savoir sous quelle influence
saint Thomas opère ce changement. Comme la division de l'être en substance
et en accident est à l'origine de l'analogie en référence vers un premier, la
division de l'être en acte et en puissance n'est-elle pas, elle aussi, à l'origine
d'un autre type d'analogie

L'A. ne se pose pas la question, bien qu'il reconnaisse la dépendance
étroite de l'analogie et de la conception de l'être. L'A. reconnaît que la division

de l'être en acte et en puissance est irréductible à celle de l'être en
substance et en accident, ce qui ne l'empêche pas d'essayer de montrer que,
pour saint Thomas, c'est le rapport ad unum qui définit l'analogie. A vrai
dire, le rapport ad unum définit bien un type d'analogie, celle qui se fonde
sur la division de l'être en substance et en accident, mais il ne peut définir
le type d'analogie qui se fonde sur la division de l'être en acte et en puissance.

D'autre part, si saint Thomas opère ce changement dans sa métaphysi-
29



450 La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thoma d'Aquin

que grâce à un contact plus intime et plus immédiat avec la métaphysique
d'Aristote, il serait intéressant de préciser ce qu'est l'analogie de l'être chez
Aristote, pour mieux saisir l'évolution de la pensée de saint Thomas.

3. Autre question : TA. affirme avec beaucoup d'exactitude que « Tordre
per prius et posterius que suit notre connaissance est inverse du rapport
ontologique » (p. 63), mais tient-il suffisamment compte de cette constatation dans
son analyse de saint Thomas - Cette question se présente à l'esprit très
particulièrement quand on voit TA. réduire toute analogie à l'analogie par
référence à un premier. Analysant le De Principiis naturae, il déclare :

« l'unité proportionnelle n'est pas première, elle se ramène à l'unité d'ordre
qui est plus fondamentale et elle en dépend » (p. 30).

Ne faudrait-il pas distinguer ce qui est premier dans Tordre de la connaissance

et ce qui est premier dans Tordre du réel Il est bien évident que l'unité
proportionnelle n'est pas première dans Tordre du réel, mais, dans Tordre de

la connaissance, c'est différent. On a souvent l'impression que l'A., ayant très

peur du conceptualisme de Cajetan, se réfugie dans une sorte de réalisme

presque absolu. Relevons, par exemple, ces affirmations : « il n'y a rien d'antérieur

à la substance, et l'être c'est ou bien la substance d'abord, ou bien
l'accident ensuite... De même au plan transcendantal, l'être n'englobe pas les
êtres et Dieu puisque l'être n'est pas antérieur à Dieu. C'est Dieu qui fonde
l'analogie de l'être puisque les êtres reçoivent par participation ce qu'il est

par essence ; il n'y a pas d'autre premier que lui » (pp. 80-81).
Que signifie alors l'affirmation que le sujet de la métaphysique c'est

l'être en tant qu'être - L'A. lui-même parle de l'analogie de l'être, comme il
parle aussi de la ratio entis. - Du reste, sur ce dernier point, il serait intéressant

de relever ce que TA. nous en dit (cf. p. 62). La ratio entis, dans la pensée
de saint Thomas, n'a-t-elle pas un rôle plus important que ne le dit TA.

Ne serait-ce pas le manque constant de distinction précise entre Tordre
de connaissance et celui du réel existant, qui empêche TA. de comprendre
qu'il y a divers types irréductibles d'analogie Tout en affirmant que l'analogie

est « l'aspect conceptuel » de l'être, de fait il revient toujours à l'analogie
par référence à un premier réel. N'est-ce pas cela, en définitive, qui l'empêche
de saisir le moment particulier de la réflexion du De Veritate et l'attitude
spéciale d'un Cajetan voulant mettre en lumière l'aspect conceptuel de

l'analogie L'A., en concevant ce qu'il appelle « l'analogie transcendantale »

à la manière de « l'analogie catégoriale », - « l'analogie prédicamentale et
l'analogie transcendantale relevant d'un même type d'analogie unius ad
alterum (p. 81), - ne fait-il pas une même confusion Car si du point de vue
de l'esse, il y a bien une dépendance directe, un rapport direct de la réalité
créée à Dieu, du point de vue de notre connaissance, c'est différent. Dieu
n'est pas atteint au terme d'une induction, mais d'une démonstration. Donc
il ne peut y avoir de rapport direct, il y a toujours un moyen terme. Saint
Thomas est très explicite sur ce point. C'est pourquoi « l'analogie transcendantale

» ne peut être sur le modèle de l'analogie prédicamentale. On ne peut
atteindre Dieu en se servant uniquement de la division de l'être substance-
accident, mais en se servant aussi de la division de l'être acte-puissance ;

cette division fonde métaphysiquement le principe de causalité. L'analogie



La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin 451

qui exprime les rapports des êtres à Dieu est donc une analogie d'un type
plus complexe, présupposant les deux autres. Saint Thomas ne cesse de nous le
dire lorsqu'il dit que notre connaissance de Dieu implique le per modum
causalitatis, le per modum negationis et le per modum eminentiae.

4. L'A. semble n'avoir pas assez distingué non plus les phases de
recherche et d'analyse métaphysique de celles du jugement de sagesse :

voir la page 88, où l'A. ne discerne pas assez nettement l'analyse métaphysique

distinguant divers degrés inégaux d'une perfection commune : (la ratio
entis) et l'ordre des diverses réalités hiérarchisées par la première : Dieu ; il y
a là deux problèmes différents, nettement distingués par saint Thomas (voir,
par exemple, Ia, q. 5 et q. 6), qui se trouvent comme synthétisés dans ce que
l'A. appelle analogie transcendantale. De même, l'A. n'a pas assez distingué
en saint Thomas ce qui relevait de recherches philosophiques et ce qui relevait

de recherches théologiques. S'il avait mieux distingué l'ordre de notre
connaissance de l'ordre du réel, il aurait été obligé de faire de telles distinctions,

- ce qui l'aurait amené à distinguer divers types d'analogies correspondant

à nos deux manières d'atteindre l'être métaphysique, - et à préciser
ensuite ce type complexe d'analogie correspondant à un jugement de sagesse
et se fondant sur la participation.

5. En suivant minutieusement les analyses des textes de l'A. - nous
pensons très spécialement aux analyses des textes du De Principiis naturae
(pp. 26-32), du De ente et essentia (pp. 33-38), du Commentaire de la Métaphysique

(pp. 38-41) -, nous sommes frappés de constater la manière dont l'A.,
malgré son honnêteté indiscutable, malgré une intention d'objectivité
souvent affirmée et qu'on ne peut mettre en doute, en arrive à ne plus voir qu'un
aspect du problème. Interrogeant ces textes pour voir comment, de fait,
« d'un bout à l'autre de l'œuvre de saint Thomas, l'analogie fondamentale de

l'être, tout au moins au plan prédicamental », n'est autre pour lui que la
théorie qu'Aristote avait élaborée, il ne s'intéresse qu'à ce point de vue et
voit tout en fonction de lui. Il semble alors avoir oublié l'autre aspect du
problème : pourquoi saint Thomas affirme-t-il très souvent - on en verra aussitôt
un exemple bien significatif - deux types d'analogie impliquant deux types
d'unité, l'unité proportionnelle et l'unité d'ordre L'interrogation objective de
l'ensemble de ces textes devrait amener l'auteur à se poser une telle question.

Cela est particulièrement manifeste dans l'interprétation du Commentaire

de la Métaphysique. L'A., tout en affirmant que « saint Thomas ramène
systématiquement l'unité proportionnelle à l'unité par référence à un
premier » (p. 39), doit cependant enregistrer qu'au livre V (leçon 8, N° 879)

on ht que « la proportion ou l'analogie est la forme d'unité qui rapproche
des couples de termes pris deux à deux. Or l'unité analogique se présente
de deux façons : ou bien, deux choses sont reliées par des rapports différents
à un seul et même terme... ou bien, un même rapport réunit deux
couples de termes » (pp. 39-40). - Trois autres textes (livre V, leç. 12, N° 916 ;

livre VII, leç. 4, N° 1334, et leç. 1, Nos 1246-59) obligent l'A. à reconnaître
que l'analogie prédicamentale de l'être comporte à la fois l'unité par référence
à la substance et l'unité de proportion ; mais il ajoute que « l'une est plus
fondamentale, l'autre subordonnée puisque l'unité proportionnelle résulte de



452 La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin

l'unité d'odre comme une fonction dialectique de son fondement ontologique

» (p. 41)

Nous voyons bien qu'il n'est pas si facile de prétendre que saint Thomas
« ramène systématiquement l'unité proportionnelle à l'unité par référence à

un premier »

Notons encore le passage du Commentaire de l'Ethique, que l'A. ne cite
qu'en note (p. 41, note 36). Dans ce texte, l'analogie de proportion semble
avoir la primauté, tandis que l'analogie de rapport apparaît comme secondaire

et extrinsèque. L'A. juge que ce n'est pas dans ce Commentaire qu'il faut
chercher la pensée de saint Thomas sur l'analogie du bien et de l'être

6. Nous pourrions faire des remarques analogues à propos des textes
cités au Chap. II. - L'analyse de l'A. cherche à démontrer que la doctrine
du De Veritate est unique en son genre et qu'elle est abandonnée par saint
Thomas dans ses œuvres suivantes, dès le De Potentia et le Contra Gentiles.

Ces analyses de textes sont intéressantes et minutieusement faites,
mais demeurent-elles objectives Ne sont-elles pas orientées vers un but
trop précis? Ces divers textes ne sont-ils pas interprétés comme s'il ne
pouvait y avoir, à l'égard du problème considéré, qu'une seule attitude
possible, alors que précisément - et c'est là un des caractères essentiels de la
pensée de saint Thomas - les préoccupations et les perspectives de ces divers
écrits ne sont pas les mêmes Le développement de la pensée de saint Thomas
ne peut se comprendre unilatéralement, car sa pensé n'est pas une pensée
univoque. Ce que saint Thomas recherche dans le De Veritate n'est pas ce

qu'il recherche dans le De Potentia ou le Contra Gentiles. Aussi n'est il pas
étonnant que nous soyons devant diverses manières de résoudre des
problèmes semblables. Dans le De Veritate, sa perspective est plus philosophique
et critique (plus réflexive), dans le De Potentia elle est plus théologique.

Voyons par exemple la réponse du De Veritate au deuxième argument
(p. 82) et le parallélisme que TA. établit avec la réponse du De Potentia
(p.87). LeDe Veritate se sert d'un texte des Topiques d'Aristote pour rappeler
qu'il y a deux sortes de ressemblances, Tune proportionnelle, l'autre directe.
La ressemblance proportionnelle possède cet avantage de ne pas avoir de

rapport déterminé : c'est pourquoi elle peut s'établir entre le fini et l'infini.
Le De Potentia répond d'une manière différente : la ressemblance qui existe
entre Dieu et les créatures ne repose pas sur la participation d'une forme
commune ; ce que Dieu est par essence, les créatures le reçoivent par participation.

L'A. conclut que cette participation fonde l'analogie de rapport -
comme s'il y avait un rapport direct entre la créature et Dieu -. Nous concédons

un rapport direct du point de vue de la dépendance de Yesse, mais non
un rapport direct du point de vue de la connaissance. Il n'y a pas de ressemblance

directe entre la science de l'homme et celle de Dieu, mais il y a une
ressemblance proportionnelle qui suppose une certaine raison analogique
commune : la ratio de science. On a de nouveau l'impression que TA. ne
distingue pas avec assez de netteté ces deux points de vue : celui de la réalité
et celui de notre connaissance ; car lorsqu'il s'agit du premier, il y a un
rapport direct entre la créature et Dieu, et lorsqu'il s'agit du second, il n'y a plus



La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin 453

de rapport direct, mais une raison analogique. Le De Potentia insiste sur le

premier aspect, le De Veritate sur le second.

Lorsque l'A. prétend que l'adage aristotélicien : finiti ad infinitum nulla
est proportio est admis dans le De Veritate et dans le Commentaire des Sentences

(p. 84), mais qu'il est ensuite abandonné, ce qui permet de noter « un revirement

définitif» (.p 88) dans la pensée de saint Thomas, est-ce tout à fait
exact - L'adage veut dire : pas de commune mesure entre le fini et l'infini,
ce que, je crois, saint Thomas a toujours accepté. Et lorsque dans le Contra
Gentiles (III, 54, 6°), au dire de l'A., il a l'air de dépasser ce principe, en réalité
il ne parle pas d'une proportion entre le fini et l'infini, mais entre la créature
et le créateur. N'est-ce pas encore la même distinction que l'A. semble
n'avoir pas saisie avec assez de précision Car parler du fini et de l'infini
n'est pas la même chose que de considérer la créature et Dieu.

7. Enfin, pour terminer, nous nous permettons de souligner certains
aspects de la recherche de l'A. qui nous ont particulièrement frappé, et qui
nous livrent comme l'esprit de ce travail.

Dès le point de départ de sa recherche, l'A. affirme : « la doctrine de

l'analogie est faite de la synthèse de deux thèmes, l'un d'origine aristotélicienne

- celui de l'unité d'ordre par référence à un premier -, l'autre de provenance

platonicienne, celui de la participation » (p. 23).
N'est-ce pas là l'inspiration profonde de tout ce travail Si nous disions à

l'A. qu'une telle affirmation nous semble toute gratuite, il s'insurgerait sans
doute et prétendrait que c'est là le fruit de toutes ses recherches, qu'il ne
s'agit donc nullement d'une affirmation a priori. Mais alors pourquoi l'énoncer

en tête de ce premier chapitre comme une affirmation première De
plus, une telle affirmation est-elle exacte La théorie de l'analogie peut-elle
être la synthèse de deux thèmes aussi divers Peut-on parler de synthèse
lorsqu'il s'agit de thèmes qui se situent à des niveaux si différents, car l'unité
d'ordre par référence à un premier - thème d'origine aristotélicienne - relève
directement d'un certain type d'analyse des diverses déterminations de « ce

qui est », tandis que le thème de la participation, tel que l'A. le présente ici,
relève d'un certain jugement de sagesse. Le premier est au niveau de l'analyse
métaphysique distinguant, en « ce qui est », substance et accident, le second
est au niveau du jugement de sagesse précisant la relation de l'être créé à
Dieu.

Ne serait-il pas plus exact de dire que la doctrine de l'analogie se situe
de fait à des niveaux divers En premier lieu, fondamentalement, au niveau
de l'analogie de l'être substance et accident, en dernier lieu et d'une façon
ultime, au niveau des rapports entre les réalités créées et Dieu. Il faudrait se

demander ensuite si, entre ces deux types d'analogie, il n'y en a pas un autre.
Le problème se pose alors d'une manière toute différente.

Parler de synthèse de deux thèmes, n'est-ce pas exclure dès le point de

départ tout autre aspect de l'analogie? Par là ne retombe-t-on pas nécessairement

dans une certaine conception univoque de l'analogie Car le second
thème est conçu comme venant enrichir et compléter le premier, comme si le
premier était imparfait et n'exprimait que l'aspect fondamental, générique,
du problème, l'autre, l'aspect de la différence spécifique. Ne faudrait-il pas



454 La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin

être plus attentif au fait que le thème premier (l'unité d'ordre par référence à

un premier) est en réalité traité explicitement dans des écrits philosophiques,
tandis que le thème second (la participation) apparaît surtout dans les grandes
œuvres théologiques Il y a là un indice qui doit nous inviter à la réflexion.
Car si la première démarche du métaphysicien est d'analyser l'être, celle du
théologien est de chercher comment Dieu existe et vit, et, dans la lumière de

Dieu, de juger les êtres créés. L'analogie ne peut être la même au niveau de

l'analyse de ce-qui-est et au niveau du jugement de sagesse du théologien.
Confondre ces deux niveaux est source de beaucoup d'autres confusions.
D'autre part, à la fin du Chap. III, l'A. conclut : « la structure de l'analogie
et celle de la participation sont rigoureusement parallèles, elles se correspondent

comme l'aspect conceptuel et l'aspect réel de l'unité de l'être » (p. 114).
Ici, la participation est affirmée comme une structure parallèle à l'analogie,
l'aspect réel dont l'analogie sera l'aspect conceptuel... Si on veut coordonner
ces deux affirmations concernant les rapports de l'analogie et de la participation,

on en arrive à se demander si l'A. n'a pas une vue dialectique de l'analogie,

ce qui l'empêche d'en saisir la véritable diversité.
Si la perspective de l'A. à l'égard de l'analogie est avant tout une

perspective dialectique, il n'est plus étonnant de constater que le problème principal

est celui de l'un et du multiple. Il est en effet manifeste que c'est ce
problème de l'unité de l'analogie qui a le plus impressionné l'A. On a même
souvent l'impression que, pour lui, le problème de l'analogie se ramène à celui
de l'unité ; son souci dominant est de voir comment la multiplicité analogique
peut être unifiée. Or la multiplicité analogique, en dernier lieu, ne peut être
unifiée que par référence à un Premier. Donc, si l'unité de l'analogie est avant
tout unité d'ordre et si, d'autre part, on ne distingue plus avec assez de
netteté les problèmes de l'analogie et ceux de l'unité de l'analogie, on en arrive à

ne plus considérer l'analogie qu'en fonction de son ordre vers un premier. Cela
est logique, et on oublie que l'analogie, comme telle, peut exister sans cet
ordre vers un premier (voir : pp. 29, 30 ; 60, 61, 62 ; 81 ; 114).

Enfin, ce jugement de valeur de l'A. : « l'intuition métaphysique essentielle

de saint Thomas est celle qui s'exprime dans la vue des degrés d'être »

(p. 104). - « La métaphysique de saint Thomas est celle des degrés d'être»
(pp. 35-36, 158, 164), est sans doute la grande « intuition » de l'A., celle qui
commande toute sa recherche. Pour lui, la préoccupation métaphysique
primordiale semble bien être celle de l'unité et de la diversité des êtres
(p. 65). Un tel jugement est-il exact lorsqu'il s'agit de la métaphysique
de saint Thomas - Nous ne pensons pas que la métaphysique de saint
Thomas repose sur une intuition essentielle, mais sur l'expérience et l'induction

; ce que l'A. semble du reste reconnaître quand il oppose la métaphysique
de Cajetan à celle de saint Thomas (p. 159).

Pour saint Thomas, ce qui est connu en premier lieu, c'est l'être et non
les degrés d'être. Les degrés d'être sont le point de départ de la IVa via, donc
d'une voie, et non l'unique, pour découvrir l'Etre premier. Ces degrés d'être
n'apparaissent pas comme le problème principal de la métaphysique. Saint
Thomas, dans son Commentaire de la Métaphysique, n'hésite pas à reprendre à
son compte l'affirmation du Philosophe : principalis consideratio metaphysicae



La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin 455

est substantia..., et la découverte de l'acte et de la puissance est l'autre grande
considération. Ces deux considérations semblent bien précéder celle des
degrés de l'être, qui est un problème second, bien qu'essentiel : le problème de
l'un et du multiple au niveau de l'être. Evidemment, saint Thomas dit cela
en commentant Aristote. On pourrait alors opposer, comme on l'a fait,
saint Thomas commentateur d'Aristote à saint Thomas auteur de grandes
œuvres personnelles. Mais n'oublions pas que dans ses grandes œuvres
personnelles, il ne fait pas œuvre de métaphysicien mais de théologien. L'ordre
du problème n'est plus le même. Saint Thomas le déclare lui-même, car le

théologien, partant de l'adhésion de foi surnaturelle au mystère de Dieu qui
se révèle, recherche le quomodo sit ou le quomodo non sit ; le quid sit du mystère

de Dieu ne lui sera révélé que dans la vision béatifique. Sa recherche
est donc autour du quomodo sit vel quomodo non sit. C'est une recherche beaucoup

plus existentielle, car la première chose qu'il sait de Dieu, c'est son
existence - et il essaie de déterminer sa manière d'exister et de vivre. Sa recherche
est une recherche de sagesse dans la lumière de la Cause première et ultime
de tout ce-qui-est. Aussi n'est-il pas étonnant que, dans une recherche
théologique, le problème de la participation apparaisse comme central, ainsi que
la vue des degrés de l'être. Mais ne confondons pas la recherche du théologien
avec celle du métaphysicien Ce dernier, partant de l'expérience et non plus
de l'adhésion de foi, doit accepter des démarches inductives beaucoup plus
analytiques. Ne considérons pas }a Somme comme un traité de métaphysique ;

elle implique certes une métaphysique, mais qui doit, pour qu'on puisse
parler de métaphysique, être entièrement redécouverte et réorganisée; autrement

on est en présence d'éléments de métaphysique utilisés par le théologien
selon son ordre propre. C'est pourquoi, avant d'opposer saint Thomas
commentateur d'Aristote à saint Thomas considéré dans ses grandes œuvres
personnelles, il faudrait redécouvrir la métaphysique de saint Thomas théologien,

préciser l'ordre de cette métaphysique... enfin se demander si les principes

propres de cette métaphysique sont différents de ceux de la métaphysique
d'Aristote. Car on ne peut comparer et opposer directement une métaphysique

et une Doctrina sacra. Elles ne se situent pas au même niveau de recherche.
Nous nous excusons de la longueur de ces remarques, mais il nous a

semblé plus intéressant d'entrer dans le vif du sujet et d'établir comme une
question disputée sur une matière aussi importante. En présence d'une thèse
si bien présentée, avec tant d'arguments, il semblait difficile d'agir autrement,
- du moins si l'on n'est pas convaincu.


	La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin

