Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 4

Artikel: La doctrine de I'Analogie de I'étre d'apres Saint Thomas d'Aquin
Autor: Philippe, Marie-Dominique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARIE-DoMINIQUE PHILIPPE OP

La doctrine de I’Analogie de I’étre
d’apres Saint Thomas d’Aquin

Etant donné les nombreux traités et articles qui ont été écrits sur
I’analogie d’aprés saint Thomas, on comprend qu’avant d’entreprendre un
nouveau travail sur ce sujet, il soit nécessaire de déterminer ce qui en a été
dit et ce qui reste a en dire. C’est précisément ce que le P. Montagne fait avec
beaucoup de virtuosité dans 1'Introduction de sa thése de doctorat soutenue
4 I'Université de Louvain. ! Il rappelle I'intérét des travaux de H. Lyttkens,
de G. P. Klubertanz et de C. Fabro. Si importants que soient ces travaux
certaines interrogations demeurent : y a-t-il plusieurs doctrines thomistes de
I’analogie ? Ce que I’on peut exprimer d’une autre maniére : observe-t-on un
progres de la pensée de saint Thomas au sujet de 1'analogie et quelles en sont
les étapes ? D’une maniére plus précise encore : la doctrine devenue classique
chez les thomistes sous l'influence de Cajetan est-elle conforme a celle de
saint Thomas ou s’en écarte-t-elle ? (p. 12).

Ces questions, certes, ne sont pas nouvelles, mais I’A. estime qu’elles
n’ont pas été traitées avec la rigueur désirable ; aussi son intention est-elle de
reprendre ces questions suivant deux directions, I'une d’ordre historique,
l'autre de nature doctrinale. Une analyse rigoureuse des textes doit nous
montrer si, de fait, il y a évolution dans la pensée de saint Thomas et si la
doctrine de Cajetan correspond a tel ou tel moment de cette évolution. Mais
le pourquoi de cette évolution ne pourra étre manifesté que si, au-deld des
textes, on analyse la doctrine, la pensée métaphysique de saint Thomas,
puisque chaque doctrine de l’analogie traduit une certaine conception de
I’étre, de la participation et de la causalité. Assurément, I’A. est conscient
qu’on ne peut ramener toute la métaphysique a 1’analogie de 1'étre, mais il
voudrait éclairer la conception thomiste de 1’étre « a partir de ce que la théorie
de ’analogie nous en livre » (p. 13).

Dans le premier chapitre de son ouvrage, intitulé : « Les éléments de la
doctrine thomiste de l’analogie », I’A. déclare que ces éléments sont, d’une
part, I'unité d’ordre par référence a un premier, et, d’autre part, la participa-

1 Bernard MONTAGNES OP: La doctrine de l'analogie de I'étve d’aprés Saint
Thomas @’ Aquin. (Philosophes médiévaux, VI.) — Publications universitaire Lou-
vain ; Béatrice Nauwelaerts, Paris 1963. 212 p.



446  La doctrine de 1’Analogie de I'étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin

tion. Le premier est un théme traité pour lui-méme dans les exposés de la
métaphysique aristotélicienne écrits par saint Thomas (De principiis naturae,
De ente et essentia, Commentairve de la Métaphysique), tandis que le second,
« qui vient enrichir et compléter le premier », apparait dans les grandes ceu-
vres personnelles « des Sentences a la Semme de Théologie ».

L’A. souligne que saint Thomas a toujours maintenu ces thémes ; en ce
qui concerne le premier, il ne semble pas qu'il y ait eu évolution et modifi-
cation de sa doctrine. Cela est important & souligner, car c’est précisément
notre premiére maniére d’aborder I’étre. Tandis qu’a 1’égard de la partici-
pation, il semble bien que la pensée de saint Thomas se soit précisée et modi-
fiée a partir du Contra Gentiles.

Ce premier chapitre s’achéve en donnant une premiére définition de
I’analogie de I’étre. « Pour saint Thomas, le rapport ad unum définit I’analogie.
L’unité analogique provient du terme commun ; la diversité (provient), de la
relation différente que chacun des analogues entretient avec le premier »
(pp. 61-62). Le premier est soit la substance — analogie prédicamentale —, soit
Dieu - analogie transcendantale. « En définitive, Dieu est le terme ultime de
référence de tous les sens de I'étre ». (p. 63) Cependant, il ne faut pas oublier,
reconnait I'A., que «l’ordre per prius et posterius que suit notre connaissance
est inverse du rapport ontologique » (p. 63).

Mais puisque saint Thomas semble avoir hésité a concevoir le rapport
de I'étre créé a I'étre divin sur le modele aristotélicien de 1’analogie prédica-
mentale, il est normal qu’on étudie pour elle-méme cette analogie transcen-
dantale qui semble étre ’apport original de saint Thomas. Le but du chapi-
tre I est donc de préciser si ’analogie transcendantale reléve bien du méme
type que l'analogie prédicamentale. Saint Thomas se pose implicitement la
question a I’égard des « noms divins», puisque l’attribution de 1'étre est
nécessairement impliquée dans celle de tel ou tel attribut particulier ; aussi
I’A. va-t-il analyser successivement la position de saint Thomas, dans le
Commentaire des Sentences (I, d. 35, q. 1, a. &), le De Veritate (q. 2, a. 11), le
Contra Gentiles (I, c. 34), le Compendium theologiae (I, 27), le De Potentia
(g. 7, a. 7) etla I* (g. 13, a. 5), essayant de mettre en lumiére 1'évolution de la
pensée de saint Thomas sur ce point.

A l'époque des Semtences, 'analogie se présente sous deux formes:
I'une comporte une forme commune, 'autre se fonde sur la participation.
Cependant I’A. conclut : « I’analogie par référence & un premier parait suffire
pour expliquer les rapports du créé a Dieu. Fondée sur la participation
intrinséque des attributs divins, 1’analogie traduit la ressemblance déficiente
des étres a celui qui est leur modéle » (p. 74). Dans le De Veritate, I’analogie se
présente encore sous deux formes, mais d’une maniére tout autre: c’est
d’une part, la convenance de proportion, c’est-a-dire la communauté de
rapport qui implique une deferminata habitudo, et d’autre part, la conve-
nance de proportionnalité, c’est-a-dire la communauté de proportion qui
n'implique aucune determinata habitudo. Seule la seconde s’applique aux
rapports des étres a Dieu.

Pour I’A., il y a 1& quelque chose de tout & fait nouveau. « Le De Veritate
semble en rupture avec ce qui précéde comme avec ce qui suit» (p. 72). -



La doctrine de I’Analogie de I'étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin 447

« Sans le dire, saint Thomas adopte ainsi une position nouvelle qui contredit
celle qu’il avait prise dans les Sentences, puisqu’il élimine la participation par
ressemblance ; a I’analogie d’imitation, il substitue I'analogie de proportion »
(p- 79). — Dans les ceuvres ultérieures, Contra Gentiles, De Potentia, la position
de saint Thomas « marque un revirement indiscutable a 1’égard de la solution
du De Veritate, elle se rapprocherait plutot de celle des Sentences, mais elle
ne s’identifie pas non plus a cette derniére » (p. 81).

Pour bien mettre en lumiére ces conclusions, I’A. montre que les textes
postérieurs (Contra Gentiles, De Potentia, I*) posant les mémes problémes que
le De Veritate, se heurtent aux mémes difficultés, mais apportent de fait une
solution tout autre, ce qui permet a I’A. de conclure : « le changement de
perspective métaphysique, une nouvelle conception de la causalité et de
I’étre commandent la solution a laquelle saint Thomas s’est définitivement
rallié : il y a entre les étres et Dieu une analogie unius ad altevum » (p. 93). —
Saint Thomas est passé¢ d'une métaphysique de I'étre considéré avant tout
comme forme & une métaphysique de I’étre considéré avant tout comme acte.

A partir de 1a, I’A. cherche a préciser comment il faut comprendre le
rapport qui existe entre I'unité conceptuelle et I'unité réelle de 1’étre. Pour
lui, « I'unité qu’on découvre dans la métaphysique de saint Thomas n’est pas
seulement celle du concept d’étre, mais bien l'unité réelle du Principe de
I’'étre. Des lors, la structure de I'analogie et celle de la participation sont
rigoureusement paralleles, elles se correspondent comme 1'aspect conceptuel
et l'aspect réel de l'unité de l'étre. Bref, ’analogie de I'étre ne doit pas
substituer I'unité proportionnelle d'un concept a la diversité réelle des étres,
elle doit reproduire I'unité d’ordre qui relie les étres a leur Principe » (p. 114).

Dans le chapitre III, intitulé De saint Thomas a Cajetan, I’A. montre
successivement les positions d’Henri de Gand et de Jean Duns Scot, puis
celle de Cajetan, a propos de l'analogie. Sa conclusion est nette : si, pour
Cajetan, I'analogie de proportion est premiére, pour saint Thomas, c’est celle
de rapport : « si pour Cajetan ’analogie dérive directement de la distinction
réelle, pour saint Thomas, elle se fonde immédiatement sur les degrés d’étre »
(p. 158). — Voila toute la différence qui existe entre le disciple et le maitre.

Enfin dans la Conclusion, I’A. reléve sept points de divergence entre la
métaphysique de saint Thomas et celle de Cajetan. La premiére est avant tout
la métaphysique des degrés d’étre, la seconde celle de I'idée d’étre. De saint
Thomas a Cajetan, «la théorie de I’analogie s’est déplacée de la métaphy-
sique vers la logique » (p. 168) ; « une philosophie des concepts s’est substituée
a une philosophie du réel » (p. 168).

Deux Appendices terminent cet ouvrage. Le premier expose les sources
littéraires et doctrinales du De Principiis Naturae ; saint Thomas se sert de la
version arabo-latine des Métaphysiques et il est inspiré par le Commentaire
d’Averroés. L’Annexe II est une table de concordance des arguments contre
Punivocité des Noms divins.

On voit I'intérét de ce travail qui aborde un des problémes les plus
difficiles de la pensée de saint Thomas et sans doute un des plus importants,
puisque 'étude de I’analogie chez saint Thomas entraine celle de sa concep-
tion de I’étre et celle de sa métaphysique.



448  La doctrine de 1Analogie de I’étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin

Nous ne pouvons que féliciter I’A. d’avoir eu le courage d’aborder un tel
sujet et de 'avoir étudié d’'une maniére si minutieuse ; mais nous sommes
obligé de reconnaitre que, si intelligent et si persuasif que soit ce travail, il
n’arrive pas a nous convaincre. En le lisant, nous demeurons dans un certain
malaise intellectuel.

Peut-on vraiment ramener tout le probléme de l’analogie chez saint
Thomas a l'analogie unius ad alterum, et dire que pour saint Thomas le
rapport ad unuwm définit I’analogie ? Si on analyse la maniére dont saint
Thomas parle de Dieu dans la Somme, on ne peut accepter une telle conclu-
sion. Par exemple, lorsqu’aprés avoir précisé, dans la I%, q. 5, la ratio boni, il
détermine dans la question 6 comment on peut dire que Dieu est bon, il dit
expressément : manifestum est quod sibi (Deo) competit vatio boni et appetibilis
(a. 1) et, & 'article 2 : similitudo... effectus... in causa enim aequinoca inuenituy
excellentius... Sic ergo oportet quod, cum bonum sit tn Deo sicut in prima causa
ommnium non uniouca, quod sit in eo excellentissimo modo. La ratio boni est bien
pour saint Thomas une notion analogique; on a précisé la signification
métaphysique avant de déterminer si Dieu était bon. Cela ne peut plus
s'expliquer si, de fait, pour saint Thomas, I'analogie est exclusivement ad
unwm, puisqu’alors il faudrait que la ratio boni fit déterminée par la bonté
de Dieu, la premiére bonté & laquelle toutes les autres bontés se référent. Du
point de vue de la participation, il est vrai de dire que toute bonté des créa-
tures participe de la bonté de Dieu ; mais du point de vue de I’analogie, ce
n’est pas la méme chose : il faut découvrir la ratio boni a partir de réalités
expérimentées et préciser ensuite comment Dieu est bon. On ne peut donc
pas dire que « la structure de I’analogie et celle de la participation sont rigou-
reusement paralléles ».

On objectera alors cette affirmation explicite de saint Thomas, dans la
18, q. 13, a. 6 : In omnibus nominibus quae de pluribus analogice dicuntur
necesse est quod omnia dicuntur per vespectum ad unum et ideo opovtet quod
ponatur in definitione omnium. Donc il est vrai de dire que pour saint Thomas
le rapport ad unum définit I’analogie.

Attention : saint Thomas ne parle pas la de I'analogie dans toute son
universalité, mais de ces noms qui sont dits de plusieurs réalités d’'une maniére
analogique : de pluribus analogice dicuntur... Il s’agit d’un cas particulier
de I’analogie, précisément d’une attribution analogique (dicuntur). Et comme
I’attribution n’est pas la seule opération de l'intelligence, on doit s’attendre a
trouver d’autres cas d’analogie. Réduire 'analogie a ce cas particulier, ne
serait-ce pas une erreur analogue a celle qui réduit a I’attribution toute la
vie de I'intelligence ? Du reste; si on est attentif a I’ensemble de cet article 6,
ol saint Thomas se demande si les noms sont dits en premier lieu de Dieu ou
des créatures, on voit que saint Thomas se situe bien dans une perspective
théologique, extrémement déterminée. On ne peut donc prétendre que dans
cet article il expose ce qu’il entend par ’analogie ; mais il montre comment
certains noms (comme la bonté, la sagesse) qui sont attribués & Dieu, lui
sont attribués per prius — quantum ad rem significatam —, bien que ces noms —
quantum ad impositionem — soient imposés per prius aux créatures, que nous
connaissons en premier lieu (per prius). Avant d’attribuer ces noms a Dieu,



La doctrine de I’Analogie de 1’étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin 449

I'intelligence humaine en a découvert la signification, signification telle
qu’elle pouvait étre attribuée & Dieu. Avant le probléme de l'attribution, il y
a donc celui de la découverte de ces noms ayant une signification d’une uni-
versalité telle qu’elle soit capable d’étre attribuée a I’lEtre premier.

Cependant I’A., lui, a lu et relu ces textes de saint Thomas — et pourtant
il aboutit a des conclusions diamétralement opposées. Aussi nous per-
mettrons-nous de cheminer avec lui tout en lui posant certaines questions
pour essayer de déceler ce qui a pu 'amener a de telles conclusions. Précisons
tout de suite que nous ne voulons considérer ici que la premiere partie de ce
travail : I’analogie d’aprés saint Thomas ; la seconde partie étant en étroite
dépendance de la premiére, le probléme se pose diftféremment suivant la
position qu’on adopte & I'égard de ’analogie d’aprés saint Thomas.

1. L’A., a la suite de C. Fabro, ne cesse de répéter que toute doctrine
de I'analogie traduit une certaine conception de I’étre — ce dont nous sommes
parfaitement convaincu. Or I’A. conclut — et c’est une de ses conclusions
majeuses — que le De Veritate implique chez saint Thomas une théorie de
I’analogie irréductible a celle de ses écrits antérieurs et postérieurs. Donc le
De Veritate doit impliquer une conception de 1’étre irréductible a celle des
écrits antérieurs et postérieurs. Or cela ne semble pas évident. L’A. lui-méme
ne déclare-t-il pas que, dans le Commentaive des Sentences et dans le De Veri-
tate, saint Thomas demeure dans une conception formaliste de la causalité
de I’étre — celle d’Albert le Grand —, tandis que dans le Contra Gentiles et dans
ses ceuvres postérieures, il considére en premier lieu la causalité efficiente et
I’étre comme acte ? Il n’y a donc pas de synchronisme historique entre I'évo-
lutiorn de l’analogie et celle de la conception de I'étre, et, d’autre part, le
caractere de ces deux évolutions n’a pas la méme profondeur.

Autant nous sommes d’accord avec I’A. quand celui-ci montre certaines
précisions importantes de la pensée de saint Thomas, du Commentaire des
Sentences au Contra Gentiles, autant il nous parait excessif d’afirmer une
évolution a propos de l’analogie, impliquant des positions radicalement
opposées.

2. « Le role que jouent 'acte et la puissance a partir du Contra Gentiles
manifeste une conception nouvelle de la causalité et de I'étre » (p. 54).

On aurait aimé que I’A. se pose la question de savoir sous quelle influence
saint Thomas opére ce changement. Comme la division de I'étre en substance
et en accident est a l'origine de 1’analogie en référence vers un premier, la
division de I'étre en acte et en puissance n’est-clle pas, elle aussi, a I'origine
d’un autre type d’analogie ?

L’A. ne se pose pas la question, bien qu’il reconnaisse la dépendance
étroite de ’analogie et de la conception de I’étre. L’A. reconnait que la divi-
sion de I'étre en acte et en puissance est irréductible a celle de I'étre en
substance et en accident, ce qui ne I'’empéche pas d’essayer de montrer que,
pour saint Thomas, c’est le rapport ad unum qui définit I’analogie. A vrai
dire, le rapport ad unum définit bien un type d’analogie, celle qui se fonde
sur la division de I’étre en substance et en accident, mais il ne peut définir
le type d’analogie qui se fonde sur la division de I’étre en acte et en puissance.

D’autre part, si saint Thomas opére ce changement dans sa métaphysi-

29



450  La doctrine de I’Anulogie de 1’étre d’aprés Saint Thoma d’Aquin

que grace a un contact plus intime et plus immédiat avec la métaphysique
d’Aristote, il serait intéressant de préciser ce qu’est ’analogie de 1'étre chez
Aristote, pour mieux saisir I’évolution de la pensée de saint Thomas.

3. Autre question : I’A. affirme avec beaucoup d’exactitude que « ’ordre
per prius et posterius que suit notre connaissance est inverse du rapport onto-
logique » (p. 63), mais tient-il suffisamment compte de cette constatation dans
son analyse de saint Thomas ? — Cette question se présente a l’esprit trés
particuliérement quand on voit I’A. réduire toute analogie & I'analogie par
référence & un premier. Analysant le De Principiis naturae, il déclare :
« I'unité proportionnelle n’est pas premiere, elle se raméne 4 1'unité d’ordre
qui est plus fondamentale et elle en dépend » (p. 30).

Ne faudrait-il pas distinguer ce qui est premier dans I’ordre de la connais-
sance et ce qui est premier dans 1’ordre du réel ? Il est bien évident que 1'unité
proportionnelle n’est pas premiére dans I'ordre du réel, mais, dans I’ordre de
la connaissance, c’est différent. On a souvent I'impression que I’A., ayant trés
peur du conceptualisme de Cajetan, se réfugie dans une sorte de réalisme
presque absolu. Relevons, par exemple, ces affirmations : « il n'y a rien d’anté-
rieur & la substance, et I’étre c’est ou bien la substance d’abord, ou bien
I’accident ensuite... De méme au plan transcendantal, I’étre n’englobe pas les
étres et Dieu puisque I'étre n’est pas antérieur & Dieu. C’est Dieu qui fonde
I’analogie de I'étre puisque les étres regoivent par participation ce qu’il est
par essence ; il n’y a pas d’autre premier que lui » (pp. 80-81).

Que signifie alors I'affirmation que le sujet de la métaphysique c’est
I’étre en tant qu’étre ? — L’A. lui-méme parle de ’analogie de 1’étre, comme il
parle aussi de la ratio entis. — Du reste, sur ce dernier point, il serait intéres-
sant de relever ce que I’A. nous en dit (cf. p. 62). La ratio entis, dans la pensée
de saint Thomas, n’a-t-elle pas un réle plus important que ne le dit I'A. ?

Ne serait-ce pas le manque constant de distinction précise entre 1’ordre
de connaissance et celui du réel existant, qui empéche I'A. de comprendre
qu’il y a divers types irréductibles d’analogie ? Tout en affirmant que ’ana-
logie est « 'aspect conceptuel » de I'étre, de fait il revient toujours a I’analogie
par référence a un premier réel. N'est-ce pas cela, en définitive, qui I'empéche
de saisir le moment particulier de la réflexion du De Veritate et I'attitude
spéciale d'un Cajetan voulant mettre en lumiére I’aspect conceptuel de
I’analogie ? L.’A., en concevant ce qu’il appelle « I'analogie transcendantale »
a la maniére de «l’analogie catégoriale », — « I’analogie prédicamentale et
I’analogie transcendantale relevant d’un méme type d’analogie unius ad
alterum (p. 81), — ne fait-il pas une méme confusion ? Car si du point de vue
de l'esse, il y a bien une dépendance directe, un rapport direct de la réalité
créée a Dieu, du point de vue de notre connaissance, c’est différent. Dieu
n’est pas atteint au terme d’une induction, mais d’'une démonstration. Donc
il ne peut y avoir de rapport direct, il y a toujours un moyen terme. Saint
Thomas est tres explicite sur ce point. C’est pourquoi « I’analogie transcen-
dantale » ne peut étre sur le modele de I’analogie prédicamentale. On ne peut
atteindre Dieu en se servant uniquement de la division de I'étre substance-
accident, mais en se servant aussi de la division de I'étre acte-puissance ;
cette division fonde métaphysiquement le principe de causalité. L’analogie



La doctrine de 1’Analogie de 1'étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin 451

qui exprime les rapports des étres a Dieu est donc une analogie d'un type
plus complexe, présupposant les deux autres. Saint Thomas ne cesse de nous le
dire lorsqu’il dit que notre connaissance de Dieu implique le per modum
causalitatis, le pey modum negationis et le per modum eminentiae.

4. IA. semble n’avoir pas assez distingué non plus les phases de
recherche et d’analyse métaphysique de celles du jugement de sagesse :
voir ]a page 88, ou I’A. ne discerne pas assez nettement I’analyse métaphy-
sique distinguant divers degrés inégaux d’une perfection commune : (la ratio
entis) et I'ordre des diverses réalités hiérarchisées par la premiére: Dieu; il y
a la deux probleémes différents, nettement distingués par saint Thomas (voir,
par exemple, 1%, q. 5 et q. 6), qui se trouvent comme synthétisés dans ce que
I’A. appelle analogie transcendantale. De méme, I’A. n’a pas assez distingué
en saint Thomas ce qui relevait de recherches philosophiques et ce qui rele-
vait de recherches théologiques. S'il avait mieux distingué ’ordre de notre
connaissance de ’ordre du réel, il aurait été obligé de faire de telles distinc-
tions, — ce qui I'aurait amené a distinguer divers types d’analogies correspon-
dant a nos deux maniéres d’atteindre I'étre métaphysique, — et a préciser
ensuite ce type complexe d’analogie correspondant a un jugement de sagesse
et se fondant sur la participation.

5. En suivant minutieusement les analyses des textes de I'A. — nous
pensons tres spécialement aux analyses des textes du De Principiis naturae
(pp- 26-32), du De ente et essentia (pp. 33-38), du Commentaive de la Métaphy-
sique (pp. 38-41) —, nous sommes frappés de constater la maniere dont I'A.,
malgré son honnéteté indiscutable, malgré une intention d’objectivité sou-
vent affirmée et qu’on ne peut mettre en doute, en arrive a ne plus voir qu’'un
aspect du probléme. Interrogeant ces textes pour voir comment, de fait,
« d’un bout a l'autre de I’ccuvre de saint Thomas, 1’analogie fondamentale de
I’étre, tout au moins au plan prédicamental », n’est autre pour lui que la
théorie qu’Aristote avait élaborée, il ne s’intéresse qu’a ce point de vue et
voit tout en fonction de lui. I1 semble alors avoir oublié I'autre aspect du pro-
bléme : pourquoi saint Thomas affirme-t-il trés souvent — on en verra aussitot
un exemple bien significatif — deux types d’analogie impliquant deux types
d’unité, I’'unité proportionnelle et I'unité d’ordre? L’interrogation objective de
I’ensemble de ces textes devrait amener I'auteur a se poser une telle question.

Cela est particulierement manifeste dans l'interprétation du Commen-
taive de la Métaphysique. L’A., tout en affirmant que « saint Thomas raméne
systématiquement 1'unité proportionnelle a 1'unité par référence a un
premier » (p. 39), doit cependant enregistrer qu’au livre V (legon 8, N° 879)
on lit que « la proportion ou I’analogie est la forme d’unité qui rapproche
des couples de termes pris deux a deux. Or l'unité analogique se présente
de deux fagons : ou bien, deux choses sont reliées par des rapports différents
a un seul et méme terme... ou bien, un méme rapport réunit deux
couples de termes » (pp. 39-40). — Trois autres textes (livre V, leg. 12, N° 916 ;
livee VII, leg. &, N° 1334, et leg. 1, N° 1246-59) obligent I’A. a reconnaitre
que I'analogie prédicamentale de 1’étre comporte a la fois I’'unité par référence
a la substance et 'unité de proportion ; mais il ajoute que « I'une est plus
fondamentale, I’autre subordonnée puisque 1'unité proportionnelle résulte de



452  La doctrine de I’Analogie de I'étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin

I'unité d’odre comme une fonction dialectique de son fondement ontolo-
gique » (p. 41) !

Nous voyons bien qu’il n’est pas si facile de prétendre que saint Thomas
« raméne systématiquement 'unité proportionnelle & I'unité par référence a
un premier » !

Notons encore le passage du Commentaive de I'Ethique, que I'A. ne cite
qu’en note (p. 41, note 36). Dans ce texte, 'analogie de proportion semble
avoir la primauté, tandis que 1’analogie de rapport apparait comme secon-
daire et extrinséque. L’A. juge que ce n’est pas dans ce Commentaire qu’il faut
chercher la pensée de saint Thomas sur ’analogie du bien et de I’étre !

6. Nous pourrions faire des remarques analogues a propos des textes
cités au Chap. 1I. — L’analyse de I’A. cherche & démontrer que la doctrine
du De Veritate est unique en son genre et qu’elle est abandonnée par saint
Thomas dans ses ccuvres suivantes, dés le De Potentia et le Contra Gentiles.

Ces analyses de textes sont intéressantes et minutieusement faites,
mais demeurent-elles objectives ? Ne sont-elles pas orientées vers un but
trop précis? Ces divers textes ne sont-ils pas interprétés comme s’il ne
pouvait y avoir, & 1'égard du probléme considéré, qu'une seule attitude
possible, alors que précisément — et c’est 1a un des caractéres essentiels de la
pensée de saint Thomas — les préoccupations et les perspectives de ces divers
écrits ne sont pas les mémes ? Le développement de la pensée de saint Thomas
ne peut se comprendre unilatéralement, car sa pensé n’est pas une pensée
univoque. Ce que saint Thomas recherche dans le De Veritate n’est pas ce
qu’il recherche dans le De Potentia ou le Contva Gentiles. Aussi n’est-il pas
étonnant que nous soyons devant diverses maniéres de résoudre des pro-
blémes semblables. Dans le De Veritate, sa perspective est plus philosophique
et critique (plus réflexive), dans le De Potentia elle est plus théologique.

Voyons par exemple la réponse du De Veritate au deuxiéme argument
(p- 82) et le parallélisme que I’A. établit avec la réponse du De Potentia
(p-87). Le De Veritate se sert d’un texte des Topiques d’Aristote pour rappeler
qu’il y a deux sortes de ressemblances, I'une proportionnelle, I'autre directe.
La ressemblance proportionnelle posséde cet avantage de ne pas avoir de
rapport déterminé : c’est pourquoi elle peut s’établir entre le fini et I'infini.
Le De Potentia répond d’une maniére différente : la ressemblance qui existe
entre Dieu et les créatures ne repose pas sur la participation d’une forme
commune ; ce que Dieu est par essence, les créatures le recoivent par partici-
pation. L’A. conclut que cette participation fonde ’analogie de rapport —
comme s’il y avait un rapport direct entre la créature et Dieu —. Nous concé-
dons un rapport direct du point de vue de la dépendance de l'esse, mais non
un rapport direct du point de vue de la connaissance. Il n’y a pas de ressem-
blance directe entre la science de I’homme et celle de Dieu, mais il y a une
ressemblance proportionnelle qui suppose une certaine raison analogique
commune : la ratio de science. On a de nouveau l'impression que I’A. ne
distingue pas avec assez de netteté ces deux points de vue : celui de la réalité
et celui de notre connaissance ; car lorsqu’il s’agit du premier, il y a un rap-
port direct entre la créature et Dieu, et lorsqu’il s’agit du second, il n’y a plus



La doctrine de 1’Analogie de I'étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin 453

de rapport direct, mais une raison analogique. e De Potentia insiste sur le
premier aspect, le De Veritate sur le second.

Lorsque ’A. prétend que I'adage aristotélicien : finiti ad infinitum nulla
est proportio est admis dans le De Veritate et dans le Commentaive des Sentences
(p. 84), mais qu’il est ensuite abandonné, ce qui permet de noter « un revire-
ment définitif » (.p 88) dans la pensée de saint Thomas, est-ce tout a fait
exact ? — [.’adage veut dire : pas de commune mesure entre le fini et I'infini,
ce que, je crois, saint Thomas a toujours accepté. Et lorsque dans le Contra
Gentiles (111, 54, 6°), au dire de I’A., il a I'air de dépasser ce principe, en réalité
il ne parle pas d’une proportion entre le fini et I'infini, mais entre la créature
et le créateur. N’est-ce pas encore la méme distinction que I’A. semble
n’avoir pas saisie avec assez de précision ? Car parler du fini et de I'infini
n’est pas la méme chose que de considérer la créature et Dieu.

7. Enfin, pour terminer, nous nous permettons de souligner certains
aspects de la recherche de I’A. qui nous ont particuli¢rement frappé, et qui
nous livrent comme 'esprit de ce travail.

Dés le point de départ de sa recherche, I’A. affirme: «la doctrine de
I’analogie est faite de la synthése de deux thémes, I'un d’origine aristotéli-
cienne — celui de I'unité d’ordre par référence a un premier —, I'autre de prove-
nance platonicienne, celui de la participation » (p. 23).

N’est-ce pas 1a I'inspiration profonde de tout ce travail ? Sinous disions a
I’A. qu’une telle afirmation nous semble toute gratuite, il s’insurgerait sans
doute et prétendrait que c’est 1 le fruit de toutes ses recherches, qu’il ne
s’agit donc nullement d’une affirmation a priori. Mais alors pourquoi I’énon-
cer en téte de ce premier chapitre comme une affirmation premiére ?... De
plus, une telle affirmation est-elle exacte ? La théorie de I’analogie peut-elle
étre la synthése de deux thémes aussi divers ? Peut-on parler de synthése
lorsqu’il s’agit de thémes qui se situent a des niveaux si différents, car I’'unité
d’ordre par référence a un premier — théme d’origine aristotélicienne — reléeve
directement d’un certain type d’analyse des diverses déterminations de « ce
qui est », tandis que le théme de la participation, tel que 1’A. le présente ici,
reléve d'un certain jugement de sagesse. Le premier est au niveau de 1’analyse
métaphysique distinguant, en « ce qui est », substance et accident, le second
est au niveau du jugement de sagesse précisant la relation de 1’étre créé a
Dieu.

Ne serait-il pas plus exact de dire que la doctrine de I’analogie se situe
de fait a des niveaux divers ? En premier lieu, fondamentalement, au niveau
de I'analogie de 1'étre substance et accident, en dernier lieu et d'une fagon
ultime, au niveau des rapports entre les réalités créées et Dieu. 11 faudrait se
demander ensuite si, entre ces deux types d’analogie, il n’y en a pas un autre.
Le probléme se pose alors d’'une maniére toute différente.

Parler de synthese de deux thémes, n’est-ce pas exclure des le point de
départ tout autre aspect de I’analogie? Par 12 ne retombe-t-on pas nécessai-
rement dans une certaine conception univoque de I’analogie ? Car le second
théme est congu comme venant enrichir et compléter le premier, comme si le
premier était imparfait et n’exprimait que I'aspect fondamental, générique,
du probléme, l'autre, 'aspect de la différence spécifique. Ne faudrait-il pas



454 La doctrine de I’Analogie de 1’étre d’apreés Saint Thomas d’Aquin

étre plus attentif au fait que le théme premier (I'unité d’ordre par référence a
un premier) est en réalité traité explicitement dans des écrits philosophiques,
tandis que le théme second (la participation) apparait surtout dans les grandes
ceuvres théologiques ? Il y a la un indice qui doit nous inviter a la réflexion.
Car si la premiére démarche du métaphysicien est d’analyser 1’étre, celle du
théologien est de chercher comment Dieu existe et vit, et, dans la lumiére de
Dieu, de juger les étres créés. L’analogie ne peut étre la méme au niveau de
I’analyse de ce-qui-est et au niveau du jugement de sagesse du théologien.
Confondre ces deux niveaux est source de beaucoup d’autres confusions.
D’autre part, a la fin du Chap. I1I, I’A. conclut : « la structure de 1’analogie
et celle de la participation sont rigoureusement paralléles, elles se correspon-
dent comme 'aspect conceptuel et I'aspect réel de I’'unité de I’étre » (p. 114).
Ici, la participation est affirmée comme une structure paralléle a I’analogie,
I’aspect réel dont I'analogie sera 1’aspect conceptuel... Si on veut coordonner
ces deux affirmations concernant les rapports de I’analogie et de la participa-
tion, on en arrive a se demander si I’A. n’a pas une vue dialectique de I’analo-
gie, ce qui I’empéche d’en saisir la véritable diversité.

Si la perspective de I’A. a 1’égard de I’analogie est avant tout une pers-
pective dialectique, il n’est plus étonnant de constater que le probléme prin-
cipal est celui de I'un et du multiple. Il est en effet manifeste que c’est ce pro-
bléme de 'unité de ’analogie qui a le plus impressionné I’A. On a méme sou-
vent 'impression que, pour lui, le probléme de 1’analogie se raméne a celui
del’'unité ; son souci dominant est de voir comment la multiplicité analogique
peut étre unifiée. Or la multiplicité analogique, en dernier lieu, ne peut étre
unifiée que par référence & un Premier. Donc, si 'unité de I’analogie est avant
tout unité d’ordre et si, d’autre part, on ne distingue plus avec assez de net-
teté les problémes de ’analogie et ceux de 'unité de I’analogie, on en arrive a
ne plus considérer ’analogie qu’en fonction de son ordre vers un premier. Cela
est logique, et on oublie que I'analogie, comme telle, peut exister sans cet
ordre vers un premier (voir : pp. 29, 30 ; 60, 61, 62 ; 81 ; 114).

Enfin, ce jugement de valeur de I’A. : « 'intuition métaphysique essen-
tielle de saint Thomas est celle qui s’exprime dans la vue des degrés d’étre »
(p. 104). — « La métaphysique de saint Thomas est celle des degrés d’étre »
(pp- 35-36, 158, 164), est sans doute la grande « intuition » de I’A., celle qui
commande toute sa recherche. Pour lui, la préoccupation métaphysique
primordiale semble bien étre celle de l'unité et de la diversité des étres
(p. 65). Un tel jugement est-il exact lorsqu’il s’agit de la métaphysique
de saint Thomas ? — Nous ne pensons pas que la métaphysique de saint
Thomas repose sur une intuition essentielle, mais sur I'expérience et 'induc-
tion ; ce que I’A. semble du reste reconnaitre quand il oppose la métaphysique
de Cajetan a celle de saint Thomas (p. 159).

Pour saint Thomas, ce qui est connu en premier lieu, c’est ’étre et non
les degrés d’étre. Les degrés d’étre sont le point de départ de la I V? via, donc
d’une voie, et non 'unique, pour découvrir I'Etre premier. Ces degrés d’étre
n’'apparaissent pas comme le probléme principal de la métaphysique. Saint
Thomas, dans son Commentaire de la Métaphysique, n’hésite pas & reprendre &
son compte I'affirmation du Philosophe : principalis consideratio metaphysicae



La doctrine de ’Analogie de 1’étre d’aprés Saint Thomas d’Aquin 455

est substantia..., et la découverte de 'acte et de la puissance est ’autre grande
considération. Ces deux considérations semblent bien précéder celle des de-
grés de 1'étre, qui est un probléme second, bien qu’essentiel : le probléme de
I'un et du multiple au niveau de I’étre. Evidemment, saint Thomas dit cela
en commentant Aristote. On pourrait alors opposer, comme on l’a fait,
saint Thomas commentateur d’Aristote a saint Thomas auteur de grandes
ceuvres personnelles. Mais n’oublions pas que dans ses grandes ceuvres per-
sonnelles, il ne fait pas ceuvre de métaphysicien mais de théologien. L’ordre
du probléme n’est plus le méme. Saint Thomas le déclare lui-méme, car le
théologien, partant de I’adhésion de foi surnaturelle au mystére de Dieu qui
se révele, recherche le quomodo sit ou le quomodo non sit; le quid sit du mys-
tére de Dieu ne lui sera révélé que dans la vision béatifique. Sa recherche
est donc autour du quomodo sit vel quomodo non sit.C’est une recherche beau-
coup plus existentielle, car la premié¢re chose qu'’il sait de Dieu, c’est son exis-
tence — et il essaie de déterminer sa maniére d’exister et de vivre. Sa recherche
est une recherche de sagesse dans la lumiére de la Cause premiére et ultime
de tout ce-qui-est. Aussi n’est-il pas étonnant que, dans une recherche théo-
logique, le probléme de la participation apparaisse comme central, ainsi que
la vue des degrés de 1’étre. Mais ne confondons pas la recherche du théologien
avec celle du métaphysicien | Ce dernier, partant de ’expérience et non plus
de 'adhésion de foi, doit accepter des démarches inductives beaucoup plus
analytiques. Ne considérons pas la Somme comme un traité de métaphysique ;
elle implique certes une métaphysique, mais qui doit, pour qu’on puisse
parler de métaphysique, étre entierement redécouverte et réorganisée ;- autre-
ment on est en présence d’éléments de métaphysique utilisés par le théologien
selon son ordre propre. C’est pourquoi, avant d’opposer saint Thomas
commentateur d’Aristote a saint Thomas considéré dans ses grandes ceuvres
personnelles, il faudrait redécouvrir la métaphysique de saint Thomas théolo-
gien, préciser 'ordre de cette métaphysique... enfin se demander si les princi-
pes propres de cette métaphysique sont différents de ceux de la métaphysique
d’Aristote. Car on ne peut comparer et opposer directement une métaphysi-
que et une Doctrina sacra. Elles ne se situent pas au méme niveau de recherche.

Nous nous excusons de la longueur de ces remarques, mais il nous a
semblé plus intéressant d’entrer dans le vif du sujet et d’établir comme une
question disputée sur une maticre aussi importante. En présence d’une these
si bien présentée, avec tant d’arguments, il semblait difficile d’agir autrement,
— du moins si ’on n’est pas convaincu.



	La doctrine de l'Analogie de l'être d'après Saint Thomas d'Aquin

