
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 4

Artikel: Sakramente und Ursakramente

Autor: Künzle, Pius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pius Künzle OP

Sakramente und UrSakramente

Auf diesen gemeinsamen Nenner lassen sich die jüngsten Beiträge von
K. Rahner 1 und E. H. Schillebeeckx 2 zur Erneuerung der Sakramententheologie

zurückführen. Wie schon die Titel erkennen lassen, unterscheiden
sich beide Werke in ihrer vordergründigen Zielsetzung. Doch sind beide
einig in der Überzeugung, die Sakramentenlehre lasse sich bereichern und
vertiefen, wenn man Christus und die Kirche, als Ursakramente gefaßt, zum
Ausgangspunkt nehme. So mag es gerechtfertigt sein, beide Publikationen,
in denen man übrigens frappante Parallelen thematischer und
terminologischer Art vermerkt, zusammen zu besprechen.

R. beabsichtigt, die beiden Begriffe Kirche und Sakramente gegenseitig
zu beleuchten, um aus der Reflexion über die Sakramente ein tieferes
Verständnis des Wesens der Kirche zu erlangen und umgekehrt. Sch. reagiert
gegen eine zu versachlichte Auffassung der Lehre vom sakramentalen Leben,
wie sie in den Handbüchern vorherrschend geworden ist. Achtet man mehr
auf den Unterschied zwischen der Besonderheit menschlicher Existenz und
dem bloßen « Vorhandensein » der Naturdinge, wird man die Ursache-Folge-
Wirkung der Sakramente nicht so verstehen, daß die sakramentale Gnade
«uns gleichsam automatisch-passiv 'angetan' werde» (13), sondern im
Gesamtzusammenhang von Religion und Sakramentalität die Sakramente als
« die spezifisch-menschliche und christliche Weise der Gottbegegnung » (16)
auffassen. Jeder Kenner der theologischen Summe des hl. Thomas erinnert
sich, wie eng verbunden dort Religion und Sakramente gesehen werden.
Einerseits ist es selbstverständlich, daß die Sakramente in hervorragender
Weise zu den äußerlich sichtbaren Akten der Gottesverehrung gehören 3,

anderseits wird im Sakramententraktat, ganz besonders in der Abhandlung
über den Charakter 4, in einem fort die wesentlich kultische Bedeutung der
Sakramente betont. Sie setzen den Kult fort, der im Leiden Christi seinen

1 K. Rahner : Kirche und Sakramente (Quaestiones disputatae, 10.) - Freiburg

i. Br. I960. 104 S. [Fortan mit R. angeführt].
2 E. H. Schillebeeckx : Christus - Sakrament der Gottbegegnung. - Mainz

1960. 225 S. [In der Folge mit Sch. bezeichnet]. In diesem Buch gibt der Autor in
Kürze manche seiner Auffassungen wieder, die er in seinem großen Werk : De sacra-
mentele heilseconomie, I, Antwerpen-Bilthoven 1952, ausführlich begründet hat.

3 II-II 89, Prolog.
4 III 63.



Sakramente und Ursakramente 429

Anfang nahm 5. Und an diesem Kult ist der Empfänger des Sakramentes
mitbeteiligt. Kein Zweifel, daß dieser wesentliche Aspekt von einem zu
einseitigen Nachdruck auf das Wirken ex opere operato in der nachtri-
dentinischen Theologie verdrängt worden ist.

Der gemeinsame Ansatzpunkt, Christus und die Kirche als Ursakramente,
wird von R. kurz skizziert, von Sch. in je einem eigenen Kapitel dargelegt.
Das 1. Kap. (Sch. 17-56) handelt über das Ursakrament, das Christus ist.
« Sakrament bedeutet... eine göttliche Heilsgabe in einer äußerlich
wahrnehmbaren und durch eine äußerlich wahrnehmbare, greifbare Gestalt, die
diese Gabe anschaulich macht : eine Heilsgabe in historischer Sichtbarkeit.

Wenn daher die menschliche Liebe und all die menschlichen Taten Jesu
göttliche Heilskraft besitzen, dann umfaßt die menschliche Formgebung
dieser Heilskraft naturgemäß einen Aspekt anschaulicher Sichtbarwerdung
dieses Heiles, mit andern Worten : Sakramentalität. Der Mensch Jesus als
persönliche irdische Erscheinung der göttlichen Erlösungsgnade ist das Sakrament

: Ursakrament, denn nach dem Willen des Vaters sollte dieser Mensch,
der Sohn Gottes selbst, in seiner Menschheit der einzige Zugang zur
Wirklichkeit des Heiles sein » (Sch. 24 f.). In den Lebenstaten Jesu schenkt uns
Gott zugleich die konkrete Gestalt der Religiosität in ihrer herabsteigenden
(erlösend-heiligenden) und aufsteigenden (kultischen) Bewegung. « Der
Mensch Jesus ist persönlich ein Dialog mit Gott dem Vater : die höchste
Realisierung und deshalb die Norm und Quelle jeder Gottbegegnung »

(Sch. 28). Alle diese Lebenstaten des leidenden und verherrlichten Mittlers
werden sodann im Anschluß an die neuere Bibeltheologie als ein
Christusmysterium gezeigt, dem Auferstehung, Himmelfahrt und Geistsendung ebenso

wesentlich zugehören wie Leiden und Tod (Sch. 29-35). Es hätte leicht
nachgewiesen werden können, daß der hl. Thomas, im Unterschied zu
späteren Auslegern, die gleiche ganzheitliche Auffassung vom Erlösungsmysterium

vertrat. Dieses Erlösungsmysterium ist nach Sch. des weitern eine
Offenbarung und Darstellung der innertrinitarischen Beziehungen auf der
Ebene der menschlichen Lebensform (Sch. 35-46).

Ist Christus das Ursakrament, und bleibt die Gnadengabe auf Grund
des Heilsplanes an die persönliche Begegnung mit ihm geknüpft, so ist die
Notwendigkeit einer irdischen Weiterführung des verherrlichten Ursakra-
mentes gegeben, nachdem Jesu Leiblichkeit als unmittelbares Kommunikationsmittel

aus unserm irdischen Leben verschwunden ist (Sch. 50-56). In
der eschatologisch geladenen Zwischenzeit von Christi Erlösungstat bis zum
endgültigen Zusammensein mit dem Herrn macht Christus seine aktive
Gnadengegenwart unter uns sichtbar und greifbar, indem er sozusagen seine
« himmlische Leiblichkeit auf Erden fortsetzt in sichtbaren Erscheinungsformen,

die unter uns die Funktion seiner himmlischen Leiblichkeit erfüllen.
Eben das sind die Sakramente, die irdische Fortsetzung des 'Leibes des

Herrn*. Konkret ist dies die Kirche » (Sch. 51).
Von hier führt das 2. Kap. über die Kirche weiter (Sch. 57-95). In seinem

verherrlichten Leib « ist Christus selbst die eschatologische Heilsgemeinschaft

6 III 62, 3c.



430 Sakramente und Ursakramente

oder die Kirche. In sich selbst ist der verherrlichte Christus 'Haupt und
Glieder' zugleich. Die irdische Kirche ist die Erscheinung dieser Heilswirk-
lichkeit auf der Ebene der historischen Sichtbarkeit ». Sie ist mithin « das
irdische Zeichen der triumphierenden Erlösungsgnade Christi» (Sch. 57).
Ganz ähnlich ist dasselbe bei Rahner gesagt. « Christus ist die geschichtliche
Realpräsenz des eschatologisch siegreich gewordenen Erbarmens Gottes ».

Und dementsprechend : « Die Kirche ist nun die Fortsetzung, das
Gegenwärtigbleiben dieser eschatologischen Realpräsenz des siegreichen und
endgültig in die Welt eingestifteten Gnadenwillens Gottes in Christus. Die Kirche
ist das Anwesendbleiben jenes sakramentalen Urwortes endgültiger Gnade,
das Christus in der Welt ist, das Gesagte bewirkend, indem es im Zeichen
gesagt wird. Als solches Bleiben Christi in der Welt ist die Kirche wirklich
das Ursakrament, der Ursprungspunkt der Sakramente im eigentlichen Sinn
des Wortes. Von Christus her hat die Kirche schon in sich eine sakramentale
Struktur » (R. 13, 17).

Beide Autoren betonen, die Kirche sei nicht bloß ein Heilsmittel. « Sie
ist das Heil Christi selbst, nämlich die leibliche Gestalt dieses Heiles insofern

es in dieser Welt erscheint. So ist sie, in Quasi-Identität, der ,Leib des

Herrn'» (Sch. 58). Ähnlich Rahner: «Als Volk Gottes und als
rechtlichgesellschaftlich organisiertes Volk Gottes ist die Kirche aber nicht nur
Heilsanstalt, sondern die Fortsetzung, die bleibende Gegenwart der heilsgeschichtlichen

Aufgabe und Funktion Christi, seine Gegenwärtigkeit in der
Geschichte, sein Leben, eben Kirche im eigentlichen und vollen Sinn » (R. 13).
Sch. legt noch eigens dar, daß die Kirche als sakramentaler Christus, wie
Christus, auf eine mystische Weise selbst « Haupt und Glieder » ist, und wie
die Sichtbarwerdung der Erlösungsgnade sich in der Kirche auf zweifache
Weise, durch Amt und Charisma vollzieht (Sch. 59-62).

Bevor wir dazu übergehen, jeden Autor gesondert zu beobachten, wie
er hernach den Begriff des Ursakramentes auswertet, sei über diesen Begriff
selber eine kurze Überlegung angestellt. Der durch ihn ausgedrückte
Sachverhalt hat sich der theologischen Reflexion nicht erst in neuerer Zeit
aufgedrängt. Allbekannt sind die Worte des hl. Thomas : « (Sacramenta) pos-
sunt considerari ex parte causae sanctificantis, quae est Verbum incarna-
tum ; cui sacramentum quodammodo conformatur in hoc, quod rei sensibili
verbum adhibetur, sicut in mysterio incarnationis carni sensibili est Verbum
Dei unitum » 6. Diese Gemeinsamkeit kommt dann auch terminologisch zur
Geltung, indem die Menschheit Christi und das Sakrament als instrumentum
divinitatis coniunctum bzw. separatum betrachtet werden. Dadurch war es

möglich, eine sehr innige Einheit zwischen der Person des Erlösers und
seinem auf Erden vollbrachten Werk einerseits und dem in der Kirche und
ihren Sakramenten vom himmlischen Christus durch alle Räume und Zeiten
gegenwärtig- und fortgesetzten Werk anderseits zu erreichen. Zwar war es

umso leichter, als die damalige Theologie das Wesen der Kirche im gnadenhaften

Einfluß des Hauptes auf seine Glieder erblickte. Dennoch war das

' III 60, 6c. Vgl. IV C. G. 56, 2. Arg. : Secundo, quia instrumenta



Sakramente und Ursakramente 431

Sichtbare, Amtliche, Institutionelle nicht ganz außeracht gelassen. Es wurde
in Gegenüberstellung zum unsichtbaren Haupt, im Zusammenhang mit dem
sakramentalen Charakter, dem Weihesakrament, usw. erwähnt.

Schwieriger wurde jedoch das Problem, nachdem sich aus der Abwehrstellung

der Gegenreformation ein eigener, sozusagen nur um die Sichtbarkeit

und hierarchische Gliederung der Kirche besorgter Traktat De Ecclesia
ausgebildet hatte. Ein bleibendes Verdienst muß darum J. A. Möhler
zuerkannt werden, in dieser Situation nach « organischer Einheit » gerufen zu
haben. Wie im menschgewordenen Gottessohn Göttliches und Menschliches
wohl zu unterscheiden, aber doch auch Beides zur Einheit verbunden ist,
so wird er auch in ungeteilter Ganzheit in der Kirche fortgesetzt. Auch in
der Kirche wechseln die beiden Seiten ihre Prädikate, wobei das Menschliche

das Organ und die Erscheinung des Göttlichen ist 7.

Unter den Autoren, die unter dem weitreichenden Einfluß Möhlers in
der sakramentalen Grundstruktur des Christentums einen fruchtbaren
Ansatzpunkt für die organische Verbindung des Sichtbaren und Unsichtbaren
erblicken, müssen wir M. J. Scheeben nennen. Er führt auch in der Terminologie

einen Schritt weiter. In seinem Werk « Die Mysterien des Christentums »

nennt er den Gottmenschen, aufgrund der Vulgata-Übersetzung von I Tim.
3, 16, « das große Sakrament », um gleich darauf zu zeigen, daß im Anschluß
an die Inkarnation und die Eucharistie auch die Kirche zu einem großen
Sakrament wird, « weil sie, äußerlich sichtbar in ihrem Innern das Mysterium

einer wunderbaren Vereinigung mit dem menschgewordenen und in
ihrem Schoß wohnenden Christus und mit dem sie befruchtenden und leitenden

Heiligen Geist verbirgt. »
8

Es muß dann gar nicht wundern, sondern höchst natürlich anmuten,
daß bei dem in den Fußstapfen Scheebens gehenden C. Feckes Christus
ausdrücklich Ursakrament genannt wird 9. Die Kirche nennt er noch mit Scheeben

« das große christliche Sakrament », oder nach dem Beispiel E. Commers
« das Übersakrament » 10. Zur Kirche als Ursakrament ist dadurch der Schritt
schon gleichsam vollzogen.

Diese wenigen Hinweise dürften genügen, um zu zeigen, daß der Begriff
des Ursakramentes und seine Anwendung zunächst auf die Menschheit
Christi nur ein neuer und glücklicher Ausdruck für eine uralte Erkenntnis
ist. Seine Übertragung auf die Kirche ist nahegelegt durch die Tatsache,
daß der mystische Leib von seinem Haupte her eine sakramentale Struktur
hat. So enthält er zugleich prächtige Möglichkeiten, das Sichtbare und
Unsichtbare der Kirche, deren apologetische und dogmatische Betrachtung in
einem ausgewogenen Traktat zu vereinigen und diesem Traktat selbst im

7 J. A. Möhler : Symbolik, I c. 5 § 36, Mainz 18436, 333.
8 M. J. Scheeben : Die Mysterien des Christentums, VII § 81, Freiburg i. Br.

1941, 461.
9 C. Feckes : Das Mysterium der heiligen Kirche. Ihr Sein und Wirken im

Organismus der Übernatur, Paderborn 19352, 51-57 u. öfters.
10 E. Commer : Die Kirche in ihrem Leben und Wesen dargestellt, I. Vom

Wesen der Kirche, Wien 1904, 76, bei Feckes a. a. O. 141 f.



432 Sakramente und Ursakramente

System der Theologie den richtigen Platz anzuweisen. Ein ungünstiges
Vorurteil ist also nicht gerechtfertigt.

Nur wird es um der Klarheit willen notwendig sein, wie bei jeder
Analogie, deutlich herauszustellen, worin die Ähnlichkeit und die noch größere
Unähnlichkeit liegt, sowohl zwischen Sakrament und Ursakrament, als auch
in der Ä^pplikation des Ursakraments-Begriffes auf Christus und die Kirche.
Zwar ist bei Sch. und R. durchaus erkenntlich, daß sie, wie R. betont (21 f.),
die Kirche nicht Ursakrament nennen in einer vagen Übertragung des
gewöhnlichen Sakramentsbegriffes, sondern ihn von der Christologie her «

gewonnen » haben. Aber nachdem er einmal gewonnen ist, wird er gleichwohl
so gehandhabt, daß ständig auf ihn übertragen wird, was sonst von der
Zeichenfunktion und Wirksamkeit der Sakramente gesagt wird, sodaß eben
die Divergenzen in der Sakramentenlehre auch in der Deutung der
Ursakramente wieder auftreten. Wie hat Thomas doch sorgfältig auseinandergehalten,

was dem Instrument, der potestas excellentiae Christi, was endlich

der Hauptursache zukommt

*

Wie schon eingangs vermerkt wurde, nehmen beide Autoren den Begriff
des Ursakraments für verschiedene Vorhaben in Dienst.

Für Sch. geht es entsprechend seinem Anliegen darum, die Sakramente
als Fortsetzung des Ursakramentes der Gottbegegnung darzustellen. Auch
bei dieser Fortsetzung muß sowohl die absteigende als die aufsteigende Bewegung

des Erlösungsmysteriums gesehen werden, m. a. W. nicht nur das opus
operatum, sondern auch das opus operantis, dieses aber nicht als individualistische,

sondern als kirchlich-gemeinschaftliche Tätigkeit ; denn der
fortlebende, in den Sakramenten weiterwirkende Christus ist die Kirche. Das
2. Kap. hat darum einen notwendigen 2. Teil über « Die Sakramente als
kirchliche Mysterienfeier der Lebensmysterien Christi» (65-95). Und gleich
steht sich die Frage, in welch besonderer Weise das himmlische
Gnadenmysterium in den Sakramenten gegenwärtig sei. Gegen Casel macht Sch. mit
Recht geltend, daß ein historisches Geschehen als solches wegen der
absoluten Unumkehrbarkeit der Zeit nicht nochmals gegenwärtig gesetzt werden
kann, auch von Gott nicht, auch nicht mysterienhaft. Trotzdem glaubt er,
die historischen Heilstaten Christi zu ewig-aktuellen erklären zu können.
Das Moment ihrer Perennität soll darin hegen, daß diese Taten nicht nur
menschliche, sondern göttliche waren : « Die eigentliche Grundlage sehen wir
somit formal in der göttlichen Personalisierung der menschlichen Taten Jesu,
so daß die Dauer sowohl den geistigen als auch den leiblichen Aspekt des

Kreuzesopfers betrifft : der Akt des Kreuzesopfers selbst ist in seiner leiblich-
geistigen Weise bleibend in Christus gegenwärtig » (Sch. 69, Anm. 14). Damit
wäre aber eine wesentliche Bedingung menschlichen Handelns aufgehoben
und trotz bester Intention setzt sich Sch. selber dem Vorwurf aus, den er
gegen Casel erhebt, « den Realismus der Geschichtlichkeit des wirklichen
Menschseins Jesu (zu) leugnen ». Der Vorwurf ist freilich paradox. Denn
bezweckt wird mit dieser These gerade das volle Ernstmachen mit der fort-



Sakramente und Ursakramente 433

dauernden Mittlerrolle des Menschen Jesus. Sie führt jenen Grundgedanken
weiter, der für den Erweis, daß Christus ein Ursakrament sei, bedeutungsvoll

war, daß nämlich « jeder zwischenmenschliche Verkehr oder der
Umgang von Menschen miteinander in der Leiblichkeit und durch die Leiblichkeit

verläuft Durch den Leib und im Leibe entsteht die Offenheit eines
Menschen nach außen und stellt ein Mensch sich für seinen Mitmenschen
gegenwärtig » (25). Dies gilt nicht nur vom irdischen, sondern nach der
Auferstehung ebenso vom himmlischen Christus. Auch hier soll das Menschliche
gerade nicht verflüchtigt werden. « Die verherrlichte Leiblichkeit gibt ja der
Seele Christi die Offenheit nach außen, so daß Er uns als Mensch wirklich
beeinflussen kann » (53). Diese himmlische Leiblichkeit, die in den
Sakramenten ihre sichtbare Erscheinungsform erhält, ist im Grunde synonym mit
der Heilstätigkeit des verherrlichten, für uns fürsprechenden und in den
Sakramenten gnadenspendenden Christus, ist doch im Abschnitt über die
Notwendigkeit einer irdischen Weiterführung des verherrlichten Ursakra-
mentes abwechslungsweise bald von himmlischer Leiblichkeit, bald von
Heilstätigkeit die Rede (50-56). Die himmlische Heilstätigkeit soll aber zugleich
numerisch die gleiche Tätigkeit wie die im irdischen Leib vollzogene sein,
damit einleuchte, « daß die persönliche Tätigkeit des himmlischen Christus,
als sein ewig-aktuelles heiligendes Kultmysterium, uns alle, wer und wo wir
auch sein mögen, über seine himmlische Leiblichkeit unmittelbar erreichen
und beeinflussen kann » (69 f.). Man sieht also, welche Rolle im ganzen
Zusammenhang die These von der göttlichen Perennisierung der menschlichen
Taten Christi zu übernehmen hat.

Vergegenwärtigt man sich, wie der hl. Thomas immer wieder betont,
die Sakramente hätten ihre Wirksamkeit aus der Kraft des Leidens Christi,
welches selber heilbringend war ex virtute divinitatis, so hat man deutlich
den Eindruck einer Akzentverschiebung. Sch. sagt sogar ausdrücklich, « daß
die Sakramente als 'Vermittlung' zwischen Christus und uns nicht so sehr
unmittelbar zwischen das historisch-vergangene Kreuzesopfer und unsere
Situation im zwanzigsten Jahrhundert gestellt werden müssen als vielmehr
zwischen den jetzt lebenden Christus und unsere irdische Menschenwelt » (72).
Von der These der ewig-aktuellen Heilstat Christi hängt dann natürlich auch
die Erklärung der Wirkweise der Sakramente ab (84-91). Zu rühmen ist hier,
daß die Intention des Ministers in ihrer ganzen Bedeutung für die dynamische
Einheit zwischen der himmlischen Heilstätigkeit Christi und dem sakramentalen

Geschehen namhaft gemacht wird. Aber eine gewisse Verschwommenheit,

eine nicht genügend formelle Ausdrucksweise, beeinträchtigt auch hier,
wie im großen und ganzen dieses 2. Kap. die Freude an den schönen
Gedanken. Diese müßten bei einer Preisgabe der unseres Erachtens unmöglichen

These von der ewig-aktuellen Gegenwart der Heilsmysterien nicht
geopfert werden. Diese Mysterien sind gewiß ein Mysterium, eine Heilstätigkeit,

aber eine vergangene und von der jetzigen Tätigkeit des verherrlichten
Christus numerisch verschiedene. Aber sie wird durch die jetzige Heilstätigkeit

Christi in den Sakramenten fortgesetzt und bildet mit dieser sie
prolongierenden Tätigkeit eine Einheit, insofern sie als erste Phase auf die zweite
hingeordnet ist, um mit dieser zusammen die ganze, von Anfang an inten-

28



434 Sakramente und Ursakramente

dierte, eine Tätigkeit zu bilden. Die Einheit der beiden Tätigkeiten wurzelt
einerseits in der figuralis repraesentatio der vergangenen Tätigkeit im Sakrament,

anderseits in Christus, der, einer und derselbe, seine ein für allemal
und für alle vollzogene Heilstätigkeit in den Sakramenten fortsetzt, um
damit die einzelnen Menschen zu erreichen u.

Dankbare Anerkennung verdient der Autor für das 3. Kap. Es erklärt
die vier allgemeinen Grundvoraussetzungen für ein gültiges Sakrament : ihre
zweigliedrige liturgische Struktur (Materie und Form), Intention des Spenders

und des Empfängers, und schließlich Einsetzung durch Christus. Die
Ausdeutung des sakramentalen Hylemorphismus, wie sie hier geboten wird,
erlaubt zu bestimmen, daß das Wesen eines Sakramentes « in der sichtbar
Werdenden Bedeutung » liegt. Diese Lösung sollte Allgemeingut werden. Sie

hat keinerlei Schwierigkeiten gegenüber den historisch nun einmal
feststehenden Divergenzen zwischen östlichem und westlichem Ritus und innerhalb

des letztern im Lauf der Jahrhunderte. Man spürt hier deutlich, daß
die positiven Daten ernsthaft studiert wurden. Sie begründen die spekulative

Lösung, werden ihr nicht geopfert.
Die restlichen Kapitel entwickeln (4.) die volle Wirklichkeit des Wesens

der Sakramente : ihre Fruchtbarkeit ; (5.) die kirchliche Christusbegegnung
als Sakrament der Gottbegegnung : die Wirkungen des Sakramentes ; (6.) die
sakramentalen Christusbegegnungen als die Höhepunkte in der Kirchlichkeit

des christlichen Lebens ; (7.) die sakramentale Mystik. Sie sind reich
an tiefen Gedanken. Es wäre zu wünschen, daß sie durch die Predigt den
Weg ins Volk finden. Die Seelsorger finden hier manche wertvolle Anregung,
um den Wunsch des II. Vaticanums zu verwirklichen, den Gläubigen das
Verständnis der christlichen Mysterienfeier zu erschließen.

*

K. Rahners Ausführungen gliedern sich, wie angedeutet wurde, in zwei
Teile. Aus dem ersten haben wir bereits den Begriff des Ursakramentes als
Ausgangspunkt der ganzen Reflexion erwähnt. Für die Sakramente im engen
Sinn ergibt sich daraus zunächst, daß sie die wesentlichen GrundVollzüge
der Kirche selbst sind (21). In einem weitern Abschnitt soll gezeigt werden,
wie sich vom Ursakrament der Kirche her ein tieferer Einblick in die
Grundeigentümlichkeiten der Sakramente ergibt. Die wichtigsten Hinweise
beziehen sich auf das « opus operatum », auf die Wirkweise der Sakramente
und ihre Einsetzung durch Christus.

Bezüglich des « opus operatum » bemerkt R. sehr richtig, die vom Konzil
von Trient gelehrte Notwendigkeit einer « Disposition » zum fruchtbaren
Empfang eines Sakramentes seitens eines Erwachsenen rücke « das Sakrament

in seiner konkreten Wirklichkeit genauso wie das 'opus operantis'
in eine Dimension der Heilsunsicherheit, der Fraglichkeit seiner faktischen

11 Diese Erklärung ergibt sich bei J.-H. Nicolas OP : Réactualisation des

mystères rédempteurs dans et par les sacrements, RT 58 (1958) 20-54, aufgrund
einer Vergleichung des Erlösungs- und Sakramententraktates des hl. Thomas. Vgl.
besonders 49-52.



Sakramente und Ursakramente 435

Wirkung » (23). Es uteiß also einer beim Sakrament nicht besser als bei
seinem bloß « subjektiven » glaubenden Tun, ob es ihn wirklich der Gnade
Gottes teilhaftig gemacht hat. « Das aber ist doch ein unbestreitbarer
Sachverhalt, der in der vulgären Auffassung der Sakramente durch das, was man
sich beim opus operatum durchschnittlich denkt, verdeckt wird » (24). Nun,
bezüglich des Sachverhaltes sind wir ganz einverstanden. Was das «

durchschnittlich » betrifft, scheinen die nachfolgenden Zeilen an die Situation zu

erinnern, die sich aus der skotistischen Unterscheidung eines schwierigeren
und leichteren Weges zur Rechtfertigung ergeben hat. In diesem Falle : ebenfalls

einverstanden. Nur halten wir dann wegen der von Thomas als unmöglich

bewiesenen Trennung des Bußsakramentes von der Tugend der Buße
sowie der echten Reue vom votum sacramenti das nachfolgende Beispiel
einer Buße « im Kämmerlein » für weniger gut gewählt.

Auf jeden Fall aber trifft zu, daß der Unterschied zwischen opus
operands und opus operatum « eben nicht so radikal ist, wie ihn sich oft eine

Vulgärtheologie denkt » (26), weil auch dem echten Gebet um die Gnade des

Heils diese Gnade absolut sicher zugesagt ist. Wie unterscheiden sie sich
also « Im ersten Fall ist das Zeichen (nämlich das Gebet, die Reue usw.,
das also, was der einzelne Mensch als solcher 'privat' tut), an das Gott seine
Gnade geknüpft hat, selbst innerlich bedroht, nämlich in der Möglichkeit,
von sich aus ungültig zu werden, des Charakters, die Greifbarkeit der Gnadenzusage

Gottes zu sein, von sich selbst her beraubt zu werden. Im zweiten
Fall hat das Zeichen eine unwiderrufliche, eschatologische Gültigkeit ; von
sich aus ist es das Zeichen des von Gott her reuelos und ewig gesetzten
Bundes Gottes mit den Menschen, ein Zeichen, das an dieser Ewigkeit und
Reuelosigkeit des Heilswillens Gottes so partizipiert, daß es selber nie diese

Eigentümlichkeit, solche Greifbarkeit des Ja Gottes zum Menschen zu sein,
verlieren kann » (26). Zwar kann sich der Mensch « dem Wort Gottes
versagen und das Wort Gottes über sich stehen lassen. Aber seit Christus, und
erst seit ihm, kann er nicht mehr verhindern, daß dieses Wort ihm
zugesprochen bleibt, daß es ihn ruft und nicht zurückgenommen wird und daß
dieses ihn fordernde Gnadenwort ohne Reue in dem sakramentalen Zeichen
da ist, unlöslich mit ihm verbunden » (26).

Derselbe Unterschied wird von R. noch an der Gegenüberstellung der
alt- und neutestamentlichen Sakramente verdeutlicht. Die ersteren sind,
wie der alte Bund überhaupt, « von sich selbst her vergänglich, vorläufig »

usw., während der neue Bund « derjenige der Sichtbarkeit derjenigen Gnade
Gottes ist, die endgültig ist, die als eschatologischer Sieg Gottes über die
innere Bedrohtheit alles (auch von Gott gestifteten) Menschlichen unauf-
hebbar ist » ; darum sind seine Gnadenzeichen « immer und unaufhebbar
Zusagen der Gnade durch Gott sie bleiben das gültige und gültig geäußerte
Angebot des Heiles durch Gott. Sie sind wirklich opus operatum. Das können
sie nur sein, wo diese Zeichen als Zeichen der Kirche als solcher gesetzt sind,
wo sie letzte, radikale Vollzüge des ewigen Bundes sind, in denen dieser
selbst sein ganzes Wesen aktualisiert» (29). Ein Gebet hat, «weil in sich
entleerbar von dem durch es an sich ausgedrückten Inhalt und weil nicht
Selbstvollzug der Kirche als solcher, diese Eigentümlichkeit nicht an sich» (29).



436 Sakramente und Ursakramente

Diese Überlegungen sind bestimmt sehr wertvoll. Man muß aber doch
den grundsätzlichen Unterschied zwischen vorläufigem und endgültigem
Bund einerseits und zwischen privater und kirchlicher Setzung des Gnadenzeichens

anderseits wahren. Dann leuchtet aber nicht ein, daß das echte
Gebet um das zum Heil Notwendige - und nur um dieses handelt es sich
laut Ubereinkunft des Autors - bedroht sein soll, von innen, von sich selbst
her aufzuhören, gültig geäußertes Angebot des Heiles zu sein. Der Mensch
wird doch nicht verhindern können, daß ihm das Wort J esu von der Gebets-
erhörung (Mt. 7, 7 f., Jo. 14, 13 f.) zugesprochen bleibt. Anderseits kann man
auch nochmals weiterfragen : Warum ist ein Gebet kein radikaler
Selbstvollzug des ewigen Bundes, darin sein ganzes Wesen aktualisiert wird, während

ein Sakrament ein solcher ist und deshalb opus operatum ist Doch
darum, weil das Sakrament ein von Christus selbst vollzogenes opus ist, in
welchem sein bundstiftendes Mysterium in zeitlicher und räumlicher
Prolongation fortgesetzt wird. Das Mittun des Empfängers kann dann ebensogut

wie opus operantis auch opus cooperantis genannt werden. Beim Gebet
kann aber, wenngleich schon der Anstoß dazu eine von Christus verdiente
Gnade ist, nicht von einer durch Christus vorgenommenen Neuaktuierung
des Erlösungsmysteriums gesprochen werden ; diese geschieht nur im Sakrament.

Und darin liegt der Grund, warum die Sakramente ex vi sua
gnadenwirkend sind. Deshalb können wir R. nicht beipflichten, dieses ex vi sua
besage nicht mehr als : Gnadenwirkung weder aufgrund der Würdigkeit des

Spenders noch des Empfängers (30). Es ist durchaus eine positive Erklärung.
Ihr positiver Sinn jedoch ist solidarisch mit einer bestimmten

Anschauung von der Wirkweise der Sakramente, die R. nicht akzeptiert. Und
damit kommen wir zum 2. Hauptpunkt dieses Abschnittes. R. verwirft alle
bisher vorgebrachten namhaften Erklärungen der Wirkweise der Sakramente:
moralische, intentionale und « physische » Kausalität. Allen dreien wirft er
als gemeinsamen Grundfehler vor, daß sie Gott, sakramentales Zeichen und
Gnade « als drei von vornherein eindeutig unterschiedene Größen von fast
sachhafter Art » auffassen (32). Unvermeidlich geraten sie in Schwierigkeiten,
weil « stillschweigend das Schema einer transeunten effizienten Kausalität
zugrunde gelegt wird » (34).

Nun wäre es sehr verwunderlich, wenn die genannten drei Größen durch
Jahrhunderte-hindurch nur so « von vornherein » und nicht aus zwingenden
Gründen unterschieden worden wären. Durch das Sakrament wird ja der
Mensch tatsächlich innerlich erneuert : nova creatura. Diese durchaus reale
Veränderung kann nicht anders als durch die göttliche Tätigkeit, die sich
des Sakramentes bedient, erklärt werden. Notwendigerweise muß daher die
im Menschen resultierende neue Wirklichkeit mit einer transitiven göttlichen
Tätigkeit in Zusammenhang gebracht werden. Bestimmt ist eine andere « res »

Gott, die Hauptursache der Gnade, eine andere die res sacramenti, die
Wirkung, die geschaffene Gnade. Ohne effizient-transeunte Kausalität geht es

nicht.
Nun nimmt in der Auffassung der « physischen » Wirkweise der Sakramente

das Sakrament selber teil an dieser effizient-transeunten Kausalität.
Dieser Lehre wird insbesondere vorgeworfen, sie müsse « den Zeichen-Cha-



Sakramente und tlrsakramente 437

rakter der Sakramente am meisten in den Hintergrund schieben » ; auch
könne sie nicht « verständlich machen, wieso gerade ein Symbol das .phy¬
sische' Instrument einer übernatürlichen Gnade zu sein vermöge» (33).

Hier genügt es nicht, zu antworten, es sei schon x-mal erklärt worden,
in welchem Sinne der Ausdruck « physisch » in diesem Zusammenhange zu
verstehen sei, und man müsse eben, ähnlich wie bei der « physischen »

Erlösungstheorie der griechischen Väter, gewillt sein, ihn so zu verstehen, wie
er gemeint ist, nicht anders. Wie das vorhin besprochene Buch von Sch.

zeigt, ist R. nicht der einzige, der ein berechtigtes Mißbehagen gegen eine
zu versachlichte Auffassung vom Wesen des Sakramentes empfindet. Eine
zu univoke Handhabung des Hylemorphismus hatte zur leidigen Folge, daß
die « Substanz » der Sakramente gleichsam ein Ding wurde, während sein
Wesen doch in der sichtbar werdenden Bedeutung liegt, und das Sakrament
eine Handlung ist, die nicht ohne den Handelnden aufgefaßt werden kann.
Nach der Lehre des Konzils von Florenz kommt ja denn auch das Sakrament
nicht nur durch Materie und Form, sondern überdies durch die Intention
des Ministers, zu tun, was die Kirche tut, zustande 12.

In dieser Intention liegt nun eine spirituelle Realität vor, die als
konstitutiver Teil der sakramentalen Handlung sehr wohl geeignet ist, ein im
richtigen Sinne verstandenes « physisches » Instrument übernatürlicher Gnade
zu werden. Der allmächtige göttliche Akt des imperiums bewegt und erhebt
Christi menschlichen Akt des imperiums, welcher den Akt des imperiums des

Spenders, der seine Intention ausführt, bewegt und erhebt. Da dessen innerer
Akt sich im äußern verwirklicht und sich ausdrückt, ist die ganze sakramentale

Handlung zugleich von Christus und dem Spender verursacht und
instrumentale Ursache jener Gnade, die der Ritus bezeichnetls.

Um den oben erwähnten « Grundfehler » zu vermeiden, und um den
Zeichen-Charakter in den Vordergrund zu holen, geht R. einen ganz andern
Weg. Er sucht die Lösung im Begriff der reinen Symbol-Ursächlichkeit, die
dem Sakrament als Zeichen zukommt. Was ist damit gemeint « Unter
'wesentlichem Symbol' (oder innerem Realsymbol) ist hier jene raumzeitliche,

geschichtliche Erscheinung und Greifbarkeit verstanden, in der sich
ein Wesen, in Erscheinung tretend, anzeigt und, sich anzeigend, gegenwärtig
setzt, indem es diese von sich real verschiedene Erscheinung bildet. Bei den
'wesentlichen Symbolen' ist das Zeichen als 'Erscheinung' ein inneres
Moment am Erscheinenden und sich selbst Vollziehenden, wenn es auch vom
Erscheinenden real verschieden ist. Es ist eben zu unterscheiden zwischen
dem Erscheinenden, insofern es erscheint und so die Erscheinung - der
Ausdruck - zu ihm selbst gehört, und dem Erscheinenden, insofern es von seiner
Erscheinung verschieden ist » (34 f.).

12 Denzinger 695.
13 J.-H. Nicolas OP : La causalité des sacrements, RT 62 (1962) 517-570,

legt überzeugend dar, wie sich auf diese Art (563) die erwähnte Schwierigkeit löst.
Aber auch die mehr üblichen, von R. kurz erwähnten Einwände, die so vielen
Theologen die « physische » Kausalität als unhaltbar erscheinen lassen, erledigen
sich, wenn die Sakramente als Handlungen, nicht als Dinge gesehen werden, und
die Intention des Spenders in ihrer vollen Bedeutung gewürdigt wird.



438 Sakramente und Ursakramente

In dieser Theorie soll, um das vorwegzunehmen, das von den andern
Auffassungen übersehene « urtümlich Menschliche in den Sakramenten als
heiligen Riten » salviert sein, nämlich die immer und überall feststellbare
Überzeugung des Menschen, « daß in Gestus, Ritus und Spiel das Gemeinte
und Angedeutete tatsächlich anwest, gerade deswegen, weil es 'dar-gestellt'
wird » (33). Nun kann man zwar mit R. durchaus einverstanden sein, man
solle sich die « sacramenta legis naturae » für eine sinnvolle Apologetik der
christlichen Sakramente zunutze machen (28), und es trotzdem für gefährlich

bzw. unmöglich halten, die Wirkweise der einzigartigen Sakramente
des neuen Bundes anhand der Überzeugung einer Menschheit zu erklären,
die ihrem Sehnen nach Gott in Mysterienfeiern Ausdruck gab, der aber Gott
nicht so nahe war, wie er uns nahe ist.

Doch kehren wir zur Ursächlichkeit des « wesentlichen Symbols » in
sich zurück. Statt um « ein Verhältnis transeunter Effizienz (von Symbol
zum Symbolisierten) » handelt es sich « um ein inneres und wechselseitiges
ursächliches Verhältnis : das Sich-Zeigende setzt sich in seinem eigenen
Wesen und Da-sein, indem es sich in seiner (von ihm verschiedenen)
Erscheinung zeigt. » Als Beispiel wird das Verhältnis von Seele und Leib
angeführt : « der Leib als Erscheinung der Seele, durch den und in dem die
Seele ihr eigenes Wesen vollzieht. Das Zeichen ist also Ursache des Bezeichneten,

indem es die Weise ist, in der das Bezeichnete sich selbst erwirkt. »

Dieses Beispiel wird zu Unrecht angeführt, bzw. falsch interpretiert.
Ontologisch ist die Seele forma corporis, also im Leib ihr Wesen vollziehend,
bevor (nicht zeitlich, aber der Natur nach) der Leib diesen Vollzug symbolisiert.

Dasselbe gilt für das vorausgehende Beispiel : Der Geist als Substanz
Geist konstituiert sich nicht dadurch, daß er die von ihm real verschiedene
Erkenntnisfähigkeit aus sich heraus setzt, sondern er setzt sie, weil er als

derartige Natur, der eine solche Setzung als proprium eignet, konstituiert ist.
Es kommt aber auf diese Beispiele gar nicht an. Ausschlaggebend ist,

daß ein Symbol das Symbolisierte niemals real, sondern nur intentional,
nirgends außer in der Erkenntnisfähigkeit gegenwärtig setzen kann. Eine solch
intentionale Gegenwart genügt freilich für die in den heidnischen Mysterien
sich äußernde subjektive Erlebnismystik 14, worin die urtümlich menschliche
Überzeugung zum Ausdruck kommt, das im Ritus Angedeutete ereigne sich,
sei es Wiedergeburt, Unsterblichkeit, Gottangleichung, oder was immer. Sie

genügt aber nicht für die reale Gegenwärtigsetzung des christlichen
Heilsmysteriums im Sakrament. Und dennoch entspricht auch das christliche
Sakrament jener urtümlich menschlichen Überzeugung, daß das im Ritus
Angedeutete anwesend sei. Jedoch nicht durch die Zeichenfunktion allein,
sondern durch die Wirksamkeit, die es von J esus Christus hat, der in diesem
Sakrament und durch es tätig ist. Das Axiom « significando causant » will
nicht sagen, Zeichenfunktion und Kausalität seien ein und dasselbe, oder
es gebe hier nur die Kausalität, die dem Zeichen als solchem zukomme, son-

14 Vgl. K. Prümm : Religionsgeschichtliches Handbuch für den Raum der
altchristlichen Umwelt, Freiburg i. Br. 1943, 295-340.



Sakramente und Ursakramente 439

dem, daß durch die Setzung des Zeichens seine Wirkkraft in Funktion tritt,
um das Bezeichnete zu bewirken 15.

Der Umstand, daß bei der Setzung des Zeichens die Initiative vom
Spender ausgeht, leistet der irrigen Auffassung, durch die Sakramente nehme
der Mensch magischerweise die Gnade in Gewalt, keinen "Vorschub. Denn
voraus liegt ja die absolut freie Initiative Gottes, dem Menschen ganz
allgemein durch diese Mittel Gnade zu schenken, und diesen einzelnen
Menschen dazu zu bewegen, sich der darin angebotenen Gnade zu eröffnen, sie

in dieser Begegnung mit Gott zu empfangen.
R. verweist schließlich noch darauf, daß seine Erklärung der Wirkweise

der Sakramente nur gilt, « wenn die Kirche als ganze wirklich die untrennbar
mit der Gnade verbundene Größe ist. Nur dann ist ihr Akt, wo er ihr
absoluter Wesensvollzug (d. h. der Kirche als der Gegenwärtigkeit der Gnade)
ist, wesentlich und unwiderruflich Erscheinung der Gnade, so daß die
Erscheinung das Erscheinende notwendig anwesend sein läßt » (36 f.).

Auch dieser Rückgriff hilft nicht. Denn sowohl die Kirche als Christus
haben als Ursakramente nach R. die gleiche Art von Kausalität wie das

Sakrament, die des Zeichens. Die effiziente Kausalität der Menschheit Christi,
die Thomas dem « Heilsorgan der Gottheit » im Anschluß an eine starke
Tradition der griechischen Väter zuerkannte, und zwar vorerst aus der
Notwendigkeit, die Heilsursächlichkeit der Auferstehung Christi, die nicht mehr
auf dem Verdienst beruhen kann, festzuhalten, kommt dem « inneren
Realsymbol » nicht zu. Dies bedeutet eine Verarmung des Begriffes Ursakrament.

Gleichzeitig führt der von R. beschrittene Weg, die Wirkkraft des
Sakramentes auf seine Zeichenfunktion zu reduzieren, dazu, die Kausalität des

Sakramentes nur noch im uneigentlichen Sinne gelten zu lassen. Die Sakramente

sind nur noch die Gelegenheit, bei der Gott Gnade spendet, bestenfalls

eine conditio sine qua non. R. gibt dies selber zu : « Diese (von R.
entwickelte) Art der Ursächlichkeit 'genügt' in unserer Frage. Denn alle Theologen

erklären, daß man der kirchlichen Lehre, die Sakramente seien
Ursache der Gnade, genüge (weil mehr nicht definiert ist und selbst die Lehre,
die Sakramente seien nur 'conditiones' der Gnadenvermittlung, nie kirchlich

verworfen worden ist), wenn man daran festhält, bei (Hervorh. d. Rez.)
der Sakramentenspendung werde 'wegen' des sakramentalen Zeichens Gnade
gegeben. Das aber trifft in unserer Deutung durchaus zu » (37).

Das ist ein schwaches Argument. Wenn auch die kirchlichen Definitionen

verschiedene Meinungen gewähren lassen, sind deswegen noch nicht
alle gleichermaßen geeignet, das tatsächlich Definierte befriedigend zu
erläutern. Gerade die Ansicht, die Sakramente seien bloß Gelegenheit oder
unerläßliche Bedingung der Gnadenverleihung, ist eines aus mehreren
Beispielen theologischer Deutungen, die sich ohne das Zutun des Lehramtes von

15 Vgl. A.-M. Roguet OP : Les sacrements, in : S. Thomas d'Aquin, Somme
théologique, 3a, Questions 60-65 (Editions de la Revue des Jeunes) Paris-Tournai-
Rome 19512, 331-346. Ebenda, 314-321, wird klar gezeigt, daß und wie sich Zeichen
und Symbol unterscheiden, dieser Unterschied aber nicht das Verhältnis zur Kausalität

berührt.



440 Sakramente und Ursakramente

selbst erledigt haben. Von Trient an wurde diese Theorie gänzlich fallen
gelassen. Schon darin zeigt sich, daß eben nicht alle Theologen der Auflassung
waren, diese Art von « Ursächlichkeit » genüge dem Dogma. Die gegenteilige
Ansicht wird auch offen ausgesprochen. Melchior Cano z. B. schreibt :

« iuxta hanc quidem expositionem dicta sanctorum aut Conciliorum aut
Sacrae etiam Scripturae non salvantur, ut facile videre licet, si loca ipsa con-
feramus. »

16 Manch aufmerksamer Leser wird sich auch fragen, warum ein
Autor, der sich sonst mit den Kirchenvätern vertraut zeigt und (mit Recht)
eine Ansicht über die Inkarnation u. a. auch deswegen ablehnt, weil sie der
« physischen » Erlösungstheorie der griechischen Väter nicht gerecht wird
(vgl. R. 13 f.), hier nun eine Theorie vertritt, die den Realismus der Väter
gegen sich hat

Das dritte der wichtigeren Probleme, die vom Ansatz bei der Kirche
als Ursakrament aus eine schätzenswerte Aufhellung erfahren soll, ist das
der Einsetzung der Sakramente durch Christus. Bekanntlich sind Einsetzungsworte

Christi nur für drei Sakramente schriftlich überliefert : für Taufe,
Eucharistie und Buße. Aber wenn der Auferstandene, der durch 40 Tage
hindurch den Aposteln erschienen ist und zu ihnen vom Reiche Gottes sprach,
warum nicht eben von den übrigen vier Sakramenten So leicht darf man
es sich nicht machen. R. hält es sogar für aussichtslos, eine dem historischen
Jesus « zumutbare » Redeweise ausfindig zu machen, in der er den Aposteln
hätte klar machen können, daß so bekannte Vorgänge wie Eheschließung
und Amtsübertragung gnadenwirkende Zeichen seien. Auch ist es « historisch

gänzlich undenkbar, daß uns bei wichtigen Dingen und in solchen, die
als glaubensverbindlich und als von den Aposteln überkommen gelehrt wurden

- man beachte diese Klauseln -, in der Literatur aus den ersten vier
Jahrhunderten etwas fehlt, obwohl es einmal ausdrücklich vorhanden
gewesen war» (41 f.). Angesichts dieser Sachlage schlägt R. vor, es sei
anzunehmen, die Einsetzung jener vier Sakramente sei implizit durch die explizite
Stiftung der Kirche als Ursakrament erfolgt (38, 45).

Es würde zu weit führen, wollten wir bezüglich eines jeden der vier
betreffenden Sakramente zusammenfassen, wie sich nach R. ihre Sakramen-
talität erkennen lasse, indem von der Kirche als Ursakrament und vom opus
operatum als radikalem Selbstvollzug dieser Kirche ausgegangen wird.
Betreffs Ordo und Ehe wird übrigens die Antwort auf diese Frage auf den
zweiten Teil verspart.

Dem Autor muß auf jeden Fall dankbar anerkannt werden, das Problem
in seiner ganzen Schärfe aufgezeigt zu haben, auch wenn man da und dort
eine Übertreibung annehmen möchte. Läßt sich wirklich so schwer eine dem
historischen Jesus « zumutbare » Redeweise ersinnen, aus der die vom
Heiligen Geist erleuchteten und in alle Wahrheit eingeführten Apostel schließlich

erkannt hätten, im Gottesvolk des Neuen Bundes seien besagte Riten
gnadenspendend War es leichter, solches aus der Natur der Kirche als Ur-

16 Melchior Cano : Relectio de sacramentis in genere, pars IV. Opera, Roraae
1890, vol. III, 250 n. 46.



Sakramente und Ursakramente 441

Sakrament, die ihr Wesen in diesen Riten radikal selbstvollzieht, zu erkennen
zu geben Was über das Verhältnis von Taufe und Firmung oder auch über
den Zeugniswert der Pastoralbriefe für die Weihegnade gesagt wird, kann
nicht den Anspruch erheben, sicherer zu sein als weitergehende Interpretationen.

Die übliche Argumentation, ein von den Aposteln laut Apg.
vollzogener Ritus der Gnadenspendung, weise auf eine betreffende, ausdrückliche

Anordnung des Herrn, des allein möglichen Stifters eines Sakramentes
zurück, soll sich als unrichtig ergeben « aus der hier vorgeschlagenen
Möglichkeit einer Stiftung eines Sakramentes durch Christus» (45). Aber eine
vorgeschlagene Möglichkeit ist doch kein Gegenbeweis. Ist es anderseits
wirklich historisch gänzlich undenkbar, daß ein entsprechendes Wort des
Herrn in die Schrift statt explizit bloß implizit eingegangen wäre, eben nicht
als Anordnung, sondern als deren Ausführung

Trotz alledem hat der von R. gemachte Vorschlag etwas Bestrickendes
an sich. Bei näherem Zusehen aber bringt er über das Verhältnis von Kirche
und Sakramente eine Auffassung zum Ausdruck, die der Sicht der klassischen
Theologie diametral entgegen steht. Die in der expliziten Stiftung der Kirche
erfolgte implizite Einsetzung der Sakramente beruht auf der Annahme, die
Kirche sei der ontologische Grund, der eigentliche Ursprungspunkt der
Sakramente (vgl. R. 17, 85). Für die klassische Theologie verhält es sich
umgekehrt. Die Sakramente sind für die Kirche konstitutiv, durch sie wird die
Kirche gebildet, ihre Einsetzung ist ein kirchenstiftender Akt. Wie Eva aus
der Seite Adams gebildet wird, so die Kirche aus der geöffneten Seite Christi.
Das herausfließende Blut und Wasser sind die Sakramente. Im Anschluß
an diesen Gedanken der Väter sieht Thomas die Kirche durch die Sakramente
gestiftet und in ihnen gründend, nicht weniger als durch den Glauben bzw.
in ihm. Die Apostel und ihre Nachfolger können ebensowenig andere Sakramente

stiften, oder gestiftete abschaffen, wie einen andern Glauben
überliefern oder eine andere Kirche stiften 17.

Dennoch halten wir den Gegensatz zwischen dieser Sicht der Dinge und
Rahners Vorschlag nicht für unüberbrückbar. Zunächst einmal ist die
klassische Auffassung nicht auf eine ausdrückliche Erklärung Jesu bezüglich
jedes einzelnen Sakramentes angewiesen. Es genügt, wenn die Intention
Christi, einen Ritus mit einer Gnadengabe zu verbinden, erkannt werden
kann. Das wird aber nicht nur durch eine ausdrückliche Erklärung möglich,
sondern auch durch eine « vielsagende » Geste. In diese Richtung weisen die
Erklärungen der Väter über die Einsetzung der Taufe anläßlich Jesu eigener
Taufe im Jordan (nicht erst durch den Taufbefehl) und über die Heiligung
der Ehe durch Christi Zugegensein bei der Hochzeit von Kana. Wo aber
weder Worte noch Gesten diese Intention erkennen lassen, führt der von R.
beschrittene Weg zum Ziel. Wenn nach dem Autor aus dem, was Jesus ge-

17 In Sent. IV d. 17 q. 3 a. 1 qla 5 c. ; III 64 a. 2 ad 3m. Diese und weitere
Stellen machen zugleich deutlich, daß Thomas nicht die Schuld trägt, wenn « im
durchschnittlichen Bewußtsein der Gläubigen und wohl auch der Theologen » die
Beziehung zwischen Kirche und Sakramenten nur darin gründet, « daß die Kirche
die Vollmacht hat, die Sakramente zu spenden », wie R. eingangs (9) feststellt.



442 Sakramente und Ursakramente

samthaft von der Heiligkeit und Sendung der Kirche, von den Ansprüchen
des Amtes an seine Träger, von der Geistesgabe, die allen zuteil werden soll,
usw. gesagt hat und überliefert ist, geschlossen werden kann, daß die
betreffenden Riten gnadenspendend und also Sakramente sein müssen, wird
man auch sagen dürfen, es lasse sich daraus erkennen, daß Christus eine
solche Verknüpfung von Ritus und Gnadenverleihung gewollt habe, um
gerade dadurch die Kirche zu verwirklichen 18.

Im zweiten Teil wird gezeigt, wie die Sakramente als Selbstvollzüge der
Kirche das Wesensverständnis der Kirche ermöglichen, wenn der ekklesio-
logische Aspekt eines jeden einzelnen aufgezeigt wird. Die hier entwickelten
Gedanken sind sehr wertvoll und empfehlenswert. Eine Einschränkung ist
für den Abschnitt über die Taufe zu machen.

Nach R. ist das « sacramentum et res » der Taufe das Eingegliedertsein
in die Kirche. Zwar ist es üblich geworden, den « sakramentalen Charakter »

als deren « sacramentum et res » zu betrachten. Die beiden Erklärungen
sollen einander nicht widersprechen, vorausgesetzt, man frage, was dieses

der Seele eingeprägte « Signum spirituale et indelebile » (D 852) sei und es

nicht willkürlich mystifiziere.
Sodann ist es für die Blickrichtung des Autors gleichgültig, ob man den

Charakter einfach identifiziere mit der « durch ein sakramental geschichtliches

Vorkommnis geschehende(n) Beanspruchtheit des Getauften durch die
Kirche Christi », also mit dieser bleibenden Beziehung, oder ihn als onto-
logische Zuständlichkeit der Seele, also als etwas Absolutes, worauf jene
Relation gründet, auffasse. Denn, wenn man erklären wolle, worin diese
« physische Qualität » ihren Sinn und ihre Aufgabe habe, könne man doch
nicht, ohne willkürlich des Ursprungs der Lehre vom Taufcharakter zu
vergessen, etwas anderes angeben, als diese bleibende Beanspruchtheit. Nur
dieses soziale Dauerfaktum weise jene Sichtbarkeit auf, die einem Zeichen
eignen müsse. Die Lehre des hl. Thomas vom Wesen des Charakters brauche
dem nicht zu widersprechen. Es sei nur zu fragen, warum der Charakter eine
Teilnahme am Priestertum Christi sei, und zu antworten : Sie komme dem
Menschen zu, insofern er Glied der Kirche ist und auf sie hingeordnet bleibt.

Wir wollen niemanden mit dem Nachweis ermüden, daß nach Thomas
das Taufsiegel dasjenige ist, durch das man dem Volke Gottes zugezählt,
bzw. Christus angegliedert wird 19, daß der Getaufte, weil das Siegel untilgbar

ist, auf immer in einer bestimmten Weise in der Kirche bleibt und diese
immer über ihn urteilen kann 20. Daß er aber anderseits auch für den Kult

18 Auch Sch. spricht von einer fundamentalen Einsetzung der sieben Sakramente

als in der Stiftung der sakramentalen Kirche mitenthalten (Sch. 119-121),
fügt aber hinzu, « daß wir vom Wesen der die Kirche konstituierenden und die
Kirche aufbauenden Funktion der Sakramente unmittelbar auf das Vorhandensein
einer zumindest implizit-konfusen Willensbekundung Christi bezüglich der sieben
Sakramente schließen können » (123).

19 In Sent. IV d. 8 q. 2 a. 3 quia. 3 ad Im ; III 70 4c.
20 In Sent. IV d. 8 q. 2 a. 3 quia. 3 ad Im. Vgl. hierzu den vorzüglichen Aufsatz

von M. D. Koster OP : Von den Grundlagen der Kirchengliedschaft, in : NO 4

(1950) 206-219.



Sakramente und Ursakramente 443

des Gottesvolkes abgeordnet und geweiht wird al, dadurch also am Priester-
tum Christi teilnimmt 22, und zwar nicht auf die gleiche Art wie durch die
heiligmachende Gnade 23. Das soziale Dauerfaktum ist in dieser Lehre über
den Charakter ohne irgendwelche Mystifikation ausgedrückt. Auch wurde
darüber nachgedacht, in welchem Sinne ein unsichtbares Siegel « Zeichen »

genannt werden könne 24. Anderseits ist (nicht nur) nach Thomas eine reale
Beziehung ohne reales Fundament metaphysisch unmöglich. Deshalb kann
der Charakter nicht mit der Beziehung des Getauften zur Kirche identisch
sein, sondern nur etwas Absolutes, worauf die Relation gründet26. Dieses
Argument ist immer wieder gegen die von Durandus und (wenigstens
hypothetisch) von Skotus vorgebrachte Meinung ins Feld geführt worden, sodaß
es nicht wenig erstaunt, wenn abermals versucht wird, den Charakter als
Relation auszugeben.

Abschließend sei nicht nur wegen dieser Veröffentlichung Rahners, aber
bei dieser Gelegenheit noch eine allgemeine Bemerkung erlaubt. Theologen
die kritischen Blickes auf unbefriedigende Lösungen aufmerksam machen und
bessere suchen, sind dringend notwendig. R. ist zum Glück nicht der einzige,
der sich darum bemüht. Aber er wird vielleicht nicht immer richtig
verstanden. Wenn da z. B. nacheinander die « traditionelle » oder « landläufige »

oder « Schul- »Theologie kritisiert wird, ohne daß erklärt wird, ob auch die
großen Meister, von denen schließlich doch alle leben, oder nur die Epigonen
gemeint seien, kommen Leser, die sich in der Theologiegeschichte weniger
auskennen als der Autor, zu der irrigen Meinung, es sei nirgends mehr Verlaß
auf das Bisherige. Dieser sehr realen Gefahr, bzw. diesem Übel kann
vorgebeugt werden, wenn erklärt wird, wann, wo, warum die Sicht sich verengte,
ein Teilaspekt verabsolutiert wurde, ein Gleichgewicht verloren ging, die
Beziehung einer Wahrheit zu andern Wahrheiten nicht mehr gesehen wurde.
Wo didaktische Erfordernisse gezwungen haben, das Eine nach dem Andern
zu sagen, soll nicht der Eindruck erweckt werden, es sei der innere Zusammenhang

überhaupt nicht gesehen worden, z. B. zwischen Menschwerdung und
Erlösung. Wenn Theologie, wie jede Wissenschaft, angewiesen ist, nicht nur
auf die Zusammenarbeit der Hochtalentierten einer Generation, sondern
auch und ebensosehr auf die überragenden Genies früherer Zeiten, macht
sich ein Autor auch verdient, wenn er klaren Auges zurückgreift auf frühere,
in der Zwischenzeit nicht allseits beachtete Erkenntnisse. Das darf dann
aber auch gesagt werden. Ein Beispiel für das hier Gemeinte bietet sich bei
R. auf S. 16. Da lesen wir : « Die Theologie muß in der Gnadenlehre nicht
nur sagen (was alle Schulen tun), daß Gott in seiner wirksamen Gnade über
das freie Ja des Menschen (es nicht aufhebend, sondern es selbst konsti-

21 In Sent. IV d. 4 q. 1 a. 4 quia. 2 (mancipatio) ; I-II 102 5 c, III 63 5 c„ 63
6 ad 2m, III 66 9c. (consecratio) ; III 63 1 ad Im, III 63 2c. (deputatio ad actus
convenientes praesenti ecclesiae).

22 III 63 3.
23 III 63 3 ad 3m, III 63 5 ad Im, III 63 6 ad Im.
24 III 60 4 ad 1, III 63 1 ad 2m, vgl. in Sent. IV d. 4 q. 1 a. 2 quia. 2 ad 2m.
25 III 63 2 ad 3m.



444 Sakramente und Ursakramente

tuierend) zu seinem Heil verfügen kann, sondern sie müßte auch, will sie der
Schrift gerecht werden, sagen, was sie meist zu sagen vergißt : daß Gott
diese wirksame Gnade für das Ganze der Geschichte und ihr eines Ende (das
als Endresultat der Menschheitsgeschichte als einer Sinneinheit aufgefaßt
werden kann) auch wirklich zugesagt hat. Wenn wir sagen : Christus hat uns
am Kreuz die 'Gnade Gottes' ohne Widerspruch und ohne Reue verdient,
dann darf diese Gnade nicht nur verstanden werden als eine Möglichkeit, das
Heil zu wirken, als ein bloßes Angebot, die Vergebung zu erlangen und Werke
des ewigen Lebens zu tun, sondern diese Gnade ist (immer auf das Ganze
der Welt- und Menschheitsgeschichte gesehen) eine Gnade, die bewirkt, daß
das Angebot auch wirklich angenommen wird, eine Gnade, die ihre Annahme
selbst bewirkt, weil alles ja Gnade ist : die Möglichkeit und auch die
Verwirklichung der Möglichkeit, das Können und das Tun, das Wort Gottes
und die Antwort des Menschen. »

Wenn wir vom nachfolgenden Satz absehen, der auf den « Öflentlich-
keitscharakter » dieser Gnade besonders aufmerksam macht, dann ist doch
klar, daß mit derWirkgnade, die auch die Annahme der Gnade selber bewirkt,
und die Gott wirklich zugesagt hat, genau das vorgetragen wird, was Thomas
und seine Schule eh und je nachdrücklich gelehrt haben. Warum also diese
undeutliche Wendung, « die Theologie » (nun nicht mehr in verschiedene
Schulen unterschieden) vergesse « meist » dies zu sagen

Es geht durchaus nicht um Thomaskult, es geht darum, daß gerade in
einer Zeit des Umbruchs die Substanz des Erbgutes von der studierenden
Jugend klar erkannt werde.


	Sakramente und Ursakramente

