Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 4

Artikel: Sakramente und Ursakramente
Autor: Kinzle, Pius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pruos Kiunzre OP

Sakramente und Ursakramente

Auf diesen gemeinsamen Nenner lassen sich die jlingsten Beitrdge von
K. Rahner* und E. H. Schillebeeckx ® zur Erneuerung der Sakramenten-
theologie zuriickfithren. Wie schon die Titel erkennen lassen, unterscheiden
sich beide Werke in ihrer vordergriindigen Zielsetzung. Doch sind beide
einig in der Uberzeugung, die Sakramentenlehre lasse sich bereichern und
vertiefen, wenn man Christus und die Kirche, als Ursakramente gefa3t, zum
Ausgengspunkt nehme. So mag es gerechtfertigt sein, beide Publikationen,
in denen man iibrigens frappante Parallelen thematischer und termino-
logischer Art vermerkt, zusammen zu besprechen.

R. beabsichtigt, die beiden Begriffe Kirche und Sakramente gegenseitig
zu beleuchten, um aus der Reflexion iiber die Sakramente ein tieferes Ver-
stindnis des Wesens der Kirche zu erlangen und umgekehrt. Sch. reagiert
gegen eine zu versachlichte Auffassung der Lehre vom sakramentalen Leben,
wie sie in den Handbiichern vorherrschend geworden ist. Achtet man mehr
auf den Unterschied zwischen der Besonderheit menschlicher Existenz und
dem bloBen « Vorhandensein » der Naturdinge, wird man die Ursache-Folge-
Wirkung der Sakramente nicht so verstehen, daf die sakramentale Gnade
«uns gleichsam automatisch-passiv ‘angetan’ werde » (13), sondern im Ge-
samtzusammenhang von Religion und Sakramentalitit die Sakramente als
« die spezifisch-menschliche und christliche Weise der Gottbegegnung » (16)
auffassen. Jeder Kenner der theologischen Summe des hl. Thomas erinnert
sich, wie eng verbunden dort Religion und Sakramente gesehen werden.
Einerseits ist es selbstverstiandlich, daB die Sakramente in hervorragender
Weise zu den zuBerlich sichtbaren Akten der Gottesverehrung gehéren 2,
anderseits wird im Sakramententraktat, ganz besonders in der Abhandlung
iiber den Charakter ¢, in einem fort die wesentlich kultische Bedeutung der
Sakramente betont. Sie setzen den Kult fort, der im Leiden Christi seinen

1 K. RAHNER : Kirche und Sakvamente (Quaestiones disputatae, 10.) — Frei-
burg i. Br. 1960. 104 S. [Fortan mit R. angefiihrt].

? E. H. SCcHILLEBEECKX : Christus — Sakvament dev Golibegegnung. — Mainz
1960. 225 S. [In der Folge mit Sch. bezeichnet]. In diesem Buch gibt der Autor in
Kiirze manche seiner Auffassungen wieder, die er in seinem grof8en Werk : De sacra-
mentele heilseconomie, I, Antwerpen-Bilthoven 1952, ausfiihrlich begriindet hat.

8 TI-IT 89, Prolog.

* IIT 63.



Sakramente und Ursakramente 429

Anfang nahm ®. Und an diesem Kult ist der Empfinger des Sakramentes
mitbeteiligt. Kein Zweifel, dal dieser wesentliche Aspekt von einem zu
einseitigen Nachdruck auf das Wirken ex opere operato in der nachtri-
dentinischen Theologie verdrangt worden ist.

Der gemeinsame Ansatzpunkt, Christus und die Kirche als Ursakramente,
wird von R. kurz skizziert, von Sch. in je einem eigenen Kapitel dargelegt.
Das 1. Kap. (Sch. 17-56) handelt iiber das Ursakrament, das Christus ist.
« Sakvament bedeutet ... eine gottliche Heilsgabe in einer dufBlerlich wahr-
nehmbaren und durch eine dufllerlich wahrnehmbare, greifbare Gestalt, die
diese Gabe anschaulich macht : eine Heilsgabe in historischer Sichtbarkeit.
... Wenn daher die menschliche Liebe und all die menschlichen Taten Jesu
gottliche Heilskraft besitzen, dann umfaBt die menschliche Formgebung
dieser Heilskraft naturgemal einen Aspekt anschaulicher Sichtbarwerdung
dieses Heiles, mit andern Worten : Sakramentalitit. Der Mensch Jesus als
personliche irdische Erscheinung der géttlichen Erlosungsgnade ist das Sakra-
ment : Ursakrament, denn nach dem Willen des Vaters sollte dieser Mensch,
der Sohn Gottes selbst, in seiner Menschheit der einzige Zugang zur Wirk-
lichkeit des Heiles sein » (Sch. 24 f.). In den Lebenstaten Jesu schenkt uns
Gott zugleich die konkrete Gestalt der Religiositit in ihrer herabsteigenden
(erlosend-heiligenden) und aufsteigenden (kultischen) Bewegung. «Der
Mensch Jesus ist personlich ein Dialog mit Gott dem Vater: die hochste
Realisierung und deshalb die Norm und Quelle jeder Gottbegegnung»
(Sch. 28). Alle diese Lebenstaten des leidenden und verherrlichten Mittlers
werden sodann im Anschlul an die neuere Bibeltheologie als ein Christus-
mysterium gezeigt, dem Auferstehung, Himmelfahrt und Geistsendung eben-
so wesentlich zugehoren wie Leiden und Tod (Sch. 29-35). Es hitte leicht
nachgewiesen werden kénnen, daf3 der hl. Thomas, im Unterschied zu spa-
teren Auslegern, die gleiche ganzheitliche Auffassung vom Erlosungsmyste-
rium vertrat. Dieses Erlésungsmysterium ist nach Sch. des weitern eine
Offenbarung und Darstellung der innertrinitarischen Beziehungen auf der
Ebene der menschlichen Lebensform (Sch. 35-46).

Ist Christus das Ursakrament, und bleibt die Gnadengabe auf Grund
des Heilsplanes an die personliche Begegnung mit ihm gekniipft, so ist die
Notwendigkeit einer irdischen Weiterfithrung des verherrlichten Ursakra-
mentes gegeben, nachdem Jesu Leiblichkeit als unmittelbares Kommunika-
tionsmittel aus unserm irdischen Leben verschwunden ist (Sch. 50-56). In
der eschatologisch geladenen Zwischenzeit von Christi Erlésungstat bis zum
endgiiltigen Zusammensein mit dem Herrn macht Christus seine aktive
Gnadengegenwart unter uns sichtbar und greifbar, indem er sozusagen seine
« himmlische Leiblichkeit auf Erden fortsetzt in sichtbaren Erscheinungs-
formen, die unter uns die Funktion seiner himmlischen Leiblichkeit erfiillen.
Eben das sind die Sakramente, die irdische Fortsetzung des ‘Leibes des
Herrn’. Konkret ist dies die Kirche » (Sch. 51).

Von hier fiihrt das 2. Kap. iiber die Kirche weiter (Sch. 57-95). In seinem
verherrlichten Leib « ist Christus selbst die eschatologische Heilsgemeinschaft

5 III 62, 3c.



430 Sakramente und Ursakramente

oder die Kirche. In sich selbst ist der verherrlichte Christus ‘Haupt und
Glieder’ zugleich. Die irdische Kirche ist die Erscheinung dieser Heilswirk-
lichkeit auf der Ebene der historischen Sichtbarkeit ». Sie ist mithin « das
irdische Zeichen der triumphierenden Erlésungsgnade Christi» (Sch. 57).
Ganz dhnlich ist dasselbe bei Rahner gesagt. « Christus ist die geschichtliche
Realprisenz des eschatologisch siegreich gewordenen Erbarmens Gottes ».
Und dementsprechend : « Die Kirche ist nun die Fortsetzung, das Gegen-
wartigbleiben dieser eschatologischen Realpridsenz des siegreichen und end-
giiltig in die Welt eingestifteten Gnadenwillens Gottes in Christus. Die Kirche
ist das Anwesendbleiben jenes sakramentalen Urwortes endgiiltiger Gnade,
das Christus in der Welt ist, das Gesagte bewirkend, indem es im Zeichen
gesagt wird. Als solches Bleiben Christi in der Welt ist die Kirche wirklich
das Ursakrament, der Ursprungspunkt der Sakramente im eigentlichen Sinn
des Wortes. Von Christus her hat die Kirche schon in sich eine sakramentale
Struktur » (R. 13, 17).

Beide Autoren betonen, die Kirche sei nicht bloB ein Heilsmittel. « Sie
ist das Heil Christi selbst, namlich die leibliche Gestalt dieses Heiles ... inso-
fern es in dieser Welt erscheint. So ist sie, in Quasi-Identitit, der ,Leib des
Herrn’ » (Sch. 58). Ahnlich Rahner: « Als Volk Gottes und als rechtlich-
gesellschaftlich organisiertes Volk Gottes ist die Kirche aber nicht nur Heils-
anstalt, sondern die Fortsetzung, die bleibende Gegenwart der heilsgeschicht-
lichen Aufgabe und Funktion Christi, seine Gegenwirtigkeit in der Ge-
schichte, sein Leben, eben Kirche im eigentlichen und vollen Sinn » (R. 13).
Sch. legt noch eigens dar, da die Kirche als sakramentaler Christus, wie
Christus, auf eine mystische Weise selbst « Haupt und Glieder » ist, und wie
die Sichtbarwerdung der Erlésungsgnade sich in der Kirche auf zweifache
Weise, durch Amt und Charisma vollzieht (Sch. 59-62).

Bevor wir dazu iibergehen, jeden Autor gesondert zu beobachten, wie
er hernach den Begriff des Ursakramentes auswertet, sei iiber diesen Begriff
selber eine kurze Uberlegung angestellt. Der durch ihn ausgedriickte Sach-
verhalt hat sich der theologischen Reflexion nicht erst in neuerer Zeit auf-
gedringt. Allbekannt sind die Worte des hl. Thomas : « (Sacramenta) pos-
sunt considerari ex parte causae sanctificantis, quae est Verbum incarna-
tum ; cui sacramentum quodammodo conformatur in hoc, quod rei sensibili
verbum adhibetur, sicut in mysterio incarnationis carni sensibili est Verbum
Dei unitum » 8. Diese Gemeinsamkeit kommt dann auch terminologisch zur
Geltung, indem die Menschheit Christi und das Sakrament als instrumenium
divinitalis coniunctum bzw. separatum betrachtet werden. Dadurch war es
moglich, eine sehr innige Einheit zwischen der Person des Erlésers und
seinem auf Erden vollbrachten Werk einerseits und dem in der Kirche und
ihren Sakramenten vom himmlischen Christus durch alle Raume und Zeiten
gegenwirtig- und fortgesetzten Werk anderseits zu erreichen. Zwar war es
umso leichter, als die damalige Theologie das Wesen der Kirche im gnaden-
haften EinfluB des Hauptes auf seine Glieder erblickte. Dennoch war das

¢ III 60, 6¢c. Vgl. IV C. G. 56, 2. Arg.: Secundo, quia instrumenta ...



Sakramente und Ursakramente 431

Sichtbare, Amtliche, Institutionelle nicht ganz auBeracht gelassen. Es wurde
in Gegeniiberstellung zum unsichtbaren Haupt, im Zusammenhang mit dem
sakramentalen Charakter, dem Weihesakrament, usw. erwihnt.

Schwieriger wurde jedoch das Problem, nachdem sich aus der Abwehr-
stellung der Gegenreformation ein eigener, sozusagen nur um die Sichtbar-
keit und hierarchische Gliederung der Kirche besorgter Traktat De Ecclesia
ausgebildet hatte. Ein bleibendes Verdienst muf3 darum J. A. MOHLER zu-
erkannt werden, in dieser Situation nach « organischer Einheit » gerufen zu
haben. Wie im menschgewordenen Gottessohn Géttliches und Menschliches
wohl zu unterscheiden, aber doch auch Beides zur Einheit verbunden ist,
so wird er auch in ungeteilter Ganzheit in der Kirche fortgesetzt. Auch in
der Kirche wechseln die beiden Seiten ihre Pridikate, wobei das Mensch-
liche das Organ und die Erscheinung des Géttlichen ist 7.

Unter den Autoren, die unter dem weitreichenden Einfluf3 Mohlers in
der sakramentalen Grundstruktur des Christentums einen fruchtbaren An-
satzpunkt fiir die organische Verbindung des Sichtbaren und Unsichtbaren
erblicken, miissen wir M. J. Scheeben nennen. Er fiihrt auch in der Termino-
logie einen Schritt weiter. In seinem Werk « Die Mysterien des Christentums »
nennt er den Gottmenschen, aufgrund der Vulgata-Ubersetzung von I Tim.
3, 16, « das groBe Sakrament », um gleich darauf zu zeigen, dal im Anschluf3
an die Inkarnation und die Eucharistie auch die Kirche zu einem groBen
Sakrament wird, « weil sie, &uBerlich sichtbar ..., in ihrem Innern das Myste-
rium einer wunderbaren Vereinigung mit dem menschgewordenen und in
ihrem Schofl wohnenden Christus und mit dem sie befruchtenden und leiten-
den Heiligen Geist verbirgt. » ®

Es muB3 dann gar nicht wundern, sondern héchst natiirlich anmuten,
daB bei dem in den FuBlstapfen Scheebens gehenden C. Feckes Christus aus-
driicklich Ursakrament genannt wird °. Die Kirche nennt er noch mit Schee-
ben « das groBe christliche Sakrament », oder nach dem Beispiel E. Commers
« das Ubersakrament » '°. Zur Kirche als Ursakrament ist dadurch der Schritt
schon gleichsam vollzogen.

Diese wenigen Hinweise diirften geniigen, um zu zeigen, daB3 der Begriff
des Ursakramentes und seine Anwendung zunichst auf die Menschheit
Christi nur ein neuer und gliicklicher Ausdruck fiir eine uralte Erkenntnis
ist. Seine Ubertragung auf die Kirche ist nahegelegt durch die Tatsache,
daB der mystische Leib von seinem Haupte her eine sakramentale Struktur
hat. So enthilt er zugleich prachtige Moglichkeiten, das Sichtbare und Un-
sichtbare der Kirche, deren apologetische und dogmatische Betrachtung in
einem ausgewogenen Traktat zu vereinigen und diesem Traktat selbst im

7 J. A. MOHLER : Symbolik, I c. 5 § 36, Mainz 1843%, 333.

8 M. J. ScHEEBEN : Die Mysterien des Christentums, VII § 81, Freiburg i. Br.
1941, 461.

® C. Feckes : Das Mysterium der heiligen Kirche. Thr Sein und Wirken im
Organismus der Ubernatur, Paderborn 19352, 51-57 u. dfters.

10 E. ComMER : Die Kirche in ihrem Leben und Wesen dargestellt, I. Vom
Wesen der Kirche, Wien 1904, 76, bei FECkESs a. a. O. 141 f.



432 Sakramente und Ursakramente

System der Theologie den richtigen Platz anzuweisen. Ein ungiinstiges Vor-
urteil ist also nicht gerechtfertigt.

Nur wird es um der Klarheit willen notwendig sein, wie bei jeder Ana-
logie, deutlich herauszustellen, worin die Ahnlichkeit und die noch gréBere
Unéhnlichkeit liegt, sowohl zwischen Sakrament und Ursakrament, als auch
in der Applikation des Ursakraments-Begriffes auf Christus und die Kirche.
Zwar ist bei Sch. und R. durchaus erkenntlich, daB sie, wie R. betont (21 {f.),
die Kirche nicht Ursakrament nennen in einer vagen Ubertragung des ge-
wohnlichen Sakramentsbegriffes, sondern ihn von der Christologie her « ge-
wonnen » haben. Aber nachdem er einmal gewonnen ist, wird er gleichwohl
so gehandhabt, da stindig auf ihn iibertragen wird, was sonst von der
Zeichenfunktion und Wirksamkeit der Sakramente gesagt wird, sodafl eben
die Divergenzen in der Sakramentenlehre auch in der Deutung der Ur-
sakramente wieder auftreten. Wie hat Thomas doch sorgfiltig auseinander-
gehalten, was dem Instrument, der potestas excellentiae Christi, was end-
lich der Hauptursache zukommt !

Wie schon eingangs vermerkt wurde, nehmen beide Autoren den Begriff
des Ursakraments fiir verschiedene Vorhaben in Dienst.

Fiir Sch. geht es entsprechend seinem Anliegen darum, die Sakramente
als Fortsetzung des Ursakramentes der Gottbegegnung darzustellen. Auch
bei dieser Fortsetzung muf sowohl die absteigende als die aufsteigende Bewe-
gung des Erlosungsmysteriums gesehen werden, m. a. W. nicht nur das opus
operatum, sondern auch das opus operantis, dieses aber nicht als individuali-
stische, sondern als kirchlich-gemeinschaftliche Tatigkeit ; denn der fort-
lebende, in den Sakramenten weiterwirkende Christus ist die Kirche. Das
2. Kap. hat darum einen notwendigen 2. Teil iiber « Die Sakramente als
kirchliche Mysterienfeier der Lebensmysterien Christi» (65-95). Und gleich
stellt sich die Frage, in welch besonderer Weise das himmlische Gnaden-
mysterium in den Sakramenten gegenwirtig sei. Gegen Casel macht Sch. mit
Recht geltend, dafB ein historisches Geschehen als solches wegen der abso-
luten Unumkehrbarkeit der Zeit nicht nochmals gegenwirtig gesetzt werden
kann, auch von Gott nicht, auch nicht mysterienhaft. Trotzdem glaubt er,
die historischen Heilstaten Christi zu ewig-aktuellen erklaren zu koénnen.
Das Moment ihrer Perennitidt soll darin liegen, daB3 diese Taten nicht nur
menschliche, sondern géttliche waren : « Die eigentliche Grundlage sehen wir
somit formal in der géttlichen Pevsonalisierung der menschlichen Taten Jesu,
so da3 die Dauer sowohl den geistigen als auch den leiblichen Aspekt des
Kreuzesopfers betrifft : der Akt des Kreuzesopfers selbst ist in seiner leiblich-
geistigen Weise bleibend in Christus gegenwartig » (Sch. 69, Anm. 14). Damit
wire aber eine wesentliche Bedingung menschlichen Handelns aufgehoben
und trotz bester Intention setzt sich Sch. selber dem Vorwurf aus, den er
gegen Casel erhebt, « den Realismus der Geschichtlichkeit des wirklichen
Menschseins Jesu (zu) leugnen». Der Vorwurf ist freilich paradox. Denn
bezweckt wird mit dieser These gerade das volle Ernstmachen mit der fort-



Sakramente und Ursakramente 433

dauernden Mittlerrolle des Menschen Jesus. Sie fithrt jenen Grundgedanken
weiter, der fiir den Erweis, daf3 Christus ein Ursakrament sei, bedeutungs-
voll war, daBl namlich « jeder zwischenmenschliche Verkehr oder der Um-
gang von Menschen miteinander in der Leiblichkeit und durch die Leiblich-
keit verlduft ... Durch den Leib und im Leibe entsteht die Offenheit eines
Menschen nach auBlen und stellt ein Mensch sich fiir seinen Mitmenschen
gegenwirtig » (25). Dies gilt nicht nur vom irdischen, sondern nach der Auf-
erstehung ebenso vom himmlischen Christus. Auch hier soll das Menschliche
gerade nicht verfliichtigt werden. « Die verherrlichte Leiblichkeit gibt ja der
Seele Christi die Offenheit nach aullen, so daf3 Er uns als Mensch wirklich
beeinflussen kann » (53). Diese himmlische Leiblichkeit, die in den Sakra-
menten ihre sichtbare Erscheinungsform erhilt, ist im Grunde synonym mit
der Heilstitigkeit des verherrlichten, fiir uns fiirsprechenden und in den
Sakramenten gnadenspendenden Christus, ist doch im Abschnitt iiber die
Notwendigkeit einer irdischen Weiterfiilhrung des verherrlichten Ursakra-
mentes abwechslungsweise bald von himmlischer Leiblichkeit, bald von Heils-
tiatigkeit die Rede (50-56). Die himmlische Heilstdtigkeit soll aber zugleich
numerisch die gleiche Téatigkeit wie die im irdischen Leib vollzogene sein,
damit einleuchte, « da3 die persénliche Tatigkeit des himmlischen Christus,
als sein ewig-aktuelles heiligendes Kultmysterium, uns alle, wer und wo wir
auch sein mogen, iiber seine himmlische Leiblichkeit unmittelbar erreichen
und beeinflussen kann » (69 f.). Man sieht also, welche Rolle im ganzen Zu-
sammenhang die These von der gottlichen Perennisierung der menschlichen
Taten Christi zu {ibernehmen hat.

Vergegenwirtigt man sich, wie der hl. Thomas immer wieder betont,
die Sakramente hitten ihre Wirksamkeit aus der Kraft des Leidens Christi,
welches selber heilbringend war ex vivtute divinitatis, so hat man deutlich
den Eindruck einer Akzentverschiebung. Sch. sagt sogar ausdriicklich, « daB3
die Sakramente als ‘Vermittlung’ zwischen Christus und uns nicht so sehr
unmittelbar zwischen das historisch-vergangene Kreuzesopfer und unsere
Situation im zwanzigsten Jahrhundert gestellt werden miissen als vielmehr
zwischen den jetzt lebenden Christus und unsere irdische Menschenwelt » (72).
Von der These der ewig-aktuellen Heilstat Christi hingt dann natiirlich auch
die Erklarung der Wirkweise der Sakramente ab (84-91). Zu riithmen ist hier,
daB die Intention des Ministers in ihrer ganzen Bedeutung fiir die dynamische
Einheit zwischen der himmlischen Heilstatigkeit Christi und dem sakramen-
talen Geschehen namhaft gemacht wird. Aber eine gewisse Verschwommen-
heit, eine nicht geniigend formelle Ausdrucksweise, beeintrichtigt auch hier,
wie im groBen und ganzen dieses 2. Kap. die Freude an den schénen Ge-
danken. Diese miiliten bei einer Preisgabe der unseres Erachtens unmog-
lichen These von der ewig-aktuellen Gegenwart der Heilsmysterien nicht
geopfert werden. Diese Mysterien sind gewil3 ein Mysterium, eine Heilstitig-
keit, aber eine vergangene und von der jetzigen Titigkeit des verherrlichten
Christus numerisch verschiedene. Aber sie wird durch die jetzige Heilstitig-
keit Christi in den Sakramenten fortgesetzt und bildet mit dieser sie prolon-
gierenden Tiatigkeit eine Einheit, insofern sie als erste Fhase auf die zweite
hingeordnet ist, um mit dieser zusammen die ganze, von Anfang an inten-

28



434 Sakramente und Ursakramente

dierte, eine Tétigkeit zu bilden. Die Einheit der beiden Tétigkeiten wurzelt
einerseits in der figuralis vepraesentatio der vergangenen Tatigkeit im Sakra-
ment, anderseits in Christus, der, einer und derselbe, seine ein fiir allemal
und fiir alle vollzogene Heilstdtigkeit in den Sakramenten fortsetzt, um da-
mit die einzelnen Menschen zu erreichen **.

Dankbare Anerkennung verdient der Autor fiir das 3. Kap. Es erklart
die vier allgemeinen Grundvoraussetzungen fiir ein giiltiges Sakrament : ihre
zweigliedrige liturgische Struktur (Materie und Form), Intention des Spen-
ders und des Empfiangers, und schlieflich Einsetzung durch Christus. Die
Ausdeutung des sakramentalen Hylemorphismus, wie sie hier geboten wird,
erlaubt zu bestimmen, daB das Wesen eines Sakramentes « in der sichtbar
wevdenden Bedeutung » liegt. Diese Losung sollte Allgemeingut werden. Sie
hat keinerlei Schwierigkeiten gegeniiber den historisch nun einmal fest-
stehenden Divergenzen zwischen &stlichem und westlichem Ritus und inner-
halb des letztern im Lauf der Jahrhunderte. Man spiirt hier deutlich, daB
die positiven Daten ernsthaft studiert wurden. Sie begriinden die spekula-
tive Losung, werden ihr nicht geopfert.

Die restlichen Kapitel entwickeln (4.) die volle Wirklichkeit des Wesens
der Sakramente : ihre Fruchtbarkeit ; (5.) die kirchliche Christusbegegnung
als Sakrament der Gottbegegnung : die Wirkungen des Sakramentes ; (6.) die
sakramentalen Christusbegegnungen als die Hohepunkte in der Kirchlich-
keit des christlichen Lebens; (7.) die sakramentale Mystik. Sie sind reich
an tiefen Gedanken. Es wire zu wiinschen, dall3 sie durch die Predigt den
Weg ins Volk finden. Die Seelsorger finden hier manche wertvolle Anregung,
um den Wunsch des II. Vaticanums zu verwirklichen, den Gldaubigen das
Verstandnis der christlichen Mysterienfeier zu erschlieBen.

*

K. Rahners Ausfiihrungen gliedern sich, wie angedeutet wurde, in zwei
Teile. Aus dem ersten haben wir bereits den Begriff des Ursakramentes als
Ausgangspunkt der ganzen Reflexion erwahnt. Fiir die Sakramente im engen
Sinn ergibt sich daraus zunichst, daB sie die wesentlichen Grundvollziige
der Kirche selbst sind (21). In einem weitern Abschnitt soll gezeigt werden,
wie sich vom Ursakrament der Kirche her ein tieferer Einblick in die Grund-
eigentiimlichkeiten der Sakramente ergibt. Die wichtigsten Hinweise be-
ziehen sich auf das « opus operatum », auf die Wirkweise der Sakramente
und ihre Einsetzung durch Christus.

Beziiglich des « opus operatum » bemerkt R. sehr richtig, die vom Konzil
von Trient gelehrte Notwendigkeit einer « Disposition » zum fruchtbaren
Empfang eines Sakramentes seitens eines Erwachsenen riicke « das Sakra-
ment in seiner konkreten Wirklichkeit genauso wie das ‘opus operantis’
in eine Dimension der Heilsunsicherheit, der Fraglichkeit seiner faktischen

11 Dijese Erklirung ergibt sich bei J.-H. NicorLas OP: Réactualisation des
mystéres rédempteurs dans et par les sacrements, RT 58 (1958) 20-54, aufgrund
einer Vergleichung des Erlosungs- und Sakramententraktates des hl. Thomas. Vgl.
besonders 49-52.



Sakramente und Ursakramente 435

Wirkung » (23). Es weif also einer beim Sakrament nicht besser als bei
seinem bloB « subjektiven » glaubenden Tun, ob es ihn wirklich der Gnade
Gottes teilhaftig gemacht hat. « Das aber ist doch ein unbestreitbarer Sach-
verhalt, der in der vulgiren Auffassung der Sakramente durch das, was man
sich beim opus operatum durchschnittlich denkt, verdeckt wird » (24). Nun,
beziiglich des Sachverhaltes sind wir ganz einverstanden. Was das « durch-
schnittlich » betrifft, scheinen die nachfolgenden Zeilen an die Situation zu
erinnern, die sich aus der skotistischen Unterscheidung eines schwierigeren
und leichteren Weges zur Rechtfertigung ergeben hat. In diesem Falle : eben-
falls einverstanden. Nur halten wir dann wegen der von Thomas als unmog-
lich bewiesenen Trennung des BuBsakramentes von der Tugend der Bufle
sowie der echten Reue vom votum sacramenti das nachfolgende Beispiel
einer BuBe « im Kdmmerlein » fiir weniger gut gewé&hlt.

Auf jeden Fall aber trifft zu, daBB der Unterschied zwischen opus ope-
rantis und opus operatum « eben nicht so radikal ist, wie ihn sich oft eine
Vulgirtheologie denkt » (26), weil auch dem echten Gebet um die Gnade des
Heils diese Gnade absolut sicher zugesagt ist. Wie unterscheiden sie sich
also ? « Im ersten Fall ist das Zeichen (nimlich das Gebet, die Reue usw.,
das also, was der einzelne Mensch als solcher ‘privat’ tut), an das Gott seine
Gnade gekniipft hat, selbst innerlich bedroht, nimlich in der Moglichkeit,
von sich aus ungiiltig zu werden, des Charakters, die Greifbarkeit der Gnaden-
zusage Gottes zu sein, von sich selbst her beraubt zu werden. Im zweiten
Fall hat das Zeichen eine unwiderrufliche, eschatologische Giiltigkeit ; von
sich aus ist es das Zeichen des von Gott her reuelos und ewig gesetzten
Bundes Gottes mit den Menschen, ein Zeichen, das an dieser Ewigkeit und
Reuelosigkeit des Heilswillens Gottes so partizipiert, daB3 es selber nie diese
Eigentiimlichkeit, solche Greifbarkeit des Ja Gottes zum Menschen zu sein,
verlieren kann » (26). Zwar kann sich der Mensch « dem Wort Gottes ver-
sagen und das Wort Gottes iiber sich stehen lassen. Aber seit Christus, und
erst seit ihm, kann er nicht mehr verhindern, daf3 dieses Wort ihm zuge-
sprochen bleibt, daB es ihn ruft und nicht zuriickgenommen wird und daB
dieses ihn fordernde Gnadenwort ohne Reue in dem sakramentalen Zeichen
da ist, unl6slich mit ihm verbunden » (26).

Derselbe Unterschied wird von R. noch an der Gegeniiberstellung der
alt- und neutestamentlichen Sakramente verdeutlicht. Die ersteren sind,
wie der alte Bund iiberhaupt, « von sich selbst her vergianglich, vorlaufig »
usw., wihrend der neue Bund « derjenige der Sichtbarkeit derjenigen Gnade
Gottes ist, die endgiiltig ist, die als eschatologischer Sieg Gottes iiber die
innere Bedrohtheit alles (auch von Gott gestifteten) Menschlichen unauf-
hebbar ist » ; darum sind seine Gnadenzeichen « immer und unaufhebbar Zu-
sagen der Gnade durch Gott ... sie bleiben das giiltige und giiltig geduBerte
Angebot des Heiles durch Gott. Sie sind wirklich opus operatum. Das kénnen
sie nur sein, wo diese Zeichen als Zeichen der Kirche als solcher gesetzt sind,
wo sie letzte, radikale Vollziige des ewigen Bundes sind, in denen dieser
selbst sein ganzes Wesen aktualisiert » (29). Ein Gebet hat, « weil in sich
entleerbar von dem durch es an sich ausgedriickten Inhalt und weil nicht
Selbstvollzug der Kirche als solcher, diese Eigentiimlichkeit nicht an sich » (29).



436 Sakramente und Ursakramente

Diese Uberlegungen sind bestimmt sehr wertvoll. Man muB aber doch
den grundsitzlichen Unterschied zwischen vorliufigem und endgiiltigem
Bund einerseits und zwischen privater und kirchlicher Setzung des Gnaden-
zeichens anderseits wahren. Dann leuchtet aber nicht ein, daB das echte
Gebet um das zum Heil Notwendige — und nur um dieses handelt es sich
laut Ubereinkunft des Autors — bedroht sein soll, von innen, von sich selbst
her aufzuhoren, giiltig geduBertes Angebot des Heiles zu sein. Der Mensch
wird doch nicht verhindern kénnen, dafl ihm das Wort Jesu von der Gebets-
erhorung (Mt. 7, 7 {., Jo. 14, 13 {.) zugesprochen bleibt. Anderseits kann man
auch nochmals weiterfragen : Warum ist ein Gebet kein radikaler Selbst-
vollzug des ewigen Bundes, darin sein ganzes Wesen aktualisiert wird, wih-
rend ein Sakrament ein solcher ist und deshalb opus operatum ist ? Doch
darum, weil das Sakrament ein von Christus selbst vollzogenes opus ist, in
welchem sein bundstiftendes Mysterium in zeitlicher und rdumlicher Pro-
longation fortgesetzt wird. Das Mittun des Empfangers kann dann ebenso-
gut wie opus operantis auch opus cooperantis genannt werden. Beim Gebet
kann aber, wenngleich schon der Ansto3 dazu eine von Christus verdiente
Gnade ist, nicht von einer durch Christus vorgenommenen Neuaktuierung
des Erlésungsmysteriums gesprochen werden ; diese geschieht nur im Sakra-
ment. Und darin liegt der Grund, warum die Sakramente ex vi sua gnaden-
wirkend sind. Deshalb kénnen wir R. nicht beipflichten, dieses ex vi sua
besage nicht mehr als : Gnadenwirkung weder aufgrund der Wiirdigkeit des
Spenders noch des Empfiangers (30). Es ist durchaus eine positive Erklarung.

Thr positiver Sinn jedoch ist solidarisch mit einer bestimmten An-
schauung von der Wirkweise der Sakramente, die R. nicht akzeptiert. Und
damit kommen wir zum 2. Hauptpunkt dieses Abschnittes. R. verwirft alle
bisher vorgebrachten namhaften Erklarungen der Wirkweise der Sakramente:
moralische, intentionale und « physische » Kausalitdt. Allen dreien wirft er
als gemeinsamen Grundfehler vor, da3 sie Gott, sakramentales Zeichen und
Gnade «als drei von vornherein eindeutig unterschiedene Gréfen von fast
sachhafter Art » auffassen (32). Unvermeidlich geraten sie in Schwierigkeiten,
weil « stillschweigend das Schema einer transeunten effizienten Kausalitit
zugrunde gelegt wird » (34).

Nun wire es sehr verwunderlich, wenn die genannten drei GréBen durch
Jahrhunderte hindurch nur so « von vornherein » und nicht aus zwingenden
Griinden unterschieden worden wiren. Durch das Sakrament wird ja der
Mensch tatsichlich innerlich erneuert : nova creatura. Diese durchaus reale
Verdnderung kann nicht anders als durch die gottliche Tatigkeit, die sich
des Sakramentes bedient, erklart werden. Notwendigerweise muf3 daher die
im Menschen resultierende neue Wirklichkeit mit einer transitiven géttlichen
Tatigkeit in Zusammenhang gebracht werden. Bestimmt ist eine andere « res »
Gott, die Hauptursache der Gnade, eine andere die res sacramenti, die Wir-
kung, die geschaffene Gnade. Ohne effizient-transeunte Kausalitit geht es
nicht.

Nun nimmt in der Auffassung der « physischen » Wirkweise der Sakra-
mente das Sakrament selber teil an dieser effizient-transeunten Kausalitit.
Dieser Lehre wird insbesondere vorgeworfen, sie miisse « den Zeichen-Cha-



Sakramente und Ursakramente 437

rakter der Sakramente am meisten in den Hintergrund schieben »; auch
kénne sie nicht « verstandlich machen, wieso gerade ein Symbol das ,phy-
sische’ Instrument einer iibernatiirlichen Gnade zu sein vermoge » (33).

Hier geniigt es nicht, zu antworten, es sei schon x-mal erklart worden,
in welchem Sinne der Ausdruck « physisch » in diesem Zusammenhange zu
verstehen sei, und man miisse eben, dhnlich wie bei der « physischen » Er-
l6sungstheorie der griechischen Viter, gewillt sein, ihn so zu verstehen, wie
er gemeint ist, nicht anders. Wie das vorhin besprochene Buch von Sch.
zeigt, ist R. nicht der einzige, der ein berechtigtes Mibehagen gegen eine
zu versachlichte Auffassung vom Wesen des Sakramentes empfindet. Eine
zu univoke Handhabung des Hylemorphismus hatte zur leidigen Folge, daB
die « Substanz » der Sakramente gleichsam ein Ding wurde, wéihrend scin
Wesen doch in der sichtbar werdenden Bedeutung liegt, und das Sakrament
eine Handlung ist, die nicht ohne den Handelnden aufgefait werden kann.
Nach der Lehre des Konzils von Florenz kommt ja denn auch das Sakrament
nicht nur durch Materie und Form, sondern iiberdies durch die Intention
des Ministers, zu tun, was die Kirche tut, zustande *%.

In dieser Intention liegt nun eine spirituelle Realitdt vor, die als konsti-
tutiver Teil der sakramentalen Handlung sehr wohl geeignet ist, ein im rich-
tigen Sinne verstandenes « physisches » Instrument iibernatiirlicher Gnade
zu werden. Der allmdchtige gottliche Akt des imperiums bewegt und erhebt
Christi menschlichen Akt des imperiums, welcher den Akt des imperiums des
Spenders, der seine Intention ausfiihrt, bewegt und erhebt. Da dessen innerer
Akt sich im auBern verwirklicht und sich ausdriickt, ist die ganze sakramen-
tale Handlung zugleich von Christus und dem Spender verursacht und in-
strumentale Ursache jener Gnade, die der Ritus bezeichnet **.

Um den oben erwidhnten « Grundfehler » zu vermeiden, und um den
Zeichen-Charakter in den Vordergrund zu holen, geht R. einen ganz andern
Weg. Er sucht die Lésung im Begriff der reinen Symbol-Ursichlichkeit, die
dem Sakrament als Zeichen zukommt. Was ist damit gemeint ? « Unter
‘wesentlichem Symbol’ (oder innerem Realsymbol) ist hier jene raumzeit-
liche, geschichtliche Erscheinung und Greifbarkeit verstanden, in der sich
ein Wesen, in Erscheinung tretend, anzeigt und, sich anzeigend, gegenwartig
setzt, indem es diese von sich real verschiedene Erscheinung bildet. Bei den
‘wesentlichen Symbolen’ ist das Zeichen als ‘Erscheinung’ ein inneres Mo-
ment am Erscheinenden und sich selbst Vollziechenden, wenn es auch vom
Erscheinenden real verschieden ist. Es ist eben zu unterscheiden zwischen
dem Erscheinenden, insofern es erscheint und so die Erscheinung — der Aus-
druck - zu ihm selbst gehort, und dem Erscheinenden, insofern es von seiner
Erscheinung verschieden ist » (34 f.).

12 Denzinger 695.

13 J.-H. NicoLas OP: La causalité des sacrements, RT 62 (1962) 517-570,
legt iiberzeugend dar, wie sich auf diese Art (563) die erwihnte Schwierigkeit 19st.
Aber auch die mehr iiblichen, von R. kurz erwihnten Einwinde, die so vielen
Theologen die « physische » Kausalitdt als unhaltbar erscheinen lassen, erledigen
sich, wenn die Sakramente als Handlungen, nicht als Dinge gesehen werden, und
die Intention des Spenders in ihrer vollen Bedeutung gewiirdigt wird.



438 Sakramente und Ursakramente

In dieser Theorie soll, um das vorwegzunehmen, das von den andern
Auffassungen iibersehene « urtiimlich Menschliche in den Sakramenten als
heiligen Riten » salviert sein, ndmlich die immer und iiberall feststellbare
Uberzeugung des Menschen, « daf3 in Gestus, Ritus und Spiel das Gemeinte
und Angedeutete tatsidchlich anwest, gerade deswegen, weil es ‘dar-gestellt’
wird » (33). Nun kann man zwar mit R. durchaus einverstanden sein, man
solle sich die « sacramenta legis naturae » fiir eine sinnvolle Apologetik der
christlichen Sakramente zunutze machen (28), und es trotzdem fiir gefihr-
lich bzw. unmoglich halten, die Wirkweise der einzigartigen Sakramente
des neuen Bundes anhand der Uberzeugung einer Menschheit zu erkliren,
die ihrem Sehnen nach Gott in Mysterienfeiern Ausdruck gab, der aber Gott
nicht so nahe war, wie er uns nahe ist.

Doch kehren wir zur Ursdchlichkeit des « wesentlichen Symbols » in
sich zuriick. Statt um «ein Verhiltnis transeunter Effizienz (von Symbol
zum Symbolisierten) » handelt es sich « um ein inneres und wechselseitiges
ursichliches Verhaltnis : das Sich-Zeigende setzt sich in seinem eigenen
Wesen und Da-sein, indem es sich in seiner (von ihm verschiedenen) Er-
scheinung zeigt. » Als Beispiel wird das Verhiltnis von Seele und I.eib an-
gefiithrt : « der Leib als Erscheinung der Seele, durch den und in dem die
Seele ihr eigenes Wesen vollzieht. Das Zeichen ist also Ursache des Bezeich-
neten, indem es die Weise ist, in der das Bezeichnete sich selbst erwirkt. »

Dieses Beispiel wird zu Unrecht angefiihrt, bzw. falsch interpretiert.
Ontologisch ist die Seele forma corporis, also im Leib ihr Wesen vollziehend,
bevor (nicht zeitlich, aber der Natur nach) der Leib diesen Vollzug symboli-
siert. Dasselbe gilt fiir das vorausgehende Beispiel : Der Geist als Substanz
Geist konstituiert sich nicht dadurch, daf3 er die von ihm real verschiedene
Erkenntnisfahigkeit aus sich heraus setzt, sondern er setzt sie, weil er als
derartige Natur, der eine solche Setzung als proprium eignet, konstituiert ist.

Es kommt aber auf diese Beispiele gar nicht an. Ausschlaggebend ist,
daB ein Symbol das Symbolisierte niemals real, sondern nur intentional, nir-
gends auBer in der Erkenntnisfahigkeit gegenwirtig setzen kann. Eine solch
intentionale Gegenwart geniigt freilich fiir die in den heidnischen Mysterien
sich duBernde subjektive Erlebnismystik *, worin die urtiimlich menschliche
Uberzeugung zum Ausdruck kommt, das im Ritus Angedeutete ereigne sich,
sei es Wiedergeburt, Unsterblichkeit, Gottangleichung, oder was immer. Sie
geniigt aber nicht fiir die reale Gegenwartigsetzung des christlichen Heils-
mysteriums im Sakrament. Und dennoch entspricht auch das christliche
Sakrament jener urtiimlich menschlichen Uberzeugung, daB das im Ritus
Angedeutete anwesend sei. Jedoch nicht durch die Zeichenfunktion allein,
sondern durch die Wirksamkeit, die es von Jesus Christus hat, der in diesem
Sakrament und durch es titig ist. Das Axiom « significando causant » will
nicht sagen, Zeichenfunktion und Kausalitit seien ein und dasselbe, oder
es gebe hier nur die Kausalitat, die dem Zeichen als solchem zukomme, son-

14 Vgl. K. PrtMM : Religionsgeschichtliches Handbuch fiir den Raum der alt-
christlichen Umwelt, Freiburg i. Br. 1943, 295-340.



Sakramente und Ursakramente 439

dern, da3 durch die Setzung des Zeichens seine Wirkkraft in Funktion tritt,
um das Bezeichnete zu bewirken *°.

Der Umstand, daf3 bei der Setzung des Zeichens die Initiative vom
Spender ausgeht, leistet der irrigen Auffassung, durch die Sakramente nehme
der Mensch magischerweise die Gnade in Gewalt, keinen Vorschub. Denn
voraus liegt ja die absolut freie Initiative Gottes, dem Menschen ganz all-
gemein durch diese Mittel Gnade zu schenken, und diesen einzelnen Men-
schen dazu zu bewegen, sich der darin angebotenen Gnade zu erdéffnen, sie
in dieser Begegnung mit Gott zu empfangen.

R. verweist schliefllich noch darauf, daB3 seine Erklirung der Wirkweise
der Sakramente nur gilt, « wenn die Kirche als ganze wirklich die untrennbar
mit der Gnade verbundene Grofle ist. Nur dann ist ihr Akt, wo er ihr ab-
soluter Wesensvollzug (d. h. der Kirche als der Gegenwirtigkeit der Gnade)
ist, wesentlich und unwiderruflich Erscheinung der Gnade, so daB die Er-
scheinung das Erscheinende notwendig anwesend sein 1aB3t » (36 £.).

Auch dieser Riickgriff hilft nicht. Denn sowohl die Kirche als Christus
haben als Ursakramente nach R. die gleiche Art von Kausalitit wie das
Sakrament, die des Zeichens. Die effiziente Kausalitit der Menschheit Christi,
die Thomas dem « Heilsorgan der Gottheit» im Anschlul an eine starke
Tradition der griechischen Viter zuerkannte, und zwar vorerst aus der Not-
wendigkeit, die Heilsurséchlichkeit der Auferstehung Christi, die nicht mehr
auf dem Verdienst beruhen kann, festzuhalten, kommt dem « inneren Real-
symbol » nicht zu. Dies bedeutet eine Verarmung des Begriffes Ursakrament.

Gleichzeitig fiihrt der von R. beschrittene Weg, die Wirkkraft des Sakra-
mentes auf seine Zeichenfunktion zu reduzieren, dazu, die Kausalitit des
Sakramentes nur noch im uneigentlichen Sinne gelten zu lassen. Die Sakra-
mente sind nur noch die Gelegenheit, bei der Gott Gnade spendet, besten-
falls eine conditio sine qua non. R. gibt dies selber zu : « Diese (von R. ent-
wickelte) Art der Ursachlichkeit ‘geniigt’ in unserer Frage. Denn alle Theo-
logen erklaren, daB man der kirchlichen Lehre, die Sakramente seien Ur-
sache der Gnade, geniige (weil mehr nicht definiert ist und selbst die I.ehre,
die Sakramente seien nur ‘conditiones’ der Gnadenvermittlung, nie kirch-
lich verworfen worden ist), wenn man daran festhalt, be: (Hervorh. d. Rez.)
der Sakramentenspendung werde ‘wegen’ des sakramentalen Zeichens Gnade
gegeben. Das aber trifft in unserer Deutung durchaus zu » (37).

Das ist ein schwaches Argument. Wenn auch die kirchlichen Defini-
tionen verschiedene Meinungen gewidhren lassen, sind deswegen noch nicht
alle gleichermafen geeignet, das tatsdchlich Definierte befriedigend zu er-
lautern. Gerade die Ansicht, die Sakramente seien blo Gelegenheit oder un-
erliBliche Bedingung der Gnadenverleihung, ist eines aus mehreren Bei-
spielen theologischer Deutungen, die sich ohne das Zutun des Lehramtes von

15 Vgl. A.-M. RogUET OP : Les sacrements, in : S. Thomas d’Aquin, Somme
théologique, 3a, Questions 60-65 (Editions de la Revue des Jeunes) Paris-Tournai-
Rome 19512, 331-346. Ebenda, 314-321, wird klar gezeigt, dal und wie sich Zeichen
und Symbol unterscheiden, dieser Unterschied aber nicht das Verhiltnis zur Kausa-
litat beriihrt. :



440 Sakramente und Ursakramente

selbst erledigt haben. Von Trient an wurde diese Theorie ginzlich fallen ge-
lassen. Schon darin zeigt sich, daf3 eben nicht alle Theologen der Auffassung
waren, diese Art von « Ursédchlichkeit » geniige dem Dogma. Die gegenteilige
Ansicht wird auch offen ausgesprochen. Melchior Cano z. B. schreibt :
« ... luxta hanc quidem expositionem dicta sanctorum aut Conciliorum aut
Sacrae etiam Scripturae non salvantur, ut facile videre licet, si loca ipsa con-
feramus. » '* Manch aufmerksamer Leser wird sich auch fragen, warum ein
Autor, der sich sonst mit den Kirchenvitern vertraut zeigt und (mit Recht)
eine Ansicht iiber die Inkarnation u. a. auch deswegen ablehnt, weil sie der
« physischen » Erlésungstheorie der griechischen Viter nicht gerecht wird
(vgl. R. 13 {.), hier nun eine Theorie vertritt, die den Realismus der Viter
gegen sich hat ?

Das dritte der wichtigeren Probleme, die vom Ansatz bei der Kirche
als Ursakrament aus eine schidtzenswerte Aufhellung erfahren soll, ist das
der Einsetzung der Sakramente durch Christus. Bekanntlich sind Einsetzungs-
worte Christi nur fiir drei Sakramente schriftlich iiberliefert : fiir Taufe,
Eucharistie und Bufle. Aber wenn der Auferstandene, der durch 40 Tage hin-
durch den Aposteln erschienen ist und zu ihnen vom Reiche Gottes sprach,
warum nicht eben von den iibrigen vier Sakramenten ? So leicht darf man
es sich nicht machen. R. hilt es sogar fiir aussichtslos, eine dem historischen
Jesus « zumutbare » Redeweise ausfindig zu machen, in der er den Aposteln
hiatte klar machen konnen, dal3 so bekannte Vorgidnge wie EheschlieBung
und Amtsiibertragung gnadenwirkende Zeichen seien. Auch ist es « histo-
risch génzlich undenkbar, daB3 uns bei wichtigen Dingen und in solchen, die
als glaubensverbindlich und als von den Aposteln iiberkommen gelehrt wur-
den — man beachte diese Klauseln —, in der Literatur aus den ersten vier
Jahrhunderten etwas fehlt, obwohl es einmal ausdriicklich vorhanden ge-
wesen war » (41 f.). Angesichts dieser Sachlage schlagt R. vor, es sei anzu-
nehmen, die Einsetzung jener vier Sakramente sei implizit durch die explizite
Stiftung der Kirche als Ursakrament erfolgt (38, 45).

Es wiirde zu weit fithren, wollten wir beziiglich eines jeden der vier be-
treffenden Sakramente zusammenfassen, wie sich nach R. ihre Sakramen-
talitit erkennen lasse, indem von der Kirche als Ursakrament und vom opus
operatum als radikalem Selbstvollzug dieser Kirche ausgegangen wird. Be-
treffs Ordo und Ehe wird iibrigens die Antwort auf diese Frage auf den
zweiten Teil verspart.

Dem Autor muB auf jeden Fall dankbar anerkannt werden, das Problem
in seiner ganzen Schirfe aufgezeigt zu haben, auch wenn man da und dort
eine Ubertreibung annehmen méchte. LaBt sich wirklich so schwer eine dem
historischen Jesus « zumutbare » Redeweise ersinnen, aus der die vom Hei-
ligen Geist erleuchteten und in alle Wahrheit eingefithrten Apostel schlie3-
lich erkannt hitten, im Gottesvolk des Neuen Bundes seien besagte Riten
gnadenspendend ? War es leichter, solches aus der Natur der Kirche als Ur-

16 Melchior Cano : Relectio de sacramentis in genere, pars IV. Opera, Romae
1890, vol. III, 250 n, 46.



Sakramente und Ursakramente 441

sakrament, die ihr Wesen in diesen Riten radikal selbstvollzieht, zu erkennen
zu geben ? Was iiber das Verhéltnis von Taufe und Firmung oder auch iiber
den Zeugniswert der Pastoralbriefe fiir die Weihegnade gesagt wird, kann
nicht den Anspruch erheben, sicherer zu sein als weitergehende Interpreta-
tionen. Die iibliche Argumentation, ein von den Aposteln laut Apg. voll-
zogener Ritus der Gnadenspendung, weise auf eine betreffende, ausdriick-
liche Anordnung des Herrn, des allein moéglichen Stifters eines Sakramentes
zuriick, soll sich als unrichtig ergeben « aus der hier vorgeschlagenen Mog-
lichkeit einer Stiftung eines Sakramentes durch Christus » (45). Aber eine
vorgeschlagene Moglichkeit ist doch kein Gegenbeweis. Ist es anderseits
wirklich historisch ganzlich undenkbar, dal ein entsprechendes Wort des
Herrn in die Schrift statt explizit bloB implizit eingegangen wire, eben nicht
als Anordnung, sondern als deren Ausfiihrung ?

Trotz alledem hat der von R. gemachte Vorschlag etwas Bestrickendes
an sich. Bei niherem Zusehen aber bringt er iiber das Verhiltnis von Kirche
und Sakramente eine Auffassung zum Ausdruck, die der Sicht der klassischen
Theologie diametral entgegen steht. Die in der expliziten Stiftung der Kirche
erfolgte implizite Einsetzung der Sakramente beruht auf der Annahme, die
Kirche sei der ontologische Grund, der eigentliche Ursprungspunkt der Sa-
kramente (vgl. R. 17, 85). Fiir die klassische Theologie verhilt es sich um-
gekehrt. Die Sakramente sind fiir die Kirche konstitutiv, durch sie wird die
Kirche gebildet, ihre Einsetzung ist ein kirchenstiftender Akt. Wie Eva aus
der Seite Adams gebildet wird, so die Kirche aus der getfineten Seite Christi.
Das herausflieBende Blut und Wasser sind die Sakramente. Im Anschluf3
an diesen Gedanken der Viter sieht Thomas die Kirche durch die Sakramente
gestiftet und in ihnen griindend, nicht weniger als durch den Glauben bzw.
in ihm. Die Apostel und ihre Nachfolger kénnen ebensowenig andere Sakra-
mente stiften, oder gestiftete abschaffen, wie einen andern Glauben iiber-
liefern oder eine andere Kirche stiften 7.

Dennoch halten wir den Gegensatz zwischen dieser Sicht der Dinge und
Rahners Vorschlag nicht fiir uniiberbriickbar. Zunichst einmal ist die klas-
sische Auffassung nicht auf eine ausdriickliche Erklarung Jesu beziiglich
jedes einzelnen Sakramentes angewiesen. Es geniigt, wenn die Intention
Christi, einen Ritus mit einer Gnadengabe zu verbinden, erkannt werden
kann. Das wird aber nicht nur durch eine ausdriickliche Erklirung maglich,
sondern auch durch eine « vielsagende » Geste. In diese Richtung weisen die
Erklarungen der Viter iiber die Einsetzung der Taufe anldBlich Jesu eigener
Taufe im Jordan (nicht erst durch den Taufbefehl) und iiber die Heiligung
der Ehe durch Christi Zugegensein bei der Hochzeit von Kana. Wo aber
weder Worte noch Gesten diese Intention erkennen lassen, fiihrt der von R.
beschrittene Weg zum Ziel. Wenn nach dem Autor aus dem, was Jesus ge-

17 In Sent.IV d.17 q. 3 a.1 qla 5c.; IIT 64 a. 2 ad 3m. Diese und weitere
Stellen machen zugleich deutlich, daB Thomas nicht die Schuld trigt, wenn «im
durchschnittlichen BewuBtsein der Glaubigen und wohl auch der Theologen » die
Beziehung zwischen Kirche und Sakramenten nur darin griindet, « daB die Kirche
die Vollmacht hat, die Sakramente zu spenden », wie R. eingangs (9) feststellt.



442 Sakramente und Ursakramente

samthaft von der Heiligkeit und Sendung der Kirche, von den Anspriichen
des Amtes an seine Triger, von der Geistesgabe, die allen zuteil werden soll,
usw. gesagt hat und iiberliefert ist, geschlossen werden kann, daf3 die be-
treffenden Riten gnadenspendend und also Sakramente sein miissen, wird
man auch sagen diirfen, es lasse sich daraus erkennen, daB3 Christus eine
solche Verkniipfung von Ritus und Gnadenverleihung gewollt habe, um ge-
rade dadurch die Kirche zu verwirklichen .

Im zweiten Teil wird gezeigt, wie die Sakramente als Selbstvollziige der
Kirche das Wesensverstindnis der Kirche ermdéglichen, wenn der ekklesio-
logische Aspekt eines jeden einzelnen aufgezeigt wird. Die hier entwickelten
Gedanken sind sehr wertvoll und empfehlenswert. Eine Einschriankung ist
fiir den Abschnitt iiber die Taufe zu machen.

Nach R. ist das « sacramentum et res » der Taufe das Eingegliedertsein
in die Kirche. Zwar ist es iiblich geworden, den « sakramentalen Charakter »
als deren «sacramentum et res» zu betrachten. Die beiden Erkldrungen
sollen einander nicht widersprechen, vorausgesetzt, man frage, was dieses
der Seele eingeprédgte « signum spirituale et indelebile » (D 852) sei und es
nicht willkiirlich mystifiziere.

Sodann ist es fiir die Blickrichtung des Autors gleichgiiltig, ob man den
Charakter einfach identifiziere mit der « durch ein sakramental geschicht-
liches Vorkommnis geschehende(n) Beanspruchtheit des Getauften durch die
Kirche Christi », also mit dieser bleibenden Beziehung, oder ihn als onto-
logische Zustandlichkeit der Seele, also als etwas Absolutes, worauf jene
Relation griindet, auffasse. Denn, wenn man erkliren wolle, worin diese
« physische Qualitdt » ihren Sinn und ihre Aufgabe habe, kénne man doch
nicht, ohne willkiirlich des Ursprungs der Lehre vom Taufcharakter zu ver-
gessen, etwas anderes angeben, als diese bleibende Beanspruchtheit. Nur
dieses soziale Dauerfaktum weise jene Sichtbarkeit auf, die einem Zeichen
eignen miisse. Die Lehre des hl. Thomas vom Wesen des Charakters brauche
dem nicht zu widersprechen. Es sei nur zu fragen, warum der Charakter eine
Teilnahme am Priestertum Christi sei, und zu antworten : Sie komme dem
Menschen zu, insofern er Glied der Kirche ist und auf sie hingeordnet bleibt.

Wir wollen niemanden mit dem Nachweis ermiiden, da3 nach Thomas
das Taufsiegel dasjenige ist, durch das man dem Volke Gottes zugezahlt,
bzw. Christus angegliedert wird **, daB der Getaufte, weil das Siegel untilg-
bar ist, auf immer in einer bestimmten Weise in der Kirche bleibt und diese
immer iiber ihn urteilen kann ?°. DaB er aber anderseits auch fiir den Kult

18 Auch Sch. spricht von einer fundamentalen Einsetzung der sieben Sakra-
mente als in der Stiftung der sakramentalen Kirche mitenthalten (Sch. 119-121),
fiigt aber hinzu, « daBl wir ... vom Wesen der die Kirche konstituierenden und die
Kirche aufbauenden Funktion der Sakramente unmittelbar auf das Vorhandensein
einer zumindest implizit-konfusen Willensbekundung Christi beziiglich der sieben
Sakramente schlieBen kénnen » (123).

19 In Sent. IV d. 8 q. 2 a. 3 qula. 3 ad 1m; IIT 70 4c.

20 In Sent. IV d. 8 q. 2 a. 3 qula. 3 ad 1m. Vgl hierzv den vorziiglichen Auf-
satz von M. D, KosTER OP : Von den Grundlagen der Kirchengliedschaft, in : NO 4
(1950) 206-219.



Sakramente und Ursakramente 443

des Gottesvolkes abgeordnet und geweiht wird *!, dadurch also am Priester-
tum Christi teilnimmt ?2, und zwar nicht auf die gleiche Art wie durch die
heiligmachende Gnade **. Das soziale Dauerfaktum ist in dieser Lehre iiber
den Charakter ohne irgendwelche Mystifikation ausgedriickt. Auch wurde
dariiber nachgedacht, in welchem Sinne ein unsichtbares Siegel « Zeichen »
genannt werden konne **. Anderseits ist (nicht nur) nach Thomas eine reale
Beziehung ohne reales Fundament metaphysisch unmoglich. Deshalb kann
der Charakter nicht mit der Beziehung des Getauften zur Kirche identisch
sein, sondern nur etwas Absolutes, worauf die Relation griindet **. Dieses
Argument ist immer wieder gegen die von Durandus und (wenigstens hypo-
thetisch) von Skotus vorgebrachte Meinung ins Feld gefiihrt worden, sodaB
es nicht wenig erstaunt, wenn abermals versucht wird, den Charakter als
Relation auszugeben.

AbschlieBend sei nicht nur wegen dieser Verdffentlichung Rahners, aber
bei dieser Gelegenheit noch eine allgemeine Bemerkung erlaubt. Theologen
die kritischen Blickes auf unbefriedigende Lésungen aufmerksam machen und
bessere suchen, sind dringend notwendig. R. ist zum Gliick nicht der einzige,
der sich darum bemiiht. Aber er wird vielleicht nicht immer richtig ver-
standen. Wenn da z. B. nacheinander die « traditionelle » oder « landlaufige »
oder « Schul- »Theologie kritisiert wird, ohne daB erklart wird, ob auch die
groBen Meister, von denen schlieBlich doch alle leben, oder nur die Epigonen
gemeint seien, kommen Leser, die sich in der Theologiegeschichte weniger
auskennen als der Autor, zu der irrigen Meinung, es sei nirgends mehr Verlal3
auf das Bisherige. Dieser sehr realen Gefahr, bzw. diesem Ubel kann vor-
gebeugt werden, wenn erklart wird, wann, wo, warum die Sicht sich verengte,
ein Teilaspekt verabsolutiert wurde, ein Gleichgewicht verloren ging, die Be-
ziehung einer Wahrheit zu andern Wahrheiten nicht mehr gesehen wurde.
Wo didaktische Erfordernisse gezwungen haben, das Eine nach dem Andern
zu sagen, soll nicht der Eindruck erweckt werden, es sei der innere Zusammen-
hang iiberhaupt nicht gesehen worden, z. B. zwischen Menschwerdung und
Erlosung. Wenn Theologie, wie jede Wissenschaft, angewiesen ist, nicht nur
auf die Zusammenarbeit der Hochtalentierten einer Generation, sondern
auch und ebensosehr auf die iiberragenden Genies friiherer Zeiten, macht
sich ein Autor auch verdient, wenn er klaren Auges zuriickgreift auf friihere,
in der Zwischenzeit nicht allseits beachtete Erkenntnisse. Das darf dann
aber auch gesagt werden. Ein Beispiel fiir das hier Gemeinte bietet sich bei
R. auf S. 16. Da lesen wir : « Die Theologie muf3 in der Gnadenlehre nicht
nur sagen (was alle Schulen tun), daB Gott in seiner wirksamen Gnade iiber
das freie Ja des Menschen (es nicht aufhebend, sondern es selbst konsti-

21 In Sent. IV d. 4 q. 1 a. & qula. 2 (mancipatio) ; I-II 102 5¢, III 63 5c., 63
6 ad 2m, III 66 9c. (consecratio) ; III 63 1 ad 1m, III 63 2c. (deputatio ad actus
convenientes praesenti ecclesiae).

22 TIT 63 3.

23 TIT 63 3 ad 3m, III 63 5 ad 1m, ITI 63 6 ad 1m.

24 III 60 & ad 1, III 63 1 ad 2m, vgl. in Sent. IV d. 4 q. 1 a. 2 qula. 2 ad 2m.

25 11T 63 2 ad 3m.



444 Sakramente und Ursakramente

tuierend) zu seinem Heil verfiigen kann, sondern sie mii3te auch, will sie der
Schrift gerecht werden, sagen, was sie meist zu sagen vergillt: dal Gott
diese wirksame Gnade fiir das Ganze der Geschichte und ihr eines Ende (das
als Endresultat der Menschheitsgeschichte als einer Sinneinheit aufgefaBt
werden kann) auch wirklich zugesagt Zaf. Wenn wir sagen : Christus hat uns
am Kreuz die ‘Gnade Gottes’ ohne Widerspruch und ohne Reue verdient,
dann darf diese Gnade nicht nur verstanden werden als eine Mdglichkeit, das
Heil zu wirken, als ein bloBes Angebot, die Vergebung zu erlangen und Werke
des ewigen Lebens zu tun, sondern diese Gnade ist (immer auf das Ganze
der Welt- und Menschheitsgeschichte gesehen) eine Gnade, die bewirkt, daB
das Angebot auch wirklich angenommen wird, eine Gnade, die ihre Annahme
selbst bewirkt, weil alles ja Gnade ist : die Moglichkeit und auch die Ver-
wirklichung der Méglichkeit, das Kénnen und das Tun, das Wort Gottes
und die Antwort des Menschen. »

Wenn wir vom nachfolgenden Satz absehen, der auf den « Oftentlich-
keitscharakter » dieser Gnade besonders aufmerksam macht, dann ist doch
klar, daB mit der Wirkgnade, die auch dieAnnahme der Gnade selber bewirkt,
und die Gott wirklich zugesagt hat, genau das vorgetragen wird, was Thomas
und seine Schule eh und je nachdriicklich gelehrt haben. Warum also diese
undeutliche Wendung, « die Theologie » (nun nicht mehr in verschiedene
Schulen unterschieden) vergesse « meist » dies zu sagen ?

Es geht durchaus nicht um Thomaskult, es geht darum, da@3 gerade in
einer Zeit des Umbruchs die Substanz des Erbgutes von der studierenden
Jugend klar erkannt werde.



	Sakramente und Ursakramente

