Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 4

Artikel: Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen
Autor: Zimara, Coelestin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761533

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COELESTIN ZIMARA SMB

Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Die Lehre iiber den Limbuszustand, den AusschluB3 der ohne das
Taufsakrament vor Vernunftgebrauch sterbenden Kinder und der unge-
tauften lebenslinglich Unzurechnungsfihigen von der jenseitigen be-
seligenden Gottesschau, gehort zu den Lehren, die seit ein paar Jahrzehn-
ten im katholischen Lager Gegenstand besonders zahlreicher Veroffent-
lichungen auch von fachtheologischer Seite sind. Die meisten davon nicht
im Sinn restloser Zustimmung, sondern eher der Kritik, Anzweiflung,
wenigstens teilweiser Modifizierungsvorschlige oder auch klarer Ableh-
nung und Ersetzung durch andere Vermutungen, die oft den Anspruch
auf bessere Begriindung als jene seit dem Mittelalter vorherrschende
Losung des Problems erheben. Es wird in dieser unserer zunichst die
Ansichten rein positiv darlegenden und in einem zweiten Teil sie kritisch
erorternden Arbeit keine statistische Vollstdndigkeit, Liickenlosigkeit
angestrebt inbezug auf Nennung sowie inhaltliche Beriicksichtigung der
Schriften oder Aufsitze, die zu dem Thema auf dem Plan erschienen
sind 1. Ein solches vollstindiges Erfassen der erfolgten und immer noch
beinahe monatlich erfolgenden Publikationen dariiber in den verschie-
densten Sprachen, erst recht deren Lesung wiirde sicher die Moglichkeiten
eines Einzelnen, wenn nicht sogar die einer Arbeitsequipe iiberschreiten.
Dennoch glauben wir geniigend Material herangezogen zu haben, um das
Ubersehen wichtiger Aspekte der Frage und beachtlicher in deren Zu-
sammenhang geduBerter Argumente zu vermeiden. Im allgemeinen soll
hier nicht zuriickgegriffen werden auf Stellungnahmen schon dlterer Zeit,

1 Eine moglichst umfassende Aufzihlung der bis 1954/55 verdffentlichten Lite-
ratur hat J. GumMPEL S] unternommen in seinem Beitrag « Unbaptized Infants:
may they be saved ? in The Downside Review 72 (1954) 342-458, ergdnzt durch
den zweiten : Unbaptized Infants. A further Report, ebd. 73 (1955), 317-346. Diese
sehr verdankenswerte Arbeit war uns wesentliche Hilfe.

25



386 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

die man in jedem ausfiihrlicheren Lehrbuch der Dogmatik erwihnt findet,
es geht hier hauptsdchlich um das, was in den letzten Jahrzehnten dazu-
kam, sei es an Apologien der Limbuslehre oder Abwandlungsversuchen
an ihr, sei es an Kritik und Gegenmeinungen.

I.

Darlegung der Ansichten fiir den Limbus

A. Die Verteidigung der Limbuslehre durch A. Michel

Durch eine Reihe von Jahren hat die herkémmliche Kinderlimbus-
theorie in der Gestalt, die im wesentlichen schon bei Thomas von Aquin
erreicht ist, wohl kaum einen ziheren Verteidiger gefunden als den be-
sonders aus zahlreichen griindlichen dogmatischen Artikeln des Diction-
naire de théologie catholique (Vacant-Mangenot-Amann) bekannten
A. MicHEL. Vor allem hat er zu der in unserer Frage erscheinenden Litera-
tur des franzdsischen Sprachgebietes periodisch Stellung bezogen in der
Zeitschrift « L’Ami du Clergé », zu deren treuesten Mitarbeitern er gehort.
Verschiedene der dortigen Aufsitze iiber Limbus bzw. Heilsnotwendig-
keit der Kindertaufe liegen tiberarbeitet vor in seinem Buch « Enfants
morts sans baptéme » 2. Der Limbustheorie gibt M. die Qualifikation
« pensée traditionnelle » oder « doctrine traditionnelle de 1'Eglise », « doc-
trine commune », « doctrine recue », nennt sie sogar einmal « ’enseigne-
ment catholique » (S. 49) und bemerkt kurz und biindig am Schlul3 des
« Avant-propos », was man von seinem kleinen Buch werde behalten
miissen sei, daB es neben der « doctrine regue » nur fiir Hypothesen Platz
gebe, die vielleicht trostlich, aber « invérifiables » seien. Nach dem ganzen
Tenor der Ausfithrungen des Autors hat fiir ihn das Wort hier wohl am
ehesten den Sinn, den die deutsche Wendung «nicht ernstzunehmen » hat.
Freilich sind, so erklirt er, Ausnahmen vom « normalen Weg » der Heils-
erlangung bei Gott nicht unmdéglich, aber eben Ausnahmen, Ausnahme-
mittel, die, wenn es sie gibt, Gottes Geheimnis sind und die selbst durch
die besten theologischen Uberlegungen nicht zu Systemen erhoben wer-
den konnen 3.

% A. MicHEL : Enfants morts sans baptéme. Certitudes et hypothéses, Paris
1954, x-117 p. Dort, S. vi Anm. 1 nennt M. alle eigenen Beitrige zum Thema in
L’Ami du Clergé vor 1948, da er sie noch nicht mit seinen Initialen zeichnete.

3 8. v und vi.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 387

Den ersten, « spekulativen » Teil des Buches widmet M. in drei Ka-
piteln der « doctrine recue dans I’Eglise » (den Ausdruck versteht M. offen-
bar im Sinn der herkémmlichen lateinischen Formel « doctrina in Eccle-
sia recepta », die manche Theologen als eine Art « dogmatischer Note »
verwenden, deren Bedeutung verschieden niianciert werden kann, etwa:
« von der Kirche offiziell zu eigen gemacht » bis « von der Kirche zuge-
lassen » ; hier meint aber M. sicher mehr als letzteres, er wihlt diese
« Note » vermutlich besonders im Hinblick auf die Abweisung des An-
griffs der Synode von Pistoia durch Pius VI. (Dz. 1526, nun 2626) ; ge-
rade Pius VI. braucht dhnliche Wendungen in « Auctorem fidei», vgl.
etwa Dz. 1531-1533). Gaudel hatte im Art. Limbes des Dictionnaire de
théologie catholique * die « thomistische » Auffassung des Limbuszustan-
des so qualifiziert : « opinion ... re¢ue communément par I’ensemble des
théologiens », man koénnte etwa iibersetzen : in der Theologie eingebiir-
gerte Lehre.

Thesenartig iiberschreibt M. sein erstes Kapitel mit dem Satz : «Nach
dem im Evangelium verkiindeten christlichen Gesetz ist die Taufe not-
wendig, um den Kindern das Tor des Himmels zu 6ffnen ». Nach der ein-
leitenden Bemerkung, schon diese Fassung zeige, dal3 nur von jenen Kin-
dern die Rede sei, deren Familien die Moglichkeit hitten, dieses christ-
liche Gesetz zu kennen, steht gesperrt folgende andere Fassung der « doc-
trine recue dans I’Eglise » : « Dem ordentlichen Gesetz (la loi ordinaire)
der Vorsehung gemiB sind Kinder, die vor Erlangung des Vernunftge-
brauchs ohne Taufe sterben, auf ewig von der Gottesschau ausgeschlos-
sen ». Ein erster Abschnitt des Kapitels erliutert die Begriffe « necessitas
medii » und « praecepti », darauf spricht einer von der Schriftlehre, ein
dritter von der des Lehramtes im Lauf der Geschichte, um zum SchluB3 zu
kommen, es sei « enseignement ... ferme et explicite » der katholischen
Kirche, daBl diese Kinder « normalerweise » keine Moglichkeit haben, in
den Himmel zu gelangen und dort der beseligenden Gottesschau sich zu
erfreuen. Mindestens gebiihre dem die Qualifikation : « vérité proche de
la foi, susceptible de définition dogmatique ». Dafiir beruft er sich ab-
schlieBend noch auf ein fiir das I. Vatikanum vorbereitetes Definitions-
schema und die Kélner Provinzialsynode von 1860. Kap. 2 hat es mit dem
Einwand aus dem allgemeinen goéttlichen Heilswillen zu tun. Die Ant-
wort wertet die Bedeutung der Wiedergeburt in Christus nach dem Trien-

¢ VACANT-MANGENOT-AMANN : Dictionnaire de théologie catholique, tome 9/I,
col. 760-772, col. 769.



388 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

ter Konzil (Dz. 795) und die Unterscheidung von voluntas antecedens und
consequens aus, bringt einen lingeren Passus aus Billot zu unserer Frage
und eine Erkldrung von Mt 18, 1ff par. Innerhalb des gleichen Kapitels
148t M. noch ° eine Erwiderung auf den Einwand folgen, den man aus der
« gréoferen Verherrlichung Gottes » durch das Heil gerade der von jeder
personlichen Siinde freien Kinderseelen ableiten will, dann im Anschlufl
an B. Allo, O. Cullmann, J. Jeremias eine Erklirung von 1 Kor 7,14 (iiber
die « Heiligkeit » der Kinder christlicher Eltern). Hier steht eine letzte
Bemerkung, die M.s Arbeitsgrundsdtze kennzeichnet : « Welche Inter-
pretation auch iibrigens dem Text und Gedanken des hl. Paulus zu geben
sei, wir miissen bedenken, daf3 die Offenbarung erst mit den jiingsten der
Apostelschriften abgeschlossen ist. Da der Korintherbrief eine der ersten
neutestamentlichen ist, kann sie keine reelle Schwierigkeit bieten gegen
die bei Mt 28,19, Mk 16,16, Joh 3,5 und bei Paulus selbst Tit 3,4-7 aus-
gesprochene Taufpflicht ». - Kap. 3 handelt vom Dasein des Limbuszu-
standes und von seiner Beschaffenheit nach der Tradition von der Patri-
stik an bis zur Stellungnahme Pius VI. Die Zensurierung des 26. Satzes
der Synode von Pistoia durch diesen Papst sei nicht etwa implizite eine
Verurteilung der « harten Lehre » der Augustinianer des 17. und 18. Jh.s
(Noris, Berti u. a. m.), sie lasse ihr innerhalb katholischer Theologie die
Stellung, die einer Meinung gebiihrt, die weder den Makel einer Hiresie,
noch des Irrtums, noch der Verwegenheit (témérité) trage 8. Aus der
Verurteilung jenes 26. Pistoiasatzes schlieBt M. : sie stellt die Limbus-
lehre als gemeinsame Doktrin der katholischen Schulen hin. Folglich ver-
urteilt sie implicite die Behauptung derer, die fiir eine ganze Kategorie
ohne Taufe verstorbener Kinder oder gar fiir sie insgesamt den Zustand
des Ausschlusses vom Himmelsgliick unter dem Vorwand, sie seien fiir
die Erbsiinde nicht verantwortlich, als Normalzustand bestreiten. Kraft
der gemeinsamen Vertretung seitens der Theologen sei die Limbuslehre
nicht eine « Meinung » geworden, sondern vielmehr eine « doctrine comma-

5 Mit Zitaten aus J. Dipiot : Enfants morts sans baptéme, Lille 1896. Es ist
zu beachten, dafl M. die von ihm darzulegende Auffassung durch Setzung des
Artikels (« La doctrine regue ... ») als die einzige hinstellen will, die, wenigstens bis-
lang, in der behandelten Frage iberhaupt eine eigentliche Billigung von allgemein-
kirchlicher Tragweite erfahren habe, und daB er die Billigung besonders in der Ab-
lehnung der These von Pistoia durch Pius VI. sehen will, diirfte klar sein.

8 S. 43. Eine Bemerkung, die umsomehr Beachtung verdient, als die entschie-
denen Vertreter von Hypothesen, die ungetauften Kindern, welche vor dem Unter-
scheidungsalter sterben, sogar die Moéglichkeit der Erlangung tibernatiirlicher Selig-
keit offenhalten, sie begreiflicherweise zu unterdriicken neigen wiirden.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 389

neément regue dans I’ Eglise ». Und es sei bekannt, daB Leugnung oder An-
zweiflung einer solchen, die auf sicheren dogmatischen Grundlagen ruhe,
eine schwere Verfehlung der Verwegenheit (témérité) darstelle. Zu den
« sicheren dogmatischen Grundlagen » rechnet M. besonders die kirch-
lichen Erkldrungen seit Innozenz ITI. um 1201 (Dz. 410) {iber die Sank-
tion fiir die in der Erbsiinde Sterbenden. Mit Gaudel (Art. Limbes des
DTC) hélt es M. fiir ausgemacht, da3 der Limbuszustand ein endgiiltiger
sei, der auch nach dem Weltgericht Anteil dieser Kinder bleiben werde.

Den zweiten, « historischen, dokumentarischen und Kkritischen » Teil
des Buches leitet M. mit einer fiir seinen Standpunkt wiederum unzwei-
deutig klaren Vorbemerkung ein, in der zum Ausdruck gebracht wird,
daB die « in der Kirche rezipierte Lehre », eben die Limbuslehre, weil von
« sicheren dogmatischen Grundlagen » ausgehend, in sich einheitlich sei
und einmiitig in gleicher Weise von ihren Vertretern festgehalter werde,
wihrend es auf der andern Seite nicht zu einer gemeinsamen Ansicht
kommen konne, sondern eine stets wachsende Reihe verschiedener Mei-
nungen emporschieBe, was sehr verstindlich sei, da keine davon solide
Grundlagen in Offenbarung und theologischer Reflexion besitze. Die hi-
storische Darlegung dieser Meinungen setzt an bei einem Text Bernhards
von Clairvaux ep. 77, erwihnt gewisse Fragestellungen in Werken des 12.
und 13. Jahrhunderts, die nur Ausnahmefille andeuten wollten, spricht
darauf von AuBerungen Gersons und Gabriel Biels, um alsdann linger zu
verweilen bel Cajetan und einigen « imitateurs » Cajetans in der Folge-
zeit : E. Amort, J. L. Bianchi, M. de la Marche (L. P. Machet), H. Klee,
H. Vosen, H. Schell, P. Minges. Der Ansicht Cajetans wirft M. vor, er ver-
allgemeinere, indem er ein von Gott als Ausnahme vorgesehenes Mittel
der Heilserlangung zum gewdhnlichen und ordentlichen Gesetz seiner
Vorsehung stempeln wolle (« comme une loi commune et ordinaire de sa
providence»). Kap. V befaB3t sich mit der Stellungnahme von Ch.-V. Héris
in La Maison-Dieu und dem Nachschlagewerk « Catholicisme », von denen
M. den ersten Artikel «étude ... particulierement profonde et solide »
nennt 7. In Auseinandersetzung mit den darin entwickelten Gedanken
hilt es M. fiir notwendig, die wahre Auffassung des Aquinaten {iber das
gegenseitige Verhdltnis von Glauben und Sakrament zu verdeutlichen.
Man diirfe das, was « désir du baptéme » ist, nicht ohne weiteres und
schlechthin mit « baptéme de désir » identifizieren, als wiren es zwei

7 Das Kap. ist tibernommen aus L’Ami du Clergé 1948, 35-43. Genauere Refe-
renzen {iber die Arbeiten der nun genannten Autoren folgen im zweiten Teil unseres
Beitrages.



390 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

synonyme Bezeichnungen. Die Begiertaufe sei nimlich nicht ein beliebig-
beschaffenes Verlangen nach dem Sakrament, sondern der Akt voll-
kommener Liebe, der notwendig das Verlangen einschliele, in allem
Gottes Willen zu erfiillen. In dem Sinn spreche Thomas auch von « fides
formata ». « Or les enfants sont par eux-mémes incapables d’avoir cette
foi formée qui justifie par la charité. L’argument tiré du ‘désir du baptéme’
est donc inopérant, puisque ni la foi de I'Eglise, ni la foi des parents ne
peuvent ‘s’épanouir en amour’ dans I'dAme des enfants » (S. 75f). Das Er-
gebnis aus dem Studium der Thomastexte {iber Glauben und Sakramente
zieht M. so : unter keinem Gesetz, weder der sog. lex naturae, noch unter dem
des Alten und des Neuen Bundes bringt der Glaube an das Erlosungslerden
({a foi en la Passion) die Rechtfertigung ohne die Mitbeteiligung des sichi-
baren Sakramentes, es sei denn der lebendige Glawbe, dev ‘sich in Liebe ent-
faltet und durch den Gott, dessen Macht nicht an die sichtbaren Sakramente
gebunden ist, innerlich die Heiligung des Menschen wirkt, (3. p.66. a. 2).
Die Argumente bei Héris reichten nur dazu aus, zu zeigen, dall Gott im
Sinn von « exceptions miraculeuses » ungetauft verstorbenen Kindern zur
Erlangung der Seligkeit verhelfen kénne, was er, M., nie bestritten habe
(5 87)

Im folgenden Kapitel geht es um die Hypothese von E. Boudes,
eine « étude consciencieuse », wie M. anerkennt. Der Ausgangspunkt,
die «Solidaritit der Menschen mit Christus» fithre zu einer « zuverldssigen
Theologie » (théologie siire), deren solide Grundlage niemand bestreiten
werde. Aber sogleich folgt auf dieses Lob eine Zuriickweisung der abwer-
tenden « Note », die Boudes der Limbuslehre gebe, wenn er sie nur als eine
« opinion des théologiens » gelten 14Bt. Insbesondere hilt sich M. bei einem
Argument auf, das er bei sonst keinem Theologen noch gefunden habe,
dessen SchluB nichts weniger wire als die Leugnung der GewiBheit, es
gebe iiberhaupt einen Limbus. Denn, so schreibe Boudes, um dessen ge-
wiB3 zu sein, miillte absolut feststehen, daB3 bestimmte menschliche Per-
sonen tatsdchlich mit der bloBen Erbsiinde sterben. Das sei ein « plaisant
raisonnement » : ob man etwa absolute GewiBheit besitze, da jemand im
Zustand personlicher schwerer Stinde stirbt ? Bei Wahrung aller Pro-
portion gelte das gleiche von der Annahme des Limbus : sie sei zwar we-
der ein Dogma noch auch nur ein sicherer theologischer SchluB3, aber eine
sog. sententia communis, die « sous peine de faute de témérité » Zustim-
mung fordere. Man beachte, daB M. hier nicht einfach den Satz meint,
diese ohne Taufe verstorbenen Kinder seien von der Gottesschau ausge-
schlossen, den er im spekulativen Teil (s. oben S. 2) als « vérité proche de



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 391

la foi, susceptible de définition dogmatique » bezeichnete ; hier spricht er
von der Limbuslehre, die ihren tatsidchlichen Jenseitszustand naher be-
stimmen will.

AuBerdem wirft M. der positiven Darlegung und Begriindung, die
Boudes seiner Hypothese gibt, verschiedene Inkohdrenzen vor. Schon
mit dem Begriff « Hypothese » treibe er ein unklares Spiel, sodaBl man
bald meinen kénnte, er wolle nur von auBerordentlichen Fillen, von Aus-
nahmen sprechen, bald aber doch sich {iberzeugen muB, daB3 er eine Mog-
lichkeit insinuieren will, die zu der von Gott vorgesehenen faktischen
Heilsordnung gehoren soll. Letzteres glaubt M. nicht konzedieren zu diir-
fen. Denn wie soll eine schliissige Argumentation auf eine Hypothese auf-
gebaut werden, die keinerlei Stiitze in der tatsdchlichen gegenwirtigen
Ordnung habe und die Schrift und Uberlieferung auszuschlieBen schei-
nen ? (S. 90f). M. beanstandet auch die Berufung Boudes’ auf 1 Kor 15,211
dafiir,daB die einstige Auferstehung aller Menschen Folge ihrer Solidaritét
mit Christus sei. Nach Allo, Spicq, Prat habe Paulus an der Stelle sicher
nur die Auferstehung der Gerechten im Blick. So folgert denn M., der Text
befasse sich nicht mit den Menschen, die mit der Erbsiinde gestorben
sind und noch weniger mit der Frage einer Unmoglichkeit, in der Erb-
siinde zu sterben wegen Solidaritit mit Christus. Wenn es eine solche
Unmoglichkeit gdbe, miiBte man fragen, wieso Innozenz III., das 2. Kon-
zil von Lyon und das Florentinum, dann die Theologen des Vatikanum
von der der Erbsiinde gebiithrenden Strafe geredet haben (de la peine due
au péché originel) (S. 93). Positiv erklart M. darauf, was die Leiber der
Limbusbewohner betreffe, sei die Solidaritidt mit Christus auf einer natiir-
lichen Ebene realisiert. Die gemeinsame Lehre der Theologen, wenigstens
seit Thomas, schreibe diesen Menschen nicht einen Stand natiirlichen
Gliickes zu, sondern die Akte eines solchen Gliickes, und er verweist dies-
beziiglich auf seine im spekulativen Teil erfolgten ndheren Ausfithrungen.
Nun aber sel es natiirliches Streben der Seele, ihren Leib wiederzufinden
(retrouver son corps), somit werde der Besitz des Auferstehungsleibes das
Gliick im Limbus vollenden (complétera), und dieser Besitz werde als in-
strumentale Wirkursache die verherrlichte Menschheit Christi haben, als
Exemplarursache die Auferstehung des Erlosers selbst als Sieg iiber den
Tod, freilich fiir die Limbusmenschen nur in der natiirlichen Ordnung
eines mit Unsterblichkeit und Unverweslichkeit, nicht mit der Glorie wie-
dergewonnenen Leibes (S. 95). Die Berufung von Boudes auf die Bluttaufe
kénne kaum Wert haben, sei doch Bluttaufe von Kindern ein Ausnahme-
fall, der zu keinem der normalen Wege der Vorsehung zihle, daher wenig



392 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

geeignet zur Begriindung der Idee, daB die Kirche wirksame Ver-
mittlerin einer auBersakramentalen Rechtfertigung der ohne Taufe ver-
storbenen Kinder sein kénne, die These, auf die Boudes mit all diesen
Griinden doch zusteuern wolle. Der Rekurs endlich auf den « sozialen »
Aspekt des Auftrages und der Befugnisse, die sich die Kirche aus dieser
ihrer Sendung zuerkenne, zumal wenn die Menschen in Todesgefahr schwe-
ben, findet bei M. ebenfalls keine Gnade. Boudes rede dabei ja selber zwei-
mal vom Willen der Kirche, zugunsten des Heiles jedes Menschen alles zu
tun, was « in ihrer Macht liege ». Das geniige, die Hinfilligkeit der Hypo-
these eines von der Kirche gesetzten « votum baptismi » zugunsten der
ohne Taufe abgeschiedenen Kinder aufzudecken. Das sei eben die Frage :
liegt ein solches « votum baptismi » im Rahmen der « Macht » der Kirche ?
Seine Antwort sei schon gegeben durch das zu Héris im Kapitel vorher
Gesagte iiber die Bedeutung des Glaubens der Kirche und der Eltern, aber
eben bei der Kindertaufe und nicht ohne sie. Wiirde Boudes mit seinen
Erwigungen nur die Moglichkeit « de voies exceptionnelles connues et
voulues de Dieu seul » zu stiitzen beanspruchen, so kénnte er ihm bei-
pflichten, obschon es dann besser wire, unsere Unkenntnis dieser Wege
rund zu gestehen, statt solche doch angeben zu wollen. Immerhin er-
scheine die Hypothese von Boudes als eine der geeigneten zum Trost
christlicher Eltern, und darauf werde er zuriickkommen.

Bedeutend hirter urteilt M. in einem letzten Kapitel (S. 99-105) iiber
die 1952 publizierte Arbeit von M. Laurenge, einem der heftigsten An-
griffe auf die Limbuslehre, die von katholischer Seite erfolgt sind. M. spart
da nicht mit scharfer Kritik. Hier brauchen wir darauf nicht einzugehen,
da es ausfiihrlich im zweiten Teil unserer Darlegung geschehen wird. Was
M. an Laurenge auszusetzen hat, offenbart keine neuen Aspekte seines
eigenen Standpunktes. In einem «Appendice» (S.106-115) kommt M. noch
auf die von uns spiter zu erwihnende Abhandlung von W. A. Van Roo zu
sprechen, und im Anschlu an diesen auf G. Mulders. Mit Van Roo er-
klirt M. sein restloses Einverstindnis. Kurz deutet eine « Conclusion »
(S. 116f) unter Bezugnahme auf A. Bride und Ch. Journet Moglichkeiten
der Trostspendung an christliche Eltern an, die den Verlust eines unge-
tauften Kindes zu beklagen haben.

Dem Buch Michels hat Bischof 4. Gaudel von Fréjus-Toulon, friiher
Professor an der katholischen theologischen Fakultit der StraBburger
Universitit und Verfasser des Art. Limbes im DTC, eine billigende
«Lettre-préface» an den Autor voranstellen lassen. Darin lobt der Bischof
die dem Problem bisher nicht gewidmete Griindlichkeit. Er hebt M.s Ein-



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 393

gangsbemerkung hervor, es handle sich um das Schicksal von Kindern aus
Familien, denen das Christentum und dessen Lehre iiber die Heilsnot-
wendigkeit des Taufsakramentes hinreichend bekannt ist, ebenso die An-
sicht, die Interpretation der Worte des Taufbefehls in der Urkirche denke
dabei « surtout » an Erwachsene. Gaudel begriiBt es besonders, daB M. das
Verhiltnis von Glaube und Sakrament nach der Lehre des hl. Thomas
ndher prizisiert habe, aber nicht minder, daB seine abschlieBende Stel-
lungnahme zur Ansicht von Héris so maBvoll ausfalle, und an der « Con-
clusion » des Buches findet er es « sehr weise », daB bei allem Vorbehalt im
Sinn der Moglichkeiten und Geheimnisse der Giite Gottes das Gestdndnis
unserer « ignorance » dieser Geheimnisse empfohlen wird.

B. Aus Reaktionen auf Michels Standpunkt

Es hat seinen eigenen Reiz, den Wortlaut gewisser kritischer oder
ausgesprochen negativer AuBerungen, die A. Michel mit seinem Buch
hervorrief, kennenzulernen. Sie vermitteln Aufschlul3 iiber bestimmte
vielleicht eher nur formale Schwichen desselben, die einer ruhigeren
Wiirdigung seiner These geschadet haben, und auch iiber die Lage und
Art der Theologie heute als solcher.

A.-M.Henry OP, bekannt als Hauptmitarbeiter an dem Sammel-
werk « Initiation théologique », das bei aller Zuverldssigkeit und Tradi-
tionstreue fiir modernes Denken sehr aufgeschlossen ist, spricht in einer
Rezension des Buches in La Vie spirituelle 92 (1955), S. 213, dem Autor
das Recht ab, die Vertreter von Gegenhypothesen zu verurteilen und
deutet seine Meinung an, die Kirche werde sich wohl zu einer neuen amt-
lichen Erklirung iiber die Frage veranlaBt sehen. Dieses Urteil gegen M.
bleibt kohdrent zur Darlegung der Limbusfrage, die A.-M. Henry bietet
in seinem Beitrag « Le retour du Christ » des genannten Sammelwerkes,
IV. Band, 2. Aufl. (1956) 857-860.

Temperamentvoll und ordentlich kurzangebunden ist die Abferti-
gung, die P. De Vooght OSB, Michel zuteil werden 148t in einem auch sonst
knappen Uberblick zur Frage : Les enfants morts sans Baptéme, in der
Zeitschrift Paroisse et Liturgie 37 (1955) 144-149. Schon die erste Be-
merkung klingt recht angriffig : « L’étude du sort réservé aux enfants
morts sans baptéme connait une certaine vogue aujourd’hui. La question
est révélatrice de I'esprit de beaucoup de théologiens, les uns moroses



394 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

jusqu’ a une sorte de sadisme (sans doute inconscient), les autres, sensibles
(dans le sens que Rousseau donnait au mot) jusqu’ & 'attendrissement,
tous on ne peut plus ingénieux. Mais, du point de vue de la théologie, on
pourrait croire que la question est rigoureusement insoluble ... » Hat man
dann gelesen, was er von Michel schreibt, so ist man im Klaren, wen er in
seiner tiefenpsychologischen Einleitung auf jeden Fall zu den unbewuBten
« Sadisten » rechnet. Da heil3t es ndmlich in einer « Note » am Schlul3, das
Buch M.s sei das Vollstiandigste, was man heute zur Frage lesen kénne, in
einem gewissen Sinn ein vollkommenes Buch, das auch eine zuverldssige
Lehre vertrete. Aber er, De Vooght, konne fiir diese doch so niitzlichen
Seiten wenig Liebe aufbringen. Sie seien in einem Geist geschrieben, der
ihm enttduschend vorkomme. Sie wiirden abwegigen Meinungen zuviel
Wichtigkeit beimessen. Demgegeniiber fehle jeder Versuch, Ideen zu
richtiger Geltung zu bringen, die fiir das Heil der ohne Taufe gestorbenen
Kinder von groBtem Interesse seien, vielmehr sei dem Verfasser keine
Miihe zuviel gewesen, um deren unvermeidliche Liicken zu entlarven.
Das ganze Biichlein (plaquette), an die hundert Seiten, beweise mit einer
Art hartnickiger Draufgingerei (dpre fougue), daB das Heil der ohne
Taufe verstorbenen Kinder normal unmoglich sei, wahrend fiinf Zeilen
wie widerstrebend daran erinnerten, es sei nicht untersagt, von der All-
macht Gottes zu sprechen, dessen unendlicher Vorrat an Giite und Barm-
herzigkeit uns unbekannt bleibe. « Wie ? ‘Es ist nicht untersagt’ ? Um
das geht es absolut nicht. Was man sagen mubB, ist, daB es sehr dringend
ist, davon zu sprechen. Reichlich. Mit Glauben und Begeisterung. Man
mul sprechen von den unendlichen Reichtiimern géttlicher Giite und
Barmherzigkeit und von dem universalen Heilswillen, von unserer Soli-
daritidt mit Christus und dem Glauben der Kirche. Das Ubrige bedeutet
wenig (le reste est peu de chose) ».

In einem gemeinsam von A. R. und F. V. (= A. Robeyns und
F. Vandenbroucke OSB) gezeichneten « Bulletin de littérature liturgique »
der Zeitschrift Les Questions liturgiques et paroissiales 36 (1955) heiBt
es (S. 84), A. Michel verwende offensichtlich viel Eifer darauf, die « fragi-
lité » der Gegenhypothesen nachzuweisen, und das schaffe «ein reelles
Malaise ». Auf der einen Seite sei die Tradition wegen wohl allzu ratiouell-
logischer Anwendung eines augustinischen Prinzips auf einem Gebiet, auf
dem die Liebe Gottes souverdn sei, zur Feststellung mangelnder Vorbe-
dingungen (proces de carence) gekommen. Anderseits aber forderten die
Akzentsetzungen heutiger Sakramentstheologie (les résonnances actuelles
de la théologie sacramentaire), dall man diese traditionelle Ansicht zu-



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 395

gunsten einer viel niiancierteren Lésung zu revidieren wage. Folgt ein
Hinweis auf obengenanntes Urteil De Vooghts, dem reichliche Zustim-
mung gewiinscht wird, « et ce sera tant mieux ».

M. Nédoncelle schreibt in seiner Besprechung der Revue des sciences
religieuses 29 (1955), S. 194, vom « caractére intransigeant » des Buches
M.s, der auf eine «conviction » des Verfassers zuriick zufithren sei, rithmt
ihm den Ernst nach, mit dem er die Frage behandle (sans se payer de
mots). Aber die Strenge seines Urteiles iiber die « hypothéses miséri-
cordieuses » gehe doch zu weit. Es wire angebracht zu gestehen, dal3 trotz
des theologischen Ungeniigens der bis anhin gebotenen Meinungen dieser
Art, wir nicht ohne Vermessenheit behaupten kénnten, keine werde je be-
friedigen. « ‘ Je ne sais pas ouvrir la porte’ n’équivaut pas a : ‘La porte ne
peut pas étre ouverte’ ». .

Mit wenigen Worten vielsagend bringt L. Renwart S| seine Rezension
in Nouvelle Revue:théologique 77 (1955) S. 873f, die am SchluB erklirt :
« Das Verdienst dieses Buches wird sein, selbst denen, die seine Lésungen
nicht fiir definitiv halten kénnen, gezeigt zu haben, daB die trostlicheren
Hypothesen, um annehmbar zu erscheinen, einen besseren Ausgleich der
allgemeinen Heilsnotwendigkeit der Taufe (au moins de désir), der Ein-
schrankung der Zeit von Verdienst und Schuld auf das Diesseits mit
einem universellen Heilswillen, der jedem eine reale Heilsmoglichkeit ge-
wahrt, werden suchen miissen ». Diese Worte stehen in der Zeitschrift,
die im Jahr 1949 der Arbeit E. Boudes’, auf die wir noch kommen, Gast-
recht gewihrt hat, und in der L. Renwart 1958 einen eigenen Aufsatz iber
unser Problem veroffentlichen wird, von dem im Folgenden ebenfalls noch
die Rede sein soll.

In Gregorianum 36 (1955) S. 322-324 bringt W. A. Van Roo SJ
seinerseits von M.s Schrift eine Besprechung. Sie lautet im allgemeinen
positiv. M.s Kritik an den neueren Vorschligen « liberaler » Losung sei
im groBen Ganzen gut ausgewogen und maBvoll. Doch hat auch dieser den
neueren Theorien selber nicht sehr gnidig gesinnte Autor etwas zu bean-
standen. Némlich, daB M. im Buch mehrere seiner Artikel aus fritheren
Jahren unverdndert wieder bringt, wihrend man doch aus andern Ka-
piteln ersehe, dal} sein eigener Standpunkt sich im Lauf der Zeit ent-
wickelt habe. Das wichtigste Beispiel betreffe die GewiBheit bzw. die
theologische Note fiir den Satz, daBl ohne Taufe gestorbene Unzurech-
nungsfihige von der himmlischen Seligkeit ausgeschlossen bleiben. S. 17
kehre die strenge Qualifikation wieder, die er 1931 dem Satz gab, S. 43
schon eine minder strenge, im « Appendice » stehe eine noch mildere.



396 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Den Autoren, die der Schrift M.s untragbare « Starrheit » vorwerfen,
stimmt bei 4. Gumpel SJ, Unbaptized infants. A further Report, in The
Downside Review 73 (1955) 317-346, S. 334-337, der dort Ausziige aus
sieben kritischen Rezensionen von M.s Buch bringt.

C. Erwiderungen A. Michels

A. Michel ist seinen Kritikern in unserer Frage, mit der er sich schon
so lange beschiftigt, die Antwort nicht schuldig geblieben. In der gleichen
Zeitschrift, in der er bereits 1922 Artikel dazu brachte, kommt er 1956
erneut darauf : Le salut des enfants morts sans baptéme. Nouvelles remar-
ques 8. Die sachliche und sachte Einleitung bittet um Entschuldigung,
daB er die Frage wieder anschneide. Sein kleines Buch scheine der Dis-
kussion neuen Auftrieb gegeben zu haben. Mehrere der jiingsten Unter-
suchungen dazu verdienten aus verschiedenen Griinden wirkliches In-
teresse. Sie kurz darzulegen werde vielleicht das beste Mittel sein, seinen
eigenen Gedanken genauer zu bestimmen und zu zeigen, welche sicheren
Normen den Theologen leiten miissen, der wirkliche Theologie (de la véri-
table théologie) zu treiben suche. Unter anderm tupft er bald einmal auf
eine « subtile contradiction » P. De Vooghts, wenn dieser einerseits schein-
bar zugeben mochte, es sei « temerir », von einem « ordentlichen Gesetz »
der Heilserlangung fiir ohne Taufe abgeschiedene Kinder reden zu wollen,
anderseits dann doch statuiere, sie wiirden bestimmt durch aullerordent-
liche Mittel gerettet werden. Letzteres komme doch de facto auf Behaup-
tung eines allgemeingtiltigen Heilsgesetzes fiir sie hinaus. Dann geht M.
niher auf die Schriftworte ein, die De Vooght ihm entgegenhilt. Im An-
schluf} an die Erklirung derselben bei Spicq fiir 1 Tim 2,4, bei Fr. M. Braun
und Lagrange fiir Joh 1,9, mit Hinweis auf in seinem Buch bereits vor-
handene Erliuterung zum Sinn von Mt 18,14 lehnt er die Berufung De
Vooghts auf diese Bibeltexte ab. Es handle sich um eine «extrem tenden-
ziose» Auslegung, auf die man eine vorgeblich undiskutable These bauen
wolle, wihrend man die Argumente, die die Gegenseite aus Schrift, Tradi-
tion, Lehramt bringe, wie mit einer Handbewegung fortwische durch die
runde Erklirung, die Frage sei nie Objekt eigentlicher lehramtlicher Ent-
scheidung gewesen. Trotzdem, erwidert M., seien in der schwebenden
Frage ein «sensus Ecclesiae» und gewisse « points de doctrine solidement

8 L’Ami du Clergé 66 (1956) £9-59.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 397

établis» da, aus denen ein Theologe die Folgerungen zu ziehen habe. Aus
der Wiirdigung, die B. de Vaux Saint-Cyr OP seinem Buch hat widerfahren
lassen, iibernimmt M. hier einen Gedanken, der erwigenswert sei. Man-
chen Kritikern der Limbustheorie will scheinen, der Ausschlu3 mensch-
licher Wesen von der Seligkeit, die ihr keinerlei personliche Weigerung
entgegengestellt hitten, reime sich nicht mit Gottes Barmherzigkeit : sie
seien doch nur das Opfer der Ungunst des Schicksals. B. de Vaux Saint-
Cyr weist darauf hin, der Mensch sei nun einmal keine priexistente, in
sich von Anfang an vollkommene Geistseele, sondern auch hierin Gegen-
stand einer Entwicklung, « étre progressif, qui doit lentement s’enfanter
lui-méme ». So sei das Kind in seinen ersten Jahren doch eher vergleich-
bar einem « germe » als einem « étre pleinement développé ». Und von da-
her kénne der Limbuszustand nicht als einem Menschenwesen auf der von
ihm in seinem diesseitigen kurzen Leben erreichten Stufe der Entwick-
lung ganz unangemessen erscheinen. Die Taufe bringe zwar der Seele des
alsbald sterbenden Kindes eine unerhérte Entfaltung. Doch kénne das
kaum einen Vorwand abgeben fiir Behauptung einer Art gleichmacheri-
scher Forderung fiir alle. Auf jeden Fall wire ein Bauen auf problematische
Theorien zum Nachteil der Praxis der Kindertaufe unverantwortlich.

An dritter Stelle gibt M. nun (S. 53-55) eine Zusammenfassung der
Kontroverse ®* B. Leeming S] - P. Gumpel SJ iiber unser Problem in
The Clergy Review bzw. The Downside Review 1954, beniitzt aber dazu
nur eine Berichterstattung der sog. Herder-Korrespondenz 1955, was ihm,
wie wir noch sehen werden, eine Reklamation von Gumpel eingebracht
hat. In einem vierten Teil seiner « Nouvelles remarques » méchte M. Fra-
gen beantworten, die ihm ein gebildeter glaubiger Laie stellte, dem selber
ein Kind vor der Geburt entrissen wurde und der auch durch Lesung Rat
suchte, wobei er im Buch M.s « drei Liicken » zu finden meinte. Er hat ihm
demgemil3 drei Fragen unterbreitet. Erstens : ob man nicht aus einigen
Fakten mit Recht vermuten kénnte, bei jeder Abtreibung sei Satan am
Werk, um dadurch indirekt zu verhindern, daf3 « Christus von neuem ge-
boren werde », aus « Ha3 gegen die Taufe und das ewige Leben ». Ob sich
nicht von da aus die Vergleichbarkeit mit dem Martyrium, der Bluttaufe,
nahelege und folglich solchen Kindern, die der Abtreibung zum Opfer fal-

9 In Wirklichkeit war es keine Kontroverse, denn B. Leeming hat auf die
Angriffe G.s unseres Wissens keine Erwiderung publiziert. Die Zusammenfassung
der Stellungnahme M.s dazu folgt spiter bei Besprechung des weiteren Beitrages
in L’Ami... 66 (1956) 451-457.



398 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

len, ihr Schicksal ein Heilsmittel sein konne. M. sucht an Hand von Er-
klirungen Billots iiber die Bedingungen wahren Martyriums und aus den
eigenen Worten des Fragestellers die Unterschiede aufzuzeigen. Dessen
zweite Frage, ob die Verteidiger der Limbuslehre nicht insinuierten, diesen
Kindern habe Gott ein nur nattirliches Ziel gesetzt, beruhe auf einem MiG-
verstindnis von Ausfithrungen, die der Fragesteller bei Billot gelesen hat.
In seiner dritten Frage wirft der Korrespondent M. vor, er habe nétige Un-
terscheidungen iibergangen. Zuerst die zwischen den Kindern unter dem
evangelischen Gesetz und den iibrigen. M. antwortet, er habe ausdriick-
lich gesagt, sein Buch ziehe nur die Kinder in Betracht, deren Familien in
der Lage wiren, den christlichen Glauben zu kennen. Fiir eine Behand-
lung allfilliger Heilsbedingungen der iibrigen aber fehlten zureichende
Unterlagen und so werde diese ganze Frage theologisch besser iiberhaupt
dahingestellt. Der weitere von M. vernachlissigte Unterschied sei der
zwischen ungeborenen und Neugeborenen. Hier kénne man sich nicht
zufrieden geben mit dem Zugestdndnis wunderbarer Ausnahmen von
einem allgemeinen Gesetz, wie M. sie einrdume. Ob man nicht die Mdog-
lichkeit eines normalen Heilsmittels fiir alle Kinder, die nicht getauft wer-
den konnen, zugeben sollte. Gott habe uns nichts dariiber geoffenbart des-
halb, weil wir es nicht zu kennen brauchten, da unser Verhalten und unser
eigenes Heil davon nicht abhidngen. Diese unsere Unkenntnis lasse nicht
schlieBen auf Inexistenz eines solchen Mittels ; die Entscheidung Gottes
verleihe den Dingen ihr Dasein, nicht die Kenntnis, die wir davon haben
(S. 57). Die Antwort sucht klarzulegen, mit welchen Prinzipien der Theo-
loge zu arbeiten habe, um zu theologisch gesicherten Schliissen zu gelan-
gen, die mehr seien als gewagte Vermutungen. Dazu miisse er nun einmal
ausgehen von Wahrheiten, die die Kirche authentisch als Glaubensartikel
vorlege. Im hiesigen Fall miiten zwe: tndiskutable Dogmen den Aus-
gangspunkt bilden : die Allgemeinheit der Erbschuld, die seligste Jung-
frau ausgenommen ; die Notwendigkeit der Wassertaufe, die nur durch
Begierde- oder Bluttaufe ersetzt werden kann. Der SchluB sei zwingend :
selbst die Kinder bediirfen der Wiedergeburt im Wasser der Taufe, um
gerettet zu werden, da ihnen die Begierdetaufe nicht moglich sei, die Blut-
taufe in den meisten Fillen irreal bliebe. Auf welches sichere Prinzip
sollte sich da eine Unterscheidung zwischen Ungeborenen und Neugebore-
nen stiitzen ? In Trient habe man mehr aus Riicksicht auf die Person
Cajetans von einer Verurteilung seiner Meinung tiber Ungeborene abge-
sehen als im Sinn einer Zulassung dieser Meinung an und fiir sich. Und
dann macht sich M. wenigstens in etwa ein Argument zu eigen, das Suarez



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 399

gegen Cajetan vorlegt 1°. Am SchluB dieser « Revue » von Reaktionen auf
sein Buch sucht M. dem Vorwurf zu begegnen, er habe darin eine « er-
barmungslose » Theologie entwickelt. Die Rezension von L. Renwart in
der Nouvelle Revue théologique 1955, S. 874 habe seine Intention offen-
sichtlich besser verstanden. Dann bringt er noch anerkennende Worte aus
einem Schreiben von Kard. Pizzardo und geht in einem Anhang auf Be-
merkungen von Labourdette OP in Revue Thomiste 1954, 6631, ein, die
ihm von seinem Standpunkt in der Sache nicht abzuweichen scheinen.

Der gleiche Jahrgang der Zeitschrift bietet nochmals Erginzungen
M.s zum Gegenstand (S. 451-457) auf Grund weiterer Briefe, die ihm sein
Buch einbrachte : Enfants morts sans baptéme. Suite ... et fin. Unter an-
derm hat es M. da mit einem Einwand folgender Art zu tun : bei Mk 16,16
ist von zwei Heilsbedingungen die Rede : Glauben und Taufe. Wenn nun
trotzdem personlicher Glaube dem Kind nicht heilsnotwendig sei, hilt es
der Korrespondent fiir ebenso plausibel, Gott kénne ein Kind retten ohne
die andre Bedingung, die Taufe. M. erwidert, wie er es beziiglich dieses
Textes schon frither getan hatte, eben die Forderung des Glaubens zeige,
daBl das Wort an Erwachsene gerichtet sei und zitiert in diesem Sinn
Pirot sowie Lagrange. Dem Briefschreiber stellt er die Frage « ad homi-
nem », was er denn zu Mk 16,17f sagen wiirde, wo den Glaubigen Wunder-
macht zugesichert ist. In einer psychiatrischen Klinik habe er ndmlich
einmal einen Kranken gekannt, der die Sterbesakramente nicht wollte,
dem ihm beistehenden Geistlichen fehle namlich der Glaube, sonst wiirde
er ihn ja nach diesem Worte Jesu heilen kénnen. « Notre correspondant
ressemble un peu a ce moribond qui voulait prendre les paroles de Jésus
en un sens tellement strict qu’elles comporteraient une promesse adressée
a tous sans exception » (S. 452). Wir iibergehen eine Reihe von Fragen
und Antworten, die nichts enthalten, was M. nicht schon frither in Ver-
tretung der Limbustheorie sagte. Ein Fragesteller meint, mehrere Artikel
zugunsten einer Gegenansicht seien doch mit dem « Imprimatur» er-
schienen. M. berichtigt : bei Zeitschriftenartikeln sei eben kein « Impri-
matur » gefordert. Verlangt werde nach Kan. 1384, § 2 bloB3 die kirch-
liche Zensur ; man kénne prasumieren, daB trotz ihrer manchmal etwas
herauskommt, was einiger Korrektur bedurft hitte ! Ein andrer Brief be-
zeichnet die Frage als « question de justice si chatouilleuse pour nos con-
temporains». Vielleicht sah der Schreiber diese Bezeichnung in Verbindung

10 Wir tibergehen hier dieses Argument, das Gegenstand einer niheren Prii-
fung im dritten Teil unserer Arbeit sein soll.



400 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

mit dem Gedanken, den er unmittelbar vorher dullert : « Ces enfants, en
mourant prématurément, ne fournissent-ils pas leur part personnelle pour
leur rédemption ? », der aber auch als Aufnahme der Theorie Schells iiber
ein dquivalentes Martyrium in so frithzeitigem Tod gemeint sein kann.
M. lehnt es in seiner Antwort ab, bei den Kindern, um die es geht, von
Verdienst reden zu wollen ; also sei es auch nicht angebracht, von einem
Gerechtigkeitsanspruch, den sie hitten, reden zu wollen ; nur dort wire
er gegeben, wo irgendwie Verdienste der Einzelnen selbst da wiren ;
das treffe aber auch bei den vor Vernunftgebrauch sterbenden Getauften
nicht zu : «ils regoivent le bonheur du ciel, au titre non de la récompense,
mais de 'héritage préparé aux enfants de Dieu» (S. 455).

Den Schlul3 dieses Beitrages bildet M.s Antwort auf einen Brief, in
dem P. Gumpel sich beschwerte, und zwar zunichst dariiber, daBl M. im
vorausgehenden Aufsatz ! die Kritik an ihm nur auf Informationen zwei-
ter Hand, ndmlich aus der « Herder-Korrespondenz », aufgebaut habe,
statt seinen Artikel in The Downside Review zugrundezulegen, und dann
erst noch mit der Darstellung in der deutschen Zeitschrift groBziigig-
willkiirlich umgegangen sei: Wichtiges sei ausgelassen, Zusitze, Ab-
dnderungen, Niiancen kdmen vor, die einfach unverantwortlich seien. So
z. B. in dem, was M. ihn iiber die Ansprache Pius XII. an die Hebammen
sagen lasse. Die « Herder-Korrespondenz » fiige schon als solche dem
Exposé seiner Gedanken Erwdgungen hinzu, die ganz ihrer Verantwor-
tung zu iiberlassen seien. « Je dois constater avec regret que votre exposé
est loin d’étre objectif, bien que je sois parfaitement convaincu que vous
n’aviez aucune intention de fausser mes positions. » M. entschuldigt sich,
daB er den Text von Gumpel selbst nicht gekannt habe 2. Da er ihn nun
samt Gumpels zweitem Beitrag von 1955 in Handen habe, kénne er dem-
gegeniiber seine Bemerkungen in zwei wesentliche Punkte zusammen-
fassen. Zunichst sei Gumpel zu danken fiir seine wertvolle bibliographi-
sche Arbeit, die so vollstindig sei wie nur moglich. Gleichwohl bleibe der
Eindruck, daB Gumpel den « partisans de la theése large » ein sehr starkes
Wohlwollen (une bienveillance extréme) bezeige, und dall er, trotz des
Strebens nach Objektivitit, das seine Aufgabe als « rapporteur » ihm auf-
erlege, den «fond de sa pensée » durchschimmern lasse. Unter anderm
gerade in den Werturteilen, Giber seine, M.s, Artikel und « petit volume »,

11 Dem obengenannten aus L’Ami... 66 (1956) 53-55.

12 Die Einleitung zu diesem Abschnitt seines Aufsatzes, a.a.O., S. 53 hiel3
denn auch ausdriicklich : « La revue allemande « Herder-Korrespondenz » (juillet
1955) nous apporte le résumé d’une controverse ... »



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 401

dann in der Art, wie Gumpel mit A. Minon besagte Ansprache Pius XII.
qualifiziere und deren Tragweite bestimme, sowie in der ausdriicklich
formulierten SchluBfolgerung. Hierauf erklirt M. noch, auch Leeming
(der von Gumpel angegriffene) habe ihm geschrieben und bringt Ausziige
aus diesem Brief, die sagen, warum Leeming seine Artikel publiziert habe.
Niamlich als Reaktion gegen die «liberale Meinung», die sonst als annehm-
bar betrachtet werden kénnte ; und zwar habe er so reagiert auf Bitten
zweier Bischéfe und mehrerer Priester. Bei Gumpels These, schreibt
Leeming, scheine ihm « une nouveauté dans 1I’Eglise » die Begriindung der
Kindertaufpflicht : unsere UngewiBheit {iber ihr Los, wenn sie ohne Taufe
sterben wiirden. Leeming driickt M. seine Anerkennung und seinen Dank
aus fiir das, was er iiber die Frage geschrieben habe und fiir die Reich-
haltigkeit seiner Beitrige im Dictionnaire de théologie catholique. Dem
Brief habe ferner Leeming eine Anmerkung beigegeben, in der er abriet
von allgemeiner an Eltern und Gliubige gerichteter Empfehlung des
Betens zur Erwirkung der Gottesschau fiir Kinder, die ohneTaufe starben,
aus fiinf Griinden, die M. zitiert 1*. Aus dem, was M. am Schlul3 dieses Bei-
trages schreibt, verdient einiges schon deshalb hervorgehoben zu werden,
weil es uns seinen personlichen literarischen Einsatz in der Frage besser
verstehen und wiirdigen 140t : » ... pour terminer, le mot personnel qui
marquera dans « L’Ami» le point final a notre collaboration en ce qui
concerne la question des enfants morts sans baptéme. Nous avouons tout
simplement étre étonné, sinon scandalisé, de constater avec quelle faci-
lité et au moyen de quelles subtilités certains auteurs, dans ce probléme
dont nous connaissons tout autant que d’autres les répercussions dans le
ministére pastoral, esquivent la ligne traditionnelle marquée par tant
d’actes conciliaires concernant la nécessité du baptéme, méme pour les
petits enfants. Il semble que, dans beaucoup d’esprits contemporains, la
notion du péché originel et des conséquences que ce péché implique dans
le genre humain s’obnubile de plus en plus ... Nous avions pensé qu’il
était temps de réagir. Notre réaction n’a pas été du gott de plusieurs. Ce
n’est pas au moment d’une vie qui est bien prés de son terme qu’il nous
parait utile de continuer le débat : mettons aujourd’hui, d’accord avec la
direction de « L’Ami», un point final aux explications et aux contro-
Verses. »

13 Darauf werden wir zuriickkommen.



402 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Dennoch ist in « L’Ami » 67 (1957) aus der Feder des betagten Kim-
pen und Mitarbeiters der Zeitschrift eine Antwort auf eine eingegangene
Frage erschienen, die mit dem Thema zu tun hat, unter dem Titel :
« Acte &’ amour de Dieu, psychologiquement impossible @ tous les enfants,
baptisés ounon ! ... » Die Frage lautet tibersetzt so : « Inbezug auf die ohne
Taufe gestorbenen Kinder sagt man, es sei ihnen unmoglich, den Akt der
Gottesliebe zu setzen, der ihre iibernatiirliche Bestimmung verwirklichen
wiirde. Die zu einem solchen Akt notwendigen normalen psychologischen
Bedingungen seien nicht vorhanden. Aber dieser Grund gelte ebenso fiir
die getauften Kinder, die psychologisch unfihig sind, den freien Akt zu
setzen, der doch notwendig ist, damit sie ihre Bestimmung verwirklichen
(pour qu’ils réalisent...) ». M. antwortet (im wesentlichen, hoffentlich
ohne uns den Vorwurf « traduttore — traditore » zuzuziehen) : Wenn das
auch selbst dem getauften Kind psychologisch unmoglich ist, so besitzt es
doch wenigstens heiligende Gnade und Tugenden, die, nach Trennung der
Seele vom Leibe, dieser Kindesseele erméglichen werden, sich frei in einem
Akt dibernatiirlicher Liebe Gott zuzuwenden. Denn es ist evident, daB
Gott den vom Leibe getrennten Seelen unmittelbar nach dem Tode die
ihrer psychologischen Betitigung nétigen « Ideen » eingieBen wird
(infusera). Das wird auch bei den ohne Taufe gestorbenen Kindern zu-
treffen. Aber deren Seelen werden, in Ermangelung der Gnade und Tugen-
den, nur zu Akten natiirlicher Gottesliebe befihigt sein. M. zitiert einen
Satz seines Buches, der indirekt auf diese Antwort fiihren konnte.

In « L’Ami » 69 (1959), 702-706 steht wiederum eine Antwort des
« Spezialisten » A. Michel 4, mit dem Titel : « Quelle suppléance au bap-
téme serait a envisager pour le salut des enfants ? » Dal} er wiederum quasi
« wortbriichig » wird, erkldrt sich leicht aus dem Tenor der gestellten
Frage : « Q. - J’ai suivi avec intérét les articles parus dans « L’Ami » sur
I'éternelle question des enfants morts sans baptéme. Depuis, j’ai eu 1'oc-
casion de lire un texte, dont je vous donne la copie, qui me parait résoudre
cette question insoluble. - Auriez-vous I'obligeance de le soumettre a
‘notre’ théologien habituel, en lui demandant son avis. Je serais heureux
qu’a I'occasion d’un prochain article il nous dise ce qu’il en pense ». Wer
hitte einer so artig andringenden « Versuchung » widerstanden ? M. hat
denn auch trotz allem erneut zur Feder gegriffen und hat sie ziemlich lange
fest in der Hand behalten. Die Broschiire, « Pourquoi tant de reli-

14 Aufler seiner Rezension des Buches von Ch. Journet, von der wir hier am
geeigneten Ort noch sprechen.



Kinderlimbus und necuere Gegenhypothesen - 403

gions ? » 13, aus der der vom Einsender kopierte Text stammt, habe er
schon 1955 in « L’Ami » besprochen, und zwar mit dem Lob, den sie ver-
diene, freilich mit einem ausdriicklichen Vorbehalt eben betreffs unserer
Frage. Wir beschrinken uns hier strikte auf das, was M. nun diesbeziig-
lich an Aussagen der Broschiire auszusetzen hat. Zunichst greift er die
Worte auf : Kein Kind von Heiden geht ohne personliche Schuld verloren
(sans une faute personnelle). Entweder seien diese Worte gegenstandslos?®,
oder sie liefen Gefahr, die Erbsiinde zu leugnen. Gegenstandslos seien sie,
wenn es um Verlust des Himmels durch eine Verurteilung zur Hoéllen-
strafe gehe : « personne n’a jamais soutenu que tel doive étre le sort éternel
des enfants de paiens » (? Augustinus ?). Die Worte drohten aber die Erb-
stinde und deren normale Strafe, den Verlust der Gottesschau, zu leugnen,
wenn man sie auf diesen Verlust als solchen anwenden wolle. Oder aber
man miisse die von Innozenz III. und in der Folge verkiindete Lehre als
irrig verwerfen ... Zu einer andern Bemerkung der Broschiire macht M.
seine Glossen 1m Sinn dessen, was er in seinem Buch bereits eingehend be-
handelte, ndmlich : es sei ungenau, daBl im Alten Bund die bloBe Zuge-
horigkeit zum Volke Gottes das Heil der Kinder gewidhrleistet habe und
daf} deshalb die Lage nichtgetaufter Christenkinder schlimmer erscheine
als die der Kinder vorchristlicher Zeiten. Immer sei dieses Heil vielmehr
an Riten sakramentaler Art gebunden gewesen, in denen der Glaube der
Eltern, der religiosen bzw. volkischen Gemeinschaft, von Gott anerkann-
ten und dem Kind zugerechneten Ausdruck gewann.

Die Ansicht, fiir die Hulpiau eintritt, unterscheide sich nicht merk-
lich von jener, die E. Boudes entwickelte, wenn er an die Solidaritit
Christi und der Kirche mit allen Menschen appellierte. Diese Hypothese
habe er, M., schon in « L’Ami » und in seinem Buch wiederum gewiirdigt.
Schreibe nun Hulpiau : « Tout le monde doit venir effectivement au corps
mystique de I'’Eglise pour s’assurer le salut », lasse das verschiedene Aus-
legungen zu. Er wolle gewi nicht sagen, frither oder spiter und so oder
anders wiirde jedermann tatsidchlich Glied des mystischen Leibes werden.
Hernach bringt M. einige Worte aus L. Richard, Le mystére de la Rédemp-
tion, 2. Aufl., 1958, Note VI : Sur le sort des enfants morts sans baptéme,

18 Verfasser : A. HuLriau.

18 « ... cette affirmation, ou n’a pas de sens ... Elle n’a pas de sens, s’il s’agit ... »
Das, was M. sagen will, glauben wir cher wiedergegeben mit dem Ausdruck « gegen-
standslos » als mit « sinnlos ».



404 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

S. 290 und 292, die ihm zur Stiitzung seiner Konzession moglicher Aus-
nahmen Gottes von den « lois communes » dienlich scheinen 7.

Offenbar auch im Sinn seiner fritheren Chronistenarbeit zur Debatte
iiber die Kindertaufe in « L’Ami » befaft sich M. zum SchluB} des erwihn-
ten Aufsatzes mit Ausfithrungen, die P. - Th. Camelot OP im franzosi-
schen Summakommentar, Le Baptéme et la Confirmation, 2. Aufl.
(1956), besonders mit Riicksicht auf Cajetans Hypothese, dem Problem
widmet. M. sieht darin eine « mise au point de la controverse ». Beziiglich
der Ansprache Pius XII. 1951 bemerkt Camelot dort, es sei eine Erkla-
rung des sog. ordentlichen Lehramtes, die « ’enseignement commun » und
den « sensus Ecclesiae » zum Ausdruck bringe, « et dont on n’est pas libre
de ne pas tenir compte ». Er fiigt indes bei : « Il n’est toutefois pas impos-
sible, scrutant davantage le probléme, d’arriver a une solution qui soit
fidéle A l'enseignement traditionnel sur la nécessité du baptéme et qui
pourtant ne ferme pas aux petits enfants la béatitude du ciel. Au reste,
conclurons-nous avec M. I'abbé Michel, ‘Dieu n’est pas lié par ses sacre-
ments’ et nous ne savons pas quels moyens sa miséricorde peut trouver
pour ouvrir a ces petits le royaume des cieux. » Diese Worte sind nicht
eindeutige Zustimmung zur prizisen Ansicht M.s und man versteht daher,
daB dieser, bevor er Camelots Text in einem lingeren Auszug bringt, er-
klirt hat, er tue es « trés objectivement et indépendamment de notre
pensée personnelle ». Es fragt sich ndmlich, ob Camelot mit M. darin einig
geht, daB man nur an « Ausnahmen », von der Norm bzw. vom Gesetz,
nur an « auferordentliche » Fille werde denken konnen. Sein vorletzter
Satz scheint doch mehr offenzulassen als das. Den gleichen Eindruck ge-
winnt man bei einer Analyse des Rezensionsbeitrages, den Camelot iiber
eine Reihe Publikationen zur Frage dem « Bulletin Thomiste » 9,3. Heft
(1956) geliefert hat. Weithin scheint er die Urteile zu billigen, dieW.A.Van
Roo S]J in einer vielbeachteten Abhandlung !® ausgesprochen hatte, ja
sogar noch strenger als dieser die Limbuslehre zu urgieren, insofern also
auf Seiten Michels zu stehen. Camelot schreibt da z. B. : «Beim heutigen
Stand der Frage sieht man keine Méglichkeit, der traditionellen Losung
zu entgehen ; und da man gleichwohl nicht annehmen kann, daB alle
Kinder, die ohne Taufe sterben, rundweg und schlechthin verdammt

17 Ob er damit dem Ganzen der Ausfithrungen L. Richards gerecht werde,
scheint uns fraglich. Diese haben wir im zweiten Teil unserer Arbeit zu erwahnen.

18 W. A. Van Roo S]J : Infants Dying Without Baptism : A Survey of Recent
Literature and Determination of the State of the Question. Gregorianum 35 (195%)
406-473.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 405

wiren, ist auch nicht ersichtlich, welche Lésung man befiirworten kénnte
als die des Limbus ... welche dogmatische ‘Note’ ihr auch immer gebiihre,
so wird sie doch besser als jede andere Meinung der steten Uberlieferung
gerecht, die lehrt, dal man ohne Taufe nicht gerettet werden kann ; und
anderseits wiirde ... ihre Ablehnung, beim heutigen Stand der dogmati-
schen Formulierung, auf erneuten Sturz all dieser Kinder in die augu-
stinische Holle hinauslaufen !... wir werden hier unterstreichen, daB3 die
Tradition fiir den uns beschidftigenden Punkt tatséichlich konstant ist ... »
Soweit legt Camelot offenbar den Akzent auf « den heutigen Stand der
Frage ». Aber hinterher kommen Sdtze von etwas anderer Klangfarbe, so
will uns scheinen, die in Aussicht stellen, daB der «Stand der Frage »
bald einmal ein anderer sein konnte. So etwa : « Vielleicht wire die Ge-
schichte des Ursprunges und der Entwicklung der Limbuslehre, wie die
PP. Van Roo und Gumpel es wiinschen, einer neuen Untersuchung wert ».
Und : «... wenn die traditionelle These einer Intervention der Barmher-
zigkeit Gottes die Tiire offenldBt, verliert der Theologe seine Rechte nicht
und nun kann er sich fragen, auf welchem Wege diese ungeschuldete Inter-
vention « de potentia ordinata » geschehe, wie sie mit der konkreten Heils-
ordnung verbunden sein konne, welche Stiitze sie allenfalls in der Offen-
barung habe. Es wiirde sich letztlich darum handeln, wie P. C. de Vaux
sagt,eine Theologie dieser Ausnahmeinterventionen Gottes zu versuchen...
Und schlieBlich wire die Hypothese Cajetans nicht die schlechteste «pour
essayer de rattacher ces enfants, par quelque biais, a I'économie du salut
par la foi et les sacrements de la foi. Mais il nous faudra toujours recon-
naitre le mystére de la volonté de Dieu ». Soll der letzte Satz doch wie-
der den Aussichten' einer Anderung des « Standes der Frage» einen
Déampfer aufsetzen ? Sonst schien Camelot hier ziemlich in die Ndhe von
Héris zu landen, und zwar von Héris 1947 19,

D. Vertretung und nidhere Gestaltung der Limbuslehre
durch Ch. Journet

Das Buch von Ch. Journet 2° verdient schon deshalb eingehendere
Beriicksichtigung, weil sein Verfasser die Limbustheorie durch gewisse
neue Prizisierungen zu ergidnzen, weiterzufithren und aufzuwerten sucht.

1% Ch.-V. Hfris OP : Le salut des enfants morts sans baptéme. La Maison-
Dieu, 10. Heft, 1947, 86-105.

20 Charles JourNET: La volonté divine salvifique sur les petits enfants,
Desclée De Brouwer. 0.0. 1958, 195 S.



406 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Der Titel, den er gewdhlt hat, zeigt gleich, um was es vornehmlich geht,
ndmlich um den Versuch, diese Theorie in Einklang zu bringen mit der
Lehre vom allgemeinen Heilswillen Gottes. Besonders mit diesem univer-
sellen Heilswillen, insofern er seinen niheren konkreten Ausdruck in dem
Ratschluf iiber Christus und dessen Sithnetod gefunden hat. Gleich in der
Einleitung ist der Grundgedanke angedeutet, den J. Schritt um Schritt zu
entfalten und zu begriinden trachten wird : dal man von einer Auswir-
kung universalen gottlichen Heilswillens auch auf die Kinder des Limbus-
zustandes sprechen konne, freilich unter der Bedingung, dafi man mir
« Heil» nicht ausschlieflich das idibernatiirliche wverstehe, welche Ein-
schrinkung aber ein Irrtum wire : « Die zu sichernde Wahrheit ist, da3
der gottliche Heilswille sich durch Christus auf alle Kinder erstreckt, aber
auf zweierlei typisch verschiedene Arten in ihnen zur Auswirkung kommt:
sei es, indem er ihnen das Heil gibt, das ihnen ihrer Natur nach gebiihrt
und sie mit einem Leben des Gliickes (félicité) kront ; sei es, dal3 er ihnen
ein wunderbareres Heil verleiht, das, weil aus keinerlei Anspruch ihrer
Natur geschuldet, sie auf unverhoffte Weise in die eigentliche Welt der
Seligkeit (béatitude) einfithrt » (S. 11). Das erste wiire die Auswirkung des
gottlichen Heilswillens fiir die ungetauft verstorbenen Kinder, die des
Limbus, das zweite die den getauften Kindern, die vor Vernunftgebrauch
sterben, zugedachte. Ein erstes, ziemlich knappes Kapitel (S. 13-17) er-
ortert Sinn und Umfang des Heilsratschlusses Gottes. Hier betont J. mit
Berufung auf die Hl. Schrift in der Erklirung durch Thomas S. th. 1.2.
q. 112, a. 4, dalBl dieser Heils- und ErlosungsratschluBl keine absolute
Gleichmacherei fiir alle Menschen involviere, wohl aber gewidhrleiste, daB3
niemandem das von vorneherein verweigert wiirde, was ihm auf Grund
seiner Natur geschuldet ist 2.

Im zweiten Kapitel (S. 19-43) will J. die Frage beantworten, inwie-
fern den Kindern, die vor Vernunftgebrauch sterben, eine bestimmte
Hilfe von Gott her « geschuldet » sei und welcher Art die sei, die ihnen auf
jeden Fall zuteil werde, wenn sie in den Limbuszustand gelangen. Man
konnte zunidchst den Eindruck bekommen, die Kapiteliiberschrift und
die Anfangsbemerkung lieBen an Prizision zu wiinschen iibrig. Die Uber-

21 «...si les dons sont inégaux, Dieu cependant ne refuse a personne ce qui
lui est dd en raison de sa nature, il ne crée pas des exigences pour les frustrer lui-
meéme de leur terme. — Quand donc on demande si Dieu touche par le Christ tous
les enfants sans exception, et si la solidarité bienfaisante du Christ s’étend absolu-
ment a tous, la réponse sera ... d’'une part que Dieu par le Christ ne refuse & aucun
enfant ce qui lui est dii, et d’autre part qu'il donne a beaucoup, par pure faveur,
infiniment au dela de ce qui leur est di ».



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 407

schrift lautet : « Le secours du Christ ,d4’ aux enfants qui meurent avant
I’éveil de la raison : les limbes des enfants », die Eingangsbemerkung sagt :
« On peut poser a propos de ces enfants trois questions : Que regoivent-ils
du Christ ? De quoi sont-ils privés 7 Comment devons-nous les consi-
dérer ? Répondre a ces questions, c’est déja déterminer la nature des
limbes ». Man ist versucht zu denken, J. beziehe die Uberschrift und auch
die folgenden Fragen allgemein auf alle vor Vernunftgebrauch Sterbenden
und bezeichne also allgemein den sog. Limbus als deren Endschicksal, was
ja fiir die Getauften nicht stimme. Ein Vergleich mit der Uberschrift der
zwei folgenden Kapitel kann aber die Sache alsbald kldren (Kap. III : Le
secours du Christ ‘di’ aux enfants ‘au moment’ de ’éveil de la raison ;
Kap. IV : Le secours du Christ ‘non di’ mais donné par pure faveur aux
enfants baptisés qui meurent avant 1’éveil de la raison). Kapitel IT will
also festsetzen, was man mit Fug und Recht als Anspruch aller vor Ver-
nunftgebrauch aus dem diesseitigen Leben abberufenen Menschen be-
trachten koénne, welcher Anspruch jedoch auch bei ithnen « wm Christi
willen » erfiillt werde. Und die Antwort lautet : sie haben Anspruch auf
einen jenseitigen Zustand, der ihnen das bringt, was die iibliche theologi-
. sche Lehre unter Kinderlimbus versteht, erreichen ihn aber nach Gottes
Plan de facto nicht ohne Riicksicht auf Christus, also durch « secours du
Christ », immerhin « secours du Christ ‘dli’ ». Soweit ist der zusammen-
hingende Aufbau dieser Kapitel bei J. durchsichtig, logisch. Aber in der
Ausfithrung braucht J. dann und wann in diesem zweiten Kapitel Wen-
dungen, die, so wie sie dastehen, insinuieren, allen vor Vernunftgebrauch
Sterbenden sei der Limbus beschieden, indem bald z.B. allgemein geredet
wird von der Seele des Kindes, das vor Vernunftgebrauch stirbt (etwa
S. 271), bald von den « enfants des limbes », den « ames des limbes » (Ebd.
und S. 29ff), wie denn auch die Seiteniiberschrift im Kapitel einfach
lautet : «leslimbes ». So vergi3t man beim Lesenleicht,daB J. seinen Aus-
fiihrungen diese Stelle anweist unter der Leitidee des Geschuldeten, ob-
schon man sie von einer andern Leitidee aus als der des « dii » ebensogut
oder sogar besser an anderer Stelle des Buches, statt schon in Kapitel II,
erwarten wiirde. Unsrerseits bringen wir diese kritischen Bemerkungen
schon hier, und nicht erst im zweiten Teil unseres Aufsatzes, weil sie nur
formale, nicht inhaltliche Mingel betreffen. Selbst dieser Eindruck for-
maler Unausgeglichenheit hitte sich schon dadurch beheben lassen, daf3
J. etwa am Schlul des Kapitels klar die darin verfolgte Intention in Erin-
nerung gebracht hitte, die wir glauben so bestimmen zu kénnen : zu zei-
gen, da das Menschen, die vor Vernunftgebrauch sterben, geschuldete



408 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

« Heil », dasjenige, worauf sie als solche Menschen einen Anspruch erheben
konnen, im Limbuszustand erfiillt, ja sogar noch iiberboten ist, und daB es
ein durch Christus ihnen vermitteltes « Heil »ist. Eine weitere Unausgegli-
chenheit der Ausdrucksweise besteht darin, daB J. manchmal einfach und
allgemein spricht von den « enfants non baptisés » (S. 35 und 42), vom
« enfant mort sans baptéme » (nach Maritain S. 39 und 43), anderwiirts
aber mit Thomas besser von « enfants qui meurent avec le péché originel »
(S. 36 und 41). Besser, genauer ist letzteres fiir J. in Anbetracht der
niheren Bestimmungen, die er im Buch spdter anbringt beziiglich der
Heilsnotwendigkeit der Taufe selbst bei Kindern, wie wir sehen werden.

Zu der einem vor Vernunftgebrauch sterbenden Kind auf Grund des
Erlosungstodes Christi fiir alle Menschen geschuldeten Hilfe rechnet J.
einmal die Uberwindung des Todes ; sie wird auch fiir die Limbuskinder
durch ihre einstige Auferstehung eintreten, und zwar als endgiiltiger Sieg
iiber die Todesmacht. Es fillt uns auf, daB J. von der Unsterblichkeit des
Auferstehungsleibes auch der Limbuskinder, wie iberhaupt aller Aufer-
stehungsleiber, spricht (S. 28 : « corps immortalisé »), aber die Frage nicht
anschneidet, die hier doch naheliegt, welche von den sog. vier Gaben des
Auferstehungsleibes der Auserwihlten allenfalls, auf Grund der Erlésung
in Christus, auch dem Leibe eines Limbuskindes zuzusprechen sei? Doch
mindestens die sog. Impassibilitdt ? Ferner gehort nach J. zu den Heils-
gaben aus Christus fiir die Limbuskinder der Sieg iiber die mit der Kon-
kupiszenz eingetretene sittliche Unordnung. Bei dem Kind, das vor Ver-
nunftgebrauch stirbt, sei darin sogar eine Bevorzugung da, denn es hat
keine Versuchungen erlebt. Seine Seele tritt im Augenblick des Todes als-
bald in eine Welt ein, im Verhéltnis zu welcher sie nicht verwundet ist (un
univers par rapport auquel elle n’est pas blessée), in der sie auf ewig be-
harrt im gesunden Gleichgewicht und in der Integritdt ihres Wesens,
gleich entfalten sich in ihr die der Geistseele konnaturalen Betdtigungen
des Erkennens und Liebens, in einem hoheren Grad und groBerer Intensi-
tdt als es irgendwelchen Menschen im irdischen Dasein natiirlicherweise
moglich ist. Und bei der Auferstehung werden dann solche Kinder die
dem Menschenwesen entsprechende, ihm konnaturale Fiille des Erken-
nens und Liebens erreichen, damit den Zustand einer vollen « félicité
naturelle » erreichen, wie J. ihn zum Unterschied von « béatitude surna-
turelle » nennt 22, Die heiligende Gnade allerdings werden sie nie besitzen,

22 Schon L. BiLroT : La Providence de Dieu ..., in : Etudes, tome 153, S. 32,
wollte hier das Wort « béatitude » vermieden wissen, worauf auch A. MICHEL,
Enfants morts sans baptéme, S. 38, hingewiesen hatte, wie dieser in L’Ami...



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 409

aber fiir sie, sagt J., kénne das nicht schlechthin, sondern nur unter be-
stimmter Riicksicht als eine « privatio » bezeichnet werden, es ist eine
« privatio » an der sie nicht leiden. Ebenso sei der mit dem Mangel der
heiligenden Gnade innerlich verbundene Ausschlu3 von der himmlischen
beseligenden Gottesschau fiir sie nur unter bestimmter Riicksicht eine
« privatio ». Diese gemeinte Riicksicht nennt J. die des « point de vue
historique », ndmlich im Hinblick auf ihre Verbindung mit dem Stamm-
vater Adam fiir den Fall der Bewidhrung desselben und sein tatsichliches
Versagen, nicht aber im Hinblick auf die persénliche « Struktur » der
Kinder (point de vue ... structurel). Sie leiden nicht an der Ermangelung
der Gnade und Gottesschau, auch deshalb nicht, weil sie vom Urstand des
Menschen keine Kenntnis haben (S. 35). Unbekannt bleibt ihnen auch das
Faktum der Menschwerdung Gottes in Christus um der Erlosung willen,
obschon sie von dieser Erlosung zehren (S. 37), daraus ihre « félicité
naturelle » haben. Diese Gedanken schopft J. aus Thomas von Aquin und
J. Maritain.

Das dritte Kapitel (S. 45-57) dreht sich, wie bereits gesagt, um die
Frage, welches MaB3 an « Christushilfe » Kindern be: Erwachen des Ver-
nunftgebrauchs eigentlich geschuldet sei. Hier heiBt es zunéchst, dieses Er-
wachen sel je fiir sich zu betrachten bei dem getauften und bei dem unge-
tauften Kind, und das gebe die Haupteinteilung des Kapitels. Bei Er-
wachen des Vernunftgebrauches bediirfe das Kind unbedingt einer zuvor-
kommenden und begleitenden gottlichen Gnade, die es instandsetzt, sich
frei fir die Annahme des in der Erlosung durch Christus angebotenen
Heiles zu entscheiden. « On ne peut ... s’éveiller a /a condition humaine
sans s’éveiller simultanément, d’'une maniére préconsciente ou d'une
maniére consciente soit implicite soit explicite, a nofre condition humaine
existentielle, qui est celle d'une humanité rachetée par la croix du Christ.
Mais si les choses sont telles, il est facile de comprendre qu’au moment de
son éveil 4 la vie de la raison, 'enfant aura un besoin absolu d’étre pré-
venu et soutenu par la grice divine » (S. 46). Der von Gott gewollte Nor-
malweg der Heiligung jedes Menschen sei die Taufe. Bei seiner Taufe hat
auch das Kind schon die Gnadenkrifte empfangen, die dann bei Erwachen
des Vernunftlebens Verstand und Willen positiv beeinflussen sollen. Macht
es sie nicht zunichte (« néanter »), 13t es thnen freies Spiel (« qu’il leur
laisse libre jeu »), so wird schon am Anfang seines sittlichen Lebens ein

69 (1959) S. 704 in der Kritik an Hulpiau wieder erwidhnt, gegen dessen Rede von
einem « paradis d’ordre naturel pour enfants ».



410 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

guter und aus der Gnade geheiligter Akt stehen. Der vierte Unterteil dieses
Kapitels erklirt, daB alle Kinder schon vor ihrem ersten freien Akt (« pre-
mier acte de liberté ») die zuvorkommende Taufgnade erhalten, sei Wille
Gottes, und wihlt fiir diesen géttlichen Willen im AnschluBl an Thomas
In 1. Sent. dist. 47, q. 1, a. 1 corp, und ad 3 die Bezeichnung «volonté
antécédente ». Er bestimmt den Sinn fiir unsere Frage so: «... d’'une
volonté réelle, mais qui souffre d’étre empéchée dans ses réalisations,
Dieu veut dans le Christ que tous les enfants du monde soient baptisés et
que tous solent prévenus par la grice méme baptismale pour le moment
ol, s'éveillant a la vie de la raison, ils poseront leur premier acte de li-
berté » (S. 51). Und wie ist nun die Lage des ungetauften Kindes bei Er-
wachen seines Vernunftlebens? Ohne Gnadenhilfe wiirde es, im konkreten
Zustande der gefallenen Natur, in die Siinde stiirzen. Daher hat Gott fiir
diesen Augenblick eine zuvorkommende iibernatiirliche Gnadenhilfe an
das Kind vorgesehen. Je nach der Stellungnahme des Kindes zu ihr wird
entweder seine « Natur » die rechte Ordnung erlangen und von der Uber-
natur ergdnzt oder aber die iibernatiirliche Gnade « zerbrochen » und die
« Natur » der Unordnung preisgegeben («il brise en lui la grace et dés-
ordonne la nature »). Auch da zitiert J. Thomas und Maritain. Folgt ein
Abschnitt des Inhalts, Gott wolle, nun in sog. « voluntas consequens »,
daB allen ungetauften Kindern fiir ihren ersten Freiheitsakt jene zuvor-
kommende innere Gnade verfiigbar sei. « L’effet propre de cette grace de
suppléance, lorsqu’elle n’est pas néantée, est de susciter le mouvement
salutaire de foi et de charité auquel on a donné le nom de ‘baptéme de
désir’ » (S. 55) 2. Ende des Kapitels finden wir eine Hervorhebung des
so gegebenen Unterschiedes der Lage des getauften von der des ungetauf-
ten Kindes : dem ersten wird die Gnade zuteil « d'une maniere normale et
par voie intérieure d’éclosion », dem zweiten « d'une maniére anormale et
par voie extérieure de suppléance ». Mit Maritain will J. im zweiten Fall
eine wenigstens vorlidufige vergleichsweise Minderbegiinstigung sehen.

Auf der gleichen Linie bleibt denn auch Kapitel IV, wenn es zum
Thema nimmt die Hilfe, die « ungeschuldet », in reinem Wohlwollen um
Christi willen dem getauften Kind wird, das vor Evlangung des Vernunft-
gebrauches stirbt. De facto entrollt dieses Kapitel (S. 59-103) eine einge-
hende Lehre iiber mehrere Fragen, welche die Kindertaufe betreffen,
wenn auch nicht iiber alle damit zusammenhéngenden, denn Kapitel VI

23 TIst das nicht in Widerspruch zur Kritik von A. Michel an Héris wegen der
Identifikation von « baptéme de désir» mit «désir du baptéme» ? Nein, denn J.
spricht von « baptéme de désir », was so stimmt, wie er es abgrenzt.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 411

handelt dann noch eigens von dem « enseignement magistériel sur le
baptéme des enfants », gemeint sind dort vor allem die Erkldrungen des
kirchlichen Lehramtes zur Notwendigkeit der Kindertaufe, und das VII.
reproduziert einen Aufsatz iiber das « Recht, die kleinen Kinder zu tau-
fen», den J. 1953 in « Nova et Vetera» brachte. Besondere Bedeutung hat
im Zusammenhang mit dem Anliegen des Buches, eben des Eintretens fiir
eine modifizierte Limbustheorie, der 6. Abschnitt von Kap. IV (S. 89-98).
Darin nimmt J. Stellung zur Hypothese, es gebe bei noch ungeniigender
Kenntnis des Taufgebotes weiterhin Riten, die Gott als Ersatz der Kinder-
taufe gelten lasse. « La réponse affirmative paraitl certaine » (S. 97). Freilich
seien solche Riten dann doch nur « suppléances miséricordieuses », die nur
auf Grund echten « theologischen Glaubens » derjenigen wirken, die sie
den Kindern zuwenden und die weder in Wirkweise noch Wirkkraft und
Tragweite dem Sakrament der Taufe ebenbiirtig seien. Sie verleihen
keinen Taufcharakter, keine wirklich «sakramentale » Gnade, d. h. keine
«grice christoformante », und ob die supponierte Unwissenheit bei denen,
die solche nichtchristliche Riten zugunsten ihrer Kinder vornehmen,
wirklich « invincible » sei, bleibe letztlich schwer auszumachen, « sans étre
sirs de la pensée de Dieu». Fiir die Kinder der Juden mochte J.
sogar den Wert der Beschneidung hoher veranschlagen und dem der Taufe
niher vergleichbar halten, wenn sie aus religiosen Griinden weitergeiibt
wird und weil man die gottliche Anordnung fiir immer noch verbindlich
hdlt : dann bringe sie diesen Kindern ErlaB der Erbschuld, «die Gnade
Christi» und «sie gehoren, wenn auch nur anfianglich (initialement) und
unvollkommen, zur groen katholischen Kirche » (S. 98).

Kapitel V (S. 105-135) spricht von « einigen Abirrungen in der Frage
der Kindertaufe ». Zuerst im protestantischen, dann im katholischen
Lager. Nur dieser zweite Teil betrifft das eigentliche Thema unserer
Arbeit. J. sucht da zu zeigen, wie die Hypothesen, die eine Moglichkeit der
Erreichung des tibernatiirlichen Heiles fiir ungetaufte Kinder befiirwor-
ten, abwegig seien, mogen sie auch bei einer « grande vérité » ansetzen,
ndamlich dem allgemeinen Heilswillen Gottes durch Christus, der sich auf
alle « petits enfants » ohne Ausnahme erstrecke. Die Entgleisung beginne
da, wo vergessen oder verkannt oder ungentiigend gewiirdigt werde, dal3
eine erste Auswirkung des gottlichen Heilswillens mit Riicksicht auf die
Erlésung durch Christus ausnahmslos alle ohne Taufe verstorbenen Kin-
der erfasse, um sie insofern zu retten, als sie volle Wiederherstellung und
Erneuerung der Menschennatur erlangen sollen, d. h. kurz : inbezug auf das,
was thnen « geschuldet » sei. Die « grace christique » hingegen sei diesen



412 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Kindern eben vor Erlangung des Vernunftgebrauches keineswegs « ge-
schuldet » und deren Ausfall sei fiir sie folglich keine « privatio » (wie soll
man das deutsch am besten ausdriicken ? « Beraubung » ? « Entzug » ?
die beiden Bezeichnungen scheinen doch eher auf etwas zu passen, was
jemand schon hatte und ihm genommen wird als auf etwas, was ihm von
vornherein verweigert wird, wie es hier zutrifft ? also « Verweigerung » ?
das scheint doch auch nicht genau dem hier mit « privatio » Gemeinten
gerecht zu werden, das sowohl aktiv als Akt Gottes den Kindern gegen-
iiber wie als « Entbehrung » und « Mangel » bei ihnen gedacht wird), wenn
schon Christus sie ihnen als freies Gnadengeschenk, das sie durch die
Taufe erhalten sollten, zugehalten wiinsche 2. Die Meinung, Gott habe
selbst fiir das iibernatiirliche Heil dieser Kinder von seiner Seite durch
die Einsetzung des Taufsakraments hinreichend gesorgt, 1iBt J. nicht
gelten. Sie sei « une réponse qu'’il est difficile de ne pas trouver dérisoire ».
Anderseits aber entbehrten die Vermutungen, auler der etwaigen Blut-
taufe konne es eine Art Begiertaufe fiir sie geben, sei es aus dem Verlangen
anderer fiir das Kind, sei es aus seiner angeblichen eigenen Gesinnung vor
oder nach dem Tod, samt und sonders des theologischen Wertes und
hitten keine Stiitze vom Lehramt her. J. folgt hier der Arbeit W. A. Van
Roo’s und dem obengenannten Buch A. Michels in einer zusammenfassen-
den Darlegung der Ansichten von H. Schell, Gerson, Cajetan, Héris,
Klee, Mulders, Laurenge, P. Minges. Alle machten sich eines « schweren
Methodenfehlers» schuldig. Statt von gesicherten Grundlagen auszugehen,
um allenfalls weiter zu wahrscheinlichen Vermutungen vorzudringen, be-
ginne man da mit « Konjekturen », um von diesen aus selbst das bereits
Gesicherte neu in Frage zu stellen. So nehme man die Heilswirksamkeit
eines sog. Natursakraments der Initiation als gesichert an, das die frithere
Theologie fiir die vorchristliche Ara supponierte, und proklamiere dessen
fortdauernde Giiltigkeit auch wo das Gesetz Christi promulgiert sei, sodal3
es neben der Taufe fungiere und die absolute Notwendigkeit derselben
aufhebe. Man dehne die Wirksamkeit dieses Natursakramentes selbst auf

24 Setzen wir die Worte J. hierher : « ... la grice christique ... ne leur est « due »
d’aucune maniere avant le temps de leur éveil a la raison, dont ils ne sont donc
pas ‘privés’, mais que le Christ ndanmoins, envoyant ses disciples baptiser toutes
les nations, désire ardemment, d’une volonté qui peut étre entravée, leur conférer,
non pas certes comme un ‘dd’, mais comme un don merveilleux et ‘purement
gratuit’. L’étonnement n’est pas pour le sort de 'enfant qui meurt non baptisé :
il lui sera fait pleine justice au nom du Christ. L’étonnement est pour le sort de
I'enfant qui meurt baptisé: il Iui est fait un don inoui auquel il n’avait & I'égard
de Dieu aucun droit...» (S. 119).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 413

die noch im MutterschoBB weilenden Kinder aus. Noch weiter gehe man,
wenn versichert werde, daB der rechtfertigende Glaube eines Erwach-
senen oder der Kirche auf Grund einer Zuwendungsabsicht irgendwie
gleichsam auf das Kind sich iibertragen lasse. «On favorise une ‘lex orandi’
dont on espére qu’elle deviendra un jour une ‘lex credendi’. On écarte,
partiellement ou complétement, le mystére des limbes, et c’est en vertu
de ces résultats qu'on entreprend de réviser les enseignements constants
du magistére et de réinterpréter la révélation scripturaire initiale »
(S. 131).

J. nimmt hernach Stellung zur beliebten Schwierigkeit, das Na-
tursakrament sei leichter anzuwenden gewesen als die Taufe; da es
auch fiir Ungeborene gelten konnte, habe es mehr Kindern zum Heile
verholfen als die Taufe. Und doch miisse gerade mit Thomas vielmehr ge-
sagt werden, daB3 das Christentum den Heilsweg nicht verkompliziert, ver-
engt, sondern vereinfacht und verbreitert habe. Die Antwort J.s zu dieser
letzten Einwendung schligt Tone an, die an Entschiedenheit nichts zu
wiinschen {iibriglassen. Die Annahme, das Christentum habe den Weg
zum Heil verengt, ist ihm « proprement insensée ». Wieso ? Die etwas un-
durchsichtige Fassung, die er wihlt, soll offenbar besagen, das tatsdch-
liche Bild der vor- und auBerchristlichen Welt sei nicht das einer leichten
Auffindung der Wege und Mittel zum Heil, sondern eher umgekehrt «le
spectacle ... d'un océan de maux, d’erreurs, de perversions ». Damit soll
wohl insinuiert sein, jene Welt habe sich vielmehr n schuldiger Weise von
dem, was dem Heil dienen kénnte, abgewendet (etwa im Sinn von
Rom 1 ?), habe daher im groen ganzen kaum eifrige Sorge daran ge-
wendet, den Kindern das allfillige Natursakrament zu vermitteln, von
dem wir unserseits «so unbekiimmert reden». DafBl auch innerhalb
jener Welt die Gnade Gottes dennoch um des Kreuzes Christi willen
schon zugegen war und die Kirche darin sich anbahnte, sei unsere
Uberzeugung im Glauben an Gottes gnidigen Willen, aber keine evi-
dente Feststellung. Der folgende, letzte Abschnitt von Kap. V sucht
tiefer zu dringen in ein Verstindnis der Sachlage, wieso und warum nach
Gottes RatschluB fiir Kinder vor Vernunftgebrauch keine andere Heils-
vermittlung bestehe als die {iber das Sakrament. Das entspreche dem
konkreten RatschluB der Erlésung durch ein als solches sinnenfil-
liges, sichtbares Vermittlungsgeschehen. « Depuis que nous avons été bles-
sés par le péché — celui dont nous héritons et celui que nous com-
mettons — notre nature a besoin d’un choc sensible pour étre éveillée
connaturellement a la vie de la grice : voila, dans la perspective des con-



414 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

descendances divines, la raison supréme qui a porté Dieu & s’incarner pour
nous toucher, et, par 13, nous sauver. Nul ne sera donc sauvé qui n’ait été
touché par le Christ, et les signes sensibles qui I'annoncent (sacrement de
la foi), ou le commémorent (baptéme) ... Nul ne sera sauvé qui n’ait été
touché personnellement par le Christ et les signes sensibles » (S. 134). Fiir
den Erwachsenen gibt es ein Ersatzmittel, durch das er in solchen per-
sonlichen Kontakt mit Christus kommen koénne, den lebendigen Glauben.
Den Kindern sei dies verschlossen, sie blieben auf ein ihnen schlechthin
ungeschuldetes Zuvorkommen Christi angewiesen, der jedes Kind per-
sonlich beriihre in den sakramentalen Zeichen, die ihn vorankiindigen
oder seiner neu gedenken. « Echapper 4 cette conclusion, c’est se dérober
aux exigences fonciéres du mystere de I'Incarnation rédemptrice et de la
sacramentalité » (S. 135). Da J. schon zu Beginn dieses Abschnittes und
mehrmals wieder ausdriicklich von dem « salut surnaturel » redet, wire
der Vorwurf unberechtigt, er werde hier seiner These untreu, die ja Gottes
«volonté salvifiqgue» in bestimmtem Umfang, also das « Hei/» in be-
stimmtem Umfang auf die Limbuskinder ausdehne : es ist eben nicht das
« Heil » der Erhebung in die « Ubernatur », das Gott ihnen zuhalten will,
sondern nur das einer « keilen » Natur.

Kap. VI (S. 137-173) bemiiht sich um den Nachweis, dal3 der ver-
tretene Standpunkt kein anderer sei als der des kirchlichen Lehramies, das
ihn von der apostolischen Zeit an bis in unsere Tage mit « Kohédrenz, Tiefe»
und in einer Weise vertreten habe, deren Richtung (orientation) nicht ver-
borgen bleibe. Fiir die apostolische Zeit folgt J. der Ansicht O. Cullmanns
gegen die von K. Barth soweit, als sie ihm mit der traditionellen katholi-
schen Auffassung zu harmonieren scheint #. Fiir die patristische Epoche
verwertet er eine Anzahl Texte, von denen er sagt, sie fithrten geradlinig
zu den Lehren, die Augustinus iiber die Heilsnotwendigkeit der Kinder-
taufe deutlich formuliert und durchsetzt, wobei er freilich mit der An-
nahme einer « mitissima poena » zu weit gegangen sei. Davon abgesehen,

25 O, CuLLMANN : Le baptéme des enfants et la doctrine biblique du baptéme,
Neuchitel 1948 (deutsch : Die Tauflehre des Neuen Testamentes. Erwachsenen-
und Kindertaufe, Ziirich 1948). Darin stiitzt Cullmann im wesentlichen die An-
sicht von J. JEreMIas : Hat die dlteste Christenheit die Kindertaufe getibt ? Go6t-
tingen 1938, 2. Aufl. 1949 ; spiter hat J. Jeremias seine Untersuchung ausgebaut
zur Schrift : Die Kindertaufe in den ersten vier Jahrhunderten, Géttingen 1958,
die eine Gegenschrift von K. ALAND : Die Sduglingstaufe im Neuen Testament und
in der alten Kirche, Miinchen 1961, hervorrief, auf die J. JEREMIAS neuestens repli-
ziert : Nochmals iiber die Taufe, Miinchen 1963. AnlaB fiir Cullmanns obige Ver-
offentlichung war gewesen K. BArTH : Die kirchliche Lehre von der Taufe, 3. Aufl.,
Zirich 1947.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 415

urteile Augustinus vollkommen richtig, wenn er den AusschluB3 ohne
Taufe verstorbener Kinder von der himmlischen Seligkeit fiir eine Doktrin
halte, die damals bereits zur « fides divina » der Kirche gehore. J. legt hier
wiederum seine schon anderwirts erdrterte Einteilung des kirchlichen
« pouvoir magistériel » in « pouvoir déclaratif » und « pouvoir canonique »
vor. Auf dieser Grundlage will er zeigen, dall das Lehramt der Kirche
mehrmals in einer Weise Stellung bezogen habe, die bei objektiver Be-
trachtung limbusfeindlichen Meinungen Tiir und Tor verriegle. Gegen
die Synode von Pistoia habe dann Pius VI. der Limbuslehre seine « appro-
bation» erteilt (S.160). Ein besonderer Teil dieses Kapitels trigt AuBerun-
gen des Lehramtes zur Frage zusammen, ob Kinder vor Vernunftgebrauch
ein andres Mittel der Befreiung von der Erbschuld hitten als die Wasser-

taufe. Da heil3t es gleich : «... toutes les indications du magistére sont
convergentes. Elles répondent : non » (ebd.) Die Bemerkung des Floren-
tinum (Jakobitendekret) : «... cum ipsis non possit alio remedio subveniri

nisi per sacramentum baptismi » sei zwar als solche keine Definition, das
Konzil rechne deren Inhalt aber doch zur « doctrine catholique », sage
nicht warum. Am ehesten betrachte es diesen Punkt wohl als bereits
durch das von Papst Zosimus bestitigte 16. Carthaginense « definiert »
(S. 164) 2. Es folgen noch Berufungen auf den Catechismus Romanus, die
Provinzialsynode von Koéln aus dem J. 1860, die Worte Pius XII. 1951
(Ansprache an die Hebammen) und die Mahnung des Sacrum Officium
1958 gegen den Aufschub der Kindertaufe. Das Kap. schlieBt mit einer
Kritik an den dogmatischen Qualifikationen, die W. A. Van Roo in seiner
erwdhnten Abhandlung den einschldgigen Aussagen gibt : diese Notierun-
gen Van Roo’s wiren nicht alle genau, unter anderm sei es schon fiir das
16. Carthaginense und Papst Zosimus Glaubenslehre, daf3 ohne Taufe ver-
storbene Kinder ins Himmelreich nicht eingehen kénnen, desgleichen fiir
die Kélner Synode. Unbefriedigt lasse auch der Aufsatz von L. Renwart,
Le baptéme des enfants et les limbes (Nouvelle Revue théologique 1958,
449ff) 27, Denn man koénne nicht annehmen, das kirchliche Lehramt baue
seine nach J.s Uberzeugung eindeutige Verwerfung der Hypothese einer

26 S. 161 hat er zu Kan. 3 jener Synode geschrieben : « Un canon d’un concile
provincial anathématisant une doctrine contraire a la foi, s’il est approuvé par un
souverain pontife, prend aussitét et indubitablement la valeur d’une définition de
foi, il devient un acte du magisteére déclaratif. Nous n’hésitons donc pas a voir une
déclaration de foi dans la doctrine assurant que les petits enfants morts sans bap-
téme ne peuvent entrer dans le Royaume des cieux, qui est la vie éternelle. »

27 Naheres iiber die Stellung Van Roo’s und Renwarts zu unserm Problem
im zweiten Teil.



416 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

schon kleinen Kindern normalerweise moglichen Begierdetaufe seinerseits
auf problematische, noch nicht gesicherte Ansichten. Daher konne die
Theologie es nicht verantworten, bei den Glaubigen die Hoffnung zu {6r-
dern, daB diese Kinder doch noch die Seligkeit erlangten 2. Die « Con-
clusion » des Buches trachtet, in der Uberzeugung zu bestirken, daB der
Gedanke an auBersakramentale Moglichkeiten der Heilserlangung fiir
Kinder, die vor dem Unterscheidungsalter den Tod erleiden (es sei denn
durch das Martyrium), auf falschen Voraussetzungen beruhe ; dall das
Problem objektiv nur im « Geheimnis des Limbus » seine rechte Beant-
wortung finden konne. Uber dieses « Geheimnis » sollten die Schulkinder
schon im Religionsunterricht besser belehrt werden als es fiir gew6hn-
lich geschehe, dann wiirde unnétigem AnstoB (scandales) bei Verlust eines
ungetauften Kindes vorgebeugt 2° und zugleich vorgebeugt den térichten
Auskiinften, die jene ersinnen, die in solchen Umsténden dem Glauben
der Leute neuen Halt zu geben wiinschen (I'on préviendrait aussi les
folles réponses imaginées par ceux qui désirent rassurer leur foi) » 3.

E. Das Echo auf Journet

DaB J.s Darlegungen innerhalb der katholischen Theologie unserer
Zeit keine allgemeine Zustimmung erfahren wiirden, war nach dem Stand
der Diskussion iiber die Frage der ungetauften Kinder und die wider die
Limbuslehre ins Feld gefiihrten Argumente zu erwarten. Wir wihlen
einige der kritischen Urteile aus, die uns besonders charakteristisch er-
scheinen, geben darunter aber auch der oder jener Stimme Raum, die ihm
im wesentlichen geneigt scheint. Es mu3 bemerkt werden, daB relativ
seit der Publikation des Buches noch nicht gar viele Rezensionen zu
unserer Kenntnis gelangt sind, wir vermissen solche in einer Reihe ange-
sehener theologischer Zeitschriften.

28 Das letzte, siebte Kapitel des Buches bringt den Abdruck eines Aufsatzes
J.s in Nova et Vetera 1953, 69 ff. iiber Recht und Zustidndigkeit zur Taufe von
Kindern.

29 In diesem Kontext soll « scandales » soviel wie Glaubensanfechtung, « Glau-
bensschock » bedeuten.

30 S, 182. Leider hat es J. sowohl in L’Eglise du Verbe incarné, II, 778 f. wie
hier S. 183 f. unterlassen, die Quelle des lingeren, pathetischen Zitats anzumerken,
das er beifiigt und in dem die Distinktion « félicité — béatitude » auch vorkommt,
die er adoptiert hat.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 417

A. Michel hat schon bald seine Meinung geduBert. In « L’Ami du
Clergé » 69 (1959), 28-30 bespricht er das Buch unter dem Titel : Volonté
divine et salut des enfants selon Mgr. Journet. Innerhalb der Zusammen-
fassung des Gedankenganges J.s schreibt Michel, die Antwort auf die
Frage, wie der Heilswille Gottes auch den Limbuskindern gelte, falle
etwas « vag » aus, und am SchluBl kann er seine Bedenken nicht unter-
driicken : « Thése séduisante, sans doute, mais qui, malgré tout, nous laisse
quelque inquiétude théologique : est-ce bien une erreur, comme 1'affirme
cependant Mgr Journet, d’affirmer que la volonté divine salvifique doive
s’étendre aux petits enfants pour les sauver surnaturellement ? nous n’en
sommes pas convaincu. La substitution d'une fin naturelle a la fin surna-
turelle parait bien étrangére au plan de la providence » 31,

W.A. Van Roo SJ, dessen Artikel J., wie wir sahen, nicht restlos
billigte, hat in Gregorianum 40 (1959), 352-355 eine eingehende Bespre-
chung veréffentlicht, in der er genau zunéchst die Positionen J.s im ein-
zelnen darlegt. Hernach verweilt er bei dessen Ansicht iiber den 3. Kanon
der 16. karthagischen Synode. J. sei im Irrtum beziiglich des Sinnes dieses
Kanons, der noch klarer wird, wenn man ihn vergleicht mit dem Stand-
punkt Augustins in De anima et eius orig. 2, 12, 17, wo der Kirchenvater
sich auf Synode und Kanon beruft. Daraus gehe nidmlich deutlich hervor,
daB die ausgesprochene Verurteilung nicht pridzis etwa einem Satz gilt,
wonach ohne Taufe verstorbenen Kindern der Himmel verschlossen
bliebe, wie J. supponiert, sondern der Behauptung des Daseins eines
« medius locus », die mit der pelagianischen Leugnung des Daseins einer
den Kindern durch die Taufe zu erlassenden Erbsiinde zusammenhing.
Darin hitten wir also kaum eine Entscheidung der heutigen Auseinander-
setzung, bei der eine Reihe Autoren unter Bejahung sowohl der Erb-
siindigkeit der Kinder wie der Notwendigkeit ihrer Taufe in re oder in
voto sich fiir eine ihnen mogliche Art von Begierdetaufe aussprechen
« either personal or vicarious ». Aber wenn einer auch die theologische
Notierung ablehne, die J. so aus falscher Deutung kirchlicher Dokumente
gewinne, so tue das dem Wert des Ubrigen im Buch keinen ernstlichen
Eintrag.

Auch der zweite von J. gegen Schlull seines Buches kritisch beur-
teilte Autor, L. Renwart SJ, brachte in der Nouvelle Revue théologique
81 (1959), S. 772, seine Rezension. Er driickt Befremden aus iiber die

31 Wir miissen es uns vorbehalten, auf die Frage zuriickzukommen, ob hier
M. der Darstellung J.s etwas unterschiebe oder nicht.

27



418 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Resolutheit, mit der J. der Approbation des 3. Synodalkanons von Kar-
thago durch Zosimus den Wert einer «Glaubensdefinition» zuschreibt und
von da aus alle « katholischen Versuche » im Sinn einer Heilsméglichkeit
zu den Entgleisungen zdhlt, und das obwohl so viele Bischofe sie « autori-
siert » (d. h. wohl hier : deren Publikation erlaubt) hdtten. Die Rezension
bedauert, daBl J. manche derselben nur von zweiter Hand kenne, sie des-
halb nicht prizis genug in ihren Niiancen auseinanderhalte, zudem die
Arbeit von G. J. Dyer 32 iibergehe, der in der Stellungnahme Pius VI.
gegen Pistoia keine positive Approbation der Limbuslehre erblickt. Ob
J.s originelle Ansicht vom erlésenden Einfluf Christi auf die Limbuskin-
der zur Unsterblichkeit und Uberwindung der Konkupiszenz Anklang
finde, sei sehr fraglich.

Die Besprechung, die J. Felderer SJ in der Zeitschrift fiir katholische
Theologie 81 (1959), S. 480 verdffentlicht hat, anerkennt, daB die neue
Limbuskonzeption J.s der traditionellen Theorie etwas von ihrer « Hirte »
nehme. Sie erscheine auch folgerichtig, wenn einmal die Notwendigkeit
der Taufe in re fiir die Kinder, die eines personlichen Aktes nicht fihig
sind, feststehe. Ahnlich wie Michel und wohl auch Renwart betrachtet es
aber F. als fraglich, ob « der Gedanke einer Rettung durch Christus, die
nicht das iibernatiirliche Heil zum Ziel hat, der HI. Schrift nicht voll-
kommen fern liegt.» Wenn dem aber so ist — und das mdchte uns wohl
scheinen —, dann fillt auch der Einwand des Verfassers, daB alle Versuche,
fiir diese Kinder eine Heilsmoglichkeit zu finden, einen schweren methodi-
schen Fehler begehen, insofern sie nicht von der gesicherten Offenbarungs-
lehre von der Notwendigkeit der Taufe ausgehen. Der allgemeine und
iibernatiirliche [sic !] Heilswille Gottes, der auch als voluntas antecedens
ein echter und titiger Wille ist, ist eben auch eine sichere Offenbarungs-
wahrheit, die nicht geschmilert werden darf und mit der die Lehre von
der Notwendigkeit der Taufe irgendwie vereinbart werden muB. Setzt
man diese Wahrheit als gegeben voraus, dann macht die an sich natiirlich
berechtigte Betonung der Ungeschuldetheit des iibernatiirlichen Heils
(30 u. 6.) fiir die Losung unserer Frage nicht viel aus. Obwohl uns also
das Buch nicht in allem befriedigt, so erkennen wir doch durchaus an,
daB es auf alle Fille die Fronten klirt und ungeziigelte Versuche in entge-
gengesetzter Richtung unterbindet. Aber besonnene Versuche, unser
Problem aus einer weiteren Perspektive heraus neu zu durchdenken,
scheinen uns — solange das Lehramt sie nicht verwirft — doch méglich und

32 The Denial of Limbo and theJansenist controversy, Mundelein 1955, 199 p.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 419

begriiBenswert ». Das Anliegen dieses Rezensenten scheint schluBendlich
zu sein die Verhinderung der Meinung, die Sache sei durch Biicher wie
das besprochene doch im Sinn der Limbuslehre nun erledigt.

« Lumen Vitae», Revue Internationale de la formation religieuse,
éd. francaise, 14 (1959), hat S. 385f eine nicht eigens gezeichnete Rezen-
sion. Sie rithmt zwar an J. die «méthode théologique rigoureuse», die «fagon
exhaustive », mit der er die vorgebrachten Ansichten priife, die « rigueur »,
mit der er Entscheidungen und Direktiven des Lehramtes analysiere, den
Reichtum seiner Information (ampleur d’information, hier wohl im Sinn
guter « Information », d. h. ausgedehnter Einzelkenntnis der Diskussions-
beitrige durch J. selber, was andre Kritiker gerade nicht wahrhaben wol-
len, wie noch zu sehen), die Klarheit und den Emst (sérieux). Die « fagon
péremptoire » der Ablehnung gewisser « solutions » hingegen wird weniger
begriiBt, zumal sie jeweils auf Grund von «raisonnements » geschehe, die
dem einen oder andern nicht so iiberzeugend vorkimen wie dem Ver-
fasser. Insbesondre gelte das von der « Steifheit », mit der J. die « ligne de
recherche » abweise, die P. Renwart vorgeschlagen habe. Ob denn J. so
genau wisse, was im Augenblick des Todes vor sich gehe ? Die « Eviden-
zen », von denen er da rede, kimen dem Rezensenten « nicht voll iiber-
zeugend » vor 33,

J. Capmany (Dogmatikprofessor am Priesterseminar von Barcelona)
schreibt seine Besprechung fiir die Revista Espaifiola de Teologia 19
(1959), 461-463. Im allgemeinen geht er mit J. durchaus einig und tritt
auch entschieden fiir die Richtigkeit der Limbuslehre ein. Er will aber in
den Gedankengingen J.s ein paar Liicken sehen. Es bleibe unklar, ob
etwa von einem natiirlichen Verdienst Christi als Wiederhersteller der
Menschennatur fiir die Limbuskinder die Rede sein solle. Das wiirde C.
eher verneinen miissen. Sodann méchte C. die These J.s ergdnzt wissen :
zwar erhalten die Limbuskinder jene Vollkommenheiten, die ihnen J. auf
Grund des Verdienstes Christi zuspricht auch insofern sie der Menschen-
natur an sich geschuldet oder wenigstens ihr sehr angemessen (muy con-
venientes) sind, die, vom Siindenfall abgesehen, auf ihre Integritit An-
spruch hdtte. Anderseits miisse man jedoch sagen, daB diese Kinder, wie

38 Wenn wir selbst iiber an sich knappe Rezensionen eingehend referieren,
tun wir es aus der Voraussetzung, da3 sie das Ergebnis einer Lesung des ganzen
Buches durch einen immerhin auch zustdndigen Theologen sind, nicht aber etwa
aus dem Eindruck stammen, den vorausgehende Besprechungen des betreffenden
Buches durch irgendeine « Gré8e » oder Urteile einer solchen auf den Rezensenten
gemacht haben.



420 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Adams Nachkommen tiberhaupt, schon ihr Dasein Christus zu verdanken
hiitten. Denn wire von Gott nicht die Erlésung in Christus beschlossen, so
hitte er die Fortpflanzung einer Menschheit aus Adam nicht wollen
konnen. Das hitte zur strengen Gerechtigkeit seitens Gottes gehort, die
Unterbindung dieser Fortpflanzung. Gott hat aber in Christus den Weg
der Barmherzigkeit gewidhlt und das bringt mit sich, daB die Limbuskin-
der schon ihre Existenz Christus verdanken, nicht erst die niheren Be-
dingungen des Limbuszustandes, auf die J. hinweist. Fiir diesen seinen
eigenen Standpunkt erinnert C. an den Artikel, den er in der Zeitschrift
« Lumen » V (1956), 289-316, publiziert hat 34 Diese Hypothese erklire,
meint C., daB auch die Werte der natiirlichen Ordnung ganz von Christus
abhidngen, und kénne den Limbuszustand verstdndlicher machen.
Besonderes Gewicht hat die Rezension J.s, die P. Gumpel, SJ, der
« Theologischen Revue» (Miinster) 56 (1960), Sp. 77-81 geliefert hat,
schon deshalb, weil unser Problem fiir G. schon seit Jahren Gegenstand
intensiver personlicher Arbeit ist. Gleich zu Anfang driickt er sich unmiB-
verstidndlich dahin aus, die Limbustheorie ruhe nicht auf so soliden Fiis-
sen, wie man es vielfach vorgebe. Selbst iiber einen vermeintlich « zwin-
genden Theologenkonsens » fehle es vorderhand wenigstens an « defini-
tiven Studien ». J. verlasse sich leider fiir die « umfangreiche moderne
Literatur » zur Frage auf lediglich « zwei Studien », deren Information,
Methode und theologischer Gehalt unzureichend seien. Aus « Avant-
propos » bei J., S. 7 erhellt, daB hier G. das Buch von A. Michel und den
Artikel W. A. Van Roo’s in Gregorianum 1954 meint, die J. dort als
« excellents travaux » bezeichnet, deren er sich habe bedienen kénnen.
Dadurch und auch wegen der personlich vereinfachenden zusammenfas-
senden Art J.s komme ein « verzeichnetes Gesamtbild » heraus, in das J.
« zudem manche Behauptungen » einstreue, «die sich wohl schwerlich
sauber und exakt beweisen lassen ». So sei es denn « wohl kaum lohnend ...
auf diese Punkte des niheren einzugehen ». « In aller Kiirze » solle die Be-
sprechung immerhin « zu der theologischen Qualifikation, die J. der tra-
ditionellen These geben zu miissen meint, Stellung nehmen, da diese Frage
fiir die ganze Haltung des Verfassers von grundlegender Bedeutung ist ».
Es handelt sich um den gleichen Punkt, den Van Roo (s. oben) aufgreift,
den 3. Kanon von Karthago 418 und dessen Billigung durch Zosimus. Was
G. sagt, ist das wesentlich durch Van Roo schon Bemerkte. « Es diirfte
also kaum angehen, den antipelagianischen Kanon so ganz ohne weiteres

34 Titel : La salvacion de los nifios muertos sin bautismo.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 421

auf die heutige Problematik anzuwenden ». Durch diese «letztlich ent-
scheidenden Midngel » verliere das Buch J.s viel. Aber es habe doch « einige
bedeutende Vorziige » : dazu gehore die Erkenntnis, daB die Kategorie
einer « voluntas antecedens» inadidquat bleibe. Die « Themensetzung »
sei « reich und weitschichtig », die « Gedankenfiithrung ... im allgemeinen
klar ; die Darstellung lebhaft und personlich ». « Ungiinstig fillt dagegen
auf, daB der Verf. auch nicht ein einziges Mal versucht, einen Text der
H. [sic !]Schrift etwas eingehender zu exegesieren. » Auf eine Zusammen-
fassung der Grund- und Kerngedanken J.s folgt deren Kritik, bei der G.
ausdriicklich Felderer (s. oben) «vollauf zustimmt », wenn dieser meint,
daB « der Gedanke einer Errettung durch Christus, die nicht das iiber-
natiirliche Heil zum Ziel hat, der Hl. Schrift vollkommen fernliegt. Aus
genau dem gleichen Grunde miissen wir es auch strikt ablehnen, die ange-
deutete Verleihung von rein natiirlichen Giitern mit dem Adjektiv ‘salvi-
fique’ zu umschreiben und in diesem Kontext laufend und uneinge-
schrinkt von dem gottlichen ‘Heils’-willen zu sprechen.» AnschlieBend
erhebt G. vier « Bedenken » : 1. gegen die Art, wie J. zu zeigen sucht, die
Nichterlangung der iibernatiirlichen Erlosung sei fiir die Limbuskinder
keine « Privation », wihrend sie doch Glieder der Menschheit sind, die
durch Christus iibernatiirlich erlost werden sollte. 2. Das Vorgehen J.s
mit dem Begriff des Nichtgeschuldeten bzw. Geschuldeten bleibe unklar,
er frage nicht, ob der Besitz des tibernatiirlichen Heiles doch ein « sein-
sollender (di) » sei. Ferner gehe es ja hier « um die wirklich geniigende
Heils-moglichkeit » und so um Verséhnung des Dogmas vom allgemeinen
iibernatiirlichen Heilswillen Gottes mit dem von der Notwendigkeit der
« Taufe » : das Problem bleibe « in voller Tiefe bestehen. » 3. J. {ibertreibe
die Bedeutung der genauen Frage, wann vor dem Tod die Anbietung iiber-
natiirlicher Heilsmoglichkeit geschuldet sei. Statt dessen wire es wichti-
ger zu fragen, ob die im Limbus zum « Vollbesitz ihrer geistigen Krifte
gelangten menschlichen Personen » nicht wirklich zur visio berufen und
ihrer ohne persénliche Schuld beraubt bleiben. Zudem sehe J. am ge-
nauen Standpunkt bedeutenderer Vertreter moderner Illuminations-
theorien vorbei, die prizis vom Augenblick des Todes und von einer damit
verbundenen aktuellen Gnade zur Selbstentscheidung fiir oder wider
sprichen. 4. « In letzter Analyse scheint uns, daB3 die Theorie von J. posi-
tiv theologisch und spekulativ abzulehnen ist » wegen eines in ihr ent-
haltenen « beinahe extremen Extrinsezismus von Natur und {ibernatiirli-
cher Berufung, von natiirlichen und iibernatiirlichen Giitern innerhalb
der historisch bestehenden Heilsordnung. » Es gehe nidmlich letztlich



422 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

nicht um die von J. fiiglich betonte Carenz von Rechtstiteln auf Uber-
natur, sondern um die Zugehorigkeit dieser Kinder als Personen zur Ord-
nung der in Christus auf die Ubernatur ausgerichteten Menschheit. Dieses
Problem habe J. sicher erkannt, kénne es aber durch seine Thesen solange
nicht beseitigen, als er sie nur poniere und nicht ernsthaft einzeln wie
synthetisch zu beweisen vermoge, « und das scheint uns schlechterdings
unmoglich. » Seine Arbeit habe dennoch « kein geringes Verdienst » inso-
fern sie zu neuem Durchdenken des schwierigen Problems anregen diirfte.

H. de Lavalette S] hatte in Nouvelle Revue théologique 82 (1960),
56-69 auf das Buch von J. schon hingewiesen in einem Artikel: Autour de
la question des enfants morts sans baptéme. Ohne ihm etwa einen speziel-
len Tadel angedeihen zu lassen, im Gegenteil, es schien als wolle er sowohl
A. Michel wie J. in das Lob einschlieBen, das er spendete wegen des nun
die Debatte iiber das Problem endlich beherrschenden MaBes statt der
frither nicht seltenen Leidenschaft und Rhetorik. J. rede zwar von « textes
déclaratifs du Magistére», gehe aber auch auf das Thema vom allgemeinen
Heilswillen Gottes ein. Freilich bezieht de Lavalette wohl schon dort
gerade auf Michel und Journet seine Bemerkung (S. 67) : « Les partisans
des Limbes n’ont aucune difficulté & prendre au sérieux la nécessité du
baptéme, car c’est leur point de départ. Mais 4 1’arrivée on se demande si
la volonté salvifique sérieuse et opérante de Dieu n’a pas été quelque peu
malmenée, du moins recoit-elle une acception assez restrictive, qui pose
bien d’autres problémes. » — Im folgenden Jahr erscheint aus der Feder
de L.s innerhalb des von ihm verfaBten « Bulletin de théologie dogmati-
que » der Recherches de science religieuse 49 (1961), S. 113-115 eine
Rezension, die iiber J. nicht mehr so giinstig urteilt. Er bekunde nicht
jenen « sens critique », den man bei Michel finde. Besonders falle dieser
Mangel bei der Deutung des 3. Kanons von Karthago auf, die stark ab-
weiche unter anderm von der Erkldrung, die B. Piault in Recherches de
science religieuse 44 (1956), 481-514 dariiber bot. Was J. aus dem Kanon
herauslese, sei den Perspektiven des Konzils ginzlich fremd gewesen. So
iibertreibe J. auch Sinn und Tragweite spiterer kirchlicher Verlautbarun-
gen einschlieBlich der Ansprache Pius XII. im Jahre 1951 und des Moni-
tum des Sacrum Officium 1958. Ferner will de L. Ungereimtheiten sehen
in J.s Annahme eines « amour naturel du Verbe de Dieu incarné, dont on
ignore justement qui Il est ». Alsdann weist der Kritiker noch hin aaf
die Meinung, die J. aus Maritain {ibernimmt, um plausibel zu machen,
wieso der Zustand des Limbus fiir jedes dieser Kinder endgiiltig sei. Nam-
lich die Annahme einer fixierten « libre-option » fiir Gott, die unter dem



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 423

EinfluB einer besonderen Art « wirkender und unzerbrechlicher Gnade
natiirlicher Ordnung » geschehe im ersten Augenblick, da die Seele des
Kindes ihr leibfreies Leben beginne. Ahnlich wie die Vertreter der Illu-
minationstheorie eine wirksame Gnade zugunsten der getauften Kinder
postulierten 35. Da habe, schreibt de L., die Freundschaft mit Maritain
leider J.fortgerissen zu einem «plaidoyer pour les theses théologiques trés
particuliéres de I'éminent philosophe», doch hitte er als Theologe die die-
sen Thesen gebiihrende « Note» nicht ungebiihrlich hoch schrauben diirfen.

Auf J. kommt auch D. Fernandez CMF zu sprechen in einem Beitrag,
urspriinglich Referat, den Revista Espaifiola de Teologia 21 (1961), 3-51
ihren Lesern unterbreitet : Destino eterno de los nifios que mueren sin
bautismo. Hier wird Verwunderung laut iiber die Bewertung der epistola
tractoria des Papstes Zosimus durch J., da doch iiber deren genauen In-
halt geniigende Sicherheit nicht mehr zu gewinnen sei, weil der Brief nur
in Fragmenten auf uns gekommen ist und die Andeutungen dariiber bei
andern Autoren kein bestimmtes Urteil erlauben. F. meint (S. 11) : wollte
man den 3. karthagischen Kanon pressen, wire er J. und den andern Ver-
teidigern der Limbustheorie nicht minder zum Verhingnis als den Befiir-
wortern einer Heilsmoglichkeit der Kinder auller der Wassertaufe. An
andrer Stelle (S. 17, Anm. 28) heilt es, J. irre auch, wenn er behaupte,
die frithere Theologie habe von der sicheren Lehre iiber die Notwendig-
keit der Taufe die iiber den Wert der Beschneidung und die Wahrschein-
lichkeit eines sog. remedium naturae abgeleitet, wihrend die modernen
Autoren umgekehrt von dem bloB wahrscheinlichen remedium naturae
aus die Notwendigkeit der Taufe in Zweifel ziehen wollten. Die von J.
kritisierten Autoren wiirden nicht von einer Konjektur, dem remedium
naturae ausgehen, sondern von einer Wahrheit, die nicht minder Offen-
barung sei als die iiber die Taufnotwendigkeit : die vom aufrichtigen all-
gemeinen Heilswillen Gottes und von der Erlésung aller Menschen durch
Christus. Die Notwendigkeit der Taufe wiirden sie nicht anzweifeln, das
zeige sich darin, daB sie alles versuchten, um diese Wahrheit unange-
tastet zu lassen. Aber man konne ebensosehr irren, wenn man eine derari
absolute Notwendigkeit des Sakramentes behaupte, daff man die halbe
Menschheit von der Heilsékonomie ausschliefle, oder glaube, Gott habe
keine andern Mittel, seine Gnade zu verleihen. Man vergesse, dal3 die hier
angenommene necessitas medii der Taufe nicht aus dem inneren Wesen

3 Gemeint sind wohl naherhin M. Laurenge, A. Pacios Lépez und nur zur
Verteidigung des letzteren gegen Camelot hypothetisch L. Renwart, wie wir noch
sehen werden.



424 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

der Sache stamme, sondern aus einem Gebot 3. Die Ansicht J.s iiber
weiteres Bestehen eines Taufersatzes in Gegenden, die das Christentum
noch nicht hinreichend kennen, und {iber den weiterdauernden Wert der
Beschneidung in glaubigem jiidischen Milieu gehort nach F. zum Besten
des Buches. Die Worte des Trienter Konzils Dz 796 wiirden das sicher
nicht ausschlielen ; manche Autoren hitten sie zu exklusiv interpretiert.
Das Studium der Konzilsakten zeige, daf es damit einfach sagen wollte,
der eigentliche Modus geistlicher Wiedergeburt im Neuen Bund sei die
Taufe. J. G. Santos, Algunas reflexiones sobre la necesidad del bautismo,
in Verdad y Vida 16 (1958) 212ff, habe nachgewiesen, wie mehrere Kon-
zilstheologen von Trient das Taufgesetz auf Lander beschrinkt dachten,
denen das Evangelium schon hinreichend bezeugt sei. F. fiigt dreierlei
Griinde dafiir bei, daB diese Ansicht Bejahung verdiene 37. Verwandt mit
den obenerwdhnten «anziiglichen Bemerkungen» de Lavalettes er-
scheint F.s Behauptung, gewisse Ausfithrungen J.s iiber die Freuden der
Limbuskinder erinnerten unwillkiirlich an Texte der Pelagianer 2. In
skeptische Reserve hiillt sich F. sodann (S. 49) auch dem gegeniiber, was
J. von den Folgen der Trennung selbst einer Kindesseele von ihrem Leibe
sagt : iiber die hohere Erkenntnisweise, die ihr alsdann zuteilwerde.

Mit gespanntem Interesse kann man vielleicht zu einer Rezension des
Buches J.s durch einen Theologen des Augustinerordens greifen. Waren
es doch Theologen dieser Schule, die auch in unserer Frage noch im 18. Jh.
und dartiber hinaus bis in unsere Zeit Augustinus moglichst treu zu blei-
ben suchten. Der These einer « mitissima poena » 1d8t J. aber keinerlei
Chance, wihrend A.Michel, op. cit. S.43 immerhin Wert darauf legt fest-
zustellen, die « dure doctrine des augustiniens » sei durch das Einschreiten
Pius VI. gegen Pistoia nicht verurteilt. Nun steht in der neuen Zeitschrift
« Augustinianum » 2 (1962), Rom, eine Besprechung aus der Feder von
P. L. Sodani OESA (S. 188-190). J. habe mit viel Tiefe bei relativer Kiirze
eine an sich komplizierte Lehre dargelegt. Ohne auf « die dornige Frage »
einzugehen, scheine es dem Rezensenten notwendig, zwei Bemerkungen
anzubringen. Die erste konnte aus « augustinianischer » Perspektive stam-
men. J. vermoge ndamlich nicht zu beweisen, wird gesagt, daB ein Kind,

36 Vgl. dariiber z. B. E. SAuras OP : Los Sacramentos « de necesidad » ante
las circunstancias que impiden o anulan su administracién. La Ciencia Tomista
84 (1957) 37-73, S. 56 : « necesidad de medio ex praecepto ».

37 Des Niheren spiter am entsprechenden Ort zu erwidhnen.

38 S, 42. Gemeint sind offenbar deren Meinungen iiber den « tertius locus ».
Bei J. sind die visierten Sitze Teile des Anm. 30 genannten anonymen Zitats.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 425

welches schon einen die iibernatiirliche Ordnung verletzenden Siinden-
makel triagt, in einen Zustand der sog. natura pura versetzt werden solle
(sararidotto allo stato di natura pura. Una tesi questa che cipare del tutto
gratuita) . Die zweite Bemerkung schliet eigentlich mehrere ein. Zu-
nichst wird, wie wir es schon bei andern Rezensenten sahen, die Berechti-
gung der Note «di fede definita » bestritten. Allerdings bezieht sie diese
Besprechung aaf «das Dasein des Limbus», was J. nicht tut, sondern bei
ihm soll sie vorerst dem Satz gelten, ohne Taufe verstorbene Kinder kénn-
ten in das Himmelreich, d. h. zum ewigen Leben, nicht eingehen, und wir
hitten kein anderes Mittel, ihnen zu helfen, als das Taufsakrament
(op. cit., S. 161 und 164). Dann weist unser Rezensent darauf hin, das
Problem sei nicht bloB mit dem « Dogma » vom universellen Heilswillen
Gottes verquickt, wie J. wolle, sondern auch mit dem von der jedem
Menschen gewdhrten zureichenden Gnade und dem der Solidaritit jedes
Menschen « in Christus ». Dann heilt es : « auf jeden Fall wiirde sich, wenn
man die absolute Notwendigkeit der Taufe und die Realitdt der Erbsiinde
urgieren wollte (volendosi affermare), Dogmen, die niemand zu verneinen
wagen wiirde, am Ende doch die Lehre Augustins als logischer heraus-
stellen, die mit Recht ausgebessert (ritoccata) und angepaBt (adattata)
wurde durch St. Thomas und die ganze Uberlieferung. » Aber gehe man
vom Grundsatz aus, daB die Notwendigkeit der Taufe nur die Kirche und
den Menschen binde (lega), welche (« la quale » ist hier wohl Fliichtigkeit
statt «1 quali») laut Worten Pius XII. kein andres Mittel haben, dem
Kind das Gnadenleben mitzuteilen, und gebe man zu, dal3 dies Gott nicht
hindere, es auf andrem Weg sicherzustellen (assicurare), da e doch durch
die genannten Mittel nicht gebunden sei, so wire es vielleicht mdglich,
die einander widersprechenden Ansichten zu verséhnen und alle Wahr-
heiten zu retten (salvare), die angedeutet wurden. Ohne Antastung, wie
sich verstehe, eines letzten (inappellabile) Urteiles der Kirche. Das Buch
miisse gelesen werden, unter anderm damit man die Verteidigung jener
Meinung finde, die, weil die traditionellste (pilt tradizionale), sicher auch
die bestbegriindete (la pili fondata) sei .

39 Sagt das J.? Er wird kaum so ohne weiteres zugeben, das auch nur implicite
behauptet zu haben. Wir werden auf seinen genauen Standpunkt diesbeziiglich im
dritten Teil zuriickkommen.

40 Unter den uns bekanntgewordenen vorbehaltlos zustimmenden Rezen-
sionen von J.s Buch moéchten wir ihrer ausfithrlichen Wiirdigung wegen jene her-
vorheben, die B. LaAvaup OP in Angelicum 38 (1961) 96-100 brachte.



426 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Wir haben uns beschrinkt auf eine Zusammenfassung des Stand-
punktes von zwei heutigen Vertretern der Limbuslehre, Michel und
Journet, die beiden dem Problem und der Lehre eine ausfiihrliche Mono-
graphie gewidmet haben. Thnen haben wir je eine ganze Anzahl theologi-
scher Kritiker gegeniibergestellt gesehen, von denen die meisten grund-
sitzlich iiberhaupt die Limbuslehre als solche angreifen. Daraus kénnte
bei nicht geniigend informierten Lesern der Eindruck entstehen, es gebe
heute in der katholischen Theologie sowieso nur mehr wenige Vertreter
der Limbustheorie, die man mit der Lupe zu suchen habe. Das wirz natiir-
lich eine irrige Meinung. Damit dieser Eindruck verhindert wird, statt
dessen ein objektiveres Bild von der Situation an die Stelle trete, mochten
wir hier nur kurz darauf hinweisen, daB besonders in Lehrbiichern der
Dogmatik die Limbustheorie noch vorherrscht, dabei nicht allein die
herkémmlichen Argumente wiederholt, sondern die modernen Gegen-
meinungen beriicksichtigt und oft recht scharfsinniger Kritik unterzieht.
Man vgl. z.B. folgende der verbreiteten Lehrbiicher des deutschen
Sprachraumes : M. Premm : Katholische Glaubenskunde ... III. Bd.,
1. Teil (Allgemeine Sakramentenlehre, Taufe...), 2. Aufl:;, Wien 1957,
S. 141-145, mit Verweis auf Bd. I, S. 197 fiir die Gegenansichten ; Die-
kamp - Jiissen : Katholische Dogmatik nach den Grundsitzen des hl. Tho-
mas, III. Bd., 11.-12. Aufl., Miinster i. W. 1954, S. 91 {. ; 13. Aufl. (1962)
unveridndert; J. Brinktrine : Die Lehre von der Gnade, Paderborn 1957,
S.121-123,im Zusammenhang der Frage vom allgemeinen gottlichen Heils-
willen ; B. mochte hochstens im Sinn eines Wortes bei Bonaventura mit
M. Biuerle*! die Moglichkeit eines « Privilegs » frommer Eltern in Erwédgung
ziehen, die durch Gebet vielleicht den ErlaB3 der Erbsiinde und die Mittei-
lung der Gnade an ihre sterbenden Kinder bei Gott erwirkten, scheint
also im Rahmen des weder durch A. Michel noch durch Ch. Journet be-
strittenen « Privilegs » zu bleiben ; vgl. auch D. Feuling OSB : Katho-
lische Glaubenslehre. Einfiihrung in das theologische Leben fiir weitere
Kreise. Salzburg 1937, Nr. 568, S. 901-905, 2. Aufl. 1950.

An monographischen Arbeiten, die fiir die Limbustheorie eintreten,
seien nur beispielshalber ausgewdhlt: A.-C. Gigon OP : Destinée des
enfants morts dans le sein maternel, in « Hommage aux Catholiques
Suisses », Fribourg 1954, 133-146 ; S. 143 : « ce privilége » ; « la possibilité
d’un privilége applicable seulement & des individus et a titre particulier » ;

41 M. BAUERLE : Das Heil der ohne Taufe verstorbenen Kinder, in : Theol. u.
Glaube 27 (1935) 727-739.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 427

S. 144 : «nous tenons a redire que 'opinion de Cajetan demeure inaccep-
table et que nous nous distangons essentiellement de lui » ; cf. A.-C. Gigon:
De limbo puerorum (Pro manuscripto), 1946. — Schon genannt wurde
B. Leeming SJ. — C. . Jellouschek OSB : Das Los der ohne Taufe sterben-
den unmiindigen Kinder, in : Theologisch-praktische Quartalschrift (Linz)
102 (1954) 309-314 gegen P. Zottl OSB, ebd. 228-234. — D. Greenstock :
En torno al problema de los nifios que mueren sin bautismo. Salmanti-
censis 2 (1955) 245-264. — J. M. Saiz : En torno a los nifios que mueren
sin bautismo. Estudios Eclesiasticos 32 (1958) 21-70. — J. Espeja OP.
La suerte de los nifios que mueren sin bautismo. La Ciencia Tomista 89
(1962) 581-608. - F.d. P. Sold SJ : Sobre la suerte de los nifios que mueress
sin bautismo. Revista Espaiiola de Teologia 23 (1963) 3-20, der besonders
den obenerwidhnten Artikel von D. Fernandez CMF, aus der gleichen
Zeitschrift 21 (1961), ohne Namensnennung strenger Kritik unterwirft.
Sola erklirt, er wolle speziell das Problem der Ungeborenen behandeln
(S. 4), da fiir die zur Geburt Gelangten von der Lehre der Kirche her iiber-
haupt keine Frage sich stellen lasse, ausgenommen in den Gegenden, in
denen das Christentum noch nicht zureichend bekannt sei, wenn es solche
Gegenden noch gebe. Beziiglich Ungeborenen scheint aber sein Urteil
nicht vollkommen durchsichtig #2. Allenfalls wire Sold zu den Autoren
zu rechnen, die einen vermittelnden Standpunkt in unserer Frage suchen,
von denen im 2. Teil dieser Arbeit die Rede sein wird.

(Fortsetzung folgt)

42 S. 18 {. schreibt er : « Si hablamos de aquellos que mueren antes de nacer,
necesariamente escapan a nuestras posibilidades, y hemos de confesar que en favor
de ellos nada podemos hacer (= daB wir fiir sie nichts tun kdnnen). Si algin medio
tuvieren para su salvacién, no nos est4 revelado, y por consiguiente estd fuera de
nuestro alcance ; de lo contrario, si su suerte dependeria de nosotros, nos lo hubiera
revelado Dios ». Auch der erste Satz seiner vier Ergebnisse (S. 20) scheint bei dem
zu bleiben.



	Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

