
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 4

Artikel: Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Autor: Zimara, Coelestin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COELESTIN ZlMARA SMB

Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Die Lehre über den Limbuszustand, den Ausschluß der ohne das

TaufSakrament vor Vernunftgebrauch sterbenden Kinder und der unge-
tauften lebenslänglich Unzurechnungsfähigen von der jenseitigen
beseligenden Gottesschau, gehört zu den Lehren, die seit ein paar Jahrzehnten

im katholischen Lager Gegenstand besonders zahlreicher Veröffentlichungen

auch von fachtheologischer Seite sind. Die meisten davon nicht
im Sinn restloser Zustimmung, sondern eher der Kritik, Anzweiflung,
wenigstens teilweiser Modifizierungsvorschläge oder auch klarer Ablehnung

und Ersetzung durch andere Vermutungen, die oft den Anspruch
auf bessere Begründung als jene seit dem Mittelalter vorherrschende

Lösung des Problems erheben. Es wird in dieser unserer zunächst die
Ansichten rein positiv darlegenden und in einem zweiten Teil sie kritisch
erörternden Arbeit keine statistische Vollständigkeit, Lückenlosigkeit
angestrebt inbezug auf Nennung sowie inhaltliche Berücksichtigung der
Schriften oder Aufsätze, die zu dem Thema auf dem Plan erschienen
sind1. Ein solches vollständiges Erfassen der erfolgten und immer noch
beinahe monatlich erfolgenden Publikationen darüber in den verschiedensten

Sprachen, erst recht deren Lesung würde sicher die Möglichkeiten
eines Einzelnen, wenn nicht sogar die einer Arbeitsequipe überschreiten.
Dennoch glauben wir genügend Material herangezogen zu haben, um das

Übersehen wichtiger Aspekte der Frage und beachtlicher in deren

Zusammenhang geäußerter Argumente zu vermeiden. Im allgemeinen soll
hier nicht zurückgegriffen werden auf Stellungnahmen schon älterer Zeit,

1 Eine möglichst umfassende Aufzählung der bis 1954/55 veröffentlichten
Literatur hat J. Gumpel SJ unternommen in seinem Beitrag « Unbaptized Infants :

may they be saved in The Downside Review 72 (1954) 342-458, ergänzt durch
den zweiten : Unbaptized Infants. A further Report, ebd. 73 (1955), 317-346. Diese
sehr verdankenswerte Arbeit war uns wesentliche Hilfe.

25



386 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

die man in jedem ausführlicheren Lehrbuch der Dogmatik erwähnt findet,
es geht hier hauptsächlich um das, was in den letzten Jahrzehnten dazukam,

sei es an Apologien der Limbuslehre oder Abwandlungsversuchen
an ihr, sei es an Kritik und Gegenmeinungen.

I.

Darlegung der Ansichten für den Limbus

A. Die Verteidigung der Limbuslehre durch A. Michel

Durch eine Reihe von Jahren hat die herkömmliche Kinderlimbus-
theorie in der Gestalt, die im wesentlichen schon bei Thomas von Aquin
erreicht ist, wohl kaum einen zäheren Verteidiger gefunden als den
besonders aus zahlreichen gründlichen dogmatischen Artikeln des Dictionnaire

de théologie catholique (Vacant-Mangenot-Amann) bekannten
A. Michel. Vor allem hat er zu der in unserer Frage erscheinenden Literatur

des französischen Sprachgebietes periodisch Stellung bezogen in der
Zeitschrift « L'Ami du Clergé », zu deren treuesten Mitarbeitern er gehört.
Verschiedene der dortigen Aufsätze über Limbus bzw. Heilsnotwendigkeit

der Kindertaufe liegen überarbeitet vor in seinem Buch « Enfants
morts sans baptême »2. Der Limbustheorie gibt M. die Qualifikation
« pensée traditionnelle » oder « doctrine traditionnelle de l'Eglise », «

doctrine commune », « doctrine reçue », nennt sie sogar einmal « l'enseignement

catholique » (S. 49) und bemerkt kurz und bündig am Schluß des

« Avant-propos », was man von seinem kleinen Buch werde behalten
müssen sei, daß es neben der « doctrine reçue » nur für Hypothesen Platz
gebe, die vielleicht tröstlich, aber « invérifiables » seien. Nach dem ganzen
Tenor der Ausführungen des Autors hat für ihn das Wort hier wohl am
ehesten den Sinn, den die deutscheWendung « nicht ernstzunehmen » hat.
Freilich sind, so erklärt er, Ausnahmen vom « normalen Weg » der

Heilserlangung bei Gott nicht unmöglich, aber eben Ausnahmen, Ausnahmemittel,

die, wenn es sie gibt, Gottes Geheimnis sind und die selbst durch
die besten theologischen Überlegungen nicht zu Systemen erhoben werden

können s.

2 A. Michel : Enfants morts sans baptême. Certitudes et hypothèses, Paris
1954, x-117 p. Dort, S. vi Anm. 1 nennt M. alle eigenen Beiträge zum Thema in
L'Ami du Clergé vor 1948, da er sie noch nicht mit seinen Initialen zeichnete.

3 S. v und vi.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 387

Den ersten, « spekulativen » Teil des Buches widmet M. in drei
Kapiteln der « doctrine reçue dans l'Eglise » (den Ausdruck versteht M. offenbar

im Sinn der herkömmlichen lateinischen Formel « doctrina in Eccle-
sia recepta », die manche Theologen als eine Art « dogmatischer Note »

verwenden, deren Bedeutung verschieden nüanciert werden kann, etwa:
« von der Kirche offiziell zu eigen gemacht » bis « von der Kirche
zugelassen » ; hier meint aber M. sicher mehr als letzteres, er wählt diese

« Note » vermutlich besonders im Hinblick auf die Abweisung des

Angriffs der Synode von Pistoia durch Pius VI. (Dz. 1526, nun 2626) ;

gerade Pius VI. braucht ähnliche Wendungen in « Auctorem fidei », vgl.
etwa Dz. 1531-1533). Gaudel hatte im Art. Limbes des Dictionnaire de

théologie catholique 4 die « thomistische » Auffassung des Limbuszustan-
des so qualifiziert : « opinion reçue communément par l'ensemble des

théologiens », man könnte etwa übersetzen : in der Theologie eingebürgerte

Lehre.

Thesenartig überschreibt M. sein erstes Kapitel mit dem Satz : «Nach
dem im Evangelium verkündeten christlichen Gesetz ist die Taufe
notwendig, um den Kindern das Tor des Himmels zu öffnen ». Nach der
einleitenden Bemerkung, schon diese Fassung zeige, daß nur von jenen Kindern

die Rede sei, deren Familien die Möglichkeit hätten, dieses christliche

Gesetz zu kennen, steht gesperrt folgende andere Fassung der «

doctrine reçue dans l'Eglise » : « Dem ordentlichen Gesetz (la loi ordinaire)
der Vorsehung gemäß sind Kinder, die vor Erlangung des Vernunftgebrauchs

ohne Taufe sterben, auf ewig von der Gottesschau ausgeschlossen

». Ein erster Abschnitt des Kapitels erläutert die Begriffe « nécessitas

medii » und « praecepti », darauf spricht einer von der Schriftlehre, ein

dritter von der des Lehramtes im Lauf der Geschichte, um zum Schluß zu
kommen, es sei «enseignement... ferme et explicite» der katholischen
Kirche, daß diese Kinder « normalerweise » keine Möglichkeit haben, in
den Himmel zu gelangen und dort der beseligenden Gottesschau sich zu
erfreuen. Mindestens gebühre dem die Qualifikation : « vérité proche de

la foi, susceptible de définition dogmatique ». Dafür beruft er sich
abschließend noch auf ein für das I. Vatikanum vorbereitetes Definitionsschema

und die Kölner Provinzialsynode von 1860. Kap. 2 hat es mit dem
Einwand aus dem allgemeinen göttlichen Heilswillen zu tun. Die
Antwort wertet die Bedeutung der Wiedergeburt in Christus nach dem Trien-

4 Vacant-Mangenot-Amann : Dictionnaire de théologie catholique, tome 9/1,
col. 760-772, col. 769.



388 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

ter Konzil (Dz. 795) und die Unterscheidung von voluntas antecedens und

consequens aus, bringt einen längeren Passus aus Billot zu unserer Frage
und eine Erklärung von Mt 18, Iff par. Innerhalb des gleichen Kapitels
läßt M. noch 5 eine Erwiderung auf den Einwand folgen, den man aus der
« größeren Verherrlichung Gottes » durch das Heil gerade der von jeder
persönlichen Sünde freien Kinderseelen ableiten will, dann im Anschluß
anB. Alio, 0. Cullmann, J. Jeremias eine Erklärung von 1 Kor 7,14 (über
die « Heiligkeit » der Kinder christlicher Eltern). Hier steht eine letzte
Bemerkung, die M.s Arbeitsgrundsätze kennzeichnet : « Welche
Interpretation auch übrigens dem Text und Gedanken des hl. Paulus zu geben
sei, wir müssen bedenken, daß die Offenbarung erst mit den jüngsten der

Apostelschriften abgeschlossen ist. Da der Korintherbrief eine der ersten
neutestamentlichen ist, kann sie keine reelle Schwierigkeit bieten gegen
die bei Mt 28,19, Mk 16,16, Joh 3,5 und bei Paulus selbst Tit 3,4-7
ausgesprochene Taufpflicht ». - Kap. 3 handelt vom Dasein des Limbuszu-
standes und von seiner Beschaffenheit nach der Tradition von der Patri-
stik an bis zur Stellungnahme Pius VI. Die Zensurierung des 26. Satzes

der Synode von Pistoia durch diesen Papst sei nicht etwa implizite eine

Verurteilung der « harten Lehre » der Augustinianer des 17. und 18. Jh.s
(Noris, Berti u. a. m.), sie lasse ihr innerhalb katholischer Theologie die

Stellung, die einer Meinung gebührt, die weder den Makel einer Häresie,
noch des Irrtums, noch der Verwegenheit (témérité) trage 6. Aus der

Verurteilung jenes 26. Pistoiasatzes schließt M. : sie stellt die Limbus-
lehre als gemeinsame Doktrin der katholischen Schulen hin. Folglich
verurteilt sie implicite die Behauptung derer, die für eine ganze Kategorie
ohne Taufe verstorbener Kinder oder gar für sie insgesamt den Zustand
des Ausschlusses vom Himmelsglück unter dem Vorwand, sie seien für
die Erbsünde nicht verantwortlich, als Normalzustand bestreiten. Kraft
der gemeinsamen Vertretung seitens der Theologen sei die Limbuslehre
nicht eine « Meinung » geworden, sondern vielmehr eine « doctrine commu-

5 Mit Zitaten aus J. Didiot : Enfants morts sans baptême, Lille 1896. Es ist
zu beachten, daß M. die von ihm darzulegende Auffassung durch Setzung des
Artikels (« La doctrine reçue ») als die einzige hinstellen will, die, wenigstens
bislang, in der behandelten Frage überhaupt eine eigentliche Billigung von
allgemeinkirchlicher Xragweite erfahren habe, und daß er die Billigung besonders in der
Ablehnung der These von Pistoia durch Pius VI. sehen will, dürfte klar sein.

8 S. 43. Eine Bemerkung, die umsomehr Beachtung verdient, als die entschiedenen

Vertreter von Hypothesen, die ungetauften Kindern, welche vor dem
Unterscheidungsalter sterben, sogar die Möglichkeit der Erlangung übernatürlicher Seligkeit

offenhalten, sie begreiflicherweise zu unterdrücken neigen würden.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 389

nément reçue dans l'Eglise ». Und es sei bekannt, daß Leugnung oder

Anzweiflung einer solchen, die auf sicheren dogmatischen Grundlagen ruhe,
eine schwere Verfehlung der Verwegenheit (témérité) darstelle. Zu den
« sicheren dogmatischen Grundlagen » rechnet M. besonders die
kirchlichen Erklärungen seit Innozenz III. um 1201 (Dz. 410) über die Sanktion

für die in der Erbsünde Sterbenden. Mit Gaudel (Art. Limbes des

DTC) hält es M. für ausgemacht, daß der Limbuszustand ein endgültiger
sei, der auch nach dem Weltgericht Anteil dieser Kinder bleiben werde.

Den zweiten, « historischen, dokumentarischen und kritischen » Teil
des Buches leitet M. mit einer für seinen Standpunkt wiederum unzweideutig

klaren Vorbemerkung ein, in der zum Ausdruck gebracht wird,
daß die « in der Kirche rezipierte Lehre », eben die Limbuslehre, weil von
« sicheren dogmatischen Grundlagen » ausgehend, in sich einheitlich sei

und einmütig in gleicher Weise von ihren Vertretern festgehalten werde,
während es auf der andern Seite nicht zu einer gemeinsamen Ansicht
kommen könne, sondern eine stets wachsende Reihe verschiedener

Meinungen emporschieße, was sehr verständlich sei, da keine davon solide

Grundlagen in Offenbarung und theologischer Reflexion besitze. Die
historische Darlegung dieser Meinungen setzt an bei einem Text Bernhards

von Clairvaux ep. 77, erwähnt gewisse Fragestellungen in Werken des 12.

und 13. Jahrhunderts, die nur Ausnahmefälle andeuten wollten, spricht
darauf von Äußerungen Gersons und Gabriel Biels, um alsdann länger zu
verweilen bei Cajetan und einigen « imitateurs » Cajetans in der Folgezeit

: E. Amort, J. L. Bianchi, M. de la Marche (L. P. Machet), H. Klee,
H. Vosen, H. Schell, P. Minges. Der Ansicht Cajetans wirft M. vor, er
verallgemeinere, indem er ein von Gott als Ausnahme vorgesehenes Mittel
der Heilserlangung zum gewöhnlichen und ordentlichen Gesetz seiner

Vorsehung stempeln wolle (« comme une loi commune et ordinaire de sa

providence»), Kap. V befaßt sich mit der Stellungnahme von Ch.-V. Héris
in La Maison-Dieu und dem Nachschlagewerk « Catholicisme », von denen

M. den ersten Artikel «étude... particulièrement profonde et solide»
nennt7. In Auseinandersetzung mit den darin entwickelten Gedanken
hält es M. für notwendig, die wahre Auffassung des Aquinaten über das

gegenseitige Verhältnis von Glauben und Sakrament zu verdeutlichen.
Man dürfe das, was « désir du baptême » ist, nicht ohne weiteres und
schlechthin mit « baptême de désir » identifizieren, als wären es zwei

' Das Kap. ist übernommen aus L'Ami du Clergé 1948, 35-43. Genauere
Referenzen über die Arbeiten der nun genannten Autoren folgen im zweiten Teil unseres
Beitrages.



390 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

synonyme Bezeichnungen. Die Begiertaufe sei nämlich nicht ein
beliebigbeschaffenes Verlangen nach dem Sakrament, sondern der Akt
vollkommener Liebe, der notwendig das Verlangen einschließe, in allem
Gottes Willen zu erfüllen. In dem Sinn spreche Thomas auch von « fides

formata ». « Or les enfants sont par eux-mêmes incapables d'avoir cette
foi formée qui justifie par la charité. L'argument tirédu 'désir du baptême'
est donc inopérant, puisque ni la foi de l'Eglise, ni la foi des parents ne

peuvent 's'épanouir en amour' dans l'âme des enfants » (S. 75f). Das

Ergebnis aus dem Studium der Thomastexte über Glauben und Sakramente
zieht M. so : unter keinem Gesetz, weder der sog. lex naturae, noch unter dem

des Alten und des Neuen Bundes bringt der Glaube an das Erlösungsleiden
(la foi en la Passion) die Rechtfertigung ohne die Mitbeteiligung des

sichtbaren Sakramentes, es sei denn der lebendige Glaube, der 'sich in Liebe

entfaltet und durch den Gott, dessen Macht nicht an die sichtbaren Sakramente

gebunden ist, innerlich die Heiligung des Menschen wirkt, (3. p. 66. a. 2).
Die Argumente bei Héris reichten nur dazu aus, zu zeigen, daß Gott im
Sinn von « exceptions miraculeuses » ungetauft verstorbenen Kindern zur
Erlangung der Seligkeit verhelfen könne, was er, M., nie bestritten habe

(S. 87).
Im folgenden Kapitel geht es um die Hypothese von E. Boudes,

eine « étude consciencieuse », wie M. anerkennt. Der Ausgangspunkt,
die «Solidarität der Menschen mit Christus » führe zu einer « zuverlässigen
Theologie » (théologie sûre), deren solide Grundlage niemand bestreiten
werde. Aber sogleich folgt auf dieses Lob eine Zurückweisung der
abwertenden « Note », die Boudes der Limbuslehre gebe, wenn er sie nur als eine
« opinion des théologiens » gelten läßt. Insbesondere hält sich M. bei einem

Argument auf, das er bei sonst keinem Theologen noch gefunden habe,
dessen Schluß nichts weniger wäre als die Leugnung der Gewißheit, es

gebe überhaupt einen Limbus. Denn, so schreibe Boudes, um dessen

gewiß zu sein, müßte absolut feststehen, daß bestimmte menschliche
Personen tatsächlich mit der bloßen Erbsünde sterben. Das sei ein « plaisant
raisonnement » : ob man etwa absolute Gewißheit besitze, daß jemand im
Zustand persönlicher schwerer Sünde stirbt Bei Wahrung aller
Proportion gelte das gleiche von der Annahme des Limbus : sie sei zwar weder

ein Dogma noch auch nur ein sicherer theologischer Schluß, aber eine

sog. sententia communis, die « sous peine de faute de témérité » Zustimmung

fordere. Man beachte, daß M. hier nicht einfach den Satz meint,
diese ohne Taufe verstorbenen Kinder seien von der Gottesschau
ausgeschlossen, den er im spekulativen Teil (s. oben S. 2) als « vérité proche de



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 391

la foi, susceptible de définition dogmatique » bezeichnete ; hier spricht er

von der Limbuslehre, die ihren tatsächlichen Jenseitszustand näher
bestimmen will.

Außerdem wirft M. der positiven Darlegung und Begründung, die

Boudes seiner Hypothese gibt, verschiedene Inkohärenzen vor. Schon

mit dem Begriff « Hypothese » treibe er ein unklares Spiel, sodaß man
bald meinen könnte, er wolle nur von außerordentlichen Fällen, von
Ausnahmen sprechen, bald aber doch sich überzeugen muß, daß er eine
Möglichkeit insinuieren will, die zu der von Gott vorgesehenen faktischen
Heilsonfwwwg gehören soll. Letzteres glaubt M. nicht konzedieren zu dürfen.

Denn wie soll eine schlüssige Argumentation auf eine Hypothese
aufgebaut werden, die keinerlei Stütze in der tatsächlichen gegenwärtigen
Ordnung habe und die Schrift und Überlieferung auszuschließen scheinen

(S. 90f). M. beanstandet auch die Berufung Boudes' auf 1 Kor 15,21f

dafür, daß die einstige Auferstehung aller Menschen Folge ihrer Solidarität
mit Christus sei. Nach Alio, Spicq, Prat habe Paulus an der Stelle sicher

nur die Auferstehung der Gerechten im Blick. So folgert denn M., der Text
befasse sich nicht mit den Menschen, die mit der Erbsünde gestorben
sind und noch weniger mit der Frage einer Unmöglichkeit, in der
Erbsünde zu sterben wegen Solidarität mit Christus. Wenn es eine solche

Unmöglichkeit gäbe, müßte man fragen, wieso Innozenz III., das 2. Konzil

von Lyon und das Florentinum, dann die Theologen des Vatikanum
von der der Erbsünde gebührenden Strafe geredet haben (de la peine due

au péché originel) (S. 93). Positiv erklärt M. darauf, was die Leiber der

Limbusbewohner betreffe, sei die Solidarität mit Christus auf einer natürlichen

Ebene realisiert. Die gemeinsame Lehre der Theologen, wenigstens
seit Thomas, schreibe diesen Menschen nicht einen Stand natürlichen
Glückes zu, sondern die Akte eines solchen Glückes, und er verweist
diesbezüglich auf seine im spekulativen Teil erfolgten näheren Ausführungen.
Nun aber sei es natürliches Streben der Seele, ihren Leib wiederzufinden

(retrouver son corps), somit werde der Besitz des Auferstehungsleibes das

Glück im Limbus vollenden (complétera), und dieser Besitz werde als

instrumentale Wirkursache die verherrlichte Menschheit Christi haben, als

Exemplarursache die Auferstehung des Erlösers selbst als Sieg über den

Tod, freilich für die Limbusmenschen nur in der natürlichen Ordnung
eines mit Unsterblichkeit und Unverweslichkeit, nicht mit der Glorie
wiedergewonnenen Leibes (S. 95). Die Berufung von Boudes auf die Bluttaufe
könne kaum Wert haben, sei doch Bluttaufe von Kindern ein Ausnahmefall,

der zu keinem der normalen Wege der Vorsehung zähle, daher wenig



392 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

geeignet zur Begründung der Idee, daß die Kirche wirksame
Vermittlerin einer außersakramentalen Rechtfertigung der ohne Taufe
verstorbenen Kinder sein könne, die These, auf die Boudes mit all diesen

Gründen doch zusteuern wolle. Der Rekurs endlich auf den « sozialen »

Aspekt des Auftrages und der Befugnisse, die sich die Kirche aus dieser

ihrer Sendung zuerkenne, zumal wenn die Menschen in Todesgefahr schweben,

findet bei M. ebenfalls keine Gnade. Boudes rede dabei ja selber zweimal

vom Willen der Kirche, zugunsten des Heiles jedes Menschen alles zu
tun, was « in ihrer Macht liege ». Das genüge, die Hinfälligkeit der Hypothese

eines von der Kirche gesetzten « votum baptismi » zugunsten der
ohne Taufe abgeschiedenen Kinder aufzudecken. Das sei eben die Frage :

liegt ein solches « votum baptismi » im Rahmen der « Macht » der Kirche
Seine Antwort sei schon gegeben durch das zu Héris im Kapitel vorher
Gesagte über die Bedeutung des Glaubens der Kirche und der Eltern, aber
eben bei der Kindertaufe und nicht ohne sie. Würde Boudes mit seinen

Erwägungen nur die Möglichkeit «de voies exceptionnelles connues'et
voulues de Dieu seul » zu stützen beanspruchen, so könnte er ihm
beipflichten, obschon es dann besser wäre, unsere Unkenntnis dieser Wege
rund zu gestehen, statt solche doch angeben zu wollen. Immerhin
erscheine die Hypothese von Boudes als eine der geeigneten zum Trost
christlicher Eltern, und darauf werde er zurückkommen.

Bedeutend härter urteilt M. in einem letzten Kapitel (S. 99-105) über
die 1952 publizierte Arbeit von M. Laurenge, einem der heftigsten
Angriffe auf die Limbuslehre, die von katholischer Seite erfolgt sind. M. spart
da nicht mit scharfer Kritik. Hier brauchen wir darauf nicht einzugehen,
da es ausführlich im zweiten Teil unserer Darlegung geschehen wird. Was
M. an Laurenge auszusetzen hat, offenbart keine neuen Aspekte seines

eigenen Standpunktes. In einem «Appendice» (S. 106-115) kommt M. noch

auf die von uns später zu erwähnende Abhandlung von W. A. Van Roo zu
sprechen, und im Anschluß an diesen auf G. Mulders. Mit Van Roo
erklärt M. sein restloses Einverständnis. Kurz deutet eine « Conclusion »

(S. 116f) unter Bezugnahme auf A. Bride und Ch. Journet Möglichkeiten
der Trostspendung an christliche Eltern an, die den Verlust eines unge-
tauften Kindes zu beklagen haben.

Dem Buch Michels hat Bischof A. Gaudel von Fréjus-Toulon, früher
Professor an der katholischen theologischen Fakultät der Straßburger
Universität und Verfasser des Art. Limbes im DTC, eine billigende
«Lettre-préface» an den Autor voranstellen lassen. Darin lobt der Bischof
die dem Problem bisher nicht gewidmete Gründlichkeit. Er hebt M.s Ein-



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 393

gangsbemerkung hervor, es handle sich um das Schicksal von Kindern aus

Familien, denen das Christentum und dessen Lehre über die

Heilsnotwendigkeit des TaufSakramentes hinreichend bekannt ist, ebenso die
Ansicht, die Interpretation der Worte des Taufbefehls in der Urkirche denke
dabei « surtout » an Erwachsene. Gaudel begrüßt es besonders, daß M. das

Verhältnis von Glaube und Sakrament nach der Lehre des hl. Thomas
näher präzisiert habe, aber nicht minder, daß seine abschließende

Stellungnahme zur Ansicht von Héris so maßvoll ausfalle, und an der «

Conclusion » des Buches findet er es « sehr weise », daß bei allem Vorbehalt im
Sinn der Möglichkeiten und Geheimnisse der Güte Gottes das Geständnis

unserer « ignorance » dieser Geheimnisse empfohlen wird.

B. Aus Reaktionen auf Michels Standpunkt

Es hat seinen eigenen Reiz, den Wortlaut gewisser kritischer oder

ausgesprochen negativer Äußerungen, die A. Michel mit seinem Buch
hervorrief, kennenzulernen. Sie vermitteln Aufschluß über bestimmte
vielleicht eher nur formale Schwächen desselben, die einer ruhigeren
Würdigung seiner These geschadet haben, und auch über die Lage und
Art der Theologie heute als solcher.

A. -M.Henry OP, bekannt als Hauptmitarbeiter an dem Sammelwerk

« Initiation théologique », das bei aller Zuverlässigkeit und
Traditionstreue für modernes Denken sehr aufgeschlossen ist, spricht in einer
Rezension des Buches in La Vie spirituelle 92 (1955), S. 213, dem Autor
das Recht ab, die Vertreter von Gegenhypothesen zu verurteilen und
deutet seine Meinung an, die Kirche werde sich wohl zu einer neuen
amtlichen Erklärung über die Frage veranlaßt sehen. Dieses Urteil gegen M.

bleibt kohärent zur Darlegung der Limbusfrage, die A.-M. Henry bietet
in seinem Beitrag « Le retour du Christ » des genannten Sammelwerkes,
IV. Band, 2. Aufl. (1956) 857-860.

Temperamentvoll und ordentlich kurzangebunden ist die Abfertigung,

die P. De Vooght OSB, Michel zuteil werden läßt in einem auch sonst

knappen Überblick zur Frage : Les enfants morts sans Baptême, in der
Zeitschrift Paroisse et Liturgie 37 (1955) 144-149. Schon die erste
Bemerkung klingt recht angriffig : « L'étude du sort réservé aux enfants
morts sans baptême connaît une certaine vogue aujourd'hui. La question
est révélatrice de l'esprit de beaucoup de théologiens, les uns moroses



394 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

jusqu' à une sorte de sadisme (sans doute inconscient), les autres, sensibles

(dans le sens que Rousseau donnait au mot) jusqu' à l'attendrissement,
tous on ne peut plus ingénieux. Mais, du point de vue de la théologie, on

pourrait croire que la question est rigoureusement insoluble ...» Hat man
dann gelesen, was er von Michel schreibt, so ist man im Klaren, wen er in
seiner tiefenpsychologischen Einleitung auf jeden Fall zu den unbewußten
« Sadisten » rechnet. Da heißt es nämlich in einer « Note » am Schluß, das

Buch M.s sei das Vollständigste, was man heute zur Frage lesen könne, in
einem gewissen Sinn ein vollkommenes Buch, das auch eine zuverlässige
Lehre vertrete. Aber er, De Vooght, könne für diese doch so nützlichen
Seiten wenig Liebe aufbringen. Sie seien in einem Geist geschrieben, der
ihm enttäuschend vorkomme. Sie würden abwegigen Meinungen zuviel

Wichtigkeit beimessen. Demgegenüber fehle jeder Versuch, Ideen zu

richtiger Geltung zu bringen, die für das Heil der ohne Taufe gestorbenen
Kinder von größtem Interesse seien, vielmehr sei dem Verfasser keine
Mühe zuviel gewesen, um deren unvermeidliche Lücken zu entlarven.
Das ganze Büchlein (plaquette), an die hundert Seiten, beweise mit einer

Art hartnäckiger Draufgängerei (âpre fougue), daß das Heil der ohne
Taufe verstorbenen Kinder normal unmöglich sei, während fünf Zeilen
wie widerstrebend daran erinnerten, es sei nicht untersagt, von der
Allmacht Gottes zu sprechen, dessen unendlicher Vorrat an Güte und
Barmherzigkeit uns unbekannt bleibe. «Wie 'Es ist nicht untersagt' Um
das geht es absolut nicht. Was man sagen muß, ist, daß es sehr dringend
ist, davon zu sprechen. Reichlich. Mit Glauben und Begeisterung. Man
muß sprechen von den unendlichen Reichtümern göttlicher Güte und
Barmherzigkeit und von dem universalen Heilswillen, von unserer
Solidarität mit Christus und dem Glauben der Kirche. Das Übrige bedeutet

wenig (le reste est peu de chose) ».

In einem gemeinsam von A. R. und F. V. A. Robeyns und
F. Vandenbroucke OSB) gezeichneten « Bulletin de littérature liturgique »

der Zeitschrift Les Questions liturgiques et paroissiales 36 (1955) heißt
es (S. 84), A. Michel verwende offensichtlich viel Eifer darauf, die « fragilité

» der Gegenhypothesen nachzuweisen, und das schaffe « ein reelles

Malaise ». Auf der einen Seite sei die Tradition wegen wohl allzu rationell-
logischer Anwendung eines augustinischen Prinzips auf einem Gebiet, auf
dem die Liebe Gottes souverän sei, zur Feststellung mangelnder
Vorbedingungen (procès de carence) gekommen. Anderseits aber forderten die

Akzentsetzungen heutiger Sakramentstheologie (les résonnances actuelles
de la théologie sacramentaire), daß man diese traditionelle Ansicht zu-



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 395

gunsten einer viel nüancierteren Lösung zu revidieren wage. Folgt ein
Hinweis auf obengenanntes Urteil De Vooghts, dem reichliche Zustimmung

gewünscht wird, « et ce sera tant mieux ».

M. Nédoncelle schreibt in seiner Besprechung der Revue des sciences

religieuses 29 (1955), S. 194, vom « caractère intransigeant » des Buches

M.s, der auf eine «conviction » des Verfassers zurück zuführen sei, rühmt
ihm den Ernst nach, mit dem er die Frage behandle (sans se payer de

mots). Aber die Strenge seines Urteiles über die « hypothèses
miséricordieuses » gehe doch zu weit. Es wäre angebracht zu gestehen, daß trotz
des theologischen Ungenügens der bis anhin gebotenen Meinungen dieser

Art, wir nicht ohne Vermessenheit behaupten könnten, keine werde je
befriedigen. « 'Je ne sais pas ouvrir la porte' n'équivaut pas à : 'La porte ne

peut pas être ouverte' ».

Mit wenigen Worten vielsagend bringt L. Renwart SJ seine Rezension

in Nouvelle Revue théologique 77 (1955) S. 873f, die am Schluß erklärt :

« Das Verdienst dieses Buches wird sein, selbst denen, die seine Lösungen
nicht für definitiv halten können, gezeigt zu haben, daß die tröstlicheren
Hypothesen, um annehmbar zu erscheinen, einen besseren Ausgleich der

allgemeinen Heilsnotwendigkeit der Taufe (au moins de désir), der

Einschränkung der Zeit von Verdienst und Schuld auf das Diesseits mit
einem universellen Heilswillen, der jedem eine reale Heilsmöglichkeit
gewährt, werden suchen müssen ». Diese Worte stehen in der Zeitschrift,
die im Jahr 1949 der Arbeit E. Boudes', auf die wir noch kommen, Gastrecht

gewährt hat, und in der L. Renwart 1958 einen eigenen Aufsatz über
unser Problem veröffentlichen wird, von dem im Folgenden ebenfalls noch
die Rede sein soll.

In Gregorianum 36 (1955) S. 322-324 bringt W.A. Van Roo SJ
seinerseits von M.s Schrift eine Besprechung. Sie lautet im allgemeinen
positiv. M.s Kritik an den neueren Vorschlägen « liberaler » Lösung sei

im großen Ganzen gut ausgewogen und maßvoll. Doch hat auch dieser den

neueren Theorien selber nicht sehr gnädig gesinnte Autor etwas zu
beanstanden. Nämlich, daß M. im Buch mehrere seiner Artikel aus früheren
Jahren unverändert wieder bringt, während man doch aus andern
Kapiteln ersehe, daß sein eigener Standpunkt sich im Lauf der Zeit
entwickelt habe. Das wichtigste Beispiel betreffe die Gewißheit bzw. die

theologische Note für den Satz, daß ohne Taufe gestorbene
Unzurechnungsfähige von der himmlischen Seligkeit ausgeschlossen bleiben. S. 17

kehre die strenge Qualifikation wieder, die er 1931 dem Satz gab, S. 43

schon eine minder strenge, im « Appendice » stehe eine noch mildere.



396 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Den Autoren, die der Schrift M.s untragbare « Starrheit » vorwerfen,
stimmt bei A. Gumpel SJ, Unbaptized infants. A further Report, in The
Downside Review 73 (1955) 317-346, S. 334-337, der dort Auszüge aus
sieben kritischen Rezensionen von M.s Buch bringt.

C. Erwiderungen A. Michels

A. Michel ist seinen Kritikern in unserer Frage, mit der er sich schon

so lange beschäftigt, die Antwort nicht schuldig geblieben. In der gleichen
Zeitschrift, in der er bereits 1922 Artikel dazu brachte, kommt er 1956

erneut darauf : Le salut des enfants morts sans baptême. Nouvelles remarques

8. Die sachliche und sachte Einleitung bittet um Entschuldigung,
daß er die Frage wieder anschneide. Sein kleines Buch scheine der
Diskussion neuen Auftrieb gegeben zu haben. Mehrere der jüngsten
Untersuchungen dazu verdienten aus verschiedenen Gründen wirkliches
Interesse. Sie kurz darzulegen werde vielleicht das beste Mittel sein, seinen

eigenen Gedanken genauer zu bestimmen und zu zeigen, welche sicheren

Normen den Theologen leiten müssen, der wirkliche Theologie (de la
véritable théologie) zu treiben suche. Unter anderm tupft er bald einmal auf
eine « subtile contradiction » P. De Vooghts, wenn dieser einerseits scheinbar

zugeben möchte, es sei « temerär », von einem « ordentlichen Gesetz »

der Heilserlangung für ohne Taufe abgeschiedene Kinder reden zu wollen,
anderseits dann doch statuiere, sie würden bestimmt durch außerordentliche

Mittel gerettet werden. Letzteres komme doch de facto auf Behauptung

eines allgemeingültigen Heilsgesetzes für sie hinaus. Dann geht M.

näher auf die Schriftworte ein, die De Vooght ihm entgegenhält. Im
Anschluß an die Erklärung derselben bei Spicq für 1 Tim2,4,beiFr. M. Braun
und Lagrange für Joh 1,9, mit Hinweis auf in seinem Buch bereits
vorhandene Erläuterung zum Sinn von Mt 18,14 lehnt er die Berufung De

Vooghts auf diese Bibeltexte ab. Es handle sich um eine «extrem tendenziöse»

Auslegung, auf die man eine vorgeblich undiskutable These bauen

wolle, während man die Argumente, die die Gegenseite aus Schrift, Tradition,

Lehramt bringe, wie mit einer Handbewegung fortwische durch die

runde Erklärung, die Frage sei nie Objekt eigentlicher lehramtlicher
Entscheidung gewesen. Trotzdem, erwidert M., seien in der schwebenden

Frage ein « sensus Ecclesiae » und gewisse « points de doctrine solidement

8 L'Ami du Clergé 66 (1956) 49-59.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 397

établis » da, aus denen ein Theologe die Folgerungen zu ziehen habe. Aus
derWürdigung, diei>. de Vaux Saint-Cyr OP seinem Buch hat widerfahren
lassen, übernimmt M. hier einen Gedanken, der erwägenswert sei. Manchen

Kritikern der Limbustheorie will scheinen, der Ausschluß menschlicher

Wesen von der Seligkeit, die ihr keinerlei persönliche Weigerung
entgegengestellt hätten, reime sich nicht mit Gottes Barmherzigkeit : sie

seien doch nur das Opfer der Ungunst des Schicksals. B. de Vaux Saint-
Cyr weist darauf hin, der Mensch sei nun einmal keine präexistente, in
sich von Anfang an vollkommene Geistseele, sondern auch hierin Gegenstand

einer Entwicklung, « être progressif, qui doit lentement s'enfanter
lui-même ». So sei das Kind in seinen ersten Jahren doch eher vergleichbar

einem « germe » als einem « être pleinement développé ». Und von
daher könne der Limbuszustand nicht als einem Menschenwesen auf der von
ihm in seinem diesseitigen kurzen Leben erreichten Stufe der Entwicklung

ganz unangemessen erscheinen. Die Taufe bringe zwar der Seele des

alsbald sterbenden Kindes eine unerhörte Entfaltung. Doch könne das

kaum einen Vorwand abgeben für Behauptung einer Art gleichmacheri-
scher Forderung für alle. Auf jeden Fallwäre einBauen auf problematische
Theorien zum Nachteil der Praxis der Kindertaufe unverantwortlich.

An dritter Stelle gibt M. nun (S. 53-55) eine Zusammenfassung der
Kontroverse 9 B. Leeming SJ - P. Gumpel SJ über unser Problem in
The Clergy Review bzw. The Downside Review 1954, benützt aber dazu

nur eine Berichterstattung der sog. Herder-Korrespondenz 1955, was ihm,
wie wir noch sehen werden, eine Reklamation von Gumpel eingebracht
hat. In einem vierten Teil seiner « Nouvelles remarques » möchte M. Fragen

beantworten, die ihm ein gebildeter gläubiger Laie stellte, dem selber

ein Kind vor der Geburt entrissen wurde und der auch durch Lesung Rat
suchte, wobei er im Buch M.s « drei Lücken » zu finden meinte. Er hat ihm
demgemäß drei Fragen unterbreitet. Erstens : ob man nicht aus einigen
Fakten mit Recht vermuten könnte, bei jeder Abtreibung sei Satan am
Werk, um dadurch indirekt zu verhindern, daß « Christus von neuem
geboren werde », aus « Haß gegen die Taufe und das ewige Leben ». Ob sich
nicht von da aus die Vergleichbarkeit mit dem Martyrium, der Bluttaufe,
nahelege und folglich solchen Kindern, die der Abtreibung zum Opfer fal-

9 In Wirklichkeit war es keine Kontroverse, denn B. Leeming hat auf die
Angriffe G.s unseres Wissens keine Erwiderung publiziert. Die Zusammenfassung
der Stellungnahme M.s dazu folgt später bei Besprechung des weiteren Beitrages
in L'Ami... 66 (1956) 451-457.



398 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

len, ihr Schicksal ein Heilsmittel sein könne. M. sucht an Hand von
Erklärungen Billots über die Bedingungen wahren Martyriums und aus den

eigenen Worten des Fragestellers die Unterschiede aufzuzeigen. Dessen

zweite Frage, ob die Verteidiger derLimbuslehre nicht insinuierten, diesen

Kindern habe Gott ein nur natürliches Ziel gesetzt, beruhe auf einem
Mißverständnis von Ausführungen, die der Fragesteller bei Billot gelesen hat.
In seiner dritten Frage wirft der Korrespondent M. vor, er habe nötige
Unterscheidungen übergangen. Zuerst die zwischen den Kindern unter dem

evangelischen Gesetz und den übrigen. M. antwortet, er habe ausdrücklich

gesagt, sein Buch ziehe nur die Kinder in Betracht, deren Familien in
der Lage wären, den christlichen Glauben zu kennen. Für eine Behandlung

allfälliger Heilsbedingungen der übrigen aber fehlten zureichende

Unterlagen und so werde diese ganze Frage theologisch besser überhaupt
dahingestellt. Der weitere von M. vernachlässigte Unterschied sei der
zwischen ungeborenen und Neugeborenen. Hier könne man sich nicht
zufrieden geben mit dem Zugeständnis wunderbarer Ausnahmen von
einem allgemeinen Gesetz, wie M. sie einräume. Ob man nicht die
Möglichkeit eines normalen Heilsmittels für alle Kinder, die nicht getauft werden

können, zugeben sollte. Gott habe uns nichts darüber geoffenbart
deshalb, weil wir es nicht zu kennen brauchten, da unser Verhalten und unser
eigenes Heil davon nicht abhängen. Diese unsere Unkenntnis lasse nicht
schließen auf Inexistenz eines solchen Mittels ; die Entscheidung Gottes
verleihe den Dingen ihr Dasein, nicht die Kenntnis, die wir davon haben

(S. 57). Die Antwort sucht klarzulegen, mit welchen Prinzipien der Theologe

zu arbeiten habe, um zu theologisch gesicherten Schlüssen zu gelangen,

die mehr seien als gewagte Vermutungen. Dazu müsse er nun einmal

ausgehen von Wahrheiten, die die Kirche authentisch als Glaubensartikel

vorlege. Im hiesigen Fall müßten zwei indiskutable Dogmen den

Ausgangspunkt bilden : die Allgemeinheit der Erbschuld, die seligste Jungfrau

ausgenommen ; die Notwendigkeit der Wassertaufe, die nur durch

Begierde- oder Bluttaufe ersetzt werden kann. Der Schluß sei zwingend :

selbst die Kinder bedürfen der Wiedergeburt im Wasser der Taufe, um
gerettet zu werden, da ihnen die Begierdetaufe nicht möglich sei, die Bluttaufe

in den meisten Fällen irreal bliebe. Auf welches sichere Prinzip
sollte sich da eine Unterscheidung zwischen Ungeborenen und Neugeborenen

stützen In Trient habe man mehr aus Rücksicht auf die Person

Cajetans von einer Verurteilung seiner Meinung über Ungeborene
abgesehen als im Sinn einer Zulassung dieser Meinung an und für sich. Und
dann macht sich M. wenigstens in etwa ein Argument zu eigen, das Suarez



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 399

gegen Cajetan vorlegt10. Am Schluß dieser « Revue » von Reaktionen auf
sein Buch sucht M. dem Vorwurf zu begegnen, er habe darin eine «

erbarmungslose » Theologie entwickelt. Die Rezension von L. Renwart in
der Nouvelle Revue théologique 1955, S. 874 habe seine Intention
offensichtlich besser verstanden. Dann bringt er noch anerkennende Worte aus
einem Schreiben von Kard. Pizzardo und geht in einem Anhang auf
Bemerkungen von Labourdette OP in Revue Thomiste 1954, 663 f, ein, die
ihm von seinem Standpunkt in der Sache nicht abzuweichen scheinen.

Der gleiche Jahrgang der Zeitschrift bietet nochmals Ergänzungen
M.s zum Gegenstand (S. 451-457) auf Grund weiterer Briefe, die ihm sein

Buch einbrachte : Enfants morts sans baptême. Suite ...et fin. Unter an-
derm hat es M. da mit einem Einwand folgender Art zu tun : bei Mk 16,16

ist von zwei Heilsbedingungen die Rede : Glauben und Taufe. Wenn nun
trotzdem persönlicher Glaube dem Kind nicht heilsnotwendig sei, hält es

der Korrespondent für ebenso plausibel, Gott könne ein Kind retten ohne

die andre Bedingung, die Taufe. M. erwidert, wie er es bezüglich dieses

Textes schon früher getan hatte, eben die Forderung des Glaubens zeige,
daß das Wort an Erwachsene gerichtet sei und zitiert in diesem Sinn
Pirot sowie Lagrange. Dem Briefschreiber stellt er die Frage « ad homi-
nem », was er denn zu Mk 16,17f sagen würde, wo den Gläubigen Wundermacht

zugesichert ist. In einer psychiatrischen Klinik habe er nämlich
einmal einen Kranken gekannt, der die Sterbesakramente nicht wollte,
dem ihm beistehenden Geistlichen fehle nämlich der Glaube, sonst würde
er ihn ja nach diesem Worte Jesu heilen können. « Notre correspondant
ressemble un peu à ce moribond qui voulait prendre les paroles de Jésus

en un sens tellement strict qu'elles comporteraient une promesse adressée

à tous sans exception » (S. 452). Wir übergehen eine Reihe von Fragen
und Antworten, die nichts enthalten, was M. nicht schon früher in
Vertretung der Limbustheorie sagte. Ein Fragesteller meint, mehrere Artikel
zugunsten einer Gegenansicht seien doch mit dem « Imprimatur »

erschienen. M. berichtigt : bei Zeitschriftenartikeln sei eben kein « Imprimatur

» gefordert. Verlangt werde nach Kan. 1384, § 2 bloß die kirchliche

Zensur ; man könne präsumieren, daß trotz ihrer manchmal etwas

herauskommt, was einiger Korrektur bedurft hätte Ein andrer Brief
bezeichnet die Frage als « question de justice si chatouilleuse pour nos
contemporains». Vielleicht sah der Schreiber diese Bezeichnung in Verbindung

10 Wir übergehen hier dieses Argument, das Gegenstand einer näheren
Prüfung im dritten Teil unserer Arbeit sein soll.



400 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

mit dem Gedanken, den er unmittelbar vorher äußert : « Ces enfants, en
mourant prématurément, ne fournissent-ils pas leur part personnelle pour
leur rédemption », der aber auch als Aufnahme der Theorie Schells über
ein äquivalentes Martyrium in so frühzeitigem Tod gemeint sein kann.
M. lehnt es in seiner Antwort ab, bei den Kindern, um die es geht, von
Verdienst reden zu wollen ; also sei es auch nicht angebracht, von einem

Gerechtigkeitsanspruch, den sie hätten, reden zu wollen ; nur dort wäre

er gegeben, wo irgendwie Verdienste der Einzelnen selbst da wären ;

das treffe aber auch bei den vor Vernunftgebrauch sterbenden Getauften
nicht zu : « ils reçoivent le bonheur du ciel, au titre non de la récompense,
mais de l'héritage préparé aux enfants de Dieu» (S. 455).

Den Schluß dieses Beitrages bildet M.s Antwort auf einen Brief, in
dem P. Gumpel sich beschwerte, und zwar zunächst darüber, daß M. im
vorausgehenden Aufsatz11 die Kritik an ihm nur auf Informationen zweiter

Hand, nämlich aus der « Herder-Korrespondenz », aufgebaut habe,

statt seinen Artikel in The Downside Review zugrundezulegen, und dann
erst noch mit der Darstellung in der deutschen Zeitschrift
großzügigwillkürlich umgegangen sei : Wichtiges sei ausgelassen, Zusätze,
Abänderungen, Nüancen kämen vor, die einfach unverantwortlich seien. So

z. B. in dem, was M. ihn über die Ansprache Pius XII. an die Hebammen

sagen lasse. Die « Herder-Korrespondenz » füge schon als solche dem

Exposé seiner Gedanken Erwägungen hinzu, die ganz ihrer Verantwortung

zu überlassen seien. « Je dois constater avec regret que votre exposé
est loin d'être objectif, bien que je sois parfaitement convaincu que vous
n'aviez aucune intention de fausser mes positions. » M. entschuldigt sich,
daß er den Text von Gumpel selbst nicht gekannt habe 12. Da er ihn nun
samt Gumpels zweitem Beitrag von 1955 in Händen habe, könne er
demgegenüber seine Bemerkungen in zwei wesentliche Punkte zusammenfassen.

Zunächst sei Gumpel zu danken für seine wertvolle bibliographische

Arbeit, die so vollständig sei wie nur möglich. Gleichwohl bleibe der

Eindruck, daß Gumpel den « partisans de la thèse large » ein sehr starkes
Wohlwollen (une bienveillance extrême) bezeige, und daß er, trotz des

Strebens nach Objektivität, das seine Aufgabe als « rapporteur » ihm
auferlege, den « fond de sa pensée » durchschimmern lasse. Unter anderm

gerade in denWerturteilen, über seine, M.s, Artikel und « petit volume »,

11 Dem obengenannten aus L'Ami... 66 (1956) 53-55.
12 Die Einleitung zu diesem Abschnitt seines Aufsatzes, a. a. O., S. 53 hieß

denn auch ausdrücklich : « La revue allemande « Herder-Korrespondenz » (juillet
1955) nous apporte le résumé d'une controverse »



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 401

dann in der Art, wie Gumpel mit A. Minon besagte Ansprache Pius XII.
qualifiziere und deren Tragweite bestimme, sowie in der ausdrücklich
formulierten Schlußfolgerung. Hierauf erklärt M. noch, auch Leeming
(der von Gumpel angegriffene) habe ihm geschrieben und bringt Auszüge

aus diesem Brief, die sagen, warum Leeming seine Artikel publiziert habe.

Nämlich als Reaktion gegen die «liberale Meinung», die sonst als annehmbar

betrachtet werden könnte ; und zwar habe er so reagiert auf Bitten
zweier Bischöfe und mehrerer Priester. Bei Gumpels These, schreibt

Leeming, scheine ihm « une nouveauté dans l'Eglise » die Begründung der

Kindertaufpflicht : unsere Ungewißheit über ihr Los, wenn sie ohne Taufe
sterben würden. Leeming drückt M. seine Anerkennung und seinen Dank
aus für das, was er über die Frage geschrieben habe und für die

Reichhaltigkeit seiner Beiträge im Dictionnaire de théologie catholique. Dem
Brief habe ferner Leeming eine Anmerkung beigegeben, in der er abriet

von allgemeiner an Eltern und Gläubige gerichteter Empfehlung des

Betens zur Erwirkung der Gottesschau für Kinder, die ohneTaufe starben,

aus fünf Gründen, die M. zitiert13. Aus dem, was M. am Schluß dieses

Beitrages schreibt, verdient einiges schon deshalb hervorgehoben zu werden,
weil es uns seinen persönlichen literarischen Einsatz in der Frage besser

verstehen und würdigen läßt : » pour terminer, le mot personnel qui

marquera dans « L'Ami » le point final à notre collaboration en ce qui
concerne la question des enfants morts sans baptême. Nous avouons tout
simplement être étonné, sinon scandalisé, de constater avec quelle facilité

et au moyen de quelles subtilités certains auteurs, dans ce problème
dont nous connaissons tout autant que d'autres les répercussions dans le
ministère pastoral, esquivent la ligne traditionnelle marquée par tant
d'actes conciliaires concernant la nécessité du baptême, même pour les

petits enfants. Il semble que, dans beaucoup d'esprits contemporains, la
notion du péché originel et des conséquences que ce péché implique dans
le genre humain s'obnubile de plus en plus Nous avions pensé qu'il
était temps de réagir. Notre réaction n'a pas été du goût de plusieurs. Ce

n'est pas au moment d'une vie qui est bien près de son terme qu'il nous
paraît utile de continuer le débat : mettons aujourd'hui, d'accord avec la
direction de « L'Ami », un point final aux explications et aux controverses.

»

13 Darauf werden wir zurückkommen.

26



402 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Dennoch ist in « L'Ami » 67 (1957) aus der Feder des betagten Kämpen

und Mitarbeiters der Zeitschrift eine Antwort auf eine eingegangene
Frage erschienen, die mit dem Thema zu tun hat, unter dem Titel :

« Acte d'amour de Dieu, psychologiquement impossible à tous les enfants,
baptisés ou non » Die Frage lautet übersetzt so : « Inbezug auf die ohne
Taufe gestorbenen Kinder sagt man, es sei ihnen unmöglich, den Akt der
Gottesliebe zu setzen, der ihre übernatürliche Bestimmung verwirklichen
würde. Die zu einem solchen Akt notwendigen normalen psychologischen
Bedingungen seien nicht vorhanden. Aber dieser Grund gelte ebenso für
die getauften Kinder, die psychologisch unfähig sind, den freien Akt zu
setzen, der doch notwendig ist, damit sie ihre Bestimmung verwirklichen
(pour qu'ils réalisent...) ». M. antwortet (im wesentlichen, hoffentlich
ohne uns den Vorwurf « traduttore - traditore » zuzuziehen) : Wenn das

auch selbst dem getauften Kind psychologisch unmöglich ist, so besitzt es

doch wenigstens heiligende Gnade undTugenden, die, nach Trennung der
Seele vom Leibe, dieser Kindesseele ermöglichen werden, sich frei in einem

Akt übernatürlicher Liebe Gott zuzuwenden. Denn es ist evident, daß

Gott den vom Leibe getrennten Seelen unmittelbar nach dem Tode die
ihrer psychologischen Betätigung nötigen « Ideen » eingießen wird
(infusera). Das wird auch bei den ohne Taufe gestorbenen Kindern
zutreffen. Aber deren Seelen werden, in Ermangelung der Gnade und Tugenden,

nur zu Akten natürlicher Gottesliebe befähigt sein. M. zitiert einen
Satz seines Buches, der indirekt auf diese Antwort führen konnte.

In « L'Ami » 69 (1959), 702-706 steht wiederum eine Antwort des

« Spezialisten » A. Michel14, mit dem Titel : « Quelle suppléance au
baptême serait à envisager pour le salut des enfants » Daß er wiederum quasi
« wortbrüchig » wird, erklärt sich leicht aus dem Tenor der gestellten
Frage : « Q. - J'ai suivi avec intérêt les articles parus dans « L'Ami » sur
l'éternelle question des enfants morts sans baptême. Depuis, j'ai eu
l'occasion de lire un texte, dont je vous donne la copie, qui me parait résoudre

cette question insoluble. - Auriez-vous l'obligeance de le soumettre à

'notre' théologien habituel, en lui demandant son avis. Je serais heureux

qu'à l'occasion d'un prochain article il nous dise ce qu'il en pense ». Wer
hätte einer so artig andringenden « Versuchung » widerstanden M. hat
denn auch trotz allem erneut zur Feder gegriffen und hat sie ziemlich lange
fest in der Hand behalten. Die Broschüre, « Pourquoi tant de reli-

14 Außer seiner Rezension des Buches von Ch. Journet, von der wir hier am
geeigneten Ort noch sprechen.



Kinderlimbus und neuere Gegenbypothesen 403

gions »15, aus der der vom Einsender kopierte Text stammt, habe er
schon 1955 in « L'Ami » besprochen, und zwar mit dem Lob, den sie

verdiene, freilich mit einem ausdrücklichen Vorbehalt eben betreffs unserer
Frage. Wir beschränken uns hier strikte auf das, was M. nun diesbezüglich

an Aussagen der Broschüre auszusetzen hat. Zunächst greift er die

Worte auf : Kein Kind von Heiden geht ohne persönliche Schuld verloren

(sans une faute personnelle). Entweder seien dieseWorte gegenstandslos16,
oder sie liefen Gefahr, die Erbsünde zu leugnen. Gegenstandslos seien sie,

wenn es um Verlust des Himmels durch eine Verurteilung zur Höllenstrafe

gehe : « personne n'a jamais soutenu que tel doive être le sort éternel
des enfants de païens » Augustinus Die Worte drohten aber die
Erbsünde und deren normale Strafe, den Verlust der Gottesschau, zu leugnen,

wenn man sie auf diesen Verlust als solchen anwenden wolle. Oder aber

man müsse die von Innozenz III. und in der Folge verkündete Lehre als

irrig verwerfen Zu einer andern Bemerkung der Broschüre macht M.

seine Glossen im Sinn dessen, was er in seinem Buch bereits eingehend
behandelte, nämlich : es sei ungenau, daß im Alten Bund die bloße

Zugehörigkeit zum Volke Gottes das Heil der Kinder gewährleistet habe und
daß deshalb die Lage nichtgetaufter Christenkinder schlimmer erscheine

als die der Kinder vorchristlicher Zeiten. Immer sei dieses Heil vielmehr
an Riten sakramentaler Art gebunden gewesen, in denen der Glaube der
Eltern, der religiösen bzw. völkischen Gemeinschaft, von Gott anerkannten

und dem Kind zugerechneten Ausdruck gewann.
Die Ansicht, für die Hulpiau eintritt, unterscheide sich nicht merklich

von jener, die E. Boudes entwickelte, wenn er an die Solidarität
Christi und der Kirche mit allen Menschen appellierte. Diese Hypothese
habe er, M., schon in « L'Ami » und in seinem Buch wiederum gewürdigt.
Schreibe nun Hulpiau : « Tout le monde doit venir effectivement au corps
mystique de l'Eglise pour s'assurer le salut », lasse das verschiedene

Auslegungen zu. Er wolle gewiß nicht sagen, früher oder später und so oder
anders würde jedermann tatsächlich Glied des mystischen Leibes werden.
Hernach bringt M. einige Worte aus L. Richard, Le mystère de la Rédemption,

2. Aufl., 1958, Note VI : Sur le sort des enfants morts sans baptême,

15 Verfasser : A. Hulpiau.
16 « cette affirmation, ou n'a pas de sens Elle n'a pas de sens, s'il s'agit... »

Das, was M. sagen will, glauben wir eher wiedergegeben mit dem Ausdruck «

gegenstandslos » als mit « sinnlos ».



404 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

S. 290 und 292, die ihm zur Stützung seiner Konzession möglicher
Ausnahmen Gottes von den « lois communes » dienlich scheinen 17.

Offenbar auch im Sinn seiner früheren Chronistenarbeit zur Debatte
über die Kindertaufe in « L'Ami » befaßt sich M. zum Schluß des erwähnten

Aufsatzes mit Ausführungen, die P. - TA. Camelot OP im französischen

Summakommentar, Le Baptême et la Confirmation, 2. Aufl.
(1956), besonders mit Rücksicht auf Cajetans Hypothese, dem Problem
widmet. M. sieht darin eine « mise au point de la controverse ». Bezüglich
der Ansprache Pius XII. 1951 bemerkt Camelot dort, es sei eine Erklärung

des sog. ordentlichen Lehramtes, die « l'enseignement commun » und
den « sensus Ecclesiae » zum Ausdruck bringe, « et dont on n'est pas libre
de ne pas tenir compte ». Er fügt indes bei : « Il n'est toutefois pas impossible,

scrutant davantage le problème, d'arriver à une solution qui soit
fidèle à l'enseignement traditionnel sur la nécessité du baptême et qui

pourtant ne ferme pas aux petits enfants la béatitude du ciel. Au reste,
conclurons-nous avec M. l'abbé Michel, 'Dieu n'est pas lié par ses

sacrements' et nous ne savons pas quels moyens sa miséricorde peut trouver

pour ouvrir à ces petits le royaume des cieux. » Diese Worte sind nicht
eindeutige Zustimmung zur präzisen Ansicht M.s und man versteht daher,
daß dieser, bevor er Camelots Text in einem längeren Auszug bringt,
erklärt hat, er tue es « très objectivement et indépendamment de notre
pensée personnelle ». Es fragt sich nämlich, ob Camelot mit M. darin einig
geht, daß man nur an « Ausnahmen », von der Norm bzw. vom Gesetz,

nur an « außerordentliche » Fälle werde denken können. Sein vorletzter
Satz scheint doch mehr offenzulassen als das. Den gleichen Eindruck
gewinnt man bei einer Analyse des Rezensionsbeitrages, den Camelot über
eine Reihe Publikationen zur Frage dem « Bulletin Thomiste » 9,3. Heft
(1956) geliefert hat. Weithin scheint er dieUrteile zu billigen, die W. A.Van
Roo SJ in einer vielbeachteten Abhandlung 18 ausgesprochen hatte, ja
sogar noch strenger als dieser die Limbuslehre zu urgieren, insofern also

auf Seiten Michels zu stehen. Camelot schreibt da z. B. : «Beim heutigen
Stand der Frage sieht man keine Möglichkeit, der traditionellen Lösung
zu entgehen ; und da man gleichwohl nicht annehmen kann, daß alle

Kinder, die ohne Taufe sterben, rundweg und schlechthin verdammt

17 Ob er damit dem Ganzen der Ausführungen L. Richards gerecht werde,
scheint uns fraglich. Diese haben wir im zweiten Teil unserer Arbeit zu erwähnen.

18 W. A. Van Roo SJ : Infants Dying Without Baptism : A Survey of Recent
Literature and Determination of the State of the Question. Gregorianum 35 (1954)
406-473.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 405

wären, ist auch nicht ersichtlich, welche Lösung man befürworten könnte
als die des Limbus welche dogmatische 'Note' ihr auch immer gebühre,
so wird sie doch besser als jede andere Meinung der steten Überlieferung
gerecht, die lehrt, daß man ohne Taufe nicht gerettet werden kann ; und
anderseits würde ihre Ablehnung, beim heutigen Stand der dogmatischen

Formulierung, auf erneuten Sturz all dieser Kinder in die augu-
stinische Hölle hinauslaufen wir werden hier unterstreichen, daß die
Tradition für den uns beschäftigenden Punkt tatsächlich konstant ist... »

Soweit legt Camelot offenbar den Akzent auf « den heutigen Stand der

Frage ». Aber hinterher kommen Sätze von etwas anderer Klangfarbe, so

will uns scheinen, die in Aussicht stellen, daß der « Stand der Frage »

bald einmal ein anderer sein könnte. So etwa : « Vielleicht wäre die
Geschichte des Ursprunges und der Entwicklung der Limbuslehre, wie die
PP. Van Roo und Gumpel es wünschen, einer neuen Untersuchung wert ».

Und : «... wenn die traditionelle These einer Intervention der Barmherzigkeit

Gottes die Türe offenläßt, verliert der Theologe seine Rechte nicht
und nun kann er sich fragen, auf welchemWege diese ungeschuldete
Intervention « de potentia ordinata » geschehe, wie sie mit der konkreten
Heilsordnung verbunden sein könne, welche Stütze sie allenfalls in der
Offenbarung habe. Es würde sich letztlich darum handeln, wie P. C. de Vaux
sagt, eineTheologie dieserAusnahmeinterventionen Gottes zu versuchen...
Und schließlich wäre die Hypothese Cajetans nicht die schlechteste «pour
essayer de rattacher ces enfants, par quelque biais, à l'économie du salut

par la foi et les sacrements de la foi. Mais il nous faudra toujours reconnaître

le mystère de la volonté de Dieu ». Soll der letzte Satz doch wieder

den Aussichten einer Änderung des « Standes der Frage » einen

Dämpfer aufsetzen Sonst schien Camelot hier ziemlich in die Nähe von
Héris zu landen, und zwar von Héris 1947 19.

D. Vertretung und nähere Gestaltung der Limbuslehre
durch Ch. Journet

Das Buch von Ch. Journet 20 verdient schon deshalb eingehendere

Berücksichtigung, weil sein Verfasser die Limbustheorie durch gewisse

neue Präzisierungen zu ergänzen, weiterzuführen und aufzuwerten sucht.

19 Ch.-V. Héris OP : Le salut des enfants morts sans baptême. La Maison-
Dieu, 10. Heft, 1947, 86-105.

20 Charles Journet : La volonté divine salvifique sur les petits enfants,
Desclée De Brouwer. o.O. 1958, 195 S.



406 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Der Titel, den er gewählt hat, zeigt gleich, um was es vornehmlich geht,
nämlich um den Versuch, diese Theorie in Einklang zu bringen mit der
Lehre vom allgemeinen Heilswillen Gottes. Besonders mit diesem universellen

Heilswillen, insofern er seinen näheren konkreten Ausdruck in dem
Ratschluß über Christus und dessen Sühnetod gefunden hat. Gleich in der

Einleitung ist der Grundgedanke angedeutet, den J. Schritt um Schritt zu
entfalten und zu begründen trachten wird : daß man von einer Auswirkung

universalen göttlichen Heilswillens auch auf die Kinder des Limbus-
zustandes sprechen könne, freilich unter der Bedingung, daß man mit
« Heil» nicht ausschließlich das übernatürliche verstehe, welche

Einschränkung aber ein Irrtum wäre : « Die zu sichernde Wahrheit ist, daß

der göttliche Heilswille sich durch Christus auf alle Kinder erstreckt, aber
auf zweierlei typisch verschiedene Arten in ihnen zur Auswirkung kommt:
sei es, indem er ihnen das Heil gibt, das ihnen ihrer Natur nach gebührt
und sie mit einem Leben des Glückes (félicité) krönt ; sei es, daß er ihnen
ein wunderbareres Heil verleiht, das, weil aus keinerlei Anspruch ihrer
Natur geschuldet, sie auf unverhoffte Weise in die eigentliche Welt der

Seligkeit (béatitude) einführt » (S. 11). Das erste wäre die Auswirkung des

göttlichen Heilswillens für die ungetauft verstorbenen Kinder, die des

Limbus, das zweite die den getauften Kindern, die vor Vernunftgebrauch
sterben, zugedachte. Ein erstes, ziemlich knappes Kapitel (S. 13-17)
erörtert Sinn und Umfang des Heilsratschlusses Gottes. Hier betont J. mit
Berufung auf die Hl. Schrift in der Erklärung durch Thomas S. th. 1.2.

q. 112, a. 4, daß dieser Heils- und Erlösungsratschluß keine absolute
Gleichmacherei für alle Menschen involviere, wohl aber gewährleiste, daß

niemandem das von vorneherein verweigert würde, was ihm auf Grund
seiner Natur geschuldet ist 21.

Im zweiten Kapitel (S. 19-43) will J. die Frage beantworten, inwiefern

den Kindern, die vor Vernunftgebrauch sterben, eine bestimmte
Hilfe von Gott her « geschuldet » sei und welcher Art die sei, die ihnen auf

jeden Fall zuteil werde, wenn sie in den Limbuszustand gelangen. Man
könnte zunächst den Eindruck bekommen, die Kapitelüberschrift und
die Anfangsbemerkung ließen an Präzision zu wünschen übrig. Die Über-

21 «... si les dons sont inégaux, Dieu cependant ne refuse à personne ce qui
lui est dû en raison de sa nature, il ne crée pas des exigences pour les frustrer lui-
même de leur terme. - Quand donc on demande si Dieu touche par le Christ tous
les enfants sans exception, et si la solidarité bienfaisante du Christ s'étend absolument

à tous, la réponse sera d'une part que Dieu par le Christ ne refuse à aucun
enfant ce qui lui est dû, et d'autre part qu'il donne à beaucoup, par pure faveur,
infiniment au delà de ce qui leur est dû ».



Kinderlimbus und neuere Gegenhypotliesen 407

Schrift lautet : « Le secours du Christ ,dû' aux enfants qui meurent avant
l'éveil de la raison : les limbes des enfants », die Eingangsbemerkung sagt :

« On peut poser à propos de ces enfants trois questions : Que reçoivent-ils
du Christ De quoi sont-ils privés Comment devons-nous les considérer

Répondre à ces questions, c'est déjà déterminer la nature des

limbes ». Man ist versucht zu denken, J. beziehe die Überschrift und auch
die folgenden Fragen allgemein auf alle vorVernunftgebrauch Sterbenden

und bezeichne also allgemein den sog. Limbus als deren Endschicksal, was

ja für die Getauften nicht stimme. Ein Vergleich mit der Überschrift der
zwei folgenden Kapitel kann aber die Sache alsbald klären (Kap. III : Le

secours du Christ 'dû' aux enfants 'au moment' de l'éveil de la raison ;

Kap. IV : Le secours du Christ 'non dû' mais donné par pure faveur aux
enfants baptisés qui meurent avant l'éveil de la raison). Kapitel II will
also festsetzen, was man mit Fug und Recht als Anspruch aller vor
Vernunftgebrauch aus dem diesseitigen Leben abberufenen Menschen
betrachten könne, welcher Anspruch jedoch auch bei ihnen « um Christi
willen » erfüllt werde. Und die Antwort lautet : sie haben Anspruch auf
einen jenseitigen Zustand, der ihnen das bringt, was die übliche theologische

Lehre unter Kinderlimbus versteht, erreichen ihn aber nach Gottes
Plan de facto nicht ohne Rücksicht auf Christus, also durch « secours du
Christ », immerhin « secours du Christ 'dû' ». Soweit ist der zusammenhängende

Aufbau dieser Kapitel bei J. durchsichtig, logisch. Aber in der

Ausführung braucht J. dann und wann in diesem zweiten Kapitel
Wendungen, die, so wie sie dastehen, insinuieren, allen vor Vernunftgebrauch
Sterbenden sei der Limbus beschieden, indem bald z.B. allgemein geredet
wird von der Seele des Kindes, das vor Vernunftgebrauch stirbt (etwa
S. 27f), bald von den « enfants des limbes », den « âmes des limbes » (Ebd.
und S. 29ff), wie denn auch die Seitenüberschrift im Kapitel einfach
lautet : « les limbes ». So vergißt man beim Lesen leicht,daß J. seinen

Ausführungen diese Stelle anweist unter der Leitidee des Geschuldeten, ob-
schon man sie von einer andern Leitidee aus als der des « dû » ebensogut
oder sogar besser an anderer Stelle des Buches, statt schon in Kapitel II,
erwarten würde. Unsrerseits bringen wir diese kritischen Bemerkungen
schon hier, und nicht erst im zweiten Teil unseres Aufsatzes, weil sie nur
formale, nicht inhaltliche Mängel betreffen. Selbst dieser Eindruck
formaler Unausgeglichenheit hätte sich schon dadurch beheben lassen, daß

J. etwa am Schluß des Kapitels klar die darin verfolgte Intention in
Erinnerung gebracht hätte, die wir glauben so bestimmen zu können : zu
zeigen, daß das Menschen, die vor Vernunftgebrauch sterben, geschuldete



408 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

« Heil », dasjenige, worauf sie als solche Menschen einen Anspruch erheben

können, im Limbuszustand erfüllt, ja sogar noch überboten ist, und daß es

ein durch Christus ihnen vermitteltes « Heil » ist. Eine weitere Unausgeglichenheit

der Ausdrucksweise besteht darin, daß J. manchmal einfach und
allgemein spricht von den « enfants non baptisés » (S. 35 und 42), vom
« enfant mort sans baptême » (nach Maritain S. 39 und 43), anderwärts
aber mit Thomas besser von « enfants qui meurent avec le péché originel »

(S. 36 und 41). Besser, genauer ist letzteres für J. in Anbetracht der
näheren Bestimmungen, die er im Buch später anbringt bezüglich der

Heilsnotwendigkeit der Taufe selbst bei Kindern, wie wir sehen werden.
Zu der einem vor Vernunftgebrauch sterbenden Kind auf Grund des

Erlösungstodes Christi für alle Menschen geschuldeten Hilfe rechnet J.
einmal die Überwindung des Todes ; sie wird auch für die Limbuskinder
durch ihre einstige Auferstehung eintreten, und zwar als endgültiger Sieg
über die Todesmacht. Es fällt uns auf, daß J. von der Unsterblichkeit des

Auferstehungsleibes auch der Limbuskinder, wie überhaupt aller
Auferstehungsleiber, spricht (S. 28 : « corps immortalisé »), aber die Frage nicht
anschneidet, die hier doch naheliegt, welche von den sog. vier Gaben des

Auferstehungsleibes der Auserwählten allenfalls, auf Grund der Erlösung
in Christus, auch dem Leibe eines Limbuskindes zuzusprechen sei? Doch
mindestens die sog. Impassibilität Ferner gehört nach J. zu den
Heilsgaben aus Christus für die Limbuskinder der Sieg über die mit der Kon-
kupiszenz eingetretene sittliche Unordnung. Bei dem Kind, das vor
Vernunftgebrauch stirbt, sei darin sogar eine Bevorzugung da, denn es hat
keine Versuchungen erlebt. Seine Seele tritt im Augenblick des Todes
alsbald in eine Welt ein, im Verhältnis zu welcher sie nicht verwundet ist (un
univers par rapport auquel elle n'est pas blessée), in der sie auf ewig
beharrt im gesunden Gleichgewicht und in der Integrität ihres Wesens,

gleich entfalten sich in ihr die der Geistseele konnaturalen Betätigungen
des Erkennens und Liebens, in einem höheren Grad und größerer Intensität

als es irgendwelchen Menschen im irdischen Dasein natürlicherweise

möglich ist. Und bei der Auferstehung werden dann solche Kinder die
dem Menschenwesen entsprechende, ihm konnaturale Fülle des Erkennens

und Liebens erreichen, damit den Zustand einer vollen « félicité
naturelle » erreichen, wie J. ihn zum Unterschied von « béatitude
surnaturelle » nennt 22. Die heiligende Gnade allerdings werden sie nie besitzen,

22 Schon L. Billot : La Providence de Dieu in : Etudes, tome 153, S. 32,

wollte hier das Wort « béatitude » vermieden wissen, worauf auch A. Michel,
Enfants morts sans baptême, S. 38, hingewiesen hatte, wie dieser in L'Ami...



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 409

aber für sie, sagt J., könne das nicht schlechthin, sondern nur unter
bestimmter Rücksicht als eine « privatio » bezeichnet werden, es ist eine

« privatio » an der sie nicht leiden. Ebenso sei der mit dem Mangel der

heiligenden Gnade innerlich verbundene Ausschluß von der himmlischen
beseligenden Gottesschau für sie nur unter bestimmter Rücksicht eine

« privatio ». Diese gemeinte Rücksicht nennt J. die des « point de vue
historique », nämlich im Hinblick auf ihre Verbindung mit dem Stammvater

Adam für den Fall der Bewährung desselben und sein tatsächliches

Versagen, nicht aber im Hinblick auf die persönliche « Struktur » der
Kinder (point de vue structurel). Sie leiden nicht an der Ermangelung
der Gnade und Gottesschau, auch deshalb nicht, weil sie vom Urständ des

Menschen keine Kenntnis haben (S. 35). Unbekannt bleibt ihnen auch das

Faktum der Menschwerdung Gottes in Christus um der Erlösung willen,
obschon sie von dieser Erlösung zehren (S. 37), daraus ihre «félicité
naturelle » haben. Diese Gedanken schöpft J. aus Thomas von Aquin und
J. Maritain.

Das dritte Kapitel (S. 45-57) dreht sich, wie bereits gesagt, um die

Frage, welches Maß an « Christushilfe » Kindern bei Erwachen des Ver-

nunftgebrauchs eigentlich geschuldet sei. Hier heißt es zunächst, dieses

Erwachen sei je für sich zu betrachten bei dem getauften und bei dem unge-
tauften Kind, und das gebe die Haupteinteilung des Kapitels. Bei
Erwachen des Vernunftgebrauches bedürfe das Kind unbedingt einer
zuvorkommenden und begleitenden göttlichen Gnade, die es instandsetzt, sich
frei für die Annahme des in der Erlösung durch Christus angebotenen
Heiles zu entscheiden. « On ne peut... s'éveiller à la condition humaine
sans s'éveiller simultanément, d'une manière préconsciente ou d'une
manière consciente soit implicite soit explicite, à notre condition humaine
existentielle, qui est celle d'une humanité rachetée par la croix du Christ.
Mais si les choses sont telles, il est facile de comprendre qu'au moment de

son éveil à la vie de la raison, l'enfant aura un besoin absolu d'être
prévenu et soutenu par la grâce divine » (S. 46). Der von Gott gewollte
Normalweg der Heiligung jedes Menschen sei die Taufe. Bei seiner Taufe hat
auch das Kind schon die Gnadenkräfte empfangen, die dann bei Erwachen
desVernunftlebens Verstand undWillen positiv beeinflussen sollen. Macht
es sie nicht zunichte (« néanter »), läßt es ihnen freies Spiel (« qu'il leur
laisse libre jeu »), so wird schon am Anfang seines sittlichen Lebens ein

69 (1959) S. 704 in der Kritik an Hulpiau wieder erwähnt, gegen dessen Rede von
einem « paradis d'ordre naturel pour enfants ».



410 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

guter und aus der Gnade geheiligter Akt stehen. Der vierte Unterteil dieses

Kapitels erklärt, daß alle Kinder schon vor ihrem ersten freien Akt («

premier acte de liberté ») die zuvorkommende Taufgnade erhalten, sei Wille
Gottes, und wählt für diesen göttlichen Willen im Anschluß an Thomas

In 1. Sent. dist. 47, q. 1, a. 1 corp, und ad 3 die Bezeichnung «volonté
antécédente». Er bestimmt den Sinn für unsere Frage so : «... d'une
volonté réelle, mais qui souffre d'être empêchée dans ses réalisations,
Dieu veut dans le Christ que tous les enfants du monde soient baptisés et

que tous soient prévenus par la grâce même baptismale pour le moment
où, s'éveillant à la vie de la raison, ils poseront leur premier acte de

liberté » (S. 51). Und wie ist nun die Lage des ungetauften Kindes bei

Erwachen seines Vernunftlebens? Ohne Gnadenhilfe würde es, im konkreten
Zustande der gefallenen Natur, in die Sünde stürzen. Daher hat Gott für
diesen Augenblick eine zuvorkommende übernatürliche Gnadenhilfe an
das Kind vorgesehen. Je nach der Stellungnahme des Kindes zu ihr wird
entweder seine « Natur » die rechte Ordnung erlangen und von der Übernatur

ergänzt oder aber die übernatürliche Gnade « zerbrochen » und die
« Natur » der Unordnung preisgegeben (« il brise en lui la grâce et
désordonné la nature »). Auch da zitiert J. Thomas und Maritain. Folgt ein

Abschnitt des Inhalts, Gott wolle, nun in sog. « voluntas consequens »,

daß allen ungetauften Kindern für ihren ersten Freiheitsakt jene
zuvorkommende innere Gnade verfügbar sei. « L'effet propre de cette grâce de

suppléance, lorsqu'elle n'est pas néantée, est de susciter le mouvement
salutaire de foi et de charité auquel on a donné le nom de 'baptême de

désir' » (S. 55) 23. Ende des Kapitels finden wir eine Hervorhebung des

so gegebenen Unterschiedes der Lage des getauften von der des ungetauften

Kindes : dem ersten wird die Gnade zuteil « d'une manière normale et

par voie intérieure d'éclosion », dem zweiten « d'une manière anormale et

par voie extérieure de suppléance ». Mit Maritain will J. im zweiten Fall
eine wenigstens vorläufige vergleichsweise Minderbegünstigung sehen.

Auf der gleichen Linie bleibt denn auch Kapitel IV, wenn es zum
Thema nimmt die Hilfe, die « ungeschuldet », in reinem Wohlwollen um
Christi willen dem getauften Kind wird, das vor Erlangung des

Vernunftgebrauches stirbt. De facto entrollt dieses Kapitel (S. 59-103) eine
eingehende Lehre über mehrere Fragen, welche die Kindertaufe betreffen,

wenn auch nicht über alle damit zusammenhängenden, denn Kapitel VI

23 Ist das nicht in Widerspruch zur Kritik von A. Michel an Héris wegen der
Identifikation von «baptême de désir» mit «désir du baptême» Nein, denn J.
spricht von « baptême de désir », was so stimmt, wie er es abgrenzt.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 411

handelt dann noch eigens von dem « enseignement magistériel sur le

baptême des enfants », gemeint sind dort vor allem die Erklärungen des

kirchlichen Lehramtes zur Notwendigkeit der Kindertaufe, und das VII.
reproduziert einen Aufsatz über das « Recht, die kleinen Kinder zu taufen

», den J. 1953 in « Nova et Vetera » brachte. Besondere Bedeutung hat
im Zusammenhang mit dem Anliegen des Buches, eben des Eintretens für
eine modifizierte Limbustheorie, der 6. Abschnitt von Kap. IV (S. 89-98).
Darin nimmt J. Stellung zur Hypothese, es gebe bei noch ungenügender
Kenntnis des Taufgebotes weiterhin Riten, die Gott als Ersatz der Kindertaufe

gelten lasse. « La réponse affirmative paraît certaine » (S. 97). Freilich
seien solche Riten dann doch nur « suppléances miséricordieuses », die nur
auf Grund echten « theologischen Glaubens » derjenigen wirken, die sie

den Kindern zuwenden und die weder in Wirkweise noch Wirkkraft und
Tragweite dem Sakrament der Taufe ebenbürtig seien. Sie verleihen
keinen TaufCharakter, keine wirklich «sakramentale » Gnade, d. h. keine
« grâce christoformante », und ob die supponierte Unwissenheit bei denen,
die solche nichtchristliche Riten zugunsten ihrer Kinder vornehmen,
wirklich « invincible » sei, bleibe letztlich schwer auszumachen, « sans être
sûrs de la pensée de Dieu ». Für die Kinder der Juden möchte J.

sogar den Wert der Beschneidung höher veranschlagen und dem der Taufe
näher vergleichbar halten, wenn sie aus religiösen Gründen weitergeübt
wird und weil man die göttliche Anordnung für immer noch verbindlich
hält : dann bringe sie diesen Kindern Erlaß der Erbschuld, « die Gnade

Christi » und « sie gehören, wenn auch nur anfänglich (initialement) und
unvollkommen, zur großen katholischen Kirche » (S. 98).

Kapitel V (S. 105-135) spricht von « einigen Abirrungen in der Frage
der Kindertaufe ». Zuerst im protestantischen, dann im katholischen

Lager. Nur dieser zweite Teil betrifft das eigentliche Thema unserer
Arbeit. J. sucht da zu zeigen, wie die Hypothesen, die eine Mögüchkeit der

Erreichung des übernatürlichen Heiles für ungetaufte Kinder befürworten,

abwegig seien, mögen sie auch bei einer « grande vérité » ansetzen,
nämlich dem allgemeinen Heilswillen Gottes durch Christus, der sich auf
alle « petits enfants » ohne Ausnahme erstrecke. Die Entgleisung beginne
da, wo vergessen oder verkannt oder ungenügend gewürdigt werde, daß
eine erste Auswirkung des göttlichen Heilswillens mit Rücksicht auf die

Erlösung durch Christus ausnahmslos alle ohne Taufe verstorbenen Kinder

erfasse, um sie insofern zu retten, als sie volle Wiederherstellung und

Erneuerung der Menschennatur erlangen sollen, d. h. kurz : inbezug auf das,

was ihnen « geschuldet » sei. Die « grâce christique » hingegen sei diesen



412 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Kindern eben vor Erlangung des Vernunftgebrauches keineswegs «

geschuldet » und deren Ausfall sei für sie folglich keine « privatio » (wie soll

man das deutsch am besten ausdrücken « Beraubung » « Entzug »

die beiden Bezeichnungen scheinen doch eher auf etwas zu passen, was

jemand schon hatte und ihm genommen wird als auf etwas, was ihm von
vornherein verweigert wird, wie es hier zutrifft also « Verweigerung »

das scheint doch auch nicht genau dem hier mit « privatio » Gemeinten

gerecht zu werden, das sowohl aktiv als Akt Gottes den Kindern gegenüber

wie als « Entbehrung » und « Mangel » bei ihnen gedacht wird), wenn
schon Christus sie ihnen als freies Gnadengeschenk, das sie durch die
Taufe erhalten sollten, zugehalten wünsche 24. Die Meinung, Gott habe

selbst für das übernatürliche Heil dieser Kinder von seiner Seite durch
die Einsetzung des TaufSakraments hinreichend gesorgt, läßt J. nicht
gelten. Sie sei « une réponse qu'il est difficile de ne pas trouver dérisoire ».

Anderseits aber entbehrten die Vermutungen, außer der etwaigen Bluttaufe

könne es eine Art Begiertaufe für sie geben, sei es aus dem Verlangen
anderer für das Kind, sei es aus seiner angeblichen eigenen Gesinnung vor
oder nach dem Tod, samt und sonders des theologischen Wertes und
hätten keine Stütze vom Lehramt her. J. folgt hier der Arbeit W. A. Van
Roo's und dem obengenannten Buch A. Michels in einer zusammenfassenden

Darlegung der Ansichten von H. Schell, Gerson, Cajetan, Héris,
Klee, Mulders, Laurenge, P. Minges. Alle machten sich eines « schweren
Methodenfehlers» schuldig. Statt von gesicherten Grundlagen auszugehen,

um allenfalls weiter zu wahrscheinlichen Vermutungen vorzudringen,
beginne man da mit « Konjekturen », um von diesen aus selbst das bereits
Gesicherte neu in Frage zu stellen. So nehme man die Heilswirksamkeit
eines sog. Natursakraments der Initiation als gesichert an, das die frühere
Theologie für die vorchristliche Ära supponierte, und proklamiere dessen

fortdauernde Gültigkeit auch wo das Gesetz Christi promulgiert sei, sodaß

es neben der Taufe fungiere und die absolute Notwendigkeit derselben

aufhebe. Man dehne die Wirksamkeit dieses Natursakramentes selbst auf

24 Setzen wir die Worte J. hierher : « la grâce christique ne leur est « due »

d'aucune manière avant le temps de leur éveil à la raison, dont ils ne sont donc
pas 'privés', mais que le Christ néanmoins, envoyant ses disciples baptiser toutes
les nations, désire ardemment, d'une volonté qui peut être entravée, leur conférer,
non pas certes comme un 'dû', mais comme un don merveilleux et 'purement
gratuit'. L'étonnement n'est pas pour le sort de l'enfant qui meurt non baptisé :

il lui sera fait pleine justice au nom du Christ. L'étonnement est pour le sort de
l'enfant qui meurt baptisé : il lui est fait un don inouï auquel il n'avait à l'égard
de Dieu aucun droit...» (S. 119).



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 413

die noch im Mutterschoß weilenden Kinder aus. Noch weiter gehe man,
wenn versichert werde, daß der rechtfertigende Glaube eines Erwachsenen

oder der Kirche auf Grund einer Zuwendungsabsicht irgendwie
gleichsam auf das Kind sich übertragen lasse. «On favorise une 'lex orandi'
dont on espère qu'elle deviendra un jour une 'lex credendi'. On écarte,

partiellement ou complètement, le mystère des limbes, et c'est en vertu
de ces résultats qu'on entreprend de réviser les enseignements constants
du magistère et de réinterpréter la révélation scripturaire initiale »

(S. 131).

J. nimmt hernach Stellung zur beliebten Schwierigkeit, das

Natursakrament sei leichter anzuwenden gewesen als die Taufe ; da es

auch für Ungeborene gelten konnte, habe es mehr Kindern zum Heile
verholfen als die Taufe. Und doch müsse gerade mit Thomas vielmehr
gesagt werden, daß das Christentum den Heilsweg nicht verkompliziert,
verengt, sondern vereinfacht und verbreitert habe. Die Antwort J.s zu dieser

letzten Einwendung schlägt Töne an, die an Entschiedenheit nichts zu
wünschen übriglassen. Die Annahme, das Christentum habe den Weg
zum Heil verengt, ist ihm « proprement insensée ». Wieso Die etwas
undurchsichtige Fassung, die er wählt, soll offenbar besagen, das tatsächliche

Bild der vor- und außerchristlichen Welt sei nicht das einer leichten

Auffindung der Wege und Mittel zum Heil, sondern eher umgekehrt « le

spectacle d'un océan de maux, d'erreurs, de perversions ». Damit soll
wohl insinuiert sein, jene Welt habe sich vielmehr in schuldiger Weise von
dem, was dem Heil dienen könnte, abgewendet (etwa im Sinn von
Rom 1 habe daher im großen ganzen kaum eifrige Sorge daran
gewendet, den Kindern das allfällige Natursakrament zu vermitteln, von
dem wir unserseits « so unbekümmert reden ». Daß auch innerhalb
jener Welt die Gnade Gottes dennoch um des Kreuzes Christi willen
schon zugegen war und die Kirche darin sich anbahnte, sei unsere
Überzeugung im Glauben an Gottes gnädigen Willen, aber keine
evidente Feststellung. Der folgende, letzte Abschnitt von Kap. V sucht
tiefer zu dringen in ein Verständnis der Sachlage, wieso und warum nach
Gottes Ratschluß für Kinder vor Vernunftgebrauch keine andere

Heilsvermittlung bestehe als die über das Sakrament. Das entspreche dem
konkreten Ratschluß der Erlösung durch ein als solches sinnenfälliges,

sichtbares Vermittlungsgeschehen. « Depuis que nous avons été blessés

par le péché - celui dont nous héritons et celui que nous
commettons - notre nature a besoin d'un choc sensible pour être éveillée

connaturellement à la vie de la grâce : voilà, dans la perspective des con-



414 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

descendances divines, la raison suprême qui a porté Dieu à s'incarner pour
nous toucher, et, par là, nous sauver. Nul ne sera donc sauvé qui n'ait été

touché par le Christ, et les signes sensibles qui l'annoncent (sacrement de

la foi), ou le commémorent (baptême) Nul ne sera sauvé qui n'ait été

touché personnellement par le Christ et les signes sensibles » (S. 134). Für
den Erwachsenen gibt es ein Ersatzmittel, durch das er in solchen
persönlichen Kontakt mit Christus kommen könne, den lebendigen Glauben.

Den Kindern sei dies verschlossen, sie blieben auf ein ihnen schlechthin

ungeschuldetes Zuvorkommen Christi angewiesen, der jedes Kind
persönlich berühre in den sakramentalen Zeichen, die ihn vorankündigen
oder seiner neu gedenken. « Echapper à cette conclusion, c'est se dérober

aux exigences foncières du mystère de l'Incarnation rédemptrice et de la
sacramentalité » (S. 135). Da J. schon zu Beginn dieses Abschnittes und
mehrmals wieder ausdrücklich von dem « salut surnaturel » redet, wäre
der Vorwurf unberechtigt, er werde hier seiner These untreu, die ja Gottes
« volonté salvifique » in bestimmtem Umfang, also das « Heil » in
bestimmtem Umfang auf die Limbuskinder ausdehne : es ist eben nicht das

« Heil » der Erhebung in die « Übernatur », das Gott ihnen zuhalten will,
sondern nur das einer « heilen » Natur.

Kap. VI (S. 137-173) bemüht sich um den Nachweis, daß der
vertretene Standpunkt kein anderer sei als der des kirchlichen Lehramtes, das

ihn von der apostolischen Zeit an bis in unsere Tage mit « Kohärenz, Tiefe»

und in einer Weise vertreten habe, deren Richtung (orientation) nicht
verborgen bleibe. Für die apostolische Zeit folgt J. der Ansicht O. Cullmanns

gegen die von K. Barth soweit, als sie ihm mit der traditionellen katholischen

Auffassung zu harmonieren scheint 2S. Für die patristische Epoche
verwertet er eine Anzahl Texte, von denen er sagt, sie führten geradlinig
zu den Lehren, die Augustinus über die Heilsnotwendigkeit der Kindertaufe

deutlich formuliert und durchsetzt, wobei er freilich mit der
Annahme einer « mitissima poena » zu weit gegangen sei. Davon abgesehen,

25 O. Cullmann : Le baptême des enfants et la doctrine biblique du baptême,
Neuchâtel 1948 (deutsch : Die Tauflehre des Neuen Testamentes. Erwachsenen-
und Kindertaufe, Zürich 1948). Darin stützt Cullmann im wesentlichen die
Ansicht von J. Jeremias : Hat die älteste Christenheit die Kindertaufe geübt
Göttingen 1938, 2. Aufl. 1949 ; später hat J. Jeremias seine Untersuchung ausgebaut
zur Schrift: Die Kindertaufe in den ersten vier Jahrhunderten, Göttingen 1958,
die eine Gegenschrift von K. Aland : Die Säuglingstaufe im Neuen Testament und
in der alten Kirche, München 1961, hervorrief, auf die J. Jeremias neuestens repliziert

: Nochmals über die Taufe, München 1963. Anlaß für Cullmanns obige
Veröffentlichung war gewesen K. Barth : Die kirchliche Lehre von der Taufe, 3. Aufl.,
Zürich 1947.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 415

urteile Augustinus vollkommen richtig, wenn er den Ausschluß ohne

Taufe verstorbener Kinder von der himmlischen Seligkeit für eine Doktrin
halte, die damals bereits zur « fides divina » der Kirche gehöre. J. legt hier
wiederum seine schon anderwärts erörterte Einteilung des kirchlichen
« pouvoir magistériel » in « pouvoir déclaratif » und « pouvoir canonique »

vor. Auf dieser Grundlage will er zeigen, daß das Lehramt der Kirche
mehrmals in einer Weise Stellung bezogen habe, die bei objektiver
Betrachtung limbusfeindlichen Meinungen Tür und Tor verriegle. Gegen
die Synode von Pistoia habe dann Pius VI. der Limbuslehre seine «

approbation» erteilt (S.160). Ein besonderer Teil dieses Kapitels trägt Äußerungen

des Lehramtes zur Frage zusammen, ob Kinder vor Vernunftgebrauch
ein andres Mittel der Befreiung von der Erbschuld hätten als die Wassertaufe.

Da heißt es gleich : «... toutes les indications du magistère sont

convergentes. Elles répondent : non » (ebd.) Die Bemerkung des Floren-
tinum(Jakobitendekret) : «... cumipsis nonpossit alio remedio subveniri
nisi per sacramentum baptismi » sei zwar als solche keine Definition, das

Konzil rechne deren Inhalt aber doch zur « doctrine catholique », sage
nicht warum. Am ehesten betrachte es diesen Punkt wohl als bereits
durch das von Papst Zosimus bestätigte 16. Carthaginense « definiert »

(S. 164) Z6. Es folgen noch Berufungen auf den Catechismus Romanus, die

Provinzialsynode von Köln aus dem J. 1860, die Worte Pius XII. 1951

(Ansprache an die Hebammen) und die Mahnung des Sacrum Officium
1958 gegen den Aufschub der Kindertaufe. Das Kap. schließt mit einer
Kritik an den dogmatischen Qualifikationen, die W. A. Van Roo in seiner
erwähnten Abhandlung den einschlägigen Aussagen gibt : diese Notierungen

Van Roo's wären nicht alle genau, unter anderm sei es schon für das

16. Carthaginense und Papst Zosimus Glaubenslehre, daß ohne Taufe
verstorbene Kinder ins Himmelreich nicht eingehen können, desgleichen für
die Kölner Synode. Unbefriedigt lasse auch der Aufsatz von L. Renwart,
Le baptême des enfants et les limbes (Nouvelle Revue théologique 1958,

449ff) 27. Denn man könne nicht annehmen, das kirchliche Lehramt baue
seine nach J.s Überzeugung eindeutige Verwerfung der Hypothese einer

26 S. 161 hat er zu Kan. 3 jener Synode geschrieben : « Un canon d'un concile
provincial anathématisant une doctrine contraire à la foi, s'il est approuvé par un
souverain pontife, prend aussitôt et indubitablement la valeur d'une définition de
foi, il devient un acte du magistère déclaratif. Nous n'hésitons donc pas à voir une
déclaration de foi dans la doctrine assurant que les petits enfants morts sans
baptême ne peuvent entrer dans le Royaume des cieux, qui est la vie éternelle. »

27 Näheres über die Stellung Van Roo's und Renwarts zu unserm Problem
im zweiten Teil.



416 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

schon kleinen Kindern normalerweise möglichen Begierdetaufe seinerseits

auf problematische, noch nicht gesicherte Ansichten. Daher könne die

Theologie es nicht verantworten, bei den Gläubigen die Hoffnung zu
fördern, daß diese Kinder doch noch die Seligkeit erlangten 2a. Die «

Conclusion » des Buches trachtet, in der Überzeugung zu bestärken, daß der
Gedanke an außersakramentale Möglichkeiten der Heilserlangung für
Kinder, die vor dem Unterscheidungsalter den Tod erleiden (es sei denn

durch das Martyrium), auf falschen Voraussetzungen beruhe ; daß das

Problem objektiv nur im « Geheimnis des Linibus » seine rechte

Beantwortung finden könne. Über dieses « Geheimnis » sollten die Schulkinder
schon im Religionsunterricht besser belehrt werden als es für gewöhnlich

geschehe, dann würde unnötigem Anstoß (scandales) bei Verlust eines

ungetauften Kindes vorgebeugt29 und zugleich vorgebeugt den törichten
Auskünften, die jene ersinnen, die in solchen Umständen dem Glauben
der Leute neuen Halt zu geben wünschen (l'on préviendrait aussi les

folles réponses imaginées par ceux qui désirent rassurer leur foi) » 30.

E. Das Echo auf Journet

Daß J.s Darlegungen innerhalb der katholischen Theologie unserer
Zeit keine allgemeine Zustimmung erfahren würden, war nach dem Stand
der Diskussion über die Frage der ungetauften Kinder und die wider die

Limbuslehre ins Feld geführten Argumente zu erwarten. Wir wählen

einige der kritischen Urteile aus, die uns besonders charakteristisch
erscheinen, geben darunter aber auch der oder jener Stimme Raum, die ihm
im wesentlichen geneigt scheint. Es muß bemerkt werden, daß relativ
seit der Publikation des Buches noch nicht gar viele Rezensionen zu
unserer Kenntnis gelangt sind, wir vermissen solche in einer Reihe
angesehener theologischer Zeitschriften.

28 Das letzte, siebte Kapitel des Buches bringt den Abdruck eines Aufsatzes
J.s in Nova et Vetera 1953, 69 ff. über Recht und Zuständigkeit zur Taufe von
Kindern.

29 In diesem Kontext soll « scandales » soviel wie Glaubensanfechtung, «

Glaubensschock » bedeuten.
30 S. 182. Leider hat es J. sowohl in L'Eglise du Verbe incarné, II, 778 f. wie

hier S. 183 f. unterlassen, die Quelle des längeren, pathetischen Zitats anzumerken,
das er beifügt und in dem die Distinktion « félicité - béatitude » auch vorkommt,
die er adoptiert hat.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 417

A. Michel hat schon bald seine Meinung geäußert. In « L'Ami du

Clergé » 69 (1959), 28-30 bespricht er das Buch unter dem Titel : Volonté
divine et salut des enfants selon Mgr. Journet. Innerhalb der Zusammenfassung

des Gedankenganges J.s schreibt Michel, die Antwort auf die

Frage, wie der Heilswille Gottes auch den Limbuskindern gelte, falle
etwas « vag » aus, und am Schluß kann er seine Bedenken nicht
unterdrücken : « Thèse séduisante, sans doute, mais qui, malgré tout, nous laisse

quelque inquiétude théologique : est-ce bien une erreur, comme l'affirme
cependant Mgr Journet, d'affirmer que la volonté divine salvifique doive
s'étendre aux petits enfants pour les sauver surnaturellement nous n'en
sommes pas convaincu. La substitution d'une fin naturelle à la fin
surnaturelle parait bien étrangère au plan de la providence » 81.

W. A. Van Roo SJ, dessen Artikel J., wie wir sahen, nicht restlos

billigte, hat in Gregorianum 40 (1959), 352-355 eine eingehende Besprechung

veröffentlicht, in der er genau zunächst die Positionen J.s im
einzelnen darlegt. Hernach verweilt er bei dessen Ansicht über den 3. Kanon
der 16. karthagischen Synode. J. sei im Irrtum bezüglich des Sinnes dieses

Kanons, der noch klarer wird, wenn man ihn vergleicht mit dem Standpunkt

Augustins in De anima et eius orig. 2,12, 17, wo der Kirchenvater
sich auf Synode und Kanon beruft. Daraus gehe nämlich deutlich hervor,
daß die ausgesprochene Verurteilung nicht präzis etwa einem Satz gilt,
wonach ohne Taufe verstorbenen Kindern der Himmel verschlossen

bliebe, wie J. supponiert, sondern der Behauptung des Daseins eines

« medius locus », die mit der pelagianischen Leugnung des Daseins einer
den Kindern durch die Taufe zu erlassenden Erbsünde zusammenhing.
Darin hätten wir also kaum eine Entscheidung der heutigen Auseinandersetzung,

bei der eine Reihe Autoren unter Bejahung sowohl der Erb-
sündigkeit der Kinder wie der Notwendigkeit ihrer Taufe in re oder in
voto sich für eine ihnen mögliche Art von Begierdetaufe aussprechen
« either personal or vicarious ». Aber wenn einer auch die theologische
Notierung ablehne, die J. so aus falscher Deutung kirchlicher Dokumente
gewinne, so tue das dem Wert des Übrigen im Buch keinen ernstlichen
Eintrag.

Auch der zweite von J. gegen Schluß seines Buches kritisch beurteilte

Autor, L. Renwart SJ, brachte in der Nouvelle Revue théologique
81 (1959), S. 772, seine Rezension. Er drückt Befremden aus über die

31 Wir müssen es uns vorbehalten, auf die Frage zurückzukommen, ob hier
M. der Darstellung J.s etwas unterschiebe oder nicht.

27



418 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Resolutheit, mit der J. der Approbation des 3. Synodalkanons von
Karthago durch Zosimus den Wert einer « Glaubensdefinition » zuschreibt und

von da aus alle « katholischen Versuche » im Sinn einer Heilsmöglichkeit
zu den Entgleisungen zählt, und das obwohl so viele Bischöfe sie « autorisiert

» (d. h. wohl hier : deren Publikation erlaubt) hätten. Die Rezension

bedauert, daß J. manche derselben nur von zweiter Hand kenne, sie
deshalb nicht präzis genug in ihren Nuancen auseinanderhalte, zudem die
Arbeit von G. J. Dyer 32 übergehe, der in der Stellungnahme Pius VI.
gegen Pistoia keine positive Approbation der Limbuslehre erblickt. Ob

J.s originelle Ansicht vom erlösenden Einfluß Christi auf die Limbuskin-
der zur Unsterblichkeit und Überwindung der Konkupiszenz Anklang
finde, sei sehr fraglich.

Die Besprechung, die /. Felderer SJ in der Zeitschrift für katholische

Theologie 81 (1959), S. 480 veröffentlicht hat, anerkennt, daß die neue

Limbuskonzeption J.s der traditionellen Theorie etwas von ihrer « Härte »

nehme. Sie erscheine auch folgerichtig, wenn einmal die Notwendigkeit
der Taufe in re für die Kinder, die eines persönlichen Aktes nicht fähig
sind, feststehe. Ähnlich wie Michel und wohl auch Renwart betrachtet es

aber F. als fraglich, ob « der Gedanke einer Rettung durch Christus, die
nicht das übernatürliche Heil zum Ziel hat, der Hl. Schrift nicht
vollkommen fern liegt. » Wenn dem aber so ist - und das möchte uns wohl
scheinen -, dann fällt auch der Einwand des Verfassers, daß alle Versuche,
für diese Kinder eine Heilsmöglichkeit zu finden, einen schweren methodischen

Fehler begehen, insofern sie nicht von der gesicherten Offenbarungslehre

von der Notwendigkeit der Taufe ausgehen. Der allgemeine und
übernatürliche [sie !] Heilswille Gottes, der auch als voluntas antecedens
ein echter und tätiger Wille ist, ist eben auch eine sichere Offenbarungswahrheit,

die nicht geschmälert werden darf und mit der die Lehre von
der Notwendigkeit der Taufe irgendwie vereinbart werden muß. Setzt

man diese Wahrheit als gegeben voraus, dann macht die an sich natürlich
berechtigte Betonimg der Ungeschuldetheit des übernatürlichen Heils

(30 u. ö.) für die Lösung unserer Frage nicht viel aus. Obwohl uns also

das Buch nicht in allem befriedigt, so erkennen wir doch durchaus an,
daß es auf alle Fälle die Fronten klärt und ungezügelte Versuche in
entgegengesetzter Richtung unterbindet. Aber besonnene Versuche, unser
Problem aus einer weiteren Perspektive heraus neu zu durchdenken,
scheinen uns - solange das Lehramt sie nicht verwirft - doch möglich und

32 The Denial of Limbo and thejansenist controversy, Mundelein 1955, 199 p.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 419

begrüßenswert ». Das Anliegen dieses Rezensenten scheint schlußendlich

zu sein die Verhinderung der Meinung, die Sache sei durch Bücher wie
das besprochene doch im Sinn der Limbuslehre nun erledigt.

« Lumen Vitae », Revue Internationale de la formation religieuse,
éd. française, 14 (1959), hat S. 385f eine nicht eigens gezeichnete Rezension.

Sie rühmt zwar anJ. die «méthode théologique rigoureuse», die «façon
exhaustive », mit der er die vorgebrachten Ansichten prüfe, die « rigueur »,

mit der er Entscheidungen und Direktiven des Lehramtes analysiere, den
Reichtum seiner Information (ampleur d'information, hier wohl im Sinn

guter « Information », d. h. ausgedehnter Einzelkenntnis der Diskussionsbeiträge

durch J. selber, was andre Kritiker gerade nicht wahrhaben wollen,

wie noch zu sehen), die Klarheit und den Ernst (sérieux). Die « façon
péremptoire » der Ablehnung gewisser « solutions » hingegen wird weniger
begrüßt, zumal sie jeweils auf Grund von «raisonnements» geschehe, die
dem einen oder andern nicht so überzeugend vorkämen wie dem
Verfasser. Insbesondre gelte das von der « Steifheit », mit der J. die « ligne de

recherche » abweise, die P. Renwart vorgeschlagen habe. Ob denn J. so

genau wisse, was im Augenblick des Todes vor sich gehe Die « Evidenzen

», von denen er da rede, kämen dem Rezensenten « nicht voll
überzeugend » vor 33.

J. Capmany (Dogmatikprofessor am Priesterseminar von Barcelona)
schreibt seine Besprechung für die Revista Espanola de Teologfa 19

(1959), 461-463. Im allgemeinen geht er mit J. durchaus einig und tritt
auch entschieden für die Richtigkeit der Limbuslehre ein. Er will aber in
den Gedankengängen J.s ein paar Lücken sehen. Es bleibe unklar, ob

etwa von einem natürlichen Verdienst Christi als Wiederhersteller der
Menschennatur für die Limbuskinder die Rede sein solle. Das würde C.

eher verneinen müssen. Sodann möchte C. die These J.s ergänzt wissen :

zwar erhalten die Limbuskinder jene Vollkommenheiten, die ihnen J. auf
Grund des Verdienstes Christi zuspricht auch insofern sie der Menschennatur

an sich geschuldet oder wenigstens ihr sehr angemessen (muy
convenantes) sind, die, vom Sündenfall abgesehen, auf ihre Integrität
Anspruch hätte. Anderseits müsse man jedoch sagen, daß diese Kinder, wie

33 Wenn wir selbst über an sich knappe Rezensionen eingehend referieren,
tun wir es aus der Voraussetzung, daß sie das Ergebnis einer Lesung des ganzen
Buches durch einen immerhin auch zuständigen Theologen sind, nicht aber etwa
aus dem Eindruck stammen, den vorausgehende Besprechungen des betreffenden
Buches durch irgendeine « Größe » oder Urteile einer solchen auf den Rezensenten
gemacht haben.



420 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Adams Nachkommen überhaupt, schon ihr Dasein Christus zu verdanken
hätten. Denn wäre von Gott nicht die Erlösung in Christus beschlossen, so

hätte er die Fortpflanzung einer Menschheit aus Adam nicht wollen
können. Das hätte zur strengen Gerechtigkeit seitens Gottes gehört, die

Unterbindung dieser Fortpflanzung. Gott hat aber in Christus den Weg
der Barmherzigkeit gewählt und das bringt mit sich, daß die Limbuskin-
der schon ihre Existenz Christus verdanken, nicht erst die näheren

Bedingungen des Limbuszustandes, auf die J. hinweist. Für diesen seinen

eigenen Standpunkt erinnert C. an den Artikel, den er in der Zeitschrift
« Lumen » V (1956), 289-316, publiziert hat34. Diese Hypothese erkläre,
meint C., daß auch die Werte der natürlichen Ordnung ganz von Christus

abhängen, und könne den Limbuszustand verständlicher machen.
Besonderes Gewicht hat die Rezension J.s, die P. Gumpel, SJ, der

«Theologischen Revue» (Münster) 56 (1960), Sp. 77-81 geliefert hat,
schon deshalb, weil unser Problem für G. schon seit Jahren Gegenstand
intensiver persönlicher Arbeit ist. Gleich zu Anfang drückt er sich
unmißverständlich dahin aus, die Limbustheorie ruhe nicht auf so soliden Füssen,

wie man es vielfach vorgebe. Selbst über einen vermeintlich «

zwingenden Theologenkonsens » fehle es vorderhand wenigstens an « definitiven

Studien ». J. verlasse sich leider für die « umfangreiche moderne

Literatur » zur Frage auf lediglich « zwei Studien », deren Information,
Methode und theologischer Gehalt unzureichend seien. Aus « Avant-
propos » bei J., S. 7 erhellt, daß hier G. das Buch von A. Michel und den

Artikel W. A. Van Roo's in Gregorianum 1954 meint, die J. dort als

« excellents travaux » bezeichnet, deren er sich habe bedienen können.
Dadurch und auch wegen der persönlich vereinfachenden zusammenfassenden

Art J.s komme ein « verzeichnetes Gesamtbild » heraus, in das J.
« zudem manche Behauptungen » einstreue, « die sich wohl schwerlich
sauber und exakt beweisen lassen ». So sei es denn « wohl kaum lohnend
auf diese Punkte des näheren einzugehen ». « In aller Kürze » solle die

Besprechung immerhin « zu der theologischen Qualifikation, die J. der
traditionellen These geben zu müssen meint, Stellung nehmen, da diese Frage
für die ganze Haltung des Verfassers von grundlegender Bedeutung ist ».

Es handelt sich um den gleichen Punkt, den Van Roo (s. oben) aufgreift,
den 3. Kanon von Karthago 418 und dessen Billigung durch Zosimus. Was
G. sagt, ist das wesentlich durch Van Roo schon Bemerkte. « Es dürfte
also kaum angehen, den antipelagianischen Kanon so ganz ohne weiteres

34 Titel : La salvaciön de los ninos muertos sin bautismo.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 421

auf die heutige Problematik anzuwenden ». Durch diese « letztlich
entscheidenden Mängel » verliere das Buch J.s viel. Aber es habe doch « einige
bedeutende Vorzüge » : dazu gehöre die Erkenntnis, daß die Kategorie
einer « voluntas antecedens » inadäquat bleibe. Die « Themensetzung »

sei « reich und weitschichtig », die « Gedankenführung im allgemeinen
klar ; die Darstellung lebhaft und persönlich ». « Ungünstig fällt dagegen

auf, daß der Verf. auch nicht ein einziges Mal versucht, einen Text der

H. [sie !] Schrift etwas eingehender zu exegesieren. » Auf eine Zusammenfassung

der Grund- und Kerngedanken J.s folgt deren Kritik, bei der G.

ausdrücklich Felderer (s. oben) « vollauf zustimmt », wenn dieser meint,
daß « der Gedanke einer Errettung durch Christus, die nicht das

übernatürliche Heil zum Ziel hat, der Hl. Schrift vollkommen fernliegt. Aus

genau dem gleichen Grunde müssen wir es auch strikt ablehnen, die
angedeutete Verleihung von rein natürlichen Gütern mit dem Adjektiv 'salvi-
fique' zu umschreiben und in diesem Kontext laufend und
uneingeschränkt von dem göttlichen 'Heils'-willen zu sprechen.» Anschließend
erhebt G. vier « Bedenken » : 1. gegen die Art, wie J. zu zeigen sucht, die

Nichterlangung der übernatürlichen Erlösung sei für die Limbuskinder
keine « Privation », während sie doch Glieder der Menschheit sind, die

durch Christus übernatürlich erlöst werden sollte. 2. Das Vorgehen J.s
mit dem Begriff des Nichtgeschuldeten bzw. Geschuldeten bleibe unklar,
er frage nicht, ob der Besitz des übernatürlichen Heiles doch ein «

seinsollender (dû) » sei. Ferner gehe es ja hier « um die wirklich genügende
Heils-möglichkeit » und so um Versöhnung des Dogmas vom allgemeinen
übernatürlichen Heilswillen Gottes mit dem von der Notwendigkeit der
« Taufe » : das Problem bleibe « in voller Tiefe bestehen. » 3. J. übertreibe
die Bedeutung der genauen Frage, wann vor dem Tod die Anbietung
übernatürlicher Heilsmöglichkeit geschuldet sei. Statt dessen wäre es wichtiger

zu fragen, ob die im Limbus zum « Vollbesitz ihrer geistigen Kräfte
gelangten menschlichen Personen » nicht wirklich zur visio berufen und
ihrer ohne persönliche Schuld beraubt bleiben. Zudem sehe J. am
genauen Standpunkt bedeutenderer Vertreter moderner Illuminationstheorien

vorbei, die präzis vom Augenblick des Todes und von einer damit
verbundenen aktuellen Gnade zur Selbstentscheidung für oder wider
sprächen. 4. « In letzter Analyse scheint uns, daß die Theorie von J. positiv

theologisch und spekulativ abzulehnen ist » wegen eines in ihr
enthaltenen « beinahe extremen Extrinsezismus von Natur und übernatürlicher

Berufung, von natürlichen und übernatürlichen Gütern innerhalb
der historisch bestehenden Heilsordnung. » Es gehe nämlich letztlich



422 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

nicht um die von J. füglich betonte Carenz von Rechtstiteln auf
Übernatur, sondern um die Zugehörigkeit dieser Kinder als Personen zur
Ordnung der in Christus auf die Übernatur ausgerichteten Menschheit. Dieses

Problem habe J. sicher erkannt, könne es aber durch seine Thesen solange
nicht beseitigen, als er sie nur poniere und nicht ernsthaft einzeln wie

synthetisch zu beweisen vermöge, « und das scheint uns schlechterdings
unmöglich. » Seine Arbeit habe dennoch « kein geringes Verdienst » insofern

sie zu neuem Durchdenken des schwierigen Problems anregen dürfte.
H. de Lavalette SJ hatte in Nouvelle Revue théologique 82 (1960),

56-69 auf das Buch von J. schon hingewiesen in einem Artikel : Autour de

la question des enfants morts sans baptême. Ohne ihm etwa einen speziellen

Tadel angedeihen zu lassen, im Gegenteil, es schien als wolle er sowohl
A. Michel wie J. in das Lob einschließen, das er spendete wegen des nun
die Debatte über das Problem endlich beherrschenden Maßes statt der
früher nicht seltenen Leidenschaft und Rhetorik. J. rede zwar von « textes
déclaratifs du Magistère», gehe aber auch auf das Thema vom allgemeinen
Heilswillen Gottes ein. Freilich bezieht de Lavalette wohl schon dort
gerade auf Michel und Journet seine Bemerkung (S. 67) : « Les partisans
des Limbes n'ont aucune difficulté à prendre au sérieux la nécessité du

baptême, car c'est leur point de départ. Mais à l'arrivée on se demande si

la volonté salvifique sérieuse et opérante de Dieu n'a pas été quelque peu
malmenée, du moins reçoit-elle une acception assez restrictive, qui pose
bien d'autres problèmes. » - Im folgenden Jahr erscheint aus der Feder
de L.s innerhalb des von ihm verfaßten « Bulletin de théologie dogmatique»

der Recherches de science religieuse 49 (1961), S. 113-115 eine

Rezension, die über J. nicht mehr so günstig urteilt. Er bekunde nicht
jenen « sens critique », den man bei Michel finde. Besonders falle dieser

Mangel bei der Deutung des 3. Kanons von Karthago auf, die stark
abweiche unter anderm von der Erklärung, die B. Piault in Recherches de

science religieuse 44 (1956), 481-514 darüber bot. Was J. aus dem Kanon
herauslese, sei den Perspektiven des Konzils gänzlich fremd gewesen. So

übertreibe J. auch Sinn und Tragweite späterer kirchlicher Verlautbarungen

einschließlich der Ansprache Pius XII. im Jahre 1951 und des Monitum

des Sacrum Officium 1958. Ferner will de L. Ungereimtheiten sehen

in J.s Annahme eines « amour naturel du Verbe de Dieu incarné, dont on

ignore justement qui II est ». Alsdann weist der Kritiker noch hin auf
die Meinung, die J. aus Maritain übernimmt, um plausibel zu machen,
wieso der Zustand des Limbus für jedes dieser Kinder endgültig sei. Nämlich

die Annahme einer fixierten « libre-option » für Gott, die unter dem



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 423

Einfluß einer besonderen Art « wirkender und unzerbrechlicher Gnade

natürlicher Ordnung » geschehe im ersten Augenblick, da die Seele des

Kindes ihr leibfreies Leben beginne. Ähnlich wie die Vertreter der
Illuminationstheorie eine wirksame Gnade zugunsten der getauften Kinder
postulierten 35. Da habe, schreibt de L., die Freundschaft mit Maritain
leider J. fortgerissen zu einem «plaidoyer pour les thèses théologiques très

particulières de réminent philosophe», doch hätte er als Theologe die diesen

Thesen gebührende « Note » nicht ungebührlich hoch schrauben dürfen.
Auf J. kommt auch D. Fernandez CMF zu sprechen in einem Beitrag,

ursprünglich Referat, den Revista Espanola de Teologia 21 (1961), 3-51

ihren Lesern unterbreitet : Destino eterno de los ninos que mueren sin

bautismo. Hier wird Verwunderung laut über die Bewertung der epistola
tractoria des Papstes Zosimus durch J., da doch über deren genauen
Inhalt genügende Sicherheit nicht mehr zu gewinnen sei, weil der Brief nur
in Fragmenten auf uns gekommen ist und die Andeutungen darüber bei

andern Autoren kein bestimmtes Urteil erlauben. F. meint (S. 11) : wollte
man den 3. karthagischen Kanon pressen, wäre erJ. und den andern
Verteidigern der Limbustheorie nicht minder zum Verhängnis als den
Befürwortern einer Heilsmöglichkeit der Kinder außer der Wassertaufe. An
andrer Stelle (S. 17, Anm. 28) heißt es, J. irre auch, wenn er behaupte,
die frühere Theologie habe von der sicheren Lehre über die Notwendigkeit

der Taufe die über den Wert der Beschneidung und die Wahrscheinlichkeit

eines sog. remedium naturae abgeleitet, während die modernen
Autoren umgekehrt von dem bloß wahrscheinlichen remedium naturae

aus die Notwendigkeit der Taufe in Zweifel ziehen wollten. Die von J.
kritisierten Autoren würden nicht von einer Konjektur, dem remedium
naturae ausgehen, sondern von einer Wahrheit, die nicht minder
Offenbarung sei als die über die Taufnotwendigkeit : die vom aufrichtigen
allgemeinen Heilswillen Gottes und von der Erlösimg aller Menschen durch
Christus. Die Notwendigkeit der Taufe würden sie nicht anzweifeln, das

zeige sich darin, daß sie alles versuchten, um diese Wahrheit unangetastet

zu lassen. Aber man könne ebensosehr irren, wenn man eine derart
absolute Notwendigkeit des Sakramentes behaupte, daß man die halbe

Menschheit von der Heilsökonomie ausschließe, oder glaube, Gott habe
keine andern Mittel, seine Gnade zu verleihen. Man vergesse, daß die hier

angenommene nécessitas medii der Taufe nicht aus dem inneren Wesen

36 Gemeint sind wohl näherhin M. Laurenge, A. Pacios Lopez und nur zur
Verteidigung des letzteren gegen Camelot hypothetisch L. Renwart, wie wir noch
sehen werden.



424 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

der Sache stamme, sondern aus einem Gebot36. Die Ansicht J.s über
weiteres Bestehen eines Taufersatzes in Gegenden, die das Christentum
noch nicht hinreichend kennen, und über den weiterdauernden Wert der

Beschneidung in gläubigem jüdischen Milieu gehört nach F. zum Besten
des Buches. Die Worte des Trienter Konzils Dz 796 würden das sicher
nicht ausschließen ; manche Autoren hätten sie zu exklusiv interpretiert.
Das Studium der Konzilsakten zeige, daß es damit einfach sagen wollte,
der eigentliche Modus geistlicher Wiedergeburt im Neuen Bund sei die
Taufe. J. G. Santos, Algunas reflexiones sobre la necesidad del bautismo,
in Verdad y Vida 16 (1958) 212ff, habe nachgewiesen, wie mehrere
Konzilstheologen von Trient das Taufgesetz auf Länder beschränkt dachten,
denen das Evangelium schon hinreichend bezeugt sei. F. fügt dreierlei
Gründe dafür bei, daß diese Ansicht Bejahung verdiene 37. Verwandt mit
den obenerwähnten « anzüglichen Bemerkungen » de Lavalettes
erscheint F.s Behauptung, gewisse Ausführungen J.s über die Freuden der
Limbuskinder erinnerten unwillkürlich an Texte der Pelagianer 38. In
skeptische Reserve hüllt sich F. sodann (S. 49) auch dem gegenüber, was

J. von den Folgen der Trennung selbst einer Kindesseele von ihrem Leibe

sagt : über die höhere Erkenntnisweise, die ihr alsdann zuteilwerde.
Mit gespanntem Interesse kann man vielleicht zu einer Rezension des

Buches J.s durch einen Theologen des Augustinerordens greifen. Waren
es dochTheologen dieser Schule, die auch in unserer Frage noch im 18. Jh.
und darüber hinaus bis in unsere Zeit Augustinus möglichst treu zu bleiben

suchten. Der These einer « mitissima poena » läßt J. aber keinerlei
Chance, während A.Michel, op. cit. S.43 immerhin Wert darauf legt
festzustellen, die « dure doctrine des augustiniens » sei durch das Einschreiten
Pius VI. gegen Pistoia nicht verurteilt. Nun steht in der neuen Zeitschrift
« Augustinianum » 2 (1962), Rom, eine Besprechung aus der Feder von
P. L. Sodani OESA (S. 188-190). J. habe mit viel Tiefe bei relativer Kürze
eine an sich komplizierte Lehre dargelegt. Ohne auf « die dornige Frage »

einzugehen, scheine es dem Rezensenten notwendig, zwei Bemerkungen
anzubringen. Die erste könnte aus « augustinianischer » Perspektive stammen.

J. vermöge nämlich nicht zu beweisen, wird gesagt, daß ein Kind,

26 Vgl. darüber z. B. E. Sauras OP : Los Sacramentos « de necesidad » ante
las circunstancias que impiden o anulan su administraciôn. La Ciencia Tomista
84 (1957) 37-73, S. 56 : « necesidad de medio ex praecepto ».

27 Des Näheren später am entsprechenden Ort zu erwähnen.
38 S. 42. Gemeint sind offenbar deren Meinungen über den « tertius locus ».

Bei J. sind die visierten Sätze Teile des Anm. 30 genannten anonymen Zitats.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 425

welches schon einen die übernatürliche Ordnung verletzenden Sündenmakel

trägt, in einen Zustand der sog. natura pura versetzt werden solle

(sarà ridotto alio stato di natura pura. Una tesi questa che ci pare del tutto
gratuita) 39. Die zweite Bemerkung schließt eigentlich mehrere ein.
Zunächst wird, wie wir es schon bei andern Rezensenten sahen, die Berechtigung

der Note « di fede definita » bestritten. Allerdings bezieht sie diese

Besprechung auf «das Dasein des Limbus», was J. nicht tut, sondern bei
ihm soll sie vorerst dem Satz gelten, ohne Taufe verstorbene Kinder könnten

in das Himmelreich, d. h. zum ewigen Leben, nicht eingehen, und wir
hätten kein anderes Mittel, ihnen zu helfen, als das Taufsakrament
(op. cit., S. 161 und 164). Dann weist unser Rezensent darauf hin, das

Problem sei nicht bloß mit dem « Dogma » vom universellen Heilswillen
Gottes verquickt, wie J. wolle, sondern auch mit dem von der jedem
Menschen gewährten zureichenden Gnade und dem der Solidarität jedes
Menschen « in Christus ». Dann heißt es : « auf jeden Fall würde sich, wenn
man die absolute Notwendigkeit der Taufe und die Realität der Erbsünde

urgieren wollte (volendosi affermare), Dogmen, die niemand zu verneinen

wagen würde, am Ende doch die Lehre Augustins als logischer herausstellen,

die mit Recht ausgebessert (ritoccata) und angepaßt (adattata)
wurde durch St. Thomas und die ganze Überlieferung. » Aber gehe man
vom Grundsatz aus, daß die Notwendigkeit der Taufe nur die Kirche und
den Menschen binde (lega), welche (« la quale » ist hier wohl Flüchtigkeit
statt « i quali ») laut Worten Pius XII. kein andres Mittel haben, dem
Kind das Gnadenleben mitzuteilen, und gebe man zu, daß dies Gott nicht
hindere, es auf andrem Weg sicherzustellen (assicurare), da er doch durch
die genannten Mittel nicht gebunden sei, so wäre es vielleicht möglich,
die einander widersprechenden Ansichten zu versöhnen und alle Wahrheiten

zu retten (salvare), die angedeutet wurden. Ohne Antastung, wie
sich verstehe, eines letzten (inappellabile) Urteiles der Kirche. Das Buch
müsse gelesen werden, unter anderm damit man die Verteidigung jener
Meinung finde, die, weil die traditionellste (piü tradizionale), sicher auch
die bestbegründete (la piü fondata) sei 40.

39 Sagt das J. Er wird kaum so ohne weiteres zugeben, das auch nur implicite
behauptet zu haben. Wir werden auf seinen genauen Standpunkt diesbezüglich im
dritten Teil zurückkommen.

40 Unter den uns bekanntgewordenen vorbehaltlos zustimmenden Rezensionen

von J.s Buch möchten wir ihrer ausführlichen Würdigung wegen jene
hervorheben, die B. Lavaud OP in Angelicum 38 (1961) 96-100 brachte.



426 Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

Wir haben uns beschränkt auf eine Zusammenfassung des

Standpunktes von zwei heutigen Vertretern der Limbuslehre, Michel und
Joumet, die beiden dem Problem und der Lehre eine ausführliche
Monographie gewidmet haben. Ihnen haben wir je eine ganze Anzahl theologischer

Kritiker gegenübergestellt gesehen, von denen die meisten
grundsätzlich überhaupt die Limbuslehre als solche angreifen. Daraus könnte
bei nicht genügend informierten Lesern der Eindruck entstehen, es gebe

heute in der katholischen Theologie sowieso nur mehr wenige Vertreter
der Limbustheorie, die man mit der Lupe zu suchen habe. Das wäre natürlich

eine irrige Meinung. Damit dieser Eindruck verhindert wird, statt
dessen ein objektiveres Bild von der Situation an die Stelle trete, möchten
wir hier nur kurz darauf hinweisen, daß besonders in Lehrbüchern der

Dogmatik die Limbustheorie noch vorherrscht, dabei nicht allein die

herkömmlichen Argumente wiederholt, sondern die modernen
Gegenmeinungen berücksichtigt und oft recht scharfsinniger Kritik unterzieht.
Man vgl. z. B. folgende der verbreiteten Lehrbücher des deutschen

Sprachraumes : M. Premm : Katholische Glaubenskunde III. Bd.,
I.Teil (Allgemeine Sakramentenlehre, Taufe...), 2. Aufl., Wien 1957,

S. 141-145, mit Verweis auf Bd. I, S. 197 für die Gegenansichten ; Die-

kamp -Jüssen : Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des hl. Thomas,

III. Bd., 11.-12. Aufl., Münster i. W. 1954, S. 91 f. ; 13. Aufl. (1962)

unverändert; J. Brinktrine : Die Lehre von der Gnade, Paderborn 1957,

S. 121-123, im Zusammenhang der Frage vom allgemeinen göttlichen
Heilswillen ; B. möchte höchstens im Sinn eines Wortes bei Bonaventura mit
M. Bäuerle 41 die Möglichkeit eines «Privilegs » frommer Eltern in Erwägung
ziehen, die durch Gebet vielleicht den Erlaß der Erbsünde und die Mitteilung

der Gnade an ihre sterbenden Kinder bei Gott erwirkten, scheint
also im Rahmen des weder durch A. Michel noch durch Ch. Journet
bestrittenen « Privilegs » zu bleiben ; vgl. auch D. Feuling OSB : Katholische

Glaubenslehre. Einführung in das theologische Leben für weitere
Kreise. Salzburg 1937, Nr. 568, S. 901-905, 2. Aufl. 1950.

An monographischen Arbeiten, die für die Limbustheorie eintreten,
seien nur beispielshalber ausgewählt : A.-C. Gigon OP : Destinée des

enfants morts dans le sein maternel, in « Hommage aux Catholiques
Suisses », Fribourg 1954, 133-146 ; S. 143 : « ce privilège » ; « la possibilité
d'un privilège applicable seulement à des individus et à titre particulier » ;

41 M. Bäuerle : Das Heil der ohne Taufe verstorbenen Kinder, in : Theol. u.
Glaube 27 (1935) 727-739.



Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen 427

S. 144 : « nous tenons à redire que l'opinion de Cajetan demeure inacceptable

et que nous nous distançons essentiellement de lui » ; cf. A.-C. Gigon:
De limbo puerorum (Pro manuscripto), 1946. - Schon genannt wurde
B. Leeming SJ. - C. J. Jellouschek OSB : Das Los der ohne Taufe sterbenden

unmündigen Kinder, in : Theologisch-praktische Quartalschrift (Linz)
102 (1954) 309-314 gegen P. Zöttl OSB, ebd. 228-234. - D. Greenstock :

En torno al problema de los ninos que mueren sin bautismo. Salmanti-
censis 2 (1955) 245-264. - /. M. Saiz : En torno a los ninos que mueren
sin bautismo. Estudios Eclesiasticos 32 (1958) 21-70. - J. Espeja OP.

La suerte de los ninos que mueren sin bautismo. La Ciencia Tomista 89

(1962) 581-608. - F. d. P. Sold SJ : Sobre la suerte de los ninos que mueress
sin bautismo. Revista Espanola de Teologia 23 (1963) 3-20, der besonders
den obenerwähnten Artikel von D. Fernandez CMF, aus der gleichen
Zeitschrift 21 (1961), ohne Namensnennung strenger Kritik unterwirft.
Sola erklärt, er wolle speziell das Problem der Ungeborenen behandeln
(S. 4), da für die zur Geburt Gelangten von der Lehre der Kirche her
überhaupt keine Frage sich stellen lasse, ausgenommen in den Gegenden, in
denen das Christentum noch nicht zureichend bekannt sei, wenn es solche

Gegenden noch gebe. Bezüglich Ungeborenen scheint aber sein Urteil
nicht vollkommen durchsichtig 42. Allenfalls wäre Sola zu den Autoren
zu rechnen, die einen vermittelnden Standpunkt in unserer Frage suchen,

von denen im 2. Teil dieser Arbeit die Rede sein wird.
[Fortsetzung folgt)

42 S. 18 f. schreibt er : « Si hablamos de aquellos que mueren antes de nacer,
necesariamente escapan a nuestras posibilidades, y hemos de confesar que en favor
de ellos nada podemos hacer daß wir für sie nichts tun können). Si algün medio
tuvieren para su salvaciön, no nos estâ revelado, y por consiguiente esta fuera de
nuestro alcance ; de lo contrario, si su suerte dependeria de nosotros, nos lo hubiera
revelado Dios ». Auch der erste Satz seiner vier Ergebnisse (S. 20) scheint bei dem
zu bleiben.


	Kinderlimbus und neuere Gegenhypothesen

