
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Primat und Episkopat

Wilhelm Bertrams SJ veröffentlicht in verbesserter Neuauflage als Buch
einen Artikel über das Verhältnis der bischöflichen Jurisdiktion zum päpstlichen

Primat \ Die Arbeit erschien erstmals in den « Periodica de re morali,
canonica, liturgica » 1962, p. 3-29.

Die These unseres Autors, die in mancher Beziehung an die Joh. Vine.
Bolgenis erinnert2, ist, kurz gefaßt, diese: die bischöfliche Konsekration überträgt

dem Bischof nicht nur die Weihe-, sondern auch die Jurisdiktionsgewalt
im weiteren Sinne, also die Lehr- und Leitungsgewalt : « potestas in specie
etiam potestas regendi Episcopi, secundum substantiam vere confertur in
consecratione episcopali... » (S. 61). Der erste Teil : De socialitate humana
gibt den Unterbau, der zweite Teil : De structura metaphysica officii episco-
palis bringt die eigentliche These mit ihrer Begründung. Wenn auch die
bischöfliche Konsekration die causa efficiens adaequata der Jurisdiktionsgewalt

(vgl. S. 68) ist, so ist doch das gültige exercitium dieser Gewalt an die
recognitio durch die Kirche, in concreto durch den Apostolischen Stuhl,
gebunden (vgl. S. 63, 64, 66, 79 und passim). Ohne diese recognitio kommt ein
gültiger Jurisdiktionsakt eines rite konsekrierten Bischofs nicht zustande :

« potestas in consecratione episcopali confertur quoad substantiam, attamen
efficax redditur per recognitionem ex parte Romani Pontificis, qua Episcopus
incorporatur in collegio Episcoporum ad exercendam potestatem regendi in
Ecclesia collegialiter cum aliis Episcopis » (S. 79).

Es fragt sich, ob die von Bertrams vorgeschlagene Lösung die Frage
nicht unnötig kompliziert. Weshalb einen Unterschied zwischen der potestas
iurisdictionis machen und dem exercitium dieser potestas Warum nicht
einfach sagen : die bischöfliche Konsekration erteilt an sich keine Jurisdiktion

Was nutzt der Besitz einer Jurisdiktion, deren Ausübung doch
ungültig ist

1 Wilhelmus Bertrams SJ : De relatione inter Episcopatum et Primatum.
Principia philosophica et theologica, quibus relatio iuridica fundatur inter officium
episcopale et primatiale. - Università Gregoriana, Roma 1963. 133 p.

2 Vgl. hierüber M. R. Gagnebet : L'origine de la jurisdiction collégiale du
corps épiscopal au Concile selon Bolgeni. Divinitas 5 (1961) 431-493, und unseren
Artikel : Woher empfängt das Corpus Episcoporum auf einem ökumenischen Konzil
seine Jurisdiktion über die universale Kirche Theol. u. Glaube 52 (1962) 317-322.



326 Besprechungen

Papst Pius XII. hat wiederholt erklärt, daß die zwar gültig, aber illegitim

geweihten chinesischen Bischöfe keinerlei Jurisdiktion besitzen : « Ad
Sinarum Gentem »

3 und « Apostolorum Principis » 4. Wie kann also die bloße
Weihe Jurisdiktion übertragen Wohlgemerkt : der Papst sagt nicht, daß
die unrechtmäßig geweihten Bischöfe das exercitium der Jurisdiktion nicht
besitzen.

Hiermit stimmt ganz überein, wenn Thomas sagt, daß die außerhalb
der Kirche Stehenden keinerlei Jurisdiktion besitzen : « quam (iurisdictionem)
non habet ab Ecclesia praecisus » 5.

Die von Bertrams vorgeschlagene Lösung scheitert vor allem an der
Tatsache, daß auch ein ernannter Bischof bereits vor Empfang der bischöflichen

Konsekration über seine Diözese gültigerweise Jurisdiktion ausüben
kann. Ist aber dies der Fall - und an der Tatsache ist nicht zu zweifeln -,
dann kann die Konsekration unmöglich die causa efficiens adaequata der
potestas iurisdictionis (vgl. S. 68) sein. Was Bertrams S. 87-94 zur Widerlegung

dieses Einwandes sagt, dürfte m. E. kaum befriedigen.
Ist somit die These, daß die bischöfliche Konsekration eigentliche

Jurisdiktionsgewalt überträgt, abzulehnen, so bleibt doch bestehen, daß die in
ihr mitgeteilte Weihegewalt eine Hinordnung auf die (stets im weiteren Sinne
gefaßte) Jurisdiktionsgewalt besagt. Die bischöfliche Weihegewalt ruft gleichsam

nach der Jurisdiktionsgewalt. Bereits auf Grund seiner Konsekration
ist der Bischof befähigt, Priester zu weihen ; er ist darum Vater der Priester
und durch sie der einfachen Gläubigen : die sakramentalen Gnaden, die durch
das Priestertum vermittelt werden, gehen letztlich auf ihn zurück. Das on-
tische Vatersein des Bischofs weist deutlich auf die potestas iurisdictionis des
Bischofs hin : « Patris est producere et gubernare » 6.

Noch eine letzte Bemerkung sei gestattet. Praktisch gesehen ist es kein
großer Unterschied, ob man mit Bertrams annimmt, daß durch den Empfang
der Bischofsweihe zwar die potestas iurisdictionis, aber nicht das exercitium
huiusce potestatis übertragen wird, oder ob man der Ansicht beipflichtet,
daß mit der Bischofskonsekration als solcher keine potestas iurisdictionis
übertragen wird (übrigens sagt Bertrams selbst S. 67 - und damit nähert er
sich unserer These - ; man könne und müsse sagen, daß lediglich auf Grund
der bloßen Konsekration die bischöfliche Gewalt schlechthin nicht vorhanden
sei : potestas episcopalis simpliciter non habetur).

Auch nach Bertrams ist ja, damit die Jurisdiktionsgewalt gültig
ausgeübt werden kann, eine coordinatio dieser sakramental übertragenen
Gewalt mit der den übrigen Bischöfen in der Konsekration mitgeteilten Lehr-
und Leitungsgewalt durch den Nachfolger des hl. Petrus notwendig. Unserer
Frage kommt somit eine mehr theoretische als praktische Bedeutung zu.

Johannes Brinktrine
3 AAS 1955, 9.
4 ib. 1958, 610 s.
5 S. Th. Suppl. q. 38 a. 2 ad 1.
6 Thomas: S. Th. II-II q. 81 a. 3.



Besprechungen 327

Heilige Schrift

Larcher, C., OP : L'actualité chrétienne de l'Ancien Testament d'après le
Nouveau Testament. (Lectio divina, 34.) - Les Editions du Cerf, Paris 1962.
533 p.

Pourquoi ne pas avouer notre appréhension et même notre scepticisme
en commençant la lecture de cet ouvrage On nous a tellement affirmé
depuis vingt ans que les réalités de l'ancienne Alliance ont une portée figurative

; tant de publicistes ont élevé la découverte des correspondances entre les
deux Testaments au niveau d'une science, que nous ne voyons plus guère
l'originalité du christianisme, ni comment Israël ne reconnaît point dans
l'Evangile la réalisation de préfigurations aussi lumineuses que subtiles

En réalité, le présent ouvrage est tout autre chose qu'une recette nouvelle
de typologie, sur laquelle d'ailleurs il fait d'opportunes réserves (p. 504 sv.).
A l'opposé des vulgarisations rapides et des « thèses » susdites, il est l'œuvre
d'un savant qui sait ce dont il parle, qui a lu les textes selon leur sens littéral,
qui a longuement réfléchi sur l'insertion de la révélation dans l'histoire, et
nous donne ici une lumière en grande partie neuve. La méthode garantit la
qualité des résultats : c'est l'exégèse apostolique qui doit nous guider dans
l'interprétation chrétienne de l'A. T. Elle l'a envisagé, en effet, non seulement
comme annonçant et prophétisant le Christ, mais comme une préparation
patiente de l'événement du salut à la plénitude des temps. C'est dire qu'elle
insiste sur la dimension historique de la révélation, le présent gardant ses

attaches avec le passé : « Le sens de l'histoire dans le christianisme primitif
est la résultante de deux facteurs : d'une part l'éyénement du Christ ; d'autre
part la connaissance d'une histoire en marche vers lui. Et ces deux données
ont réagi Tune sur l'autre... Dans l'exégèse moderne, Harnack, influencé par
Marcion et ne retenant de l'Evangile que quelques grandes vérités, ne savait
plus que faire de TA. T. et proposait de le rejeter. On relève également la
persistance du gnosticisme dans la pensée de Bultmann » (p. 364-365). Cette
intelligence de l'autorité et du témoignage de l'Ecriture dans l'Eglise du
1er siècle dépend essentiellement de l'attitude originale prise par le Christ
lui-même à l'égard de TA. T. Il 1'« accomplit » en le sublimant et en le dépassant.

D'où les mises au point décisives. Si le Père de Jésus est le Dieu de
l'ancienne Alliance, le chrétien donne sa foi au Christ, le Calvaire fait perdre
au culte ancien sa raison d'être, et l'effusion de l'Esprit Saint rend caduque,
en principe, la Loi ancienne. Si l'Ancien Testament demeure actuel ce sera,
par conséquent, à la condition d'être intégré dans la foi nouvelle, d'être lu
avec la plus-value ou le dépassement que lui donne le mystère du Christ. Telle
était précisément l'exégèse des Apôtres (p. 519 sv.).

Il y a bien d'autres richesses dans ce volume : mille notations suggestives
sur le messianisme, le royaume de Dieu, l'inspiration des Livres saints, une
théologie biblique de la Promesse (p. 399 sv.), des réalités temporelles et des
valeurs naturelles (p. 445-488), des mises au point sur maints problèmes
controversés, par exemple sur la notion biblique du temps, fort complexe et
qui n'est point purement linéaire : le temps chrétien participe de la richesse



328 Besprechungen

du mystère du Christ et de la complexité de la condition chrétienne ; c'est
un temps concret, présent et nouveau, mais menacé et précaire. « Défini
comme un nœud de relations, il est triangulaire, impliquant la relation à un
passé, qui est la mort et la résurrection du Christ ; à un avenir, qui est le
retour glorieux du Seigneur, et à un présent transcendant, qui est le présent
éternel de la médiation du Christ, de son intercession, de son activité rédemptrice

» (p. 384).
Evidemment, les spécialistes pourront diverger d'opinion sur tel ou tel

point. Pour ma part, je ne souscrirais pas entièrement à ce qui est dit de
l'excellence de la Loi (p. 198 sv. I Tim. i, 9 n'est pas cité, si je ne m'abuse), ni
sur la « portée figurative » des lois sacrificielles selon l'Epître aux Hébreux
(pp. 252, 279), qui souligne davantage les contrastes que les harmonies ;

la première Alliance ayant été abrogée en raison de ses défauts (vin, 7 ;

cf. v. 13). Mais il s'agit d'un livre éminemment intelligent qui fournira à
tous - biblistes et grand public - une merveilleuse provende C. Spicq OP

Besnard, A. M. : Le Mystère du Nom. Quiconque invoquera le nom du
Seigneur sera sauvé. Joël 3, 5. (Lectio divina, 35.) - Editions du Cerf, Paris
1962. 198 p.

In einer Einführung über die Bedeutung des Namens im Alten Orient
und in der Bibel im besonderen unterscheidet der Verfasser ein noetisches
und ein dynamisches Element, je nachdem der Name Kenntnis vermittelt
oder die Aufgabe des Trägers bezeichnet. Auf dieser Grundlage geht er zum
Studium des Namens Yahwe über, wie er in Ex 3 und 4, die sich auf eine
einzige Offenbarung beziehen könnten, sich kundtut. Durch die genaue Analyse

der verschiedenen Überlieferungen tritt der ganze Reichtum dieses
Namens vor unsere Augen. Er bezeichnet die Grundeigenschaften Gottes
des Seienden gegenüber den nichtigen Göttern, aber noch mehr seinen Willen,
mit Israel seinen Bund einzugehen und sich auf den Anruf des Gebetes bereit
zu zeigen. Das Studium einiger stehender Ausdrücke ergänzt den gewonnenen
Gottesbegriff und klingt aus in dem Lobe, das Israel Gott zollte.

Im zweiten Teile wendet sich der Verfasser der Anrufung des Namens
Jahwe zu und analysiert in ganz besonderer Weise den Text Joels : « Jeder,
der den Namen Yahwes anruft, wird gerettet werden (3,5). » In strenger Analyse

prüft er die einschlägigen Begriffe und schließt auf den universalen
messianischen Charakter.

All das aber bereitet vor auf den dritten Teil, die Verwirklichung der
Verheißung in der Kirche auf Grund der Petruspredigt am ersten Pfingstfest,
wo der Ausdruck seine Fülle erhält.

Man könnte sagen, daß die Analysen manchmal etwas spitzfindig sind
und künstlich wirken. Sie bilden aber den fein ziselierten Hintergrund einer
machtvollen Synthese über einen sehr wichtigen Aspekt der biblischen Theologie.

B. Steiert OSB



Besprechungen 329

Renaud, Bernard : Je suis un Dieu jaloux. Evolution sémantique et
signification théologique de qine'ah. (Lectio divina, 36.) - Editions du Cerf,
Paris 1963. 159 p.

Im Vorwort umschreibt der Verfasser die Aufgabe, die er sich stellt :

Den Sinn der Eifersucht Gottes möglichst aus dem Sitz des Lebens und darum
auch, so weit es geht, in chronologischer Schau herauszuarbeiten. Er schickt
seiner Abhandlung eine etymologisch-grammatikalische Studie voraus, aus
der erhellt, daß Eifersucht von Gott in weit anderem Sinn gebraucht wird
als von den Menschen, nämlich religiös überhöht. In vier langen Abschnitten,
denen immer ernste Studien über das Alter der Texte vorausgehen, kommt der
Verfasser zu folgenden Ergebnissen :

Die älteste Periode, die die ersten Fassungen von Ex 34, 14 ; 20, 3-6 und
Jos 24, 19 umfaßt, bringt die Eifersucht Gottes in altertümlicher Form mit
dem ersten Gebot in Verbindung, das die Einzigkeit Gottes lehrt. Die Eifersucht

aber trägt vor allem strafenden und rächenden Charakter gegenüber
der Untreue und dem Abfall. Aber in der Nähe der Lehre von der Barmherzigkeit

ist der Weg zu einer weiteren Entwicklung gewiesen.
Im zweiten Kapitel wird die deuteronomische Literatur eingehend untersucht.

In eine erste Redaktion reiht der Verfasser Dt 5, 9-10 ; Ex 20, 5-6 ;

Dt 6,15 ; 29,19 und 1 Kg 14,22 ein. Unter die zweite Fassung fallen Dt 4,23-
24 ; 32, 16-21 mit Ps 78, 58. In dieser Periode der Entwicklung ist die Eifersucht

eher mit dem Bilderverbot in Verbindung, bewahrt zwar ihren impulsiven,

strafandrohenden Charakter, aber durch die Vertiefung des Bundesverhältnisses

wird doch schon die Liebe Gottes als ihr treibendes Motiv erkannt.
Unter den Schriften zur Exilszeit werden zuerst neun Stellen aus

Ezechiel herangezogen, bei dem in Begleitung der Brautmystik die Eifersucht
die Schattierung der betrogenen Liebe erhält. Aber nach der Zerstörung
Jerusalems wendet sich der Zorn der Eifersucht noch mehr gegen die Heiden,
die Zerstörer des Heiligtums. Erwähnt werden hier nur noch Num 25, 11-13
und Ps 79, 5.

Als Vertreter der nachexilischen Zeit behandelt der Verfasser vor allem
Isaias, da oder dort überarbeitet, hauptsächlich aber in seinem zweiten Teil.
Dann kommen als überarbeitet Sophonias und Nahum zur Sprache und als
nachexilisch Zacharias, Joel, das Hohe Lied und das Weisheitsbuch. Der
Begriff der Eifersucht bereichert sich merklich und wird zur Liebe und zum
Eifer für Israel, das der göttliche «Goël» zurVollendung derEndzeit führen will.

Eine Zusammenfassung der Theologie schließt das Buch.
Man könnte sich fragen, namentlich für die letzten Teile, ob das Alter

der Texte nicht ein wenig nach dem Schema der Arbeit angesetzt wird. Aber
im ganzen stehen wir vor einer ernsten und sehr gründlichen und bereichernden

bibeltheologischen Arbeit. B. Steiert OSB

Rehrl, Stefan : Das Problem der Demut in der profan-griechischen
Literatur im Vergleich zu Septuaginta und Neuem Testament. Aevum Christia-
num, 4.) - Aschendorff, Münster 1961. 228 S.

In der exegetischen Literatur herrscht weitgehend Übereinstimmung
darüber, daß die Griechen keinen oder doch nur einen völlig unzureichenden



330 Besprechungen

Begriff gekannt hätten, der sich mit dem Begriff der christlichen Demut
decken würde ; was die Christen unter Demut verstehen, sei den Griechen
fast ganz unbekannt. Der Verfasser hat sich in der vorliegenden Schrift die
Aufgabe gestellt, dieses Problem genauer zu untersuchen. Auf Grund einer
zuverlässigen Exegese der einschlägigen neutestamentlichen Texte und im
Anschluß an die auf ihnen fußende katholische Theologie, besonders an Thomas

von Aquin, versteht R. unter christlicher Demut jene Tugend, die das
Streben des Menschen nach Ehre und Ansehen vor Gott und den Menschen
in das rechte Maß verweist und darüber hinaus im Rahmen des Erlaubten die
Fähigkeit verleiht, auch auf jene Geltung zu verzichten, auf die der Mensch
Anspruch hat. Der Verfasser untersucht eingehend, sowohl das aus dem
Terminus TOOTSiv6ç und seinen Derivaten gebildete Wortfeld als auch die
unabhängig von dieser Terminologie vorliegenden Aussagen zum Thema «Demut

». Er kommt zu dem Ergebnis, daß die Griechen einen echten, wenn auch
der Vervollkommnung fähigen Begriff der Demut kannten, wobei die
Besonderheit der christlichen Demut vor allem im Vorbild Jesu grundgelegt
erscheint. In dieser positiven Bewertung des Griechentums bestätigt der
Verfasser die Auffassung der Altphilologen. Von deren Seite liegen nur
gelegentliche Aussagen zu einzelnen unser Thema im Profangriechischen
berührenden Texten vor, aber keine umfassende und zusammenhängende
Darstellung, wie der Verfasser sie hier von Homer bis Plutarch gibt. So dürfte
das vorliegende Werk nicht nur für die Exegeten, sondern auch für die
Gräzisten von großem Interesse sein. K. Gieraths OP

Richardson, Alan : The Biblical Doctrine of Work. 2e édit. - SCM Press,
London 1963. 78 p.

Les études sur le travail dans la Bible ne manquent point, et les plus
récentes essaient de dégager de l'enseignement révélé des normes valables
pour la conjoncture contemporaine, quitte à laïciser fortement une doctrine
essentiellement religieuse. Tout au contraire, la brochure de A. R., que l'on
devrait intituler : Propos bibliques inactuels sur le travail, est l'œuvre d'un
théologien qui a parfaitement vu que la notion de travail s'applique aussi bien
à l'action créatrice et toute-puissante de Dieu qu'au labeur du dernier des
esclaves et au « service » liturgique de l'Eglise. Il dénonce, par conséquent,
le thème moderne : l'homme agit à l'image de Dieu en faisant œuvre créatrice
dans le monde. C'est un abus de langage ; une créature ne crée rien et toute
efficacité lui vient de Dieu. Ce qui est vrai, c'est que le travail est une fonction
normale, universelle et perpétuelle de l'être humain, dont celui-ci ne doit pas
se plaindre, puisqu'il correspond à une ordination divine et qu'il est le moyen
d'assurer sa subsistance.

Il y a pas mal de confusions dans l'exégèse de Jo vi, 29 (cf. Philip. II, 13 ;

II Thess. i, 11) sur la foi, œuvre ou travail des chrétiens appelés à faire
progresser le royaume de Dieu (p. 31). Par contre, l'auteur a raison de traduire
douloi par « travailleurs » (serviteurs est trop faible, esclaves est trop fort), et
de relever que la morale qui leur est présentée, n'est pas seulement celle de la
fidélité et du respect envers leur maître, ni même d'une conduite irréprocha-



Besprechungen 331

ble, mais d'avoir l'intention de « servir » l'unique Seigneur et de subir patiemment

l'injustice dans une authentique imitatio Christi, le Serviteur souffrant.
L'offertoire du pain et du vin - produits du labeur humain - dans la liturgie
eucharistique est un symbole de l'offrande du travail de tout le peuple de
Dieu (p. 67). Ces excellentes notations, pour succinctes et incomplètes qu'elles
soient, méritent de retenir l'attention, car leur optique est celle de la vraie foi.

C. Spicq OP

La Venue du Messie. Messianisme et Eschatologie. (Recherches bibliques,
VI.) - Desclée de Brouwer, Bruges 1962. 260 p.

L'importance des « Journées Bibliques de Louvain », dont les travaux
sont publiés dans la collection des Recherches Bibliques, s'accroît d'année en
année. Les meilleurs spécialistes se réunissent pour examiner et discuter un
thème scripturaire majeur (formation des Evangiles, Qumrân et le N. T.,
problèmes johanniques, etc.), déterminer l'optique de l'exégèse contemporaine

et surtout - comme c'est le cas pour cette 13e session - ouvrir des pistes
nouvelles. Tout n'est évidemment pas de la même veine dans ces exposés
indépendants. Nous sommes émerveillés, par exemple, de voir tout ce que
M. Sabbe peut tirer de La rédaction du récit de la Transfiguration, apocalypse
du Fils de l'Homme, s'inspirant dès son origine de la théophanie du Sinaï ;

il n'exprime pas une christologie primitive, mais l'intronisation eschatolo-
gique du Fils de l'Homme et bien d'autres choses encore (pp. 86 sv.).

Très fouillée et neuve est l'étude de P. Grelot sur Le Messie dans les

Apocryphes de l'Ancien Testament, sources d'information de première valeur
pour l'exégèse du N. T. L'espérance juive y prend trois formes : attente du
Messie, roi, fils de David (I Hénoch, Apoc. syr. de Baruch, Ps. Salomon),
Messie, prêtre, descendant de Lévi (Testament des Patriarches, Qumrân),
Messie transcendant ou Fils de l'Homme (Paraboles à'Hénoch ; cf. Dan. vil).
Jésus a utilisé certains matériaux de ces courants divers, en les transformant
en fonction de son propre mystère, étant le Fils de Dieu au sens propre.

Nous avons beaucoup aimé l'esquisse minutieuse et prudente du Messianisme

sacerdotal dans les écrits du N. T. par J. Coppens. Dans quelques écrits
postexiliques, se fait jour une croyance en la venue d'un grand-prêtre idéal à

la fin des temps, voire un grand-prêtre qui aurait rang, qualité, fonction de

Messie. Si l'épître aux Hébreux identifie Jésus à ce prêtre des temps messianiques,

elle y fut préparée par la doctrine johannique et sans doute les gestes
de bénédiction de Jésus (Le. xxiv, 50-52 ; cf. Me. x, 16), sans parler des
spéculations philoniennes. A. Feuillet (Le Triomphe du Fils de l'Homme d'après
la déclaration du Christ aux Sanhédrites) donne une interprétation eschatolo-
gique nouvelle de Me. xiv, 62 ; Mt. xxvi 64 ; Le xxn, 69 : session à la droite
de Dieu et venue sur les nuées sont deux faits distincts, mais non séparés
chronologiquement. Il s'agit de la venue de Jésus «en puissance», contrepartie

de son échec actuel et pour effectuer notamment le jugement de

Jérusalem incrédule.
Quant à l'exposé de La seconde venue de Jésus par B. Rigaux, le spécialiste

de la parousie néo-testamentaire, il mérite une attention tout à fait particulière,

car il sort des chemins battus et de l'impasse où nous engageait la



332 Besprechungen

confusion entre attente-vigilance (comportement ou sentiment) et enseignement

de Jésus et des Apôtres : « nul ne sait la date ou l'heure de ce jour »

(Me. xiii, 32). A partir de I Thess., on peut remonter des thèmes de la communauté

aux paroles du Maître dans les couches les plus anciennes des Synoptiques.

Celui-ci n'a pas adopté une catégorie du temps différente de celle de

l'Eglise : présent et avenir ne sont pas dissociables, ils sont unis comme les
deux faces d'une feuille de papier, et ce lien intime entre le royaume présent
et le royaume futur assure au Seigneur une même place dans les deux économies.

Il est au centre des événements de la foi : exaltation, participation au
jugement, venue.

L'ensemble de cet ouvrage constitue l'une des meilleures contributions
à la christologie néo-testamentaire que nous possédions. C. Spicq, OP

Mariani, Bonaventura, OFM : Introductio in Libros sacros Novi Testa-
menti. - Herder, Romae-Friburgi Brisg.-Barcinone 1962. xvi-623 p.

Professeur à l'Université de la Propagande, B. M. nous donne le fruit de

trente années d'enseignement, dans cette introduction dont on louera au
premier chef les qualités pédagogiques ; la clarté des exposés, qui rappelle
celle de Dom Höpfi, est servie par un latin transparent et une typographie
aérée, dont on félicitera l'éditeur. Le plan est classique, la problématique et les
solutions traditionnelles. L'ensemble s'adresse à une catégorie de séminaristes

qu'il faut informer, mais qui n'auront pas la possibilité, semble-t-il,
d'envisager la réalité des difficultés et de poursuivre un effort de réflexion
personnelle. Au cas où quelques-uns voudraient s'initier à la recherche biblique

scientifique, ils trouveraient ici une bibliographie parfaite. Le danger,
cependant, est que cette élite aborde ce champ sans être initiée à la découverte
et aux solutions des apories. Cette introduction, valable à son plan, pourrait
s'ouvrir utilement et sans danger sur de plus vastes horizons. Rien n'est dit,
par exemple, sur l'origine du terme d'apôtre (p. 4), les rapports de l'organisation

ecclésiastique primitive avec Qumrân (p. 375, 384), la signification la
plus sûre des « hommes de bonne volonté » (p. 92), etc. Mais on se réjouit de

voir l'auteur se défier de l'hypothèse d'un secrétaire (pour le cas de Hébr.)
dont nos devanciers ont tellement abusé De très précieuses tables terminent
le volume : les Consuls romains avec leurs dates, les Gouverneurs de Syrie,
la famille d'Hérode, le Fragment de Muratori. - Dans la « prière d'insérer », la
maison éditrice a cru bon de se référer au jugement de l'Osservatore Romano,
mais celui-ci n'a pas plus d'autorité en matière biblique qu'en politique
étrangère C. Spicq, OP

Willam, Franz Michel : Das Leben Jesu im Land und Volke Israel.
Zweiter Band. - Verlag Herder, Freiburg 1961. 391 S.

Als der Verfasser im Jahre 1932 den ersten Band seines Werkes
herausbrachte, fand er sofort begeisterte Aufnahme. Inzwischen ist er im Mai 1961
in zehnter Auflage erschienen und wurde in 13 Sprachen übersetzt. Der
vorliegende zweite Band ergänzt den ersten und ist in gleicher Weise angelegt
und ausgezeichnet. Der Verfasser hat weitere Forschungsergebnisse zusam-



Besprechungen 333

mengetragen, die den Leser mit dem Land und Volk, in dem Jesus lebte,
vertraut machen. Der Leser erfährt viel Wissenswertes über die Umwelt
Jesu, u. a. über Samariter und Qumraner, Hochzeitsbräuche und
Teufelsbeschwörungen, römische Kommandoposten' in Palästina und jüdische
Bräuche beim Sterben und während der Trauerzeit, Reinigungsgesetze und
Münzsysteme. Dieses reichhaltige Material zur Erhellung der Worte und
Taten Jesu ist auf solche Berichte der Evangelien angewandt, die im ersten
Band noch nicht oder nur kurz erklärt wurden. So ist der zweite Band ein
selbständiges Werk, das auch für den Besitzer des ersten Bandes eine wirkliche

Bereicherung bedeutet. Die aus der Umwelt Jesu erläuterten Periko-
pen sind nach dem Ablauf des Lebens Jesu geordnet. In sechs Kapiteln
spricht der Verfasser über die Kindheit Jesu und von seinem Wirken in
Galiläa, im Kreise der Jünger, im Ostjordanland, in Judäa und in Jerusalem.
Auf Grund eines längeren Aufenthaltes in Palästina und einer guten Kenntnis

der in- und ausländischen Literatur ist hier ein solider Kommentar zum
Leben Jesu entstanden, der über den Kreis der Seelsorger und Theologiestudenten

hinaus vor allem den Laien zugedacht ist. Willam schreibt klar
und fesselnd und hat den Text durch 25 gute Bilder auf 16 Bildseiten
illustriert. Es ist zu wünschen, daß dieser Band eine ebenso große Lesergemeinde
findet wie sein Vorgänger. K. Gieraths OP

Schnackenburg, Rudolf : Die Kirche im Neuen Testament. Ihre Wirklichkeit

und theologische Deutung, ihr Wesen und Geheimnis. (Quaestiones Dis-
putatae, 14.) - Herder, Freiburg 1961. 172 S.

Die repräsentative Reihe der « Quaestiones Disputatae » ist hiermit um
eine bedeutsame Studie bereichert. Der bekannte Verfasser zeichnet
zunächst das neutestamentliche Erscheinungsbild der Kirche, für das die
Leitung durch von Jesus bestellte Hirten, die Wortverkündigung, Kult und
Sakramente und die Missionsarbeit charakteristisch sind. Von hier aus
dringt der Verfasser weiter in das Wesen der Kirche ein. Er geht den besonderen

ekklesiologischen Akzenten nach, die in den verschiedenen neutesta-
mentlichen Schriften gesetzt sind, so bei Lukas, Matthäus und Paulus, im
ersten Petrusbrief und Hebräerbrief, in den Pastoralbriefen und im johan-
neischen Schrifttum. Bei aller Unterschiedlichkeit des Kirchenbildes zeichnen
sich im ganzen Neuen Testament aber auch gemeinsame Wesenszüge der
Kirche ab : sie ist eschatologische Heilsgemeinde, vom Heiligen Geist erfüllt
und geleitet, einig, geheiligt und universal. Das tiefste Geheimnis der Kirche
sieht der Verfasser darin ausgesprochen, daß sie eine spannungsvolle Einheit
von Menschlichem und Göttlichem, Irdischem und Himmlischem, Zeitlichem
und Ewigem ist, Volk Gottes, Bau im Heiligen Geist, Leib Christi und der
Ort, an dem sich Gottes eschatologische Herrschaft zwischen der Himmelfahrt
Jesu und seiner Parusie vornehmlich manifestiert. Man sieht, hier sind die
wesentlichen Aspekte einer neutestamentlichen Theologie der Kirche in den
Blick genommen. Kritische pnd doch auch besonnene Exegese, umfassende
Kenntnis der neueren in- und ausländischen Literatur, gründliche Vertrautheit

mit den vielfältigen gerade hier anfallenden Problemen, knappe und



334 Besprechungen

zugleich klare Darstellung machen dieses Werk zu einem sehr wertvollen
Führer in der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils und noch lange darüber
hinaus. K. Gieraths OP

L'Eglise dans la Bible. Communications présentées à la XVIIe réunion
annuelle de l'ACEBAC. (Studia. Recherches de philosophie et de théologie
publiées par les Facultés S. J. de Montréal, 13.) - Desclée de Brouwer,
[Bruges] 1962. 203 p.

C'est du Canada que nous vient aujourd'hui la lumière. Une session
de l'Association catholique des Etudes bibliques au Canada ACEBAC)
s'était tenue en 1960 à Nicolet sur ce thème : L'Eglise dans la Bible. La
richesse et la qualité de ces études méritaient leur publication, dont nous
ne pouvons guère que signaler les auteurs et les titres : M. C. Matura,
Le Qahal et son contexte cultuel dans l'Ancien Testament, pp. 9-18 (le mot
Qahal désigne parfois une communauté déjà constituée dans une certaine
unité et susceptible d'être convoquée pour une réunion ; le plus souvent,
dans Deut., Chron., Ps., une assemblée, actuellement groupée pour une fin
religieuse, généralement en présence de Iahvé, de son arche ou de son temple,
comportant le rappel de l'alliance et de la loi, accompagnée de prières et
de sacrifices). A. M. Malo, L'Evangile de saint Matthieu, évangile ecclésiastique,

pp. 19-34 ; A. Legault, L'authenticité de Mt. xvi, 17-19 et le silence
de Marc et de Luc, pp. 35-52 ; J. L. D'Aragon, Le caractère distinctif de

l'Eglise johannique, pp. 53-66 l'unité christologique des disciples entre
eux). Fr. Zéman, L'Eglise dans la perspective des Actes des Apôtres. «Tous
ceux qui invoquent ton Nom » (Act. ix, 14), pp. 67-83 (invoquer le nom de
Jésus est le propre des disciples qui reconnaissent sa divinité et lui rendent
un culte approprié). L. Ouellette, L'Eglise corps du Christ. Origine de

l'expression chez saint Paul, pp. 85-93 (parmi les multiples hypothèses
proposées, la plus vraisemblable est celle du corps eucharistique de I Cor. x, 17 ;

xi, 24, dont s'alimente le corps qu'est l'assemblée chrétienne). H. Paradis,
Le Christ, tête de l'Eglise selon les Epîtres aux Col. et aux Eph., pp. 95-115 ;

J. Morin, L'Eglise dans l'Epître aux Hébreux, pp. 117-127 ; L. Poirier,
L'Eglise dans l'Apocalypse, pp. 129-142 (notamment dans les sept Lettres
brossant un tableau concret de la vie chrétienne. Peut-être le jour du Seigneur
n'est-il pas le dimanche, mais le jour de la manifestation divine, selon la
langue des prophètes, et avec référence à la ruine de Jérusalem). Y. Gau-
dreault, L'Eglise missionnaire et ses fondements bibliques, pp. 143-167.
L'ouvrage se termine par une bibliographie De ecclesia in N. T. infiniment
précieuse, dressée par J. L. D'Aragon. Il est rare que les communications
d'un Congrès soient aussi homogènes, d'un tel sérieux scientifique et si
utiles aux lecteurs. C. Spicçj OP



Besprechungen 335

Durrwell, F. X., CSsR: The Resurrection. A biblical Study. Translated
by Rosemary Sheed and with an introduction by Charles Davis. - Sheed
and Ward, London and New York 1960. xxvi-371 p.

On se félicitera de ce que La Résurrection de Jésus Mystère de Salut, qui
a été déjà quatre fois rééditée en France, soit aujourd'hui accessible au grand
public de langue anglaise. Cet ouvrage marque, en effet, une date dans
l'élaboration naissante de la théologie biblique. Tout en partant d'un traitement

textuel exact et en se soumettant aux exigences de la critique historique,

l'Auteur fait œuvre de théologien, éclairé par la foi, et a composé une
synthèse parfaitement équilibrée du mystère divin. La richesse de l'information

est extrême et il n'est pour ainsi dire pas un thème important de la
doctrine néo-testamentaire qui ne soit ici évoqué et situé exactement dans
sa juste proportion. Pourtant, cet ouvrage est d'une lecture aisée, et la
traduction anglaise nous a paru fidèle et même élégante. C. Spicq OP

Schnackenburg, Rudolf : Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes.
2., vermehrte und verbesserte Auflage. (Handbuch der Moraltheologie, VI.) -
Max Hueber Verlag, München 1962. xn-330 S.

La première édition de cet ouvrage, unanimement saluée comme une
réussite, en 1954, avait été d'autant plus chaleureusement accueillie, que les
études d'ensemble de la morale néo-testamentaire sont fort rares. R. S.

est un maître savant, sûr, pédagogue... et persévérant. Il a amélioré son
premier travail en mettant la bibliographie à jour, en tenant compte des

découvertes de Qumrân, en donnant plus de densité aux notes de bas de

page, surtout en développant la théologie johannique, où deux nouveaux
paragraphes traitent « du chrétien de l'Eglise et du monde », « le chrétien
et le péché ».

On sait que ce « Message moral » est envisagé à chacun de ses trois stades :

a) L'instauration du royaume de Dieu par Jésus. L'originalité de la morale
chrétienne apparaît surtout dans le sermon sur la montagne : religion du
cœur, attitude de soumission intérieure à Dieu, valable pour le temps
intermédiaire depuis la glorification du Christ jusqu'à sa Parousie, réalisable par
la force de Dieu, b) L'Eglise primitive, consciente de constituer une communauté

autonome, fut fidèle à garder et à exploiter l'héritage du Seigneur,
l'adaptant aux circonstances nouvelles, mais dans une perspective eschatolo-
gique. c) La morale des Epîtres de Paul, de Jean, de Jacques, de Pierre, des

lettres aux sept Eglises, insiste sur le baptême et considère la vie chrétienne
comme un combat contre les puissances du mal ; le chrétien en triomphe et, ce

faisant, acquiert la liberté.
Approfondissement et adaptation ne nuisent nullement à l'unité de cette

éthique dont le propre est de réclamer tout l'homme, et de se réaliser par
l'obéissance aux exigences de la foi et de l'amour. Même saint Jacques,
que l'on accuse souvent de moralisme, mais dont la théologie est ici réhabilitée

(pp. 281 sv.), prône la loi parfaite de liberté, c'est-à-dire la vraie sagesse
infusée dans le cœur des chrétiens, et selon laquelle ils aiment Dieu et tendent
« pratiquement » à la vie éternelle. Nous faisons nôtre la conclusion de l'au-



336 Besprechungen

teur : La génération contemporaine, qui revient à la Bible, doit considérer cette
morale évangélique comme toujours actuelle, et obéir à ses exigences de
sérieux et de vigilance eschatologique. Il n'y a pas de meilleur maître que
R. S. pour nous le faire comprendre. C. Spicq, OP

Gamba, Giuseppe G., SDB: La Portata universalista dell'Invio dei settanta
(due Discepoli (Le X, 1 e ss. - Scuola grafica Salesiana, Torino 1963. 64 p.

On a beau lire et relire son Nouveau Testament, on interprète invinciblement

tel ou tel passage en fonction des exégèses dominantes ou des
préjugés personnels. Comme nul ne peut faire une étude exhaustive de toutes
les péricopes, on a le plus grand gré envers les travailleurs qui prospectent un
terrain encore inexploré et nous livrent le fruit de leurs découvertes. Tel,
G. Gamba réagissant contre l'opinion reçue : l'envoi des soixante-dix
disciples (Le X, 1 sv.) n'a aucune référence à l'universalité des peuples de
Gen. x, et ne symbolise pas la diffusion de la Bonne Nouvelle à l'humanité
entière.

Effectivement, l'analyse littéraire du morceau révèle une composition
fortement structurée où l'enchaînement des thèmes doctrinaux l'emporte
sur les éléments anecdotiques et historiques à peine esquissés. Une introduction

souligne les dispositions requises du disciple : un attachement inconditionné

à la cause de l'Evangile, la suppression de tous les obstacles, tels que
les biens temporels ou les liens familiaux (Le ix, 57-62) ; le noyau central
expose le motif occasionnel de la mission, puis l'ordre immédiat de l'envoi,
la conduite à tenir dans les maisons et les villes où se rendront les envoyés ;

enfin le triste sort des villes qui ne les recevront pas (x, 1-16) ; la conclusion
du thème missionnaire met l'accent sur la bienveillance du Père (eudokia)
envers les hommes, qui est la raison même de l'annonce du Royaume, de la
mission de Jésus et de ses disciples.

Cette structure montre que l'envoi des 70 n'est nullement un doublet
de la mission des Douze (ix, 1-6) ; non seulement la terminologie est
différente ; mais, un peu comme Jean-Baptiste, les Soixante-dix sont les hérauts
du grand Roi et toute la péricope a une coloration royale absente de ix, 1 sv.
Il faut donc rapprocher les « soixante-dix autres » de x, 1 de ix, 52 où Jésus
prend la décision d'aller à Jérusalem pour y entrer comme Roi-Messie,
envoyant devant lui des messagers pour lui préparer le chemin. On l'entendra
d'une préparation spirituelle à sa « venue », plutôt que de l'organisation d'une
étape de voyage (gîte et couvert) ; et l'on conclura que Luc a rassemblé ici
de nombreux épisodes d'envoi en mission, analogues à ceux présentés dans

ix, 52-60, afin de mettre en valeur l'essentiel : le code missionnaire et pastoral
déterminé par le Seigneur. Sinon, on comprendrait difficilement comment
celui-ci aurait pu suivre 35 couples de disciples ; de fait il n'est plus jamais
question de ces 70, alors qu'on évoque souvent les Douze. C'est qu'ils ne
forment pas une institution avec un but particulier. L'Evangéliste se sert de
ce chiffre grandiose et imprécis pour souligner le comportement « royal » de
Jésus à l'occasion de sa montée à Jérusalem (en fonction de ces arguments G. G.

opte résolument pour la leçon 70, au détriment de 72).



Besprechungen 337

En définitive, le Christ a bien eu un horizon missionnaire universaliste,
mais au sein d'Israël - Samarie comprise (Luc considère les Samaritains comme
faisant partie de la même économie religieuse que la nation juive) - et c'est
pourquoi il déploie son activité au sein du peuple élu, et il y envoie, non seulement

les Douze, mais un très grand nombre de collaborateurs, surtout vers
la fin de son ministère, quand il se préparait à entrer comme Roi-Messie dans
Jérusalem. La longueur du compte rendu que nous faisons de cette brochure
signale l'intérêt que nous y avons pris, donc sa qualité. On pourrait préciser et
approfondir telle notation, voire la discuter ; mais l'ensemble est une
contribution de prix aux procédés rédactionnels du troisième Evangile.

C. Spicq OP

Feuillet, A. : Etudes Johanniques. (Museum Lessianum, section biblique,
N° 4.) - Desclée de Brouwer, [Bruges] 1962. 313 p.

Il y a mille manières de faire de l'exégèse ; deux sont particulièrement en
honneur de nos jours ; l'une, que l'on pourrait appeler genésique, qui s'attache
à dépister les sources d'un récit et à reconstituer ce que l'on pense avoir été
l'élaboration mentale de l'écrivain ; l'autre, psittaciste, qui répète avec de

légères variantes ce qu'ont proposé les commentateurs de jadis ou les grandes
vedettes de l'exégèse contemporaine. Mais il est une troisième manière, dont
A. F. est l'un des maîtres rares, qui consiste à s'intéresser au texte lui-même
et à en mettre en valeur l'intelligibilité.

Les dix études, qui sont ici rassemblées, constituent une esquisse de

théologie johannique, élaborée en fonction du dessein théologique très réfléchi
de l'Evangéliste-Prophète, et de sa formation paléotestamentaire, notamment
sapientiale. Le premier miracle de Cana, changeant l'eau en vin (symbole de la
nouvelle Alliance et du vin eucharistique) manifeste la gloire, la kabod
divine résidant dans le Verbe incarné. Le second miracle de Cana (Jo iv,
46-54) ne s'éclaire que par le contexte subséquent, le ministère hierosolymi-
tain, et annonce le thème sotériologique du IVe Evangile : le Christ vivifica-
teur. Cette communication actuelle de la vie aux croyants ne doit rien à la
mystique hellénistique (J. Lindblom, C. H. Dodd), mais s'inscrit dans l'histoire

du salut et de la manifestation de l'amour gratuit de Dieu pour les
hommes.

La pièce magistrale de ce recueil est l'analyse des thèmes bibliques
majeurs du Discours sur le pain de vie (Jo vi, 24-71), en fonction des préparations

de l'ancienne Alliance : la manne considérée comme symbole d'une
nourriture spirituelle, le festin messianique annonçant vie éternelle et résurrection
des corps ; le festin de la sagesse, où l'on est invité à croire en Jésus, à venir à

lui et à s'en nourrir. Il apparaît, au plan littéraire, que ce Discours est d'une
parfaite unité, finale incluse (vv. 516-58) ; la première partie traitant surtout
de la foi parle déjà de nourriture, de pain et de breuvage ; la seconde partie,
proprement eucharistique, est préparée par la précédente. Tout l'enseignement

a permis aux disciples de comprendre les paroles de la Cène qui leur
seraient demeurées sans cela inintelligibles. Au point de vue doctrinal, Jean
met l'eucharistie en rapport avec l'Incarnation (les Synoptiques avec la
Passion), le Calvaire (chair donnée pour la vie du monde), l'exaltation

22



338 Besprechungen

céleste du Sauveur (le Fils de l'homme remonte là où il était auparavant),
l'attente vétérotestamentaire (mais avec orientation universaliste), la
communauté ecclésiale (l'amour mutuel).

Particulièrement dignes de remarque sont l'exposé de la notion de disciple :

directement instruit par Dieu dans la personne du Christ (p. 85 sv.), et
l'identification de la Femme d'Apoc. xn, personnification du peuple de Dieu, avec
l'Eglise chrétienne nourrie et protégée par Dieu au cours de son pèlerinage
céleste, en attendant la Parousie. - La bibliographie est abondante et
judicieuse ; mais il faudrait en exclure le flamand, qu'aucun honnête étranger ne
comprend.

Cet ouvrage marque une date dans l'exégèse johannique ; il faut souhaiter

qu'il attire l'attention de quiconque s'intéresse à un travail intelligent et
probe. C. Spicq, OP

Feuillet, André : L'Apocalypse. Etat de la Question. (Studia Neotesta-
mentica, Subsidia, 3.) - Desclée de Brouwer, Paris-Bruges 1963. 122 p.

On félicitera les éditeurs de la rapidité avec laquelle ils publient cette
série de monographies, aussi ingrates à composer par leurs auteurs que
précieuses à consulter pour les lecteurs. Par sa qualité, ce bilan et ce tri
des études consacrées à l'Apocalypse depuis 1920 (date du commentaire
de R. H. Charles) est digne de ses devanciers {La théologie du N. T., de
R. Schnackenburg ; le Saint Paul de B. Rigaux). Toutes les questions
relatives à la composition et à la structure littéraires, l'interprétation d'ensemble,
à partir de l'A. T., la date et le lieu de composition, l'auteur (l'apôtre Jean,
comme le confirment les mss. de Kénoboskion), le millénarisme, la Femme du
chap, xn, la doctrine, etc., sont ici recensées objectivement, de même qu'est
esquissée la voie dans laquelle s'engage actuellement l'étude scientifique. Une
attention spéciale a été portée sur le message de ce livre prophétique : la
présence et l'action du Christ ressuscité, tenant en main le livre des destinées,
dans l'Eglise assurée de son triomphe et déjà en relation avec le ciel. Il s'agit
d'une théologie christologique, eschatologique et ecclésiale de l'histoire.
Puissent les exégètes étudier, davantage qu'ils ne l'ont fait jusqu'ici, la
conception de la vie chrétienne si pure, si courageuse et si confiante que nous
présente le dernier livre inspiré. Ch. C. Torrey (The Apocalypse of John,
New Haven 1958) a échappé à l'attention de l'auteur; mais Tr. Holtz
(Die Christologie der Apokalypse des Johannes, Berlin 1962) est paru trop
tard pour être mentionné. C. Spicq OP

Manson T. W. : On Paul and John. Some selected theological Themes.
(Studies in biblical Theology, N° 38.) - S.C.M. Press, London 1963. 168 p.

Grâce à la diligence du professeur M. Black, nous possédons quelques
uns des cours donnés par le regretté T. W. Manson à ses étudiants de
l'université de Manchester, sur les thèmes importants de théologie biblique.

L'apôtre Paul est exactement situé, non comme philosophe ou théologien
au sens technique - il appartient au monde d'Isaïe et de Jérémie beaucoup
plus qu'à celui de Platon et d'Aristote -, mais comme missionnaire, cherchant



Besprechungen 339

à mettre les convertis dans cette même relation au Christ dont il vit lui-même.
Son christianisme n'est pas un système d'idées, mais une série d'événements
centrés sur un drame qui s'est déroulé à une époque déterminée ; Dieu et
l'homme y jouent chacun leur rôle, et l'issue en est le salut ou la perdition
(I Thess. I, 9-10). Que l'on envisage le Christ par rapport au monde ou à

l'histoire, à chaque individu ou à l'Eglise, il résume l'espérance, la foi et la
charité. Dire que le Christ vit en nous signifie que sa dilection nous presse
et devient notre loi.

Sur saint Jean, cet opuscule contient deux fortes études sur Vagapè
(p. 104 sv.) et la christologie (p. 128 sv.), notamment sur la doctrine du Logos
rattachée à la sagesse paléo-testamentaire et à la Mentra de Iahvé. La théologie
johannique est une théologie de la révélation de la vérité, c'est-à-dire de la
connaissance de Dieu communiquée dans la personne du Christ. Le contenu de

cette révélation est que Dieu est amour. L'homme est sauvé en découvrant
cette vérité dans le sacrifice de Jésus manifestant Vagapè, la nature de Dieu. -
M. Black a raison de citer le mot de Faber : « Une théologie profonde est le
meilleur fuel pour la dévotion » et d'ajouter : « aussi pour la prédication ».

C. Spicq OP

Van Unnik, W. C. : Tarsus or Jerusalem. The City of Paul's Youth.
Translated out of the Dutch by George Ogg - The Epworth Press, London
1962. 76 p.

Il est communément admis que Paul, né à Tarse, passa dans cette cité
païenne une bonne partie de sa jeunesse - ce qui ne fut pas sans influence sur
la mentalité de ce juif de la diaspora -, et ne vint à Jérusalem que pour se
former au rabbinat, suivre les cours de Gamaliel. En réalité, le seul texte qui
nous renseigne sur l'adolescence de l'Apôtre dit à peu près le contraire.
V. U. soumet Act. xxii, 3 à une analyse philologique très ample et lucide ;

d'où il ressort que la triade : né, éduqué, instruit, est traditionnelle, et que
àvaTpétpetv s'entend de la formation familiale reçue à la maison, tandis que
7tS7ïoaS£U(révoç s'applique à l'instruction scolaire donnée par les maîtres.
Le sens obvie de Act. xxii, 3, confirmé par xxvi, 4-5 est donc que Saul
reçut sa première éducation à Jérusalem, au foyer de ses parents, et qu'il
poursuivit ses études dans cette cité aux pieds de Gamaliel.

Il en résulte que Saul a pu rencontrer Jésus en Palestine (cf. II Cor.

v, 16), qu'il parlait araméen dès son enfance et que sa formation fut strictement

pharisienne. Son initiation à la culture hellénistique et sa bonne connaissance

du grec se sont faites durant la dizaine d'années qui a suivi sa conversion

: à Tarse, en Cilicie, à Antioche. C. Spicq, OP

Prat, Ferdinand, SJ: La Théologie de Saint Paul, présentée par J. Da-
niélou. Première Partie. (Bibliothèque de Théologie historique.) - Beau-
chesne, Paris 1961. vin-608 p.

Seit den zwanziger Jahren war das Werk von Ferdinand Prat über
Paulus das klassische Dokument, das, wie seine wiederholten Auflagen
bewiesen, wohl selten bei einem französisch sprechenden Theologen fehlte. Die
Anlage und die Gründlichkeit des Werkes verdienten diese Verbreitung.



340 Besprechungen

Im ersten Bande bietet der Verfasser eine Art Biographie des Apostels,
in die hinein die Einleitung und die Probleme der Briefe chronologisch
verarbeitet sind. Der zweite Band enthält eine systematische Darlegung der
paulinischen Theologie, in der die großen Gedanken des Apostels in geschlossener

Form zu Tage treten. Durch seine Linienführung, die Klarheit der
Darstellung und vor allem durch seine gut abgewogenen Lösungen ist das
Werk lange Zeit führend und bis zu einem gewissen Grad auch erschöpfend
gewesen.

Seit der 7. Auflage hat sich die Form nicht mehr verändert, und seit
1948 war das Buch nicht neu aufgelegt. Viele Erkenntnisse und viele Werke
sind seither erschienen, sodaß man über eine photomechanische Neuauflage
vielleicht zuerst erstaunt sein wird. Es ist aber zu sagen, daß der Aufbau
des Buches heute noch nichts von seinem Wert verloren hat und wohl weiterhin

richtunggebend sein wird. Es wird dem Leser, der heute zu ihm greift,
die Arbeit nicht erspart bleiben, zeitbedingte Auseinandersetzungen zu
übergehen und die neuen Gesichtspunkte ergänzend einzufügen, wozu das
Vorwort von P. Daniélou eine gute Hilfe bietet. Aber alles in allem ist auch
heute dieses Werk allen zu empfehlen, die eine anregende, solide und klare
Einführung in die Paulusbriefe wünschen. B. Steiert OSB

Cerfaux, L.: Le Chrétien dans la théologie paulinienne. (Lectio divina,
33.) - Les éditions du Cerf, Paris 1962. 539 p.

La matière si riche de ce volume est distribuée en quatre livres, a)
L'économie du salut : L'œuvre de Dieu procurant le salut chrétien s'est accomplie
en deux étapes. Serviteur de son Père, le Christ a été envoyé, s'est manifesté,

est mort pour les péchés et est ressuscité. Ainsi, le salut était acquis
en principe. Il reste - seconde étape - à le mettre à la portée des hommes ;

c'est ce que Dieu fait par la mission et le message des apôtres. Le chrétien
y répond par l'accueil de la foi, pierre angulaire du christianisme, b) L'espérance

chrétienne, d'abord orientée vers la parousie du Seigneur, « la grande
fête chrétienne impatiemment attendue » et qui fournit des motifs paréné-
tiques efficaces, c) Le statut présent du chrétien, c'est-à-dire les richesses de
sa vie surnaturelle : participation à l'Esprit-Saint, existence et vie dans le
Christ, justification par le don de Dieu, d) Le chrétien parfait, surtout évoqué
dans les épîtres de la captivité, « dernier manifeste théologique de saint
Paul » (dont l'authenticité est défendue pp. 472 sv.), et qui parvient à une
connaissance approfondie, grâce à l'Esprit-Saint, des secrets de la sagesse
divine ; épignose ou connaissance supérieure, liée à la charité, et qui,
soumise à un rythme d'accroissement perpétuel, se terminera seulement
dans notre connaissance d'éternité.

On trouvera dans cette synthèse les qualités propres à l'auteur : 1. Un
jugement prudent et des expressions nuancées (réaction contre la surestime
usuelle du kérygme aux dépens de l'évangêlisation plus paulinienne, p. 119 ;

Paul se libère partiellement des entraves de l'anthropologie juive et conçoit
le sort futur des âmes d'une manière plus proche de l'immortalité grecque,
p. 142 ; proximité de la parousie, pp. 153, 176). 2. Une objectivité qui



Besprechungen 341

respecte l'évolution sémantique et les axes de pensée de l'apôtre (cf. les
études approfondies sur cosmos, apostolos, justification) ; peut-être l'emploi
de « mystique » (p. 326 sv.) n'est-il cependant pas très heureux. 3. Une
densité et une richesse de suggestion, qui étendra le champ des lecteurs
des étudiants aux maîtres eux-mêmes : le chemin de Damas est moins une
conversion qu'une vocation, Paul n'ayant cessé d'être hébreu et juif, de

race et de religion (p. 70) ; « le groupe apostolique est le chaînon qui unit
au Christ l'Eglise née de leur message » (p. 105) ; l'efficience de la résurrection
du Christ sur la vie chrétienne actuelle (pp. 171 sv.) ; le mirage d'un royaume
temporel du Seigneur après la parousie (p. 187), le rôle des charismes
(pp. 223 sv.) ; la maturité de l'intelligence chrétienne et la définition de
cette connaissance religieuse (p. 461), etc. 4. Par-dessus tout, L. C. donne
ici une leçon magistrale de méthode exégétique, dont la fécondité prouve
la valeur. 11 est certainement à l'époque actuelle l'auteur qui aborde le
texte sacré avec le moins de « préjugés » et le traduit avec ses nuances
originales, sans l'intervention de catégories ésotériques. Mais pourquoi dater
ce livre de Rome, dont les disputes bibliques actuelles n'édifient personne

C. Spicq OP

Frede, Hermann Josef: Pelagius, Der irische Paulustext, Sedulius Scottus.
(Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel nach Petrus Sabatier neu
gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei Beuron. Aus der Geschichte
der lateinischen Bibel, 3.) - Herder, Freiburg 1961. 165 S.

Grâce à la savante et diligente entreprise de l'Abbaye de Beuron, l'histoire

de la Bible latine nous est mieux connue. Après les études de B. Fischer
sur la Bible d'Alcuin et de W. Thiele sur le vocabulaire des traductions
latines des épîtres johanniques, voici par H. J. Frede l'édition critique du
texte de l'Epître aux Ephésiens tel qu'il fut commenté par Pélage (pp. 48-58),
celle de l'Incipit du commentaire de Sedulius Scott sursaintPaul (pp. 107-114)
et du commentaire in Epistolam ad Effeseos par ce même auteur (pp. 115-155).

Chacune de ces éditions est précédée d'une minutieuse étude du texte
et des recensions. La plus importante est celle où l'Auteur discute les
opinions de A. Souter qui avait mis plus de vingt ans à mettre au point son
édition du commentaire de Pélage sur les épîtres de saint Paul (Cambridge
1922-1926). Si l'on compare les mss., les citations, le libellé du texte paulinien
dans le commentaire, les réminiscences de Pélage, la partie de son commentaire

qui a été inséré dans 1'Ambrosiaster (entre I Cor. xv, 44 et II Cor. I, 5),
enfin l'épître à Démétriade, on arrive à identifier le texte latin commenté
par Pélage à celui de la Vulgate, encore qu'il ne soit pas parfaitement pur
et qu'il s'y soit glissé des leçons de la Vieille latine, comme c'est le cas dans
la plupart des mss. de la Vulgate (pp. 43 sv.).

Tandis que le ms. B. de Pélage (Balliol College 157) est apparenté aux
mss. italiens de la Vulgate, le Codex d'Armagh (Dublin, D), écrit en grande
partie au début du IXe siècle, est un texte irlandais, mais peut-être apporté
de Gaule par saint Patrice, disciple de Germain d'Auxerre. Il ne peut
absolument pas être utilisé pour éclaircir les cas douteux du texte de Pélage.
Par contre, il se rapprocherait plutôt de Sedulius Scott qui a souvent les



342 Besprechungen

mêmes caractéristiques et qu'il épaule. Sédulius est un témoin original du
texte irlandais. H. J. Frede dresse ici un très précieux inventaire et des mss.
existants (pp. 95 sv.) et des éditions (pp. 104 sv.) ; on retiendra les critiques
qu'il fait sur ce point de l'édition de la Vêtus Latina de B. Fischer. - Le
volume se termine par une « liste d'orthographié » qui rendra de grands
services aux médiévistes, et celle des textes scripturaires cités (pp. 156 sv.).

C. Spicq OP

Vanhoye, Albert, SJ : La Structure littéraire de l'Epître aux Hébreux.
(Studia Neotestamentica, Studia, 1.) - Desclée de Brouwer, Paris-Bruges
1963. 285 p.

Chaque trimestre, les Revues spécialisées fournissent une liste
impressionnante d'ouvrages et d'articles qui « viennent de paraître », et consacrés
à chaque Livre saint ; qu'il s'agisse d'études d'ensemble ou d'exégèses de

quelque verset, la proportion de travaux de valeur est infime. C'est dire la joie
que procurent les recherches de A. Y. pour découvrir les procédés de structuration

de l'épître aux Hébreux ; sans être absolument nouvelles - elles
prolongent celles de F. Thien et de L. Vaganay -, elles sont entreprises sur de

nouveaux frais, conduites avec maîtrise et aboutissent à des résultats tels
qu'on peut affirmer : elles ouvrent une voie nouvelle à l'exégèse de l'Epître.

Maints indices d'ordre littéraire permettent de déterminer la marche de la
pensée et les divisions de l'Epître ; ce sont l'annonce du sujet, le mot-crochet,
le genre (exposé ou parénèse), les termes caractéristiques, les inclusions.
Une fois dépistés, ils permettent de découvrir une structure de symétrie
concentrique (a, b, b', a') mettant en relief le thème principal vers lequel tout
converge (vm, 1-ix, 28), et de distribuer le plan de la façon suivante :

Introduction (i, 1-4) ; première partie (i, 5-n, 18) ; deuxième partie (ni, 1-iv, 14

et iv, 15-v, 10) ; troisième partie (v, 11-vi, 20 ; vu, 1-28 ; vin, 1-ix, 28 ; x,
1-18 ; x, 19-39) ; quatrième partie (xi, 1-40 ; xii, 1-13) ; cinquième partie
(xii, 14-xiii, 18) ; conclusion (xin, 20-21) ; une finale épistolaire (xin, 23-25) et
deux billets d'envoi (v.19,22) qui sont à distinguer du «discours d'exhortation».
On aboutit ainsi à un ensemble parfaitement harmonieux, l'art de la présentation

littéraire étant, chez l'auteur de l'Epître, au service d'une pensée
fermement structurée elle aussi. L'ensemble des analyses de A. V. est convaincant

et nous lui donnons notre adhésion.
Dans le détail, on pourra apprécier différemment le donné. Nous ne

voyons pas bien en quoi consistent les symétries parallèles de n, 2 {ab, a' b') et
de il 3 a, b (p. 75) ; le rapprochement de m, 1 ; xn, 2 est artificiel (p. 87).
L' «exhortation finale» (x, 19-39) qui serait la conclusion de la troisième
partie, pourrait être aussi bien considérée comme l'introduction au thème de
la foi-persévérance (xi, 1 sv.) ; notre Auteur reconnaît d'ailleurs que x, 22-25
résume tout le reste de l'Epître (p. 258, n. 1). Il est impossible de décider sixi
est un « exposé » ou une parénèse. Selon les critères de A. V., il faut considérer

xii, 14-xiii, 18 comme une cinquième partie : « Le fruit pacifique de justice »

(p. 205-215) ; mais dès qu'on lit ces pages relatives à la mise en garde eschato-
logique, l'histoire d'Esaii, l'évocation du Sinaï, les attitudes chrétiennes, les
vraies et fausses conceptions religieuses... on refuse de les traiter comme une



Besprechungen 343

unité littéraire. Là est la seule déficience de cette excellente étude, dont les

premières pages ont trop décrié les plans conceptuels. Le commentateur,
suivant mot à mot le développement de la pensée, découvre la logique
interne qui commande celui-ci, et - loin de s'opposer - les indices littéraires et
les analyses du contenu réel de l'exposé doivent se compléter. C'est pourquoi
faisant largement fond sur les acquisitions de L. Vaganay, nous avons pris
nous-même assez de liberté avec elles, au nom même de l'exégèse proprement

dite.
Répétons que la critique de tel ou tel point particulier n'atteint pas la

substance de cet ouvrage qui intéresse au premier chef l'intelligence de l'Epî-
tre, ainsi que le prouve l'ultime chapitre « de la structure littéraire à l'armature

conceptuelle » (p. 237). On y voit apparaître en un grand relief les trois
éléments de la christologie de Hébr.: sacrifice, eschatologique, ecclésial ;

chacun d'eux étant envisagé selon les deux phases de l'histoire du salut : âge
présent et âge à venir, et en fonction de trois genres de rapport : ressemblance,
différence, supériorité.

Au fond, l'art du chiasme et des parallèles - croisés et surtout concentriques

- rappelle beaucoup celui que le P. E. Alio avait discerné dans
l'Apocalypse et le Discours après la Cène. A. V. évoque le procédé de récurrence
utilisé par les Anciens (p. 37, N° 1) ; on pourrait aussi trouver des lumières
dans M. Delaunois, Le plan rhétorique dans l'Eloquence grecque, Bruxelles,
1959 ; voire même à Qumrân, puisque Le plan de la Règle de la Communauté
serait à distribuer en cinq parties, selon P. Guilbert (dans Revue de Qumrân,
v, 1959, 323-344). Une fois que l'on est établi sur un centre de vérité, tout
prend une meilleure lumière... et l'on est dans l'abondance. On ne pourra plus
commenter Hébr. sans se référer aux résultats obtenus par V. A. Signalons
enfin que celui-ci nous donne une traduction intégrale de l'Epître qui nous a
enchanté : absolument littérale, décalque du texte grec - en malmenant au
besoin la langue française -, elle est un modèle de fidélité à un texte inspiré,
tout en donnant une intelligibilité remarquable de la pensée (cf. vi, 9 ; xi, 1 ;

xii, 9, 28, etc.). C. Spicq OP

Cody, Aelred, OSB : Heavenly Sanctuary and Liturgy in the Epistle to the
Hebrews. The Achievement of Salvation in the Epistle's Perspectives. -
Grail Publications St. Meinrad Archabbey, St. Meinrad, Indiana 1960.
xiii-227 p.

L'œuvre essentielle qui s'impose à quiconque veut élaborer la théologie
de l'action salvifique du Christ, telle qu'elle est exposée dans l'Epître aux
Hébreux, est de déterminer la valeur des symboles typologiques et de la
terminologie liturgique qui sont les moyens de présentation et d'expression
de cette théologie. Tâche difficile, mais excellemment réalisée par C. A. -
quelles que soient les réserves que l'on puisse faire sur telle ou telle exégèse
de détail (la comparaison trop superficielle de la liturgie céleste dans Apoc. et
Hébr., par exemple, pp. 71 sv.) -, et qui suppose autant d'acribie dans la
lecture des textes que d'information sur les grands courants théologiques et
exégétiques, palestiniens et alexandrins.



344 Besprechungen

Une première partie essaie de déterminer l'arrière-plan thématique du
sanctuaire et de la liturgie céleste. Sous l'influence des conceptions orientales,
l'A.T. envisage le temple comme le lieu de rencontre de Dieu et de son peuple,
et d'après Sag. ix, 8 (qui n'est pas seulement « hellénistique », mais alexandrin)

comme une copie imparfaite d'un modèle céleste parfait. Philon
développe ce thème en fonction du dualisme platonicien. Hébr. l'exploite typolo-
giquement selon la division des deux tentes : saint et saint des saints (ix, 1-7) ;

d'une part le saint représente l'ancienne économie, terrestre, du salut (ff.
6-10) et le saint des saints figure le nouvel ordre salutaire, céleste (ff. 11-28) ;

d'autre part, le premier sanctuaire est l'humanité du Christ unie à la divinité,
le point d'union entre le terrestre et le céleste, donc un temple ; le second
sanctuaire, où s'accomplit la rédemption éternelle ($". 11) est la demeure de
Dieu dans la gloire, où l'humanité rejoint Dieu. Dans le N.T., seuls Hébr. et
Apoc. évoquent une liturgie dans ce temple céleste ; mais alors que l'A.T. et
les apocryphes ne mentionnaient que les anges intercesseurs et une fonction
de louange et d'action de grâces, Hébr. introduit le Christ comme ministre
officiant et une liturgie d'expiation analogue à celle des Kippurîm.

La seconde partie, qui comporte nombre dElaborations très neuves,
précise la signification de ces symbolismes et de ces catégories cosmologiques,
axiologiques (perfection - imperfection) et eschatologiques. Une fois déterminé

le sens de céleste divin et parfait) et comment le Christ possède un
sacerdoce céleste, encore qu'il fût lié à sa nature humaine, un très précieux
chapitre analyse les valeurs respectives des alœveç et des psXXov-ra en fonction
des notions alexandrines et des données de Hébr. Si notre Epître hérite de
la conception hébraïque linéaire du temps, elle la combine avec le dualisme
grecque eschatologique : l'éternité est à la fois dans le temps et dans l'avenir,
présente au terrestre et futur comme céleste. Reste à déterminer la nature des

deux Sanctuaires (le corps du Fils incarné est une tente, en tant qu'il donne
accès à Dieu, parce qu'il est instrument de la puissance divine du salut) et les

principaux éléments de la liturgie du Christ : immolation de la victime,
entrée dans le saint des saints, purification du sanctuaire céleste (peut-être
en référence à la première cérémonie de la Hanukkah, plus sûrement allusion
aux relations entre les péchés du peuple et le sanctuaire que Dieu déserte), la
présence en face de Dieu, l'intercession.

Ce chapitre de théologie, souvent traité par les commentateurs, est
ici exposé avec autant d'ampleur que de précision, il est en partie renouvellé,
et on ne pourra plus l'aborder sans se référer à notre auteur. C. Spicq OP

Cullmann, Oscar: Petrus, Jünger - Apostel - Märtyrer. Das historische
und das theologische Petrusproblem. 2. umgearb. und ergänzte Auflage. -
Zwingli-Verlag, Zürich 1960. 287 S.

Der bekannte Exeget und Historiker verfolgt mit der zweiten Auflage
seines Petrus-Buches den Zweck, nebst der wissenschaftlichen Darlegung
eine feste Grundlage für ökumenische Gespräche zu bilden. Ohne jeden
Zweifel liegt dem Buch eine breite bis in die neueste Zeit nachgetragene
Literatur zugrunde. Es hätte aber, was das Felsenwort betrifft, die um-



Besprechungen 345

fassende Arbeit von Pfarrer Johann Ringger in Roesle-Cullmann erwähnt
werden dürfen.

Wenn der Verfasser die Objektivität auch mit aller Ehrlichkeit sucht,
kommen wir nicht am Eindruck vorbei, daß die Auslegung der Dokumente
mit allen Zweifeln und Einwänden von der These her beeinflußt ist, daß
Petrus einen persönlichen Vorrang erhalten, nach der Betreuung der Kirche
von Jerusalem in Unterordnung unter Jakobus der Judenmission
vorgestanden und in Rom keinen Anlaß für eine Sukzession eines Primates
gegeben habe.

So gibt das Buch wirklich Anlaß zum Gespräch, besonders für jene, die
wieder von vorne anfangen wollen. B. Steiert OSB

Prigent, Pierre: Les Testimonia dans le Christianisme primitif. L'Epître
de Barnabé I-XVI et ses Sources. (Etudes Bibliques.) - J. Gabalda, Paris 1961.
240 p.

Cette étude est et restera une des meilleures contributions à l'étude
des Testimonia ou florilèges bibliques qui ont servi de textes de base à la
prédication, à la théologie et à l'apologétique de l'Eglise naissante. De
K. A. Credner, E. Hatch, jusqu'à J. Rendel Harris et M. Simon, la majorité

des critiques admettait l'existence de ces recueils de citations scriptu-
raires relatifs à la christologie, la critique de la loi, le rejet d'Israël, la vocation

des païens, etc. Cependant C. H. Dodd et K. Stendahl, très attentifs
à l'exégèse des textes vétéro-testamentaires par les écrivains du N. T.,
se sont montrés sceptiques sur l'utilisation de ces collections anonymes,
encore que des compositions qumraniennes comme IV Q. Florilège et IV
Q. Testimonia ne permettent point de douter de leur existence. Pour
discerner l'utilisation des Testimonia, on observe 1°) la présence de citations
composées, 2°) les fausses attributions (un texte de Jér. attribué à Is.),
3°) les variantes textuelles, 4°) une série identique de citations attestées par
plusieurs auteurs, 5°) l'utilisation de cette série dans un but qui n'est point
celui qui a présidé au groupement des textes.

Avec un soin extrême, une prudence sans cesse en éveil et toute l'acribie
requise, P. P. parvient à distinguer dans l'Epître de Barnabé (rapprochée
surtout de Clément d'Alexandrie, Irénée, l'Evangile de Thomas et celui
de Pierre...) trois types de documents: a) Des testimonia polémiques et
antisacrificiels, s'originant aux prophètes, et qui ont pu inspirer sembla-
blement les Réchabites, les Esséniens et saint Etienne ; b) Des testimonia
messianiques, s'appuyant originairement sur le Ps. xxii et Is. lui, utilisés
comme prédication prophétique de la Passion, mais qui se sont peu à peu
amplifiés pour devenir une annonce prophétique de l'Evangile et englobant
la naissance miraculeuse, les guérisons, la passion, la résurrection et le
jugement ; c) des Midraschîm chrétiens, ou paraphrases de passages scrip-
turaires, utilisés notamment dans la catéchèse ou la liturgie, tels : le Paradis
et la terre promise (typologie baptismale), le bouc émissaire et la génisse
rousse (typologie de la cène et de la Passion).

Notre auteur s'efforce de retrouver ce qu'étaient ces documents, leurs
tendances, leurs caractères, leur destination et leur origine. Il est clair



346 Besprechungen

qu'un nouveau chapitre devra être ajouté, celui de l'exégèse des pescher,
et il y aura beaucoup à retenir de B. Lindars (New Testament Apologetic.
The Doctrinal Significance of the Old Testament Quotations, Londres 1961)

paru trop tard pour être utilisé par P. P. De telles recherches sont
extrêmement éclairantes, non seulement sur le milieu intellectuel et religieux
du N. T., mais sur le processus d'élaboration théologique de la Foi primitive.
Avec plus de sécurité que les hypothèses actuelles de la Formgeschichte,
elles nous font saisir la façon de penser des écrivains inspirés. C. Spicq OP

Religionsgeschichte

Bergounioux F.-M., OFM - Joseph, Goetz, SJ: Les Religions des Préhistoriques

et des Primitifs. (Je sais - Je crois, no. 140.) - Librairie Arthème
Fayard, Paris 1958. 123 p.

Die religionsgeschichtliche Sektion der vorliegenden Reihe wird mit
diesem Bändchen über die Religionen der prähistorischen und primitiven
Menschen eröffnet. Wie Goetz mit leichter Ironie bemerkt, beginnt heute
so ziemlich jede Publikation über die Primitiven mit einem Protest gegen
diese ungeeignete Bezeichnung, aber trotzdem ist man genötigt, sie zu
gebrauchen (S. 47). In der Einleitung des Herausgebers wird die Zusammenfassung

beider Gruppen durch die ihnen gemeinsame, nicht prälogische, aber
« sublogische » Mentalität begründet (S. 7 f.) - eine Formulierung, in der
sich noch die Nachwirkung bestimmter verallgemeinernder Theorien findet,
obwohl diese prinzipiell abgelehnt werden.

Es war keine leichte Aufgabe, in einem Bändchen von kaum mehr als
120 Seiten diese beiden Gebiete zu behandeln ; dazu mußte Bergounioux in
seinem Abschnitt « La Religion des Préhistoriques » (S. 9-42), aus Rücksicht
auf den Durchschnittsleser, auch eine wenigstens skizzenhafte Gesamtdarstellung

über die prähistorischen Menschen (vom Sinanthropus bis zum
Neolithikum) geben, weil nur in diesem Zusammenhang die religiösen Phänomene

verständlich werden. Grundsätzlich versucht er dann, diese aus den
Funden selbst zu erschließen, ohne offenbleibende Fragen durch Rückgriff
auf die Ethnologie zu beantworten, kommt aber schließlich doch nicht daran
vorbei. Hauptquellen für die Erkenntnis religiöser Haltung sind die Bestattungen

und die damit verbundenen, im Laufe der Zeit immer komplizierter
werdenden Riten, als Ausdruck des Glaubens an ein Fortleben nach dem
Tode (S. 18-22, 29-33, 36-40), und die darstellende Kunst (S. 25-29, 35 f.).
Der Opfercharakter der vielgenannten Depots von Höhlenbärenschädeln ist
nach B. sicher, aber man weiß nicht, welchem Wesen diese Opfer galten
(S. 22). Schädelkult und Kannibalismus (S. 14. 17 f. 21. 29 f. 41) sind sicher
auch für das Paläolithikum nicht ausgeschlossen, wie früher vielfach
behauptet wurde (vgl. dazu jetzt die Ausführungen von C. A. Schmitz,
zusammengefaßt : Anthropos 57 [1962] S. 207), werden aber hier doch wohl in
ihrer Bedeutung überschätzt. Was man in der Zusammenfassung « L'homme,
cet animal religieux » (S. 40-43) unter dem Stichwort « Méditation dans la



Besprechungen 347

caverne de Chou-Kou-Tien » (S. 41) lesen kann, ist nicht recht überzeugend.
Wenn der Autor in diesem Zusammenhang, mit Bezug auf P. Wilhelm
Schmidt, schreibt : «... voir dans ces crânes le commencement d'une preuve
de la révélation primitive paraît aussi impossible que d'en établir la
continuité au cours des centaines de millénaires que couvre la préhistoire »

(S. 41 f.), so ist das etwas mißverständlich. Zu den Funden von Chou-Kou-
Tien hat sich P. W. Schmidt nur in dem Sinne geäußert, daß die Aufbewahrung

von menschlichen Schädeln und Unterkiefern, auf Grund bestimmter
Gewohnheiten der rezenten Andamaner und der Kurnai in Südost-Australien,

auch ohne die Annahme von Kopfjagd und Kannibalismus erklärt
werden könne (siehe Anthropos 27 [1932] S. 9 f. ; Ursprung der Gottesidee VI
[Münster i. W. 1935] S. 226-228), und dies steht mit seiner Argumentation
für Urmonotheismus und Uroffenbarung nur indirekt in Zusammenhang.
(Vgl. auch Charles Journet in Nova et Vetera 35 [1960] S. 124 f.) Am Schluß
der ganzen Ausführungen bleibt man etwas unbefriedigt - was freilich
weitgehend auch durch den fragmentarischen Charakter des Fundmaterials
bedingt ist. - Einige kleine Versehen seien noch angemerkt. Das Neandertal
befindet sich nicht in der Nähe des Neckars (S. 18), sondern in der Gegend
von Düsseldorf. Mehrere Namen sind falsch geschrieben : Furhwangel (S. 18)
statt Fuhlrott, Bégouln (S. 19) statt Bégouen, Levy-Brülh (S. 42) statt
Lévy-Bruhl. Die Bibliographie (S. 44) enthält neben französischen auch
englische und italienische Arbeiten ; die zusammenfassenden Darstellungen über
prähistorische Religion von P. Joh. Maringer sind nicht erwähnt.

Wenn im 1. Teil die Spärlichkeit des Materials die Hauptschwierigkeit
bildete, so hatte Goetz in seinem Abschnitt « Les Religions des Primitifs »

(S. 45-122) das Problem einer Überfülle an Stoff zu meistern. Die von ihm
gewählte Lösung bestand darin, eine mehr typologische als geographische
oder chronologische Gliederung zu bieten. Alle simplifizierenden Konstruktionen

- was auch immer sie als Ausgangspunkt der Religionsentwicklung
annehmen - werden abgelehnt (S. 54. 59. 62 f. 73. 79. 86 f. 111 f.). In einer
kurzen methodischen Einleitung (S. 47-52) wird vor allem der Zusammenhang

der einzelnen primitiven Religionen (der Plural im Titel, gegenüber
dem Singular bei Bergounioux, ist beachtenswert mit der jeweiligen
Gesamtkultur betont. « Pour rendre intelligibles les références nécessaires
aux divers milieux culturels qui existent chez les Primitifs, il faut ici résumer
le schéma de ce pluralisme culturel qui est à la base de toute recherche
ethnologique sérieuse. On n'affirmera ni ne rejettera la possibilité de parentés
historiques entre ces types : on partira de cette donnée certaine que ces

types existent, qu'un certain nombre de genres de vie ont en fait une organisation

interne semblable... On distinguera essentiellement : les Cueilleurs-
chasseurs, les Chasseurs spécialisés, les Agriculteurs, les Pasteurs, et
certaines subdivisions qui s'imposent, surtout pour les Chasseurs et les
Agriculteurs » (S. 48 f. ; vgl. auch 52). Nachdem diese « Typen » kurz dargestellt
sind, wird die Gottesidee in ihren verschiedenen Formen behandelt : Le
Théisme des Primitifs (S. 52-63) - der lebendige, wirkende, im Kult bedeutsame

Hochgott ; Déisme - le Dieu lointain (S. 63-69) ; in diesem Zusammenhang

findet sich u. a. eine treffende Kritik der Auffassung von R. Pettazzoni



348 Besprechungen

(S. 64 f.) ; Signification de l'idée de Dieu (S. 69-75) - hier wird zum Abschluß
gegenüber G. van der Leeuw (der nur einen Deismus, keinen Theismus bei
den Primitiven anerkennt) klare Stellung bezogen, aber auch an P. W.
Schmidts Argumentation für die Uroffenbarung Kritik geübt (S. 73-75). -
Wenn sich also in diesem Kapitel eine bemerkenswerte Selbständigkeit des

Urteils zeigt, so finden wir bei genauerem Zusehen, trotz der oben gemachten
Einschränkungen, doch wieder ein weitgehendes Festhalten am klassischen
Kulturkreisschema, und daraus ergeben sich immer wieder Verallgemeinerungen,

die sich nicht aufrecht erhalten lassen. Wenn im Kapitel über die
Gottesidee die Beispiele vor allem aus der Urkultur und der Hirtenkultur
von P. W. Schmidt genommen waren, so zeigt der folgende Abschnitt (Le
maître des animaux. Totémisme et magie de chasse, S. 75-79) deutlich die
Abhängigkeit von der Konstruktion des totemistischen Kulturkreises, mit
weitgehenden Verallgemeinerungen, an denen jetzt (nach den Arbeiten von
A. Friedrich, H. Baumann, J. Haekel u. a.) manche Abstriche zu machen
wären. Desgleichen erkennt man im darauffolgenden Kapitel (Animisme,
fétichisme, masques et leur magie, S. 79-88) als Hintergrund das Schema
des mutterrechtlich-agrarischen Kulturkreises.Wie viel auch hier einer gründlichen

Überprüfung bedarf, kann etwa ein Vergleich mit dem (allerdings
etwas einseitig negativen) Artikel von H. Baumann zeigen : P. Wilhelm
Schmidt und das Mutterrecht (Anthropos 53 [1958] S. 212-228). So dürfte
man z. B. die Geheimbünde nicht mehr einzig aus frauenfeindlichen
Reaktionen der Männer in einer mutterrechtlichen Gesellschaft ableiten (S. 85.
88 f.). Auch die Erfindung des Pflanzenbaues durch die Frau (S. 50 f. 88-90)
kann nicht mehr mit solcher Zuversicht behauptet werden. - Weitgehend
unabhängig von solchen Konstruktionen sind dagegen die abschließenden
Kapitel (Cosmobiologie et mystère, S. 88-94 ; Mythes et symboles, S. 94-104 ;

Rites et culte, S. 104-111 ; Magie, morale et religion, S. 111-119). Hier wird
zu M. Eliade, Ad. E. Jensen, G. van der Leeuw, C. G. Jung u. a., vielfach
kritisch Stellung genommen. Als besonders anregend seien hervorgehoben :

die Spezifizierung des Begriffes Animismus und seiner besonderen (aber nicht
exklusiven) Beziehung zur Seßhaftigkeit (S. 79-87); die Unterscheidung von
Mysterium, Kult und Magie (S. 92-94, vgl. auch 77 f. 86. 104-111 passim)
und speziell von Mysterium und Opfer (S. 109-111 - gegen Ad. E. Jensen,
der allerdings hier nicht ausdrücklich genannt wird) ; die Ausführungen über
den Sinn der Mythen (S. 94-101 ; vgl. dazu S. 69-72 über die religiös-pädagogische,

nicht rein philosophisch-erklärende Bedeutung der Schöpfungsmythen

in Jäger-Sammler-Kulturen) ; die Formulierungen über die « primitive

Mentalität» (S. 112-114 ; vgl. auch 102-104) ; und schließlich der
Versuch einer theologischen Deutung der verschiedenen Tendenzen, die in diesen
Phänomenen ihren Ausdruck finden (S. 116-119). Während manche der
ersten Kapitel, wie oben gezeigt, einen gewissen zwiespältigen Eindruck
hinterlassen, bilden die letzten den wertvollsten Teil des Büchleins ; und
wenn auch hier manches diskutabel ist oder noch vertieft werden könnte
(vgl. Ch. Journet in Nova et Vetera 35 [1960] S. 127-134, bes. 131-134),
werden doch verschiedene wichtige Begriffe geklärt und der Geltungsbereich
mancher Theorien kritisch eingegrenzt. Eine wirkliche Gesamtschau der



Besprechungen 349

Religionsentwicklung ist mit all dem nicht gegeben ; aber man muß sich
bewußt bleiben, daß eine solche (zumal in einer so gedrängten Form) nur um
den Preis unzulässiger Vereinfachungen oder Verallgemeinerungen möglich
wäre. J. Henninger SVD

The Upanisads. Translated by F. Max Müller, in two parts. (The
Sacred Books of the East, translated by various Oriental scholars and
edited by F. Max Müller, Vol. I and XV.) - Dover Publications, New York
1962. ciii-320, liii-350 p.

Zwischen 1875 und 1900 erschien in Oxford die 51 Bände umfassende
Sammlung The Sacred Books of the East ; ein amerikanischer Verlag kündigt

nun an, daß er die meisten dieser Bände neu herausbringen wird. Die
von F. Max Müller selbst stammende, zuerst 1879-1884 publizierte
Übersetzung der Upanischaden liegt hier bereits vor. Titelblatt und Umschlag
geben die Sanskrit-Wörter in moderner Transkription, während der Text
eine unveränderte Reproduktion der Originalausgabe ist.

Die Upanischaden, philosophische Traktate, die im 7. bis 5. Jahrh. v. Chr.
entstanden, sind nicht nur eines der wertvollsten Dokumente indischer
Philosophie, sondern erlangten auch eine große Bedeutung für das europäische
Denken, seitdem sie gegen Ende des 18. Jahrh. im Westen bekannt wurden ;

besonders Schelling und Schopenhauer empfingen aus ihnen wichtige
Anregungen. Es ist daher zu begrüßen, daß dieses Quellenwerk in der klassischen

Übersetzung von F. Max Müller in einer billigen und zugleich gefälligen

Ausgabe neu zugänglich gemacht wird. Seit 1884 ist freilich die
Literatur über die Upanischaden bedeutend angewachsen. Für eine kurze
Darstellung ihrer Grundlehren und für die neuere Bibliographie kann man etwa
vergleichen : Constantin Regamey, Die Religionen Indiens, in : Franz König,
Christus und die Religionen der Erde (Wien 1951), III. Band, S. 73-227,
besonders S. 120-139. J. Henninger SVD

Die Welt des Islam und die Gegenwart, herausgegeben von Rudi Paret. -
W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1961. 206 S. mit Karten und Schaubildern

im Text.

Im Wintersemester 1960/61 wurden an der Universität Tübingen in
einer sogenannten Ringvorlesung durch 12 Spezialisten (teils Professoren der
Universität, teils Auswärtige) Vorträge über « Probleme der Länder des
Islam » gehalten, die nun im Druck vorliegen. Die Einzelthemata erstrecken
sich von Politik, Wirtschaft, Hygiene und ärztlicher Betreuung bis zu Fragen
des geistigen und religiösen Lebens. Wie der Herausgeber selbst bemerkt,
ist diese Sammlung von Vorträgen « in mancher Hinsicht unausgeglichen
und lückenhaft. Dafür hat sie den Vorteil, die einzelnen Fachvertreter in der
ihnen eigenen Art zu Wort kommen zu lassen. Die Unmittelbarkeit und der
individuelle Charakter der Berichterstattung kommt auch wieder dem Ganzen

und somit der Sache zugute » (S. 6).
Über das Thema « Christentum und Islam », das für die Leser dieser

Zeitschrift von besonderem Interesse ist, hatte P. J.-M. Abd-El-Jalil OFM,



350 Besprechungen

Professor am Institut Catholique, gesprochen, konnte aber (aus gesundheitlichen

Gründen) sein Manuskript nicht rechtzeitig dem Verlag zur Verfügung
stellen (S. 6). Dafür hat der Herausgeber einen Beitrag über dieses Thema
hinzugefügt (S. 193-206) ; dieser gibt eine gute Übersicht über das
Verhältnis der beiden « Schwesterreligionen » in Vergangenheit und Gegenwart,
kann aber mit seinen abschließenden grundsätzlichen Bemerkungen (S. 201-
205) nicht voll befriedigen. Zwar schreibt Paret : « Wer sich wissenschaftlich
mit dem Islam beschäftigt, muß, man möchte sagen, eine theologische Ader
haben, ein Organ für transzendente Bindungen und Werte » (S. 205), bleibt
aber doch im wesentlichen bei einer religionswissenschaftlichen
Betrachtungsweise stehen, ohne zu einer eigentlich theologischen Betrachtung
durchzustoßen. So möchte man sich noch eine größere Präzisierung und Vertiefung
dieser Ausführungen wünschen.

Von den sonstigen Beiträgen sind aufschlußreich für das islamische
Geistesleben : Rudi Paret, Islam und Nationalismus im Vorderen Orient
(S. 9-21), G. E. von Grunebaum, Kulturwandel in arabischer Sicht (S. 179.

192) und vor allem die gründliche und scharfsinnige Analyse von Jörg
Kraemer, Islamische und abendländische Kultur : Unterschiede und
Wechselwirkungen (S. 64-83), wo mit manchen einseitigen und romantisch übersteigerten

Vorstellungen von der Überlegenheit des Orients im Mittelalter
aufgeräumt wird (solche finden sich z. B. noch bei Sigrid Hunke, Allahs Sonne
über dem Abendland [Stuttgart 1960] ; siehe S. 82 Anm. 3). Wichtig für die
äußeren Voraussetzungen des geistigen, religiösen und ethischen Lebens im
Islam sind schließlich auch der reichdokumentierte (im Druck erweiterte)
Beitrag von Hermann von Wissmann : Bauer, Nomade und Stadt im
islamischen Orient (S. 22-63) und der, freilich eher skizzenhafte, Vortrag von
Walter Laqueur : Soziale Wandlungen im Nahen Orient (S. 110-121).

J. Henninger SVD

Zakarias, Hanna : L'Islam, entreprise juive. De Moïse à Mohammed.
Tome III : Edification de l'Islam arabe, 5. Les matériaux. Définitions, 6.

L'Islam arabe en formation. Les arcs-boutants : Infidèles, Juifs, Chrétiens. -
Editions du Scorpion, Paris 1963. 350 p.

On sait que le grand historien médiéviste que fut le Père Gabriel Théry
avait consacré les dernières années de sa vie à étudier la genèse de l'Islam
arabe. Avant sa mort (le 27 janvier 1959), il avait pu publier deux volumes
De Moïse à Mohammed, renouvelant les « thèses » admises jusqu'à ce jour (cf.
notre recension dans cette Revue, vin, 1961, p. 194 sv.). L'un de ses disciples,
l'abbé J. Bertuel, a mis au point les manuscrits laissés inachevés par Hanna
Zakarias (pseudonyme du Père G. T.), et il édite ce volume III, consacré à la
conversion des Arabes à la religion d'Israël, c'est-à-dire le tournant décisif
dans l'évolution de l'Islam.

Rappelons les découvertes de notre Auteur : Un rabbin de la Mecque a
entrepris de convertir les Arabes au judaïsme et, dans ce but, leur fait part
des révélations de Iahvé contenues dans la Torah. De l'un de ses premiers
convertis, Mohammed, il fait un prophète et un Apôtre, ayant mission de

répéter les enseignements contenus dans le Corab - actuellement perdu,



Besprechungen 351

nous n'avons plus que les Actes de l'Islam - qui n'est pas autre chose que
l'adaptation en arabe, faite par le rabbin, du Coran hébreu hérité de Moïse.

Mohammed, persécuté à La Mecque par les polythéistes qui se dressent
contre les Arabes judaïsés, et aussi par les Chrétiens réagissant contre la
nouvelle propagande, va s'établir à Yatrib où il établit une communauté
d'Arabes musulmanisés. Mais beaucoup s'insurgent contre l'influence juive
et ne garderont du fondateur que deux formules : Dieu est un, Mohammed
est son apôtre. Une analyse précise des termes capitaux permet d'identifier
les « Détenteurs de l'Ecriture, Ceux qui pratiquent le Judaïsme, Les croyants
qui obéissent à Iahvé et à l'apôtre » ; ce ne sont pas des juifs médinois, mais
des Arabes qui ont abandonné les idoles et ont adhéré à la prédication nouvelle.
Ceux qui demeurent dans l'idolâtrie sont qualifiés d'infidèles ; les chrétiens
refusant de se convertir sont des renégats ; mais ceux qui donnent leur foi au

pur mosaïsme sont des repentants.
Une analyse très évocatrice et vivante des divers groupes médinois,

permet de caractériser les musulmans chancelants, soit « les Hypocrites »,

intéressés, opportunistes et pervers ; soit les Bédouins attentistes et couards,
insensibles à la doctrine religieuse. Les théologiens apprécieront surtout le
jugement porté par la première génération des Arabes musulmanisés sur
Jésus, sa Mère, Jean-Baptiste et les chrétiens, ceux « qui ont dit : le Messie est
fils de Iahvé. Que Iahvé les tue » (Sour, ix, 30). Déjà apparaît en ce début du
VIIe siècle le but de guerre : la reconquête de La Mecque et surtout de la
Ka'ba, qui aurait été fondée par Abraham et Ismaël...

On retrouve dans cet ouvrage les mêmes qualités que dans les précédents :

un sens historique très fin allié à un souci de précision philologique ne laissant
place à aucune équivoque. La figure de Mohammed n'en sort pas grandie.
On regrettera que le style reste celui de la conversation et trop souvent de
l'ironie ; mais il demeure celui de la charité ; car la fin de non-recevoir opposée

aux critiques que le P. Jomier, missionnaire au Caire, avait cru devoir
publier dans la Revue parisienne « Etudes », est formulée avec autant de
respect et de bon ton que de solidité (p. 164). C. Spicq OP

Psychologie

Schoeps, Hans-Joachim : Was ist der Mensch? Philosophische Anthropologie

als Geistesgeschichte der neuesten Zeit. - Musterschmidt-Verlag,
Göttingen 1960. 352 S.

« Was ist der Mensch - auf diese Urfrage ist zu allen Zeiten geantwortet
worden, und diese Antworten bestimmen unser Schicksal» (S. 15). Schoeps
geht den Fragen und Antworten, die darauf gegeben wurden, in dem
vorliegenden Buche nach, indem er im 1. Teil die geistesgeschichtliche Bedeutung

von Philosophen unserer Zeitenwende, wie Karl Marx, Kierkegaard,
J. Burckhardt, Nietzsche und Kafka in ihrer anthropologischen Problemstellung

untersucht. Im 2. Teil werden die Versuche philosophischer Besinnung

auf das Wesen des Menschen im 20. Jahrhundert von Dilthey über



352 Besprechungen

Heidegger, Hartmann, Scheler bis zu Gehlen, Bollnow u. a. dargestellt. Welchen

Beitrag die psychologisch-medizinische Anthropologie durch die
Erforschung der seelischen Abweichungen zur Erkenntnis vom « normalen »

und gesunden Menschen liefern kann, wird im 3. Teil untersucht. Im 4. Teil
fragt der V. schließlich nach der Ansprechbarkeit des modernen Menschen
durch die biblische Verkündigung. Das Buch wendet sich « weniger an
Fachgelehrte, als vielmehr an ein weiteres Bildungspublikum, welches über
sachgerechte Information hinaus die geistigen Sinn- und Bedeutungszusammenhänge

in unserer Gegenwart zu erkennen wünscht » (S. 10). Es kann Anstoß
geben zu eigenem Weiterstudium, wobei besonders der umfangreiche
bibliographische Anhang (339-352) behilflich sein wird.

Schoeps schreibt keine Philosophiegeschichte, die die Lehre der
einzelnen Philosophen als Hauptgegenstand hätte, sondern er fragt nach ihrer
Bedeutung für die Geistesgeschichte (s. S. 170 ; 180). Diese Methode ist
durchaus berechtigt, wird aber problematisch, wenn sie bei der Frage nach
dem philosophischen Gehalt eines Werkes zu Urteilen, wie folgenden, führt :

« Das Sein Heideggers ist letztlich Stimmung Mir scheint darum, daß sich
gegen Heidegger der Vorwurf erheben läßt, er biete gar keine wirkliche
Philosophie, sondern viel eher eine ontologisch drapierte Psychologie» (S.182).
Befremden muß auch, besonders im Munde eines doch offensichtlich christlich

orientierten Verfassers, die Beurteilung der Homosexualität : « Moralische

Abwertungen sind in diesem Zusammenhang völlig sinnlos. » Eine
wertfreie Betrachtung der Homosexualität (s. S. 274) mag in einer
medizinischen oder psychologischen Abhandlung angebracht sein, ist aber in einer
philosophischen Anthropologie mehr als fraglich. - Machte schon der 3. Teil
eine wesentlich neue Blickrichtung notwendig, so weitet m. E. der 4. Teil
den Rahmen des Themas allzusehr aus und wäre deshalb vielleicht besser

getrennt als Monographie erschienen.
Bei aller Kritik, die hier angemeldet werden kann, ist das Buch jedoch,

besonders für die Leserschaft, für die es bestimmt ist, ein wertvoller Beitrag
zur Auseinandersetzung mit den geistigen Strömungen unserer Zeit.

M. Birner OP

Juritsch, Martin, SAC: Sinn und Geist. Ein Beitrag zur Deutung der Sinne

in der Einheit des Menschen. (Studia Friburgensia, NF 28.) - Universitätsverlag

Freiburg/Schweiz 1961. xx-323 S.

Das Verständnis des Menschen als Leib-Geistwesen ist, wie die
Philosophiegeschichte zeigt, immer der Gefahr zweier Fehldeutungen ausgesetzt :

Entweder man begreift den Menschen primär als Trieb- oder Sinnenwesen
ohne genügende Rücksicht auf seine metaphysisch-geistige Grundstruktur,
oder man sieht ihn ausschließlich als Geistwesen und verliert dabei den
Blick für die « Verleiblichung » seiner raum-zeitlichen Existenz. Demgegenüber

führt die kritische Auseinandersetzung dieser Arbeit mit der
triebmotorischen Wahrnehmungstheorie Scheelers, mit der perzeptiven Raum-
Zeit-Synthese Merleau-Pontys, und der anschließende Rekurs auf die Deutung

der Sinnestätigkeit im Blickfelde des Aquinaten den überzeugenden
Nachweis, daß nur das Ganze das Wahre ist.



Besprechungen 353

Scheeler hat in seiner triebmotorischen Wahrnehmungstheorie die
innere Zuordnung von Wahrnehmung, Trieb und Affekt gut herausgearbeitet,
dabei aber die Verschmelzung von Sinnestätigkeit und Trieb (bzw. Affekt)
so weit getrieben, daß tierpsychologische Vorstellungen die Eigenart humaner
Sinnlichkeit zu überdecken drohen und die erfahrungsgegebene Integration
der Triebmotorik in die höhere Dynamik geistiger Prozesse aus dem Blick
gerät. Es wird gezeigt, daß Scheeler durch seine Betonung des dynamischaktiven

Charakters der Triebsphäre viel zu wenig ihrer rezeptiven Struktur
gerecht wird und mit seiner übertriebenen Scheidung von « kraftvoller
Vitalsphäre » und « energielosem Geiste » einem schichtentheoretischen Dualismus
verfällt. Damit wird der Zusammenarbeit von Sinn und Geist, die empirisch
gegeben ist, die Erklärungsgrundlage entzogen (S. 13-76).

Ganz anders Merleau-Ponty in seiner « Phänomenologie der Wahrnehmung

» Er stellt, ausgehend von einem vorwissenschaftlichen existenziellen
Bewußtsein, den Menschen in den lebendigen Zusammenhang mit der
raumzeitlichen Welt. « Die Entfaltung des Intellektes in und durch die Sinnlichkeit

und seine Anwesenheit in der Wahrnehmung » (S. 244) tritt deutlich ins
Blickfeld. Aber dieser fruchtbare Ansatz wird nicht weitergeführt. Sinnlich
wahrnehmbare Gestalt und geistiger Sinngehalt werden fast gleichgesetzt.
Menschliches Erkennen erschöpft sich nahezu ausschließlich in den
situationsgebundenen Perspektiven der Wahrnehmung. Anhand dieser « Fesselung

» des Geistes an die raum-zeitliche Welt zeigt Juritsch sehr geschickt
die Grenzen der « voraussetzungslosen » Phänomenologie Merleau-Pontys,
indem er die exakte Beschreibung spontaner Erfahrungen und die Enthüllung
des metaphysischen Kerns dieser Erfahrung sauber scheidet. Erst auf diese
Weise kann eine Koordination von Sinn und Geist in den Blick kommen.
Gleichzeitig stellt sich damit von der Sache selbst die Frage nach dem tragenden

Einheitsgrunde der Erfahrung und des Wahrnehmungsaktes (S.77-162).
Die Begründung menschlichen Verhaltens in der von einer Geistseele

geprägten Menschennatur, die vermittelnde Funktion der Sinnestätigkeit
zwischen Trieb und Geist, ihre Vitalbedeutung, ihr Eigenwert und zugleich
die ihr immanente Offenheit für geistige Direktiven, die Durchformung aller
Sinnestätigkeit durch die weit- und seinserschließende Kraft des Intellektes,
kurz : der Schritt vom « percipere » zum « intelligere » kennzeichnet den
Lösungsversuch, der sich dem Verfasser aus dem Ungenügen der dargestellten
Thesen Scheelers und Merleau-Pontys anbietet. Der Versuch zielt darauf ab,
den Vitalcharakter der Sinnlichkeit sowie deren besondere Einheit mit dem
intellektuellen Erkennen sichtbar zu machen (S. 163-313).

Die ganzheitliche Sicht, getragen von der ausgewogenen anthropologischen

Konzeption des Aquinaten, läßt rückblickend erneut Mängel und
Einseitigkeiten der modernen Autoren deutlich werden. Aber sie zeigt auch deren
fruchtbaren und gültigen Beitrag zur scholastischen Tradition ; denn die
Ergebnisse der Phänomenologie zumal Merleau-Pontys erweisen sich als eine
treffliche Bereicherung für die vorwiegend abstrakt-analytische Methode der
Scholastik, die vielfach mehr das Erkennen an sich als das menschliche
Erkennen behandelt oder eine konkret-humane Erkenntnislehre vorträgt. Ein
ständiger Doppelblick auf die « Ver-Geistigung » der Sinnlichkeit und die

23



354 Besprechungen

« Ver-Sinnlichung » des menschlichen Geistes wird gefordert. Die dialektische
Struktur menschlicher Erkenntnis als Resultat der funktionalen und
metaphysischen Kooperation von Sinn und Geist in der Personeinheit des
Menschen zeigt Relativität und Absolutheit, Konkretion und Abstraktion, Wandlung

und Stabilität menschlicher Erkenntnisweisen. - Die ebenso umfassende
wie gründliche Darstellung der menschlichen Erkenntnis liefert über den
engeren Themenkreis der Arbeit hinaus eine Fülle von Anregungen und
bedeutsamen Einsichten für eine an der alltäglichen Erfahrungswelt ansetzende
Erkenntniskritik. R. Rock OP

Conrad-Martius, Hedwig: Die Geistseele des Menschen. - Kösel-Verlag,
München 1960. 86 S.

Man kann der Husserlschülerin wohl kaum vorwerfen, sie weiche
prekären philosophischen Fragen aus. Ausgehend von der « cartesianischen Ur-
problematik » bemüht sich die Verfasserin mit Hilfe ihrer ontologisch-natur-
philosophischen Konzeption um « die entscheidenden Ansatzpunkte » für die
Erhellung des alten Problems von Natur und Geist, von Leiblichkeit und
Geistigkeit im Menschen sowie um den ontologischen Grund für die qualitative

und numerische Vereinzelung der menschlichen Seele (vgl. S.12).
In beachtlicher Auseinandersetzung mit den Erkenntnissen der neueren

Biologie stellt Frau Conrad-Martius dann ihre - « wenn man so will - kühne
These auf : Die qualitative Einzigartigkeit der gesamten menschlichen Person
(und damit auch der Geistseele) stammt aus der je faktisch gegebenen
biologischen Situation hic et nunc» (S. 24). Eine biologistisch-materialistisch
anmutende Erklärung, die jedoch im weiteren Verlaufe der Analyse klar von
einer positivistisch-naturwissenschaftlichen Anschauung distanziert wird,
nach der es « überhaupt keine Geistseele als besondere (Teil-) Substanz » gibt,
sondern nur « noch ein bloßes Konglomerat von als seelisch charakterisier-
baren Phänomenen» (S. 35).

Aber auch die drei Deutungsversuche der Tradition werden als unzureichend

hingestellt : die Lehre von der Präexistenz einer individuellen Seele,
die Lehre des Kreatianismus und des Traduzianismus. Ihnen gegenüber
bemüht sich die Verfasserin um eine sowohl biologisch als auch ontologisch-
theologisch befriedigende Begründung ihrer These. - Die im ganzen originäre
und beachtenswerte Untersuchung ist in Sprache und Gedankenführung für
Leser, die nicht schon anderweitig mit der Begriffswelt der Verfasserin
vertraut sind, leider oft schwer verständlich. G. Dümpelmann OP

Kausen, Rudolf : Wege zur Einheit in der Tiefenpsychologie. (Glauben
und Wissen, Nr. 22.) - Ernst Reinhardt Verlag, München-Basel 1959. 56 S.

« Tiefenpsychologie im strengen Sinne gibt es gar nicht, sondern nur
eine Anzahl von Tiefenpsychologien, von denen eine der anderen vorwirft,
daß sie im besten Falle nur Teilwahrheiten enthalte » (S.7). Diese Tatsache
veranlaßt den Verfasser zu der Frage : « Ist es möglich, die wissenschaftlich
gesicherten Ergebnisse der Tiefenpsychologie in ein offenes System zu brin-



Besprechungen 355

gen » (S. 8). Die Gegensätze zwischen Psychoanalyse, der komplexen
Psychologie Jungs, der Individualpsychologie Adlers und den neueren
Richtungen sind überbrückbar (S. 43). Denn ihre Forschungen bewegen sich nach
Ansicht des Verfassers in zwei Dimensionen. Freud und Jung haben vor
allem die Struktur der Seele beachtet. Ihre Betrachtungsweise ist gewissermaßen

vertikal. Eine Sicht in horizontaler Ebene liegt bei Adler und den
darauf aufbauenden Richtungen vor. Hier ist die Stellung des Menschen zur
Gemeinschaft und darüber hinaus zum Welthorizont entscheidend. Beide
Dimensionen schließen sich nicht aus, sondern ergänzen sich.

Der Zusammenschluß der tiefenpsychologischen Systeme erscheint Kausen

möglich, wobei er allerdings folgende Korrekturen fordert : Das
Gesellungsstreben ist aus der Tendenz der Selbsterhaltung abzuleiten ; die
einzelnen Strebungen sind in einer hierarchischen Trieblehre der Selbsterhaltung

als dem Grundtrieb unterzuordnen ; die Stellung zum Überpersönlichen
ist auf der Stellung zur Gemeinschaft aufzubauen ; die Finalität muß als
Grundlage der seelischen Disposition anerkannt werden.

Wie weit diese Anregung zur Synthese den einzelnen « Schulen » wirklich

gerecht wird, müßte eine weitere wissenschaftliche Diskussion noch
erweisen. N. Hinckers OP

Jaeger, Marc A. : Relativitäts-Theorie des Menschengeistes.Versuch einer
systematischen Psychologie. - Rascher Verlag, Zürich-Stuttgart 1958. 404 S.

Zwei Absichten leiten den Verfasser : « Jenen Lesern zu dienen, die im
Chaos unserer Zeit nach seelischer Orientierung suchen » (10), und « aus der
chaotischen Anhäufung von empirischen, theoretischen und spekulativen
Ergebnissen » eine Lehrsynthese zu machen (15). Da die christliche Religion
und die abendländische Philosophie in der Wahrnehmung dieser Anliegen
versagt hätten, will der Verfasser « unter Verwertung der Erkenntnisse der
modernen Tiefenpsychologie dem Menschen dazu » verhelfen, « sein abhanden

gekommenes Gleichgewicht wiederzufinden » (355). Dabei sei « die
Psychologie in den Vordergrund aller Wissenschaften zu rücken und selbst
vor und über die Philosophie zu stellen » (15). Denn es müßte « das konkrete
menschliche Erleben, weil es auf a-priorischen seelischen Gegebenheiten
beruht, seiner Substanz nach als absolut betrachtet », die « absolute Substanz
von der relativen Form des menschlichen Erlebens » und Erkennens jedoch
unterschieden werden (275).

Die aufgeworfenen Fragen verdienen zweifellos Interesse, ebenso
einzelne Erörterungen. Der Gesamtbehandlung muß jedoch leider die gedankliche

Durchdringung und begriffliche Präzision abgesprochen werden. Eine
zu kompilatorische Heranziehung zeitgenössischer Autoren und eine zu
pauschale Wissenschafts-, Gesellschafts- und Kulturkritik belasten die Arbeit
zu sehr, als daß sie innerhalb wissenschaftlicher Publikationen ein fundierter
Ansatz zur fruchtbringenden Diskussion werden könnte. S. Pfürtner OP



356 Besprechungen

Psychohygienische Vorlesungen. Eine Einführung in Theorie und Praxis
des seelischen Gesundheitsschutzes, hrsg. v. Heinrich Meng, unter Mitarbeit
von G. Benedetti, F. Brockington, P. Federn u. a. - Benno Schwabe
Verlag, Basel-Stuttgart 1958. xn-448 S.

Die Psychohygiene als Zweig der Medizin hat bis zur Stunde noch keine
durchgehende Anerkennung gefunden. Zwei kritische Einwände stellen vor
allem ihre Existenzberechtigung in Frage. Sie richten sich gegen ihre
Wissenschaftlichkeit und Leistungsfähigkeit. Man kann dieses Werk als dokumentarischen

Niederschlag einer 30-jährigen Forschung und Praxis mit ihren
gesicherten Ergebnissen, aber auch mit ihrer Problematik bezeichnen. Sein
Herausgeber bringt darin zusammen mit 22 Mitarbeitern das Forschungsund

Wirkungsfeld des noch jungen Wissenschaftszweiges zur Darstellung.
Der I. Teil erläutert Grundlagen und allgemeine Aspekte der Psychohygiene
(S. 3-57). Schon ihre Geschichte wie ihre Ziele und Prinzipien, die vom
seelischen Gesundheitsschutz des Einzelnen und der Gesellschaft bestimmt
werden, weisen ihre praktische Bedeutung und ihre eigenständige Blickrichtung

aus. Im II. Teil werden Aufgaben und Erfahrungen des seelischen
Gesundheitsschutzes für das Individuum behandelt (S. 58-196), im III. Teil
soziale und kulturelle Probleme der Psychohygiene für verschiedenste
Gesellschaftsgruppen oder -mitglieder erörtert (S. 197-416).

Die Thematik der Einzelbeiträge kennzeichnet den Umfang des
Interessenfeldes : Die frühkindlichen, schulischen und pubertären Entwicklungsstadien,

die Mütter- und Erziehungsberatung, der erwachsene und der alte,
der gesunde, der neurotische und psychotische Mensch, diagnostische und
therapeutische Methoden bei Suchtkranken und Kriminellen, bei körperlich
oder seelisch Gestörten, die Aufgaben der Fürsorge, der allgemeinen sowie
der sittlich-religiösen Pädagogik kommen unter dem formalen Gesichtspunkte
der Psychohygiene zur Sprache.

Dem philosophisch interessierten Anthropologen dürfte die Arbeit in
zweifacher Weise hilfreich sein. 1. Sie gewährt ihm Einblick in mannigfaltige

Erfahrungsbereiche, mit denen er die Lehre vom Menschen ständig
zwecks Vertiefung und inhaltlicher Bereicherung konfrontieren muß. 2. Sie
orientiert ihn über die innere Entwicklung der gegenwärtigen medizinischen
Anthropologie, die von einer rein somatisch-physiologischen Sicht des
Menschen aufgrund der drängenden Befunde « zu einer mehr dimensionalen
Diagnostik » und Therapie (3) genötigt wurde und damit für die Dimension des

Philosophischen oder Religiösen wieder offen ist. S. Pfürtner OP

Adressen der Mitarbeiter : lect. theol. M. Birner OP, Walberberg, Bez. Köln-Prof.
Brinktrine, Riemeckestr. 46, Paderborn - G. Dümpelmann OP, Walberberg - Dr.
A. Fries CSsR, Geistigen-Hennef (Deutschi.) - Dr. B. von Galen, Chambloux 136,
Fribourg — Dr. K. Gieraths OP, Walberberg - Prof. J. Henninger SVD, Posieux-
Froideville (FR) - N. Hinckers OP, Walberberg - Univ.-Prof. J. Kunicic OP,
Maksimir-Kontaka 1, Zagreb III (Jugosl.) - Dr. S. Pfürtner OP, Walberberg - lect.
theol. R. Rock OP, Walberberg - Univ.-Prof. C. Spicq OP, Albertinum, Fribourg -
Dr. B. Steiert OSB, Engelberg (OW).


	Besprechungen

