Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Primat und Episkopat

Wilhelm Bertrams SJ veroffentlicht in verbesserter Neuauflage als Buch
einen Artikel iiber das Verhiltnis der bischoflichen Jurisdiktion zum papst-
lichen Primat . Die Arbeit erschien erstmals in den « Periodica de re morali,
canonica, liturgica » 1962, p. 3-29.

Die These unseres Autors, die in mancher Beziehung an die Joh. Vinc.
Bolgenis erinnert %, ist, kurz gefal3t, diese: die bischofliche Konsekration iiber-
tragt dem Bischof nicht nur die Weihe-, sondern auch die Jurisdiktionsgewalt
im weiteren Sinne, also die Lehr- und Leitungsgewalt : « potestas ... in specie
etiam potestas regendi Episcopi, secundum substantiam vere confertur in
consecratione episcopali...» (S. 61). Der erste Teil : De socialitate humana
gibt den Unterbau, der zweite Teil : De structura metaphysica officii episco-
palis bringt die eigentliche These mit ihrer Begriindung. Wenn auch die
bischofliche Konsekration die causa efficiens adaequata der Jurisdiktions-
gewalt (vgl. S. 68) ist, so ist doch das giiltige exercitium dieser Gewalt an die
recognitio durch die Kirche, in concreto durch den Apostolischen Stuhl, ge-
bunden (vgl. S. 63, 64, 66, 79 und passim). Ohne diese recognitio kommt ein
giiltiger Jurisdiktionsakt eines rite konsekrierten Bischofs nicht zustande :
« potestas in consecratione episcopali confertur quoad substantiam, attamen
efficax redditur per recognitionem ex parte Romani Pontificis, qua Episcopus
incorporatur in collegio Episcoporum ad exercendam potestatem regendi in
Ecclesia collegialiter cum aliis Episcopis » (S. 79).

Es fragt sich, ob die von Bertrams vorgeschlagene Losung die Frage
nicht unnétig kompliziert. Weshalb einen Unterschied zwischen der potestas
iurisdictionis machen und dem exercitium dieser potestas ? Warum nicht
einfach sagen : die bischofliche Konsekration erteilt an sich keine Jurisdik-
tion ? Was nutzt der Besitz einer Jurisdiktion, deren Ausiibung doch un-
giiltig ist ?

1 Wilhelmus BERTRAMS S] : De velatione inter Episcopatum et Primatum.
Principia philosophica et theologica, quibus relatio iuridica fundatur inter officium
episcopale et primatiale. — Universita Gregoriana, Roma 1963. 133 p.

* Vgl. hiertiber M. R. GAGNEBET : L’origine de la jurisdiction collégiale du
corps épiscopal au Concile selon Bolgeni. Divinitas 5 (1961) 431-493, und unseren
Artikel: Woher empfangt das Corpus Episcoporum auf einem ¢kumenischen Konzil
seine Jurisdiktion tiber die universale Kirche ? Theol. u. Glaube 52 (1962) 317-322.



326 Besprechungen

Papst Pius XII. hat wiederholt erklart, daB die zwar giiltig, aber illegi-
tim geweihten chinesischen Bischéfe keinerlei Jurisdiktion besitzen : « Ad
Sinarum Gentem » ® und « Apostolorum Principis » *. Wie kann also die bloBe
Weihe Jurisdiktion iibertragen ? Wohlgemerkt : der Papst sagt nicht, da
die unrechtmafig geweihten Bischofe das exercitium der Jurisdiktion nicht
besitzen.

Hiermit stimmt ganz iiberein, wenn Thomas sagt, da3 die auBerhalb
der Kirche Stehenden keinerlei Jurisdiktion besitzen : « quam (iurisdictionem)
non habet ab Ecclesia praecisus » °.

Die von Bertrams vorgeschlagene Losung scheitert vor allem an der
Tatsache, daBl auch ein ernannter Bischof bereits vor Empfang der bischof-
lichen Konsekration iiber seine Ditzese giiltigerweise Jurisdiktion ausiiben
kann. Ist aber dies der Fall — und an der Tatsache ist nicht zu zweifeln —,
dann kann die Konsekration unméglich die causa efficiens adaequata der
potestas iurisdictionis (vgl. S. 68) sein. Was Bertrams S. 87-94 zur Wider-
legung dieses Einwandes sagt, diirfte m. E. kaum befriedigen.

Ist somit die These, da3 die bischofliche Konsekration eigentliche Juris-
diktionsgewalt iibertrigt, abzulehnen, so bleibt doch bestehen, daB die in
ihr mitgeteilte Weihegewalt eine Hinordnung auf die (stets im weiteren Sinne
gefallte) Jurisdiktionsgewalt besagt. Die bischéfliche Weihegewalt ruft gleich-
sam nach der Jurisdiktionsgewalt. Bereits auf Grund seiner Konsekration
ist der Bischof befihigt, Priester zu weihen ; er ist darum Vater der Priester
und durch sie der einfachen Gldaubigen : die sakramentalen Gnaden, die durch
das Priestertum vermittelt werden, gehen letztlich auf ihn zuriick. Das on-
tische Vatersein des Bischofs weist deutlich auf die potestas iurisdictionis des
Bischofs hin : « Patris ... est producere et gubernare »°.

Noch eine letzte Bemerkung sei gestattet. Praktisch gesehen ist es kein
grofler Unterschied, ob man mit Bertrams annimmt, da3 durch den Empfang
der Bischofsweihe zwar die potestas iurisdictionis, aber nicht das exercitium
huiusce potestatis iibertragen wird, oder ob man der Ansicht beipflichtet,
daB mit der Bischofskonsekration als solcher keine potestas iurisdictionis
iibertragen wird (iibrigens sagt Bertrams selbst S. 67 — und damit ndhert er
sich unserer These — ; man kénne und miisse sagen, daf3 lediglich auf Grund
der bloBen Konsekration die bischofliche Gewalt schlechthin nicht vorhanden
sei: potestas episcopalis simpliciter non habetur).

Auch nach Bertrams ist ja, damit die Jurisdiktionsgewalt giiltig aus-
geiibt werden kann, eine coordinatio dieser sakramental iibertragenen Ge-
walt mit der den iibrigen Bischéfen in der Konsekration mitgeteilten Lehr-
und Leitungsgewalt durch den Nachfolger des hl. Petrus notwendig. Unserer
Frage kommt somit eine mehr theoretische als praktische Bedeutung zu.

JoHANNES BRINKTRINE

8 AAS 1955, 9.

% ib. 1958, 610 s.

5 S. Th. Suppl. q. 38 a. 2 ad 1.

¢ Tromas: S. Th. II-II q. 81 a. 3.



Besprechungen 327

Heilige Schrift

Larcher, C., OP : L’actualité chrétienne de I’Ancien Testament d’apreés le
Nouveau Testament. (Lectio divina, 34.) — Les Editions du Cerf, Paris 1962.
533 p.

Pourquoi ne pas avouer notre appréhension et méme notre scepticisme
en commencant la lecture de cet ouvrage ? On nous a tellement affirmé
depuis vingt ans que les réalités de I'ancienne Alliance ont une portée figura-
tive ; tant de publicistes ont élevé la découverte des correspondances entre les
deux Testaments au niveau d’une science, que nous ne voyons plus guére
I’originalité du christianisme, ni comment Israél ne reconnait point dans
I’Evangile la réalisation de préfigurations aussi lumineuses que subtiles !

En réalité, le présent ouvrage est tout autre chose qu’une recette nouvelle
de typologie, sur laquelle d’ailleurs il fait d’opportunes réserves (p. 504 sv.).
A l'opposé des vulgarisations rapides et des « théses » susdites, il est ’ceuvre
d’un savant qui sait ce dont il parle, qui a lu les textes selon leur sens littéral,
qui a longuement réfléchi sur l'insertion de la révélation dans l'histoire, et
nous donne ici une lumiere en grande partie neuve. LLa méthode garantit la
qualité des résultats : c’est I'exégése apostolique qui doit nous guider dans
I'interprétation chrétienne de I’A. T. Elle I’a envisagé, en effet, non seulement
comme annon¢ant et prophétisant le Christ, mais comme une préparation
patiente de I'événement du salut a la plénitude des temps. C’est dire qu’elle
insiste sur la dimension historique de la révélation, le présent gardant ses
attaches avec le passé : « Le sens de I'histoire dans le christianisme primitif
est la résultante de deux facteurs : d'une part I’éyénement du Christ ; d’autre
part la connaissance d’une histoire en marche vers lui. Et ces deux données
ont réagi ’'une sur 'autre... Dans ’exégése moderne, Harnack, influencé par
Marcion et ne retenant de I’Evangile que quelques grandes vérités, ne savait
plus que faire de I’A. T. et proposait de le rejeter. On reléve également la
persistance du gnosticisme dans la pensée de Bultmann » (p. 364-365). Cette
intelligence de l'autorité et du témoignage de I’Ecriture dans I’Eglise du
1er siecle dépend essentiellement de l’attitude originale prise par le Christ
lui-méme a I’égard de I’A. T. 11 I’ accomplit » en le sublimant et en le dépas-
sant. D’ou1 les mises au point décisives. Si le Pére de Jésus est le Dieu de
I’ancienne Alliance, le chrétien donne sa foi au Christ, le Calvaire fait perdre
au culte ancien sa raison d’étre, et ’effusion de I’Esprit Saint rend caduque,
en principe, la Loi ancienne. Si I’Ancien Testament demeure actuel ce sera,
par conséquent, a la condition d’étre intégré dans la foi nouvelle, d’étre lu
avec la plus-value ou le dépassement que lui donne le mysteére du Christ. Telle
était précisément I'exégese des Apdtres (p. 519 sv.).

I1 y a bien d’autres richesses dans ce volume : mille notations suggestives
sur le messianisme, le royaume de Dieu, 'inspiration des Livres saints, une
théologie biblique de la Promesse (p. 399 sv.), des réalités temporelles et des
valeurs naturelles (p. 445-488), des mises au point sur maints problemes
controversés, par exemple sur la notion biblique du temps, fort complexe et
qui n’est point purement linéaire : le temps chrétien participe de la richesse



328 Besprechungen

du mystére du Christ et de la complexité de la condition chrétienne ; c’est
un temps concret, présent et nouveau, mais menacé et précaire. « Défini
comme un nceud de relations, il est triangulaire, impliquant la relation & un
passé, qui est la mort et la résurrection du Christ ; & un avenir, qui est le
retour glorieux du Seigneur, et & un présent transcendant, qui est le présent
éternel de la médiation du Christ, de son intercession, de son activité rédemp-
trice » (p. 384).

Evidemment, les spécialistes pourront diverger d’opinion sur tel ou tel
point. Pour ma part, je ne souscrirais pas entiérement a ce qui est dit de
I’excellence de la Loi (p. 198 sv. I Tim. 1, 9 n’est pas cité, si je ne m’abuse), ni
sur la « portée figurative » des lois sacrificielles selon I’Epitre aux Hébreux
(pp. 252, 279), qui souligne davantage les contrastes que les harmonies ;
la premiére Alliance ayant été abrogée en raison de ses défauts (v, 7;
cf. v. 13). Mais il s’agit d’un livre éminemment intelligent qui fournira a
tous — biblistes et grand public — une merveilleuse provende ! C. Spicg OP

Besnard, A. M.: Le Mystére du Nom. Quiconque invoquera le nom du
Seigneur sera sauvé. Joél 3, 5. (Lectio divina, 35.) — Editions du Cerf, Paris
1962. 198 p.

In einer Einfiihrung iiber die Bedeutung des Namens im Alten Orient
und in der Bibel im besonderen unterscheidet der Verfasser ein noetisches
und ein dynamisches Element, je nachdem der Name Kenntnis vermittelt
oder die Aufgabe des Trigers bezeichnet. Auf dieser Grundlage geht er zum
Studium des Namens Yahwe iiber, wie er in Ex 3 und 4, die sich auf eine
einzige Offenbarung beziehen konnten, sich kundtut. Durch die genaue Ana-
lyse der verschiedenen Uberlieferungen tritt der ganze Reichtum dieses
Namens vor unsere Augen. Er bezeichnet die Grundeigenschaften Gottes
des Seienden gegeniiber den nichtigen Gottern, aber noch mehr seinen Willen,
mit Israel seinen Bund einzugehen und sich auf den Anruf des Gebetes bereit
zu zeigen. Das Studium einiger stehender Ausdriicke ergdnzt den gewonnenen
Gottesbegriff und klingt aus in dem Lobe, das Israel Gott zollte.

Im zweiten Teile wendet sich der Verfasser der Anrufung des Namens
Jahwe zu und analysiert in ganz besonderer Weise den Text Joéls: « Jeder,
der den Namen Yahwes anruft, wird gerettet werden (3,5). » In strenger Ana-
lyse priift er die einschligigen Begriffe und schlieft auf den universalen
messianischen Charakter.

All das aber bereitet vor auf den dritten Teil, die Verwirklichung der
VerheiBung in der Kirche auf Grund der Petruspredigt am ersten Pfingstfest,
wo der Ausdruck seine Fiille erhilt.

Man koénnte sagen, daB die Analysen manchmal etwas spitzfindig sind
und kiinstlich wirken. Sie bilden aber den fein ziselierten Hintergrund einer
machtvollen Synthese iiber einen sehr wichtigen Aspekt der biblischen Theo-
logie. B. SteierT OSB



Besprechungen 329

Renaud, Bernard : Je suis un Dieu jaloux. Evolution sémantique et
signification théologique de qin®ah. (Lectio divina, 36.) — Editions du Cerf,
Paris 1963. 159 p.

Im Vorwort umschreibt der Verfasser die Aufgabe, die er sich stellt:
Den Sinn der Eifersucht Gottes moglichst aus dem Sitz des Lebens und darum
auch, so weit es geht, in chronologischer Schau herauszuarbeiten. Er schickt
seiner Abhandlung eine etymologisch-grammatikalische Studie voraus, aus
der erhellt, daB Eifersucht von Gott in weit anderem Sinn gebraucht wird
als von den Menschen, namlich religids iiberh6ht. In vier langen Abschnitten,
denen immer ernste Studien iiber das Alter der Texte vorausgehen, kommt der
Verfasser zu folgenden Ergebnissen :

Die ilteste Periode, die die ersten Fassungen von Ex 34, 14 ; 20, 3-6 und
Jos 24, 19 umfaflt, bringt die Eifersucht Gottes in altertiimlicher Form mit
dem ersten Gebot in Verbindung, das die Einzigkeit Gottes lehrt. Die Eifer-
sucht aber tragt vor allem strafenden und rachenden Charakter gegeniiber
der Untreue und dem Abfall. Aber in der Nidhe der Lehre von der Barmherzig-
keit ist der Weg zu einer weiteren Entwicklung gewiesen.

Im zweiten Kapitel wird die deuteronomische Literatur eingehend unter-
sucht. In eine erste Redaktion reiht der Verfasser Dt 5, 9-10 ; Ex 20, 5-6 ;
Dt 6,15; 29,19 und 1 Kg 14,22 ein. Unter die zweite Fassung fallen Dt &,23-
24; 32, 16-21 mit Ps 78, 58. In dieser Periode der Entwicklung ist die Eifer-
sucht eher mit dem Bilderverbot in Verbindung, bewahrt zwar ihren impul-
siven, strafandrohenden Charakter, aber durch die Vertiefung des Bundesver-
héltnisses wird doch schon die Liebe Gottes als ihr treibendes Motiv erkannt.

Unter den Schriften zur Exilszeit werden zuerst neun Stellen aus Eze-
chiel herangezogen, bei dem in Begleitung. der Brautmystik die Eifersucht
die Schattierung der betrogenen Liebe erhalt. Aber nach der Zerstérung
Jerusalems wendet sich der Zorn der Eifersucht noch mehr gegen die Heiden,
die Zerstorer des Heiligtums. Erwahnt werden hier nur noch Num 25, 11-13
und Ps 79, 5.

Als Vertreter der nachexilischen Zeit behandelt der Verfasser vor allem
Isaias, da oder dort iiberarbeitet, hauptséchlich aber in seinem zweiten Teil.
Dann kommen als iiberarbeitet Sophonias und Nahum zur Sprache und als
nachexilisch Zacharias, Joel, das Hohe Lied und das Weisheitsbuch. Der
Begriff der Eifersucht bereichert sich merklich und wird zur Liebe und zum
Eifer fiir Israel, das der gottliche «Goél» zur Vollendung der Endzeit fithren will.

Eine Zusammenfassung der Theologie schlieBt das Buch.

Man konnte sich fragen, namentlich fiir die letzten Teile, ob das Alter
der Texte nicht ein wenig nach dem Schema der Arbeit angesetzt wird. Aber
im ganzen stehen wir vor einer ernsten und sehr griindlichen und bereichern-
den bibeltheologischen Arbeit. B. StE1ERT OSB

Rehrl, Stefan : Das Problem der Demut in der profan-griechischen
Literatur im Vergleich zu Septuaginta und Neuem Testament. (Aevum Christia-
num, 4.) — Aschendorff, Miinster 1961. 228 S.

In der exegetischen Literatur herrscht weitgehend Ubereinstimmung
dariiber, da die Griechen keinen oder doch nur einen vollig unzureichenden



330 Besprechungen

Begriff gekannt hétten, der sich mit dem Begriff der christlichen Demut
decken wiirde ; was die Christen unter Demut verstehen, sei den Griechen
fast ganz unbekannt. Der Verfasser hat sich in der vorliegenden Schrift die
Aufgabe gestellt, dieses Problem genauer zu untersuchen. Auf Grund einer
zuverliassigen Exegese der einschlidgigen neutestamentlichen Texte und im
Anschluf an die auf ihnen fulende katholische Theologie, besonders an Tho-
mas von Aquin, versteht R. unter christlicher Demut jene Tugend, die das
Streben des Menschen nach Ehre und Ansehen vor Gott und den Menschen
in das rechte Ma@3 verweist und dariiber hinaus im Rahmen des Erlaubten die
Fahigkeit verleiht, auch auf jene Geltung zu verzichten, auf die der Mensch
Anspruch hat. Der Verfasser untersucht eingehend, sowohl das aus dem Ter-
minus rarewég und seinen Derivaten gebildete Wortfeld als auch die unab-
hingig von dieser Terminologie vorliegenden Aussagen zum Thema « De-
mut ». Er kommt zu dem Ergebnis, da3 die Griechen einen echten, wenn auch
der Vervollkommnung fihigen Begriff der Demut kannten, wobei die Be-
sonderheit der christlichen Demut vor allem im Vorbild Jesu grundgelegt
erscheint. In dieser positiven Bewertung des Griechentums bestatigt der
Verfasser die Auffassung der Altphilologen. Von deren Seite liegen nur ge-
legentliche Aussagen zu einzelnen unser Thema im Profangriechischen be-
rithrenden Texten vor, aber keine umfassende und zusammenhéngende Dar-
stellung, wie der Verfasser sie hier von Homer bis Plutarch gibt. So diirfte
das vorliegende Werk nicht nur fiir die Exegeten, sondern auch fiir die Gra-
zisten von groBem Interesse sein. K. GieraTHS OP

Richardson, Alan : The Biblical Doctrine of Work, 2¢€ édit. — SCM Press,
London 1963. 78 p.

Les études sur le travail dans la Bible ne manquent point, et les plus
récentes essaient de dégager de ’enseignement révélé des normes valables
pour la conjoncture contemporaine, quitte a laiciser fortement une doctrine
essentiellement religieuse. Tout au contraire, la brochure de A. R., que I'on
devrait intituler : Propos bibliques inactuels sur le travail, est I’ceuvre d’un
théologien qui a parfaitement vu que la notion de travail s’applique aussi bien
a 'action créatrice et toute-puissante de Dieu qu’au labeur du dernier des
esclaves et au « service » liturgique de I’Eglise. 11 dénonce, par conséquent,
le théme moderne : ’homme agit a I'image de Dieu en faisant ceuvre créatrice
dans le monde. C’est un abus de langage ; une créature ne crée rien et toute
efficacité lui vient de Dieu. Ce qui est vrai, c’est que le travail est une fonction
normale, universelle et perpétuelle de 1’étre humain, dont celui-ci ne doit pas
se plaindre, puisqu’il correspond & une ordination divine et qu’il est le moyen
d’assurer sa subsistance,

I1 y a pas mal de confusions dans I’exégese de Jo vi, 29 (cf. Philip. IT, 13 ;
II Thess. 1, 11) sur la foi, ceuvre ou travail des chrétiens appelés a faire pro-
gresser le royaume de Dieu (p. 31). Par contre, I'auteur a raison de traduire
douloi par « travailleurs » (serviteurs est trop faible, esclaves est trop fort), et
de relever que la morale qui leur est présentée, n’est pas seulement celle de la
fidélité et du respect envers leur maitre, ni méme d’une conduite irréprocha-



Besprechungen 331

ble, mais d’avoir I'intention de « servir » I'unique Seigneur et de subir patiem-
ment I'injustice dans une authentique imitatio Christi, le Serviteur souffrant.
L’offertoire du pain et du vin — produits du labeur humain — dans la liturgie
eucharistique est un symbole de l'offrande du travail de tout le peuple de
Dieu (p. 67). Ces excellentes notations, pour succinctes et incomplétes qu’elles
solent, méritent de retenir I’attention, car leur optique est celle de la vraie foi.

C. Sricg OP

La Venue du Messie. Messianisme et Eschatologie. (Recherches bibliques,
VI.) — Desclée de Brouwer, Bruges 1962. 260 p.

L’importance des « Journées Bibliques de Louvain », dont les travaux
sont publiés dans la collection des Recherches Bibliques, s’accroit d’année en
année. Les meilleurs spécialistes se réunissent pour examiner et discuter un
théme scripturaire majeur (formation des Evangiles, Qumran et le N. T,
problemes johanniques, etc.), déterminer 'optique de l’exégése contempo-
raine et surtout — comme c’est le cas pour cette 13¢ session — ouvrir des pistes
nouvelles. Tout n’est évidemment pas de la méme veine dans ces exposés
indépendants. Nous sommes émerveillés, par exemple, de voir tout ce que
M. SABBE peut tirer de La védaction du vécit de la Transfiguration, apocalypse
du Fils de 'Homme, s’inspirant dés son origine de la théophanie du Sinai ;
il n’exprime pas une christologie primitive, mais l’intronisation eschatolo-
gique du Fils de 'Homme et bien d’autres choses encore (pp. 86 sv.).

Trés fouillée et neuve est I’étude de P. GRELOT sur Le Messie dans les
Apocryphes de I’ Ancien Testament, sources d’information de premiere valeur
pour l'exégese du N. T. L’espérance juive y prend trois formes : attente du
Messie, roi, fils de David (I Hénoch, Apoc. syr. de Bavuch, Ps. Salomon),
Messie, prétre, descendant de Lévi (Zestament des Patriarches, Qumran),
Messie transcendant ou Fils de I'Homme (Paraboles d’Hénoch ; cf. Dan. viI).
Jésus a utilisé certains matériaux de ces courants divers, en les transformant
en fonction de son propre mystére, étant le Fils de Dieu au sens propre.

Nous avons beaucoup aimé ’esquisse minutieuse et prudente du Messia-
nisme sacevdotal dans les écvits du N. T, par J. CopPENs. Dans quelques écrits
postexiliques, se fait jour une croyance en la venue d’un grand-prétre idéal a
la fin des temps, voire un grand-prétre qui aurait rang, qualité, fonction de
Messie. Si 1’épitre aux Hébreux identifie Jésus a ce prétre des temps messia-
niques, elle y fut préparée par la doctrine johannique et sans doute les gestes
de bénédiction de Jésus (Lc. xx1v, 50-52 ; cf. Mc. X, 16), sans parler des spécu-
lations philoniennes. A. FEUILLET (Le Triomphe du Fils de I'Homme d’apres
la déclavation du Chvist aux Sanhédrites) donne une interprétation eschatolo-
gique nouvelle de Mc. x1v, 62 ; Mt. XxxVI 64 ; Lc xx11, 69 : session a la droite
de Dieu et venue sur les nuées sont deux faits distincts, mais non séparés
chronologiquement. Il s’agit de la venue de Jésus « en puissance », contre-
partie de son échec actuel et pour effectuer notamment le jugement de
Jérusalem incrédule.

Quant a I'exposé de La seconde venue de Jésus par B. R1GAUX, le spécialiste
de la parousie néo-testamentaire, il mérite une attention tout a fait particu-
liere, car il sort des chemins battus et de l'impasse ol nous engageait la



332 Besprechungen

confusion entre attente-vigilance (comportement ou sentiment) et enseigne-
ment de Jésus et des Apotres: « nul ne sait la date ou ’heure de ce jour »
(Mc. x111, 32). A partir de I Thess., on peut remonter des thémes de la commu-
nauté aux paroles du Maitre dans les couches les plus anciennes des Synopti-
ques. Celui-ci n’a pas adopté une catégorie du temps différente de celle de
I’Eglise : présent et avenir ne sont pas dissociables, ils sont unis comme les
deux faces d’une feuille de papier, et ce lien intime entre le royaume présent
et le royaume futur assure au Seigneur une méme place dans les deux écono-
mies. Il est au centre des événements de la foi: exaltation, participation au
jugement, venue.

L’ensemble de cet ouvrage constitue 1'une des meilleures contributions
a la christologie néo-testamentaire que nous possédions. C. Sricqg, OP

Mariani, Bonaventura, OFM : Introductio in Libros sacros Novi Testa-
menti. — Herder, Romae-Friburgi Brisg.-Barcinone 1962. xvI-623 p.

Professeur a I’Université de la Propagande, B. M. nous donne le fruit de
trente années d’enseignement, dans cette introduction dont on louera au
premier chef les qualités pédagogiques ; la clarté des exposés, qui rappelle
celle de Dom Hopfl, est servie par un latin transparent et une typographie
aérée, dont on félicitera I’éditeur. Le plan est classique, la problématique et les
solutions traditionnelles. I.’ensemble s’adresse & une catégorie de sémina-
ristes qu’il faut informer, mais qui n’auront pas la possibilité, semble-t-il,
d’envisager la réalité des difficultés et de poursuivre un effort de réflexion
personnelle. Au cas oll quelques-uns voudraient s’initier a la recherche bibli-
que scientifique, ils trouveraient ici une bibliographie parfaite. Le danger,
cependant, est que cette élite aborde ce champ sans étre initiée a la découverte
et aux solutions des apories. Cette introduction, valable & son plan, pourrait
s’ouvrir utilement et sans danger sur de plus vastes horizons. Rien n’est dit,
par exemple, sur 'origine du terme d’apotre (p. 4), les rapports de l'organisa-
tion ecclésiastique primitive avec Qumran (p. 375, 384), la signification la
plus stire des « hommes de bonne volonté » (p. 92), etc. Mais on se réjouit de
voir 'auteur se défier de I'hypothése d’un secrétaire (pour le cas de Hébr.)
dont nos devanciers ont tellement abusé ! De trés précieuses tables terminent
le volume : les Consuls romains avec leurs dates, les Gouverneurs de Syrie,
la famille d’"Hérode, le Fragment de Muratori. — Dans la « priére d’insérer », la
maison éditrice a cru bon de se référer au jugement de 1'Osservatore Romano,
mais celui-ci n’a pas plus d’autorité en matiére biblique qu’en politique
étrangere ! C. Spicq, OP

Willam, Franz Michel : Das Leben Jesu im Land und Volke Israel.
Zweiter Band. — Verlag Herder, Freiburg 1961. 391 S.

Als der Verfasser im Jahre 1932 den ersten Band seines Werkes heraus-
brachte, fand er sofort begeisterte Aufnahme. Inzwischen ist er im Mai 1961
in zehnter Auflage erschienen und wurde in 13 Sprachen iibersetzt. Der vor-
liegende zweite Band erginzt den ersten und ist in gleicher Weise angelegt
und ausgezeichnet. Der Verfasser hat weitere Forschungsergebnisse zusam-



Besprechungen 333

mengetragen, die den Leser mit dem Land und Volk, in dem Jesus lebte,
vertraut machen. Der Leser erfihrt viel Wissenswertes iiber die Umwelt
Jesu, u. a. tiber Samariter und Qumraner, Hochzeitsbrauche und Teufels-
beschworungen, romische Kommandoposten in Paldstina und jiidische
Briauche beim Sterben und wahrend der Trauerzeit, Reinigungsgesetze und
Miinzsysteme. Dieses reichhaltige Material zur Erhellung der Worte und
Taten Jesu ist auf solche Berichte der Evangelien angewandt, die im ersten
Band noch nicht oder nur kurz erklart wurden. So ist der zweite Band ein
selbstindiges Werk, das auch fiir den Besitzer des ersten Bandes eine wirk-
liche Bereicherung bedeutet. Die aus der Umwelt Jesu erlduterten Periko-
pen sind nach dem Ablauf des Lebens Jesu geordnet. In sechs Kapiteln
spricht der Verfasser iiber die Kindheit Jesu und von seinem Wirken in
Galilda, im Kreise der Jiinger, im Ostjordanland, in Judia und in Jerusalem.
Auf Grund eines lingeren Aufenthaltes in Paldstina und einer guten Kennt-
nis der in- und auslindischen Literatur ist hier ein solider Kommentar zum
Leben Jesu entstanden, der iiber den Kreis der Seelsorger und Theologie-
studenten hinaus vor allem den Laien zugedacht ist. Willam schreibt klar
und fesselnd und hat den Text durch 25 gute Bilder auf 16 Bildseiten illu-
striert. Es ist zu wiinschen, daf3 dieser Band eine ebenso groe Lesergemeinde
findet wie sein Vorginger. K. GieratHs OP

Schnackenburg, Rudolf : Die Kirche im Neuen Testament. Thre Wirklich-
keit und theologische Deutung, ihr Wesen und Geheimnis. (Quaestiones Dis-
putatae, 14.) — Herder, Freiburg 1961. 172 S.

Die reprasentative Reihe der « Quaestiones Disputatae » ist hiermit um
eine bedeutsame Studie bereichert. Der bekannte Verfasser zeichnet zu-
nichst das neutestamentliche Erscheinungsbild der Kirche, fiir das die Lei-
tung durch von Jesus bestellte Hirten, die Wortverkiindigung, Kult und
Sakramente und die Missionsarbeit charakteristisch sind. Von hier aus
dringt der Verfasser weiter in das Wesen der Kirche ein. Er geht den beson-
deren ekklesiologischen Akzenten nach, die in den verschiedenen neutesta-
mentlichen Schriften gesetzt sind, so bei Lukas, Matthius und Paulus, im
ersten Petrusbrief und Hebrderbrief, in den Pastoralbriefen und im johan-
neischen Schrifttum. Bei aller Unterschiedlichkeit des Kirchenbildes zeichnen
sich im ganzen Neuen Testament aber auch gemeinsame Wesensziige der
Kirche ab : sie ist eschatologische Heilsgemeinde, vom Heiligen Geist erfiillt
und geleitet, einig, geheiligt und universal. Das tiefste Geheimnis der Kirche
sieht der Verfasser darin ausgesprochen, da@ sie eine spannungsvolle Einheit
von Menschlichem und Go6ttlichem, Irdischem und Himmlischem, Zeitlichem
und Ewigem ist, Volk Gottes, Bau im Heiligen Geist, Leib Christi und der
Ort, an dem sich Gottes eschatologische Herrschaft zwischen der Himmelfahrt
Jesu und seiner Parusie vornehmlich manifestiert. Man sieht, hier sind die
wesentlichen Aspekte einer neutestamentlichen Theologie der Kirche in den
Blick genommen. Kritische und doch auch besonnene Exegese, umfassende
Kenntnis der neueren in- und auslindischen Literatur, griindliche Vertraut-
heit mit den vielfiltigen gerade hier anfallenden Problemen, knappe und



334 Besprechungen

zugleich klare Darstellung machen dieses Werk zu einem sehr wertvollen
Fiihrer in der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils und noch lange dariiber
hinaus. K. GieraTHs OP

L’Eglise dans la Bible. Communications présentées a la XVIIe réunion
annuelle de 'TACEBAC. (Studia. Recherches de philosophie et de théologie
publiées par les Facultés S. J. de Montréal, 13.) — Desclée de Brouwer,
[Bruges] 1962. 203 p.

C’est du Canada que nous vient aujourd’hui la lumiére. Une session
de l'Association catholique des Etudes bibligues au Canada (= ACEBAC)
s’était tenue en 1960 & Nicolet sur ce théme: L’Eglise dans la Bible. La
richesse et la qualité de ces études méritaient leur publication, dont nous
ne pouvons guére que signaler les auteurs et les titres: M. C. MATURA,
Le Qahal et son contexte cultuel dans I'’Ancien Testament, pp. 9-18 (le mot
Qahal désigne parfois une communauté déja constituée dans une certaine
unité et susceptible d’étre convoquée pour une réunion ; le plus souvent,
dans Deut., Chron., Ps., une assemblée, actuellement groupée pour une fin
religieuse, généralement en présence de Iahvé, de son arche ou de son temple,
comportant le rappel de ’alliance et de la loi, accompagnée de priéres et
de sacrifices). A. M. MaLo, L’Evangile de saint Matthiew, évangile ecclésias-
tique, pp. 19-34 ; A. LEGAULT, L’authenticité de Mt. Xvi, 17-19 et le silence
de Mavc et de Luc, pp. 35-52; J.L. D’ARrRAGON, Le caractéve distinctif de
I'Eglise johannique, pp. 53-66 (= l'unité christologique des disciples entre
eux). Fr. ZémaN, L’Eglise dans la perspective des Actes des Apotres. « Tous
ceux qui invoquent ton Nom » (Act. 1x, 14), pp. 67-83 (invoquer le nom de
Jésus est le propre des disciples qui reconnaissent sa divinité et lui rendent
un culte approprié). L. OUELLETTE, L’Eglise corps du Christ. Origine de
Vexpression chez saint Paul, pp. 85-93 (parmi les multiples hypotheses pro-
posées, la plus vraisemblable est celle du corps eucharistique de I Cor. x, 17 ;
X1, 24, dont s’alimente le corps qu’est I’assemblée chrétienne). H. PARADIS,
Le Christ, téte de I’Eglise selon les Epitres aux Col. et aux Eph., pp. 95-115 ;
J. MoriN, L’Eglise dans I'Epitre aux Hébreux, pp. 117-127 ; L. POIRIER,
L’Eglise dans I’Apocalypse, pp. 129-142 (notamment dans les sept Lettres
brossant un tableau concret de la vie chrétienne. Peut-étre le jour du Seigneur
n’est-il pas le dimanche, mais le jour de la manifestation divine, selon la
langue des prophétes, et avec référence a la ruine de Jérusalem). Y. GAu-
DREAULT, L’Eglise wmisstonnaive et ses fondements bibliques, pp. 143-167.
L’ouvrage se termine par une bibliographie De ecclesia in N. T. infiniment
précieuse, dressée par J. L. D’Aragon. Il est rare que les communications
d’un Congrés soient aussi homogeénes, d’un tel sérieux scientifique et si
utiles aux lecteurs. C. Sricg OP



Besprechungen 335

Durrwell, F. X., CSsR: The Resurrection. A biblical Study. Translated
by Rosemary SHEED and with an introduction by Charles Davis. — Sheed
and Ward, London and New York 1960. xxvi-371 p.

On se félicitera de ce que La Résurrection de [ésus Mystérve de Salut, qui
a été déja quatre fois rééditée en France, soit aujourd’hui accessible au grand
public de langue anglaise. Cet ouvrage marque, en effet, une date dans
I’élaboration naissante de la théologie biblique. Tout en partant d’un traite-
ment textuel exact et en se soumettant aux exigences de la critique histori-
que, I’Auteur fait ceuvre de théologien, éclairé par la foi, et a composé une
synthése parfaitement équilibrée du mystere divin. La richesse de l'informa-
tion est extréme et il n’est pour ainsi dire pas un théme important de la
doctrine néo-testamentaire qui ne soit ici évoqué et situé exactement dans
sa juste proportion. Pourtant, cet ouvrage est d'une lecture aisée, et la
traduction anglaise nous a paru fidele et méme élégante. C. Sricg OP

Schnackenburg, Rudolf : Die sittliche Botschaft des Neuen Testamentes.
2., vermehrte und verbesserte Auflage. (Handbuch der Moraltheologie, VI1.) —
Max Hueber Verlag, Miinchen 1962. x11-330 S.

La premiére édition de cet ouvrage, unanimement saluée comme une
réussite, en 1954, avait été d’autant plus chaleureusement accueillie, que les
études d’ensemble de la morale néo-testamentaire sont fort rares. R. S.
est un maitre savant, str, pédagogue... et persévérant. Il a amélioré son
premier travail en mettant la bibliographie & jour, en tenant compte des
découvertes de Qumran, en donnant plus de densité aux notes de bas de
page, surtout en développant la théologie johannique, ot deux nouveaux
paragraphes traitent « du chrétien, de I’Eglise et du monde », «le chrétien
et le péché ».

On sait que ce « Message moral » est envisagé a chacun de ses trois stades :
a) L’instauration du royaume de Dieu par Jésus. L’originalité de la morale
chrétienne apparait surtout dans le sermon sur la montagne : religion du
coeur, attitude de soumission intérieure a Dieu, valable pour le temps inter-
médiaire depuis la glorification du Christ jusqu’a sa Parousie, réalisable par
la force de Dieu. b) LL’Eglise primitive, consciente de constituer une commu-
nauté autonome, fut fidéle a garder et a exploiter I'héritage du Seigneur,
I’adaptant aux circonstances nouvelles, mais dans une perspective eschatolo-
gique. ¢) La morale des Epitres de Paul, de Jean, de Jacques, de Pierre, des
lettres aux sept Eglises, insiste sur le baptéme et considére la vie chrétienne
comme un combat contre les puissances du mal ; le chrétien en triomphe et, ce
faisant, acquiert la liberté.

Approfondissement et adaptation ne nuisent nullement a I'unité de cette
éthique dont le propre est de réclamer tout 'homme, et de se réaliser par
I’obéissance aux exigences de la foi et de 'amour. Méme saint Jacques,
que I’on accuse souvent de moralisme, mais dont la théologie est ici réhabili-
tée (pp. 281 sv.), prone la loi parfaite de liberté, c’est-a-dire la vraie sagesse
infusée dans le coeur des chrétiens, et selon laquelle ils aiment Dieu et tendent
« pratiquement » & la vie éternelle. Nous faisons notre la conclusion de 1’au-



336 Besprechungen

teur: La génération contemporaine, quirevient a la Bible, doit considérer cette
morale évangélique comme toujours actuelle, et obéir a ses exigences de
sérieux et de vigilance eschatologique. Il n'y a pas de meilleur maitre que
R. S. pour nous le faire comprendre. C. Sricqg, OP

Gamba, Giuseppe G., SDB: La Portata universalista dell’Invio dei settanta
(due ) Discepoli (Lc X, 1 e ss. ). — Scuola grafica Salesiana, Torino 1963. 64 p.

On a beau lire et relire son Nouveau Testament, on interpréte invincible-
ment tel ou tel passage en fonction des exégeses dominantes ou des pré-
jugés personnels. Comme nul ne peut faire une étude exhaustive de toutes
les péricopes, on a le plus grand gré envers les travailleurs qui prospectent un
terrain encore inexploré et nous livrent le fruit de leurs découvertes. Tel,
G. Gamba réagissant contre l'opinion recue: l'envoi des soixante-dix
disciples (Lc X, 1 sv.) n’a aucune référence a l'universalité des peuples de
Gen. X, et ne symbolise pas la diffusion de la Bonne Nouvelle a I’humanité
entiére.

Effectivement, I’analyse littéraire du morceau révele une composition
fortement structurée ou l’enchainement des thémes doctrinaux ’emporte
sur les éléments anecdotiques et historiques a peine esquissés. Une introduc-
tion souligne les dispositions requises du disciple : un attachement incondi-
tionné a la cause de I’Evangile, la suppression de tous les obstacles, tels que
les biens temporels ou les liens familiaux (Lc 1x, 57-62) ; le noyau central
expose le motif occasionnel de la mission, puis l'ordre immédiat de 1’envoi,
la conduite a tenir dans les maisons et les villes ou se rendront les envoyés ;
enfin le triste sort des villes qui ne les recevront pas (x, 1-16) ; la conclusion
du théme missionnaire met I’accent sur la bienveillance du Pére (eudokia)
envers les hommes, qui est la raison méme de ’'annonce du Royaume, de la
mission de Jésus et de ses disciples.

Cette structure montre que l’envoi des 70 n’est nullement un doublet
de la mission des Douze (1, 1-6) ; non seulement la terminologie est diffé-
rente ; mais, un peu comme Jean-Baptiste, les Soixante-dix sont les hérauts
du grand Roi et toute la péricope a une coloration royale absente de 1x, 1 sv.
I1 faut donc rapprocher les « soixante-dix autres » de x, 1 de 1x, 52 ou1 Jésus
prend la décision d’aller a Jérusalem pour y entrer comme Roi-Messie, en-
voyant devant lui des messagers pour lui préparer le chemin. On I'’entendra
d’une préparation spirituelle a sa « venue », plutot que de I’'organisation d’une
étape de voyage (gite et couvert) ; et I'on conclura que Luc a rassemblé ici
de nombreux épisodes d’envoi en mission, analogues a ceux présentés dans
IX, 52-60, afin de mettre en valeur 1’essentiel : le code missionnaive et pastoval
déterminé par le Seigneur. Sinon, on comprendrait difficilement comment
celui-ci aurait pu suivre 35 couples de disciples ; de fait il n’est plus jamais
question de ces 70, alors qu’on évoque souvent les Douze. C’est qu’ils ne for-
ment pas une institution avec un but particulier. L’Evangéliste se sert de
ce chiffre grandiose et imprécis pour souligner le comportement « royal » de
Jésusal’occasion de sa montée a Jérusalem (en fonction de ces arguments G.G.
opte résolument pour la legon 70, au détriment de 72).



Besprechungen 337

En définitive, le Christ a bien eu un horizon missionnaire universaliste,
mais au sein d’Israél — Samarie comprise (Luc considére les Samaritains comme
faisant partie de la méme économie religieuse que la nation juive) — et c’est
pourquoi il déploie son activité au sein du peuple élu, et il y envoie, non seule-
ment les Douze, mais un trés grand nombre de collaborateurs, surtout vers
la fin de son ministére, quand il se préparait a entrer comme Roi-Messie dans
Jérusalem. La longueur du compte rendu que nous faisons de cette brochure
signale l’intérét que nous y avons pris, donc sa qualité. On pourrait préciser et
approfondir telle notation, voire la discuter ; mais I’ensemble est une contri-
bution de prix aux procédés rédactionnels du troisieme Evangile.

C. Spicg OP

Feuillet, A. : Etudes Johanniques. (Museum Lessianum, section biblique,
Ne¢ 4.) — Desclée de Brouwer, [Bruges] 1962. 313 p.

Il y a mille manieres de faire de I’exégése ; deux sont particuliérement en
honneur de nos jours ; I'une, que I'on pourrait appeler genésique, qui s’attache
a dépister les sources d'un récit et a reconstituer ce que ’on pense avoir été
I’élaboration mentale de 1'écrivain ; 1'autre, psittaciste, qui répéte avec de
légeres variantes ce qu’'ont proposé les commentateurs de jadis ou les grandes
vedettes de I'exégeése contemporaine. Mais il est une troisiéme maniére, dont
A. F. est 'un des maitres rares, qui consiste a s’intéresser au texte lui-méme
et a en mettre en valeur l'intelligibilité.

Les dix études, qui sont ici rassemblées, constituent une esquisse de
théologie johannique, élaborée en fonction du dessein théologique trés réfléchi
de I’Evangéliste-Prophéte, et de sa formation paléotestamentaire, notamment
sapientiale. Le premier miracle de Cana, changeant 1’eau en vin (symbole de la
nouvelle Alliance et du vin eucharistique) manifeste la gloire, la kabod
divine résidant dans le Verbe incarné. Le second miracle de Cana (Jo 1v,
46-54) ne s’éclaire que par le contexte subséquent, le ministere hierosolymi-
tain, et annonce le théme sotériologique du IVe Evangile : le Christ vivifica-
teur. Cette communication actuelle de la vie aux croyants ne doit rien a la
mystique hellénistique (J. Lindblom, C. H. Dodd), mais s’inscrit dans 1’his-
toire du salut et de la manifestation de 'amour gratuit de Dieu pour les
hommes.

La piéce magistrale de ce recueil est 'analyse des thémes bibliques
majeurs du Discours sur le pain de vie (Jo vi, 24-71), en fonction des prépara-
tions de I’ancienne Alliance : la manne considérée comme symbole d’une nour-
riture spirituelle, le festin messianique annongant vie éternelle et résurrection
des corps ; le festin de la sagesse, ol I’on est invité A croire en Jésus, a venir a
lui et & s’en nourrir. Il apparait, au plan littéraire, que ce Discours est d’une
parfaite unité, finale incluse (vv. 51b-58); la premiere partie traitant surtout
de la foi parle déja de nourriture, de pain et de breuvage ; la seconde partie,
proprement eucharistique, est préparée par la précédente. Tout ’enseigne-
ment a permis aux disciples de comprendre les paroles de la Céne qui leur
seraient demeurées sans cela inintelligibles. Au point de vue doctrinal, Jean
met l’eucharistie en rapport avec 1'Incarnation (les Synoptiques avec la
Passion), le Calvaire (chair donnée pour la vie du monde), l'exaltation

22



338 Besprechungen

céleste du Sauveur (le Fils de ’homme remonte la ou il était auparavant),
I'attente vétérotestamentaire (mais avec orientation universaliste), la com-
munauté ecclésiale (’'amour mutuel).

Particulierement dignes de remarque sont ’exposé de la notion de disciple :
directement instruit par Dieu dans la personne du Christ (p. 85 sv.), et I'iden-
tification de la Femme d’Apoc. x11, personnification du peuple de Dieu, avec
I’Eglise chrétienne nourrie et protégée par Dieu au cours de son pelerinage
céleste, en attendant la Parousie. — La bibliographie est abondante et judi-
cieuse ; mais il faudrait en exclure le flamand, qu’aucun honnéte étranger ne
comprend.

Cet ouvrage marque une date dans I’exégése johannique ; il faut souhai-
ter qu’il attire I’attention de quiconque s’intéresse a un travail intelligent et
probe. C. Seicg, OP

Feuillet, André : L’Apocalypse. Etat de la Question. (Studia Neotesta-
mentica, Subsidia, 3.) — Desclée de Brouwer, Paris-Bruges 1963. 122 p.

On félicitera les éditeurs de la rapidité avec laquelle ils publient cette
série de monographies, aussi ingrates & composer par leurs auteurs que
précieuses a consulter pour les lecteurs. Par sa qualité, ce bilan et ce tri
des études consacrées a 1’Apocalypse depuis 1920 (date du commentaire
de R. H. Charles) est digne de ses devanciers (La théologie du N. T., de
R. Schnackenburg ; le Saint Paul de B. Rigaux). Toutes les questions rela-
tives ala composition et a la structure littéraires, l'interprétation d’ensemble,
a partir de I'A. T., la date et le lieu de composition, ’auteur (I’apbtre Jean,
comme le confirment les mss. de Kénoboskion), le millénarisme, la Femme du
chap. x11, la doctrine, etc., sont ici recensées objectivement, de méme qu’est
esquisséela voie dans laquelle s’engage actuellement 1’étude scientifique. Une
attention spéciale a été portée sur le message de ce livre prophétique : la
présence et ’action du Christ ressuscité, tenant en main le livre des destinées,
dans I’Eglise assurée de son triomphe et déja en relation avec le ciel. Il s’agit
d’'une théologie christologique, eschatologique et ecclésiale de l’histoire.
Puissent les exégétes étudier, davantage qu’ils ne 'ont fait jusqu’ici, la con-
ception de la vie chrétienne si pure, si courageuse et si confiante que nous
présente le dernier livre inspiré. CH. C. TorreY (The Apocalypse of John,
New Haven 1958) a échappé a l'attention de l'auteur; mais Tr. HoLTz
(Die Christologie der Apokalypse des Johannes, Berlin 1962) est paru trop
tard pour étre mentionné. C. Sricg OP

Manson T. W. : On Paul and John. Some selected theological Themes.
(Studies in biblical Theology, N°© 38.) — S.C.M. Press, London 1963. 168 p.

Gréce a la diligence du professeur M. Black, nous possédons quelques
uns des cours donnés par le regretté T. W. Manson a ses étudiants de 1'uni-
versité de Manchester, sur les théemes importants de théologie biblique.

L’apoétre Paul est exactement situé, non comme philosophe ou théologien
au sens technique — il appartient au monde d’'Isaie et de Jérémie beaucoup
plus qu’a celui de Platon et d’Aristote —, mais comme missionnaire, cherchant



Besprechungen 339

a mettre les convertis dans cette méme relation au Christ dont il vit lui-méme.
Son christianisme n’est pas un systéme d’idées, mais une série d’événements
centrés sur un drame qui s’est déroulé a une époque déterminée ; Dieu et
I’homme y jouent chacun leur role, et 'issue en est le salut ou la perdition
(I Thess. 1, 9-10). Que 'on envisage le Christ par rapport au monde ou a
I’histoire, a chaque individu ou a I’Eglise, il résume l’espérance, la foi et la
charité. Dire que le Christ vit en nous signifie que sa dilection nous presse
et devient notre loi.
Sur saint Jean, cet opuscule contient deux fortes études sur l'agapeé
(p. 104 sv.) et la christologie (p. 128 sv.), notamment sur la doctrine du Logos
rattachée a la sagesse paléo-testamentaire et a la Memra de Iahvé. La théologie
johannique est une théologie de la révélation de la vérité, c’est-a-dire de la
connaissance de Dieu communiquée dans la personne du Christ. Le contenu de
cette révélation est que Dieu est amour. L’homme est sauvé en découvrant
cette vérité dans le sacrifice de Jésus manifestant 1’agapé, la nature de Dieu. —
M. Black a raison de citer le mot de Faber : « Une théologie profonde est le
meilleur fuel pour la dévotion » et d’ajouter : « aussi pour la prédication ».
C. Sricg OP

Van Unnik, W. C. : Tarsus or Jerusalem. The City of Paul’s Youth.
Translated out of the Dutch by George OcG — The Epworth Press, London
1962. 76 p.

I1 est communément admis que Paul, né a Tarse, passa dans cette cité
paienne une bonne partie de sa jeunesse — ce qui ne fut pas sans influence sur
la mentalité de ce juif de la diaspora —, et ne vint & Jérusalem que pour se
former au rabbinat, suivre les cours de Gamaliel. En réalité, le seul texte qui
nous renseigne sur l’adolescence de I’Apdtre dit & peu preés le contraire.
V. U. soumet Act. xx11, 3 & une analyse philologique trés ample et lucide ;
d’ou il ressort que la triade : né, éduqué, instruit, est traditionnelle, et que
avatpépewy s’entend de la formation familiale recue a la maison, tandis que
nerawdevpévog s'applique a l'instruction scolaire donnée par les maitres.
Le sens obvie de Act. xxi11, 3, confirmé par xxvi, 4-5 est donc que Saul
recut sa premiere éducation a Jérusalem, au foyer de ses parents, et qu’il
poursuivit ses études dans cette cité aux pieds de Gamaliel.

I1 en résulte que Saul a pu rencontrer Jésus en Palestine (cf. II Cor.
v, 16), qu’il parlait araméen dés son enfance et que sa formation fut stricte-
ment pharisienne. Son initiation a la culture hellenistique et sa bonne connais-
sance du grec se sont faites durant la dizaine d’années qui a suivi sa conver-
sion : & Tarse, en Cilicie, & Antioche. C. Sricg, OP

Prat, Ferdinand, SJ: La Théologie de Saint Paul, présentée par J. Da-
NIELOU. Premiére Partie. (Bibliothéque de Théologie historique.) — Beau-
chesne, Paris 1961. viir-608 p.

Seit den zwanziger Jahren war das Werk von Ferdinand Prat iber
Paulus das klassische Dokument, das, wie seine wiederholten Auflagen be-
wiesen, wohl selten bei einem franzosisch sprechenden Theologen fehlte. Die
Anlage und die Griindlichkeit des Werkes verdienten diese Verbreitung.



340 Besprechungen

Im ersten Bande bietet der Verfasser eine Art Biographie des Apostels,
in die hinein die Einleitung und die Probleme der Briefe chronologisch ver-
arbeitet sind. Der zweite Band enthilt eine systematische Darlegung der
paulinischen Theologie, in der die groBen Gedanken des Apostels in geschlos-
sener Form zu Tage treten. Durch seine Linienfithrung, die Klarheit der
Darstellung und vor allem durch seine gut abgewogenen Losungen ist das
Werk lange Zeit fiihrend und bis zu einem gewissen Grad auch erschépfend
gewesen.

Seit der 7. Auflage hat sich die Form nicht mehr veridndert, und seit
1948 war das Buch nicht neu aufgelegt. Viele Erkenntnisse und viele Werke
sind seither erschienen, sodafl man iiber eine photomechanische Neuauflage
vielleicht zuerst erstaunt sein wird. Es ist aber zu sagen, daB der Aufbau
des Buches heute noch nichts von seinem Wert verloren hat und wohl weiter-
hin richtunggebend sein wird. Es wird dem Leser, der heute zu ihm greift,
die Arbeit nicht erspart bleiben, zeitbedingte Auseinandersetzungen zu iiber-
gehen und die neuen Gesichtspunkte ergdnzend einzufiigen, wozu das Vor-
wort von P. Daniélou eine gute Hilfe bietet. Aber alles in allem ist auch
heute dieses Werk allen zu empfehlen, die eine anregende, solide und klare
Einfithrung in die Paulusbriefe wiinschen. B. STeEIERT OSB

Cerfaux, L.: Le Chrétien dans la théologie paulinienne. (Lectio divina,
33.) — Les éditions du Cerf, Paris 1962. 539 p.

La matiére si riche de ce volume est distribuée en quatre livres. a) L’éco-
nomie du salut: 1’ ceuvre de Dieu procurant le salut chrétien s’est accomplie
en deux étapes. Serviteur de son Pére, le Christ a été envoyé, s’est mani-
festé, est mort pour les péchés et est ressuscité. Ainsi, le salut était acquis
en principe. Il reste — seconde étape — a le mettre a la portée des hommes ;
c’est ce que Dieu fait par la mission et le message des apoOtres. Le chrétien
y répond par ’accueil de la foi, pierre angulaire du christianisme. b) L’espé-
rance chrétienne, d’abord orientée vers la parousie du Seigneur, «la grande
féte chrétienne impatiemment attendue » et qui fournit des motifs paréné-
tiques efficaces. ¢) Le statut présent du chvétien, c’est-a-dire les richesses de
sa vie surnaturelle : participation a 1'Esprit-Saint, existence et vie dans le
Christ, justification par le don de Dieu. d) Le chrétien parfait, surtout évoqué
dans les épitres de la captivité, « dernier manifeste théologique de saint
Paul » (dont I'authenticité est défendue pp. 472 sv.), et qui parvient & une
connaissance approfondie, grace a I’Esprit-Saint, des secrets de la sagesse
divine ; épignose ou connaissance supérieure, liée a la charité, et qui,
soumise & un rythme d’accroissement perpétuel, se terminera seulement
dans notre connaissance d’éternité.

On trouvera dans cette syntheése les qualités propres a ’auteur : 1. Un
jugement prudent et des expressions nuancées (réaction contre la surestime
usuelle du kérygme aux dépens de 'évangélisation plus paulinienne, p.119 ;
Paul se libére partiellement des entraves de 1’anthropologie juive et congoit
le sort futur des Ames d’une maniére plus proche de I'immortalité grecque,
p. 142 ; proximité de la parousie, pp. 153, 176). 2. Une objectivité qui



Besprechungen 341

respecte 1’évolution sémantique et les axes de pensée de 1’apdtre (cf. les
études approfondies sur cosmos, apostolos, justification) ; peut-étre ’emploi
de « mystique» (p. 326 sv.) n’est-il cependant pas trés heureux. 3. Une
densité et une richesse de suggestion, qui étendra le champ des lecteurs
des étudiants aux maitres eux-mémes : le chemin de Damas est moins une
conversion qu’'une vocation, Paul n’ayant cessé d’étre hébreu et juif, de
race et de religion (p. 70) ; «le groupe apostolique est le chainon qui unit
au Christ I’Eglise née de leur message » (p. 105) ; ’efficience de la résurrection
du Christ sur la vie chrétienne actuelle (pp. 171 sv.) ; le mirage d'un royaume
temporel du Seigneur aprés la parousie (p. 187), le r6le des charismes
(pp. 223 sv.); la maturité de l'intelligence chrétienne et la définition de
cette connaissance religieuse (p. 461), etc. 4. Par-dessus tout, L. C. donne
ici une legon magistrale de méthode exégétique, dont la fécondité prouve
la valeur. Il est certainement a 1’époque actuelle I'auteur qui aborde le
texte sacré avec le moins de « préjugés» et le traduit avec ses nuances
originales, sans l'intervention de catégories ésotériques. Mais pourquoi dater
ce livre de Rome, dont les disputes bibliques actuelles n’édifient personne ?

C. Spicg OP

Frede, Hermann Josef: Pelagius, Der irische Paulustext, Sedulius Scottus.
(Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel nach Petrus Sabatier neu
gesammelt und herausgegeben von der Erzabtei Beuron. Aus der Geschichte
der lateinischen Bibel, 3.) — Herder, Freiburg 1961. 165 S.

Grace a la savante et diligente entreprise de I’Abbaye de Beuron, 1’his-
toire de la Bible latine nous est mieux connue. Aprés les études de B. Fischer
sur la Bible d’Alcuin et de W. Thiele sur le vocabulaire des traductions
latines des épitres johanniques, voici par H. J. Frede I'édition critique du
texte de I'Epitre aux Ephésiens tel qu’il fut commenté par Pélage (pp. 48-58),
celle de I'Tncipit du commentaire de Sedulius Scott sur saint Paul (pp. 107-114)
et du commentaire in Epistolam ad Effeseos par ce méme auteur (pp. 115-155).

Chacune de ces éditions est précédée d’'une minutieuse étude du texte
et des recensions. La plus importante est celle ot I’Autevr discute les opi-
nions de A. Souter qui avait mis plus de vingt ans a mettre au point son
édition du commentaire de Pélage sur les épitres de saint Paul (Cambridge
1922-1926). Sil'on compare les mss., les citations, le libellé du texte paulinien
dans le commentaire, les réminiscences de Pélage, la partie de son commen-
taire qui a été inséré dans I’dmbrosiaster (entre I Cor. xv, 44 et II Cor. I, 5),
enfin 1'épitre & Démétriade, on arrive 4 identifier le texte latin commenté
par Pélage a celui de la Vulgate, encore qu’il ne soit pas parfaitement pur
et qu’il s’y soit glissé des lecons de la Vieille latine, comme c’est le cas dans
la plupart des mss. de la Vulgate (pp. 43 sv.).

Tandis que le ms. B. de Pélage (Balliol College 157) est apparenté aux
mss. italiens de la Vulgate, le Codex d’Armagh (Dublin, D), écrit en grande
partie au début du IXe siécle, est un texte irlandais, mais peut-étre apporté
de Gaule par saint Patrice, disciple de Germain d’Auxerre. 11 ne peut abso-
lument pas étre utilisé pour éclaircir les cas douteux du texte de Pélage.
Par contre, il se rapprocherait plutot de Sedulius Scott qui a souvent les



342 Besprechungen

mémes caractéristiques et qu’il épaule. Sédulius est un témoin original du
texte irlandais. H. J. Frede dresse ici un trés précieux inventaire et des mss.
existants (pp. 95 sv.) et des éditions (pp. 104 sv.) ; on retiendra les critiques
qu’il fait sur ce point de I’édition de la Vetus Latina de B. Fischer. — Le
volume se termine par une «liste d’orthographie» qui rendra de grands
services aux médiévistes, et celle des textes scripturaires cités (pp. 156 sv.).

C. Sricg OP

Vanhoye, Albert, SJ : La Structure littéraire de 1I’Epitre aux Hébreux.
(Studia Neotestamentica, Studia, 1.) — Desclée de Brouwer, Paris-Bruges
1963. 285 p.

Chaque trimestre, les Revues spécialisées fournissent une liste impres-
sionnante d’ouvrages et d’articles qui « viennent de paraitre », et consacrés
a chaque Livre saint; qu’il s’agisse d’études d’ensemble ou d’exégeses de
quelque verset, la proportion de travaux de valeur est infime. C’est dire la joie
que procurent les recherches de A. V. pour découvrir les procédés de structu-
ration de I’épitre aux Hébreux ; sans étre absolument nouvelles — elles pro-
longent celles de F. Thien et de L. Vaganay —, elles sont entreprises sur de
nouveaux frais, conduites avec maitrise et aboutissent a des résultats tels
qu'on peut affirmer : elles ouvrent une voie nouvelle a I'exégése de 1'Epitre.

Maints indices d’ordre littéraire permettent de déterminer la marche de la
pensée et les divisions de 1’Epitre ; ce sont I’annonce du sujet, le mot-crochet,
le genre (exposé ou parénése), les termes caractéristiques, les inclusions.
Une fois dépistés, ils permettent de découvrir une structure de symétrie
concentrique (a, b, b’, a’) mettant en relief le théme principal vers lequel tout
converge (vIII, 1-1x, 28), et de distribuer le plan de la fagon suivante : Intro-
duction (1, 1-4) ; premiére partie (1, 5-11, 18) ; deuxieme partie (111, 1-1v, 14
et 1v, 15-v, 10) ; troisieme partie (v, 11-v1, 20 ; v, 1-28 ; viir, 1-1x, 28 ; X,
1-18 ; x, 19-39) ; quatrieme partie (X1, 1-40 ; xX11, 1-13) ; cinquiéme partie
(x11, 14-x111, 18) ; conclusion (X111, 20-21) ; une finale épistolaire (x111, 23-25) et
deux billets d’envoi (v.19,22) qui sont a distinguer du «discours d’exhortation».
On aboutit ainsi & un ensemble parfaitement harmonieux, I’art de la présen-
tation littéraire étant, chez 'auteur de I’Epitre, au service d’une pensée fer-
mement structurée elle aussi. I’ensemble des analyses de A. V. est convain-
cant et nous lui donnons notre adhésion.

Dans le détail, on pourra apprécier différemment le donné. Nous ne
voyons pas bien en quoi consistent les symétries paralleéles de 11, 2 (adb, a’ b’) et
de 11 3 a, b (p. 75) ; le rapprochement de 111, 1 ; XI11, 2 est artificiel (p. 87).
L’ «exhortation finale » (x, 19-39) qui serait la conclusion de la troisi¢me
partie, pourrait étre aussi bien considérée comme 1’'introduction au théme de
la foi-persévérance (X1, 1 sv.) ; notre Auteur reconnait d’ailleurs que x, 22-25
résume tout le reste de I’Epitre (p. 258, n. 1). Il est impossible de décider si X1
est un « exposé » ou une paréneése. Selon les critéres de A. V., il faut considérer
XII, 14-x111, 18 comme une cinquiéme partie : « Le fruit pacifique de justice »
(p. 205-215) ; mais dés qu’on lit ces pages relatives a la mise en garde eschato-
logique, I'histoire d’Esaii, I’évocation du Sinai, les attitudes chrétiennes, les
vraies et fausses conceptions religieuses... on refuse de les traiter comme une



Besprechungen 343

unité littéraire. La est la seule déficience de cette excellente étude, dont les
premiéres pages ont trop décrié les plans conceptuels. Le commentateur,
suivant mot a mot le développement de la pensée, découvre la logique in-
terne qui commande celui-ci, et — loin de s’opposer — les indices littéraires et
les analyses du contenu réel de I’exposé doivent se compléter. C’est pourquoi
faisant largement fond sur les acquisitions de L. Vaganay, nous avons pris
nous-méme assez de liberté avec elles, au nom méme de l'exégése propre-
ment dite.

Répétons que la critique de tel ou tel point particulier n’atteint pas la
substance de cet ouvrage qui intéresse au premier chef 1'intelligence de I'Epi-
tre, ainsi que le prouve 'ultime chapitre « de la structure littéraire a ’arma-
ture conceptuelle » (p. 237). On y voit apparaitre en un grand relief les trois
éléments de la christologie de Hébr.: sacrifice, eschatologique, ecclésial;
chacun d’eux étant envisagé selon les deux phases de 'histoire du salut : age
présent et age a venir, et en fonction de trois genres de rapport: ressemblance,
différence, supériorité.

Au fond, I'art du chiasme et des paralleles — croisés et surtout concen-
triques — rappelle beaucoup celui que le P. E. Allo avait discerné dans 1’4 po-
calypse et le Discours aprés la Céne. A. V. évoque le procédé de récurrence
utilisé par les Anciens (p. 37, N° 1) ; on pourrait aussi trouver des lumiéres
dans M. Delaunois, Le plan rhétorique dans I'Eloquence grecque, Bruxelles,
1959 ; voire méme a Qumran, puisque Le plan de la Régle de la Communauté
serait & distribuer en cinq parties, selon P. Guilbert (dans Revue de Qumran,
v, 1959, 323-344). Une fois que 1'on est établi sur un centre de vérité, tout
prend une meilleure lumiére... et I’on est dans I’abondance. On ne pourra plus
commenter Hébr. sans se référer aux résultats obtenus par V. A. Signalons
enfin que celui-ci nous donne une traduction intégrale de I’Epitre qui nous a
enchanté : absolument littérale, décalque du texte grec — en malmenant au
besoin la langue frangaise —, elle est un modele de fidélité a un texte inspiré,
tout en donnant une intelligibilité remarquable de la pensée (cf. v1, 9 ; X1, 1 ;
X11, 9, 28, etc.). C. Sricg OP

Cody, Aelred, OSB: Heavenly Sanctuary and Liturgy in the Epistle to the
Hebrews. The Achievement of Salvation in the Epistle’s Perspectives. —
Grail Publications St. Meinrad Archabbey, St. Meinrad, Indiana 1960.
X11-227 p.

L’ceuvre essentielle qui s’'impose a quiconque veut élaborer la théologie
de I'action salvifique du Christ, telle qu’elle est exposée dans I’Epitre aux
Hébreux, est de déterminer la valeur des symboles typologiques et de la
terminologie liturgique qui sont les moyens de présentation et d’expression
de cette théologie. Tache difficile, mais excellemment réalisée par C. A. —
quelles que soient les réserves que I’on puisse faire sur telle ou telle exégese
de détail (la comparaison trop superficielle de la liturgie céleste dans A poc. et
Hébr., par exemple, pp. 71 sv.) —, et qui suppose autant d’acribie dans la
lecture des textes que d’information sur les grands courants théologiques et
exégétiques, palestiniens et alexandrins.



344 Besprechungen

Une premiére partie essaie de déterminer 'arriére-plan thématique du
sanctuaire et de la liturgie céleste. Sous I'influence des conceptions orientales,
I’A.T. envisage le temple comme le lieu de rencontre de Dieu et de son peuple,
et d’aprés Sag. 1x, 8 (qui n’est pas seulement « hellénistique », mais alexan-
drin) comme une copie imparfaite d’un modele céleste parfait. Philon déve-
loppe ce théme en fonction du dualisme platonicien. Hébr. I’exploite typolo-
giquement selon la division des deux tentes : saint et saint des saints (1x, 1-7) ;
d’une part le saint représente 1’ancienne économie, terrestre, du salut (¥y.
6-10) et le saint des saints figure le nouvel ordre salutaire, céleste (¥¥. 11-28) ;
d’autre part, le premier sanctuaire est ’humanité du Christ unie a la divinité,
le point d’union entre le terrestre et le céleste, donc un temple ; le second
sanctuaire, ol s’accomplit la rédemption éternelle (¥. 11) est la demeure de
Dieu dans la gloire, oit I’humanité rejoint Dieu. Dans le N.T., seuls Hébr. et
Apoc. évoquent une liturgie dans ce temple céleste ; mais alors que I'A.T. et
les apocryphes ne mentionnaient que les anges intercesseurs et une fonction
de louange et d’action de graces, Hébr. introduit le Christ comme ministre
officiant et une liturgie d’expiation analogue a celle des Kippurim.

La seconde partie, qui comporte nombre d’élaborations trés neuves,
précise la signification de ces symbolismes et de ces catégories cosmologiques,
axiologiques (perfection - imperfection) et eschatologiques. Une fois déter-
miné le sens de céleste (= divin et parfait) et comment le Christ posséde un
sacerdoce céleste, encore qu’il fit lié a sa nature humaine, un trés précieux
chapitre analyse les valeurs respectives des aléveg et des példovta en fonction
des notions alexandrines et des données de Hébr. Si notre Epitre hérite de
la conception hébraique linéaire du temps, elle la combine avec le dualisme
grecque eschatologique : I'éternité est a la fois dans le temps et dans I'avenir,
présente au terrestre et futur comme céleste. Reste a déterminer la nature des
deux Sanctuaires (le corps du Fils incarné est une tente, en tant qu’il donne
acces a Dieu, parce qu’il est instrument de la puissance divine du salut) et les
principaux éléments de la liturgie du Christ: immolation de la victime,
entrée dans le saint des saints, purification du sanctuaire céleste (peut-étre
en référence a la premiére cérémonie de la Hanukkah, plus siirement allusion
aux relations entre les péchés du peuple et le sanctuaire que Dieu déserte), la
présence en face de Dieu, I'intercession.

Ce chapitre de théologie, souvent traité par les commentateurs, est
ici exposé avec autant d’ampleur que de précision, il est en partie renouvellé,
et on ne pourra plus I’aborder sans se référer a notre auteur. C. Sricg OP

Cullmann, Oscar: Petrus, Jiinger - Apostel - Martyrer. Das historische
und das theologische Petrusproblem. 2. umgearb. und ergdnzte Auflage. —
Zwingli-Verlag, Ziirich 1960. 287 S.

Der bekannte Exeget und Historiker verfolgt mit der zweiten Auflage
seines Petrus-Buches den Zweck, nebst der wissenschaftlichen Darlegung
eine feste Grundlage fiir 6kumenische Gespriche zu bilden. Ohne jeden
Zweifel liegt dem Buch eine breite bis in die neueste Zeit nachgetragene
Literatur zugrunde. Es hitte aber, was das Felsenwort betrifft, die um-



Besprechungen 345

fassende Arbeit von Pfarrer Johann Ringger in Roesle-Cullmann erwihnt
werden dirfen.

Wenn der Verfasser die Objektivitat auch mit aller Ehrlichkeit sucht,
kommen wir nicht am Eindruck vorbei, da8 die Auslegung der Dokumente
mit allen Zweifeln und Einwanden von der These her beeinflullt ist, daB3
Petrus einen personlichen Vorrang erhalten, nach der Betreuung der Kirche
von Jerusalem in Unterordnung unter Jakobus der Judenmission vorge-
standen und in Rom keinen Anlal3 fir eine Sukzession eines Primates ge-
geben habe.

So gibt das Buch wirklich Anla3 zum Gesprich, besonders fiir jene, die
wieder von vorne anfangen wollen. B. SteierTt OSB

Prigent, Pierre: Les Testimonia dans le Christianisme primitif. L’Epitre
de Barnabé I-XVI et ses Sources. (Etudes Bibliques.) — J. Gabalda, Paris 1961.
240 p.

Cette étude est et restera une des meilleures contributions a 1’étude
des Testimonia ou floriléges bibliques qui ont servi de textes de base a la
prédication, a la théologie et a l'apologétique de I'Eglise naissante. De
K. A. Credner, E. Hatch, jusqu’a ]J. Rendel Harris et M. Simon, la majo-
rité des critiques admettait I’existence de ces recueils de citations scriptu-
raires relatifs a la christologie, la critique de la loi, le rejet d’Israél, la voca-
tion des paiens, etc. Cependant C. H. Dodd et K. Stendahl, trés attentifs
a l'exégeése des textes vétéro-testamentaires par les écrivains du N.T.,
se sont montrés sceptiques sur l'utilisation de ces collections anonymes,
encore que des compositions qumraniennes comme IV Q. Florilége et IV
Q. Testimonia ne permettent point de douter de leur existence. Pour dis-
cerner l'utilisation des Testimonia, on observe 1°) la présence de citations
composées, 2°) les fausses attributions (un texte de Jér. attribué a Is.),
3°) les variantes textuelles, 4°) une série identique de citations attestées par
plusieurs auteurs, 5°) 1'utilisation de cette série dans un but qui n’est point
celui qui a présidé au groupement des textes.

Avec un soin extréme, une prudence sans cesse en éveil et toute ’acribie
requise, P. P. parvient & distinguer dans I’Epitre de Barnabé (rapprochée
surtout de Clément d’Alexandrie, Irénée, I’Evangile de Thomas et celui
de Pierre...) trois types de documents: a) Des festimonia polémiques et
antisacrificiels, s’originant aux propheétes, et qui ont pu inspirer sembla-
blement les Réchabites, les Esséniens et saint Etienne ; &) Des festimonia
messianiques, s’appuyant originairement sur le Ps. xx11 et Is. L1, utilisés
comme prédication prophétique de la Passion, mais qui se sont peu a peu
amplifiés pour devenir une annonce prophétique de I’Evangile et englobant
la naissance miraculeuse, les guérisons, la passion, la résurrection et le
jugement ; ¢) des Midraschim chrétiens, ou paraphrases de passages scrip-
turaires, utilisés notamment dans la catéchése ou la liturgie, tels : le Paradis
et la terre promise (typologie baptismale), le bouc émissaire et la génisse
rousse (typologie de la céne et de la Passion).

Notre auteur s’efforce de retrouver ce qu’étaient ces documents, leurs
tendances, leurs caractéres, leur destination et leur origine. Il est clair



346 Besprechungen

qu’un nouveau chapitre devra étre ajouté, celui de l'exégeése des pescher,
et il y aura beaucoup a retenir de B. Lindars (New Testament Apologetic.
The Doctrinal Significance of the Old Testament Quotations, Londres 1961)
paru trop tard pour étre utilisé par P. P. De telles recherches sont extré-
mement éclairantes, non seulement sur le milieu intellectuel et religieux
du N. T., mais sur le processus d’élaboration théologique de la Foi primitive.
Avec plus de sécurité que les hypothéses actuelles de la Formgeschichte,
elles nous font saisir la fagon de penser des écrivains inspirés. C. Spicq OP

Religionsgeschichte

Bergounioux F.-M.‘, OFM - Joseph, Goetz, SJ: Les Religions des Préhisto-
riques et des Primitifs. (Je sais — Je crois, no. 140.) — Librairie Arthéme
Fayard, Paris 1958. 123 p.

Die religionsgeschichtliche Sektion der vorliegenden Reihe wird mit
diesem B#ndchen iiber die Religionen der prihistorischen und primitiven
Menschen eroffnet. Wie Goetz mit leichter Ironie bemerkt, beginnt heute
so ziemlich jede Publikation iiber die Primitiven mit einem Protest gegen
diese ungeeignete Bezeichnung, aber trotzdem ist man gendétigt, sie zu ge-
brauchen (S. 47). In der Einleitung des Herausgebers wird die Zusammen-
fassung beider Gruppen durch die ihnen gemeinsame, nicht pralogische, aber
« sublogische » Mentalitat begriindet (S.7{.) — eine Formulierung, in der
sich noch die Nachwirkung bestimmter verallgemeinernder Theorien findet,
obwohl diese prinzipiell abgelehnt werden.

Es war keine leichte Aufgabe, in einem Badndchen von kaum mehr als
120 Seiten diese beiden Gebiete zu behandeln ; dazu mufite Bergounioux in
seinem Abschnitt « La Religion des Préhistoriques » (S. 9-42), aus Riicksicht
auf den Durchschnittsleser, auch eine wenigstens skizzenhafte Gesamtdar-
stellung iiber die prihistorischen Menschen (vom Sinanthropus bis zum Neo-
lithikum) geben, weil nur in diesem Zusammenhang die religiésen Phdno-
mene verstindlich werden. Grundsitzlich versucht er dann, diese aus den
Funden selbst zu erschlieBen, ohne offenbleibende Fragen durch Riickgriff
auf die Ethnologie zu beantworten, kommt aber schlieflich doch nicht daran
vorbei. Hauptquellen fiir die Erkenntnis religidser Haltung sind die Bestat-
tungen und die damit verbundenen, im Laufe der Zeit immer komplizierter
werdenden Riten, als Ausdruck des Glaubens an ein Fortleben nach dem
Tode (S. 18-22, 29-33, 36-40), und die darstellende Kunst (S. 25-29, 35 {.).
Der Opfercharakter der vielgenannten Depots von Hoéhlenbarenschideln ist
nach B. sicher, aber man weil nicht, welchem Wesen diese Opfer galten
(S. 22). Schadelkult und Kannibalismus (S. 14. 17 f. 21. 29 {. 41) sind sicher
auch fiir das Paldolithikum nicht ausgeschlossen, wie frither vielfach be-
hauptet wurde (vgl. dazu jetzt die Ausfilhrungen von C. A. Schmitz, zu-
sammengefaBt : Anthropos 57 [1962] S. 207), werden aber hier doch wohl in
ihrer Bedeutung iiberschitzt. Was man in der Zusammenfassung « L’homme,
cet animal religieux » (S. 40-43) unter dem Stichwort « Méditation dans la



Besprechungen 347

caverne de Chou-Kou-Tien » (S. 41) lesen kann, ist nicht recht {iberzeugend.
Wenn der Autor in diesem Zusammenhang, mit Bezug auf P. Wilhelm
Schmidt, schreibt : «... voir dans ces cranes le commencement d’une preuve
de la révélation primitive parait aussi impossible que d’en établir la con-
tinuité au cours des centaines de millénaires que couvre la préhistoire »
(S. 41 1.), so ist das etwas miBverstiandlich. Zu den Funden von Chou-Kou-
Tien hat sich P. W. Schmidt nur in dem Sinne geduBert, daB die Aufbewah-
rung von menschlichen Schiddeln und Unterkiefern, auf Grund bestimmter
Gewohnheiten der rezenten Andamaner und der Kurnai in Siidost-Austra-
lien, auch ohne die Annahme von Kopfjagd und Kannibalismus erklart
werden konne (siehe Anthropos 27 [1932] S. 9 {. ; Ursprung der Gottesidee VI
[Miinster i. W. 1935] S. 226-228), und dies steht mit seiner Argumentation
fiir Urmonotheismus und Uroffenbarung nur indirekt in Zusammenhang.
(Vgl. auch Charles Journet in Nova et Vetera 35 [1960] S. 124 f.) Am Schlul3
der ganzen Ausfilhrungen bleibt man etwas unbefriedigt — was freilich weit-
gehend auch durch den fragmentarischen Charakter des Fundmaterials be-
dingt ist. — Einige kleine Versehen seien noch angemerkt. Das Neandertal
befindet sich nicht in der Nihe des Neckars (S. 18), sondern in der Gegend
von Diisseldorf. Mehrere Namen sind falsch geschrieben : Furhwangel (S. 18)
statt Fuhlrott, Bégouln (S.19) statt Bégouen, Levy-Briilh (S. 42) statt
Lévy-Bruhl. Die Bibliographie (S. 44) enthilt neben franzésischen auch eng-
lische und italienische Arbeiten ; die zusammenfassenden Darstellungen iiber
prahistorische Religion von P. Joh. Maringer sind nicht erwidhnt.

Wenn im 1. Teil die Sparlichkeit des Materials die Hauptschwierigkeit
bildete, so hatte Goetz in seinem Abschnitt « Les Religions des Primitifs »
(S. 45-122) das Problem einer Uberfiille an Stoff zu meistern. Die von ihm
gewidhlte Losung bestand darin, eine mehr typologische als geographische
oder chronologische Gliederung zu bieten. Alle simplifizierenden Konstruk-
tionen — was auch immer sie als Ausgangspunkt der Religionsentwicklung
annehmen — werden abgelehnt (S. 54. 59. 62 f. 73. 79. 86 f. 111 f.). In einer
kurzen methodischen Einleitung (S. 47-52) wird vor allem der Zusammen-
hang der einzelnen primitiven Religionen (der Plural im Titel, gegeniiber
dem Singular bei Bergounioux, ist beachtenswert !|) mit der jeweiligen
Gesamtkultur betont. « Pour rendre intelligibles les références nécessaires
aux divers milieux culturels qui existent chez les Primitifs, il faut ici résumer
le schéma de ce pluralisme culturel qui est a la base de toute recherche
ethnologique sérieuse. On n’affirmera ni ne rejettera la possibilité de parentés
historiques entre ces types: on partira de cette donnée certaine que ces
types existent, qu'un certain nombre de genres de vie ont en fait une organi-
sation interne semblable... On distinguera essentiellement : les Cueilleurs-
chasseurs, les Chasseurs spécialisés, les Agriculteurs, les Pasteurs, et cer-
taines subdivisions qui s’imposent, surtout pour les Chasseurs et les Agri-
culteurs » (S. 48 {. ; vgl. auch 52). Nachdem diese « Typen » kurz dargestellt
sind, wird die Gottesidee in ihren verschiedenen Formen behandelt: Le
Théisme des Primitifs (S. 52-63) — der lebendige, wirkende, im Kult bedeut-
same Hochgott ; Déisme — le Dieu lointain (S. 63-69) ; in diesem Zusammen-
hang findet sich u. a. eine treffende Kritik der Auffassung von R, Pettazzoni



348 Besprechungen

(S. 64 f.) ; Signification de I'idée de Dieu (S. 69-75) — hier wird zum Abschluf
gegeniiber G. van der Leeuw (der nur einen Deismus, keinen Theismus bei
den Primitiven anerkennt) klare Stellung bezogen, aber auch an P. W,
Schmidts Argumentation fiir die Uroffenbarung Kritik geiibt (S. 73-75). —
Wenn sich also in diesem Kapitel eine bemerkenswerte Selbstindigkeit des
Urteils zeigt, so finden wir bei genauerem Zusehen, trotz der oben gemachten
Einschrinkungen, doch wieder ein weitgehendes Festhalten am klassischen
Kulturkreisschema, und daraus ergeben sich immer wieder Verallgemeine-
rungen, die sich nicht aufrecht erhalten lassen. Wenn im Kapitel iiber die
Gottesidee die Beispiele vor allem aus der Urkultur und der Hirtenkultur
von P. W. Schmidt genommen waren, so zeigt der folgende Abschnitt (Le
maitre des animaux. Totémisme et magie de chasse, S. 75-79) deutlich die
Abhingigkeit von der Konstruktion des totemistischen Kulturkreises, mit
weitgehenden Verallgemeinerungen, an denen jetzt (nach den Arbeiten von
A. Friedrich, H. Baumann, J. Haekel u.a.) manche Abstriche zu machen
wiren. Desgleichen erkennt man im darauffolgenden Kapitel (Animisme,
fétichisme, masques et leur magie, S. 79-88) als Hintergrund das Schema
des mutterrechtlich-agrarischen Kulturkreises. Wie viel auch hier einer griind-
lichen Uberpriifung bedarf, kann etwa ein Vergleich mit dem (allerdings
etwas einseitig negativen) Artikel von H.Baumann zeigen: P. Wilhelm
Schmidt und das Mutterrecht (Anthropos 53 [1958] S. 212-228). So diirfte
man z. B. die Geheimbiinde nicht mehr einzig aus frauenfeindlichen Reak-
tionen der Manner in einer mutterrechtlichen Gesellschaft ableiten (S. 85.
88 f.). Auch die Erfindung des Pflanzenbaues durch die Frau (S. 50 . 88-90)
kann nicht mehr mit solcher Zuversicht behauptet werden. — Weitgehend
unabhéngig von solchen Konstruktionen sind dagegen die abschlieBenden
Kapitel (Cosmobiologie et mystére, S. 88-94 ; Mythes et symboles, S. 94-104 ;
Rites et culte, S. 104-111 ; Magie, morale et religion, S. 111-119). Hier wird
zu M. Eliade, Ad. E. Jensen, G. van der Leeuw, C. G. Jung u. a., vielfach
kritisch Stellung genommen. Als besonders anregend seien hervorgehoben :
die Spezifizierung des Begriffes Animismus und seiner besonderen (aber nicht
exklusiven) Beziehung zur SeBhaftigkeit (S. 79-87); die Unterscheidung von
Mysterium, Kult und Magie (S. 92-94, vgl. auch 77 f. 86. 104-111 passim)
und speziell von Mysterium und Opfer (S. 109-111 — gegen Ad. E. Jensen,
der allerdings hier nicht ausdriicklich genannt wird) ; die Ausfiihrungen iiber
den Sinn der Mythen (S. 94-101 ; vgl. dazu S. 69-72 iiber die religioés-padago-
gische, nicht rein philosophisch-erklirende Bedeutung der Schoépfungs-
mythen in Jager-Sammler-Kulturen) ; die Formulierungen iiber die « primi-
tive Mentalitdat » (S. 112-114 ; vgl. auch 102-104) ; und schlielich der Ver-
such einer theologischen Deutung der verschiedenen Tendenzen, die in diesen
Phanomenen ihren Ausdruck finden (S.116-119). Wihrend manche der
ersten Kapitel, wie oben gezeigt, einen gewissen zwiespaltigen Eindruck
hinterlassen, bilden die letzten den wertvollsten Teil des Biichleins ; und
wenn auch hier manches diskutabel ist oder noch vertieft werden konnte
(vgl. Ch. Journet in Nova et Vetera 35[1960] S.127-134, bes. 131-134),
werden doch verschiedene wichtige Begriffe gekliart und der Geltungsbereich
mancher Theorien kritisch eingegrenzt. Eine wirkliche Gesamtschau der



Besprechungen 349

Religionsentwicklung ist mit all dem nicht gegeben ; aber man muB sich
bewuf3t bleiben,dal eine solche (zumal in einer so gedrangten Form) nur um
den Preis unzuldssiger Vereinfachungen oder Verallgemeinerungen moglich
ware, J. HENNINGER SVD

The Upanisads. Translated by F. Max MULLER, in two parts. (The
Sacred Books of the East, translated by wvarious Oriental scholars and
edited by F. Max Miiller, Vol. I and XV.) — Dover Publications, New York
1962. c111-320, L111-350 p.

Zwischen 1875 und 1900 erschien in Oxford die 51 Binde umfassende
Sammlung The Sacred Books of the East ; ein amerikanischer Verlag kiin-
digt nun an, dal3 er die meisten dieser Bande neu herausbringen wird. Die
von F.Max Miiller selbst stammende, zuerst 1879-1884 publizierte Uber-
setzung der Upanischaden liegt hier bereits vor. Titelblatt und Umschlag
geben die Sanskrit-Worter in moderner Transkription, wahrend der Text
eine unveranderte Reproduktion der Originalausgabe ist.

Die Upanischaden, philosophische Traktate, dieim 7. bis 5. Jahrh. v. Chr.
entstanden, sind nicht nur eines der wertvollsten Dokumente indischer Philo-
sophie, sondern erlangten auch eine groe Bedeutung fiir das europiische
Denken, seitdem sie gegen Ende des 18. Jahrh. im Westen bekannt wurden ;
besonders Schelling und Schopenhauer empfingen aus ihnen wichtige An-
regungen. Es ist daher zu begriiBen, da8 dieses Quellenwerk in der klassi-
schen Ubersetzung von F. Max Miiller in einer billigen und zugleich gefal-
ligen Ausgabe neu zuginglich gemacht wird. Seit 1884 ist freilich die Lite-
ratur iiber die Upanischaden bedeutend angewachsen. Fiir eine kurze Dar-
stellung ihrer Grundlehren und fiir die neuere Bibliographie kann man etwa
vergleichen : Constantin Regamey, Die Religionen Indiens, in : Franz Koénig,
Christus und die Religionen der Erde (Wien 1951), III. Band, S. 73-227,
besonders S. 120-139. J. HENNINGER SVD

Die Welt des Islam und die Gegenwart, herausgegeben von Rudi PARET. —
W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1961. 206 S. mit Karten und Schaubil-
dern im Text.

Im Wintersemester 1960/61 wurden an der Universitiat Tiibingen in
einer sogenannten Ringvorlesung durch 12 Spezialisten (teils Professoren der
Universitit, teils Auswirtige) Vortrige iiber « Probleme der Linder des
Islam » gehalten, die nun im Druck vorliegen. Die Einzelthemata erstrecken
sich von Politik, Wirtschaft, Hygiene und arztlicher Betreuung bis zu Fragen
des geistigen und religiosen Lebens. Wie der Herausgeber selbst bemerkt,
ist diese Sammlung von Vortrigen «in mancher Hinsicht unausgeglichen
und liickenhaft. Dafiir hat sie den Vorteil, die einzelnen Fachvertreter in der
ihnen eigenen Art zu Wort kommen zu lassen. Die Unmittelbarkeit und der
individuelle Charakter der Berichterstattung kommt auch wieder dem Gan-
zen und somit der Sache zugute » (S. 6).

Uber das Thema « Christentum und Islam », das fiir die Leser dieser
Zeitschrift von besonderem Interesse ist, hatte P. J.-M. Abd-El-Jalil OFM,



350 Besprechungen

Professor am Institut Catholique, gesprochen, konnte aber (aus gesundheit-
lichen Griinden) sein Manuskript nicht rechtzeitig dem Verlag zur Verfiigung
stellen (S. 6). Dafiir hat der Herausgeber einen Beitrag iiber dieses Thema
hinzugefiigt (S.193-206) ; dieser gibt eine gute Ubersicht iiber das Ver-
hiltnis der beiden « Schwesterreligionen » in Vergangenheit und Gegenwart,
kann aber mit seinen abschlieBenden grundsatzlichen Bemerkungen (S. 201-
205) nicht voll befriedigen. Zwar schreibt Paret : « Wer sich wissenschaftlich
mit dem Islam beschiftigt, muf3, man mochte sagen, eine theologische Ader
haben, ein Organ fiir transzendente Bindungen und Werte » (S. 205), bleibt
aber doch im wesentlichen bei einer religionswissenschaftlichen Betrach-
tungsweise stehen, ohne zu einer eigentlich theologischen Betrachtung durch-
zustofen. So méchte man sich noch eine groBere Prazisierung und Vertiefung
dieser Ausfiihrungen wiinschen.

Von den sonstigen Beitrigen sind aufschluBreich fiir das islamische
Geistesleben : Rudi Paret, Islam und Nationalismus im Vorderen Orient
(S. 9-21), G. E. von Grunebaum, Kulturwandel in arabischer Sicht (S. 179.
192) und vor allem die griindliche und scharfsinnige Analyse von Jorg
Kraemer, Islamische und abendlindische Kultur : Unterschiede und Wechsel-
wirkungen (S. 64-83), wo mit manchen einseitigen und romantisch iiberstei-
gerten Vorstellungen von der Uberlegenheit des Orients im Mittelalter auf-
geraumt wird (solche finden sich z. B. noch bei Sigrid Hunke, Allahs Sonne
iiber dem Abendland [Stuttgart 1960] ; siehe S. 82 Anm. 3). Wichtig fiir die
duBeren Voraussetzungen des geistigen, religiésen und ethischen Lebens im
Islam sind schliellich auch der reichdokumentierte (im Druck erweiterte)
Beitrag von Hermann von Wissmann : Bauer, Nomade und Stadt im isla-
mischen Orient (S. 22-63) und der, freilich eher skizzenhafte, Vortrag von
Walter Laqueur : Soziale Wandlungen im Nahen Orient (S. 110-121).

J. HENNINGER SVD

Zakarias, Hanna : L’Islam, entreprise juive. De Moise a Mohammed.
Tome III : Edification de I’Islam arabe, 5. Les matériaux. Définitions, 6.
L’Islam arabe en formation. Les arcs-boutants : Infidéles, Juifs, Chrétiens. —
Editions du Scorpion, Paris 1963. 350 p.

On sait que le grand historien médiéviste que fut le Pére Gabriel Théry
avait consacré les derniéres années de sa vie a étudier la genése de 1'Islam
arabe. Avant sa mort (le 27 janvier 1959), il avait pu publier deux volumes
De Moise a Mohammed, renouvelant les « théses » admises jusqu’a ce jour (cf.
notre recension dans cette Revue, vii1, 1961, p. 194 sv.). L’un de ses disciples,
I’abbé J. Bertuel, a mis au point les manuscrits laissés inachevés par Hanna
Zakarias (pseudonyme du Pére G. T.), et il édite ce volume III, consacré a la
conversion des Arabes a la religion d’Israél, c’est-a-dire le tournant décisif
dans I’évolution de 1’Islam.

Rappelons les découvertes de notre Auteur : Un rabbin de la Mecque a
entrepris de convertir les Arabes au judaisme et, dans ce but, leur fait part
des révélations de Iahvé contenues dans la Torah. De I'un de ses premiers
convertis, Mohammed, il fait un prophéte et un Apotre, ayant mission de
répéter les enseignements contenus dans le Corab — actuellement perdu,



Besprechungen 351

nous n’avons plus que les Actes de I'Islam — qui n’est pas autre chose que
I’adaptation en arabe, faite par le rabbin, du Coran hébreu hérité de Moise.

Mohammed, persécuté a La Mecque par les polythéistes qui se dressent
contre les Arabes judaisés, et aussi par les Chrétiens réagissant contre la
nouvelle propagande, va s’établir a Yatrib ou il établit une communauté
d’Arabes musulmanisés. Mais beaucoup s’insurgent contre l'influence juive
et ne garderont du fondateur que deux formules : Dieu est un, Mohammed
est son apo6tre. Une analyse précise des termes capitaux permet d’identifier
les « Détenteurs de I’Ecriture, Ceux qui pratiquent le Judaisme, Les croyants
qui obéissent a Tahvé et a I’apotre » ; ce ne sont pas des juifs médinois, mais
des Arabes qui ont abandonné les idoles et ont adhéré ala prédication nouvelle.
Ceux qui demeurent dans l’idolatrie sont qualifiés d’infidéles; les chrétiens
refusant de se convertir sont des renégats; mais ceux qui donnent leur foi au
pur mosaisme sont des repentants.

Une analyse trés évocatrice et vivante des divers groupes médinois,
permet de caractériser les musulmans chancelants, soit « les Hypocrites »,
intéressés, opportunistes et pervers ; soit les Bédouins attentistes et couards,
insensibles a la doctrine religieuse. Les théologiens apprécieront surtout le
jugement porté par la premiere génération des Arabes musulmanisés sur
Jésus, sa Mére, Jean-Baptiste et les chrétiens, ceux « qui ont dit : le Messie est
fils de Iahvé. Que Iahvé les tue » (Sour. 1x, 30). Déja apparait en ce début du
VIIe siécle le but de guerre : la reconquéte de La Mecque et surtout de la
Ka’ba, qui aurait été fondée par Abraham et Ismaél...

On retrouve dans cet ouvrage les mémes qualités que dans les précédents :
un sens historique trés fin allié & un souci de précision philologique ne laissant
place & aucune équivoque. La figure de Mohammed n’en sort pas grandie.
On regrettera que le style reste celui de la conversation et trop souvent de
I'ironie ; mais il demeure celui de la charité ; car la fin de non-recevoir oppo-
sée aux critiques que le P. Jomier, missionnaire au Caire, avait cru devoir
publier dans la Revue parisienne « Etudes », est formulée avec autant de res-
pect et de bon ton que de solidité (p. 164). C. Sricg OP

Psychologie

Schoeps, Hans-Joachim : Was ist der Mensch? Philosophische Anthro-
pologie als Geistesgeschichte der neuesten Zeit. — Musterschmidt-Verlag,
Gottingen 1960. 352 S.

« Was ist der Mensch — auf diese Urfrage ist zu allen Zeiten geantwortet
worden, und diese Antworten bestimmen unser Schicksal» (S. 15). Schoeps
geht den Fragen und Antworten, die darauf gegeben wurden, in dem vor-
liegenden Buche nach, indem er im 1. Teil die geistesgeschichtliche Bedeu-
tung von Philosophen unserer Zeitenwende, wie Karl Marx, Kierkegaard,
J. Burckhardt, Nietzsche und Kafka in ihrer anthropologischen Problem-
stellung untersucht. Im 2. Teil werden die Versuche philosophischer Besin-
nung auf das Wesen des Menschen im 20. Jahrhundert von Dilthey iiber



352 Besprechungen

Heidegger, Hartmann, Scheler bis zu Gehlen, Bollnow u. a. dargestellt. Wel-
chen Beitrag die psychologisch-medizinische Anthropologie durch die Er-
forschung der seelischen Abweichungen zur Erkenntnis vom « normalen »
und gesunden Menschen liefern kann, wird im 3. Teil untersucht. Im 4. Teil
fragt der V. schlieBlich nach der Ansprechbarkeit des modernen Menschen
durch die biblische Verkiindigung. Das Buch wendet sich « weniger an Fach-
gelehrte, als vielmehr an ein weiteres Bildungspublikum, welches iiber sach-
gerechte Information hinaus die geistigen Sinn- und Bedeutungszusammen-
hinge in unserer Gegenwart zu erkennen wiinscht » (S. 10). Es kann Ansto8
geben zu eigenem Weiterstudium, wobei besonders der umfangreiche biblio-
graphische Anhang (339-352) behilflich sein wird.

Schoeps schreibt keine Philosophiegeschichte, die die Lehre der ein-
zelnen Philosophen als Hauptgegenstand hitte, sondern er fragt nach ihrer
Bedeutung fiir die Geistesgeschichte (s. S.170; 180). Diese Methode ist
durchaus berechtigt, wird aber problematisch, wenn sie bei der Frage nach
dem philosophischen Gehalt eines Werkes zu Urteilen, wie folgenden, fiihrt :
« Das Sein Heideggers ist letztlich Stimmung ... Mir scheint darum, daf3 sich
gegen Heidegger der Vorwurf erheben 1dB3t, er biete gar keine wirkliche
Philosophie, sondern viel eher eine ontologisch drapierte Psychologie» (S.182).
Befremden muf3 auch, besonders im Munde eines doch offensichtlich christ-
lich orientierten Verfassers, die Beurteilung der Homosexualitit : « Mora-
lische Abwertungen sind in diesem Zusammenhang vollig sinnlos.» Eine
wertfreie Betrachtung der Homosexualitat (s. S. 274) mag in einer medizi-
nischen oder psychologischen Abhandlung angebracht sein, ist aber in einer
philosophischen Anthropologie mehr als fraglich. — Machte schon der 3. Teil
eine wesentlich neue Blickrichtung notwendig, so weitet m. E. der 4. Teil
den Rahmen des Themas allzusehr aus und wire deshalb vielleicht besser
getrennt als Monographie erschienen.

Bei aller Kritik, die hier angemeldet werden kann, ist das Buch jedoch,
besonders fiir die Leserschaft, fiir die es bestimmt ist, ein wertvoller Beitrag
zur Auseinandersetzung mit den geistigen Stromungen unserer Zeit.

M. BIrRNER OP

Juritsch, Martin, SAC: Sinn und Geist. Ein Beitrag zur Deutung der Sin-
ne in der Einheit des Menschen. (Studia Friburgensia, NI 28.) — Universitdts-
verlag Freiburg/Schweiz 1961. xx-323 S.

Das Verstindnis des Menschen als Leib-Geistwesen ist, wie die Philo-
sophiegeschichte zeigt, immer der Gefahr zweier Fehldeutungen ausgesetzt :
Entweder man begreift den Menschen priméar als Trieb- oder Sinnenwesen
ohne geniigende Riicksicht auf seine metaphysisch-geistige Grundstruktur,
oder man sieht ihn ausschlieBlich als Geistwesen und verliert dabei den
Blick fiir die « Verleiblichung » seiner raum-zeitlichen Existenz. Demgegen-
iiber fiihrt die kritische Auseinandersetzung dieser Arbeit mit der trieb-
motorischen Wahrnehmungstheorie Scheelers, mit der perzeptiven Raum-
Zeit-Synthese Merleau-Pontys, und der anschlieBende Rekurs auf die Deu-
tung der Sinnestitigkeit im Blickfelde des Aquinaten den iiberzeugenden
Nachweis, dafl nur das Ganze das Wahre ist.



Besprechungen 353

Scheeler hat in seiner triebmotorischen Wahrnehmungstheorie die in-
nere Zuordnung von Wahrnehmung, Trieb und Affekt gut herausgearbeitet,
dabei aber die Verschmelzung von Sinnestitigkeit und Trieb (bzw. Affekt)
so weit getrieben, daB tierpsychologische Vorstellungen die Eigenart Aumaner
Sinnlichkeit zu iiberdecken drohen und die erfahrungsgegebene Integration
der Triebmotorik in die hohere Dynamik geistiger Prozesse aus dem Blick
gerit. Es wird gezeigt, daB Scheeler durch seine Betonung des dynamisch-
aktiven Charakters der Triebsphire viel zu wenig ihrer rezeptiven Struktur
gerecht wird und mit seiner iibertriebenen Scheidung von « kraftvoller Vital-
sphére » und « energielosem Geiste » einem schichtentheoretischen Dualismus
verfallt. Damit wird der Zusammenarbeit von Sinn und Geist, die empirisch
gegeben ist, die Erklarungsgrundlage entzogen (S. 13-76).

Ganz anders Merleau-Ponty in seiner « Phinomenologie der Wahrneh-
mung » ! Er stellt, ausgehend von einem vorwissenschaftlichen existenziellen
BewuBtsein, den Menschen in den lebendigen Zusammenhang mit der raum-
zeitlichen Welt. « Die Entfaltung des Intellektes in und durch die Sinnlich-
keit und seine Anwesenheit in der Wahrnehmung » (S. 244) tritt deutlich ins
Blickfeld. Aber dieser fruchtbare Ansatz wird nicht weitergefiihrt. Sinnlich
wahrnehmbare Gestalt und geistiger Sinngehalt werden fast gleichgesetzt.
Menschliches Erkennen erschopft sich nahezu ausschlieBlich in den situa-
tionsgebundenen Perspektiven der Wahrnehmung. Anhand dieser « Fesse-
lung » des Geistes an die raum-zeitliche Welt zeigt Juritsch sehr geschickt
die Grenzen der « voraussetzungslosen» Phinomenologie Merleau-Pontys,
indem er die exakte Beschreibung spontaner Erfahrungen und die Enthiillung
des metaphysischen Kerns dieser Erfahrung sauber scheidet. Erst auf diese
Weise kann eine Koordination von Sinn und Geist in den Blick kommen.
Gleichzeitig stellt sich damit von der Sache selbst die Frage nach dem tragen-
den Einheitsgrunde der Erfahrung und des Wahrnehmungsaktes (S.77-162).

Die Begriindung menschlichen Verhaltens in der von einer Geistseele
geprigten Menschennatur, die vermittelnde Funktion der Sinnestitigkeit
zwischen Trieb und Geist, ihre Vitalbedeutung, ihr Eigenwert und zugleich
die ihr immanente Offenheit fiir geistige Direktiven, die Durchformung aller
Sinnestitigkeit durch die welt- und seinserschlieBende Kraft des Intellektes,
kurz : der Schritt vom « percipere » zum « intelligere » kennzeichnet den Lo6-
sungsversuch, der sich dem Verfasser aus dem Ungeniigen der dargestellten
Thesen Scheelers und Merleau-Pontys anbietet. Der Versuch zielt darauf ab,
den Vitalcharakter der Sinnlichkeit sowie deren besondere Einheit mit dem
intellektuellen Erkennen sichtbar zu machen (S. 163-313).

Die ganzheitliche Sicht, getragen von der ausgewogenen anthropologi-
schen Konzeption des Aquinaten, li8t riickblickend erneut Méngel und Ein-
seitigkeiten der modernen Autoren deutlich werden. Aber sie zeigt auch deren
fruchtbaren und giiltigen Beitrag zur scholastischen Tradition ; denn die Er-
gebnisse der Phinomenologie zumal Merleau-Pontys erweisen sich als eine
treffliche Bereicherung fiir die vorwiegend abstrakt-analytische Methode der
Scholastik, die vielfach mehr das Erkennen an sich als das menschliche Er-
kennen behandelt oder eine konkret-humane Erkenntnislehre vortriagt. Ein
stindiger Doppelblick auf die « Ver-Geistigung » der Sinnlichkeit und die

23



354 Besprechungen

« Ver-Sinnlichung » des menschlichen Geistes wird gefordert. Die dialektische
Struktur menschlicher Erkenntnis als Resultat der funktionalen und meta-
physischen Kooperation von Sinn und Geist in der Personeinheit des Men-
schen zeigt Relativitit und Absolutheit, Konkretion und Abstraktion, Wand-
lung und Stabilitdt menschlicher Erkenntnisweisen. — Die ebenso umfassende
wie griindliche Darstellung der menschlichen Erkenntnis liefert iiber den
engeren Themenkreis der Arbeit hinaus eine Fiille von Anregungen und be-
deutsamen Einsichten fiir eine an der alltdglichen Erfahrungswelt ansetzende
Erkenntniskritik. ' R. Rock OP

Conrad-Martius, Hedwig: Die Geistseele des Menschen. — Kosel-Verlag,
Miinchen 1960. 86 S.

Man kann der Husserlschiilerin wohl kaum vorwerfen, sie weiche pre-
kiren philosophischen Fragen aus. Ausgehend von der « cartesianischen Ur-
problematik » bemiiht sich die Verfasserin mit Hilfe ihrer ontologisch-natur-
philosophischen Konzeption um « die entscheidenden Ansatzpunkte » fiir die
Erhellung des alten Problems von Natur und Geist, von Leiblichkeit und
Geistigkeit im Menschen sowie um den ontologischen Grund fiir die qualita-
tive und numerische Vereinzelung der menschlichen Seele (vgl. S.12).

In beachtlicher Auseinandersetzung mit den Erkenntnissen der neueren
Biologie stellt Frau Conrad-Martius dann ihre — « wenn man so will — kiihne
These auf : Die qualitative Einzigartigkeit der gesamten menschlichen Person
(und damit auch der Geistseele) stammt aus der je faktisch gegebenen bio-
logischen Situation hic et nunc» (S. 24). Eine biologistisch-materialistisch
anmutende Erklarung, die jedoch im weiteren Verlaufe der Analyse klar von
einer positivistisch-naturwissenschaftlichen Anschauung distanziert wird,
nach der es « iiberhaupt keine Geistseele als besondere (Teil-)Substanz » gibt,
sondern nur « noch ein bloBes Konglomerat von als seelisch charakterisier-
baren Phinomenen » (S. 35).

Aber auch die drei Deutungsversuche der Tradition werden als unzurei-
chend hingestellt : die Lehre von der Priexistenz einer individuellen Seele,
die Lehre des Kreatianismus und des Traduzianismus. Thnen gegeniiber be-
miiht sich die Verfasserin um eine sowohl biologisch als auch ontologisch-
theologisch befriedigende Begriindung ihrer These. — Die im ganzen origindre
und beachtenswerte Untersuchung ist in Sprache und Gedankenfiihrung fiir
Leser, die nicht schon anderweitig mit der Begriffswelt der Verfasserin ver-
traut sind, leider oft schwer verstindlich. G. DtMmpPELMANN OP

Kausen, Rudolf : Wege zur Einheit in der Tiefenpsychologie. (Glauben
und Wissen, Nr. 22.) — Ernst Reinhardt Verlag, Miinchen-Basel 1959. 56 S.

« Tiefenpsychologie im strengen Sinne gibt es gar nicht, sondern nur
eine Anzahl von Tiefenpsychologien, von denen eine der anderen vorwirft,
daB sie im besten Falle nur Teilwahrheiten enthalte » (S.7). Diese Tatsache
veranlaBBt den Verfasser zu der Frage : « Ist es mdglich, die wissenschaftlich
gesicherten Ergebnisse der Tiefenpsychologie in ein offenes System zu brin-



Besprechungen ‘ 355

gen ? » (S. 8). Die Gegensitze zwischen Psychoanalyse, der komplexen Psy-
chologie Jungs, der Individualpsychologie Adlers und den neueren Rich-
tungen sind iiberbriickbar (S. 43). Denn ihre Forschungen bewegen sich nach
Ansicht des Verfassers in zwei Dimensionen. Freud und Jung haben vor
allem die Struktur der Seele beachtet. Ihre Betrachtungsweise ist gewisser-
mafen vertikal. Eine Sicht in horizontaler Ebene liegt bei Adler und den
darauf aufbauenden Richtungen vor. Hier ist die Stellung des Menschen zur
Gemeinschaft und dariiber hinaus zum Welthorizont entscheidend. Beide
Dimensionen schlieBen sich nicht aus, sondern ergdnzen sich.

Der ZusammenschluB der tiefenpsychologischen Systeme erscheint Kau-
sen moglich, wobei er allerdings folgende Korrekturen fordert : Das Gesel-
lungsstreben ist aus der Tendenz der Selbsterhaltung abzuleiten ; die ein-
zelnen Strebungen sind in einer hierarchischen Trieblehre der Selbsterhal-
tung als dem Grundtrieb unterzuordnen ; die Stellung zum Uberpersc'inlichen
ist auf der Stellung zur Gemeinschaft aufzubauen ; die Finalitit muf3 als
Grundlage der seelischen Disposition anerkannt werden.

Wie weit diese Anregung zur Synthese den einzelnen « Schulen » wirk-
lich gerecht wird, miiite eine weitere wissenschaftliche Diskussion noch er-
weisen. N. HinckErs OP

Jaeger, Marc A. : Relativitits-Theorie des Menschengeistes.Versuch einer
systematischen Psychologie. — Rascher Verlag, Ziirich-Stuttgart 1958. 404 S.

Zwei Absichten leiten den Verfasser : « Jenen Lesern zu dienen, die im
Chaos unserer Zeit nach seelischer Orientierung suchen » (10), und « aus der
chaotischen Anhdufung von empirischen, theoretischen und spekulativen
Ergebnissen » eine Lehrsynthese zu machen (15). Da die christliche Religion
und die abendlindische Philosophie in der Wahrnehmung dieser Anliegen
versagt hitten, will der Verfasser « unter Verwertung der Erkenntnisse der
modernen Tiefenpsychologie dem Menschen dazu » verhelfen, « sein abhan-
den gekommenes Gleichgewicht wiederzufinden » (355). Dabei sei « die Psy-
chologie in den Vordergrund aller Wissenschaften zu riicken und ... selbst
vor und iiber die Philosophie zu stellen » (15). Denn es mii3te « das konkrete
menschliche Erleben, weil es auf a-priorischen seelischen Gegebenheiten be-
ruht, seiner Substanz nach als absolut betrachtet », die « absolute Substanz
von der relativen Form des menschlichen Erlebens » und Erkennens jedoch
unterschieden werden (275).

Die aufgeworfenen Fragen verdienen zweifellos Interesse, ebenso ein-
zelne Erorterungen. Der Gesamtbehandlung muf3 jedoch leider die gedank-
liche Durchdringung und begriffliche Prazision abgesprochen werden. Eine
zu kompilatorische Heranziehung zeitgendssischer Autoren und eine zu pau-
schale Wissenschafts-, Gesellschafts- und Kulturkritik belasten die Arbeit
zu sehr, als daB sie innerhalb wissenschaftlicher Publikationen ein fundierter
Ansatz zur fruchtbringenden Diskussion werden koénnte. S. PFURTNER OP



356 Besprechungen

Psychohygienische Vorlesungen. Eine Einfiithrung in Theorie und Praxis
des seelischen Gesundheitsschutzes, hrsg. v. Heinrich MENG, unter Mitarbeit
von G.BENEDETTI, F. BroCKINGTON, P. FEDERN u.a. — Benno Schwabe
Verlag, Basel-Stuttgart 1958. x11-448 S.

Die Psychohygiene als Zweig der Medizin hat bis zur Stunde noch keine
durchgehende Anerkennung gefunden. Zwei kritische Einwinde stellen vor
allem ihre Existenzberechtigung in Frage. Sie richten sich gegen ihre Wissen-
schaftlichkeit und Leistungsfahigkeit. Man kann dieses Werk als dokumen-
tarischen Niederschlag einer 30-jihrigen Forschung und Praxis mit ihren
gesicherten Ergebnissen, aber auch mit ihrer Problematik bezeichnen. Sein
Herausgeber bringt darin zusammen mit 22 Mitarbeitern das Forschungs-
und Wirkungsfeld des noch jungen Wissenschaftszweiges zur Darstellung.
Der I. Teil erlautert Grundlagen und allgemeine Aspekte der Psychohygiene
(S. 3-57). Schon ihre Geschichte wie ihre Ziele und Prinzipien, die vom see-
lischen Gesundheitsschutz des Einzelnen und der Gesellschaft bestimmt
werden, weisen ihre praktische Bedeutung und ihre eigenstandige Blickrich-
tung aus. Im II. Teil werden Aufgaben und Erfahrungen des seelischen Ge-
sundheitsschutzes fiir das Individuum behandelt (S.58-196), im III. Teil
soziale und kulturelle Probleme der Psychohygiene fiir verschiedenste Ge-
sellschaftsgruppen oder -mitglieder erértert (S. 197-416).

Die Thematik der Einzelbeitrige kennzeichnet den Umfang des Inter-
essenfeldes : Die frithkindlichen, schulischen und pubertiren Entwicklungs-
stadien, die Miitter- und Erziehungsberatung, der erwachsene und der alte,
der gesunde, der neurotische und psychotische Mensch, diagnostische und
therapeutische Methoden bei Suchtkranken und Kriminellen, bei koérperlich
oder seelisch Gestorten, die Aufgaben der Fiirsorge, der allgemeinen sowie
dersittlich-religiosen Padagogik kommen unter dem formalen Gesichtspunkte
der Psychohygiene zur Sprache.

Dem philosophisch interessierten Anthropologen diirfte die Arbeit in
zweifacher Weise hilfreich sein. 1. Sie gewahrt ihm Einblick in mannig-
faltige Erfahrungsbereiche, mit denen er die Lehre vom Menschen stindig
zwecks Vertiefung und inhaltlicher Bereicherung konfrontieren muf3. 2. Sie
orientiert ihn iiber die innere Entwicklung der gegenwirtigen medizinischen
Anthropologie, die von einer rein somatisch-physiologischen Sicht des Men-
schen aufgrund der dringenden Befunde « zu einer mehr dimensionalen Dia-
gnostik » und Therapie (3) genotigt wurde und damit fiir die Dimension des
Philosophischen oder Religiosen wieder offen ist. S. PFURTNER OP

Adressen der Mitarbeiter : lect. theol. M. Birner OP, Walberberg, Bez. Kéln—Prof.
Brinktrine, Riemeckestr. 46, Paderborn — G. Diimpelmann OP, Walberberg — Dr.
A. Tries CSsR, Geistigen-Hennef (Deutschl.) — Dr. B. von Galen, Chambloux 136,
Fribourg — Dr. K. Gieraths OP, Walberberg — Prof. J. Henninger SVD, Posieux-
Froideville (FR) — N. Hinckers OP, Walberberg — Univ.-Prof. J. Kuni¢i¢ OP,
Maksimir-Kontaka 1, Zagreb II1 (Jugosl.) — Dr. S. Pfirtner OP, Walberberg — lect.
theol. R. Rock OP, Walberberg — Univ.-Prof. C. Spicq OP, Albertinum, Fribourg -
Dr. B. Steiert OSB, Engelberg (OW).



	Besprechungen

