Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 3

Artikel: Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika "Pacem in Terris"
Autor: Galen, Brigitta von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761532

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BriciTtra voN GALEN

Glossen zur deutschen Ubersetzung
der Enzyklika « Pacem in Terris »

Wir freuen uns zwar allgemein iiber die modernen Kommunikations-
mittel, die in kurzen Augenblicken Nachrichten von einem Ende der Welt an
das andere beférdern kénnen. Der Empfanger solcher Nachrichten gibt sich
aber zu wenig dariiber Rechenschaft, daff der Produzent dauernd unter
einem lastenden Termindruck leidet. Kaum ist es, auf legalem oder illegalem
Wege, durchgedrungen, daf3 der Papst ein neues Rundschreiben zu verfassen
im Begriffe ist, dann driangt sich schon jede Presseagentur beim Vatikan
danach, moglichst als Erste den Text in die Hand zu bekommen und dazu
noch den Text jeweils in der eigenen Landessprache. Die Enzyklika « Pacem
in Terris » ist, wie es nicht anders zu erwarten ist, zunichst in italienischer
Sprache abgefa3t worden. Dieser Text ging dann, wohl mit dem lateinischen,
in die Schnellpresse der rémischen Ubersetzer. Diese haben sich aber an den
italienischen Text gehalten, wenngleich, wie es scheint, stellenweise unter
Riickgriff auf den lateinischen. Alle Ubersetzungen, die von Rom kamen,
sind im wesentlichen Ubersetzungen des italienisches Textes. Nun ist aber
dieser italienische Text, wenngleich der originale, so doch nicht der authen-
tische Text. Der Papst hat in feierlicher Weise den lateinischen Text unter-
schrieben. Dieser unterscheidet sich in mancher Hinsicht vom italienischen,
erst.recht von den Ubersetzungen, die aus dem Ttalienischen erfolgt sind.
Die Tatsache, da3 der erste iibersetzte Text jeweils aus Rom kommt, wird
von der Presse vielfach propagandistisch ausgenutzt, indem man erklirt,
es handle sich um die « offizielle Ubersetzung ». Dabei muB3 man sich doch
klar sein, daB3 die romische Ubersetzung, die unter dem Druck der Welt-
presse eiligst angefertigt werden mufBte, nicht vollkommen sein kann, weder
inhaltlich noch auch stilistisch. Dennoch muf das, was die rémischen Uber-
setzer fiir gewohnlich anbieten, im Hinblick auf die Schwierigkeit des In-
haltes und auf die Kiirze der Zeit als eine Leistung ersten Ranges bezeichnet
werden. Das schlieBt allerdings nicht aus, daB sich Unvollkommenheiten
einschleichen, die bei einer lingeren Bearbeitungszeit vermieden werden
konnen und miissen. Es ist bedauerlich, da die katholische Presse, aus wel-
chen Motiven sei dahingestellt, unbesehen den Text in roémischer Uber-
setzung in Massen verbreitet, sodaB eine griindlichere Ubersetzung dann
kaum mehr Aussicht hat, sich durchzusetzen. So ist z. B. der franzdsische



Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris» 317

Biichermarkt voll gesiittigt mit Exemplaren der rémischen Ubersetzung,
sodaB es niemand mehr zu wagen braucht, durch eine Ubersetzung des
authentischen lateinischen Textes die geschaffenen MiBverstindnisse zu
beseitigen. Gliicklicherweise kam die Herder-Ausgabe ' der Enzyklika « Pa-
cem in Terris», die sich engstens an den authentischen lateinischen Text
halt, frith genug, um noch mit einer Nachfrage rechnen zu konnen. Und es
wire zu hoffen, daBl diese Ubersetzung die andere verdringe, nicht aus
marktpolitischen, sondern aus geistespolitischen Griinden.

Die Herder-Ausgabe folgt, wie gesagt, dem lateinischen Text, und zwar
in jener Fassung, wie sie in den Acta Apostolicae Sedis veroffentlicht wurde.
Es diirfte nicht uninteressant sein, darauf hinzuweisen, dal3 der lateinische
Text, wie er in den Acta Apostolicae Sedis steht, nicht ganz identisch ist
mit jenem lateinischen Text, der vorher im Osservatore Romano veroffent-
licht wurde. Es handelt sich allerdings nur um kleine Differenzen, um Unter-
schiede in den Konjunktionen. Immerhin sind das Nuancen, die unter Um-
stinden ins Gewicht fallen koénnen.

Im folgenden sollen nur einige wenige Verschiedenheiten aufgewiesen
werden, die zwischen der rémischen deutschen Ubersetzung und der Uber-
setzung der Herder-Ausgabe bestehen.

1. Unter der Uberschrift « Das Recht auf freic Wahl des Lebensstan-
des » steht in der rémischen Ubersetzung folgender Satz : « Dariiber hinaus
haben die Menschen das unantastbare Recht, jenen Lebensstand zu wihlen,
den sie vorziehen : dall sie eine Familie griinden, in der Mann und Frau
gleiche Rechte und Pflichten haben, oder daB sie das Priestertum oder den
Ordensstand ergreifen kénnen. » Gemaf dieser Ubersetzung haben Mann und
Frau in der Familie gleiche Rechte und Pflichten. Ohne Zweifel konnte der
Ubersetzer aus dem italienischen Text diesen Sinn herauslesen. Denn dort
wird nicht klar, ob die gleichen Rechte bei der Griindung vorliegen oder ganz
allgemein in der Familie. Im lateinischen Text dagegen ist ganz eindeutig
das Wort « Griindung » noch einmal im Relativsatz wiederholt, sodafl kein
MiBverstindnis dariiber bestehen kann, da3 Mann und Frau das freie Recht
haben, eine Familie zu griinden, wobei, niamlich bei dieser Griindung, beide
gleiche Rechte und Pflichten haben. Entsprechend dem eindeutigen Sinn
des lateinischen Textes iibersetzt darum die Herder-Ausgabe : « Dariiber
hinaus haben die Menschen das unantastbare Recht, jenen Lebensstand zu
wahlen, den sie fiir gut halten, d. h. also, entweder eine Familie zu griinden,
wobei in dieser Griindung Mann und Frau gleiche Rechte und Pflichten
haben, oder das Priestertum oder den Ordensstand zu ergreifen. »

Diese Ubersetzung entspricht auf jeden Fall dem authentischen latei-
nischen Text. Eine andere Frage ist die der Interpretation und des Kommen-
tierens. Was soll es besagen, wenn Mann und Frau vor der Ehe die gleichen

! Die Friedensenzyklika Papst Johannes’ XXIII. Pacem in Terris : Uber den
Frieden unter allen Vélkern in Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Mit
einer Einfiihrung in die Lehre der Pédpste iiber die Grundlagen der Politik und
einem Kommentar von Arthur-Fridolin Utz OP. (Herder-Biicherei 157.) — Herder,
Freiburg 1963. 155 S.



318 Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris »

Rechte und Pflichten haben ? Wenn nur dastinde « gleiche Rechte », dann
koénnte man an das freie Recht der EheschlieBung denken, das jedem, so-
wohl Mann wie auch Frau, in gleicher Weise zukommt. Nun ist aber auch
zugleich noch von den Pflichten die Rede. Diese Pflichten sind doch ohne
Zweifel jene, die beiden innerhalb von Ehe und Familie aufgetragen sind.
Und diese sind doch nicht gleich. Man fragt sich daher mit Recht, warum der
lateinische Text den ganzen Nebensatz nicht auf die Familie als solche, son-
dern nur auf die Griindung der Familie bezieht. Spiter sagt namlich der
Papst (Nr. 41 in der Herder-Ausgabe), die Frau sei sich heute ihrer Menschen-
wiirde immer mehr bewul3t, sie wolle nicht als seelenlose Sache oder als
bloBes Werkzeug eingeschitzt werden, sie nehme vielmehr sowohl im héus-
lichen Leben wie im Staat jene Rechte und Pflichten in Anspruch, die der
Wiirde der menschlichen Person entsprechen. Hier ist also in einem Atem-
zug vom h#uslichen Leben wie vom Staat die Rede, und zwar im Zusammen-
hang mit der Wiirde der menschlichen Person, deren die Frau sich bewulit
wird. Wenn man also die Dinge einmal in diesem Zusammenhang sieht,
dann macht es den Eindruck, als ob Johannes XXIII. gar nicht so gro3en
Wert darauf legen wollte, dafl die gleichen Rechte von Mann und Frau nur
fiir die Griindung der Ehe verstanden werden sollten. Vom Gesichtspunkt des
Kommentators her kénnte man also sagen, die rémische Ubersetzung habe
doch das Richtige getroffen. Dennoch darf eine Ubersetzung nicht zuerst
ein Kommentar sein, sondern muf3 als erstes den Wortsinn wiedergeben.

Der Kommentator der Herder-Ausgabe (A.F. Utz) hat sich entspre-
chend dem Gesamtinhalt der Enzyklika offenbar auf den Standpunkt ge-
stellt, daB der besondere und erneute Hinweis auf die gleichen Rechte und
Pflichten in der « Griindung » der Ehe gar nicht so dringlich sei, da die glei-
chen Rechte und Pflichten iiberhaupt nicht als mathematisch gleiche Rechte
und Pflichten zu verstehen seien, sondern vielmehr « verhaltnisméBig ». Der
Kommentator weist weiter darauf hin, dal die verhdltnismaBige Gleichheit
in keiner Weise die Autoritit des Mannes in Ehe und Familie ausschlieit
(vgl. FuBnote 9 in der Herder-Ausgabe S. 90 f., ebenso die Bemerkungen in
der Einfithrung auf S. 17).

2. Ein entscheidender Begriff des lateinischen Textes ist der der « cor-
pora interiecta ». Die romanischen Sprachen haben es hier leicht, insofern sie
einfach von «intermedidren » Korperschaften sprechen koénnen. Der Ver-
fasser der rémischen deutschen Ubersetzung hat hier offenbar keinen ent-
sprechenden deutschen Ausdruck gefunden. So iibersetzt er einen Text
unter der Uberschrift « Recht auf Gemeinschaftsbildung » folgendermafen :
« In der Enzyklika ‘Mater et Magistra’ haben Wir selbst sehr darauf gedrun-
gen, wie es durchaus erfordert ist, da3 sehr viele Vereinigungen oder Korper-
schaften gegriindet werden entsprechend dem Ziele, das der einzelne Mensch
nicht wirksam erreichen kann. » In diesem Zusammenhang ist aber das Wort
« interiecta » sehr bedeutsam, weil es nicht um die Bildung von politischen
Parteien oder dhnlichen, auf der politischen Ebene wirkenden Kérperschaf-
ten geht, sondern vielmehr um Vereinigungen, die sich zwischen Familie
und Staat zur Entfaltung des echten sozialen Lebens bilden sollen. Um das
im Deutschen nicht gerade wohlklingende Wort « intermediir » zu vermeiden,



Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris» 319

um aber doch klar auszudriicken, um was es sich eigentlich hier handelt, hat
die Herder-Ausgabe folgendermafBen iibersetzt (Nr. 24) : « In der Enzyklika
‘Mater et Magistra’ haben Wir selbst sehr eindringlich darauf hingewiesen,
wie sehr es nottut, daB recht viele Vereinigungen oder Korperschaften, die
zwischen Familie und Staat stehen, gegriindet werden, die den Zwecken ge-
niigen, die der einzelne Mensch nicht wirksam erreichen kann. » *

3. Unter der Uberschrift « Zusammenleben in Wahrheit, Gerechtigkeit,
Liebe und Freiheit » spricht der Papst im zweiten Abschnitt davon, daB das
Zusammenleben der Menschen dem geistigen Bereiche angehére. Dies be-
weist er dann durch einige Forderungen, die an den Menschen in der Gesell-
schaft gestellt sind und die ausgesprochen geistige Funktionen verlangen.
Die romische Ubersetzung hat diesen Zusammenhang vollig iibersehen und
gibt den Text folgendermalen : « Das Zusammenleben der Menschen ist des-
halb, Ehrwiirdige Briider und geliebte S6hne, vor allem als etwas aufzufas-
sen, was vor allem dem geistigen Bereich zugehort. Die Menschen sollen im
hellen Licht der Wahrheit Erkenntnisse untereinander austauschen ; sie
sollen ihre Rechte wahrnehmen und ihre Pflichten erfiillen konnen ; sie sollen
angespornt werden, die geistigen Giiter zu erstreben ; aus jeder schicklichen
Sache, wie immer sie beschaffen sein mag, sollen sie eine gemeinsame recht-
schaffene Freude schoépfen ; in einem bestindigen Willen sollen sie dahin
neigen, das Beste, was sie haben, einander mitzuteilen. » Ganz abgesehen
von der angenehmeren sprachlichen Fassung ist der logische Zusammenhang
in der Herder-Ubersetzung klar ausgedriickt: « Das Zusammenleben der
Menschen ist deshalb, Ehrwiirdige Briider und geliebte Séhne, als ein vor-
dringlich geistiges Geschehen aufzufassen. In den geistigen Bereich gehoéren
ndmlich die Forderungen, da8 die Menschen im hellen Licht der Wahrheit
ihre Erkenntnisse untereinander austauschen, daf3 sie ihre Rechte wahrzu-
nehmen und ihre Pflichten zu erfiillen in den Stand gesetzt werden, daB sie
angespornt werden, die geistigen Giiter zu erstreben, daf} sie aus jeder ehren-
haften Sache, wie immer sie beschaffen sein mag, einen Anla3 zu gemeinsamer
rechtschaffener Freude gewinnen, daBl sie in unermiidlichem Wollen das
Beste, was sie haben, einander mitzuteilen und voneinander zu empfangen
suchen. » (36)

4. Weder im lateinischen noch auch im italienischen Text ist genau das
wiederzufinden, was die rémische deutsche Ubersetzung am SchluB des
ersten Teiles bringt : « Und dadurch, dal das staatsbiirgerliche Gefiige auf
Rechten und Pflichten aufgebaut ist, erkennen dann die Menschen sofort
deutlich und werden sich bewuBt, daB sie Glieder einer Gesellschaftsordnung
sind. Sie entdecken hier die geistigen Werte, ndmlich was Wahrheit, was
Gerechtigkeit, was Liebe und was Freiheit ist. Doch nicht genug ! Denn auf
diesem Wege kommen die Menschen dazu, den wahren Gott besser zu er-
kennen, der die Menschennatur iiberragt und Person ist. Deshalb halten sie
die Beziehungen zu Gott fiir das Fundament ihres Lebens, das in ihrem

* Ahnlich in Nr. 140. Fiir den gleichen Inhalt wird auch der Ausdruck « so-
ziale Organisation » (130) oder « Sozialgebilde » (69) gebraucht. Zur unzweideu-
tigen Klarstellung wird einmal auch das Fremdwort «intermediir » benutzt (163).



320 Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris »

Inneren lebt und sie mit den iibrigen Menschen verbindet. » Man vergleiche
hierzu den Text der Herder-Ausgabe, der die lateinische Fassung richtig
trifft : « Wenn so das Grundgefiige der Beziechungen zwischen den Biirgern
auf die Rechte und Pflichten abgestellt wird, entdecken die Menschen immer
mehr die geistigen Werte, namlich was Wahrheit, was Gerechtigkeit, was
Liebe und was Freiheit ist. So werden sie sich bewul3t, Glieder einer solchen
Gemeinschaft zu sein. Doch nicht genug! Auf diesem Wege kommen die
Menschen dazu, den wahren Gott als die Menschennatur iiberragendes
personliches Wesen besser zu erkennen. So halten sie schlieBlich die Be-
ziehungen zu Gott fiir das Fundament ihres Lebens, das sie sowohl in ihrem
Innern leben als auch gemeinsam mit den iibrigen Menschen gestalten » (45).

5. Eine den Inhalt merklich beriihrende Differenz zwischen der romi-
schen und der Herder- Ubersetzung findet sich am Anfang des 2. Teiles unter
der Uberschrift « Notwendigkeit der Autoritit und ihr gottlicher Ursprung ».
Es ist dort von der Begrenzung der Autoritit durch iibergeordnete Normen
die Rede. Die romische Ubersetzung hilt sich hier an den italienischen
Text, indem sie die Autoritit mit der Begriindung an eine iibergeordnete
Norm bindet, da3 sie « nach MaBgabe der Vernunft » zu befehlen habe. An
dem Gedanken kann selbstverstindlich nicht geriittelt werden, da jede ge-
schaffene Autoritit die gottlichen Normen zu beobachten hat. An anderer
Stelle ist dieser Gedanke nochmals wiederholt (vgl. Nr. 49 in der Herder-Aus-
gabe). Doch nimmt der lateinische Text an dieser Stelle, die wir gerade be-
sprechen (in der Herder-Ausgabe Nr. 47), eine andere Wendung. Diese
scheint sich auch mehr in den Gesamtgehalt der Enzyklika einzufiigen. Kaum
ein Gedanke wird nimlich in dem Rundschreiben mehr betont, als daf3 das
gesamte Leben im Staat sich regelt entsprechend den Rechten und Pflichten
des einzelnen Menschen gegeniiber den anderen und der Gesamtheit. Es lag
darum auch hier, wo von der Begrenzung der Autoritit die Rede ist, nahe,
darauf hinzuweisen, da3 die Autoritit sich an das Gewissen des Menschen
wende und darum die Normen dieses Gewissens zu beachten habe. Im Latei-
nischen heiBt es darum, daB3 die Befehlsgewalt sich an die rechte Vernunft
wende (ad rectam rationem proficiscatur). Der lateinische Text gibt also der
Normbindung der Autoritidt eine « demokratischere » Wendung. Diese dem
lateinischen Text entsprechende Sicht wird klar und deutlich in der Uber-
setzung der Herder-Ausgabe : « Dennoch darf man nicht glauben, die Auto-
ritit sei an keine Norm gebunden. Da sie im Gegenteil aus der Fihigkeit
hervorgeht, sich befehlend an die rechte Vernunft zu wenden, muf3 gefolgert
werden, daB sie die Gewalt, Verpflichtungen aufzuerlegen, aus der sittlichen
Ordnung herleitet, die ihrerseits Gott als Ursprung und Ziel hat » (47). Man
vergleiche hierzu die dem italienischen Text folgende rémische Ubersetzung :
« Dennoch darf man nicht glauben, die Autoritdt sei an keine Norm gebun-
den. Da sie im Gegenteil daraus entspringt, nach Mafgabe der Vernunft zu
befehlen, mul3 gefolgert werden, daB sie die Gewalt, Verpflichtungen aufzu-
erlegen, aus der sittlichen Ordnung herleitet, die ihrerseits Gott als Ursprung
und Ziel hat. »

6. Ein empfindlicher Unterschied in der Ubersetzung zeigt sich in dem
nichsten, unmittelbar sich anschlieBenden Absatz. Es wird dort die Frage



Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris» 321

beriihrt, ob die Autoritit Befehle erlassen konne, ohne das Gewissen der
Untertanen zu beriicksichtigen. Der Papst erklirt hierbei, daf alle Menschen
untereinander gleich seien, sodal} bereits aus der ontologischen Sachlage
heraus einer den andern iiberhaupt nicht innerlich bewegen kdénne. Erst aus
dieser ontologischen Sicht heraus wird dann die moralische Ordnung darge-
legt, namlich die Forderung, dal es der Autoritit niemals erlaubt sei, iiber
das Gewissen der Gesetzesunterworfenen hinweg etwas zu befehlen. Die
romische Ubersetzung hat das ontologische « kénnen » (valet) entsprechend
der Sinnweite des italienischen Ausdrucks « puo » mit « erlaubt » iibersetzt :
« Denn da die Autoritit hauptsichlich in einer geistigen Gewalt besteht,
miissen die Staatslenker an das Gewissen eines jeden appellieren, d. h. an die
Pflicht eines jeden, sich bereitwillig fiir das gemeinsame Wohl aller einzu-
setzen. Weil aber alle Menschen in der natiirlichen Wiirde unter sich gleich
sind, ist es keinem von ihnen erlaubt, einen anderen innerlich zu verpflichten.
Gott allein kann das tun, der ja als einziger die geheimen Ratschliisse des
Herzens durchforscht und richtet. » Dagegen iibersetzt die Herder-Ausgabe
richtig : « Denn da die Autoritit hauptsachlich in einer geistigen Gewalt
besteht, miissen die Staatslenker an das Gewissen, d. h. an die Pflicht eines
jeden appellieren, sich bereitwillig fiir das gemeinsame Wohl aller einzusetzen.
Weil aber alle Menschen in der natiirlichen Wiirde unter sich gleich sind, be-
sitzt keiner von ihnen die Macht, einen anderen innerlich zu einem Tun zu
bestimmen. Gott allein kann das tun, der ja als einziger die geheimen Rat-
schliisse des Herzens durchforscht und richtet » (48). Es sei im besonderen
noch auf die Nuance hingewiesen, dafl es in der Herder-Ausgabe hei3t:
« einen anderen innerlich zu einem Tun zu bestimmen », also nicht einfach,
« einen anderen innerlich zu verpflichten » (wie in der rémischen Ubersetzung).
Im lateinischen Text wird sogar ein noch kriftigerer Ausdruck, der typisch
ontologisch orientiert ist, gebraucht : cogere.

7. Eine geradezu unverstindliche Stelle findet sich in der romischen
Ubersetzung unter der Uberschrift « Grundlegende Gesichtspunkte zum
Gemeinwohl » : « Gewill bestimmt sich das Gemeinwohl auch aus den beson-
deren Eigenschaften eines jeden Volkes ; doch bilden diese keineswegs dessen
ausschlieBlichen Inhalt. Denn weil es wesentlich mit der Menschennatur
zusammenhéngt, kann es als solches nicht doktrindr oder gar historisch be-
stimmt werden, sondern mufl immer die ganze menschliche Person unter dem
Blickpunkt ihrer innersten Natur und Aufgabe beriicksichtigen. » Der Sach-
verhalt, um den es hier geht, wird von A. F. Utz im Kommentar folgender-
maBen dargestellt : « Der Papst sieht im Gemeinwohl die konkret zu ver-
wirklichende Ordnung der Gemeinschaft. Das ist ‘die innerste Natur’ des
Gemeinwohls. Nur in dieser Form hat es eigentliche Wirkkraft. Um aber der
falschen Auffassung zu begegnen, das Gemeinwohl diirfte nur aus der kon-
kreten volkischen Situation bestimmt werden, erklirt Johannes ausdriick-
lich, daB selbstverstindlich die letzte Norm immer die menschliche Person
bleibt » (Herder-Ausgabe S. 104, FuBn. 23). Entsprechend diesem Sachver-
halt und in Ubereinstimmung mit dem lateinischen Text iibersetzt daher die
Herder-Ausgabe wie folgt : « Gewil bestimmt sich das Gemeinwohl auch aus
dem, was einem jeden Volk eigentiimlich ist ; doch macht dies keineswegs das

21



322 Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris »

Gemeinwohl in seiner Gesamtheit aus. Denn weil es wesentlich mit der Men-
schennatur zusammenhingt, kann es als Ganzes und vollstindig stets nur
bestimmt werden, wenn man es im Hinblick auf seine innerste Natur und
geschichtliche Wirklichkeit von der menschlichen Person aus sieht» (55).

8. An einer nicht unbedeutenden Stelle teilt allerdings die Herder-Aus-
gabe das MiBverstindnis der rémischen Ubersetzung. Es handelt sich um
den Passus im vierten Teil, der mit « Beziehung zwischen dem Wesen des
Gemeinwohles und dem Aufbau und der Wirksamkeit der politischen Ge-
walt » betitelt ist. Da die Uberschriften aus dem Italienischen stammen,
muBte hier in der Uberschrift selbst der italienische Text zugrunde gelegt
werden. Der lateinische Text enthdlt weder in der Verdffentlichung des
Osservatore Romano, noch in der der AAS irgendwelche Uberschriften.
Im italienischen Text heit aber die betreffende Uberschrift folgender-
malen : « Beziehung zwischen den historischen Inhalten des Gemeinwohls
[einerseits] und der Struktur und dem Funktionieren [funzionamento, nicht
funzione] der politischen Gewalt », Schon die Uberschrift weist also auf das-
jenige hin, was in dem folgenden Abschnitt beabsichtigt ist. Es geht Jo-
hannes XXIII., wie der Kommentator der Herder-Ausgabe (A. F. Utz) ein-
gehend darstellt, in diesem Rundschreiben vor allen Dingen um eine Funk-
tionslehre von Staat und Politik. Der Papst sieht darum das Gemeinwohl
immer in den konkreten Bedingungen, wie sie durch die Geschichte geworden
sind, ohne natiirlich, wie bereits gesagt wurde, die Beziehung zum Wesen des
Menschen und zur menschlichen Person aufBler acht zu lassen. Da nun aber
das Gemeinwohl immer eine in der konkreten Situation und im gegebenen
Augenblick an die Gesellschaft gestellte Forderung ist, mu3 dementsprechend
auch die Gewalt strukturiert sein und funktionieren. Und da das Gemeinwohl
keines Staates heute noch als separates und in sich geschlossenes Gemeinwohl
bestehen kann, sondern vielmehr mit der gesamten Weltordnung innerlichst
verkettet ist, folgt notwendigerweise, dal3 eine Autoritidt geschaffen werden
muf, die dieses universale Gemeinwohl der Menschheit im Auge hat und
zum Funktionieren bringt. In diesem Abschnitt spielen also die historisch
gegebenen Bedingungen des Gemeinwohls eine ungeheure Rolle und sind
das Zentrum des Beweisganges. Leider ist hier die romische Ubersetzung dem
italienischen Text nicht gefolgt. Im Italienischen fingt namlich der Abschnitt
ganz eindeutig folgendermafBen an : « Es besteht eine innere Beziehung zwi-
schen den geschichtlichen Inhalten des Gemeinwohls einerseits und der
Gestalt und dem Funktionieren der politischen Gewalt andererseits ». Es
handelt sich also um eine innere, d. h. wesentliche Beziehung des historisch
bedingten Gemeinwohls zur staatlichen Gewalt. Die rémische Ubersetzung,
die hier auf das Lateinische zuriickgreift, und leider auch die Herder-Uber-
setzung haben sich iiber die hier notwendige Sinndeutung des Wortes « ra-
tio » nicht geniigend Rechenschaft gegeben. Aus diesem Millverstindnis her-
aus ist wohl dann auch die falsche Uberschrift zu erkliren. Der lateinische
Text weist genau in die gleiche Richtung wie der italienische. Es ist dort von
der « intima boni communis ratio» die Rede. Es heil3t nicht « essentia »,
sondern « ratio ». Dieser Ausdruck bedeutet aber hier « Bewandtnis », « Exi-
stenzbedingung » oder, wenn man will, « Realisierungsbedingungen ». Der



Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris» 323

erste Satz des Abschnittes miillte also gemdfl dem lateinischen Text hei-
Ben : « Wer vollends aufmerksam einerseits die konkreten Daseinsbedin-
gungen des Gemeinwohls und andererseits Natur und Wirksamkeit der
politischen Gewalt bedenkt, sicht sehr deutlich, da3 die beiden notwendiger-
weise aufeinander abgestimmt sein miissen. » Die Herder-Ubersetzung diirfte
(wie iibrigens auch die romische Ubersetzung) den Zusammenhang des Gan-
zen nicht treffen : « Wer vollends aufmerksam einerseits das innere Wesen des
Gemeinwohls und anderseits Natur und Wirksamkeit der politischen Gewalt
bedenkt, sieht sehr deutlich, daBl die beiden notwendigerweise aufeinander
abgestimmt sein miissen » (136).

9. Wenn man jene beriihmte Stelle, an welcher man den « neuen Kurs »
des Vatikans gegeniiber dem Kommunismus ausgesprochen fand, in ihrer
romischen deutschen Ubersetzung mit dem lateinischen (oder auch italie-
nischen) Text kritisch vergleicht, dann diirfte die rémische deutsche Uber-
setzung als zu hart und zugespitzt erscheinen. Der Papst hat davon gespro-
chen, daBl man zwischen Irrtum und Irrenden unterscheiden miisse. Im
Anschlufl daran spricht er dann von der Beurteilung bestimmter Bewegungen,
die von gewissen philosophischen Lehrmeinungen ausgegangen sind, und
den betreffenden philosophischen Lehrmeinungen selbst. Die rémische Uber-
setzung meint nun, es sei « ungerecht », diese Identifizierung vorzunehmen,
wihrend es im lateinischen Text einfach heifit, es sei « angemessen » (par),
bestimmte Bewegungen von deren falschen philosophischen Lehrmeinungen
zu unterscheiden. Im Hinblick auf die Bedeutung dieses Textes seien beide
Ubersetzungen hier wiedergegeben. Die rémische Ubersetzung : « Von daher
gesehen ist es ungerecht, bestimmte Bewegungen, die sich mit wirtschaftli-
chen und sozialen Verhidltnissen, mit der geistigen Ausbildung oder der
zweckméiBigen Ordnung der Staaten befassen, einfach zu identifizieren mit
bestimmten philosophischen Lehrmeinungen iiber das Wesen, den Ursprung,
iiber Ziel und Zweck der Welt und des Menschen, auch wenn jene Bewegungen
von solchen Auffassungen her entstanden und geleitet sind. Wahrend der
wissenschaftliche Begriff, wenn er einmal festgelegt ist, nicht mehr gedndert
werden kann, unterliegen doch diese Bewegungen notwendig den Veridnde-
rungen der jeweiligen Situation ». Die Ubersetzung der Herder-Ausgabe (in
Klammern Hinweise auf den lateinischen Text) lautet : « Von da aus ge-
sehen, ist es durchaus angemessen [par], bestimmte Bewegungen, die sich
mit wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen Fragen oder der Politik befassen,
zu unterscheiden von falschen philosophischen Lehrmeinungen iiber das
Wesen, den Ursprung und das Ziel der Welt und des Menschen, auch wenn
diese Bewegungen aus solchen Lehrmeinungen entstanden und von ihnen
angeregt sind [incitamentum ducant]. Wiahrend die in ein System gefafite
und endgiiltig niedergelegte Weltanschauung [dum formula disciplinae,
postquam definite descripta est] nicht mehr gedndert werden kann, unter-
liegen diese Bewegungen dort, wo sie sich mit den je und je sich wandelnden
Verhiltnissen befassen, doch notwendigerweise diesen Veranderungen » (159).

Es ist an dieser Stelle nicht méglich, mehr als nur eine Auswahl aus
einer ganzen Liste von inhaltlichen Unstimmigkeiten, die sich in der romi-
schen Ubersetzung finden, zu geben. Wer die Ubersetzung der Herder-Aus-



324 Glossen zur deutschen Ubersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris»

gabe mit der romischen sorgfaltig vergleicht, wird ununterbrochen auf Ver-
schiedenheiten aufmerksam, die vielleicht Feinheiten sein mdégen, die aber
doch mit einem je und je verschiedenen Verstindnis des Textes zusammen-
hingen. Eine Ubersetzung muB sich auch immer bewuBt sein, daB sie mit
einem bestimmten Ausdruck eventuell bestimmte Assoziationen hervorrufen
kann, die eine vollige Verschiebung des urspriinglichen Sinnes bedeuten
wiirden. So kénnte z. B. die Formulierung der rémischen Ubersetzung, die
Arbeiter miiten als « mitverantwortliche Teilhaber der vollbrachten Lei-
stung » in den Wirtschaftsunternehmungen betrachtet werden, allzu leicht
im Sinne des Mitbestimmungsrechts oder des Rechts auf Beteiligung am
Gewinn verstanden werden. Dies 148t sich aber aus dem lateinischen Text
nicht herauslesen. Es muf3 vielmehr ganz einfach heiflen, wie es auch die
Herder-Ausgabe zum Ausdruck bringt (64), der Inhaber der staatlichen Ge-
walt miisse dafiir sorgen, « da3 die Arbeiter sich in den Wirtschaftsunter-
nehmungen als verantwortliche Schopfer der erbrachten Giiter und Lei-
stungen fiihlen diirfen ».

Wer jemals Texte iibersetzt hat, weill, wie froh man um eine erste, wenn
auch nur vorlaufige Ubersetzung sein kann. Es ist verhiltnism#Big leichter,
bei Vorlage einer einigermafBen haltbaren Ubersetzung eine « bessere » Uber-
setzung anzufertigen, als ohne jede Anregung von vorn zu beginnen. Die
romische Ubersetzung bietet immerhin auf weite Strecken diese notwendige,
fruchtbare Anregung. Allerdings ist sie auch dazu angetan, da und dort,
und zwar an nicht unwichtigen Stellen, in die Irre zu fiihren.



	Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika "Pacem in Terris"

