
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 3

Artikel: Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika "Pacem in Terris"

Autor: Galen, Brigitta von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761532

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761532
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brigitta von Galen

Glossen zur deutschen Übersetzung
der Enzyklika « Pacem in Terris »

Wir freuen uns zwar allgemein über die modernen Kommunikationsmittel,

die in kurzen Augenblicken Nachrichten von einem Ende der Welt an
das andere befördern können. Der Empfänger solcher Nachrichten gibt sich
aber zu wenig darüber Rechenschaft, daß der Produzent dauernd unter
einem lastenden Termindruck leidet. Kaum ist es, auf legalem oder illegalem
Wege, durchgedrungen, daß der Papst ein neues Rundschreiben zu verfassen
im Begriffe ist, dann drängt sich schon jede Presseagentur beim Vatikan
danach, möglichst als Erste den Text in die Hand zu bekommen und dazu
noch den Text jeweils in der eigenen Landessprache. Die Enzyklika « Pacem
in Terris » ist, wie es nicht anders zu erwarten ist, zunächst in italienischer
Sprache abgefaßt worden. Dieser Text ging dann, wohl mit dem lateinischen,
in die Schnellpresse der römischen Übersetzer. Diese haben sich aber an den
italienischen Text gehalten, wenngleich, wie es scheint, stellenweise unter
Rückgriff auf den lateinischen. Alle Übersetzungen, die von Rom kamen,
sind im wesentlichen Übersetzungen des italienisches Textes. Nun ist aber
dieser italienische Text, wenngleich der originale, so doch nicht der authentische

Text. Der Papst hat in feierlicher Weise den lateinischen Text
unterschrieben. Dieser unterscheidet sich in mancher Hinsicht vom italienischen,
erst .recht von den Übersetzungen, die aus dem Italienischen erfolgt sind.
Die Tatsache, daß der erste übersetzte Text jeweils aus Rom kommt, wird
von der Presse vielfach propagandistisch ausgenutzt, indem man erklärt,
es handle sich um die « offizielle Übersetzung ». Dabei muß man sich doch
klar sein, daß die römische Übersetzung, die unter dem Druck der
Weltpresse eiligst angefertigt werden mußte, nicht vollkommen sein kann, weder
inhaltlich noch auch stilistisch. Dennoch muß das, was die römischen
Übersetzer für gewöhnlich anbieten, im Hinblick auf die Schwierigkeit des
Inhaltes und auf die Kürze der Zeit als eine Leistung ersten Ranges bezeichnet
werden. Das schließt allerdings nicht aus, daß sich Unvollkommenheiten
einschleichen, die bei einer längeren Bearbeitungszeit vermieden werden
können und müssen. Es ist bedauerlich, daß die katholische Presse, aus
welchen Motiven sei dahingestellt, unbesehen den Text in römischer
Übersetzung in Massen verbreitet, sodaß eine gründlichere Übersetzung dann
kaum mehr Aussicht hat, sich durchzusetzen. So ist z. B. der französische



Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris » 317

Büchermarkt voll gesättigt mit Exemplaren der römischen Übersetzung,
sodaß es niemand mehr zu wagen braucht, durch eine Übersetzung des
authentischen lateinischen Textes die geschaffenen Mißverständnisse zu
beseitigen. Glücklicherweise kam die Herder-Ausgabe 1 der Enzyklika «

Pacem in Terris », die sich engstens an den authentischen lateinischen Text
hält, früh genug, um noch mit einer Nachfrage rechnen zu können. Und es
wäre zu hoffen, daß diese Übersetzung die andere verdränge, nicht aus
marktpolitischen, sondern aus geistespolitischen Gründen.

Die Herder-Ausgabe folgt, wie gesagt, dem lateinischen Text, und zwar
in jener Fassung, wie sie in den Acta Apostolicae Sedis veröffentlicht wurde.
Es dürfte nicht uninteressant sein, darauf hinzuweisen, daß der lateinische
Text, wie er in den Acta Apostolicae Sedis steht, nicht ganz identisch ist
mit jenem lateinischen Text, der vorher im Osservatore Romano veröffentlicht

wurde. Es handelt sich allerdings nur um kleine Differenzen, um
Unterschiede in den Konjunktionen. Immerhin sind das Nuancen, die unter
Umständen ins Gewicht fallen können.

Im folgenden sollen nur einige wenige Verschiedenheiten aufgewiesen
werden, die zwischen der römischen deutschen Übersetzung und der
Übersetzung der Herder-Ausgabe bestehen.

1. Unter der Überschrift « Das Recht auf freie Wahl des Lebensstandes

» steht in der römischen Übersetzung folgender Satz : « Darüber hinaus
haben die Menschen das unantastbare Recht, jenen Lebensstand zu wählen,
den sie vorziehen : daß sie eine Familie gründen, in der Mann und Frau
gleiche Rechte und Pflichten haben, oder daß sie das Priestertum oder den
Ordensstand ergreifen können. » Gemäß dieser Übersetzung haben Mann und
Frau in der Familie gleiche Rechte und Pflichten. Ohne Zweifel konnte der
Ubersetzer aus dem italienischen Text diesen Sinn herauslesen. Denn dort
wird nicht klar, ob die gleichen Rechte bei der Gründung vorliegen oder ganz
allgemein in der Familie. Im lateinischen Text dagegen ist ganz eindeutig
das Wort « Gründung » noch einmal im Relativsatz wiederholt, sodaß kein
Mißverständnis darüber bestehen kann, daß Mann und Frau das freie Recht
haben, eine Familie zu gründen, wobei, nämlich bei dieser Gründung, beide
gleiche Rechte und Pflichten haben. Entsprechend dem eindeutigen Sinn
des lateinischen Textes übersetzt darum die Herder-Ausgabe : « Darüber
hinaus haben die Menschen das unantastbare Recht, jenen Lebensstand zu
wählen, den sie für gut halten, d. h. also, entweder eine Familie zu gründen,
wobei in dieser Gründung Mann und Frau gleiche Rechte und Pflichten
haben, oder das Priestertum oder den Ordensstand zu ergreifen. »

Diese Übersetzung entspricht auf jeden Fall dem authentischen
lateinischen Text. Eine andere Frage ist die der Interpretation und des Kommentierens.

Was soll es besagen, wenn Mann und Frau vor der Ehe die gleichen

1 Die Friedensenzyklika Papst Johannes' XXIII. Pacem in Terris : Über den
Frieden unter allen Völkern in Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe und Freiheit. Mit
einer Einführung in die Lehre der Päpste über die Grundlagen der Politik und
einem Kommentar von Arthur-Fridolin Utz OP. (Herder-Bücherei 157.) - Herder,
Freiburg 1963. 155 S.



318 Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris »

Rechte und Pflichten haben Wenn nur dastände « gleiche Rechte », dann
könnte man an das freie Recht der Eheschließung denken, das jedem,
sowohl Mann wie auch Frau, in gleicher Weise zukommt. Nun ist aber auch

zugleich noch von den Pflichten die Rede. Diese Pflichten sind doch ohne
Zweifel jene, die beiden innerhalb von Ehe und Familie aufgetragen sind.
Und diese sind doch nicht gleich. Man fragt sich daher mit Recht, warum der
lateinische Text den ganzen Nebensatz nicht auf die Familie als solche,
sondern nur auf die Gründung der Familie bezieht. Später sagt nämlich der
Papst (Nr. 41 in der Herder-Ausgabe), die Frau sei sich heute ihrer Menschenwürde

immer mehr bewußt, sie wolle nicht als seelenlose Sache oder als
bloßes Werkzeug eingeschätzt werden, sie nehme vielmehr sowohl im
häuslichen Leben wie im Staat jene Rechte und Pflichten in Anspruch, die der
Würde der menschlichen Person entsprechen. Hier ist also in einem Atemzug

vom häuslichen Leben wie vom Staat die Rede, und zwar im Zusammenhang

mit der Würde der menschlichen Person, deren die Frau sich bewußt
wird. Wenn man also die Dinge einmal in diesem Zusammenhang sieht,
dann macht es den Eindruck, als ob Johannes XXIII. gar nicht so großen
Wert darauf legen wollte, daß die gleichen Rechte von Mann und Frau nur
für die Gründung der Ehe verstanden werden sollten. Vom Gesichtspunkt des
Kommentators her könnte man also sagen, die römische Übersetzung habe
doch das Richtige getroffen. Dennoch darf eine Übersetzung nicht zuerst
ein Kommentar sein, sondern muß als erstes den Wortsinn wiedergeben.

Der Kommentator der Herder-Ausgabe (A. F. Utz) hat sich entsprechend

dem Gesamtinhalt der Enzyklika offenbar auf den Standpunkt
gestellt, daß der besondere und erneute Hinweis auf die gleichen Rechte und
Pflichten in der « Gründung » der Ehe gar nicht so dringlich sei, da die
gleichen Rechte und Pflichten überhaupt nicht als mathematisch gleiche Rechte
und Pflichten zu verstehen seien, sondern vielmehr « verhältnismäßig ». Der
Kommentator weist weiter darauf hin, daß die verhältnismäßige Gleichheit
in keiner Weise die Autorität des Mannes in Ehe und Familie ausschließt
(vgl. Fußnote 9 in der Herder-Ausgabe S. 90 f., ebenso die Bemerkungen in
der Einführung auf S. 17).

2. Ein entscheidender Begriff des lateinischen Textes ist der der «

corpora interiecta ». Die romanischen Sprachen haben es hier leicht, insofern sie
einfach von « intermediären » Körperschaften sprechen können. Der
Verfasser der römischen deutschen Übersetzung hat hier offenbar keinen
entsprechenden deutschen Ausdruck gefunden. So übersetzt er einen Text
unter der Überschrift « Recht auf Gemeinschaftsbildung » folgendermaßen :

« In der Enzyklika 'Mater et Magistra' haben Wir selbst sehr darauf gedrungen,

wie es durchaus erfordert ist, daß sehr viele Vereinigungen oder
Körperschaften gegründet werden entsprechend dem Ziele, das der einzelne Mensch
nicht wirksam erreichen kann. » In diesem Zusammenhang ist aber das Wort
« interiecta » sehr bedeutsam, weil es nicht um die Bildung von politischen
Parteien oder ähnlichen, auf der politischen Ebene wirkenden Körperschaften

geht, sondern vielmehr um Vereinigungen, die sich zwischen Familie
und Staat zur Entfaltung des echten sozialen Lebens bilden sollen. Um das
im Deutschen nicht gerade wohlklingende Wort « intermediär » zu vermeiden,



Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris » 319

um aber doch klar auszudrücken, um was es sich eigentlich hier handelt, hat
die Herder-Ausgabe folgendermaßen übersetzt (Nr. 24) : « In der Enzyklika
'Mater et Magistra' haben Wir selbst sehr eindringlich darauf hingewiesen,
wie sehr es nottut, daß recht viele Vereinigungen oder Körperschaften, die
zwischen Familie und Staat stehen, gegründet werden, die den Zwecken
genügen, die der einzelne Mensch nicht wirksam erreichen kann. »

2

3. Unter der Überschrift « Zusammenleben in Wahrheit, Gerechtigkeit,
Liebe und Freiheit » spricht der Papst im zweiten Abschnitt davon, daß das
Zusammenleben der Menschen dem geistigen Bereiche angehöre. Dies
beweist er dann durch einige Forderungen, die an den Menschen in der Gesellschaft

gestellt sind und die ausgesprochen geistige Funktionen verlangen.
Die römische Übersetzung hat diesen Zusammenhang völlig übersehen und
gibt den Text folgendermaßen : « Das Zusammenleben der Menschen ist
deshalb, Ehrwürdige Brüder und geliebte Söhne, vor allem als etwas aufzufassen,

was vor allem dem geistigen Bereich zugehört. Die Menschen sollen im
hellen Licht der Wahrheit Erkenntnisse untereinander austauschen ; sie
sollen ihre Rechte wahrnehmen und ihre Pflichten erfüllen können ; sie sollen
angespornt werden, die geistigen Güter zu erstreben ; aus jeder schicklichen
Sache, wie immer sie beschaffen sein mag, sollen sie eine gemeinsame
rechtschaffene Freude schöpfen ; in einem beständigen Willen sollen sie dahin
neigen, das Beste, was sie haben, einander mitzuteilen. » Ganz abgesehen
von der angenehmeren sprachlichen Fassung ist der logische Zusammenhang
in der Herder-Übersetzung klar ausgedrückt : « Das Zusammenleben der
Menschen ist deshalb, Ehrwürdige Brüder und geliebte Söhne, als ein
vordringlich geistiges Geschehen aufzufassen. In den geistigen Bereich gehören
nämlich die Forderungen, daß die Menschen im hellen Licht der Wahrheit
ihre Erkenntnisse untereinander austauschen, daß sie ihre Rechte wahrzunehmen

und ihre Pflichten zu erfüllen in den Stand gesetzt werden, daß sie

angespornt werden, die geistigen Güter zu erstreben, daß sie aus jeder
ehrenhaften Sache, wie immer sie beschaffen sein mag, einen Anlaß zu gemeinsamer
rechtschaffener Freude gewinnen, daß sie in unermüdlichem Wollen das
Beste, was sie haben, einander mitzuteilen und voneinander zu empfangen
suchen. » (36)

4. Weder im lateinischen noch auch im italienischen Text ist genau das
wiederzufinden, was die römische deutsche Übersetzung am Schluß des
ersten Teiles bringt : « Und dadurch, daß das staatsbürgerliche Gefüge auf
Rechten und Pflichten aufgebaut ist, erkennen dann die Menschen sofort
deutlich und werden sich bewußt, daß sie Glieder einer Gesellschaftsordnung
sind. Sie entdecken hier die geistigen Wérte, nämlich was Wahrheit, was
Gerechtigkeit, was Liebe und was Freiheit ist. Doch nicht genug Denn auf
diesem Wege kommen die Menschen dazu, den wahren Gott besser zu
erkennen, der die Menschennatur überragt und Person ist. Deshalb halten sie
die Beziehungen zu Gott für das Fundament ihres Lebens, das in ihrem

2 Ähnlich in Nr. 140. Für den gleichen Inhalt wird auch der Ausdruck «

soziale Organisation» (130) oder «Sozialgebilde» (69) gebraucht. Zur unzweideutigen

Klarstellung wird einmal auch das Fremdwort «intermediär » benutzt (163).



320 Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris »

Inneren lebt und sie mit den übrigen Menschen verbindet. » Man vergleiche
hierzu den Text der Herder-Ausgabe, der die lateinische Fassung richtig
trifft : « Wenn so das Grundgefüge der Beziehungen zwischen den Bürgern
auf die Rechte und Pflichten abgestellt wird, entdecken die Menschen immer
mehr die geistigen Werte, nämlich was Wahrheit, was Gerechtigkeit, was
Liebe und was Freiheit ist. So werden sie sich bewußt, Glieder einer solchen
Gemeinschaft zu sein. Doch nicht genug Auf diesem Wege kommen die
Menschen dazu, den wahren Gott als die Menschennatur überragendes
persönliches Wesen besser zu erkennen. So halten sie schließlich die
Beziehungen zu Gott für das Fundament ihres Lebens, das sie sowohl in ihrem
Innern leben als auch gemeinsam mit den übrigen Menschen gestalten » (45).

5. Eine den Inhalt merklich berührende Differenz zwischen der
römischen und der Herder-Übersetzung findet sich am Anfang des 2. Teiles unter
der Überschrift « Notwendigkeit der Autorität und ihr göttlicher Ursprung ».

Es ist dort von der Begrenzung der Autorität durch übergeordnete Normen
die Rede. Die römische Übersetzung hält sich hier an den italienischen
Text, indem sie die Autorität mit der Begründung an eine übergeordnete
Norm bindet, daß sie « nach Maßgabe der Vernunft » zu befehlen habe. An
dem Gedanken kann selbstverständlich nicht gerüttelt werden, da jede
geschaffene Autorität die göttlichen Normen zu beobachten hat. An anderer
Stelle ist dieser Gedanke nochmals wiederholt (vgl. Nr. 49 in der Herder-Ausgabe).

Doch nimmt der lateinische Text an dieser Stelle, die wir gerade
besprechen (in der Herder-Ausgabe Nr. 47), eine andere Wendung. Diese
scheint sich auch mehr in den Gesamtgehalt der Enzyklika einzufügen. Kaum
ein Gedanke wird nämlich in dem Rundschreiben mehr betont, als daß das

gesamte Leben im Staat sich regelt entsprechend den Rechten und Pflichten
des einzelnen Menschen gegenüber den anderen und der Gesamtheit. Es lag
darum auch hier, wo von der Begrenzung der Autorität die Rede ist, nahe,
darauf hinzuweisen, daß die Autorität sich an das Gewissen des Menschen
wende und darum die Normen dieses Gewissens zu beachten habe. Im
Lateinischen heißt es darum, daß die Befehlsgewalt sich an die rechte Vernunft
wende (ad rectam rationem proficiscatur). Der lateinische Text gibt also der
Normbindung der Autorität eine « demokratischere » Wendung. Diese dem
lateinischen Text entsprechende Sicht wird klar und deutlich in der
Übersetzung der Herder-Ausgabe : « Dennoch darf man nicht glauben, die Autorität

sei an keine Norm gebunden. Da sie im Gegenteil aus der Fähigkeit
hervorgeht, sich befehlend an die rechte Vernunft zu wenden, muß gefolgert
werden, daß sie die Gewalt, Verpflichtungen aufzuerlegen, aus der sittlichen
Ordnung herleitet, die ihrerseits Gott als Ursprung und Ziel hat » (47). Man
vergleiche hierzu die dem italienischen Text folgende römische Übersetzung :

« Dennoch darf man nicht glauben, die Autorität sei an keine Norm gebunden.

Da sie im Gegenteil daraus entspringt, nach Maßgabe der Vernunft zu
befehlen, muß gefolgert werden, daß sie die Gewalt, Verpflichtungen
aufzuerlegen, aus der sittlichen Ordnung herleitet, die ihrerseits Gott als Ursprung
und Ziel hat. »

6. Ein empfindlicher Unterschied in der Übersetzung zeigt sich in dem
nächsten, unmittelbar sich anschließenden Absatz. Es wird dort die Frage



Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris » 321

berührt, ob die Autorität Befehle erlassen könne, ohne das Gewissen der
Untertanen zu berücksichtigen. Der Papst erklärt hierbei, daß alle Menschen
untereinander gleich seien, sodaß bereits aus der ontologischen Sachlage
heraus einer den andern überhaupt nicht innerlich bewegen könne. Erst aus
dieser ontologischen Sicht heraus wird dann die moralische Ordnung dargelegt,

nämlich die Forderung, daß es der Autorität niemals erlaubt sei, über
das Gewissen der Gesetzesunterworfenen hinweg etwas zu befehlen. Die
römische Übersetzung hat das ontologische « können » (valet) entsprechend
der Sinnweite des italienischen Ausdrucks « puô » mit « erlaubt » übersetzt :

« Denn da die Autorität hauptsächlich in einer geistigen Gewalt besteht,
müssen die Staatslenker an das Gewissen eines jeden appellieren, d. h. an die
Pflicht eines jeden, sich bereitwillig für das gemeinsame Wohl aller
einzusetzen. Weil aber alle Menschen in der natürlichen Würde unter sich gleich
sind, ist es keinem von ihnen erlaubt, einen anderen innerlich zu verpflichten.
Gott allein kann das tun, der ja als einziger die geheimen Ratschlüsse des
Herzens durchforscht und richtet. » Dagegen übersetzt die Herder-Ausgabe
richtig : « Denn da die Autorität hauptsächlich in einer geistigen Gewalt
besteht, müssen die Staatslenker an das Gewissen, d. h. an die Pflicht eines
jeden appellieren, sich bereitwillig für das gemeinsame Wohl aller einzusetzen.
Weil aber alle Menschen in der natürlichen Würde unter sich gleich sind,
besitzt keiner von ihnen die Macht, einen anderen innerlich zu einem Tun zu
bestimmen. Gott allein kann das tun, der ja als einziger die geheimen
Ratschlüsse des Herzens durchforscht und richtet » (48). Es sei im besonderen
noch auf die Nuance hingewiesen, daß es in der Herder-Ausgabe heißt :

« einen anderen innerlich zu einem Tun zu bestimmen », also nicht einfach,
« einen anderen innerlich zu verpflichten » (wie in der römischen Übersetzung).
Im lateinischen Text wird sogar ein noch kräftigerer Ausdruck, der typisch
ontologisch orientiert ist, gebraucht : cogere.

7. Eine geradezu unverständliche Stelle findet sich in der römischen
Übersetzung unter der Überschrift « Grundlegende Gesichtspunkte zum
Gemeinwohl » : « Gewiß bestimmt sich das Gemeinwohl auch aus den besonderen

Eigenschaften eines jeden Volkes ; doch bilden diese keineswegs dessen
ausschließlichen Inhalt. Denn weil es wesentlich mit der Menschennatur
zusammenhängt, kann es als solches nicht doktrinär oder gar historisch
bestimmt werden, sondern muß immer die ganze menschliche Person unter dem
Blickpunkt ihrer innersten Natur und Aufgabe berücksichtigen. » Der
Sachverhalt, um den es hier geht, wird von A. F. Utz im Kommentar folgendermaßen

dargestellt : « Der Papst sieht im Gemeinwohl die konkret zu
verwirklichende Ordnung der Gemeinschaft. Das ist 'die innerste Natur' des
Gemeinwohls. Nur in dieser Form hat es eigentliche Wirkkraft. Um aber der
falschen Auffassung zu begegnen, das Gemeinwohl dürfte nur aus der
konkreten völkischen Situation bestimmt werden, erklärt Johannes ausdrücklich,

daß selbstverständlich die letzte Norm immer die menschliche Person
bleibt» (Herder-Ausgabe S. 104, Fußn. 23). Entsprechend diesem Sachverhalt

und in Übereinstimmung mit dem lateinischen Text übersetzt daher die
Herder-Ausgabe wie folgt : « Gewiß bestimmt sich das Gemeinwohl auch aus
dem, was einem jeden Volk eigentümlich ist ; doch macht dies keineswegs das

2L



322 Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris »

Gemeinwohl in seiner Gesamtheit aus. Denn weil es wesentlich mit der
Menschennatur zusammenhängt, kann es als Ganzes und vollständig stets nur
bestimmt werden, wenn man es im Hinblick auf seine innerste Natur und
geschichtliche Wirklichkeit von der menschlichen Person aus sieht» (55).

8. An einer nicht unbedeutenden Stelle teilt allerdings die Herder-Ausgabe

das Mißverständnis der römischen Übersetzung. Es handelt sich um
den Passus im vierten Teil, der mit « Beziehung zwischen dem Wesen des
Gemeinwohles und dem Aufbau und der Wirksamkeit der politischen
Gewalt » betitelt ist. Da die Überschriften aus dem Italienischen stammen,
mußte hier in der Überschrift selbst der italienische Text zugrunde gelegt
werden. Der lateinische Text enthält weder in der Veröffentlichung des
Osservatore Romano, noch in der der AAS irgendwelche Überschriften.
Im italienischen Text heißt aber die betreffende Überschrift folgendermaßen

: « Beziehung zwischen den historischen Inhalten des Gemeinwohls
[einerseits] und der Struktur und dem Funktionieren [funzionamento, nicht
funzione] der politischen Gewalt ». Schon die Überschrift weist also auf
dasjenige hin, was in dem folgenden Abschnitt beabsichtigt ist. Es geht
Johannes XXIII., wie der Kommentator der Herder-Ausgabe (A. F. Utz)
eingehend darstellt, in diesem Rundschreiben vor allen Dingen um eine
Funktionslehre von Staat und Politik. Der Papst sieht darum das Gemeinwohl
immer in den konkreten Bedingungen, wie sie durch die Geschichte geworden
sind, ohne natürlich, wie bereits gesagt wurde, die Beziehung zum Wesen des
Menschen und zur menschlichen Person außer acht zu lassen. Da nun aber
das Gemeinwohl immer eine in der konkreten Situation und im gegebenen
Augenblick an die Gesellschaft gestellte Forderung ist, muß dementsprechend
auch die Gewalt strukturiert sein und funktionieren. Und da das Gemeinwohl
keines Staates heute noch als separates und in sich geschlossenes Gemeinwohl
bestehen kann, sondern vielmehr mit der gesamten Weltordnung innerlichst
verkettet ist, folgt notwendigerweise, daß eine Autorität geschaffen werden
muß, die dieses universale Gemeinwohl der Menschheit im Auge hat und
zum Funktionieren bringt. In diesem Abschnitt spielen also die historisch
gegebenen Bedingungen des Gemeinwohls eine ungeheure Rolle und sind
das Zentrum des Beweisganges. Leider ist hier die römische Übersetzung dem
italienischenText nicht gefolgt. Im Italienischen fängt nämlich der Abschnitt
ganz eindeutig folgendermaßen an : « Es besteht eine innere Beziehung
zwischen den geschichtlichen Inhalten des Gemeinwohls einerseits und der
Gestalt und dem Funktionieren der politischen Gewalt andererseits ». Es
handelt sich also um eine innere, d. h. wesentliche Beziehung des historisch
bedingten Gemeinwohls zur staatlichen Gewalt. Die römische Übersetzung,
die hier auf das Lateinische zurückgreift, und leider auch die Herder-Übersetzung

haben sich über die hier notwendige Sinndeutung des Wortes « ratio

» nicht genügend Rechenschaft gegeben. Aus diesem Mißverständnis heraus

ist wohl dann auch die falsche Überschrift zu erklären. Der lateinische
Text weist genau in die gleiche Richtung wie der italienische. Es ist dort von
der « intima boni communis ratio » die Rede. Es heißt nicht « essentia »,

sondern « ratio ». Dieser Ausdruck bedeutet aber hier « Bewandtnis », «

Existenzbedingung » oder, wenn man will, « Realisierungsbedingungen ». Der



Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris » 323

erste Satz des Abschnittes müßte also gemäß dem lateinischen Text heißen

: « Wer vollends aufmerksam einerseits die konkreten Daseinsbedingungen

des Gemeinwohls und andererseits Natur und Wirksamkeit der
politischen Gewalt bedenkt, sieht sehr deutlich, daß die beiden notwendigerweise

aufeinander abgestimmt sein müssen. » Die Herder-Übersetzung dürfte
(wie übrigens auch die römische Übersetzung) den Zusammenhang des Ganzen

nicht treffen : « Wer vollends aufmerksam einerseits das innere Wesen des
Gemeinwohls und anderseits Natur und Wirksamkeit der politischen Gewalt
bedenkt, sieht sehr deutlich, daß die beiden notwendigerweise aufeinander
abgestimmt sein müssen » (136).

9. Wenn man jene berühmte Stelle, an welcher man den « neuen Kurs »

des Vatikans gegenüber dem Kommunismus ausgesprochen fand, in ihrer
römischen deutschen Übersetzung mit dem lateinischen (oder auch
italienischen) Text kritisch vergleicht, dann dürfte die römische deutsche
Übersetzung als zu hart und zugespitzt erscheinen. Der Papst hat davon gesprochen,

daß man zwischen Irrtum und Irrenden unterscheiden müsse. Im
Anschluß daran spricht er dann von der Beurteilung bestimmter Bewegungen,
die von gewissen philosophischen Lehrmeinungen ausgegangen sind, und
den betreffenden philosophischen Lehrmeinungen selbst. Die römische
Übersetzung meint nun, es sei « ungerecht », diese Identifizierung vorzunehmen,
während es im lateinischen Text einfach heißt, es sei « angemessen » (par),
bestimmte Bewegungen von deren falschen philosophischen Lehrmeinungen
zu unterscheiden. Im Hinblick auf die Bedeutung dieses Textes seien beide
Übersetzungen hier wiedergegeben. Die römische Übersetzung : « Von daher
gesehen ist es ungerecht, bestimmte Bewegungen, die sich mit wirtschaftlichen

und sozialen Verhältnissen, mit der geistigen Ausbildung oder der
zweckmäßigen Ordnung der Staaten befassen, einfach zu identifizieren mit
bestimmten philosophischen Lehrmeinungen über das Wesen, den Ursprung,
über Ziel und Zweck derWelt und des Menschen, auch wenn jene Bewegungen
von solchen Auffassungen her entstanden und geleitet sind. Während der
wissenschaftliche Begriff, wenn er einmal festgelegt ist, nicht mehr geändert
werden kann, unterliegen doch diese Bewegungen notwendig den Abänderungen

der jeweiligen Situation ». Die Übersetzung der Herder-Ausgabe (in
Klammern Hinweise auf den lateinischen Text) lautet : « Von da aus
gesehen, ist es durchaus angemessen [par], bestimmte Bewegungen, die sich
mit wirtschaftlichen, sozialen, kulturellen Fragen oder der Politik befassen,
zu unterscheiden von falschen philosophischen Lehrmeinungen über das
Wesen, den Ursprung und das Ziel der Welt und des Menschen, auch wenn
diese Bewegungen aus solchen Lehrmeinungen entstanden und von ihnen
angeregt sind [incitamentum ducant]. Während die in ein System gefaßte
und endgültig niedergelegte Weltanschauung [dum formula disciplinae,
postquam definite descripta est] nicht mehr geändert werden kann, unterliegen

diese Bewegungen dort, wo sie sich mit den je und je sich wandelnden
Verhältnissen befassen, doch notwendigerweise diesen Veränderungen » (159).

Es ist an dieser Stelle nicht möglich, mehr als nur eine Auswahl aus
einer ganzen Liste von inhaltlichen Unstimmigkeiten, die sich in der
römischen Übersetzung finden, zu geben. Wer die Übersetzung der Herder-Aus-



324 Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika « Pacem in Terris »

gäbe mit der römischen sorgfältig vergleicht, wird ununterbrochen auf
Verschiedenheiten aufmerksam, die vielleicht Feinheiten sein mögen, die aber
doch mit einem je und je verschiedenen Verständnis des Textes zusammenhängen.

Eine Übersetzung muß sich auch immer bewußt sein, daß sie mit
einem bestimmten Ausdruck eventuell bestimmte Assoziationen hervorrufen
kann, die eine völlige Verschiebung des ursprünglichen Sinnes bedeuten
würden. So könnte z. B. die Formulierung der römischen Übersetzung, die
Arbeiter müßten als « mitverantwortliche Teilhaber der vollbrachten
Leistung » in den Wirtschaftsunternehmungen betrachtet werden, allzu leicht
im Sinne des Mitbestimmungsrechts oder des Rechts auf Beteiligung am
Gewinn verstanden werden. Dies läßt sich aber aus dem lateinischen Text
nicht herauslesen. Es muß vielmehr ganz einfach heißen, wie es auch die
Herder-Ausgabe zum Ausdruck bringt (64), der Inhaber der staatlichen
Gewalt müsse dafür sorgen, « daß die Arbeiter sich in den Wirtschaftsunternehmungen

als verantwortliche Schöpfer der erbrachten Güter und
Leistungen fühlen dürfen ».

Wer jemals Texte übersetzt hat, weiß, wie froh man um eine erste, wenn
auch nur vorläufige Übersetzung sein kann. Es ist verhältnismäßig leichter,
bei Vorlage einer einigermaßen haltbaren Übersetzung eine « bessere »

Übersetzung anzufertigen, als ohne jede Anregung von vorn zu beginnen. Die
römische Übersetzung bietet immerhin auf weite Strecken diese notwendige,
fruchtbare Anregung. Allerdings ist sie auch dazu angetan, da und dort,
und zwar an nicht unwichtigen Stellen, in die Irre zu führen.


	Glossen zur deutschen Übersetzung der Enzyklika "Pacem in Terris"

