
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Guiard von Laon

Guiard de Laon gehörte bisher zu jenen Autoren des 13. Jahrhunderts,
deren Leben und Werke weitgehend in Dunkel gehüllt blieben. Das ist nun
anders geworden dank der Monographie, die P. C. Boeren 1 Guiard gewidmet
hat. Die Studie Boerens, die ein erstaunlich reiches Quellenmaterial
verarbeitet, will eine Biographie und Bibliographie Guiards sein. Was das Leben
Guiards betrifft, gelingt es dem Verfasser, vor allem die Zeit vor seiner
Parisertätigkeit in manchen Punkten aufzuhellen. Guiard dürfte näher bei
1170 als bei 1180 geboren sein und stammte aus dem Gebiet von Laon. Der
Beiname « de Lauduno » bezeichnet also die Herkunft und hat seinen Grund
nicht in einem Kanonikat Guiards an einer der Kollegiatskirchen von Laon
oder in einer allfälligen Ausbildung an der Schule dieser Stadt. Er studierte
Theologie in Paris im 1. Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts, noch zur Zeit, da
Praepositin von Cremona Kanzler war (1206-1210), und wurde vor 1212

Magister. Eine Urkunde dieses Jahres nennt ihn Magister und Kaplan des
Bischofs von Laon, Robert von Châtillon. Von 1215-1221 ist er Archidiakon
und Offizial in Troyes. Um 1222 2 läßt Boeren Guiard Magister regens der
Theologie in Paris und bald nachher auch Kanonikus von Notre-Dame werden.

1237 ernannte ihn der Papst zum Kanzler der Universität und schon ein
Jahr später zum Bischof von Cambrai. Er starb nach vorbildlicher Tätigkeit
hochbetagt auf der Reise nach Antwerpen am 16. September 1248 in der
Abtei Afflighem.

Diese Biographie Guiards bedarf der Berichtigung hinsichtlich der Rolle des

Magisters im Streit von 1227/28 um die Neubesetzung des Pariser Bischofsstuhls.

Zwei Parteien standen sich damals gegenüber : die der Kapitelsmehrheit,
die die Wahl des Dekans Philipp von Nemours zum Bischof für gültig

hielt, und eine kleine Gruppe um Wilhelm von Auvergne, der wegen eines

angeblichen Formfehlers an die römische Kurie appelliert hatte. Guiard
gehörte, wie aus einer seiner Predigten hervorgeht, zur Partei des Kapitels.
Dagegen spielte er in dieser Angelegenheit nicht die entscheidende Rolle, die
ihm Boeren zuteilt. Guiard hatte weder bei der Redaktion des Sermo in curia
Romana (Nr. 58 in Douai 434) die Hand im Spiele noch hatte er diese Ver-

1 P. C. Boeren : La vie et les œuvres de Guiard de Laon. - Martinus Nijhoff,
La Haye. 1956. vin-358 p.

2 Dieses Datum darf nicht mehr mit den Kirchweihpredigten Guiards in
St.Sulpice begründet werden, wie Boeren S. 32, 42, 149 das tut.Vgl. unten Anm. 14.



Besprechungen 117

teidigungsrede des Kapitels vor Gregor IX. gehalten. Wie ich überzeugend
nachweisen konnte, stammt der Sermo von Philipp dem Kanzler 3. Er und
nicht Guiard ist also der Wortführer des Kapitels in Rom.

Völlig unverständlich ist es, daß Boeren sich für die entscheidende Rolle
Guiards im Wahlstreit auch auf den in Nr. 47 von Douai 434 überlieferten
Sermo « Ascendit deus in jubilo » beruft, ja sogar meint, dieser Sermo mache
uns näher mit der Haltung Guiards bei der Bischofswahl bekannt als der
Sermo in curia Romana. Dabei steht nicht einmal fest, daß dieser Sermo

überhaupt Guiard zum Verfasser hat ; Boeren gibt sich keine Mühe, das zu
beweisen i. Und selbst wenn er von Guiard stammte, würde er uns nichts
über seine Stellungnahme im Wahlstreit aussagen. Er berührt nämlich dieses
Thema in keiner Weise. Seinem Inhalt nach ist der Sermo eine Predigt auf
Christi Himmelfahrt, wie schon der handschriftliche Vermerk « in ascen-
sione » zeigt, und handelt dem Eingangsvers « Ascendit deus in jubilo »

entsprechend von der Freude der Apostel, der Engel und Christi selber über die
Himmelfahrt des Herrn. Aber Boeren sieht den Grund für seine Interpretation

des Sermo nicht im Tenor des Textes, sondern in vier Anspielungen an
die Pariser Bischofswahl und an Wilhelm von Auvergne 5. Um es gleich
vorwegzunehmen : der Text enthält diese Anspielungen nicht, sondern Boeren
liest sie in ihn hinein. Die erste spricht zwar von einer Bischofswahl : Si
aliquis (nicht alius, wie Boeren liest) eligeretur in episcopum et alius impediret
sublimationem eins, numquam esset illi gratus. Es ist möglich, daß der
Prediger dabei die Umstände des Pariser Wahlstreites vor Augen hat. Der
Konjunktiv läßt aber eher an einen nur möglichen Fall denken, zumal der
Satz im Zusammenhang die Rolle eines Vergleiches spielt. Erst recht halten
die Stellen, die Boeren als Anspielungen des Predigers an Wilhelm von
Auvergne deutet, einer unvoreingenommenen Betrachtung nicht stand : Mirati
autem sunt angeli quod tarn gloriosa res veniret de tarn misera terra, seil, de
edom. Ysa. LIII. Quis est iste etc. Preter hoc quod conquiliatus erat mira-
bantur in eo fortidudinem eius Der Kontext des Sermo handelt vom Staunen
der Engel über den Einzug der verklärten Menschheit Jesu in den Himmel.
Dabei legt der Prediger die zitierte Schriftstelle Is. 63,1 (die Hs hat LIII,
Boeren liest IIII) mit vielen Vätern von der Himmelfahrt des Herrn aus. Die
« misera terra » ist unsere armselige Erde, von der Christus in den Himmel
zurückkehrt. Conquiliatus, rot, von Blut nämlich, ist Christus nach der
Väterexegese dieser Isaiasstelle in seiner Passion. Das « conquiliatus » umschreibt
das « tinetis vestibus » der Vulgata (Is. 63,1). Boeren aber sieht in der « misera
terra » einen Hinweis auf die Auvergne, die Heimat Wilhelms, im «

conquiliatus » auf seine Gesichtsfarbe. Die Auvergne könnte als Bergland noch

3 Vgl. N. Wicki : Philipp der Kanzler und die Pariser Bischofswahl von
1227/28. FZPT 5 (1958) 318-326. Boeren gibt praktisch keine Begründung für die
Guiardsche Verfasserschaft. Vgl. S. 41.

4 Boeren, 39 : Tout porte à croire que le sermon 47 est également de sa main.
5 Boeren, 38 : Ce sont les mots imprimés en italique qui attirent spécialement

l'attention. Diese Stellen sind im folgenden ebenfalls durch Kursivdruck
hervorgehoben.



118 Besprechungen

eine « misera terra » genannt werden, ganz unzutreffend aber ist es, das
« conquillatus » von der Gesichtsfarbe zu verstehen. Conquiliatus wird nur
von Stoffen und Kleidern gebraucht. Woher weiß übrigens Boeren, daß
Wilhelm ein rotes Gesicht hatte

Die letzte Stelle lautet : Et mirandum erat, sicut vinum veniret alti-
siodurum de anglia und nicht, wie Boeren liest : Et mirandus erat sicut vitis
altisiodorensis veniret de anglia. Mit diesem Vergleich schließt der Prediger
bestätigend und zusammenfassend seine Ausführungen über das Staunen der
Engel : Man mußte staunen, wie wenn der Wein von England nach Auxerre
käme. Nach Boeren läßt dieser Satz ziemlich klar erraten, daß der in Frage
stehende Bischof Wilhelm von Auvergne ist. An dieser Interpretation sind
zwei Dinge erstaunlich : Einmal, daß hier ein Bischof in Frage stehen soll
und zweitens, daß dieser Bischof Wilhelm von Auvergne ist. Wo steht ein
Bischof in Frage Boeren kann einzig an den ersten Vergleich (Si aliquis
eligeretur in episcopum denken. Aber auch dort ist nur die Rede von
einem gewählten, aber nicht konsekrierten Bischof, weil ein Gegner die
Erhebung des Gewählten verhinderte. Wenn der Verfasser des Sermo die Pariser

Bischofswahl von 1227/28 im Auge hatte, dann trifft der geschilderte
Sachverhalt nur auf die Wahl des Kapitelsdekans Philipp von Nemours zu,
dessen Konsekration durch die Appellation Wilhelms von Auvergne verhindert

wurde. Der Bischof ist dann Philipp von Nemours, Wilhelm von Auvergne
der alius, der seine Erhebung verhinderte. Natürlich weiß der Prediger

auch, immer unter der Voraussetzung, daß er an die Umstände des Pariser
Wahlstreites denkt, daß Wilhelm inzwischen vom Bischof ernannt worden
ist, weil der Sermo in diesem Fall frühestens auf Christi Himmelfahrt 1228
datiert werden könnte, d. h. rund einen Monat nach der Ernennung des

Auvergnaten. Aber aus dem Sermo ist nicht zu entnehmen, daß die Wahl im
Zeitpunkt der Predigt ein fait accompli ist, dem man sich beugen muß, wie
Boeren meint (S. 38).

Die Deutung des Vergleichs mit dem Wein auf Wilhelm von Auvergne
verbietet der Wortlaut der Stelle, denn die Handschrift hat altisiodurum
und nicht Alvernia oder Alvernus. Unser Autor muß denn auch zu einer
Textänderung seine Zuflucht nehmen, um seine Auslegung aufrecht erhalten
zu können. Der Korrektor hätte an der vom Schreiber der Hs offen gelassenen
Stelle aus Versehen « Altisiodorum » statt « Alverniam » nachgetragen. Ob
die Worte « conquiliatus » und « Altisiodorum » tatsächlich nachträglich
eingefügt worden sind, kann ich auf meinem Film nicht mit Sicherheit erkennen.
Wenn dem so wäre, darf die Ergänzung in ihrer Richtigkeit nicht angezweifelt

werden. Der Korrektor, G. von Soissons, verdient Vertrauen, nachdem
wir wissen, daß er die von Philipp dem Kanzler stammende Quaestio 43 De
bono nach dessen Summe wörtlich genau ergänzt hat 6. Es liegt also kein
Grund vor, das Altisiodurum in Alvernia zu korrigieren, zumal der Satz
einen guten Sinn gibt. Der Grundfehler Boerens ist, daß er den Sermo nicht

8 Vgl. V. Doucet: A travers le manuscrit 434 de Douai. Antonianum 27

(1952) 539.



Besprechungen 119

aus dem Text und dem Kontext interpretiert. Nach dem Wortlaut des

Textes ist der Sermo eindeutig eine Predigt auf Christi Himmelfahrt. Die vier
von Boeren für seine Interpretation herangezogenen Stellen fügen sich aus
dem Kontext gedeutet harmonisch in sie ein. Boeren leistet sich aus seiner
unglaublichen Voreingenommenheit das Kunststück, gegen alle Regeln der
Textinterpretation die vier Stellen aus dem Kontext zu reißen, sie aufeinander

zu beziehen und auf Wilhelm von Auvergne zu deuten, und dann auf
Grund dieser Auslegung der vier Stellen den ganzen Sermo zu einer Begrüßung

des neuen Bischofs Wilhelm von Auvergne zu erklären. Zwei Vergleiche
in zwei kurzen Sätzen und zwei einzelne Worte machen aus einer eindeutigen
Himmelfahtrspredigt eine Ansprache zum Willkomm eines Bischofs

Damit dürfte klar sein, daß dieser Sermo nichts über die Rolle Guiards
im Wahlstreit aussagt und keine Begrüßungsansprache an Wilhelm von
Auvergne darstellt. Boeren ist also nicht berechtigt, ihn in dieser Hinsicht
sogar über den Sermo in curia Romana zu stellen 7. Nicht beweisen läßt sich
damit auch die Behauptung, der Sermo sei an Christi Himmelfahrt, 4. Mai
1228, in Notre-Dame gehalten worden. Vor allem aber fällt damit nach dem
Sermo in curia Romana die zweite Stütze für Boerens Meinung dahin, Guiard
hätte im Wahlstreit die führende Rolle gespielt (le porte-parole de l'opposition

nationale, wie er S. 39 übertreibend schreibt). Auch die verschiedenen
Folgerungen, die unser Autor im Laufe seiner Arbeit aus dieser vermeintlichen

Bedeutung Guiards zieht, entbehren der Begründung.
Stand aber Guiard im Wahlstreit wirklich auf Seiten des Kapitels

Boeren bejaht die Frage und beruft sich dafür auf vier Predigten, die Guiard
nach ihm vom 24. Februar bis 19. März 1228 in Notre-Dame gehalten und
in denen er an Wahlen und Appellationen angespielt hätte. Es handelt sich
um die Sermones 304, 334, 250 und 72 8. Die Predigten 334 und 72 enthalten
überhaupt kein Wort, das von einer Stellungnahme für oder gegen jemand
gedeutet werden könnte. Im ersten Sermo ist bloß von der verwaisten Pariser
Kirche die Rede, der zweite spricht in 13 Punkten von der Gleichförmigkeit
des guten Bischofs mit Christus. Daß das Thema von Sermo 304 : Tercium
bellum fuit in gob (2 Reg. 21,19) an den 3.Wahlgang anspielt, aus dem Philipp
von Nemours als Sieger hervorging, ist sehr unwahrscheinlich. Einzig ein
Satz aus der Predigt 250 auf den Sonntag Sexagesima könnte gegen Wilhelm
von Auvergne und seine Anhänger gerichtet sein : « Detractores in electis
ponunt maculam adinvenientes mala in eis vel pervertentes bona ». Ob Guiard
tatsächlich diese Leute im Auge hatte, läßt sich nicht feststellen, schon weil
jeder Anhaltspunkt für die Datierung des Sermo fehlt. Doch darf aus der
erwähnten Stelle indirekt gefolgert werden, daß er auf Seiten des Kapitels
stand. Denn wenn er öffentlich in einer Predigt Verleumder von Gewählten

' A. a. O. 39 : Le sermon 47 ne nous semble pa sune perle moins précieuse
que le sermon 58 dont il est la contre-partie (l'auteur) du sermon 47 adresse une
salutation au nouvel évêque.

8 Boeren, 36 u. 147-148. Meine Bemerkungen zu den Sermones Guiards
stützen sich auf die Zitate, die Boeren daraus anführt. Ich konnte keine Hss konsultieren.



120 Besprechungen

brandmarkt, wird er auch nicht zu denen halten, die solches tun. Was wir also

von Guiards Stellung im Wahlstreit einzig wissen, ist seine Zugehörigkeit zur
Partei des Kapitels.

Für die Bibliographie Guiards stützt sich Boeren auf die Hs 9373 der
Nationalbibliothek in Wien. Diese enthält eine Art Zentralkatalog der
Klosterbibliotheken der Niederlande, der in Rouge-Cloître bei Brüssel in den
Jahren 1532-1540 angefertigt wurde und sich auf einen älteren in St. Martin
bei Löwen aus dem Jahre 1478 beruft. Der Katalog verdient nicht in allen
Punkten Vertrauen, wie die Identifikation von Guiard von Laon und Gui
von Orchelles beweist. Seinen Angaben gegenüber ist Vorsicht am Platze.
Bis zum Beweis des Gegenteils will aber Boeren alle Werke, die der Katalog
von Rouge-Cloître Guiard zuteilt, in die Bibliographie Guiards aufnehmen,
mit Ausnahme von De officiis ecclesiasticis. Der Unzuverlässigkeit des Katalogs

trägt Boeren insofern Rechnung, als er die Werke nach der mehr oder
weniger sicheren Guiardschen Herkunft klassifiziert und die Ergebnisse in
einem Tableau critique (S. 141 f.) zusammenfaßt. Demnach stammen mit
Namensnennung von Guiard die theologischen Quästionen in der
Sammelhandschrift Douai 434, die Rationes für die leibliche Aufnahme Marias in den
Himmel, die Predigten, das Werkchen De XII fructibus venerabilis sacra-
menti und der altfranzösische Sermo Des XII preus qui Ii sacremens fait.
Anonym, aber sicher Guiard zugehörig sind die Praecepta synodalia dioecesis
Cameracensis, die Predigt zum Hohen Lied und die Schrift De consolatione
humanae miseriae. Dagegen muß nach dem oben Gesagten der hier an erster
Stelle aufgeführte Sermo in curia Romana gestrichen werden. Eine dritte
Gruppe von Werken - Boeren nennt sie « pseudépigraphes, mais, peut-être,
dérivées » - wird in ihrer heutigen Form fälschlicherweise Guiard zugeschrieben

: De Eucharistia, Dialogus de Septem sacramentis, Tractatus de officiis
sacerdotum, Epistola de caritate. Boeren möchte die Zuteilung an Guiard
darin begründet sehen, daß diese Schriften durch Bearbeitungen einer von
Guiard stammenden Urform entstanden wären. Das scheint vor allem für den
Dialogus de Septem sacramentis zweifelhaft. Es istviel einfacher, einen
Sakramententraktat, der eindeutig den Stand des beginnenden 14. Jahrhunderts
wiedergibt, neu zu schaffen, als eine seit langem überholte Vorlage auf den neuesten

Stand zu bringen. Sodann ist die handschriftliche Zuteilung an Guiard
nicht einheitlich; eine beträchtliche Zahl von Hss schreibt das Werk Wilhelm
von Paris (J um 1313) zu9. Die Frühschrift Tractatus de creatione mundi
ex dictis Piatonis ist verloren gegangen. Daß Guiard auch eine Summa de
sacramentis geschrieben hat, ist reine Hypothese, wie erst recht die Annahme,
daß der Text der Summe Guidos von Orchelles seine endgültige Form von
Guiard bekommen habe. Die Hypothese von der Identität des Dichters Gui
von Cambrai, der den Alexanderroman weiterführte und den Roman Bar-
laam und Josaphat des Johannes von Damaskus übersetzte, mit unserem
Guiard, steht auf schwachen Füßen.

9 Letztere können über die von Boeren S. 108 erwähnten hinaus um die
Codices Paris. Bibl. Nat. 3208 und 3210 vermehrt werden.



Besprechungen 121

Nach dieser Bibliographie bilden nach wie vor die Sermones den Hauptteil
des Werkes Guiards. Boeren untersucht sie näher nach Ort, Zeit,

Zuhörern, Technik und stellt vor allem ein vielseitiges Repertorium dieser
Sermones mit einer alphabetischen Liste der Incipit zusammen. Er leistet damit
der Durchforschung der mittelalterlichen Sermonesliteratur einen wertvollen
Dienst. Freilich scheint nicht ganz alles gesichert zu sein, was unser Autor
hier ausführt. So stammt Sermo 264 nicht von Guiard, sondern von Philipp
dem Kanzler. Er eröffnet die Serie seiner Festtagspredigten in den zahlreichen
Hss der Sermones festivales 10.

Was die zeitliche Ansetzung der Sermones betrifft, fällt sofort auf, daß
die vier auf Seite 147 angeführten Predigten nicht alle zu den angegebenen
Daten gehalten werden konnten. Wenn am 5. März 1228, dem Datum des
Sermo 334, Sonntag Laetare war, konnte am 7. März desselben Jahres nicht
wieder Sonntag gewesen sein, an dem Sermo 250 gehalten worden wäre, weder
Sonntag Quadragesima, wie Boeren Seite 147 sagt, noch Sonntag Sexagesima,
wie im Incipitverzeichnis (S. 288) steht. Sermo 250 ist nach dem zugrunde
liegenden Text (Quod autem in terram bonam wohl eine Predigt auf den
Sonntag Sexagesima - die Angabe des Incipitverzeichnisses ist also richtig -
doch fiel der Sonntag Sexagesima im Jahre 1228 auf den 30. Januar. Er kann
überhaupt nie am 7. März sein. Die Datierung des Sermo 250 auf den 7. März
1228 ist also sicher falsch. Seine Festsetzung auf den 30. Jan. 1228 ist nur
haltbar, wenn man das darin gefallene Wort gegen die Verleumder von
Gewählten mit den Pariser Wahlstreitigkeiten in Zusammenhang bringt. Fraglich

ist auch, ob Boeren zu Recht alle vier Sermones während der Sedisvakanz
des Jahres 1228 in Notre-Dame ansetzt. Eindeutig trifft diese Orts- und
Zeitbestimmung nur für Sermo 334 zu. Die Stelle « Vidua est syon, presens eccle-
sia, que est specula et domus pistoria tocius ecclesiae» paßt nur auf die Kirche

von Paris. Auch die Aufforderung : « Orate ergo pro matre nostra vidua »

spricht dafür. Sermo 304 dagegen, der auf den 24. Februar (de sancto Ma-
thia) datiert ist, dürfte nicht in Paris gehalten worden sein. Er ist nach der
zeitgenössischen Marginalglosse « De electione » eine Predigt anläßlich einer
Bischofswahl. Das ist jedenfalls die Bedeutung des Vermerks « De electione »

in den Predigten Philipps des Kanzlers. Auch der Inhalt legt eine Predigt
anläßlich einer Bischofswahl nahe : Primum est quod in electione deus est
rogandus. Eine Bischofswahl konnte aber am 24. Februar 1228 in Paris
nicht stattfinden. Weil die Wahl nach dem geltenden Recht innert drei
Monaten zu geschehen hatte, mußte der Nachfolger des am 19. Okt. 1227
verstorbenen Bartholomäus von Chartres spätestens am 19. Jan. 1228
gewählt werden. Auch für die Wahl des letzteren käme der 24. Februar (in
diesem Falle 1224) nicht in Frage, denn sein Vorgänger Wilhelm von Seignelay
starb am 23. Nov. 1223 n. So müßte Guiard den Sermo außerhalb Paris ge-

10 Zu diesen zählt die von Boeren S. 124 angeführte Pariser Hs. Bibl. Nat. lat-
2516 A. Sie enthält also nicht die Sermones des Kanzlers Heimerich von Veire-
Damit darf Boeren letzteren nicht mehr mit der fast wörtlichen Wiederholung einer
Predigt Guiards belasten.

11 Vgl. C. Eubel : Hierarchia cath. Medii Aevi, Münster 1913, S. 391.



122 Besprechungen

halten haben. Das ist bei den Pariser Magistri dieser Zeit gerade für solche
Gelegenheitspredigten gar nichts Außerordentliches. Von Philipp dem Kanzler

sind uns mehrere Predigten bei Bischofswahlen in der Provinz überliefert.
Als Predigt bei einer Bischofswahl kommt Sermo 304 für den 24. Februar
1228 in Paris also nicht in Frage. Könnte er aber nicht als Predigt über die
Bischofswahl auf St. Matthias 1228 datiert werden Auch das scheint mir
unmöglich. Das Thema « Bischofswahl » war am 24. Februar 1228 auf der
Kanzel von Notre-Dame nicht mehr aktuell, ja geradezu inopportun, denn
das Kapitel wußte genau, daß es mit der Appellation Wilhelms von Auvergne
nach Rom sein Wahlrecht verloren hatte und der Papst den neuen Bischof
direkt ernennen würde 12. Was Boeren zum Beweis anführt, daß die Predigt
während der Sedisvakanz in Notre-Dame gehalten wurde, ist nicht stichhaltig.

Eine « ecclesia vidua » - ein beliebter Vergleich in dieser Zeit - ist jede
Kirche, die ihres Bischofs beraubt ist13.

Bedenken sind auch angebracht gegenüber Boerens Lokalisierung der
acht Kirchweihpredigten. Da bei diesen Gelegenheitspredigten das Prinzip
der Abwechslung angewendet wird, ist kaum denkbar, daß Guiard von
ungefähr 1223 bis 1232 Jahr für Jahr an der Dedicatio von St. Sulpice gepredigt
hätte. Deshalb sind nur die Predigten 35, 137, 143 und 258 in St. Sulpice
anzusetzen, denn ihr Inhalt legt das nahe.

Boeren hat im ganzen 351 Predigten registriert. Nach der Zahl der Ser-
mones ist Guiard also einer der fruchtbarsten Prediger seines Jahrhunderts.
Dagegen fällt die geringe handschriftliche Verbreitung der Sermones auf :

von den 351 sind 299 durch eine einzige Handschrift überliefert, 44 durch
zwei Handschriften, 4 durch drei und eine einzige durch vier ; drei sind
verloren. Der Großteil dieser Sermones ist uns bloß in der Predigtsammlung
Roberts von der Sorbonne erhalten (die lateinischen Hss 15959, 15955,
15964, 15951, 16471 der Bibliothèque Nationale zu Paris) ; sie scheinen ihre
Überlieferung an die Nachwelt also nur der Freundschaft Guiards mit
Robert zu verdanken.

Eine mehr referierende Besprechung könnte noch viel aus dem reichen
Inhalt der Studie hervorheben, wie etwa die Untersuchungen über die Quellen

Guiards, über einige Aspekte seiner Lehre und die Charakteristik seiner
Persönlichkeit. Erwähnt sei nur noch die Bestimmung des Magisters G. von
Soisson, des Kompilators der Sammelhandschrift Douai 434, als Guido de
Castello (S. 99-102). Dieser Lösung steht allerdings entgegen, daß Guido nach
den Belegen, die Boeren anführt, nicht Magister war und zur Zeit, da Douai
434 entstand, nicht in Paris, sondern in Laon und Soisson lebte. Zudem baut

12 Deshalb setzt sich Philipp der Kanzler, der Wortführer des Kapitels in Rom,
nurmehr dafür ein, daß der Pariser Kirche ein Bischof « de ipso gremio ecclesie »

und kein Fremder gegeben wird. Vgl. Doucet : a. a. O. ; 552, 557.
13 Der Datierung des Sermo 72 auf den Palmsonntag, 19. März 1228, steht

nichts im Wege. Dem Inhalt nach könnte er aber auch eine Predigt anläßlich einer
Bischofskonsekration sein. Freilich hat man einige Schwierigkeiten, diese Bestimmung

mit dem Datum (Palmsonntag) in Einklang zu bringen.
14 Vgl. Boeren, 153-155.



Besprechungen 123

er seine Hypothese auf der irrigen Voraussetzung auf, der Sermo in curia
Romana stamme von Guiard, und auf den engen Beziehungen Guidos zu
unserem Magister. Der Kompilator von Douai 434 muß aber unter jenen
gesucht werden, die enge Beziehungen zu Philipp dem Kanzler haben lo. Die
erstmalige Edition von fünf Texten Guiards und von zwei, die auf ihn Bezug
nehmen, schließen das Werk.

Boeren hat in seiner bio-bibliographischen Studie ein sehr reiches
Quellenmaterial verarbeitet, aber einseitig interpretiert. Seine Gabe der
Intuition und Kombination verführt ihn mehrmals zu unhaltbaren
Konstruktionen. Zu schnell hält der Verfasser etwas für solid bewiesen. Die Prä-
sumptionen für Guiard häufen sich durch das Werk. Das Mögliche wird oft
auch wahrscheinlich. Damit sollen die außerordentlichen Verdienste der
Arbeit in keiner Weise geschmälert werden. Die Mediävisten würden sich
glücklich schätzen, wenn sie für alle Autoren zweiten und dritten Ranges eine
Monographie besäßen, wie Boeren sie für Guiard von Laon geschrieben hat.

Nikolaus Wicki
15 Vgl. Doucet : a. a. O. 553.

Je sais - Je crois

Encyclopédie du Catholique au XXe siècle. - Librairie Arthème Fayard,
Paris 1956-1958.

23. Daujat, Jean: La grâce et nous chrétiens. 1956. 123 p.

In dicht gedrängter, scharfer Sprache gibt Daujat eine bemerkenswerte
Darstellung der katholischen Gnadenlehre. Eine solide historische und spekulative

Grundlage ermöglicht dem Autor eine überraschende Sicherheit der
Formulierung. Dies kommt vor allem zur Geltung in der « Einführung »,

die Wort und Begriff « grâce » zu bestimmen sucht. Die eigentliche Ausführung

ist in vier Abschnitte gegliedert : Possibilités et limites de la nature
humaine - Le don de Dieu à l'homme ou la grâce sanctifiante : qu' est-ce

que la vie surnaturelle - Les conditions d'existence de la vie surnaturelle :

l'action de Dieu en nous ou la grâce actuelle - Jésus-Christ, source unique de

la grâce. Diese Titel zeigen zur Genüge, daß es dem Verfasser nicht um eine
schematische Vereinfachung geht, sondern um eine vollentfaltete Einführung

in das eigentlich christliche Leben.
Wenn etwas auszusetzen ist, so ist es einerseits die bisweilen allzu

kategorische Ausdrucksweise, anderseits die wohl zu rasche Behandlung der
Frage nach der sog. « nichtsakramentalen » Gnade. Ist es nicht vielmehr so,
daß auch die « in voto sacramenti » empfangene Gnade bereits sakramental
ist Und folglich, daß es überhaupt nur eine sakramentale Gnade gibt,
obgleich je verschieden empfangen Vgl. dazu J. H. Nicolas OP in RT 61

(1961) 522-538. F. Spescha OP



124 Besprechungen

31. Le Trocquer, René, PSS: Homme qui suis-je Essai d'Anthropologie

chrétienne. 1957. 125 p.

Das Buch bietet eine gut durchdachte christliche Anthropologie. Dem
Verf. ist es gelungen, traditionelles Gedankengut zeitgemäß darzustellen.
Dabei setzt er sich mit der Fragestellung des Existenzialismus, zuweilen
auch des Marxismus, auseinander. Diese Problematik und seine personalisti-
sche Stellungnahme dazu charakterisieren Ausmaß und Grenze dieser Arbeit.
Leitgedanke der Abhandlung ist die Einheit des Menschen, Sie wird im ersten
Teil an der strukturellen Einheit von Leib und Seele betrachtet, nachher an
der Einheit, welche sich die auf Gott, die Mitmenschen und die Welt hin
offene Person schafft. Der zweite Teil behandelt die Einheit des Menschen
innerhalb der Heilsgeschichte, und zwar den Verlust der Einheit im Sündenfall

und schließlich das Wiederfinden und die Erfüllung der Einheit in Christus.

L. Stampa OP

51. Michel, Jean: La loi, la faute, le pardon. 1958. 125 p.

Die Absicht der Herausgeber und des Verfassers war, dieses Thema

- Sünde und Bußsakrament - mehr in einer seelsorglich-spirituellen Perspektive

zu behandeln. Obwohl man, in Anbetracht der bisherigen Zielsetzung
dieses Sammelwerkes, diese Absicht nicht unbedingt zu begrüßen braucht,
wird man sie dennoch verteidigen können. Aber auch dann sollte der Verf.
elementare Anforderungen, die man an eine solche Veröffentlichung stellen
darf, erfüllen, so vor allem, daß er, bevor er seiner Inspiration freien Lauf
läßt, die Tatsachen und die nicht zu übersehenden Probleme und
Fragestellungen bespreche. Es ist bezeichnend genug, daß die Geschichte des

Beichtwesens am Schluß des Buches auf einer Seite behandelt wird, wobei
die Hälfte dieser « note sur l'histoire » der Apologie des Sündenbekenntnisses
gewidmet ist. F. Spescha OP

54. de Fabrègues, Jean: Le mariage chrétien. 1958. 118 p.
De Fabrègues' Buch nimmt in dieser Enzyklopädie einen guten Rang

ein. Das Thema ist in großen Linien, aber übersichtlich und vollständig
behandelt. Der Autor bemüht sich, in kirchlicher Lehre und Gesetzgebung über
Ehe und Familie das Wesentliche aufzuweisen, das allein allen Faktoren
Rechnung trägt : den Rechten der Ehegatten, des Kindes, der Gemeinschaft.
Die Frage um Wesen und Ordnung der Ehezwecke ist eingehend und
überzeugend dargestellt. Dagegen ist das Verhältnis zwischen Natur und
Übernatur, zwischen natürlicher, wenn auch « sakramentaler » Einrichtung und
eigentlich christlichem Sakrament nicht scharf genug umrissen. - Den Schluß
bildet ein Plädoyer für die Familie und ihren unersetzlichen Wert als
Erzieherin und Bindeglied zwischen Individuum und Gemeinschaft. Vor allem
in diesem Abschnitt sind Stil und Ton bisweilen exaltiert, kategorisch und
journalistisch vereinfacht. F. Spescha OP



Besprechungen 125

59. Leclercq, Jacques: Le chrétien devant l'argent. 1957. 121 p.

Unter diesem sehr allgemeinen Titel will der Autor die Beziehungen des
Christen zu allen irdischen (auch geistigen) Gütern, besonders aber zu den
wirtschaftlichen Gegebenheiten im engeren Sinn aufweisen. Vom Evangelium
und von den Schriften der großen christlichen Lehrer her wird zuerst die
persönliche Haltung des Christen dem Reichtum und der Armut gegenüber
gezeichnet. Dann werden aber auch die großen Probleme des sozialen
Wohlstandes erörtert - christliche Armut und technisch-kulturelle Errungenschaften,

die Gemeinschaftlichkeit der irdischen Güter, das Privateigentum -
sowie die Pflichten, die sich daraus ergeben. Diese doppelte Perspektive, die
erst der gesamten Wirklichkeit gerecht wird, gibt dem Buch seinen besonderen

Wert. F. Spescha OP

89. Dauphin-Meunier, Achilles: L'Eglise et les structures économiques
du monde. 1957. 142 p.

Dauphin-Meunier will in diesem Bändchen die wirtschaftlichen
Grundprobleme im Lichte der kirchlichen Lehren aufzeigen. Nach einem
allgemeinen und geschichtlichen Überblick über die Wirtschaftsstrukturen geht
er auf die Wirtschaftsprobleme ein, die dem modernen Menschen besonders
nahe stehen. So wird die Frage aufgeworfen vom Verhältnis der einander
entgegengesetzten Wirtschaftsordnungen, von den internationalen
Beziehungen, von Welthandel und Weltmarkt, von der Hilfe an unterentwickelte
Länder, usw. Der jeweiligen Problemstellung fügt der Autor den von den

Päpsten vorgeschlagenen Lösungsweg an. Die Ausführungen gewinnen umso

mehr an Bedeutung, als gerade die päpstlichen Lehren über Wirtschaftsfragen

nur allzu oft verkannt werden. N. Ketterer OP

91. Chauchard, Paul: La science détruit-elle la religion? 1958. 136 p.

Die Frage, die der Buchtitel stellt, wird mit einem klaren und eindeutigen

Nein beantwortet. Nicht mit einem aprioristischen Nein, das uns von
unserer Glaubensgewißheit her diktiert würde, sondern mit einem Nein,
das sich aus einer vergleichenden Analyse von Glauben und Wissenschaft
ergibt.

Man bewundert die Klarheit, mit welcher der Verfasser diese Grenzfrage

untersucht. Mit kurzen geschichtlichen Überblicken und zahlreichen
Beispielen aus der Gegenwart illustriert der Verf. seine These. S. Dosch OP

102. Garrone, [Gabriel, Mgr.] : L'Action catholique, son histoire, sa
doctrine, son panorama, son destin. 1958. 127 p.

Eine weniger befugte Persönlichkeit hätte es sich wohl kaum gestattet,
seinen Auftrag für diese Enzyklopädie so originell zu erfüllen. Wer nämlich
in diesem Buch genaue Daten, Referenzen, Statistiken und dergleichen sucht,
sieht sich getäuscht. Dafür findet er persönliche und sehr kraftvolle
Erwägungen über Geschichte, Wesen, Lage und Zukunftsaussichten der K. A.
Die letzten zwei Themen sind besonders interessant : Ein Überblick über



Besprechungen

die heutige Lage, die verschiedenen im Einsatz stehenden Organisationen,
die Schwierigkeiten und Probleme, die sich heute mit ganz neuer Schärfe
stellen, die Ausbau- und Umgestaltungsmöglichkeiten. Hat die K. A. den
Erwartungen entsprochen Welches Schicksal war ihr beschieden Dies
sind die Fragen, die sich Msgr. Garrone zum Schluß stellt, wobei er auch
auf das « Experiment » der Arbeiterpriester zu sprechen kommt. Ehrlich
und taktvoll legt er seine Ansicht darüber seinen Lesern vor.

Als Anhang sind zwei Ansprachen Papst Pius' XII. und eine gute
Bibliographie beigefügt. - Es ist bei diesem Buch zu beachten, daß es sich bewußt
fast ausschließlich auf die französischen Verhältnisse beschränkt. Die deutsche

Ausgabe wird dem Rechnung tragen müssen. F. Spescha OP

133. Hourdin, Georges: La presse catholique. 1957. 121 p.

G. Hourdin, Direktor von « La Vie Catholique Illustrée » und der «

Informations Catholiques Internationales », umreißt in diesem Buche sämtliche
Fragestellungen zum Problem der katholischen Presse, so wie es sich heute
angesichts der Macht der übrigen Presse aufdrängt. Im ersten Kapitel wird
auf soziologischer Basis die Notwendigkeit einer katholischen Presse als
Informationsorgan dargelegt. Danach folgt ein kurzer Überblick über die
Entwicklung der katholischen Presse in Frankreich. Weiter wird unter
apostolischem Gesichtspunkt das Problem der Bildung der öffentlichen
Meinung durch die katholische Presse ins Licht gerückt. Eine katholische Presse

verlangt aber auch einen katholischen Journalisten. Der Autor zeichnet in
klaren Zügen sein Idealbild, ohne dabei die Schwierigkeiten seines Berufes
und der Erfüllung seiner Pflichten zu übersehen. — In einem eigenen Kapitel
wird auch die katholische Presse anderer Länder berücksichtigt. -
Lehräußerungen Pius' XII. und der Hierarchie bilden den Inhalt des letzten
Kapitels. - Besondere Beachtung verdient die französische Zeitschriften-
und Zeitungschronologie für die Jahre 1700-1957. N. Ketterer OP

Philosophie der Patristik und der mittelalterlichen Scholastik

Berlinger, Rudolph : Augustins dialogische Metaphysik. - Klostermann,
Frankfurt a. M. 1962. 238 S.

Auf Grund eingehenden Quellenstudiums und unter Benützung ausgewählt

guter Augustinus-Literatur bemüht sich B., die Eigenart und
Selbständigkeit augustinischer Metaphysik neu herauszuarbeiten. Des Verf.
frühere Abhandlung « Zeit und Zeitlichkeit bei Aurelius Augustinus » ist
« erweitert und verändert » in dieses Buch mitaufgenommen. Durch das ganze
Werk bleibt es spürbar, wie gerade das Zeitproblem als 'die' Grundfrage augu-
stinischen Philosophierens angesehen wird. Selbstverständlich aber ist auch
augustinische Metaphysik auf der Suche nach dem reinen Sein. Dabei muß
die Welt, das Gewordene, vor allem die Zeit und die Zeitlichkeit, das Werden
und das Nichts mit in die Untersuchung hereingenommen werden. Von einem
früheren kosmologischen Verständnis der Welt gehe Augustin über zu einem



Besprechungen 127

ontologisch-anthropologischen. Ein radikal neues Weltverständnis ereigne
sich bei ihm auf Grund seines Prinzips der Innerlichkeit. Und was er einmal
als Wahrheit gefunden zu haben glaube, das fasse er immer wieder von neuem
an, unter neuen Perspektiven dasselbe umkreisend, « so daß man eher von
einer sich im Laufe seiner Lebenszeit vertiefenden als fortschreitenden
Erkenntnis sprechen kann, die er im Lichte der Idee einsichtig werden läßt »(15).
Das Neue seines metaphysischen Denkens sei aber nicht nur der anthropologische

Aspekt im allgemeinen ; sein Denken sei von theologischen Motiven
selbstredend aufs tiefste beeinflußt ; deswegen sei sein neues Personverständnis

die « triadische Struktur des Menschen als Person und seine
Geschichtlichkeit als ein Moment seiner Gewordenheit » (16). Schließlich sind es

zwei große Fragen, die das Denken Augustins nicht zur Ruhe kommen lassen

: Wie vermag der Mensch sich selber und wie vermag er seinen Ursprung
zu erkennen (17). - Das Ganze gliedert B. in die drei Teile : Metaphysik des

Gewordenen, Metaphysik der Gewißheit und Metaphysik des Wortes, um in
einem interessanten Schlußkapitel auf die Aporie des Seinsverständnisses
hinzuführen.

Es ist selbstverständlich nicht möglich, in einer kurzen Rezension den
reichen und neuartigen Inhalt einigermaßen entsprechend darzustellen. Für
eine Neuauflage des sicher wertvollen Buches möchte ich nur auf das eine
hinweisen : Augustin sollte noch mehr, als es geschehen, aus dem Rahmen
seiner Zeit und dafür vielleicht weniger mit der Brille unserer Tage zu
verstehen versucht werden. A. Hufnagel

Perikles Joannou : Christliche Metaphysik in Byzanz, I : Die Illumi-
nationslehre des Michael Psellos und Joannes Italos. (Studia patristica et by-
zantina, 3. Heft.) — Buch-Kunstverlag, Ettal 1956. viu-152 S.

Ioannes Italos: Quaestiones quodlibetales (AÜOPIAI KAI AYLEIS).
Editio princeps von Perikles Joannou. (Studia patristica et byzantina,
4. Heft.) - Buch-Kunstverlag, Ettal 1956. xv-192 S.

Während sich das Bild von der politischen, kulturellen und wirtschaftlichen

Geschichte des byzantinischen Reiches mehr und mehr rundet,
bleibt auf dem Gebiet der Geschichte der byzantinischen Philosophie noch
ein sehr weites Feld zu bearbeiten, bis es eine relativ vollkommene Kenntnis

der Philosophie in Ostrom geben kann (Vgl. zu diesem Thema : Basile
Tatakis, La Philosophie Byzantine. Emile Bréhier, Histoire de la Philosophie.
Fascicule supplémentaire, Press. Universitaires de France 1949). Darstellungen,

die wie die vorliegende die Lehren einzelner Philosophen behandeln,
können allmählich zu diesem Gesamtbilde hinführen. - Zu Beginn seiner
Studie über die Illuminationslehre des Psellos und Joannes Italos gibt der
Verfasser einen Überblick über die metaphysische Problemstellung im
Byzanz der zweiten Hälfte des 11. Jhs. und eine Erklärung seiner eigenen
Methode (S. 1-9). Letztere besteht im wesentlichen darin, daß die beiden
Philosophen unter Beschränkung auf ihre Lehren von der Metaphysik des
Kosmos und der Seele möglichst getreu aus ihren eigenen Texten erklärt
werden. Nur bei unklaren Stellen will Verf. zur Deutung auf die Vorgänger



128 Besprechungen

des Psellos und Italos in der byzantinischen philosophischen Tradition,
insbesondere auf die Kappadokier zurückgreifen. Aufgrund dieser Methode
kommt Verf. zu der Überzeugung, es handle sich bei Psellos und Italos um
zwei selbständige Denker, deren christlich-existentielle Weise des
Philosophierens sie von dem antiken Essentialismus trennen.

In dem Abschnitt über Joannes Italos' Leben und Wirken (S. 9-31),
der kurz den Lebensgang des Philosophen in seinen Beziehungen zu dem des

Vorgängers und Lehrers Psellos schildert, versucht Verf. den Nachweis zu
erbringen, Italos sei aus rein politischen Gründen, nämlich wegen seiner
Freundschaft zum gestürzten Herrscherhaus der Dukas als Häretiker
verurteilt worden.

Ein weiterer einleitender Teil untersucht den Charakter der Psellos-
Italosschen Philosophie als einer Weltanschauung (S. 31-35).

Die eigentliche Darstellung der Illuminationslehre betrachtet einmal
die Illumination im kosmischen Geschehen (S. 35-86), zum anderen die
Illumination in der Menschenseele (S. 87-146), endlich die Illumination in
Beziehung zur Progressions-Regressionslehre (S. 147-148).

Als Quellen zur Darstellung der Philosophie der beiden Byzantiner
benutzt Verf. für Psellos insbesondere dessen Kommentar zu Gregor von
Nazianz (Paris, gr. 1182), und für Italos die 93 Quaestiones quodlibetales,
die als einziger Überrest vom Werke des Italos noch existieren und vom
Verf. zum erstenmal vollständig herausgegeben worden sind. Diese
hervorragende kritische Edition zeichnet sich nicht nur durch ihren wissenschaftlichen

Rang, sondern auch durch eine besonders klare drucktechnische
Wiedergabe des Textes aus.

Mit großer Erudition und Akribie hat Verf. die Gedanken des Italos
aus den Quaestiones gesammelt und zu einem einheitlichen logischen System
vereinigt. Doch müssen wir fragen, ob hierdurch dem byzantinischen
Philosophen nicht Gewalt angetan wird, ob die Einheit, die die verschiedenen,
oft disparaten Quaestiones verbindet, nicht weniger in einem « System » als
in der Methode liegt, die Joannes Italos anwendet. Letztere aber ist zweifellos

die eines Kommentators, der zu verschiedenen Fragen aus den logischen
Schriften des Aristoteles, wie z. B. « Categoriae », « De interpretatione » oder
« Topica », bzw. des Porphyrios (q. 3,5,11) Stellung nimmt und sie erklärt,
während die Quaestiones selbst sich bei näherem Zusehen als Schülernotizen
erweisen. Öfters finden sich nämlich Bemerkungen wie : « Von dem Übrigen
wollen wir später sprechen. » (q. 5), oder : « Der Philosoph Joannes Italos,
unser Lehrer, sagt so » (q. 44). So ist denn die Zahl der Aristoteles-Zitate
bei Italos recht groß (118), und sie wird noch erweitert durch viele Anspielungen

auf Stellen aus dem Werk des Stagiriten. Gleich häufig wird von
Joannes Italos nur Joannes von Damaskus erwähnt, dessen Zitate freilich
wiederum zum großen Teil auf Aristoteles zurückgehen. Außerdem benützt
Italos fleißig die Kommentare anderer Aristoteles-Kommentatoren und
griechischer Philosophen wie Piaton und Proklos, während Gedanken von Gregor

von Nazianz und Gregor von Nyssa in dieser Fülle fast verschwinden.
Allein dieser rein statistische Sachverhalt würde für den Verdacht ausreichen,
daß es sich bei der Philosophie des Italos viel eher um einen humanistisch-



Besprechungen 129

« neuheidnischen » Eklektizismus handle als um ein wesentlich christliches
Denksystem. Verf. weist auch selbst darauf hin, Joannes Italos verteidige
gelegentlich aufeinander folgende konträre Sätze (S. 22 ; vgl. q. 32-33 :

S. 41-42), wenn auch « immer mit dem tiefen Ernst einer nach Klarheit
und Wahrheit suchenden Seele » (S. 22).

Als Beispiel für die Kunst der Systematisierung, die Verf. bei der
Aufzeichnung der Philosophie des Italos übt, kann die Behandlung der
Universalienlehre des Byzantiners dienen (Anhang VII : S. 140 ff.). Verf. kommt
zur Feststellung einer platonisierenden Phase (S. 140), einer Kritik des

platonischen Standpunktes (2. Phase (S. 141) ; und es folgt je ein
Abschnitt über : « Das Einzelwesen ist die wirkliche Wesenheit » (S. 143) und
das « begriffliche Dasein des Universale in re » (S. 144) ; die Aufzeichnung
schließt mit einer « Konklusion » (S. 145 f.). Nun fragt man sich aber, was
hier mit dem Begriff « Phase » gemeint sei, etwa ein zeitlicher Abschnitt in
der Lehrentwicklung, oder eine methodische Phase Italos könnte ja gleichzeitig

sich widersprechende Lehren vorgetragen haben und hat es auch, wie
wir oben sahen, getan Die Belegstellen für den ganzen Anhang über die
Universalien sind - wie in den übrigen Abschnitten des Werkes - den
verschiedensten Quaestiones entnommen und gewissermaßen mosaikartig
zusammengesetzt worden. Es erscheint daher ganz ungewiß, ob Italos
überhaupt jemals an eine Gesamtlösung des Problems, wie sie die Darstellung
des Verf.s nahelegt, gedacht hat, oder ob er nicht lediglich Antworten auf
bestimmte Fragen im Zusammenhang mit den Gedanken der griechischen
Philosophen, deren Lehren er gerade behandelte, geben wollte. Als Belegstelle

für die «Konklusion» dient Q. 56 ; aber, daß tatsächlich hier eine
Zusammenfassung, wie Verf. sagt, des über das Allgemeine Gesagten vorliege,
müßte bewiesen werden, denn die zeitliche Entstehungsfolge der Quaestiones
bleibt ja vorläufig unbekannt, so wie auch die Antwort auf die Frage, welche
seiner eigenen Lehren Italos in den verschiedenen Abschnitten seines Lebens
noch anerkannte, und welche nicht. Einstweilen vermögen wir in ihm nicht
mehr als einen Kommentator zu sehen. Infolgedessen ist es auch nicht
evident, daß Italos ein Philosoph christlicher Existenz genannt werden kann.
Der Satz : « Wäre sie (d. h. die initiale Bewegung) nicht das Prinzip der
übrigen Bewegungen, so müßte es eine andere geben, welche dann die
initiale Bewegung wäre» (q. 69 : S. 116, Z. 35), hat nach den Worten des
Verf's den « Klang des Existenziellen » (S. 43), obwohl er an Aristoteles
erinnere ; denn für Italos « gilt die initiale Bewegung als schöpferisch » (ibd.).
Jedoch steht der zitierte Satz in einem trinitarischen, also theologischen
Traktat, den Italos im Anschluß an Gregor von Nazianz verfaßt hat. Wenn
also vom « Klang des Existenziellen » in den Worten von Italos die Rede ist,
müßte man zunächst annehmen, daß dieser Klang aus dem theologischen
Charakter und vom Gedankengut des Nazianzeners herkommt, nicht aber
aus einer dem Italos eigenen Philosophie.

Der humanistische Grundzug im Denken des Joannes Italos, der ihn
zum Verehrer und Neuerwecker der antiken Philosophie machte, zeigt sich
auch ganz deutlich durch sein Verhalten während des gegen ihn angestrengten

Prozesses wegen Häresie. In der ersten Periode des Prozesses akzeptierte

9



130 Besprechungen

Italos alle Sätze über den Glauben bzw. gegen Glaubensirrtümer, die man
ihm vorlegte, in der zweiten Periode wurde er hart und ausfallend, weil er
auch die Lehren heidnischer griechischer Philosophen ablehnen sollte (vgl.
Pelopidas Etienne Stéphanou S. J., Jean Italos, Philosophe et Humaniste.
Orient. Christ. Analecta 134, Rome 1949, S. 63-80). Kaiser Alexios I. Kom-
nenos stellte sich vor allem deswegen gegen den Philosophen, weil dieser
tatsächlich durch seine humanistische Neigung zu den heidnischen
Philosophen die spirituelle Einheit des Imperiums gefährdete. Man braucht
deshalb nicht die Existenz von Gründen der Tagespolitik als Ursache des
Prozesses gegen Italos anzunehmen, wie Verf. es tut (S. 23 ff.), es sei denn,
man rechne die damals entstandene Diskussion um die Weltanschauung der
Byzantiner, die auf eine Entscheidung drängte, weil an ihr Personen von
großem politischem Gewicht beteiligt waren, zu den politischen Ereignissen
(vgl. Stéphanou, ibd. S. 67). Aber letzteres meint Verf. nicht. Er schreibt
vielmehr der Verurteilung des « Konsuls der Philosophen » unmittelbar
politische Ursachen zu. Die einzige Quelle aber, die auf eine gegen die
Komnenendynastie gerichtete politische Einflußnahme des Italos
hinzudeuten scheint, ist der Satz aus der « Alexias » der Anna Komnene, Italos
habe mehrere Dummköpfe zum bewaffneten Aufstand gereizt und nicht
wenige seiner Schüler zu Verschwörern gegen den Kaiser gemacht (vgl.
Joannou, S. 28). Hier dürfte die Autorin aber höchstens eine indirekte
Einflußnahme des Italos, eben durch seine humanistische Herausstellung der
alten Philosophen meinen, die zur Kritik an der herrschenden Weltanschauung

und an der gesamten geistigen Konzeption des Reiches herausforderte.
Angesichts einer direkten Stellungnahme oder Tätigkeit gegen das neue
Kaiserhaus hätte ein Herrscher wie Alexios nicht den Umweg über eine

Verurteilung in Glaubensfragen durch das Patriarchalgericht, die nicht
einmal unmittelbar die Person des Philosophen traf, beschritten, sondern kurzerhand

einen Hochverratsprozeß angestrengt. So ging er ja auch, selbst ohne
wirkliche Beweise zu besitzen, gegen die Teilnehmer der sogenannten
Senatorenverschwörung, die ihm wirklich gefährlich werden konnten, viel brutaler

vor (vgl. S. 29).
Die Frage, ob Italos das ihn stark interessierende Problem der Universalien

und der Dialektik aus Italien mitgebracht hat, müßte einerseits wohl
noch näher geprüft werden. Andererseits hätte Italos dieses Problem ja auch
selbst bei Aristoteles « entdecken » können, ungeachtet der Tatsache, daß
er bei rohen und groben Barbaren, die zu Konstantinopel lebten, in die Logik
eingeführt wurde. Wenn auch Anna Komnene mit derartigen Ausdrücken
gewöhnlich die Franken kennzeichnet, so dürfte es doch kaum auszumachen
sein, ob hier wirklich Leute aus dem Westen oder andere Barbaren gemeint
sind (vgl. S. 13).

Ungeachtet solcher Fragen, die sich bei der Lektüre einstellen, erblicken
wir in dem vorliegenden Werk einen höchst wertvollen und gediegenen
Beitrag zur byzantinischen Geistesgeschichte, der sicherlich zu einem vertieften
Studium und zu neuen Forschungen anzuregen vermag und auf diese Weise
reiche Frucht tragen wird. A. Esser OP



Besprechungen 131

Meyer Hans : Thomas von Aquin. Sein System und seine
geistesgeschichtliche Stellung. 2., erweiterte Auflage. - Verlag F. Schöningh, Paderborn

1961. xvi-720 S.

Vor fünfundzwanzig Jahren (1938) erschien Hans Meyers größeres
Werk über Thomas von Aquin, das weithin Beachtung und die verdiente
Anerkennung fand, ist es doch eine ausführliche Darstellung der gesamten
Philosophie des Aquinaten mit einziger Ausnahme der Logik. Eine solch
umfassende, auch « abgelegenere » Themen einbeziehende Behandlung des
thomasischen Denkens, die zudem noch auf geistesgeschichtliche
Zusammenhänge Rücksicht nahm, gab es für die deutsche Sprache damals und gibt
es bis heute nicht. Ferner empfahl sich das Buch durch zahllose Stellenangaben,

reichliche Verweise auf die Literatur und endlich durch eine einfache
und verständliche Sprache. Nunmehr liegt es in zweiter Auflage vor.

Die Einstellung, aus der heraus M. seine Aufgabe zu meistern versucht,
kennzeichnet gut die lange « Schlußbewertung » : Moderne Einwände gegen
scholastisches Denken und speziell gegen Thomas werden geschickt und
überzeugend widerlegt, sauber wird zwischen Überholtem geschieden und
zeitlos Gültigem, dessen große Bedeutung für die gegenwärtige Philosophie
aufgewiesen wird. Aus einer ehrlichen Bewunderung für den großen m. a.
Denker tritt der Verfasser als dessen beredter Anwalt auf. Eine jede sachliche

Kritik muß auf all diese Vorzüge des Thomas-Buches von M. anerkennend

hinweisen.
Widriger Umstände wegen konnte es erst jetzt, also nach mehr als 20

Jahren, und in einem anderen Verlag eine Neuauflage finden. Diese
Verspätung hatte, wie M. sagt, dennoch ihr Gutes : « Es konnte zur
Thomasforschung der letzten 20 Jahre Stellung genommen werden » (VIII). Gerade
für Thomas hat sowohl die historische als auch die systematische Forschung
Erhebliches geleistet. Erinnert sei nur daran, daß in den letzten zwei
Jahrzehnten solch wichtige Themen wie die thomasische Lehre vom Sein oder
die der Partizipation überhaupt erst bearbeitet wurden. Gemessen am
heutigen Stande der Forschung muß nahezu jedes vor mehr als 20 Jahren
gearbeitete Werk über die thomasische Philosophie in dieser oder jener Hinsicht
als überholt gelten.

In der folgenden Bewertung des Thomas-Buches von Meyer werden wir uns
nur auf die Erweiterungen bzw. Veränderungen beschränken, die die
vorliegende zweite Auflage erfuhr. Verglichen wurden die S. 1-475 und 654-701
mit den entsprechenden Seiten der ersten Auflage. Ferner überprüften wir
sämtliche Literaturangaben in den Anmerkungen.

Von der ersten unterscheidet sich die zweite Auflage rein äußerlich kaum.
Im Inhaltsverzeichnis ist nur eine Überschrift (zu S. 102) geändert worden.
Bedauerlicher Weise fehlt das umfangreiche Literaturverzeichnis (12 S. der
ersten Auflage) ; denn die Literaturangaben in den Anmerkungen sind
oftmals unvollständig und nicht genügend sorgfältig. (Nach welcher Auflage
wird z. B. G. Manser, Das Wesen des Thomismus, zitiert

In der geschichtlichen Einleitung (S. 1-68) fanden wir auf S. 35 einen Satz
neu eingeschoben, auf S. 63 einen neuen Abschnitt von 12 Zeilen. Auf S. 59

wurden offenbar die Anm. 44 und 45 vertauscht. In 6 Anmerkungen wurden



132 Besprechungen

9 seit 1938 erschienene Veröffentlichungen nachgetragen. Ebenfalls wurden
für das Gebiet der thomasischen Ethik, der Sozial- und Rechtsphilosophie 9

neuere Arbeiten hinzugefügt.
Im systematischen Teil, soweit er verglichen wurde (S. 69-475), und in der

« Schlußbewertung » (s. 654-701) sind 41 Male einige wenige Zeilen
hinzugekommen, die jedoch sachlich unbedeutend sind. Änderungen fanden sich auf
S. 266 (Bewertung der Frau), S. 270 f. (Existenzphilosophie), S. 329 f. und
332 f. (Ursachenlehre), S. 409-412 (Wahrnehmungsakt). Neu wurden
gearbeitet : S. 137 zwei knappe Abschnitte über die Substanz; S. 313 f.kurze
Ergänzungen zur Gotteslehre ; S. 648 f. zur Naturbetrachtung ; S. 686-688
die Lehre vom Schönen. Zusätze zur Erkenntnislehre bieten S. 403 f., 419,
425 ff., 438 ff. und 691. In einer längeren Anmerkung (S. 421 [28]) diskutiert
M. eine These von K. Rahner [Geist in Welt],

Die jetzige Auflage hat ferner der Darstellung der Gottesbeweise bei
Thomas gebührenden Raum gewidmet (S. 296-304). Offenbar ist es ein bloßes
Versehen, daß die Stelle nicht angegeben wurde, an der die « fünf Wege »

zu finden sind (I, 2- 3). Doch ein Wort zur Wiedergabe des wirklich schwierigen

Beweisganges. Ein Leser, der sich in eine längere Abhandlung über die
Gottesbeweise bei Thomas vertieft, darf mit Recht erwarten, daß ihm der
Text erklärt und verständlich gemacht wird. Vergleicht man nun den Text
der Summa theol. mit der Darstellung von M., so ist die Erklärung erheblich
unklarer als das, was durch sie erklärt werden soll. Für den dritten und vierten

Beweis ist nicht einmal die Argumentation als solche einwandfrei aufgezeigt.

Statt einer wirklichen Erläuterung werden jedoch vor allem beim
ersten Beweis Dinge gesagt, die kaum etwas mit dem Text zu tun haben.

Neu ist außerdem ein längerer Einschub über die Lehre von den « poten-
tiae animae » (S. 233-237). Wenigstens teilweise deckt sich das hier Gesagte
mit Ausführungen zum gleichen Thema auf S. 200 ff., die aus der ersten Auflage

unverändert übernommen wurden. Doch ist dieses Mißgeschick bei der
Überarbeitung u. E. nicht das Wichtigste. Befremdlicher Weise wird aber
ohne jede weitere Abgrenzung die thomasische Lehre mit der modernen,
stark diskutierten psychologischen Schichtentheorie in Verbindung
gebracht. Für einen nicht geschulten Leser muß das äußerst verwirrend sein.

Auf S. 79 wurde ein Abschnitt von nur 12 Zeilen eingefügt, der die für das
thomasische Denken entscheidende Lehre von den konstitutiven Prinzipien
streift. Abgesehen davon, daß eine solch knappe Erwähnung ganz und gar
unzureichend ist, wird aber aus der ersten Auflage die verfehlte Kritik an der
« materia prima » (S. 84-98) und an der realen Unterscheidung von « Sosein »

und «Dasein» (S. 129-133) unbesehen übernommen, obwohl sie von der
thomasischen Auffassung der « principia entis » her sachlich gegenstandslos
ist. Wirklich erstaunt ist jedoch ein kritischer Leser, wenn er auf S. 133

(Anm. 41) auf den Ausdruck « konstitutiva-Mythologie » stößt.
Das zentrale Thema der Partizipation (Teilhabe ; nicht Teilnähme)

wird ausdrücklich genannt: S. 102 ff., 121 ff., 125 f., 131; 278; 300 f. ;

326 f. (Die Angaben unter dem Stichwort « Teilhabegedanke » sind
unvollständig Leider wird es nicht weiter erarbeitet. Der Partizipationsgedanke,
der gewiß wichtig sei, dürfe nicht übertrieben werden, versichert M. S. 122,



Besprechungen 133

Anm. 14 ; sodann folgen drei Literaturangaben. Zu entscheidenden Ergebnissen

der Thomasforschung kann ein angesehener Wissenschaftler keinesfalls

so Stellung nehmen, wie es in 5 Zeilen auf S. 326 f. zum Thema Partizipation

und Kausalität geschehen ist.
Überarbeitet wurden leider nicht, um nur dieses zu nennen, die

Abschnitte über Analogie und analoge Gotteserkenntnis. Sie sind nach dem
heutigen Stande der Forschung antiquiert.

Der Lehre des Hl. Thomas vom Sein des Seienden, wie sie in den beiden

letzten Jahrzehnten erarbeitet wurden, versuchen Einschübe auf den
S. 102-111 und 674-678 Rechnung zu tragen. Dem Rez. ist nicht klar, welches
Mißgeschick waltete, daß mit nur geringfügigen Änderungen (S. 121 : 8 Zeilen

etwa gestrichen ; S. 122 : 3 Zeilen neu ; Abschnitt « C » S. 122 f. durch
Streichung fast um die Hälfte gekürzt) aus der ersten Auflage das Kapitel
« Das Dasein » (S. 120-124) noch übernommen wurde. Hier wird doch
dasselbe Thema behandelt wie auf den S. 102-108. Leider fallen die genannten
Einschübe S. 102-111 und 674-678 stilistisch und vor allem inhaltlich derart
vom Niveau des übrigen Werkes ab, daß eine Kritik sie einfach übergehen
sollte.

Endlich bringen die S. 682 f. noch einen neuen Abschnitt, der sich mit
der Frage nach Freiheit und Sünde beschäftigt. « Die thomistische These
ist weder ontisch noch ethisch zu halten » (S. 683). Die hier angeschnittenen
Themen hat doch schon Augustinus in seiner Auseinandersetzung mit dem
Manichaeismus in klassischer Weise behandelt

In seinen Diskussionen mit Forschern, die anderer Ansicht sind, ist M.
nicht gerade glücklich. Es fallen Formulierungen wie : « Psychologisches
Rätsel» (VIII) ; « Kritik geht daneben» (133 ; vgl. 469, 672) ; «gehen am
Entscheidenden vorbei» (441) ; «Beschönigungen» (267). Welche « Neutho-
misten » vollführen eigentlich « Akrobatenkunststücke am logischen und
ontologischen Reck » (666) Wer sind die « eingefleischten Thomisten »

(87)
Eine abschließende Würdigung des Thomas-Buches von M. fällt dem

Rez. sehr schwer. Es muß bedauert werden, daß auf die zweite Auflage des

gut konzipierten Werkes so wenig Mühe verwandt wurde und der Anschluß
an die Forschung der zwei letzten Jahrzehnte nicht erreicht wurde.

D. M. Schlüter OP

Mclnerny, Ralph M. : The Logic of Analogy. An Interpretation of
St. Thomas. - Nijhoff, The Hague 1961. x-184 p.

Oft und oft hat Thomas zum Analogieproblem Stellung genommen ;

immer in derselben Weise Wenn man nur auf den Wortlaut seiner
Antworten auf diese Frage schaut, dann war dies nicht der Fall. Sachlich aber,
so meint der Verf. der vorliegenden bedeutsamen Studie, hat Thomas seine
Ansicht nicht gewechselt. — Gibt Thomas dem Wort 'analogia' dieselbe
Bedeutung, wie sie das gleichlautende griechische Wort bei Aristoteles besitzt
Man wird dem Verf. recht geben müssen, wenn dieser eine Änderung der
Bedeutung feststellt. — Eine dritte, für den Verf. viel wichtigere Frage ist die,



134 Besprechungen

ob Thomas das Analogieproblem als ein logisches oder als ein metaphysisches
gesehen habe. Letzterer Ansicht war der große Thomas-Kommentator Caje-
tan und mit ihm ungezählt viele andere. Der Verf. richtet nun sein ganzes
Bemühen darauf aus, aus Thomas selbst, an Hand einer überaus großen Zahl
von Texten, unter Heranziehung von möglichst wenig sekundärer Literatur
nachzuweisen, daß Thomas im Analogieproblem stets ein logisches (Logik
selbstverständlich im Sinne des Thomas gefaßt und nicht ein metaphysisches

Problem gesehen hat. - Der Verf. ist aus dem Studium dieser schwierigen

Frage bei Thomas bescheiden genug geworden, um zu wissen, daß er mit
seiner Arbeit diese seine Hauptfrage nicht zu einer völligen Lösung bringen
konnte ; aber er hat das Problem klar gestellt, die Sachlage weithin geklärt,
so daß eine aufbauende Kritik einsetzen und das ganze einer Lösung zugeführt

werden kann. Wenn der Verf. zur Fortsetzung dieser seiner wertvollen
Studie eine Blickwendung nach der Metaphysik hin vollzieht, dann wird es

ihm, so wünsche ich, gelingen, auch die metaphysische Seite des Problems
herauszustellen, das Thomas n. m. M. durchaus vorangestellt hat.

A. Hufnagel

Habbel, Irmingard: Die Sachverhaltsproblematik in der Phänomenologie
und bei Thomas von Aquin. - Verlag Josef Habbel, Regensburg 1960. 166 S.

In einer erfreulich 'unmodernen', nämlich stets bewußt klaren und
deutlichen Sprache untersucht die Verf. im ersten Teil die Sachverhaltsproblematik

als ein logisch-ontologisches Problem bei Meinong, Husserl, Pfänder,
Reinach und Hedwig Conrad-Martius. Was diesen Phänomenologen gemeinsam

ist und sie unterscheidet, worin der einzelne gewisse Mängel zeigt und
wie der ganze Fragenkomplex den Abschluß seiner Entwicklung bei Conrad-
Martius findet, das versteht die Verf. ohne jede unnötige Abschweifung sehr

gut darzustellen. Während sie sich in diesem ersten Teil ganz an den zuständigen

Quellen orientiert und sich nur wenig auf sekundäre Literatur beruft,
sieht sie im zweiten Teil Thomas wohl allzusehr im Blickwinkel einer neueren
Thomas-Literatur. Das zeigt sich schon darin, daß sie das Thema nicht so
unmittelbar angeht wie im ersten Teil. Um des Thomas Ansicht zu eruieren,
holt sie weiter aus : es wird zunächst versucht, aufzuzeigen, daß alle Erkenntnis

nach Thomas im Schema der « Teilhabe » ihr Verständnis und ihre
Lösung finde ; « die Teilhabe in der Sinnerkenntnis » wird « als Abstraktion von
der 'materia individualis' » dargestellt, die « Teilhabe in der intellektuellen
Erkenntnis « als Abstraktion von der 'materia quantitate signata' ». Vom
Begriff der Teilhabe her wird schließlich auch die eigentliche Frage der
Sachverhaltsproblematik zu lösen versucht. - In einem kurzen Schlußkapitel
wird in übersichtlicher Form auf die also festgestellten Unterschiede zwischen
den heutigen Phänomenologen und Thomas, aber auch auf deren Gemeinsames

hingewiesen, um schließlich die besondere Nahstellung zwischen Thomas
und Conrad-Martius herauszustellen. - Die Verf. zeigt echtes philosophisches
Wissen und Können ; ich bedauere nur eines, daß sie sich den Blick auf Thomas

allzusehr durch eine einseitig ausgewählte Literatur hat verdunkeln
lassen. A. Hufnagel



Besprechungen 135

Welte, Bernhard : Über das Böse. Eine thomistische Untersuchung.
(Quaestiones Disputatae, Bd. 6.) - Herder, Freiburg 1959. 55 S.

Der Freiburger Professor legt hier eine Studie zum Verständnis der
Möglichkeit des Bösen vor, die bereits 1951 in der Zeitschrift « Gregorianum »

erschienen ist. Sie lehnt sich an die Quaestionen XXII und XXIV aus Thomas
v. Aquins De Veritate an und konfrontiert sie mit modernen Gedanken, wie
man sie bei Schelling und Kierkegaard findet.

Das Problem des Bösen - wohl das dunkelste unter allen philosophischen
Problemen - ist mit dem menschlichen Willen verknüpft, ja nur in ihm zu
finden und eben deshalb problematisch, weil das Wesen der voluntas in
ihrer Bezogenheit auf das bonutn besteht. So kann der Wille formell nichts
Böses wollen. Wie aber kann er es wollen Die Unterscheidung des geistigen
appetitus vom nichtgeistigen bringt eine erste Antwort, die Unterscheidung
von essentia und existentia die zweite und entscheidende. « Der von der
geschöpflichen Geistigkeit also unablösbare potentielle Defekt, das unauf-
hebbare VersagenAöwwew, liegt somit nicht im Wesen des Geistes ; das Wesen
bleibt immobiliter menschlich-göttlich bestimmt. Er liegt aber auch nicht
im Unwesentlichen als dem Akzidentellen oder Äußerlichen, sondern in dem
Unterschied des Wesens gegen das Sein, gegen den actus essendi » (19). Der
Mensch ist somit sich selbst zur Verwirklichung aufgegeben, die er - trotz,
oder wegen seiner Defizienz - mit Hilfe der Gnade erreichen kann, für die
Thomas einen Ansatzpunkt in der Natur des Menschen freigelegt hat. - Eine
klar und knapp gehaltene Darstellung, die man ohne Vorbehalt empfehlen
kann. F. M. Schmölz

Moderne Philosophie

Grégoire, Franz: Etudes hégéliennes. Les points capitaux du système.
(Bibliothèque philosophique de Louvain, 19.) - Publications universitaires,
Louvain 1958. ix-411 p.

L'auteur a l'intention d'exposer les questions essentielles de l'hégé-
lianisme de la maturité, celles du « Système ». Il commence par une étude
sur l'attitude hégélienne devant l'existence ; cette première étude, de caractère
général, sert d'introduction ; elle reproduit, en le complétant, un article
paru sous le même titre dans la Revue philosophique de Louvain 51 (1935)
187-232.

L'étude II, L'universelle contradiction, expose les problèmes fondamentaux

de l'épistémologie et de la métaphysique de Hegel. L'étude III, Idée
absolue et panthéisme, traite encore de la métaphysique en mettant en lumière
l'un de ses aspects les plus importants. Quant à l'étude IV, La diversité de

l'Etat, elle est consacrée à la morale hégélienne. Enfin l'étude V, La
primauté respective de la raison et du rationnel, sert de conclusion en donnant
une vue synthétique de la pensée de Hegel. On voit l'importance de ce
travail et son intérêt.

G. nous avertit dans l'Avant-Propos : « Le lecteur ne doit... pas s'attendre
à trouver ici une interprétation « originale » de la philosophie hégélienne, du



136 Besprechungen

moins s'il entend par là quelque nouveauté brillante, dûe à une façon
unilatérale, et par conséquent facilement enlevée, de présenter les choses »

(p. vu). L'auteur veut nous présenter la réalité : « Hegel tel qu'il s'est pensé
lui-même ». Ceci exige de présenter la philosophie hégélienne dans toute sa
complexité sans vouloir la simplifier. Car pour Hegel, plus on s'élève dans
l'échelle des êtres, plus les antithèses s'accentuent, plus aussi la puissance
de l'esprit se manifeste en les conciliant dans des harmonies supérieures.
Ce travail, affirme F.G., est « d'ordre simplement et strictement historique »

(p. vin) et par le fait même exclut toute discussion doctrinale.
G. a été fidèle à son propos et son livre présente une étude historique

extrêmement objective de la pensée de Hegel en sa maturité. Nous ne
pouvons que l'en féliciter et l'en remercier. On souhaiterait que cette étude
historique soit complétée par une étude philosophique critique qui nous
montre la part de vérité de cette doctrine et le pourquoi de ses erreurs et
de ses indéterminations. M. D. Philippe OP

Willam, Franz Michel : Aristotelische Erkenntnislehre bei Whately und
Newman und ihre Bezüge zur Gegenwart. - Herder, Freiburg 1960. 346 S.

Das Buch enthält mehr als sein Titel zunächst vermuten läßt : es handelt

nicht nur von den aristotelischen Elementen in der Erkenntnislehre des

W. und des N., sondern zeigt auch den Weg, wie die beiden als Engländer zu
Aristoteles und besonders zu seiner Lehre über die Induktion gefunden
haben, wie N. Schüler und Mitarbeiter des W. geworden, diesen von Anfang an
gleich maßgebend beeinflußt hat und über ihn hinausgewachsen ist. Sein
besonderes Verständnis des Aristotelismus habe aber N. nicht bloß aus dem
Studium der aristotelischen Werke, sondern auch indirekt über Cicero gewonnen.

In seinen Studienjahren habe N. mit Hilfe der aristotelischen
Induktionslehre die Versöhnung zwischen Theologie und der damaligen
Naturwissenschaft versucht, ein Streben, das ihm sein Leben lang eigen geblieben
sei. Damit habe N. « in seiner Zeit über den Zeiten stehend » eine auch für
uns nicht zu unterschätzende wissenschaftliche Leistung vollbracht. Dies
sucht der Verf. im besonderen noch gegen Schluß dadurch zu zeigen, daß er
eine Linie zieht von Aristoteles über Thomas zu Newman und die « Grammatik

der Zustimmung » vergleicht mit Karl Rahners Werk « Geist in Welt ».

Der besondere Wert dieser Studie liegt einmal darin, daß der Verf. mit
viel Sorgfalt und Fleiß auf Grund gedruckter und vor allem ungedruckter
Quellen den geistigen Werdegang des Universitätsstudenten Newman klar
darzustellen weiß. Zum zweiten aber dürfte es ihm gelungen sein, nachzuweisen,

daß in N.'s philosophischem Denken mehr aristotelisches Gedankengut
steckt, als man zunächst anzunehmen geneigt sein möchte (damit hat Verf.
für N. gezeigt, was Schneider mit seinem gründlichen Buch « Seele und Sein »

für Augustinus überzeugend aufzuweisen verstanden hat). Daß es freilich
auch einem Newman nicht ganz gelungen ist, die gewünschte wissenschaftliche

Aussöhnung zwischen Philosophie-Theologie und Naturwissenschaft
herzustellen, geht auch aus diesem Buch hervor, ohne daß eigens darauf
hingewiesen wird. A. Hufnagel



Besprechungen 137

Breton, Stanislas : L'être spirituel. Recherches sur la philosophie de
Nicolai Hartmann. (Problèmes et doctrines.) - Vitte, Lyon-Paris 1962.
203 p.

Ce livre, comme le précise l'auteur lui-même dans l'avant-propos, veut
« présenter, dans son architecture un peu massive, scolastique presque,
l'édifice hartmannien. » Dans une première partie sont exposés les présupposés

ontologiques du problème, où B. insiste surtout sur les niveaux de la
réalité ainsi que sur les structures et les lois catégoriales du monde réel.
Le second chapitre, le plus important (pp. 57-157), traite de la nature et
des formes de l'être spirituel. Celui-ci a comme trois dimensions : l'esprit
personnel, l'esprit objectif et l'esprit objectivé. C'est sous un triple point
de vue qu'est considéré l'esprit personnel : comme l'individuel spirituel,
comme personnalité, comme liberté. Ce dernier aspect est évidemment le
plus développé.

Au centre de la personne nous découvrons la liberté. Celle-ci est
considérée avant tout d'une manière éthique ; on en montre l'existence et la
possibilité. C'est le phénomène éthique de la culpabilité qui est l'indice le
plus probant de l'existence de la liberté. « Si la liberté n'est pas un fait au
sens strict, scientifiquement vérifiable, il faut avouer que le lien entre le
conditionné et sa condition se manifeste ici dans une objectivité irrécusable »

(p. 202). L'auteur note qu'Hartmann n'entend point s'aventurer sur le
terrain de la philosophie de la religion, mais il souligne l'irréductibilité de la
liberté religieuse et de la liberté éthique (p. ni). La première irréductibilité
qu'il relève concerne les tendances fondamentales. « La liberté religieuse
est tournée vers l'au-delà, d'où le risque de dépréciation de l'en deçà ; la
liberté éthique au contraire, est « ganz diesseitig eingestellt » (p. in).

Après avoir montré ce que N. Hartmann entend par « l'esprit personnel »,

B. expose ce que N. H. entend par « l'esprit objectif », - c'est-à-dire la
« sphère impersonnelle » en laquelle nous vivons, l'ensemble d'idées et de

croyances d'un groupe défini à une époque donnée ; son essence consiste
d'abord en des coutumes ; - et par « l'esprit objectivé » (objektivierter Geist) :

c'est l'objectivation de l'esprit objectif ou personnel. Il « procède des deux
et fait nécessairement retour à son principe » (p. 152). Ces « trois modalités »

d'esprit sont donc essentiellement relatives. « L'esprit objectivé est le plus
dépendant ; des deux autres, le plus « consistant » au sens de plus durable,
est l'esprit objectif » (p. 152).

Cette philosophie de l'esprit est « une analyse catégoriale, fondée elle-
même sur une théorie de la modalité et des niveaux d'être. L'esprit qui
l'anime est un réalisme intégral, soucieux de restituer à l'être spirituel la
totalité de ses conditions de possibilité, et d'en sauvegarder l'originalité
irréductible... » (p. 155).

Enfin dans le chapitre m, intitulé Architecture et ironie, B. essaie de

préciser le caractère propre de la philosophie de N. H. : elle est un « ensemble
architectural » impliquant certaines simplifications parfois caricaturales, et
voilà l'ironie des choses » : dans sa réaction contre l'idéalisme, il a platonisé
à l'excès. L'auteur souligne par là ce qui pour lui est la plus grande faiblesse
de cette philosophie : « ce qui nous inquiète un peu dans cet imposant



138 Besprechungen

édifice, c'est moins la base que le sommet» (p. 175). « L'esprit objectif ne
peut être... ni vivant ni réel » (p. 176).

Après cette remarque, B., dans la conclusion, affirme : « La tentative
de N. Hartmann est en soi parfaitement légitime. Elle est cohérente avec
une ontologie qui la fonde en droit, et lui fournit ses grandes lignes d'évolution

» (p. 181). Ce qui n'empêche pas l'auteur de considérer que N.
Hartmann reste « en deçà d'une critique radicale... ». « C'est pourquoi son ontologie

n'est pas encore à la hauteur de l'idée et de l'exigence critique. »

(p. 185).
On voit tout l'intérêt de cette étude qui nous aide à pénétrer dans la

pensée de N. Hartmann. On aurait souhaité que l'auteur montrât avec plus
de pénétration les limites de cette ontologie et les « pourquoi » de ces limites.

M. D. Philippe OP

Bagot, Jean-Pierre : Connaissance et amour. Essai sur la philosophie
de Gabriel Marcel. (Bibliothèque des Archives de philosophie, 7e section :

Philosophie contemporaine, II.) - Beauchesne, Paris 1958. 248 p.

Comme l'indique son titre principal, ce livre s'intéresse premièrement
au problème général des rapports de la connaissance et de l'amour. Mais
le sous-titre nous avertit que ce problème sera traité sous forme d'une étude
de la philosophie de Gabriel Marcel, dans laquelle l'auteur pense que « cette
question est absolument centrale » (p. 10). Enfin, se « situant dans la ligne
d'une philosophie de l'être » (ib.), B. entreprend en même temps un effort,
dont il nous fera remarquer en terminant qu'il est très nécessaire et très
rare, pour combler « le fossé qui s'est lentement creusé entre la philosophie
thomiste et la pensée moderne, fossé constitué avant tout par une incompréhension

réciproque » (p. 237) : « nous pensons, conclut-il, que la philosophie
de Gabriel Marcel constitue l'un de ces lieux de rencontre privilégié » (p. 238).

Cette triple intention, unifiée par l'attention compréhensive portée
à la pensée de Gabriel Marcel, est excellemment réalisée, en un livre de grand
intérêt et fort enrichissant. On nous y décrit la genèse de la philosophie de
G. M. : caractérisée par une recherche passionnée de l'être à partir de
positions philosophiques qui excluaient l'être de la connaissance ; commençant,
dès lors, par un anti-intellectualisme qui en réalité répudiait surtout un
intellectualisme desséché et faux ; n'arrivant qu'avec peine et lentement
à se dégager d'un idéalisme reçu comme allant de soi, mais qui enfermait
sa quête de l'être et du vrai dans un subjectivisme mortel ; ayant ensuite
à dépasser le point de vue limité de la pure phénoménologie, pour enfin
aboutir à découvrir le sens de l'être et la nature de notre activité spirituelle.
Cet amour qui lui avait rendu insurmontable le rationalisme desséchant
de ses premiers maîtres et qu'il avait dressé au début contre la connaissance,
voici qu'au terme de sa difficile, exigeante et méritoire recherche, G. M.
retrouve par lui et inséparable de lui la connaissance mieux comprise :

« Ainsi peu à peu l'ancienne opposition du savoir et de la participation
a-t-elle fait place à une réconciliation : intelligence et amour sont devenus
les deux faces de notre activité totale, et leur continuelle interférence est

apparue comme la condition de la densité de notre vie spirituelle » (p. 233).



Besprechungen 139

La Sympathie de l'auteur pour le philosophe dont il retrace ainsi la
démarche ne diminue en rien la liberté et la sûreté du jugement qu'il porte
sur lui. Elle le garde seulement de s'arrêter aux résultats provisoires,
ultérieurement dépassés, aux formules insuffisantes ou même fausses, ultérieurement

corrigées, parfois même répudiées, pour souligner avant tout l'orientation

de l'intention philosophique toujours fidèle à elle-même et à ses

exigences intérieures. Et c'est justement par rapport à cette intention qu'il
dénonce les insuffisances, les hésitations, les confusions qui demeurent,
au point où la recherche est actuellement parvenue. Il souligne fort judicieusement

combien manque au philosophe pour résoudre ses propres
problèmes, pour répondre pleinement à ses propres questions, les cadres
logiques et métaphysiques de la philosophie traditionnelle. Et combien aussi

il serait souhaitable que celle-ci arrive à s'imposer à la pensée moderne,
tout en s'efïorçant de son côté de la mieux comprendre. Ainsi indique-t-il
la voie d'une valable et féconde confrontation entre la pensée philosophique
moderne et celle héritée des anciens par quelques-uns, qui font figure
d'attardés. Parmi eux, en effet, plusieurs sont hantés par ce souci de surmonter
le divorce entre ces deux mondes philosophiques : mais ils croient devoir
pour cela tourner et retourner les œuvres de leurs maîtres, spécialement
de saint Thomas, tâchant d'y retrouver, en des textes, arrachés souvent
à leur contexte immédiat, toujours au contexte d'ensemble, des ouvertures
et des ébauches que viendraient accomplir les philosophies ultérieures,
les plus expressément opposées, dans leurs intentions et dans leurs positions,
aux principes et aux solutions des anciens. Comment pourrait-on de la sorte,
malgré les efforts les plus intelligents, dépasser un concordisme stérile,
aussi peu respectueux en réalité du génie des philosophes modernes que de
celui des anciens La confrontation cherchée ne sera valable que si chacune
des pensées que l'on entend enrichir l'une par l'autre est respectée en ses

exigences propres. C'est alors qu'on verra souvent s'établir des accords
profonds qui, pour n'être pas aussi miraculeux que les autres, n'en seront
que plus féconds. C'est dans ce sens, semble-t-il, que s'oriente en ce livre
la critique de M. Bagot.

Si l'étude directe des rapports entre la connaissance et l'amour est à peine
esquissée, ce livre pourtant y apporte une importante contribution, tant
par les nombreuses et pertinentes remarques de l'auteur que par les
réflexions que suscite chez un lecteur thomiste le comportement philosophique
de G.M. en face de ce problème, si ancien, et qu'il découvre pourtant, et
qu'il fait découvrir, comme un problème neuf. J.-H. Nicolas OP

Philippe de la Trinité OCD : Teilhard et Teilhardisme, (Quaderni di
Divinitas, III.) - Pontif. Università Lateranense, Roma 1962. 75 p.

Dans une première partie de cette étude, l'auteur expose la signification
de Teilhard, selon le P. Daniélou, et dans une seconde partie l'optique du
P. de Luhac sur la pensée religieuse de Teilhard. Dans deux appendices :

l'optique de M. Georges Crespy sur la pensée théologique de Teilhard ; Dernières
pages du journal de Pierre Teilhard de Chardin.



140 Besprechungen

L'auteur souligne qu'il ne cherche pas à traiter dans cette étude la
signification de l'œuvre de Teilhard de Chardin prise dans son ensemble,
mais telle que cette œuvre est présentée, à tort ou à raison, par le P. Daniélou
dans son article : Signification de Teilhard de Chardin, paru dans les «Etudes »

en 1962 (p. 145-161).
L'auteur s'étonne de l'interprétation du P. Daniélou prétendant que

Teilhard est un philosophe au sens fort du terme et que son importance
est d'abord métaphysique (p. 7) ; aussi n'hésite-t-il pas de conclure : « selon

nous, le teilhardisme scolastique esquissé par le P. Daniélou est de droit
contradictoire (et de fait inexistant...) - ce qui n'exclut pas que certaines
options métaphysiques n'imprègnent de fait, évidemment, la pensée de
Teilhard... »

Selon le P.Daniélou «Teilhard fait continuellement de la théologie... »,

mais en même temps il ne traite pas des questions théologiques pour elles-
mêmes... c'est l'approche qui est significative chez lui et qui est utile au
théologien » (p. 25). L'auteur souligne les ambiguïtés de telles affirmations.

La seconde partie de cette étude montre le désaccord fondamental du
P. Philippe de la Trinité avec le livre du P. de Lubac, qu'il reconnaît être
« l'œuvre d'un Maître qui connaît bien son sujet » (p. 38).

L'auteur résume ainsi son impression en lisant le livre du P. de Lubac :

c'est une plaidoirie à l'adresse des accusateurs du P. Teilhard ; c'est aussi
un avertissement qui souligne « les difficultés théologiques inhérentes aux
écrits teilhardiens » (p. 38). Et l'auteur n'hésite pas de reprendre ce qu'il
avait déjà écrit en 1959 : « Teilhard est un grand esprit, mais en dogmatique
c'est un esprit faux, - un grand esprit faux, - et c'est pourquoi il est
dangereux. »

Et quand le P. de Lubac affirme : « L'Eglise catholique, cette mère
toujours féconde... peut reconnaître elle-même avec joie, qu'en Pierre
Teilhard de Chardin elle a enfanté, tel que notre siècle en avait besoin, un
authentique témoin de Jésus-Christ, » le P. Ph. reprend : « Tel que notre
siècle en avait besoin : cela, non, car notre siècle de confusion philosophico-
morale et de précision scientifique a besoin de lumière dans beaucoup de
clarté : notre siècle positif a besoin d'authentique métaphysique, de celle

par excellence de Saint Thomas d'Aquin, pour aborder de manière valide
et fructueuse la problématique théologique» (p. 66). Nous ne pouvons
qu'affirmer notre entier accord. Plus le monde est mené par la science et la
technique, plus il a besoin d'une métaphysique très pure, très limpide.
Plus la raison humaine est, par la science, ordonnée à la transformation de
l'univers, plus l'intelligence de l'homme doit être avide de connaître et de

contempler, dans la mesure où elle le peut, le Créateur.
Enfin relevons dans le premier appendice ce texte de Teilhard cité par

G. Crespy (p. 231) : «la charité chrétienne, généralement décrite comme
une simple huile de douceur répandue sur la peine du monde, se découvre
comme l'agent le plus complet et le plus actif de l'Hominisation. » L'auteur
conclut : « Si tout cela n'est pas du plus mauvais concordisme, nous nous
demandons où l'on trouvera jamais du concordisme, fût-il le plus atténué »

(p. 71).



Besprechungen 141

En terminant, relevons ce jugement d'un ami de Teilhard cité par le
P. de Lnbac (p. 328) : « Il a le sentiment d'avoir, de par ses études, ses

relations et ses dons mêmes, une espèce de mission scientifico-religieuse
in partibus infidelium » - et ce jugement de Teilhard cité aussi par le Père
de Lubac : « J'aurai à la fois contre moi les purs savants et les purs adeptes
de la métaphysique. » Ces deux textes sont très importants, et l'auteur les

a mis en exergue de sa Seconde partie, pour en faire ressortir toute
l'importance.

N'est-ce pas là précisément toute l'ambiguïté ou, si l'on veut, toute la
confusion de Teilhard Il veut faire une œuvre apologétique, - au très
grand sens du mot -, il veut montrer que le progrès de la science, de
l'évolution, vont dans le même sens que le ferment évangélique. Son apologétique

n'est plus de montrer qu'il n'y a pas d'opposition entre la foi et la
raison, la foi et la science : elle prétend aller plus loin, en montrant que
l'évolution de l'univers physique et biologique va dans le même sens que le
développement du Corps mystique. Par le fait même il ne précise plus
l'objet et la fin propres de la foi d'une part, l'objet et la fin propres de la
science d'autre part, pour les distinguer. Il se place du point de vue de
l'évolution vitale, du dynamisme interne et immanent de la vie. De ce point
de vue on ne peut plus distinguer ce qui est d'ordre naturel de ce qui est
d'ordre surnaturel, et constamment les exigences de la vie naturelle sont
confondues avec celles de la vie chrétienne. Se plaçant du point de vue de la
vie, on ne peut plus discerner avec assez de précision le mystère de la création.

Maître Eckart affirmait déjà dans son commentaire de la Genèse : la
vie comme telle ne peut être créée Car elle implique une spontanéité : le
vivant se meut. Ordre naturel et ordre surnaturel ne peuvent plus être
distingués si l'on demeure dans l'immanence de la vie.

L'erreur de Teilhard n'est-elle pas avant tout d'avoir confondu la vie et
l'être Ce qui l'enferme dans un immanentisme, et, parce qu'il veut réaliser
une apologétique, le conduit nécessairement à faire une apologétique vitale
et mystique qui ne peut plus respecter la transcendance du divin. Une telle
intention est sans doute très belle et très séduisante, - mais est-elle
réalisable en respectant la vérité M. D. Philippe OP

de Waelhens, Alphonse : Existence et signification. - Editions Nauwe-
laerts, Louvain 1958. 291 p.

Ce livre rassemble une série d'études (écrites ces cinq dernières années),
qui s'efforcent, comme l'auteur le note lui-même dans l'avant-propos, de
mettre en lumière sous diverses perspectives la nécessité de « ce retour aux
choses elles-mêmes » que « le fondateur de la phénoménologie annonça il y
a- un demi-siècle ». Sous le titre « Existence et signification », de W. veut
nous indiquer que ce qui constitue l'origine première ou ultime de toute
expérience, c'est la rencontre indissociable de « ce qui est » et de 1'« intention
du « je suis ».

Nous ne pouvons pas ici résumer ces onze études particulières qui se

présentent chacune comme un dialogue avec tel ou tel philosophe phénomé-



142 Besprechungen

nologue contemporain, et où de W. essaie avec beaucoup de finesse de
montrer la parenté et la diversité de ces diverses positions phénoménologiques,

qu'il s'agisse de celle de Hegel, de Husserl, de Sartre, de Merleau-
Ponty. A travers ces divers dialogues on peut découvrir la position
philosophique personnelle de l'auteur. Selon celui-ci, l'ambition de la phénoménologie

est l'identification du savoir et de l'expérience. Aussi, dans cette
perspective, la philosophie n'est autre chose que l'explication de l'expérience
humaine intégrale. La phénoménologie, dans sa pensée, permet de
surmonter l'opposition de l'idéalisme et du réalisme, du sujet et de l'objet, de
la pensée et du fait. Elle est donc bien le progrès ultime de la pensée
philosophique. Il semble que de W., déjà tellement conquis par la phénoménologie,

n'ait plus qu'un regard phénoménologique sur le progrès de la pensée
philosophique comme sur l'avenir de l'humanité. Jamais il ne se demande
si cette philosophie nouvelle qui s'élabore peut atteindre la vérité, si elle
nous donne une vision exacte de l'homme, de son activité morale et contemplative,

si elle est capable d'atteindre la fin ultime de l'homme, si le réel
qui est atteint est encore vraiment ce qui est, ni quelle est la différence entre
ce qui est et le vécu, ce qui est rencontré. De plus, l'auteur semble considérer
que la phénoménologie est un véritable progrès de la philosophie, une sorte
de dépassement à l'égard de la métaphysique. Ceci est affirmé comme allant
de soi.

Qu'il y ait en phénoménologie une mise en lumière de nouveaux
problèmes, c'est bien évident, mais cela ne veut pas dire nécessairement qu'il y
ait une analyse philosophique plus profonde de la réalité existante. Il y a
sans doute un progrès du point de vue de l'extension, mais y en a-t-il
vraiment du point de vue compréhension

Nous regrettons que cette série d'études demeure surtout descriptive et
que de W., avec la finesse de son esprit, ne se soit pas posé véritablement le
problème de la vérité : dans quelle mesure la phénoménologie peut-elle être
considérée comme une philosophie Dans quelle mesure atteint-elle la
vérité Mais sans doute ces questions demeurent-elles pour l'auteur des

questions trop classiques M. D. Philippe OP

Ethik - Rechts- und Gesellschaftsphilosophie

Nicolussi Johannes: Vom Sinn des Leidens. - Gott und der Mensch. -
Verlag Felizian Rauch, Innsbruck 1957. 35, 331 S.

In etwas zu unproblematischer Art und Weise versucht Nicolussi, dem
Leser einige Grundwahrheiten des Christentums in Erinnerung zu rufen.
Man findet in seinen Betrachtungen kaum neue Gesichtspunkte. Was aber
trotzdem seine Schriften lesenswert macht, liegt zweifellos in der Originalität
der Darstellungsweise. Zahlreiche, oft kühn gewählte Vergleiche aus allen
Gebieten des Wissens und der Technik lassen manchen Einblick in Wahrheiten

tun, die an sich nicht leicht verständlich sind. So werden diese Schriften
zu einer interessanten und abwechslungsreichen Lektüre. Hervorgehoben sei



Besprechungen 143

auch des Verf. bemerkenswertes psychologisches Einfühlungsvermögen in die
verschiedensten menschlichen Lebenssituationen, wodurch die Lebendigkeit
seiner Schilderungen nur gewinnen kann. S. Dosen OP

Bùi Tuân : Essai sur la genèse de la souffrance de l'amour. - [o. O.] 1962.
108 p.

Thomas von Aquin fundiert in seinem Traktat über die Leidenschaften
alle im menschlichen Strebevermögen erfahrbaren Affekte, also auch jene
der Traurigkeit, des Zornes und Hasses, im Grundaffekt der Liebe. Der
Verfasser geht nun diesem Gedanken in einer bestimmten Richtung nach : Die
Liebe als Fundament inneren, seelischen Leidens. Dabei weitet er den
Gesichtskreis über das rein sinnliche Leben hinaus in den Bereich des Geistes.
Das Leiden, von dem er spricht, ist darum ein geistiges Phänomen. Allerdings
schließt er damit die Leidenschaft nicht aus, da er ausdrücklich das « menschliche

» Liebes-Leiden als solches behandeln möchte. Im deutschen Sprachgebrauch

könnte man vielleicht das Thema bestimmen als seelischen Kummer
des liebenden Menschen. So literarisch das Thema vielleicht lauten mag, es

hat seine wissenschaftliche Problematik. Es geht um das « moralische »

Schmerzempfinden, Empfinden verstanden im weitesten Sinne, umfassend
das sinnliche und geistige Wahrnehmen. Allerdings schließt gerade dieser
Begriff « moralisch », den der Verfasser öfters braucht, eine Unmenge von
Mißverständnissen in sich. Jedenfalls ist hier dieser Begriff nicht im Sinne
von « sittlich » verstanden, wenngleich der Verfasser auch diesen
miteinschließen möchte (vgl. 43). Den sittlichen Schmerz, der aus einer Übertretung

eines Gebotes entsteht und nur so im Sinne der Sittlichkeit verstanden
werden darf, hat unser Verf. ganz in die Psychologie verlagert. Er hätte
damit Recht, wenn es ihm auch nur entfernt gelungen wäre, die in der ganzen
modernen Ethik diskutierte Frage aufzugreifen, ob das Sittliche einen onto-
logischen, näherhin psychologischen Belang hat. Was auf S. 43 vom Sittlichen
gesagt wird, daß nämlich auf der universalen Finalität die Ordnung der
Sittlichkeit aufbaue, beweist, daß unserem Autor die seit Kant aufgerollte und
die ganze Ethik seitdem beherrschende Diskussion über die Fundierung des
« Solls » völlig fremd ist. Damit ist verbunden, daß die Erklärung des tiefsten
Seelenschmerzes, nämlich des Gewissensbisses, keine sachgerechte Behandlung

erfuhr. Dem Ethiker, der ontologisch fundiert ist, liegt viel daran, die
Möglichkeit und Fähigkeit des sittlichen Schmerzes zu erhalten und zu
pflegen. Ihm kommt es nicht so sehr darauf an, zu wissen, daß es und warum
es seelischen Schmerz gibt, sondern vor allem und in erster Linie, wann und
unter welchen Bedingungen wahrheitsgemäß sittliches Schmerzempfinden
eintreten sollte.

Doch klammern wir einmal dieses grundsätzliche Mißverständnis der
ethischen Ordnung aus, dann müssen wir dem Autor das überlegene
Geschick zusprechen, mit feinem Gespür der Innenerfahrung unserer Seele

nachgegangen zu sein. Seine Darstellung über die Kompatibilität von Eigenliebe

und Fremdliebe, wie sie Thomas von Aquin gehalten hat, ist, wenn
auch nicht neu, doch anregend. Vielleicht hätte er eingehend darüber spre-



144 Besprechungen

chen müssen, in welchem Sinne die Freundschaftsliebe eine konsequente
Entwicklung der ersten grundlegenden Liebe, d. h. jener Liebe, die im Streben

als Anlage beschlossen ist, darstellt. Denn nur auf dieser Erklärung wird
es möglich, den Beweis zu führen, daß das Opfer der hingebenden Liebe
« der Weg zum Glück » ist (97). Man hat den Eindruck, als ob dem Verfasser
öfters das Herz « durchgegangen » sei, z. B. : « Das Opfer, das durch die
hingebende Liebe gefordert ist, ist trotz des mehr oder weniger damit verbundenen

Leidens von tiefer Freude durchdrungen » (97). Diese Erklärung mag
stimmen. Für den Philosophen ergibt sich aber die Frage, ob es wesentlich
so sein müsse. Die Frage ist solange ungelöst, als man sich über die
Grundstruktur des sittlichen Aktes nicht im klaren ist. Vom methodisch-wissenschaftlichen

Standpunkt aus hätte man zunächst eine Abklärung gewünscht,
welche Erfahrungsbasis von unserem tief empfindenden Autor benützt
wird. - Obwohl Zitationen noch kein Beweis eines tüchtigen Denkers sind,
so dürfte doch die Entleihung von Definitionen aus dem « Petit Larousse »

(entspricht etwa dem « kleinen Herder ») allzu primitiv sein A. F. Utz OP

Frodl, Ferdinand, SJ : Gesellschaftslehre. - Schöningh, Paderborn;
Thomasverlag, Zürich 1962. 419 S.

Die erste Auflage dieses Buches war bereits 1936 erschienen. Daß es sich
hier um die zweite Auflage handelt, ist nur aus dem kirchlichen Imprimatur
ersichtlich. Verhältnismäßig hat sich sehr wenig geändert. Der geschichtliche

Teil, in welchem die Gesellschaftsauffassung der vorchristlichen und der
christlichen Zeit behandelt wird, ist auf weiteste Strecken mit der ersten
Auflage identisch. Im Hinblick auf die starke Entwicklung der Soziologie
hat allerdings der Verfasser versucht, sich mit dieser Wissenschaft von seinem
Standpunkt aus mehr auseinanderzusetzen. F. betrachtet aber auch hier
noch die Soziologie mit sehr kritischen Augen. Er spricht von der « buntesten
Mannigfaltigkeit von Richtungen und Formen », in welche die Soziologie
« zerflattert » (189). Eine gewisse Kampfstellung gegen die Soziologie war ja
wohl auch eine der großen Ursachen, aus denen heraus dieses Buch in erster
Auflage entstanden ist. Der Verfasser ist der Auffassung, daß die Gesellschaft
nur von der Theologie her richtig verstanden werden kann : der Ursprung
menschlicher Gesellschaft führt in die Tiefen der Gottheit, in das innerste
Heiligtum des dreipersönlichen Gottes. « In diesem strömt die liebende
Hingabe des Vaters an den Sohn in den Willen über : 'laßt uns den Menschen
machen nach unserm Bild und Gleichnis'. Die Liebe, der Heilige Geist, läßt
die Zeugung des ewigen Wortes auch nach außen fruchtbar werden Somit
läßt die Liebe Menschen schaffen, läßt Gott aus sich heraustreten und
Geschöpfen das Dasein geben, die Kinder werden können des einen Gottes,
denen Gott sich zum Vater macht, weil in ihren Herzen der Geist des Sohnes
ruft : 'Abba, Vater'. Sie sollen ein Wesen haben, das ihre Teilnahme an der
Gemeinschaft der drei göttlichen Personen ermöglicht, das einer ähnlichen
Vielheit in der Einheit wegen sie befähigt, 'Hausgenossen Gottes' zu werden

» (349). F. kritisiert auch die Definition der Scholastiker: «Dauernde
Einheit vieler, die in gemeinsamer Tätigkeit einem gemeinsamen Ziel zuzu-



Besprechungen 145

streben verpflichtet sind ». Er bezeichnet sie als ungenügend, weil in dieser
Definition der eigentliche Inhalt fehle. Der Gedanke ist richtig. Die
angegebene scholastische Definition ist nur eine formale, nominale Definition.
F. verlangt in der Definition eine klare Bezeichnung, was Natur und Person
sein sollen, denn nur durch das Ziel werde das gesellschaftliche Leben
einwandfrei bestimmt (vgl. 215 ff.). Von hier aus aber werde die Sozialphilosophie

auf die Theologie verwiesen. Denn nur diese sei imstande, die allgemeine
menschliche Natur als Einheitsfaktor der vielen Personen zu bestimmen.
Die vollendetste Natureinheit mehrerer Personen findet aber derTheologe in
der Trinität (vgl. 239). Von diesem theologischen gesellschaftsbildenden
Prinzip findet der Autor den Weg zu Ehe, Familie usw. bis in die
Völkergemeinschaft hinein. A. F. Uxz OP

Naturordnung in Gesellschaft, Staat, Wirtschaft. Hrsg. von Joseph
Höffner, Münster, Alfred Verdross, Wien, Francesco Vito, Mailand. -
Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-München 1961. 731 S.

Das Streben nach einer tieferen Erkenntnis der schon in der Wesensnatur

des Menschen grundgelegten Ordnung des gesellschaftlichen Lebens
ist heute zu einem dominierenden Element der Sozialwissenschaften geworden.

Die heutige Renaissance des naturrechtlichen Denkens wäre unvorstellbar

ohne die intellektuelle und charakterliche Leistung aller jener, die sich
auch in dieser Zeit die geistige Unabhängigkeit bewahrt haben. Ohne Zweifel
gehört Johannes Messner, dessen 70. Geburtstag seinen Freunden und Schülern

einen willkommenen Anlaß bot, ihm die vorliegende Festschrift zu
widmen, in die Reihe dieser Persönlichkeiten. J. Höffner kann im I. Teil
(Johannes Messner und sein Werk) mit Recht schreiben : « Johannes Messner
weiß um die Problematik des Naturrechts. Er kennt die angelsächsische
Common-Law-Überlieferung Er mahnt die traditionelle Naturrechtslehre,
den Eindruck zu vermeiden, als sei die von der mittelalterlichen Scholastik
erreichte Form der wissenschaftlich-philosophischen Naturrechtslehre etwas
schlechthin Endgültiges. » Das bedeutsame Anliegen des Jubilars war es,
die Naturrechtslehre in einer neuen « Summa » darzustellen und dabei die
Ergebnisse der modernen Wissenschaften auszuwerten.

Die Beiträge einer respektablen Reihe prominenter Wissenschafter
gruppieren sich um vier Themenkreise. Aus dem II. Teil (Grundlegung : Natur
und Übernatur) seien besonders die Artikel von E. Wolf, A. Auer und F. A.
Frhr. v. d. Heydte hervorgehoben. Eric Wolf befaßt sich mit der Dialektik
von menschlicher und göttlicher Ordnung. Die Interpretation von Mk. 12,
13-18 kommt zu dem Ergebnis : Göttliche Ordnung ist christliche Ordnung.
Wahre « Politia Christiana » ist kein historisches Ordnungsmodell eines
christlichen Staates. Menschliche Ordnungen leiten sich von der göttlichen
her, nicht umgekehrt und nie umkehrbar. Mit demselben Problem setzt sich
der Artikel Albert Auers (Protestantisches Rechtsverständnis und Naturrecht)

auseinander. Zwischen zwei Gruppen, deren eine den Glauben als
ausschließliche (übernatürliche) Quelle des Rechts, deren zweite eine
natürlich-philosophische Abteilung von Rechtssätzen zuläßt, postiert Auer die

10



146 Besprechungen

Vertreter des Naturrechtes im strengen Sinn : um Recht zu erkennen,
bedarf es keines Offenbarungselementes Den philosophischen Aspekt des
Rechts führt Frhr. v. d. Heydte weiter in seiner Untersuchung über «

Seinsbegriff und Naturrecht bei Thomas von Aquin und Francisco Suarez ».

Der III. Teil bringt Aufsätze über Familie — Subsidiarität - Eigentum.
(U. a. J. Schasching : Soziologischer und sozialphilosophischer Pluralismus.
F. Karrenberg : Staat und Gesellschaft im protestantischen Denken der
Gegenwart. Th. Mayer-Maly : Soziale Sicherheit und Subsidiarität.)

Das Naturrecht in Staat und Kirche : Recht - Verfassung -
Völkergemeinschaft überschreibt den IV. Teil. Mitherausgeber der Festschrift A.
Verdroß behandelt die Würde des Menschen in der abendländischen Rechtsphilosophie.

In gestraffter Form zeichnet V. die Linie, die aus der klassischen
Antike über das christliche Mittelalter zur Gegenwart führt und auf der die
tragende Rolle der menschlichen Person in jeder Gemeinschaftsordnung
zum Ausdruck kommt. V. zieht das Résumé aus dieser Feststellung in
fünf Punkten. - H. Peters, A. F. Utz, Id. Nawiasky u. a. bringen Beiträge
zum Naturrecht ; E. Welty faßt das Gemeinwohl als Rechtsgrundlage,
A. Merkl « Das Widerstandsrecht gegen die Staatsgewalt » ins Auge.

Im V. Teil kommen konkrete Probleme der Wirtschaft zur Sprache :

Wirtschaftsethik, Gesellschaftspolitik und Wirtschaftstheorie, Marktwirtschaft,

Einkommensverteilung, Familienlastenausgleich und anderes.
Die Festschrift Messner ist eine gewichtige Dokumentation der

gegenwärtigen Gesellschaftslehre. Der Kreis von mehr als 50 Mitarbeitern aus
den verschiedensten geisteswissenschaftlichen Disziplinen, zahlreichen
Nationen und Bekenntnissen spiegelt die Breite der Basis wider, auf der man
sich heute um eine der Menschennatur gemäße Gesellschaftsordnung
bemüht. F.-M. Schmölz OP

Auer, Albert OSB : Der Mensch hat Recht. Naturrecht auf dem Hintergrund

des Heute. - Verlag Styria, Graz-Wien-Köln 1956. 398 S.

Im ersten Teil behandelt der Verfasser das Wesen des Naturrechts mit den
damit unmittelbar zusammenhängenden Fragen wie Naturrecht und Ethik,
Naturrecht und konkrete Situation usw. Im zweiten Teil werden die
Naturrechtsprinzipien und die Menschenrechte besprochen. Der dritte Teil geht
auf Einzelfragen ein, die sich aus dem Naturrechtsbegriff ergeben : Eigentum,
Wirtschaftsordnung, Kapitalismus, Sozialismus bis in die Fragen nach dem
Mitbestimmungs- und Mitbeteiligungsrecht hinein. Dem Verf. liegt viel daran,
das Recht nicht etwa aus dem gesellschaftlichen Ganzen abzuleiten, sondern
im Sein des Menschen selbst zu sehen. Da Recht als « potestas moralis »

definiert ist, kommt es dem Menschen zu, weil er ist, « so daß der Mensch nicht
Mensch sein kann, ohne daß er Recht hätte» (61). Dieser Gedanke leitet
den Verf. auch in der Bestimmung und Deutung der Menschenrechte. Der
ontologische Ausgangspunkt verleitet aber den Verf. nicht dazu, von einem
ewigen Naturrecht zu sprechen, das in starren Formeln seinen Ausdruck
fände. Vielmehr erkennt er im Naturrecht « eine zweifache Schicht » :

« die metaphysische Schau und die Auswirkungsbreite » (192). Am einfachsten



Besprechungen 147

wird der Unterschied an einem vom Verf. geschilderten Beispiel klar gemacht :

« Einige, ganz wenige Rechtssätze wird es geben, die absolut allgemein sind,
ohne Ausnahme. Alle anderen sind spezifiziert. Dieses Moment ist es, das
man ergänzend dem scholastischen Naturrecht unbedingt hinzufügen muß :

Naturrecht, bloß metaphysisch fundiert, reicht nicht aus. In der biologischen
Fundierung sprechen sich Geheimnisse des menschlichen Wesens aus, die
uns nur auf diesem Umweg und indirekt kundgetan werden, weil wir sie in der
metaphysischen Analyse weder sehen, noch sehen können, noch zu sehen
brauchen. Das zeigt uns ja schon der Fall der Ehe. Zur möglichen Vollziehung
des Ehekontraktes reicht ja auch nicht einfach der metaphysische Begriff
Mensch als Mann und Frau hin, er muß genauer fixiert werden als Ehepartner,
und auch nicht als Ehepartner schlechthin, sondern als der individuelle
Ehepartner, und dazu gehören nicht bloß Blutgruppe und Rhesus-Faktor,
sondern auch die individuelle, psychophysische Konstitution, die die Ehe
möglich macht, so daß man doch sagen muß, daß eine Ehe, die diese
Momente übersehen würde, eben naturrechtlich unmöglich wäre, obschon sie
vielleicht geschlossen wird. Liegt nicht darin, daß ein foetus, bei dessen
Werden der Rhesus-Faktor aktuell ist, absterben muß, wenn man nicht an
Stelle seines Blutes anderes einführt, eine Indikation für Naturwidrigkeit der
Ehe vor, der er entsprossen ist Nehme ich abstrakt philosophisch den
Menschen, so wie ich ihn eben naturrechtlich nehmen muß, dann ist Ehe
zwischen Weiß und Schwarz naturrechtlich ; nehme ich den Menschen aber
als biologisch und soziologisch bestimmt - und es gibt keinen Menschen,
der Mensch an sich wäre, und nicht biologisch und soziologisch determiniert

-, dann ist es sicherlich nicht gegen das Naturrecht, wenn der Staat
diese Ehen ausnahmslos verbietet. Es gibt eheliche Verbindungen, deren
Ergebnis nicht gegen den metaphysischen Begriff vom Menschen in
abstracto, aber gegen das Wesen des Menschen, so wie er existiert, verstößt »

(192 f.). A. F. Utz OP

Aubert, Jean-Marie : Le droit romain dans l'oeuvre de Saint Thomas.
(Bibliothèque thomiste XXX.) - Vrin, Paris 1955. 164 p.

Die beachtenswerte Arbeit wurde 1951 an der Universität von Straßburg
als Dr.-Dissertation angenommen. Der Verf. hat, bevor er sie druckfertig
machte (1953), nur in geringerem Umfange die Literatur nachgetragen.
Er schließt mehr oder weniger mit dem Jahr 1951 ab. Dies hat aber weiter
auf den Wert der Veröffentlichung, die sich auf die Quellen stützt, keinen
Einfluß, zumal manche Titel der zitierten Literatur das behandelte Problem
nicht berühren (vgl. z. B. S. 77). Nach einer literarischen Bestandsaufnahme
der Zitationen aus dem römischen Recht, wo A. sich auf die Leonina-Ausgabe
stützt (1. Kap.), werden zunächst die Analogien besprochen, die sich an das
röm. Recht anlehnen (2. Kap.). Lesenswert ist hierbei, was der Verf. über den
Lebensstand sagt (28 ff.). Überraschend ist die Analogie der « dotes » der
Seligen mit den Vorstellungen des römischen Rechts. Während diese
Analogien nur sehr locker mit dem römischen Recht in Verbindung stehen,
beweisen bestimmte Axiome (ignorantia iuris non excusat, ignorantia facti
excusat, volenti non fit iniuria usw.) wie auch bestimmte Begriffe (votum,



148 Besprechungen

adoptio u. a.) eine direkte Anlehnung an das römische Recht (3. Kap.).
Unter dem Titel « Das römische Recht als indirekte Quelle der Doktrin »

(4. Kap.) behandelt A. eine Reihe von juristischen Vorstellungen des hl. Thomas,

die sich unzweideutig als aus dem römischen Recht entnommen erklären
lassen. So z. B. die Ansichten über den unerlaubten Gewinn, über den gerechten

Preis, das Recht des Angeklagten, den Wucher, vor allem aber die
Konzeption der rechtlichen Ordnung im allgemeinen. Im Zentrum des Interesses
eines jeden Rechtsphilosophen dürfte wohl das 5. Kapitel über die direkten
doktrinären Anleihen stehen, dieThomas beim römischen Recht gemacht hat.
Hierbei handelt es sich vor allem um die Unterscheidung des Rechts in
« ius naturale », « ius positivum » und in « ius gentium ». Aus dem, was A. hier
ausführt, spürt man deutlich, daß Thomas noch sehr um eine Systematik der
verschiedenen Begriffe gerungen hat. A. bietet eine eindrucksvolle schematische

Darstellung dieses Labyrinthes auf S. 122. Allerdings muß man dazu
unbedingt den Text lesen. Z. B. steht die Ehe im Schema unter dem ius
naturale, während A. auf S. 111 bzgl. der unauflöslichen Einehe ganz richtig
sagt, daß diese bei Thomas unter das ius gentium fällt. Für die Naturrechtslehre

des hl. Thomas war es vielleicht ein Unglück, daß die Begriffsbildungen
des römischen Rechts berücksichtigt werden mußten. Sehr unglücklich wirkt
sich die ganz verschiedene systematische Lokalisierung der Begriffe «

Gesetz » und « Recht » aus. Es gibt nur zwei Arten von Gesetzen : lex naturalis
und lex positiva. Es gibt aber drei Arten von Recht : ius naturale, ius gentium
ius civile oder positivum. Im letzten (6.) Kapitel untersucht A. die Frage,
inwieweit Thomas die juristische Methode übernommen hat, inwiefern er also
als Jurist bezeichnet werden könne. Hierbei wird klar, daß Thomas doch eben
eine rationale Synthese geben wollte, die weit über das hinausging, was das
römische Recht zu bieten vermochte. Thomas ist eben nicht ein typischer
Jurist, sondern ein Moralist.

Die ausgedehnte Quellenkenntnis, die Präzision in der Lesung der Texte
und die gute Verarbeitung der einschlägigen Literatur (bis 1951) verleihen
dem Buch einen bleibenden Wert. A. F. Utz OP

Höffner, Joseph : Statik und Dynamik in der scholastischen Wirtschaftsethik

(Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nordrhein - Westfalen

: Geisteswissenschaften, Heft 38.) - Westdeutscher Verlag, Köln -
Opladen 1955. 41 S.

Der Verf., der als tüchtiger Kenner des scholastischen Schrifttums
bekannt ist, geht hier gegen das Vorurteil an, als ob die Scholastiker für diewirt-
schaftliche Entwicklung nichts übrig gehabt hätten. Selbst W. Sombart hatte
in der Scholastik nur den Grundzug des vorkapitalistischen Daseins,
Traditionalismus und Ruhe im Überkommenen gesehen. A. Dören äußerte die
Ansicht, dem mittelalterlichen Geist sei die Einsicht in die wertbildende Funktion

des Handels verschlossen geblieben. H. dagegen weist nach, daß die
Scholastik, d. h. die Thomistenschule mit ihrer dynamischen Auffassung
vom Naturrecht einen offenen Sinn für die Entwicklung in Gesellschaft und
Wirtschaft bewiesen haben. Er kommt hierbei besonders auf L. Molina



Besprechungen 149

(1535-1600) zu sprechen. Molina hatte den Grundsatz vertreten, daß
wirtschaftsethische Werturteile « um so weniger nützlich und um so weniger
richtig seien, je allgemeiner sie formuliert würden » (bei Höffner S. 13). Das
Zinsverbot hatte, wie H. ausführt, mit einer stagnierten Wirtschaftsidee
nichts zu tun. « Richtig verstanden verfolgte das Zinsverbot nicht das Ziel,
die wirtschaftlichen Verhältnisse im Beharrungszustand zu erhalten, sondern
notleidende, auf Konsumkredit angewiesene Menschen vor Ausbeutung zu
schützen » (28 f.). Die scholastischen Wirtschaftstheoretiker zollten der Dynamik

des Marktes und der Preisbildung volle Anerkennung. Sie zogen daraus
die Folgerung, « daß eine behördliche Preisregelung im Sinne der 'Idee der
Nahrung' höchst bedenklich sei » (32). Interessant zu lesen ist, daß die mit
der « Idee der Nahrung » gekoppelte Beharrung im Traditionellen nicht von
den Anhängern des hl. Thomas von Aquin, sondern von den Nominalisten
vertreten wurde. « Man ist gewohnt, den aufgeschlossenen Sinn der Nominalisten

zu bewundern und Verbindungsfäden von Ockham zu Locke, Berkeley
und Hume zu ziehen. Auffallenderweise ist jedoch die nominalistische
Wirtschaftsethik durchaus nicht fortschrittlich, sondern viel zunftstädtischer als
die irgend einer anderen Epoche des Mittelalters. Vor allem fällt die Abneigung

gegen den Wettbewerb und die Vorliebe für amtliche Preisregelungen
auf. Das Eintreten für die behördlich garantierte 'Nahrung' dürfte mit dem
Moralpositivismus des Nominalismus zusammenhängen, der die Sittlichkeit
nicht in die Wesensordnung, sondern in der Willkür Gottes begründet sein
läßt » (19). A. F. Utz OP

Walter, Wilhelm : Die sozialethische Definition der Demokratie. (Studia
Friburgensia, NF 31.) - Universitätsverlag, Freiburg Schw. 1962. xxvi-168 S.

Die Aufgabe, die sich der Verf. gestellt hat, ist an sich der Mühe wert.
Bis jetzt fehlt uns eine sozialethische Definition der Demokratie. Anderseits
dürfte eine sozialethische Untersuchung der Demokratie sich bewußt werden,
daß es mit einer rechtsphilosophischen Betrachtung nicht getan ist. Im Sinne
der politischen Wissenschaften sind die dynamischen Kräfte mindestens von
gleicher Bedeutung wie die juristischen Institutionen. Wenn man aber
einmal das Problem rechtsphilosophisch anfaßt, also eine « naturrechtliche
Definition der Demokratie » (wie man dann die Arbeit betiteln müßte)
anstrebt, dann kommt man zum Aufbau, den der Verf. bietet. Zunächst wird
man, wenn die Unterscheidung zwischen Staatsidee und Staatsbegriff
dargelegt ist, die demokratische Staatsidee mit ihren typisch ethischen Idealen
behandeln und im Anschluß daran die notwendigen institutionellen Komponenten,

welche die Definition der Demokratie im rechtsphilosophischen Sinne
ausmachen. Bei aller Anerkennung mancher guter Einsichten dürfte man eine
straffere Fassung der Gedanken erwarten, zumal dasjenige, was im Text
steht, im Vergleich zu den Fußnoten wegen der geradezu unzähligen
Wiederholungen langweilig wirkt. Einzelne Teile gehörten gestrichen, weil ihr
Inhalt am Rande liegt und außerdem in der Form von Gemeinplätzen dargeboten

wird. Zur Probe sei das wiedergegeben, was der Verf. im abschweifenden

Traktat über die Volkssouveränität bezüglich Hobbes sagt : « Für Hob-



150 Besprechungen

bes gibt es kein objektiv Gutes oder Schlechtes. Unsere absolute Staatsidee
ist unwirksam. Er löst sich von jeder Moral, er ist Positivist. Gut ist, was die
absolute Macht im Staate sanktioniert. Das Gegenteil ist schlecht. Der Staat
setzt die Verhaltensvorschriften bis in den religiösen Bereich hinein. Wer
nicht der vom Staat sanktionierten Religion anhängt, handelt revolutionär
und muß die Folgen tragen. Souverän ist nur der Machthaber, und dieser ist
es in uneingeschränktem Sinne » (71). A. F. Uxz OP

Carro, Venancio Diego, OP : La « Communitas Orbis » y las rutas del
Derecho Internacional segün Francisco de Vitoria. - Estudios filosöficos, Las
Caldas de Besaya 1962. 120 p.

Hoc opusculum apparuit primo in ephemeride « Estudios Filosöficos »

(1961-1962) et nunc apparet ut opus separatum. Auetor, cognitus a studiosis
ex scriptis circa doctrinam iuridicam theologorum hispanicorum saeculi
XVI, non intendit aliquam investigationem vel scientificam expositionem
doctrinarum Francisci de Vitoria circa ius internationale. Conatur tantum
quandam divulgationem harum doctrinarum studiosis non peritis accomo-
datam. Crisis actualitatis internationalis tribuit magnum momentum con-
clusionibus huius opusculi. Exponuntur ordinate : momentum historicum
hispanicum, quod exigebat apparitionem harum doctrinarum, fontes his-
toricae ex quibus Franciscus de Vitoria prineipia iuris naturalis ad ius
internationale pertinentia auxit, novae additiones, tituli legitimi et non legitimi
ad interventionem in aliquo statu.

In ultimo capitulo recolit Auetor viginti propositiones iuris internationalis

ex operibus Francisci de Vitoria exaratas, quarum applicatio pacem et
concordiam hoc saeculo praebere potest. Lectura huius opusculi commenda-
tur specialiter iis omnibus, qui, etsi cultis, scientifica informatione super
hanc materiam carent. T. UrdÂnoz OP

Franciscus de Victoria : De Indis recenter inventis et de iure belli Hispa-
norum in Barbaros Relectiones. Vorlesungen über die kürzlich entdeckten
Inder und das Recht der Spanier zum Kriege gegen die Barbaren. 1539.
Lateinischer Text nebst deutscher Übersetzung, herausgegeben von Dr. Walter

Schätzel. Einleitung von Dr. theol. Paul Hadrossek. - (Die Klassiker
des Völkerrechts in modernen deutschen Übersetzungen, Bd. 2). - Verlag
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1952. xxx-178 S.

In den letzten Jahrzehnten hat sich die Völkerrechtswissenschaft in
vermehrtem Maße mit dem spanischen Dominikaner Francisco de Vitoria, dessen

400. Todestag am 12. August 1946 gefeiert wurde, befaßt und seine
Bedeutung herausgestellt. Bisher stand der Holländer Hugo Grotius im Ruf, der
eigentliche Begründer und Vater der Völkerrechtswissenschaft zu sein. Erst
seitdem man die Werke des spanischen Dominikaners, ich möchte fast sagen,
der Vergessenheit entriß und sie analysierte, wurde man sich klar, was für
eine große Bedeutung sie gerade auch für Hugo Grotius hatten. Es wurde,
wie Höffner in seiner Monographie « Christentum und Menschenwürde »

hervorhob, immer deutlicher, daß Grotius nicht wenige seiner systembildenden
Gedanken aus den spanischen Scholastikern, vorab aus Francisco de Vitoria,



Besprechungen 151

schöpfte. Getino OP (Relecciones, Bd. 3, S. xin-xxxvi) hat darüber
Vergleiche angestellt, und Grotius' Abhängigkeit von Francisco de Vitoria
eindeutig nachgewiesen. Durch die Forschungen der neueren Zeit drang immer
mehr die Erkenntnis durch, daß Fr. de Vitoria der « eigentliche Schöpfer der
modernen Völkerrechtswissenschaft geworden ist, deren Begriffe dann von
Suârez einer scharfen Durchbildung unterzogen wurden ». Es war darum
sehr zu begrüßen, daß als zweiter Band der vielversprechenden Sammlung
« Die Klassiker des Völkerrechts in modernen deutschen Übersetzungen » die
Übertragung der zwei berühmten völkerrechtlichen Vorlesungen Fr. de

Vitoria erschien. Verantwortlich für die Übersetzung zeichnet Walter
Schätzet. Die Einleitung (S. xi-xxx) verdanken wir Paul Hadrossek, der in
ansprechender und wissenschaftlich gut fundierter Weise Leben und Werk
des spanischen Völkerrechtsklassikers charakterisiert und insbesondere seine

Nachwirkung auf spätere Völkerrechtler, den Ergebnissen der neueren
Forschung entsprechend, heraushebt. Abschließend bietet er noch eine möglichst
umfassende Bibliographie, zu der Prof. de Luna, Direktor des Instituto
Francisco de Vitoria in Madrid, ergänzende Angaben beisteuerte. Doch weist
die Bibliographie noch etliche Lücken auf. Auch haben sich einige Ungenauig-
keiten eingeschlichen. So ist z. B. nicht J. Taurisano der Verfasser des Werkes
von « Vitoria et Suarez. Contribution des théologiens au droit international
moderne » ; es ist die Gemeinschaftsarbeit französischer Gelehrter. Taurisano
verdanken wir den Artikel « Francesco de Victoria » in der Enciclopedia Ita-
liana. Auch wird die Abhandlung von F. A. von der Heydte, « Francisco de
Vitoria und die Geschichte seines Ruhmes. Eine Entgegnung » (Friedenswarte

49 [1949] 190-197) aufgeführt, nicht aber der gleichnamige Artikel,
auf den er antwortete, der anonym in « Die Neue Ordnung » (3 [1949] 289-313)
erschien, und später das Kapitel über Fr. von Vitoria in der Monographie
von Carl Schmitt, Der Nomos der Erde und das Jus Publicum Europaeum
(1950) bildete. So dankbar wir für die Bereitstellung eines brauchbaren
lateinischen Textes der Relectiones sind, so wenig befriedigend ist die deutsche
Übersetzung. Sie wird der scholastischen Terminologie und Denkweise nicht
gerecht, ist oft nicht nur ungenau, sondern auch falsch, so wenn z. B. «ex
mutuo consensu » mit « stillschweigender Zustimmung », oder « Leges obli-
gant in conscientia» mit «In Gewissensfragen sind die Gesetze bindend»,
übersetzt wird. Der Wunsch, daß die Übersetzung im Hinblick auf eine
eventuelle Neuauflage gründlich überprüft werde, dürfte wohl am Platz sein.

H. O. Lüthi OP

Geschichte der Theologie

Orbe, Antonio, SJ : La Unciôn del Verbo. Estudios Valentinianos, vol. III.
(Analecta Gregoriana, CXIII.) - Libreria éditrice dell' Università Gregoriana,
Roma 1961. xvin-717 p.

Il est impossible de recenser adéquatement cette étude de la christo-
logie valentinienne, aussi dense que les précédentes recherches de son Auteur
sur le gnosticisme (cf. FZPT 1959, p. 202 sv. ; 1961, p. 393). Bornons-nous à



152 Besprechungen

évoquer la façon dont ces hérétiques se représentaient le constitutif interne
de Jésus, et que saint Irénée a si fortement critiquée : Il y a un Christ
psychique (animalis) fils du démiurge, et un Christ sauveur-Eon fils du Dieu
bon ; celui-ci se sert de celui-là pour sauver l'Eglise des psychiques en la
libérant de sa première ignorance et surtout en la rachetant du kosmo-
crator. Il faut ajouter un troisième élément sotériologique : « l'homme de
l'économie» constituant le corps de Jésus, correspondant au Christ
psychique tenant la place de l'âme. Le Jésus de l'économie providentielle
assume a) Jésus homme-sauveur, né du Plérome, b) l'élément pneumatique
fruit de la sophia ; c) le Christ-Animalis passible moyennant l'élément
psychique de l'économie. Pour que le défi à toute clarté et intelligibilité soit
parfait, les valentiniens ajoutent que le Sauveur assume à son passage par
d'Ogdoade le germe né de sophia Achamoth, premier-né de l'humanité
spirituelle. Avec lui et avec le Christ-Animalis, qu'il incorporera ensuite
dans l'Hebdomade, il entre dans le sein virginal de Marie. C'est ce germe
de Sophia qui détermine l'histoire du salut du monde, car il était perdu
dans la terre et le Sauveur a été contraint de venir l'y chercher, aussi bien
pour le salut des anges que des hommes. C'est ici que le Baptême du Christ
joue un rôle considérable, mais bien différent chez les Ebionites et chez les
Valentiniens.

La Pauli praedicatio estime que Jésus, contraint par sa Mère, va au
Jourdain pour y confesser ses péchés. Mais l'Evangile des Hébreux croit à

l'inmpeccabilité du Messie, alors que d'autres Fragments supposent qu'il
ignorait sa dignité divine. La Pistis Sophia ne lui attribue cette conscience
et celle de son destin sotériologique qu'après le Baptême de l'Esprit. On
peut en rapprocher l'exégèse de Mt. m, 13-17 selon les Ebionites (connue
par saint Epiphane) : La Voix du ciel notifie exclusivement à Jésus, et non
aux hommes, sa messianité. Mais une autre « Voix » ratifie devant le peuple
que Jésus vient de recevoir l'onction de l'Esprit qui le constitue Christ et
inaugure l'Economie nouvelle. Cette union entre l'Esprit et Jésus est-elle
personnelle et définitive Il est difficile de le préciser. Ce qui est sûr
c'est qu'elle détermine un retour vers le statut du Premier Homme (Adam-
Christ). Le Nazaréen fut oint du même Esprit qu'Adam et, semble-t-il,
aussi substantiellement que lui. En exaltant démesurément Adam comme
Fils premier-né de Dieu, les Ebionites portent atteinte à la dignité de Jésus,
homme pur et simple jusqu'au Jourdain.

Les Valentiniens, par contre, interprètent le récit du baptême en
fonction de la Gnose, et ils en font ressortir deux aspects, l'un personnel,
l'autre communautaire ou universel, celui du Christ tête des anges qui
naîtront de Sophia Achamoth, second-né de la création : Le Christ représente

donc les deux Eglises, angélique et humaine, appelées à participer
de la filiation du Fils unique ; c'est sous ce second aspect qu'il mérite le
titre de « Fils Adoptif, uEoOetoç ». Parce que Jésus reçoit l'Esprit à titre
de Tête de l'Eglise, celle-ci est aussi baptisée dans sa double dimension
céleste (anges) et terrestre (humanité) ; ce qui permet aux Excerpta ex Theo-
doto de légitimer la valeur sacramentelle du baptême « pour les morts »

attesté par i Cor.



Besprechungen 153

Le Baptême de Jésus qui polarise la christologie des premiers siècles,

polarise aussi la pneumatologie et permet de tracer la ligne de partage
entre les positions orthodoxes et hétérodoxes. Le chapitre xi sur l'onction
du Christ selon saint Irénée le montre à l'évidence (pp. 501-542). Les
théologiens se doivent de lire attentivement le chap, xiv recueillant les

témoignages des Pères sur le sacerdoce éternel du Christ, rattaché à la personne
du Verbe, mais élaboré en fonction de son rôle cosmique et de la polyvalence

du Pneuma.
Nous rendons bien compte de cet ouvrage, en faisant ressortir ce qu'il

y a d'étrange et d'incompréhensible dans les doctrines qui y sont magistralement

exposées, et c'est assez dire le mérite de A. O. - qui est sans doute
l'hérésiologue le mieux averti des premiers siècles chrétiens - d'avoir présenté
un tableau aussi complet dans ses ensembles que fouillé dans le détail. Les
notations philosophiques abondent ; les références bibliographiques ne sont
pas ce qu'il y a de moins précieux. C. Spicq OP

Alszeghy, Z[oltan], SJ : Nova creatura. La nozione délia grazia nei com-
mentari medievali di S. Paolo. (Analecta Gregoriana, vol. 81, series facult.
theolog. Sectio A., n. 14.) - Universitas Gregoriana, Romae 1956. iv-284 p.

A. beschreitet in diesem Werk einen leider zu stark vernachlässigten
Weg. Nachdem schon längst feststeht, wie sehr die mittelalterliche Theologie
doctrina sacrae paginae war, muß es in der Tat geradezu als paradox erscheinen,

daß H. Denifles eindrucksvolle Studie « Die abendländischen Schriftausleger

bis Luther über Iustitia Dei (Rom. 1,17) und Iustificatio » etwas
Einmaliges geblieben ist. In einer kurzen, wohlabgewogenen Einleitung (3-11)
legt A. den zwar begrenzten, doch nicht zu unterschätzenden Wert, aber
auch die Schwierigkeit einer Darstellung der doktringeschichtlichen
Problementwicklung anhand der Schriftkommentare dar. Daran anschließend folgt
das Verzeichnis der untersuchten Quellen (12-36). Es wird ja immer nötig
sein, eine Auswahl aus dem riesigen Quellenbestand zu treffen, der nun dank
dem Repertorium Biblicum von F. Stegmüller so vortrefflich gesichtet ist.
Die von A. getroffene Auswahl dürfte als Orientierung für ähnliche Arbeiten
gelten. Die Text-Analyse behandelt in 5 Abschnitten den Wortschatz der
Gnadenlehre, die Grundgegebenheit des christlichen Lebens : nova creatura,
die Vergöttlichung, den mystischen Leib und die Notwendigkeit der Gnade
(39-256). Die 40 mittelalterlichen Autoren verteilen sich auf die Zeit von der
karolingischen Renaissance bis zum ausgehenden 15. Jh. (Dionysius der
Kartäuser). Vergleichsweise wird auf einige Kommentare der Väter- und der
nachreformatorischen Zeit hingewiesen. Ein besonderes Augenmerk gilt
dem Einfluß, den Pelagius trotz seiner Verurteilung mittels seines Paulinen-
kommentars weiterhin ausübte. Fast die Hälfte der befragten Werke sind
unediert. Sie werden in dieser gründlichen Arbeit fortwährend, mitunter
in ausgedehnten Textwiedergaben angeführt. Von den beigefügten Indices
verdienen diejenigen der Werke, der Incipits und der Handschriften besondere

Erwähnung. P. Künzle OP



154 Besprechungen

MacKinney, Loren C.: Bishop Fulbert and Education at the School of
Chartres. (Texts and Studies in the History of Mediaeval Education, ed. by
A. L. Gabriel and J. N. Garvin, 6.) -The Mediaeval Institute, University
of Notre Dame, Indiana (USA) 1957. 60 p.

Mac K. entwirft zunächst aus den Briefen Fulberts eine Skizze seiner
moralischen Persönlichkeit, um dann festzustellen, die Schule von Chartres
sei zu seiner Zeit nicht bedeutender gewesen als andere Kathedralschulen,
noch habe der persönliche Einfluß Fulberts auf Schule und Schüler so weit
und tief gereicht, wie aus gewissen Stilblüten ehemaliger Studenten herausgelesen

worden sei. P. Künzle OP

Gonsette, J., SJ : Pierre Damien et la culture profane. (Essais
philosophiques, 7.)- Publications universitaires, Louvain 1956. 104 p.

G. unternimmt eine Ehrenrettung. Petrus Damiani steht im üblen Ruf,
sich als entschiedener Gegner der profanen Bildung gebärdet zu haben.
Wie G. nachweist, hat er nicht die Dialektik in Bausch und Bogen verdammt,
wohl aber ihre Auswüchse gebrandmarkt. Auch kann ihm nicht zur Last
gelegt werden, seine Lehre über die Allmacht Gottes entwerte das
Widerspruchsgesetz und führe zu einer doppelten Wahrheit, einer logischen und
einer theologischen.

Man kann dem Verfasser nur zustimmen, wenn er den gebildeten Mönch
von zu harten Anklagen freispricht. Doch verfällt G. selber einer gewissen
Einseitigkeit. Er hat Recht in dem, was er sagt, Unrecht aber in dem, was
er verschweigt. Es wird ein durchaus falscher Eindruck erweckt, wenn darauf
hingewiesen wird, Abaelard und Johannes von Salisbury hätten in der
Folgezeit in nicht sanfteren Tönen den dialektischen Leerlauf verurteilt. Die
Warnung vor den heidnischen Autoren und der Profankultur wurde übrigens
von Generation zu Generation wiederholt1. In der kanonistischen Literatur
kehrt Can. 16 des IV. Konzils von Karthago (398 : « Libros gentilium
non legat episcopus » mit einigen Varianten stets wieder, um schließlich
auch in den ersten Konstitutionen des Predigerordens folgende Fassung zu
erhalten : « 1. [Studentes] in libris gentilium et philosophorum non studeant,
etsi ad horam inspiciant. 2. Saeculares scientias non addiscant, nec etiam
artes, quas liberales vocant, sed tantum libros theologicos tarn iuvenes quam
alii legant. »

2 Steht so Petrus Damiani in seiner Rolle als Warner keineswegs

allein da, so ist er trotzdem noch lange nicht der Mann, von dem die
Impulse hätten ausgehen können, denen das Aufblühen der Schulen im
Jahrhundert nach seinem Tod zu verdanken ist. Der Metalogicus eines

Johannes von Salisbury oder das Didascalicon eines Hugo von St. Victor
wären von ihm nicht zu erwarten gewesen. Umgekehrt würde keiner dieser
beiden auf den Gedanken gekommen sein, den Petrus Damiani über Monte
Cassino anstellte : « Hoc mihi non mediocriter placuit, quod ibi Scholas puero-

1 Vgl. G. G. Meersseman : In libris gentilium non studeant. L'étude des

classiques interdite aux clercs au moyen âge Separatabdruck aus : Italia me-
dioevale e umanistica I (1958) 7.

2 Zitiert a. a. O.



Besprechungen 155

rum, qui saepe rigorem sanctitatis enervant, non inveni. »
3 Diese Worte

geben ganz den Geist der Klosterreform Benedikts von Aniane wieder. Sie

wollte um der Observanz willen keine Externen-Schulen. Darin liegt der
Grund, warum die Schulen des 12. Jh. sich nicht in den Klöstern (von
Ausnahmen abgesehen), sondern an den Kathedralen entwickeln werden. Wenn
Petrus Damiani in besonderer Weise als Gegner der profanen Bildung in der
Erinnerung haften geblieben ist, so liegen eben die Gründe tiefer. Jene
üblichen Warnungen vor der Gefahr des Wissens, das aufbläht, hätten nicht
genügt, ihm diesen Ruf einzutragen. Ph. Delhaye hat in der (in Anm. 3)

erwähnten Studie gezeigt, daß die monastisch-aszetische Richtung sehr
achtbare Gründe hatte, die Schulfreudigkeit zu dämpfen. Das soll zu keinerlei

Verallgemeinerung führen. Dennoch ist Petrus Damiani kein Anselm
von Canterbury, wohl aber einer der eifrigsten Förderer des Mönchsideals
in der Zeit der Gregorianischen Reform.

Ein kleines Versehen ist G. auf S. 18 unterlaufen. Einen Bischof von
St. Gallen gibt es erst seit der Aufhebung des berühmten Klosters im Jahre
1836. Petrus Damianis Brief ist an den Bischof von Sinigaglia (Mark Ancona)
adressiert. P. Künzle OP

Lottin, Odon, OSB : Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe siècles,
Tome V : Problèmes d'histoire littéraire. L'école d'Anselme de Laon et de
Guillaume de Champeaux. - J. Duculot, Gembloux 1959. 472 p.

Wer problemgeschichtliche Studien auf dem Gebiete der mittelalterlichen

Scholastik betreibt, wird sich immer auch mit literarhistorischen Fragen

beschäftigen müssen. Die Literargeschichte bildet die Voraussetzung
der Ideengeschichte ; diese wiederum leistet jener manche Hilfe in der Lösung
ihrer Probleme. Wenn darum Dom Lottin seinen bisherigen vier Bänden
« Problèmes de psychologie et de morale » einen Band « Problèmes d'histoire
littéraire » anfügt, bedeutet das nicht eine die Einheit des ganzen Sammelwerkes

sprengende Erweiterung. Der vorliegende Band ist der Schule
Anselms von Laon und Wilhelms von Champeaux gewidmet. Er enthält Altes
und Neues, wobei das Alte, d. h. die bereits andernorts, besonders in den
RTAM und in Festschriften, veröffentlichten Arbeiten auf den heutigen
Stand der Forschung gebracht wurde. Der Band stellt vor allem Texte in
gesicherter oder sogar kritischer Edition bereit.

Ein erstes Kapitel hat das Schrifttum Anselms von Laon zum Gegenstand.

Lottin ediert 228 Sentenzen Anselms und ordnet sie zugleich nach
dem Grad ihrer Sicherheit anselmscher Herkunft. Als authentische Sentenzen
erweisen sich 97 ; davon sind 67 im Liber Pancrisis (Troyes 425), 30 außerhalb

des Liber Pancrisis enthalten. Die im Liber Pancrisis überlieferten
Sentenzen, die schon G. Lefèvre und Fr. Bliemetzrieder ediert hatten, hegen uns
nun in einer praktisch kritischen Ausgabe (édition suffisamment critique) vor,
nachdem Lottin auf zwei weitere Zeugen des Liber Pancrisis und viele Flo-

3 Zitiert bei Ph. Delhaye : L'organisation scolaire au XIIe siècle. Traditio
5 (1947) 225, Anm. 4.



156 Besprechungen

rilegien sich stützt. Aus der Masse der rund 400 anonymen Einzelsentenzen
dieser Zeit kann Lottin für 67 auf Grund inhaltlicher Übereinstimmung mit
dem Paulinenkommentar Anselms die Verfasserschaft des Magisters von
Laon wahrscheinlich machen. Weitere 64 Sentenzen teilt der Herausgeber
auf Grund ihrer textlichen Nachbarschaft mit sicher authentischen
Anselmsentenzen in den überliefernden Hss. Anselm zu, wobei er die auf dieses
Kriterium begründete geringere Wahrscheinlichkeit anselmscher Herkunft
durchaus in Rechnung stellt. Zu den Schriftkommentaren Anselms hat Lottin
mehrere literarhistorische Studien beigetragen. Mit dem Paulinenkommentar
steht der sog. Brief Anselms von Canterbury über das Abendmahl in Beziehung,

der in Wirklichkeit ein Auszug aus dem Kommentar Anselms von
Laon zu I Kor. 10, 16 ist. Anselm benutzte für seinen Kommentar zu dieser
Stelle die Glosse eines von Manegold von Lautenbach verschiedenen Magisters

Manegold. Lottin ediert diese Quellenschrift erstmals. Der
Matthäuskommentar des Magisters von Laon ist sicher nicht identisch mit den in
PL 162, 1227-1500 gedruckten Enarrationes in Evangelium Matthaei.
Dagegen stammt vielleicht der in Valenciennes 14 fol. 160r-169r überlieferte
fragmentarische Kommentar zu Matthäus von Anselm. Zu Valenciennes 14

ist als Ergänzung O. Lottin, La doctrine d'Anselme de Laon sur les dons
du Saint-Esprit et son influence, RTAM 24 (1957) 280-290 zu vergleichen.
Der Psalmenkommentar des Ps.-Haimo von Halberstadt in PL 161, 193-696,
den Dom Wilmart auf Grund der Aufschrift in Cod. Vat. Reg. 295 Anselm
zugeteilt hat, stammt nicht von ihm. Es folgt dann eine kritische auf 8 Hss.
sich stützende Edition des Briefes Anselms an Abt Heribrand von St.
Laurentius in Lüttich. Daß Anselm neben der Auslegung der Schrift auch einen
systematischen theologischen Kurs gegeben hätte, wie R. Silvain meinte,
wird von Dom Lottin verneint. Die Edition von fünf Sentenzen Radulfs von
Laon, Anselms Bruder, beschließt das 1. Kapitel.

Auch von Wilhelm von Champeaux sind als authentische Werke nur
Einzelsentenzen bekannt, die Dom Lottin im 2. Kapitel ediert. Ihre kleine
Zahl (46 Sentenzen) und die spärliche handschriftliche Überlieferung zeigen
das geringere Ansehen dieses Magisters gegenüber Anselm.

Im 3. Kapitel über die Schule Anselms und Wilhelms finden sich sechs
Texteditionen und literarhistorische Studien. Zu ersteren gehört die Edition
von 238 Einzelsentenzen, dann die Edition von vier fragmentarischen Summen,

einer vollständigen Summe, der sog. Sententiae Atrebatenses, und
schließlich die Edition eines kurzen Traktates De novissimis. Die erste
literarhistorische Untersuchung verweist auf eine besondere Textgestalt der
Sententiae divinae paginae in der Hs. des Brit. Museum Royal II A V. Ein
weiterer Beitrag beschäftigt sich mit der Summe « Deus summe atque inef-
fabiliter bonus » in Clm 4631 fol. 116v-167r als Quelle der Sententiae Anselmi.

So vereinigt der Band in glücklicher Weise die reichen Ergebnisse eines
Teilgebietes der imponierenden Forschertätigkeit des unermüdlichen
Gelehrten. Wie bei den früheren Bänden ist sein Inhalt im einzelnen durch
sorgfältig gearbeitete Register erschlossen. Die Forschung wird dem verehrten
Verfasser für die praktische Sammlung auch dieser Arbeiten dankbar sein.

N. Wicki



Besprechungen 157

Taylor, Jerome: The Origin and early Life of Hugh of St. Victor: An
Evaluation of the Tradition. (Texts and Studies in the History of Mediaeval
Education, 5.) - The Mediaeval Institute, University of Notre Dame (Indiana,
USA) 1957. 70 p.

Wie der Untertitel zu erkennen gibt, will T. nicht eine Biographie
schreiben, sondern die Gründe kritisch beleuchten, mit denen die beiden
Theorien verfochten werden, wonach Hugo von St. Viktor ein Sproß der
Grafen-Familie von Blankenburg in Sachsen, bzw. ein aus Ypern gebürtiger
Flame gewesen sein soll. Die erste Ansicht hatte sich allgemein durchgesetzt,

bis ihr Mabillon 1675 entgegentrat. Die Herkunft aus Ypern ist schon
in 2 Hss. des 12. Jh. bezeugt, jedoch scheint ihr Zeugnis bis auf Mabillon
unbeachtet geblieben zu sein. Die Sachsen-Theorie ist weniger alt. Robert
von Torigny, Abt von Mont-St.Michel, bezeichnet 1154 Hugo als «Lotharien-
sis », was später ein unbekannter Mönch von Jumièges mit den Worten
glossiert : « sic dictus a confinio Saxoniae ». Kurzum als Sachse wird Hugo erst
in der Chronik des 1241 verstorbenen Alberichs von Trois-Fontaines genannt.
Von da an werden die Angaben zugunsten der sächsischen Herkunft immer
zahlreicher und, wie uns scheint, verdächtigerweise deutlicher. So blieb
diese Theorie trotz Mabillons Reaktion vorherrschend. Auch Croydon, der
sie in seinem Artikel « Notes on the Life of Hugh of St. Victor » (Journal of
Theological Studies 40 [1939] 232-252) arg zerzauste, fand für die Ypern-
Theorie nur mäßig Gehör.

T. gibt ohne Zweifel eine gute Zusammenstellung der ganzen Diskussion,
doch wäre zumindest jenen Chroniken und Stammbäumen gegenüber, die es

so « klar » machen, daß Hugo aus dem Hause der Blankenburg stammte,
indes ganz nach Fabrikat aussehen, mehr kritischer Sinn am Platze gewesen.
R. Baron hat in seinen « Notes biographiques sur Hugues de saint-Victor »

(Rev. d'Histoire Ecclésiastique 51 [1956] 920-934) der Kritik von Croydon
beigepflichtet. Schade, daß T., dem Baron von seinem Vorhaben Mitteilung
machte, mit seiner Publikation nicht zugewartet hatte, um zu Barons
Argumenten für die Ypern-Theorie Stellung nehmen zu können. P. Künzle OP

van den Eynde, Damien, OFM: Essai sur la succession et la date des

écrits de Hugues de Saint-Victor. (Spicilegium Pontificii Athenaei Anto-
niani, 13.) - Pontif. Athenaeum Antonianum, Romae 1960. ix-250 p.

Mit diesem willkommenen Beitrag vermehrt der bekannte Autor nochmals

seine Verdienste um die Kenntnis der Chronologie der theologischen
Literatur des 12. Jh. Der Titel deutet bereits auf die Schwierigkeit der hier
unternommenen Aufgabe hin.

Bevor das eigentliche Problem der chronologischen Reihenfolge der
Schriften Hugos angegangen werden kann, müssen die echten von den fälschlich

ihm zugeschriebenen Werken unterschieden werden. Größtes Gewicht
kommt hierbei dem Indiculum des Cod. Oxford, Merton College 49 bei.
Es handelt sich um eine Liste all jener Werke, die Abt Gilduin von St. Viktor

kurz nach dem Tode Hugos (1141) in vier Bänden vereinigte. Dieses
äußere Zeugnis bedarf allerdings einer Ergänzung durch innere Kriterien,



158 Besprechungen

denn jene Sammlung benützte mitunter Hss., die nicht den ganzen Text
eines Werkes überlieferte. Der Redaktor des Indiculums hat auch nicht
sämtliche Titel der « expositiones » und « sententiae » abgeschrieben. So sind
die Notulae in librum Iudicum unbedingt als echt anzusehen, während die
Sententiae de divinitate als ein Reportatum eines Schülers namens Laurentius,
das aber von Hugo durchgesehen wurde, zu gelten haben. Als unecht scheiden
aus das Opusculum De filia Iephte (Rhabanus Maurus), die Kommentare zu
Abdias und Joel (Richard von St. Viktor), der VaAww-Kommentar, die
Expositio in Regulam beati Augustini, und schließlich auch De contemplatione
et speciebus eius. Für die kürzeren Sentenzen, die in großer Zahl unter dem
Titel Miscellanea veröffentlicht sind (PL 177), gestaltet sich das Problem
schwieriger.

Um in den Fragen der Datierung über die Ergebnisse der bisherigen
Forschung hinauszukommen, bietet sich angesichts der spärlichen äußern
Anhaltspunkte als einzige Methode die der Textvergleichungen dar. Freilich
darf nicht erwartet werden, daß die 39 sicher authentischen Traktate,
Opuscula und umfangreicheren Notizen mit Bestimmtheit datiert werden
können, und noch weniger die 171 kürzeren Sentenzen, die 23 Briefe und 10

Predigten. Doch hat sich hier die angewandte Methode als sehr ergiebig
erwiesen. Zunächst greift v. d. E. die Reihe der bedeutenderen Werke heraus
und verteilt sie auf die 4 Zeitabschnitte : vor 1125, 1125 bis 1130/1, 1130/1
bis 1137 und 1137 bis 1140. Es würde zu weit führen, alles einzeln hier
wiederzugeben. Das wichtigste Resultat bezieht sich wohl auf den Kommentar
zur Hierarchia caelestis des Pseudo-Dionysius. Wegen der Widmung an Ludwig

VII., die allerdings in den ältesten Hss. fehlt, wurde dieses Werk bisher
nach 1137 angesetzt. Nach v. d. E. ist es schon vor 1125 entstanden. Das
2. Buch De sacramentis lag schon 1134 vor.

Die übrigen Werke werden in verschiedene Ergänzungs-Serien gegliedert,

mit denen der Hauptserie verglichen und ihnen zeitlich beigeordnet.
Eine synoptische Tafel und praktische Verzeichnisse helfen, sofort die
gewünschte Auskunft zu finden. P. Künzle OP

Lasié, Dionysius, OFM: Hugonis de S.Victore Theologia perfectiva.
Eius fundamentum philosophicum ac theologicum. (Studia Antoniana, 7.) -
Antonianum, Romae 1956. xxxiv-402 p.

« Theologia perfectiva » ist weder ein gebräuchlicher noch in sich
eindeutiger Begriff. L. versteht darunter eine eigene theologische Disziplin,
die über die ganze übernatürliche, auf Erden erreichbare Vervollkommnung
des Menschen handelt (12). Sie ist weder mit Aszetik noch mit Mystik noch
mit der Lehre vom geistlichen Leben gleichzusetzen. Gemäß dem Untertitel
soll hier nicht die ganze Lehre Hugos über die christliche Vollkommenheit,
sondern nur deren philosophische und theologische Grundlage dargelegt
werden, d. h. die Beziehungen, welche nach Hugo diese Lehre zur Philosophie
und Theologie hat (9). Für Hugo gilt vom Studium jeder Wissenschaft, daß es

nicht nur die intellektuelle, sondern auch die moralische Vervollkommnung
des Menschen zum Ziele hat, ganz besonders aber vom philosophischen und



Besprechungen 159

theologischen Studium (56). Der Grund hiefür liegt sowohl in Gott als in der
menschlichen Natur (61-66). In Gott, denn zufolge des platonischen, von
Dionysius übernommenen Exemplarismus nehmen alle Geschöpfe Teil an
der Wahrheit und Güte Gottes ; alles Teilhabende aber strebt wieder zurück
zum einen Guten und Wahren, aus dem es hervorgegangen ist. In der menschlichen

Natur : sie ist Gottes Ebenbild. Unvermeidlich sucht der Mensch
nach dem Wahren, nach der Wahrheit schlechthin, mit dem jedes geschaffene
Wahre auf Grund der objektiven Teilhabe notwendig verbunden ist. Das
Wahre schlechthin ist aber zugleich auch das Gute schlechthin. Dieses
erstrebt der Mensch wegen seiner gefallenen Natur zwar nicht immer, wohl
aber, wenn er ein wahrer Weiser ist. Die wahre Weisheit ist immer mit der
Tugend verbunden. Hugo ist also deutlich dem sokratischen Optimismus
verpflichtet.

Entsprechend der dargelegten Auffassung sind alle menschlichen
Disziplinen auf das Endziel des Menschen hingeordnet, wenn sich nun auch dieses

Ziel ohne Christus nicht realisieren läßt. Die Philosophie als sapientia
inferior, welche der sapientia superior oder Theologie untergeordnet ist,
umfaßt die Mechanik (Künste und Handwerke), die Logik (Grammatik,
Rhetorik, Dialektik), die Moral (des Einzelnen, der Familie, der Gemeinschaft)

und endlich die rein theoretischen Wissenschaften (Mathematik,
Physik, natürliche Theologie). DerAutor verweilt länger beim philosophischen
Fundament dertheologia perfectiva (69-236) als beim theologischen (239-270).

Daß Hugo die Lehre von der übernatürlichen Vervollkommnung des
Menschen als spezielle Disziplin der Theologie aufgefaßt habe, geht nach L.
sowohl aus den Namen hervor, mit denen sie der Viktoriner bezeichnete, als
auch aus der Erörterung jener Teile der Theologie, die bei ihm Tropologie
und Anagoge heißen (377). Als selbständige Disziplin findet L. sie systematisch

entwickelt in De area Noe, De area Noe mystica und in De contemplatione
et eius speciebus, welch letzteres Werk er noch als echt glaubte.

L. verrät durchwegs größte Vertrautheit mit den Schriften Hugos.
Wichtige Begriffe erläutert er aus Parallelstellen, weshalb auch der Sachindex

dem Leser gleich zu vergleichendem Studium verhilft. Eine umfangreiche
Bibliographie ist vorausgeschickt (XIX-XXXIV). Man frägt sich allerdings
unwillkürlich, ob L. nicht von einer späteren Fragestellung aus die Gedanken
Hugos etwas straffe, wenn er ihn die theologia perfectiva als selbständige
Disziplin begründen läßt. Auch die Trennung zwischen Philosophie und
Theologie erhält hier um der Klarheit willen schon im Aufbau einen derart
scharfen Ausdruck, wie er kaum von Hugo und seiner Zeit gewollt war.

P. Künzle OP

Baron, Roger : Science et Sagesse chez Hugues de Saint-Victor. - Lethiel-
leux, Paris 1957. l-283 p.

Die ausgedehnte Einleitung befaßt sich in zwei Kapiteln mit der
Echtheitsfrage der hugonischen Werke (VII-XLII) und mit ihrer Chronologie
(XLIII-L). Diese Arbeit ist nun durch D. van den Eynde, OFM (vgl. oben,
S. 157) überholt. Der in fünf Kapitel gegliederte Hauptteil steht unter dem



160 Besprechungen

bezeichnenden Titel : Von der Wissenschaft zur Weisheit. Er deutet schon
darauf hin, daß bei Hugo alles Wissen hingeordnet ist auf die Weisheit, die
selbst ihre höchste Spitze in der Theologie und Mystik erreicht. Wie man
sieht, hat die Untersuchung von B. weithin die gleichen Probleme wie
diejenige von D. Lasic (vgl. oben, S. 158) zum Gegenstand, doch betont er stärker,

was bestimmt das eigene und echte Anliegen Hugos war, nämlich die
organische Verbundenheit und Kontinuität aller Wissensstufen, die zusammen

eine Jakobsleiter ausmachen, welche von der Erde zum Jenseits führt.
Schon das 1. Kap., « La raison à l'intérieur de la foi » (1-34) zeigt, wie Hugo
zwar ein eitles Wissen, das nicht Mittel zur Erlangung der Weisheit wäre,
ablehnt, ohne aber irgend einen Wissensbereich als an sich unfähig zu solchem
Dienst und damit als belanglos zu erklären. Hugo hält ein gesundes
Gleichgewicht zwischen Abaelard, welcher innerhalb der Theologie den Vernunftgründen

zu viel Gewicht beimißt, und gewissen Übertreibungen der mona-
stisch-aszetischen Tendenz, welche die Tätigkeit der Vernunft zu sehr
abwerten. Kap. 2, « Les arts, les sciences et la philosophie » (35-96), ruft die im
Altertum vorgelegten Einteilungen der Wissenschaften in Erinnerung,
zeigt dann die von Hugo aufgestellte Stufenordnung, um ihn als wahren
Humanisten erkennen zu lassen. Die divinitas oder Theologie ist Gegenstand
des 3. Kap. (97-145). Vor allem sollen die allgemeinen Grundzüge der hugo-
nischen Theologie hervorgehoben werden : ihr Zweck liegt nicht darin, ein
Traktat zu sein, zu dem die Heilige Schrift das Material zu liefern hat, sie
ist vielmehr Einführung in die göttliche Offenbarung. Hugo setzt sich bei
aller Anerkennung des allegorischen Sinnes der Schrift dem Überwuchern des

Allegorismus entgegen, indem er vor allem die Notwendigkeit der soliden
Grundlage des Literalsinnes einschärft. Zentralgegenstand der Theologie ist
Christus, und damit auch die Kirche. Hieraus ergibt sich der Rahmen der
göttlichen Wissenschaft und die Originalität Hugos in ihrem Aufbau nach
der heilsgeschichtlichen Reihenfolge. B. erblickt in der Wahl dieses
Einteilungsprinzips eine Reaktion gegen Abaelard. Damit ist natürlich ein stetes
Problem der Theologie aufgeworfen : Wie kann die Zeit, genauer die Heilszeit

den Rahmen der Systematik abgeben oder in einen solchen hineingenommen

werden Der Vergleich mit Thomas von Aquin, der hier eine
meisterhafte Lösung vollbrachte, bewahrt B. vor einer Überschätzung des

hugonischen Aufbaus. — Die Wissenschaft von Gott ist aber noch nicht das
Letzte. Sie ist zwar bereits eine der Arten von Weisheit, die in Kap. 4

(147-166) unterschieden werden, dennoch bleibt sie hingeordnet auf die
Weisheit schlechthin, die der Beschauung. Ihr gilt das 5. Kap. (167-219).
Die verschiedenen Einflüsse der christlichen Tradition und mittels derselben
auch diejenigen des Piatonismus und Neuplatonismus auf die hugonische
Mystik werden hier untersucht. Der Epilog (221-230) hebt die Originalität
Hugos hervor. Sehr nützlich ist endlich die reichhaltige, geordnete
Bibliographie (231-263). Zu beachten bleibt, daß der Autor sehr häufig das
nunmehr als unecht geltende Werklein « De contemplatione et eius speciebus »

heranzieht. P. Künzle OP



Besprechungen 161

Richard de Saint-Victor: De Trinitate. Texte critique avec introduction,
notes et tables, publié par Jean Ribaillier. (Textes philosophiques du
Moyen Age, VI.) - Vrin, Paris 1958. 301 p.

In der Einleitung kann der Herausgeber dieses wichtigen Werkes
zunächst feststellen, daß bezüglich der Echtheit ein Problem sich höchstens
bezüglich des 6. Buches stellt. Die letzten Worte des 5. Buches klingen wie ein
Verzicht, das in Buch 3, Kap. 1 angemeldete Thema der Unterschiede in
den göttlichen Prozessionen und der Namen ihrer Proprietäten zu behandeln.

Das 6. Buch ist trotzdem Richards Werk, aber vielleicht ein erster,
ursprünglich nicht für die Veröffentlichung bestimmter Entwurf. Über die
Entstehungszeit läßt sich nichts Sicheres ausmachen, als daß es ein Werk der
Reifezeit ist. Der Titel wäre besser : De Deo uno et trino, handeln doch die
ersten zwei Bücher über die Beweise der Existenz Gottes und über die
göttlichen Wesensattribute.

Das 2. Kap. (17-33) untersucht die Quellen. Heilige Schrift, Väter und
Konzilien sind sehr spärlich zitiert. Das hängt mit der Absicht Richards
zusammen, zu beweisen, daß das Dogma der Vernunft nicht widerspricht.
In diesem Sinn ist auch der Terminus rationes necessariae zu verstehen. Er
gibt nicht der Meinung Ausdruck, das Glaubensgeheimnis sei der bloßen
Vernunft zugänglich. In seinem spekulativen Denken ist Richard beeinflußt
von der intellektualistischen Richtung seiner Zeit. Mit Augustin, den er
offenbar nicht nur aus Florilegien, sondern aus ständigem Kontakt mit De

Trinitate, Contra Maximinum, De doctrina Christiana und Tractatus in Ev.
Ioannis kennt, hat er viele Ideen gemein, doch denkt er ihn selbständig
durch. Die Kommentare der Schule von Chartres zu des Boethius De Trinitate

geben dazu manche Anregung. Sie sind es auch, zusammen mit Hugo
(Kommentar zu Ps.-Dionysius, Hierarchia Caelestis) und Achard von St. Viktor,

die Richard die neuplatonische Triaden-Lehre vermitteln, deren Einfluß

auf seine Trinitätsspekulation spürbar ist. In Kap. 3 (34-76) werden
55 Hss. beschrieben, ihre Zugehörigkeit zu drei Familien und deren Eigenarten

besprochen. Die Hs. Mazarine 769 ist zwar nicht das Original, doch
der Archetyp der ganzen Textüberlieferung. Sie konnte als Basis benützt
werden. 13 weitere Hss. sind vollständig kollationiert worden, während
52 Siglen von Hss. aufgezählt werden, deren Varianten Berücksichtigung
fanden. Wir verfügen somit endlich über einen kritischen Text (79-266) des

für die Trinitätstheologie so wichtigen Hauptwerkes Richards. Der Herausgeber

hat ihm zudem einen zweiten Apparat beigegeben, der sowohl auf die
möglichen Quellen Richards wie auf moderne einschlägige Literatur
hinweist. Speziell sei auch der vierte Index, erwähnt. Er enthält die Termini,
die entweder für die Lehre oder die Quellenforschung bedeutsam, oder aber
für Richard typisch sind. Ein Vergleich mit Migne zeigt, daß die Neuausgabe

kein Luxus war. Möge sie aber auch benützt werden P. Künzle OP

ll



162 Besprechungen

Garvin, Joseph N., CSC - James A. Corbett: The Summa contra Haere-
ticos, ascribed to Praepositinus of Cremona. (Publications in Mediaeval
Studies, XV.) - University of Notre Dame Press, Notre Dame (Indiana, USA)
1958. lviii-302 p.

Die Summe, die wahrscheinlich gegen Ende des 12. Jh. entstanden ist,
nimmt Stellung gegen den Neo-Manichäismus der Katharer, die das alte
Testament als Einrichtung des Teufels hinstellen, und noch ausführlicher
gegen die Passaginer, die im Gegensatz zu den Katharern auf Grund von
Mt. 5,17 lehren, das alte Testament sei genau so wie das neue buchstäblich
zu befolgen, besonders hinsichtlich der Sabbatruhe, der Beschneidung, der
Speisevorschriften und, abgesehen von den Opfern, eigentlich in allem. Gegen
Schluß widerlegt sie noch weitere, nicht näher bezeichnete Häretiker, die
der Kirche das ius in temporalia streitig machen.

Fast durchgängig wird zuerst die häretische Auffassung dargelegt und
daraufhin die katholische Lehre entwickelt. Damit ist schon gesagt, daß
dieses Werk geeignet ist, die Behandlung dieser oder jener Frage in der
theologischen Literatur des endenden 12. und des 13. Jh. zu erklären. Der
Verfasser ist bis jetzt unbekannt. G. Lacombe hatte die Summa dem Praepositinus

zugeschrieben. Einziger Anhaltspunkt hiezu war eine Angabe, die sich
in der Hs. Douai 434 I, jedoch nur im Inhaltsverzeichnis zu Beginn der Hs.,
nicht am Anfang des Textes selber fand. Diese Zuteilung wurde in der Folge
allgemein fallen gelassen. Die Hs. der Ambrosiana (Q. sup. 32) schreibt sie
einem G. Pergomensis zu, während die Hss. der Vaticana (Chigi lat. A. V.
156) und der Prager Metropolitankapitels-Bibliothek (527) als Verfasser
einen Magister Gallus nennen, wobei nicht ersichtlich ist, ob Gallus als Eigenname

oder Nationalitätsbezeichnung gemeint ist.
Den Herausgebern standen insgesamt 10 Hss. zur Verfügung, alle in

Photokopien oder Mikrofilmen. Die Edition war eine sehr schwierige
Aufgabe, denn keine der Hss. konnte als Basis dienen, keine hat einen vollständigen

Text, die Kapitel folgen sich teilweise in ungleicher Reihe, die Varianten

sind so zahlreich, daß nur ein eklektischer Text gegeben werden konnte.
Öfters war es notwendig, zwei stark abweichende Redaktionen in getrennten
Kolonnen einander gegenüberzustellen. Der Text von Paris Nat. lat. 2476
wurde überhaupt separat im Anhang gedruckt. P. Künzle OP

Van Steenberghen, Fernand: Aristotle in the West. The Origins of Latin
Aristotelianism. [Translated by Leonard Johnston.] - Nauwelaerts, Louvain
1955. 244 p.

Der bekannte Löwener Professor veröffentlichte in der Ausgabe der
Werke Sigers von Brabant seine wichtige philosophiegeschichtliche Arbeit
über Siger in der Geschichte des Aristotelismus (Les Philosophes Belges,
t. XIII, Louvain 1942). Das 2. Kapitel behandelt unter der Überschrift :

« Die Philosophie an der Pariser Universität vor Siger von Brabant » zur
Hauptsache die Etappen der Aristotelesrezeption an der Universität Paris.
Dieses Kapitel bildet die gute Hälfte der vorliegenden Publikation. Zu
vermerken ist, daß fast sämtliche Anmerkungen sowie die Erörterungen zu



Besprechungen 163

Spezialfragen, die in Fachkreisen unterschiedliche Beurteilung finden,
weggelassen wurden. Soweit spätere Veröffentlichungen neue Resultate zutage
förderten, wurden sie berücksichtigt. Besonders aber wurden 3 weitere Kapitel

über den Aristotelismus in Oxford (1200-1275), über den heterodoxen
Aristotelismus Sigers und die Krise von 1277 hinzugefügt. Sie wurden zur
Hauptsache dem Beitrag des Verf. zu Bd. 13 der von Fliehe und Martin
herausgegebenen Histoire de l'Eglise depuis les Origines jusqu'à nos jours :

Le Mouvement doctrinal du IXe au XIVe siècle (Paris 1951), entnommen.
P. Künzle OP

Gabriel, Astrik L.: The Educational Ideas of Vincent of Beauvais. (Texts
and Studies in the History of Mediaeval Education, ed. by A. L. Gabriel
and J. N. Garvin, 4.) - The Mediaeval Institute, University of Notre Dame,
Indiana (USA) 1956. 62 p.

G. zeigt Vinzenz' von Beauvais Einstellung zur Wissenschaft und ihre
Wertung für die ethische und übernatürliche Vollendung des Menschen.
Vinzenz gehörte zu den engen Vertrauten des hl. Königs Ludwig IX. von
Frankreich. Er genießt großes Ansehen als Lehrer der Erziehungswissenschaft.

Sein bekanntestes Werk, das Speculum universale, zerfällt in drei
Teile : naturale, historiale und doctrinale. Auf Bitten von Königin Margaret
hat Vinzenz das Kompendium « De eruditione filiorum nobilium » verfaßt.
Möglicherweise war es ursprünglich nur ein Teil eines größeren Werkes, des

Opus universale, welches selbst wieder als eine erste Fassung des Speculum
doctrinale angesehen werden kann. Endlich war ein drittes Werk, « De morali
prineipis institutione », eine Art Fürstenspiegel, für die Prinzen und Edel-
leute aller Grade bestimmt. G. skizziert kurz und klar die Zielsetzung, den
Aufbau, die Quellen, kulturgeschichtliche Bedeutung und die Einfluß-Sphäre
der drei genannten Schriften. P. Künzle OP

Guindon, Roger, OMI : Béatitude et Théologie morale chez saint Thomas
d'Aquin. Origines - Interprétation. (Les publications sériées de l'Université
d'Ottawa, vol. L.) - Editions de l'Université d'Ottawa 1956. 356 p.

P. R. Guindon hat sich in der vorliegenden imposanten Dissertation das
Ziel gesetzt, historisch den Primat zu erklären, den der heilige Thomas in der
Moraltheologie seiner Summa theologiae der Seligkeit einräumt. Daß das
übernatürliche Endziel des Menschen das erste Prinzip der thomistischen
Moral ist, bedarf keiner weiteren Erklärung. Wie die Idee der beatitudo zu
dieser beherrschenden Stellung kam, zeigt uns der Verfasser, indem er sehr

genau der Entwicklung im Werk des Aquinaten nachgeht.
Vorerst aber stellt er in einem ersten Teil Thomas selber, mit Anselm von

Canterbury beginnend, in den geschichtlichen Zusammenhang. Der « Vater
der Scholastik » versteht die Seligkeit zugleich als Schlüssel des christlichen
Lebens und der theologischen Reflexion über die geoffenbarten Wahrheiten.
Der Dialogus inter philosophum, iudaeum et christianum Abaelards ist eine
erste wirkliche Synthese der Moral unter dem Gesichtspunkt der beatitudo.
Petrus Lombardus bedeutet einen Fortschritt in der Verwendung der Seligkeit



164 Besprechungen

in der Moral, ist aber damit ohne Einfluß geblieben. Die Autoren des 12. und
beginnenden 13. Jahrhunderts handeln von dieser nur im Zusammenhang mit
dogmatischen Fragen. ErstWilhelm vonAuxerre, denGuindon deswegen einen
der ersten Meister der wissenschaftlichen Moraltheologie nennt, und Johannes

von La Rochelle bringen das Thema der beatitudo mit moralischen Fragen

in Zusammenhang, freilich nicht in einem moral-theologischen Traktat,
sondern der erste in der Tugendlehre seiner Summa aurea, der zweite in der
Psychologie seines Tractatus de anima et virtutibus. Alexander von Haies
entdeckt in seiner Glossa in IV libros Sententiarum die Idee der beatitudo
als Einteilungsgrund des ganzen Werkes des Lombarden. Sonst ist für die
ältere Franziskanerschule das Begriffspaar Gesetz und Gewissen das
bestimmende Prinzip der Moraltheologie. Erst das Itinerarium mentis und das

Breviloquium Bonaventuras sind in ihrem Aufbau wieder am Begriff der
Seligkeit orientiert. Albert der Große bedeutet einen Einschnitt, indem er im
Anschluß an die Nikomachische Ethik, die er kommentiert und paraphrasiert,
über den Platz des Beatitudotraktates im System der Moraltheologie reflektiert

und ihn mit Aristoteles an den Schluß der moraltheologischen Synthese
verweist.

Auf diesem problemgeschichtlichen Hintergrund geht P. Guindon im
2. Teil an Thomas heran. Vorerst kann er, dank der genauen Textvergleiche
für die Feststellung der Problementwicklung, für einige Werke des Aquina-
ten eine neue Chronologie vorlegen. So sind der Isaiaskommentar und die
Lectura in Matthaeum vor dem Sentenzenkommentar anzusetzen, das
Compendium theologiae unmittelbar vor der Summa contra gentiles. Diese
Ergebnisse wurden vom Verfasser in breiterer Darlegung in Zeitschriften
veröffentlicht (vgl. RTAM 21 [1954] 312-321 ; RUO 25 [1955] 2'13*-219* und
26 [1956] 193*-214*).

Aus der sehr sorgfältigen Analyse der Werke des hl. Thomas, die auch
auf mehreren Seiten nicht zusammengefaßt werden könnte, seien folgende
wichtigste Ergebnisse festgehalten. Schon vom Isaias- und Matthäuskommentar

an begegnet uns die Auffassung des Systems der christlichen Moral als
Funktion der Glückseligkeit. In der Kommentierung der Nikomachischen
Ethik entdeckt Thomas sich in Übereinstimmung mit grundlegenden Lehren
des Aristoteles (Ausrichtung des menschlichen Lebens auf die Glückseligkeit

; Übergewicht des Verstandes und des kontemplativen Lebens in der
beatitudo) und bürgert darum die Nikomachische Ethik in der Theologie ein.
Im 3. Buch des Sentenzenkommentars werden bereits eine große Zahl
moralischer Fragen im Lichte fundamentaler Prinzipien systematisch behandelt ;

unter diesen Prinzipien nimmt die Seligkeit einen ersten Platz ein. Bisher war
Thomas als Kommentator tätig und darum an die zu interpretierende Schrift
gebunden. Die nun folgenden selbständigen und systematischen Werke lassen

naturgemäß seine persönliche Ansicht besser zur Auswirkung kommen. Das
Compendium theologiae interessiert sich in seinem 2. Teil für die Möglichkeit,
die Seligkeit zu erreichen. Die Summa contra gentiles, nach Guindon von
Thomas in der entscheidensten Etappe seiner geistigen Entwicklung ge-
schriebén, zeigt den Aquinaten im Besitz der fundamentalen Idee, die den
Aufbau der Secunda pars der theologischen Summe bestimmen wird : der



Besprechungen 165

Primat der Seligkeit in der Betrachtung der menschlichen Handlungen ist
gewonnen. Die Prima pars der Summa theologica führt mit den zwei wichtigen

Lehren von der Theologie als spekulativer Wissenschaft und der
Gottebenbildlichkeit des Menschen hin zur thomistischen Moral der Secunda

pars. Hier steht der Traktat De hominis beatitudine beherrschend am
Anfang. Die Seligkeit des Menschen ist zum Aufbauprinzip des moraltheologischen

Systems geworden.
P. Guindon hat die schwere Aufgabe, die im Aufzeigen der Leitidee eines

Werkes immer gegeben ist, ausgezeichnet gelöst. Er beweist über eine
erstaunliche Kenntnis des Aquinaten hinaus ein feines Gespür für die dahinter
liegende Grundidee. Die Textanalysen sind mit größter Eindringlichkeit
durchgeführt, vielleicht oft sogar etwas auf Kosten der klaren Sicht des Weges

durch dieTexte und das thomistische System. Nie aber ist der Verfasser
der bei solchen Arbeiten großen Gefahr und Versuchung erlegen, eine
vorgefaßte Meinung in die Texte hineinzutragen. Seine Interpretation ist genau
und treu. N. Wicki

Seckler, Max : Instinkt und Glaubenswille. Gesichtspunkte zu einer
Theologie der Bekehrung nach Thomas von Aquin. - Matthias-Grünewald-
Verlag Mainz 1961. 281 S.

Der Verlag hat dieses Buch, das nach seinem Titel ein historisches Thema
behandelt, in einen ganz modernen Umschlag gehüllt und dies mit Recht
Zwar ist es eine alte Frage, deren Lösung sich der Verf. mit diesem seinem
Werk vorgenommen hat ; aber diese Frage ist durchaus nicht « veraltet »,

sondern heute so modern und drängend wie ehedem : wie kommt der Mensch
zum Glauben Was drängt ihn innerlich auf den Weg des Heils Ergebnis
der Untersuchung ist : Thomas beschreibt die Gnade, die dem Heilsakt
vorausgeht, als « ontischen Instinkt, mit dem der konkret existierende Mensch
versehen ist ». Dies besagt ein Doppeltes, die Darreichung der göttlichen
Gnade in ewiger Aktualität, aber auch ihre Darreichung an eine ganz
bestimmte Natur. Die « Natur » ist auf Grund des instinctus interior nicht nur
ein Möglichkeitsfeld für die Gnade, sondern sie ist wesentlich deren Auffangsform

und Vollzugstypus. Das ist für Thomas nicht Ergebnis einer
Tiefenpsychologie oder Religionsphilosophie, sondern seiner ontologischen Anthropologie,

die hinunterführt bis zu den Wurzeln des geistigen Seins des
Menschen. Der Glaubensakt setzt dort an, wo Verstand und Wille noch in ihrer
Wurzel geeint sind. Der Glaubenswille « ist nicht ein durch aktuelle Gnaden
zustande gebrachter Entschluß sondern der ethische, an einer Botschaft
konkretisierte Ausdruck eines ontischen Gesetzes - eines Gesetzes, das in der
Natur der Dinge liegt und sie von innen her durchwirkt ».

Den Weg zu diesem wichtigen Ergebnis, das ich im Vorangehenden nur
andeuten konnte, hat sich S. nicht leicht gemacht. In ganz sauberer
historischer Methode erforscht er des Thomas Fragestellung, nicht nur in der
Hauptfrage, sondern auch in den vielen Unterfragen, die sich notwendig auf
diesem Weg ergeben. Um nichts in Thomas hineinzulesen, bedenkt und
überdenkt er die jeweils direkten Äußerungen des Thomas zu den einzelnen Fra-



166 Besprechungen

gen und sucht diese Äußerungen im Lichte der großen und manchesmal auch
kleinen Thomaskommentatoren und aus ihren historischen Wurzeln zu
verstehen. Er vergleicht die Aussagen des Thomas in dessen Frühzeit und in
dessen späteren Werken und findet oft sehr interessante Entwicklungen in
des Thomas Denken, ohne je einmal eine solche Entwicklung zu dramatisieren.

Dabei macht er doch vor allem in der Hauptfrage einmal einen sehr

glücklichen historischen Fund : bis auf das Jahr hin vermag er historisch
festzustellen, da Thomas drei neue historische Quellen zugeflossen sind, die
seine Konzeption entscheidend beeinflußt haben. Um gleichsam die Richtigkeit

seines bedeutsamen Forschungsergebnisses aufzuzeigen, untersucht er
auf Grund eben der von ihm gefundenen Erklärung des Glaubenswillens die
Frage nach dem Heil der Nichtevangelisierten (232-258). Hier kommtso recht
die ganze Größe und Weite der thomasischen Theologie und Anthropologie
zum Vorschein, die gerade heute besonders beachtet werden sollte.

Die Darstellungsform ist stets modern, niemals hypermodern, immer
anregend und erregend. Stets wird auch die moderne Fragestellung klar
herausgestellt, die moderne oft reinpsychologischeBetrachtungsweise nach der onto-
logischen des Thomas hin vertieft ; nach guter alter wissenschaftlicher Weise
werden die notwendigen Belegstellen aus Thomas und der wichtigsten
Literatur in den Anmerkungen aufgeführt (daß dabei einmal ein falsches Zitat
unterlaufen kann, ist ohne weiteres verständlich, z. B. S. 56 Anm. 46 sollte
es heißen : II-II, 156, 1 ad 1).

Des Verf. Thomas-Interpretation ist immer ruhig, sachlich und wohl
durchdacht ; in ihrer großen Linie ist sie der modernen Schule Maréchals

verpflichtet. Das mag zu weiterer fruchtbarer Diskussion Anlaß geben. Und
nichts möchte ich dem Buch mehr wünschen, als daß es wirkliche Beachtung
finde und zu weiterer ebenso tiefer und echter Thomasforschung anregen
möchte, die den Thomas nicht allein um des Thomas willen, sondern der
Wahrheit wegen befragt ; denn so sagt Thomas mit Recht : « Semper mens
creata reputatur informis, nisi ipsi Primae Veritati inhaereat » (S. th. I, 106,
1 ad 3). A. Hufnagel

Wetter, Friedrich : Die Lehre Benedikts XII. vom intensiven Wachstum
der Gottesschau. (Analecta Gregoriana, XCII ; Series faculta+; ; theologicae,
Sectio B (n. 31). - Apud aedes Universitatis Gregorianae, Romae 1958.

viii-236 S.

Als Benedikt XII. 1336 in der Konstitution « Benedictus Deus »

definierte, daß die Seelen der Gerechten vor dem Endgericht die Wesenheit
Gottes unmittelbar schauen und in dieser Schau und im Genuß Gottes die
ewige Seligkeit besitzen, blieb die damit zusammenhängende und damals
lebhaft diskutierte Frage nach dem intensiven Wachstum der Gottesschau
nach der Wiedervereinigung der Seele mit dem Leib von der Definition
ausgenommen. Der Papst hatte sich schon als Kardinal (Jakob Fournier) gründlich

mit der Frage beschäftigt und zwar in seinem Werk « De statu animarum
sanctorum ante generale indicium », das uns in Codex Vat. lat. 4006 überliefert
ist. Dieses entstand aus einem theologischen Gutachten, das Johannes XXII.



Besprechungen 167

von seinem Verwandten, der am päpstlichen Hof von Avignon den Ruf eines

vorzüglichen Theologen genoß, im sog. Visiostreit erbeten hatte. Johannes

XXII. berief sich für seine in drei Predigten vorgetragene Ansicht, die
Auserwählten würden erst nach dem Weltgericht zur Gottesschau gelangen,
bzw. die Verdammten die Höllenstrafen erleiden, auf die Schrift und die
Väter, besonders Augustinus und Bernhard. Kardinal Fournier dagegen fand
in denselben Autoritäten eine Mittellösung enthalten : die Seelen der
Gerechten erhalten sofort die visio beatifica, die aber nach der Auferstehung des

Leibes eine extensive und intensive Vervollkommnung erfährt. In dieser
Mittellösung scheinen ihm die verschiedenen Aussagen besser in Einklang
gebracht werden zu können. Im 1. und 2. Traktat des genannten Werkes
widerlegt der zukünftige Benedikt XII. die Lehre Johannes XXII. vom
Aufschub der Gottesschau, im 3. und 4. Traktat beweist er seine Ansicht vom
extensiven und intensiven Wachstum der visio beatifica. Die Darstellung
dieser Lehre und ihrer Begründung bildet den Gegenstand der Arbeit Wetters.

Genau umgrenzt und nicht zu umfangreich ist sie als Objekt einer
Dissertation glücklich gewählt und in sauberer und ausführlicher Untersuchung
vorzüglich behandelt. Die zahlreichen in den Anmerkungen zitierten Texte
aus der unedierten Quelle erhöhen den Wert der Arbeit.

Außer mit der Stillung der Sehnsucht der Seele nach dem Leib in der
Auferstehung, dem traditionellen Argument für die Zunahme, begründet Benedikt

das intensive Wachstum mit einer tieferen Offenbarung der göttlichen
Wesenheit, indem Gott vom Endgericht an in ihr die Geheimnisse seinerVor-
herbestimmung und seines Vorherwissens sehen läßt, und mit der Verleihung
des vollen Lohnes. In den beiden letzten Fällen sieht Benedikt auch ein
intensives Wachstum gegeben, wo andere nur von einer extensiven Zunahme
sprechen. In Gott mehr sehen, heißt ihn vollkommener sehen. Für Benedikt
sind extensives und intensives Wachstum identisch, meint Wetter.

Entsprechend dem intensiven Wachstum der Gottesschau nach dem
Endgericht vertritt Benedikt auch eine Intensivierung der Höllenstrafen.
Abschließend stellt Wetter die Lehre Benedikts in die Zusammenhänge der
mittelalterlichen Theologiegeschichte.

Die gründliche Studie Wetters wirft neues Licht auf die Beatitudolehre
Benedikts XII., dessen Bedeutung für den Traktat De novissimis in der
Dogmen- und Theologiegeschichte dank der Definition von 1336 von jeher
feststand. N. Wicki

Newman, John Henry: Essay on the Development of Christian Doctrine.
(The New Ark Library.) - Sheed and Ward, London-New York 1960.
xi-320 p.

Der spätere Kardinal Newman hat dieses Werk am Vorabend seiner
Konversion zur katholischen Kirche, 1845 veröffentlicht. Seine Bedeutung
liegt darin, daß er hier 1. zu seinem endgültigen Urteil über die Problematik
des Anglikanismus und 2. zum Schritt in die katholische Kirche gelangt ist.
Das Buch war 3. der erste bedeutende Versuch, das Problem der homogenen
Dogmenentwicklung zu lösen. Sagt man Entwicklung, ist unwillkürlich die



168 Besprechungen

geistige Bewegung des 19. Jh. in Erinnerung gerufen, die ganz im Banne dieses

Schlüsselwortes stand. In diesem Zusammenhang mag der Hinweis nicht
uninteressant sein, daß Newman's Werk über die Entwicklung der Dogmen
14 Jahre vor Darwins Buch « Über den Ursprung der Arten durch natürliche
Zuchtwahl » veröffentlicht wurde.

Noch heute ebnet Newman zahlreichen Anglikanern den Weg zur
katholischen Kirche. Kein Zweifel, daß gerade in der jetzigen Zeit dieses sein
entscheidendes Werk vermehrte Beachtung finden wird. Wer sich eingehender
mit diesem Werk des bedeutendsten englischen Konvertiten befassen will,
greife zum Buch von J.-H. Walgrave OP : Newman, Le développement du
Dogme, Casterman, Tournai-Paris 1957 (vgl. dazu FZPT 6 [1959] 71-74),
das ein englischer Newman-Spezialist für die beste Arbeit über diesen Gegenstand

hält. P. Künzle OP

Maceina, Antanas : Das Geheimnis der Bosheit. Versuch einer Geschichtstheologie

des Widersachers Christi als Deutung der » Erzählung vom
Antichrist « Solowjews. - Verlag Herder, Freiburg 1955. ix-227 S.

Seinem Inhalt nach ist das vorliegende Buch nicht so sehr eine Studie
über Solowjew, als vielmehr ein geschichtstheologischer Versuch über den
Antichrist selbst. Die Erzählung Solowjews liefert nur das notwendige
Material für eine Analyse des Bösen in der Geschichte und den Ausgangspunkt

für eine synthetische Darstellung des weltgeschichtlichen Kampfes
mit dem Bösen. Dabei geht es um das Grundproblem des Bösen überhaupt,
nämlich um die Frage, ob das Böse nur eine natürliche Unzulänglichkeit oder
eine tatsächliche Kraft sei. Für Solowjew kann die Antwort nur im zweiten
Glied der Alternative liegen, wenn er sagt : « Das Böse existiert tatsächlich ».

Im Sinne Solowjews versucht nun auch Maceina, den Widersacher Christi

als eine universalgeschichtliche und weltimmanente Macht zu verstehen.
Die einzelnen Abschnitte seines Buches behandeln der Reihe nach das
geschichtliche Problem des Antichrist, seinen Geist, seine Tätigkeit und sein
Reich. Das letzte Kapitel über die Kirche unter der Bedrängnis des
Antichrist stellt dem Leser besonders zeitnahe Probleme vor Augen.

Aus diesem weltgeschichtlichen Kampf zwischen dem Reich des
Antichrist und dem Reich Gottes wird das Gute als Sieger hervorgehen, und zwar
nicht auf dem Weg einer natürlichen Entwicklung, sondern durch das direkte
Eingreifen Gottes in den historischen Prozeß.

Maceina, bekannt schon durch seine Deutung von Dostojewskjis
Großinquisitor-Legende, beweist auch mit diesem Buch nicht nur ein tiefes
Eindringen in philosophische und theologische Fragen, sondern bekennt sich
auch zu einer christlichen Auffassung der Weltgeschichte. Das Buch rollt
Themen auf, die jeden, der nicht nur oberflächlich in unsere Welt hineinschaut,

bedrängen. Es wäre deshalb zu wünschen, daß es alle jene erreichte,
die für die Zukunft der Welt verantwortlich sind. S. Dosch OP



Besprechungen 169

Béguin, Albert: Georges Bernanos in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.

(Rowohlts Monographien, 10.) Übertr. v. Guido G. Meister.
Dokumentarischer und bibliographischer Anhang durch Paul Raabe. - Rowohlt,
Hamburg 1958. 170 S.

Das zehnte Bändchen in « Rowohlts Monographien » ist Georg Bernanos
gewidmet. Dafür werden dem Verlag alle Freunde des Dichters aufrichtigen
Dank wissen. Das Buch verdient, in einer philosophisch-theologischen
Zeitschrift angekündigt zu werden, denn bei Bernanos ist Dichtung und Lebenszeugnis

untrennbar von christlicher Aussage und kirchlichem Bewußtsein.
Im wesentlichen ist das Buch die Wiedergabe des französischen Werkes

Albert Béguins. Damit ist gleich gesagt, welche Kenntnis des Bernanos'schen
Werkes, welche Genauigkeit und Treffsicherheit in Analyse und Urteil darin
zu finden sind. Zu der von Béguin geschriebenen Einführung und der von
ihm besorgten Text- und Bilderauswahl kommen aber hier noch hinzu eine
Anzahl « Zeugnisse » französischer und deutscher Dichter und Kritiker

Claudel, Mouniér, Linfert, Green, von Balthasar, R. Schneider, Holthusen),
« erklärende Anmerkungen » für den die französischen Verhältnisse und
Geschehnisse nicht genau kennenden Leser, außerdem eine stark erweiterte
Bibliographie, die auch alle Übersetzungen sowie die wichtigsten Essays
und Untersuchungen in französischer und deutscher Sprache anführt.
Dadurch wird das Buch zu einem äußerst wertvollen Instrument.

Bei einem solchen Werk ist die Gesamtgestaltung von großer Bedeutung.
Im Vergleich zur französischen Ausgabe weist die deutsche Übertragung
mehrere Änderungen auf : Format, Papier, Textdruck. Die Bilder sind zum
Teil neu gewählt, meistens vergrößert und dann neu zugeschnitten. Hie und
da, z. B. S. 109, 113, 117, 119, 135 wirkt sich dieses Verfahren nicht günstig
aus, andernorts wieder sehr, so z.B. S. 16,54, 55. Die Einfügung einer Karikatur

zwischen Béguins wohl ernsteste Ausführungen (S. 52) ist kaum glücklich.
Zur im übrigen guten Übersetzung nur noch eine Bemerkung. Warum

wird in den Texten Claudels und Mouniers (S. 157) das französische «

surnaturel », das doch für diese beiden Autoren eine ganz präzise theologische
Bedeutung hat, mit « das Übersinnliche » anstatt « das Übernatürliche »

wiedergegeben Die Aussagen werden dadurch unverständlich. Nur so ist es

z. B. auch möglich, den erklärenden Nebensatz Claudels : « le naturel à un
degré éminent » völlig unzutreffend mit : « das Natürliche in ausgeprägtem
Maße » zu übersetzen F. Spescha OP

Kirchengeschichte

Das Konzil und die Konzile. Ein Beitrag zur Geschichte des Konzilslebens

der Kirche. Ins Deutsche übersetzt von Käthe Friederike Krause
in Zusammenarbeit mit Franz Richard Ryschawy. - Schwabenverlag,
Stuttgart 1962. xix-403 S.

Unter der Unsumme der seit der Konzilsankündigung am 25. Januar
1959 herausgegebenen Monographien und wissenschaftlichen Artikel über



170 Besprechungen

das 2. Vatikanische Konzil und die Konzilien im allgemeinen darf dieses
Buch besondere Aufmerksamkeit beanspruchen. Schon kurz nach dem
Erscheinen des französischen Originals (1959) wurde darauf hingewiesen, daß
die hier vorgelegten Abhandlungen am Anfang eines jeden Studiums und
einer jeden Erwägung stehen müssen, die sich auf die aktuellen Themen des

Konzils beziehen. Aus der Fülle der Gesichtspunkte seien vor allem zwei
Leitgedanken hervorgehoben : die verschiedenen historischen Konzilstypen
und der jeweilige ekklesiologische Aspekt, der den Kirchenversammlungen
zugrunde lag und sowohl den Verlauf wie die Beschlüsse bestimmte.

Zunächst die verschiedenen Konzilstypen, deren sich vier unterscheiden
lassen. Der erste Grundtyp, den die acht altkirchlichen Konzilien darstellen
(vom 1. Nizänum bis zum 4. Konzil von Konstantinopel 869), ist dadurch
gekennzeichnet, daß es reine Bischofsversammlungen der Ökumene waren,
d. h. daß sie Bischöfe aus allen Teilen der Kirche vereinigten und daß auf
ihnen strittige Glaubensfragen fixiert und das kirchliche Leben in seinem
gesamten Umfang geordnet wurde. Während diese Kirchenversammlungen
von den oströmischen Kaisern berufen wurden, entsprangen die Konzilien
des Mittelalters (bis Vienne 1312) der päpstlichen Initiative ; nicht nur der
Teilnehmer-, auch der Aufgabenkreis hatte sich erweitert (allgemeine Belange
der Christenheit, z. B. der Kreuzzüge). Der dritte Konzilstyp verdankt seine
Entstehung einer bestimmten historischen Konstellation ; denn nach dem
Ausbruch des großen Schismas bot sich als einziger Ausweg, daß die
Überordnung des Konzils über das Papsttum dekretiert wurde, eine Idee, die
durch die Verurteilung der sog. konziliaren Theorie nicht ausgetilgt war,
sondern noch durch das ganze 15. Jahrhundert geisterte. Das Tridentinum
und das 1. Vatikanische Konzil kehrten zum altkirchlichen Grundtyp
zurück : reine Bischofsversammlungen, die sich als Aufgabe die Fixierung des

Dogmas und die Ordnung des kirchlichen Lebens stellten.
In erster Linie geht es den Referenten (das Buch entstand als

Gemeinschaftswerk von 10 Theologen und Kirchenhistorikern auf einer Tagung im
Kloster Chevetogne) darum, die Entwicklung der in der Konzilsgeschichte
sehr stark ausgeprägten Ekklesiologie zu verfolgen. Dabei handelt es sich
nicht notwendig um eine gerade und einheitliche Bewegung. Oft zwangen die
Zeitläufe die Konzilsväter dazu, nicht nur auf Glaubenspunkte hinzuweisen,
sondern auch auf bestimmte Auffassungen derselben, die einer Epoche
entsprechen und die zu anderen Zeiten in neuen Formulierungen ausgedrückt
werden müssen. Die Neigung, dogmatische Formulierungen zu verabsolutieren,

hatte seit dem 1. Vatikanum manchen Theologen dazu ermutigt, die
Ära der Konzilien als abgeschlossen zu betrachten, da von nun an alles durch
das unfehlbare päpstliche Lehramt definiert und entschieden werden könne.
Sicher müssen die authentischen Konzilsentscheidungen in ihren Formulierungen

immer als verbindliche Richtlinien angesehen werden. Aber sie sind
nicht unbedingt auch Grenzsteine, denn der Hl. Geist drängt die Kirche
immer wieder zu neuer Entfaltung und Klärung, ohne daß die Substanz der
Lehre in Frage gestellt zu werden braucht. Die Folgerungen und Forderungen
für das derzeitige Konzil sind damit eindeutig ausgesprochen. In einer
abschließenden Zusammenfassung stellt Yves Congar einmal die hauptsächlich-



Besprechungen 171

sten Punkte heraus, in denen Christen verschiedener Bekenntnisse miteinander

übereinstimmen oder im Gegensatz zueinander stehen, sodann gewisse
Elemente der Konzilstheologie und Ekklesiologie in der bisherigen Sicht der
Konzilien.

So gibt dieses Werk neben einer Zusammenfassung aller bisher
veranstalteten Kirchenversammlungen gleichzeitig einen Ausblick auf die
Möglichkeiten, die heute von einem Konzil erwartet werden können. Man ist
erstaunt, in diesem schon 1959 erschienenen französischen Original dieselben
Zeitforderungen zu finden, die Johannes XXIII. bei der Eröffnung am
11. Oktober 1962 in seiner Rede zum Ausdruck gebracht hat.

G. Gieraths OP

Ohm, Thomas : Wichtige Daten der Missionsgeschichte. Eine Zeittafel.
2. erweiterte u. verbesserte Auflage. (Veröffentlichungen d. Instituts für
Missionswissenschaft der Westf. Wilhelms-Universität Münster Westf.,
Heft 4.) - Aschendorff, Münster 1961. 290 S.

Daß die « Wichtigen Daten der MG » von 1955 sobald vergriffen waren
und die neue Auflage nur wegen der Erkrankung von Prof. Ohm so lange
hinausgeschoben werden mußte, zeigt, daß sie einem wirklichen Bedürfnis
entsprechen und ist zugleich eine Empfehlung. Es ermöglichte zudem eine
sorgfältige neue Bearbeitung und Weiterführung.

Wenn wir bisher die europäischen oder europäisierten Staaten als « die
Welt » betrachteten, so erweitert sich heute, in der nachkolonialen Zeit, der
Blick, und wir sehen klar, daß wir in unsere Weltbetrachtung die ganze Welt
einschließen müssen. Auch der Handel hat Europa über seine Grenzen
hinausgeführt und die Wissenschaft sucht ihre Ziele seit langem auch in den
außer-europäischen Weltteilen ; aber dasjenige, was die Welt einigen kann,
ist schließlich die ganze Wahrheit, die uns nur durch die göttliche
Offenbarung, also durch die christliche Religion geboten werden kann. Und
deshalb ist nur die christliche Mission der letzte Schlüssel zum Verständnis der
Welt und ihrer Geschichte. So sind die Daten der Missionsgeschichte nicht
nur für den Studenten der Missionswissenschaft, sondern für alle von der
größten Bedeutung.

Die Daten sind mit Sorgfalt ausgewählt - sie können nicht vollständig
sein - und umfassen sowohl die katholische als auch protestantische und
orthodoxe Mission (durch Pr und Or am Rande gekennzeichnet). Sie sind
nach Perioden und Ländern geordnet. Der Index ermöglicht die Auffindung
jedes Namens oder Landes. Auch wichtige politische Ereignisse sind - durch
die Typen kenntlich gemacht - zwischendurch eingefügt. Natürlich wird der
eine und andere nach seinen speziellen Interessen hier und dort vergeblich
suchen, werden auch einige Daten kritisiert werden können. Aber im ganzen
zeigt das Buch in bester Form einen Überblick, wie die Welt nach der Einheit

sucht, zu der sie vollkommen nur durch Christus und seine Kirche
geführt werden kann. B. Biermann OP



172 Besprechungen

Gründler, Johannes: Lexikon der christlichen Kirchen und Sekten, unter
Berücksichtigung der Missionsgesellschaften und zwischenkirchlichen
Organisationen. 2 Bde. Herder, Wien-Freiburg-Basel 1961. xv-1378 Sp., 221* S.

Außer der katholischen Kirche werden 2658 christliche Gemeinschaften,
Sekten und Sektchen aufgezählt. Soweit Angaben beschafft werden konnten,
orientiert das Werk vortrefflich über Ursprung, Geschichte, Verfassung,
Verbreitung, Anschluß an größere Verbände. Der Praxis dienend, vermittelt es

nach Möglichkeit auch die Anschriften der genannten Gemeinschaften.
Tabellen und Register führen sofort zur gewünschten Auskunft. Nur die Lehre
kommt unbedingt zu kurz. Sie ist entweder dürftig oder völlig ungenügend
erwähnt. Diesbezüglich bleibt die Konfessionskunde von K. Algermissen
immer noch unentbehrlich. P. Künzle OP

Deckert, Adalbert, OCarm : Die oberdeutsche Provinz der Karmeliten
nach den Akten ihrer Kapitel von 1421 bis 1529. (Archivum historicum Car-
melitanum, vol. I). - Institutum Carmelitanum, Rom 1961. xvi-384 S.

Die Geschichte des Karmeliterordens ist in den letzten Jahren um zwei
wertvolle Monographien bereichert worden : durch die Arbeiten von G. Me-
sters « Die Rheinische Karmeliterprovinz während der Gegenreformation »

(Speyer 1958) und von A. Staring « Der Karmelitengeneral Nikolaus Audet
und die katholische Reformation des 16. Jahrhunderts » (Rom 1959). Während

diese beiden Studien einen Einblick geben in das Wirken des Ordens im
Zeitalter der Glaubensspaltung, behandelt Deckert die unmittelbar vorher
gehende Epoche, die als die der Reformbestrebungen innerhalb der Kirche
schon vor der Reformation bekannt ist. Insofern steht die Arbeit Deckerts
im Zusammenhang mit den beiden andern und darf wie diese auch ein
allgemein kirchengeschichtliches Interesse beanspruchen.

Da die Konzilien des 15. Jahrhunderts die so notwendige Reform nicht
betrieben hatten, machten sich auch die Orden auf eigene Initiative ans
Werk. Im Karmeliterorden nahm den eigentlichen Anlauf der Generalprior
Johannes Soreth, nachdem er im Jahre 1451 an die Spitze des Ordens
gewählt worden war. Noch im Wahlkapitel nahm er entschieden Stellung gegen
die vielen Privilegien und Exemptionen, in denen er die eigentliche Ursache
für den Verfall des Ordens erkannt hatte. In manchen Klöstern kam es dann
tatsächlich auch zu Reformen bzw. Reformansätzen, vor allem in der
niederdeutschen Provinz, während die Reformen in der oberdeutschen Provinz nicht
besonders tief gingen und auf halbem Wege stecken blieben.

Für das Scheitern dieser Selbstreform mögen wohl die Gründe
maßgebend gewesen sein, die damals einer Erneuerung überhaupt im Wege standen,

diese manchmal sogar boykottierten und die H. Jedin in seiner Studie
« Katholische Reformation oder Gegenreformation » (Luzern 1946, S. 26 f.)
auseinandergelegt hat : « Die Selbstreform der Glieder hatte eine große
Schwäche. Sie bestand aus vielen Rinnsalen, die sich ihren Weg suchten,
oft im Geröll versickerten, zuweilen sich gegenseitig stärkten, aber nicht zu
einem machtvollen Strom zusammenwuchsen. » Weil es sich bei diesen
Bemühungen um periphere und meist isolierte Erscheinungen handelte, die
Päpste nicht nur nicht mitmachten, sondern sich gegen eine ernste Reform



Besprechungen 173

sogar sperrten, war all diesen Versuchen wenig Stoßkraft und infolgedessen
nur ein kurzes Dasein beschieden. Zu diesem Ergebnis kommt auch Deckert,
dessen Monographie damit zugleich für das vorreformatorische Zeitalter
von Bedeutung ist.

Den weitaus größten Umfang nehmen ein die Kapitelsakten der
oberdeutschen Karmeliterprovinz, die Geschichte und Besetzung der Konvente,
die Studienverordnungen und das Studium selbst sowie das klösterliche
Leben in den Konventen. Man muß den Fleiß und Eifer bewundern, mit denen
der Verfasser das Material zusammengebracht und geordnet hat, ohne daß
man in der Fülle ertrinkt. Der Personal-Schematismus (II. Teil) und die
Ordinationes und Statuta der Kapitel (III. Teil) sind nicht nur für den Orden
selbst bedeutsam, sondern weisen manche Parallelen mit der gesamten
Ordensgeschichte auf. Dadurch reiht sich die Arbeit gut in Studien ähnlicher
Art ein und ergänzt so die bisherigen Forschungen über das Auf und Ab
des klösterlichen Lebens und Geistes in der damaligen Epoche, als es schon
zu gären begann und eine religiös-kirchliche Komplikation fast unausweichlich

wurde. G. Gieraths OP

Iserloh, Erwin : Luthers Thesenanschlag. Tatsache oder Legende?
(Vorträge des Instituts für Europäische Geschichte Mainz, Nr. 31, Abt. für
abendl. Religionsgeschichte, hrsg. von Joseph Lortz.) - Franz Steiner Verlag,

Wiesbaden 1962. 43 S.

Nach eingehender Befragung der Quellen kommt der Verfasser zu der
überraschenden Feststellung, daß Luther entgegen der bisherigen Auffassung

seine 95 Thesen nicht an die Wittenberger Schloßkirche angeschlagen,
sondern sie am 31. Oktober 1517 den zuständigen Bischöfen (Erzbischof
Albrecht von Mainz, Bischof Hieronymus Schulz von Brandenburg) übersandt
hat mit der Bitte, die Mißbräuche des Ablasses abzustellen. Zunächst privat
verbreitet, fanden die Thesen eine nicht vorauszusehende Resonanz in
Deutschland und in der Welt.

Bis zu Luthers Tod wissen die Quellen nichts von einem Thesenanschlag.
Melanchthon ist der erste, der darauf Bezug nimmt, und zwar erst seit 1546.
Die klaren Beweise, die Iserloh gegen den Thesenanschlag vorbringt, lassen
deutlich werden, daß Luther keineswegs seinen Bruch mit der Kirche wollte,
sondern daß er vielmehr absichtlos und nicht zuletzt wegen des Mangels an
religiöser und seelsorglicher Verantwortung auf Seiten der Bischöfe zum
Reformator wurde. Damit ist eine entscheidende Revision des Lutherbildes
und zugleich eine lebhafte Diskussion ausgelöst. Die Gründe, die Iserloh
anführt, sind so stichhaltig und überzeugend, daß sie wohl nicht erschüttert
werden können. Die Historiker auf beiden Seiten haben jetzt das Wort.

G. Gieraths OP

Schwaiger, Georg : Die Reformation in den nordischen Ländern. - Kösel-
Verlag München 1962. 189 S.

Die Schwierigkeit einer reformationsgeschichtlichen Darstellung liegt
darin, daß « eine religiöse Bewegung, die selber wieder aus oft sehr
verschiedenartigen Quellen fließt, sich mit einer politischen aufs engste verbindet.



174 Besprechungen

Dies ist schon die Schwierigkeit der deutschen Reformationsgeschichte.
Im Norden kommt dazu noch eine weitere Schwierigkeit : die gleichzeitige
Auflehnung der Teilreiche der Kalmarer Union gegen die dänische
Gewaltherrschaft » (S. 15). Es läßt sich noch ein weiterer Grund anführen:
Geschichte und Entwicklung der nordischen Völker und Reiche lagen während
mehr als hundert Jahren außerhalb des Interesses der großen europäischen
Staaten. Erst mit dem ausgehenden 18. Jahrhundert hat sich darin ein Wandel

vollzogen.
Die erbitterten religiösen und machtpolitischen Kämpfe der Reformation

endeten im Norden mit dem völligenUntergang der katholischen Kirche — wie
kaum in einem andern Land der abendländischen Christenheit. Man ist
erschüttert, mit welchen Methoden der Glaubensabfall von der alten Kirche
durchgesetzt wurde. Das Volk hielt zäh an seinem Glauben fest, Klerus und
Ordensleute waren in Ordnung, unter den Bischöfen fand sich kaum einer,
der seinen Glauben preisgab. Aber die Verhältnisse waren stärker. In allen
Ländern Skandinaviens wurde die evangelische Bewegung des 16. Jahrhunderts

zum vollen Siege geführt.
Der Verfasser, bekannt als Bearbeiter der Papstgeschichte von F. X. Seppelt

und mit der skandinavischen Literatur vertraut (volle Beachtung
verdient das ausführliche Quellen- und Literaturverzeichnis : S. 153-177), hat es

verstanden, die oft sehr verwickelten Fäden des historischen Geschehens
durch klare Darstellung zu entwirren, wobei vor allem die Bedeutung des

Konfliktes zwischen der Finanzpolitik der Kurie und der ständigen finanziellen

Verlegenheit der Könige hervorgehoben wird. Die alte Kirche mußte
untergehen, weil man ihr jede Existenzgrundlage entzog und weil die alte
Kirche dieser brutalen Gewalt nicht gewachsen war. Zu demselben Ergebnis
kommt übrigens auch der evangelische Kirchenhistoriker Karl Heussi
(Kompendium der Kirchengeschichte, 11. Aufl., Tübingen 1957, S. 330) : « Diese
Reform entsprang nicht dem religiösen Bedürfnis des Volkes, sondern der
Politik der Fürsten, die dem Volke die neue Gestaltung der Kirche
aufzwangen. » Neben dem erwähnten Konflikt ist dann der des Königs mit den
Ständen und schließlich die Verbindung zu den Ereignissen und Kämpfen in
Deutschland beiden skandinavischen Reichen von damals gemeinsam,
obwohl im übrigen sehr erhebliche Verschiedenheiten bestehen, wie zum
Beispiel die Beibehaltung der apostolischen Sukzession in Schweden. Die
Untersuchung Schwaigers entspringt einer hohen Wertschätzung des Nordens und
gibt sowohl dem Wissenschaftler wie auch breiteren Kreisen einen zuverlässigen

Überblick. G. Gibraths OP

Seppelt, Franz Xaver : Geschichte der Päpste von den Anfängen bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts, 5. Band : Das Papsttum im Kampf mit
Staatsabsolutismus und Aufklärung. Von Paul III. bis zur französischen Revolution.
2. Aufl. Neu bearbeitet v. Georg Schwaiger. - Kösel, München 1959. 573 S.

Diese Papstgeschichte bedarf eigentlich gar keiner Empfehlung mehr.
Die Namen des Verfassers Franz Xaver Seppelt (f 1956) und des Neuherausgebers

Georg Schwaiger besagen zur Genüge, daß hier Qualitätsarbeit gelei-



Besprechungen 175

stet ist. Der Charakter des Bandes wurde (ebenso wie der der übrigen Bände)
auch in der neuen Auflage beibehalten : eine flüssig geschriebene, mit vielen
Einzelfakten gewürzte und auf echt-wissenschaftlicher Basis beruhende
Darstellung, die nicht nur die Papstpersönlichkeiten markant zeichnet,
sondern in gleicher Weise den Aktionsradius der Tiaraträger wie den
kirchenpolitischen Hintergrund und das gesamte Zeitgeschehen weitgehend einbezieht

und deutlich werden läßt. Man darf in einer Papstgeschichte keine
breitangelegte Kirchengeschichte sehen und erwarten, in der alles und jedes
gesagt werden müßte. Das Wichtigste (und oft noch mehr) aus den Pontifi-
katen und den jeweiligen Umweltfaktoren ist aufgeführt. Auf Quellenbelege
ist wie in der ersten Auflage bewußt verzichtet, da sich das Werk an einen
breiteren Leserkreis wenden will ; dafür sind ausführliche Literaturhinweise
auf Gesamtdarstellungen und Monographien angegeben.

Dieser V. Band beginnt mit dem Pontifikat Pauls III. (1534), also mit
dem Papst, der damals erstmals ernstlich eine Reform der Kirche in Angriff
nahm. Das 16. Jahrhundert weist überhaupt eine Reihe von hervorragenden
Päpsten auf, die sich um das Konzil von Trient und die Durchführung der
Reformdekrete die größten Verdienste erworben haben. Der protestantischen
Reformation setzte die Kirche eine katholische Reform entgegen, erneuerte
religiöses Leben und kirchliche Wissenschaft, vermochte sogar in der
Gegenreformation verlorenes Terrain wiederzugewinnen. Die Mission im
neuentdeckten Amerika und in Asien erweiterte ihren Wirkungsbereich. Mit dem
Abklingen der konfessionellen Kämpfe setzte die Säkularisierung des
europäischen Geistes ein ; das Papsttum konnte sich gegen die absolutistisch
regierten Staaten nicht durchsetzen. Der im Mittelalter zutage tretende
maßgebende Einfluß der Kirche auf das Leben der Völker trat immer mehr
zurück. Diese Entwicklung kam vollends im 17./18. Jahrhundert zur
Auswirkung. Die europäische Autorität des Papsttums ging zu Ende. Dem Papsttum

wurde in Zukunft nur ein Platz in der Reihe der Fürsten zuerkannt.
Es gelang den Päpsten - wenn man von Innozenz XI. (1676-89) absieht -
nicht einmal mehr, die katholischen Fürsten zu einer Einheitsfront gegen den
Erbfeind der Christenheit, gegen die Türken, zusammenzufügen. Von den
Friedensschlüssen des 18. Jahrhunderts war das Papsttum bewußt
ausgeschlossen. Die Kirche wurde auf der ganzen Linie in die Verteidigung
gedrängt. Der Band schließt mit den beginnenden schweren Schicksalsschlägen,
die durch die Französische Revolution ausgelöst wurden. G. Gieraths OP

Jedin, Hubert : Geschichte des Konzils von Trient, Band II : Die erste
Trienter Tagungsperiode 1545/47. - Verlag Herder, Freiburg 1957. x-550 S.

Diese erste Tagungsperiode beschäftigt sich mit dem Verhältnis von
Schrift und Tradition, mit neuen Wegen der Glaubensverkündigung
(Bibelstudium und Predigt), mit den Dekreten über die Erbsünde und die
Rechtfertigung, mit Wesen und Siebenzahl der Sakramente und schließlich mit
dem Angelpunkt der Kirchenreform : der bischöflichen Residenzpflicht. Im
Zusammenhang mit diesen theologischen Auseinandersetzungen behandelt
Jedin Fragen, die für die gesamte Kirchengeschichte von größter Bedeutung



176 Besprechungen

sind : 1. Wurde in Trient die Christenheit gespalten 2. War das Konzil
frei 3. Was bedeutet die Verlegung nach Bologna für die Kirche in Deutschland

1. Im ersten Band hatte Jedin die Frage aufgeworfen, ob das Konzil
nicht zu spät begonnen habe, um die Glaubensspaltung aufhalten zu können.
Diesen Gedanken greift er im zweiten Band auf mit dem Abschnitt über die
drei Thesen Sarpis (Verhärtung der Kirchenspaltung, Entmachtung des

Episkopates, Festigung der päpstlichen Autorität), die als Fragen formuliert
sind und deren erste lautet : « Wie kam es, daß dieses Konzil, ersehnt und
betrieben, um die zerfallene Einheit der Kirche wiederherzustellen, im Gegenteil

die Spaltung begründete und die Parteien so erbitterte, daß ihre
Versöhnung unmöglich wurde » (S. 3). Schon die Vorgeschichte des Konzils
zeigt, daß 1545 grundlegende Entscheidungen bereits gefallen waren, und
zwar nicht nur deshalb, weil das Konzil wegen politischer Spannungen
zwischen Kaiser und Papst oder aus Furcht vor dem kirchenpolitischen
Übergewicht des Konzils so lange verschoben worden war. Es war vielmehr
so, daß das Konzil hinausgeschoben wurde, weil wesentliche Entscheidungen
schon gefallen waren. Jedin weist nämlich eindeutig nach, was die
Reformatoren und die mit ihnen verbündeten Reichsstände unter einem « frei
christlichen Konzil », nach dem alles rief, verstanden : Nicht nur ein von
politischem Druck freies Konzil, sondern eine Kirchenversammlung, die
sich ausschließlich auf das Evangelium beruft, also die Tradition und damit
auch alle bisherigen Konzilien als nicht verbindlich ansah und das vor allem
eine Leitungsgewalt des Papstes ausschließt. Damit war ja schon vorher
entschieden, worüber eigentlich erst entschieden werden sollte. Hier zeigt
sich die traurige geschichtliche Erfahrung, daß die Fehler längst gemacht sind,
wenn die Katastrophe offenbar wird.

2. Die Entstehung des Rechtfertigungsdogmas wird naturgemäß
ausführlich behandelt. Ging es dabei doch um eine Zentrallehre der Reformatoren.

Es ist lehrreich und zugleich interessant zu lesen, mit welcher Offenheit
man an die Fragen heranging und wie gerade die reformatorischen Anliegen
aufgegriffen wurden. Das Konzil war keine Versammlung von Kopfnickern,
und keiner der Konzilsväter brauchte zu befürchten, wegen seiner offenen
Sprache mit der Inquisition zusammenzustoßen, wenn es auch an Denuntia-
tionen nicht gefehlt hat. Wohl kam es zu heftigen Debatten, und zwei
Konzilsväter gerieten einmal so hart aneinander, daß der eine seinen «

Beleidiger an seinem Barte packte und ihn so heftig schüttelte, daß er ein Bündel

Haare in seiner Hand behielt» (S. 161). Es ging also manchmal sehr
menschlich zu. Nach langem Ringen lag endlich das Rechtfertigungsdekret
vor : Der Glaube ist Anfang des menschlichen Heiles, Grundlage und Wurzel
der ganzen Rechtfertigung. Aus Gnade heißen wir gerechtfertigt, weil nichts
von alledem, was der Rechtfertigung vorausgeht, Glaube oder Werke, die
Rechtfertigung verdient. Die Rechtfertigung ist Heiligung und Erneuerung
des inneren Menschen. - Das Dekret hat die Glaubensspaltung nicht
aufhalten können. Es war zu spät. Schon der protestantische Dogmenhistoriker
Adolf von Harnack meinte, wenn das in Trient beschlossene Rechtfertigungsdekret

hundert Jahre früher gekommen wäre, hätte die Reformation viel-



Besprechungen 177

leicht aufgehalten werden können. Und Jedin betont im, ersten Band (S. 461) :

« Wäre das Konzil von Trient im Jahre 1525 und nicht im Jahre 1545

zusammengetreten, so hätte es nur einer Häresie und einer durch sie entfachten
Volksbewegung gegenübergestanden. Die lutherischen Kirchen waren noch
nicht organisiert, die neugläubigen Fürsten und Stände bildeten noch keine
politische Macht, die Masse des Volkes war noch durch die katholische Lehre
und Frömmigkeit geformt. »

3. Von Anfang an hatten sich im katholischen Lager zwei Hauptanliegen

gegenübergestanden. Auf Seiten der Kirche wollte man dogmatische
Klarheit. Diese Absicht stand so sehr im Vordergrund, daß die Frage der
Kirchenreform zurücktrat. Das Hauptanliegen des Kaisers lag in einem
doppelten : erstens Reform der Kirche an Haupt und Gliedern, um der Reformation

den Boden zu entziehen ; zweitens Offenhaltung der dogmatischen Fragen,

um die Einigung der Konfessionsparteien zu ermöglichen. Das
Aufeinanderprallen dieser beiden Anschauungen führte zur Konzilskrise in der dritten
Tagungsperiode, ein klassisches Beispiel für die Verflechtung des Konzils
mit der europäischen Politik. Als Karl V. Frankreich gegenüber frei war,
plante er (im Schmalkaldischen Krieg) einen großen Schlag gegen die
protestantischen Reichsstände, um sie zur Annahme eines theologischen Kompromisses

zu zwingen. Solange sollten in Trient alle dogmatischen Entscheidungen

verschoben und die Reformfragen vorgezogen werden. Sicher war der
Plan ideal gedacht. Aber konnten religiöse Fragen durch Politik beantwortet
werden Der Papst war mit großen Bedenken auf das Bündnis eingegangen.

Das Konzil jedoch wollte die Glaubensfragen nicht preisgeben, um eine
undeutliche und unsichere religiöse Einheit wiederherzustellen. So war der
päpstliche Legat Cervini der Ansicht, « Deutschland sei für die Kirche ohnehin

nicht mehr zu retten, entscheidend sei dagegen, daß der katholisch
gebliebene Rest der Christenheit, im wesentlichen also die romanischen Länder,
durch das Konzil in ihrem Glauben klar, in ihrer kirchlichen Disziplin
erneuert würden » (S. 349). Hier offenbart sich menschliche Tragik im Ablauf
der Geschichte : Der Kaiser suchte die Einheit, aber mit bedenklichen Mitteln

; der päpstliche Legat dagegen wollte die Glaubensreinheit, indem er die
Hoffnung auf Deutschland aufgab. So benutzte er die Typhusfurcht der
Trienter Prälaten und das Urteil eines gewissenhaften Arztes dazu, das
Konzil nach Bologna zu verlegen, wo es rasch beendet werden sollte, ohne
Rücksicht auf die deutsche Situation. Darum ist Jedins Feststellung sicher
nicht unberechtigt und unbegründet : « Ohne die Translation des Trienter
Konzils nach Bologna konnte die deutsche Glaubensspaltung einen anderen
Ausgang haben (S. 376). »

Im Jahre 1563 fand das Tridentinum seinen Abschluß. Es hatte zwar
nicht die Einheit der Christenheit zu bewahren vermocht, war ganz sicher
aber auch nicht die Ursache der Spaltung. Das Ergebnis dieser größten
Kirchenversammlung darf als epochemachend für die damalige Zeit und die
folgenden Jahrhunderte gelten. Es war die Antwort der Kirche auf die
längst fällige Reform an Haupt und Gliedern, grenzte die Kirchenlehre gegen
die neuen Lehrsysteme der Reformatoren ab, förderte die innere katholische
Erneuerung, bildete die geistige Grundlage der Gegenreformation und wurde

12



178 Besprechungen

das Formprinzip des nachtridentinischen Katholizismus. Wenn man die
Schwierigkeiten vor und auf dem Konzil bedenkt und sieht, was schließlich
doch zustande kam, wird man dem zustimmen, was Jedin an anderer Stelle
sagt (Katholische Reformation oder Gegenreformation Luzern 1946,
S. 66) : « Die Erneuerung der Kirche im Zeitalter des Konzils von Trient
ist ein Vorgang, so überraschend, so wunderbar, daß eine rein natürliche,
nur rationale Erklärung damit nicht fertig wird. Sie ist letzten Endes ein
übernatürliches Geheimnis, dessen letzte Ursachen wir nicht vollständig zu
durchdringen vermögen. Man ist versucht, sie ein Wunder zu nennen. »

Das Werk Jedins bedarf keiner besonderen Empfehlung. Wer die
Arbeiten des Verfassers kennt, weiß, daß nicht nur gediegene Verarbeitung der
Quellen garantiert ist, sondern ebenso eine so lebendige Art der Darstellung,
daß man - wie es in einer Rezension des ersten Bandes heißt - meint, der
Verfasser « kennt die agierenden Personen so gut, als ob er mit ihnen gelebt
hätte ». Historiker aller Richtungen haben dieses Standardwerk bereits dem
eisernen Bestand ihrer Bibliothek eingereiht. Hier wird ein Abschnitt aus der
Geschichte der Kirche lebendig, die auch für die unmittelbare Gegenwart
von höchster Bedeutung ist. G. Gieraths OP

Hänggi, Anton : Der Kirchenhistoriker Natalis Alexander (1639-1724).
(Studia Friburgensia, Neue Folge 11.) - Universitätsverlag, Freiburg/Schweiz
1955. xxvii-417 S.

Mit dieser Arbeit hat der Verfasser wirklich eine Lücke ausgefüllt.
Neben einer gediegenen Biographie und Gesamtwürdigung war eine
Monographie über den Dominikaner Natalis Alexander als Kirchenhistoriker schon
längst fällig. Nach einem Anlauf der Kirchengeschichtsschreibung im 16.
Jahrhundert, die vornehmlich konfessionellen Interessen diente (Magdeburger
Centurien, die Annales ecclesiastici des Cäsar Baronius), setzte zunächst ein
längerer Stillstand ein. Neue Arbeiten von größerer Bedeutung erschienen
zuerst wieder in Frankreich. Im 17. Jahrhundert machten sich die Mauriner
verdient für die Pflege der historischen Hilfswissenschaften, durch mustergültige

Ausgaben der Kirchenväter und gründliche Einzeluntersuchungen,
die zum Teil bis heute nicht überholt sind. Die Jesuiten legten den Grund
zu dem Riesenwerk der Acta Sanctorum. Eine umfassende Darstellung
der Kirchengeschichte lieferte Natalis Alexander in seinen Selecta historiae
ecclesiasticae capita (bis zum Konzil von Trient), 26 Bände in zehn Jahren
Ein Werk von ungeheurem Scharfsinn, Gelehrsamkeit und voll wichtigsten
Quellenmaterials, die erste eigentliche umfassende Kirchengeschichte der
Neuzeit. Die ersten Bände brachten Alexander die Anerkennung auch des

Papstes ein, wurden aber wegen der gallikanischen Ansichten und der oft
heftigen Opposition des Verfassers gegen Rom, trotz seiner immer wieder
zutage tretenden römischen Haltung (S. 105-111), mit allen folgenden Bänden
indiziert. In den neuen Auflagen (insgesamt 13) verteidigte sich Alexander
gegen die Ausstellungen der Zensoren, und es zeigte sich, daß manche
Beanstandungen ungerechtfertigt waren.

Das Werk des Alexander hat großen Einfluß ausgeübt auf die kirchen-



Besprechungen 179

geschichtlichen Studien im Dominikanerorden und diese stark gefördert.
Spätere scholastische Theologen verdanken ihm für ihre positiven Darlegungen

sehr viel. Billuart z. B. benutzte ihn regelmäßig als Gewährsmann für die
Kirchengeschichte. Von den deutschen Historikern wurde Alexander sehr
geschätzt, vielleicht noch mehr als von ihren französischen Kollegen, da sie
ihr nichts Ebenbürtiges an die Seite stellen konnten (S. 193-201).

Natalis Alexander stand noch ganz in der heilsgeschichtlichen
Betrachtungsweise, die von Eusebius bis ins 18. Jahrhundert hinein maßgebend war.
Eindeutig stellt er die Bedeutung der Kirchengeschichte für die ganze Theologie

heraus (S. 75 f.). Die Einteilung der Kirchengeschichte erfolgt nach
einem doppelten Gesichtspunkt, einem chronologischen, in welchem er der
traditionellen Periodisierung nach Jahrhunderten verhaftet ist, und nach
einem sachlichen, nach bestimmten Fragekomplexen, indem zusammengehörender

Stoff auch in zusammenhängenden Kapiteln behandelt wird. Hier
bahnt Alexander einen wichtigen Fortschritt in der Kirchengeschichtsschreibung

an. Er bewegt sich zwar noch allzusehr in der zeitgemäßen Polemik
und Apologetik, die große Synthese und Zusammenschau des kirchlichen
Geschehens kennt er ebensowenig, materiell ist die Kirchengeschichtsschreibung
durch ihn auch nicht wesentlich bereichert worden ; aber in der formalen
Behandlung ging er doch neue Wege, indem er das ganze kirchenhistorische
Wissen kritisch geprüft und zusammengefaßt hat.

Im Leben und Wirken Alexanders wird ein halbes Jahrhundert französischer

Kirchengeschichte lebendig. Kein Problem gab es damals in Frankreich,

zu dem er nicht Stellung genommen, bei dem er nicht einen bisweilen
entscheidenden Einfluß ausgeübt hätte : Gallikanismus, Probabilismus,
Laxismus, Quietismus, Regalismus, Ritenstreit, Jansenismus. Das alles wird
von Hänggi zu einer sauberen, wissenschaftlich-exakten Monographie
zusammengefügt. Abgerundet wird das Bild durch zwei Anhänge : Anhang I
bringt Briefe von und an Natalis Alexander, Anhang II führt die « Scholien »

(d. h. die Sätze, an denen die römischen Zensoren etwas auszusetzen hatten)

auf mit der jeweiligen kurzen Antwort Alexanders.
Verfasser und Verlag mögen entschuldigen, daß erst jetzt die Besprechung

erfolgt. Es sei aber ausdrücklich festgehalten, daß weder
Hauptschriftleiter noch Rezensent die lange Verzögerung verschuldet haben.

G. Gieraths OP

Kraus, Franz Xaver : Tagebücher. Herausgegeben von Dr. Hubert
Schiel. - Verlag J. P.Bachem, Köln 1957. xx-820 S.

F. X. Kraus (1840-1901), Kirchen- und Kunsthistoriker sowie
Kirchenpolitiker, verfügte in seinem Testament vom 27. September 1900, daß seine
« Tagebücher, Briefe und Manuskripte in feste Truhen » verschlossen werden
sollten und erst 50 Jahre nach seinem Tod eröffnet werden dürften. Das
Kernstück des Kraus'schen Nachlasses bilden zweifellos seine Tagebücher.

Als Wissenschaftler, dem ein meisterhafter Blick für geschichtliche
Entwicklungen, immense Kenntnisse und scharfe Intuition eigen waren,
steht Kraus unangefochten da. Umstritten war und blieb seine
kirchenpolitische Konzeption, in der er starke Impulse vom französischen Katholi-



180 Besprechungen

zismus (Lacordaire, Montalembert, Lamennais), von der Romantik und von
seiner Beschäftigung mit Dante empfing. Er wollte den alten Glauben mit
den Forderungen der Gegenwart in Einklang bringen, Kirche und Katholizismus

zu führenden Mächten in den Kämpfen der Zeit machen und Gegensätze

zwischen Kirche und Staat ausgleichen. Wenn er zuweilen gegen den
kirchlichen Zentralismus polemisierte, an den Vertretern der Kirche heftige
Kritik übt und den « Ultramontanismus », wie er ihn sah (vgl. die prägnante
Zusammenfassung auf S. xvni), anprangerte, so geschah es, weil er die Kirche
makellos sehen wollte. Hinter allem stand seine Liebe zur Kirche, wie es auch
am Schluß des Testamentes zum Ausdruck kommt : « Ich sterbe, wie ich
gelebt, als meiner Kirche bis in den Tod ergebener Sohn. » - Nach seiner Parole,
die zum Schlagwort wurde, verdiente der religiöse Katholizismus den
Vorrang vor dem politischen. Er distanzierte sich vom Modernismus und vom
sog. Reformkatholizismus, Kraus war weder ein « Vorläufer » (H. Herme-
linck) noch ein « Verteidiger des Reformkatholizismus » (K. Bihlmeyer-
H. Tüchle) ; es ging ihm prinzipiell um andere Fragen als im Antimoderni-
stenkampf, den er selbst nicht mehr erlebte. Sein eigentlicher Fehler lag in
der unzulänglichen, man darf ruhig sagen irrigen Auffassung des « politischen
Katholizismus ». Ihm fehlte die Einsicht, daß gegenüber einem von liberalen
Anschauungen bestimmten Staat und bei dessen Verbindung mit den
kirchenfeindlichen Elementen die katholischen Belange nur auf dem Weg über
eine politische Partei erfolgreich vertreten werden konnten. Daher sein
Kampf gegen das Zentrum. Er erkannte nicht, daß der politische Zusammenschluß

der Katholiken für seine Zeit eine Notwendigkeit war, und verkannte,
wie dadurch das Zusammengehörigkeitsgefühl und das Selbstbewußtsein der
Katholiken gestärkt wurde und damit ihr politischer Einfluß wuchs. Die
spätere Entwicklung hat seinen Zeitanalysen und Prognosen vielfach nicht
recht gegeben. Die so heftig umstrittenen Fragen, um die es Kraus seinerzeit
ging, sind weit besser gelöst worden, als dieser Gelehrte es sich vorstellen
konnte. Ihm fehlte eben das Organ für politische Fakten. Aber in mancher
Hinsicht hat er gewiß viel schärfer und tiefer gesehen als die ihm feindliche
Tagespresse.

Dem Herausgeber wie dem Verlag gebührt ein Wort der Anerkennung ;

denn es gehörte ein gerütteltes Maß an Mut dazu, diese Tagebücher im Druck
erscheinen zu lassen. Sie dürfen aber zu den wesentlichsten historischen
Veröffentlichungen der Nachkriegszeit gerechnet werden, denn sie stellen ein
einzigartiges Quellenwerk dar. G. Gieraths OP

Overbeckiana. Übersicht über den Franz-Overbeck-Nachlaß der
Universitätsbibliothek Basel. II. Teil : Der wissenschaftliche Nachlaß Franz
Overbecks, beschrieben von Martin Tetz. (Studien zur Geschichte der
Wissenschaften in Basel, hrsg. vcn der Universität Basel XIII.) - Verlag Helbing
u. Lichtenhahn, Basel 1962. 192 S.

Während der I. Band der « Overbeckiana » (vgl. diese Zeitschrift
9 [1962] 314 f.) die Korrespondenz Franz Overbecks sichtéte und aufführte,
wird hier der wissenschaftliche Nachlaß vorgelegt, den Overbeck selbst
Albrecht Bernoulli (f 1937) anvertraut hatte. Dieser Nachlaß hat einen weit



Besprechungen 181

größeren Umfang, als bis jetzt bekannt war. Er enthält wissenschaftliche
Manuskripte, Collectaneen, Aufzeichnungen und Drucksachen persönlicher
Art, Nietzscheana, eine Übersicht über die Bibliothek und ein Verzeichnis
der Vorlesungen Overbecks. Die Einleitung bringt den Briefwechsel Overbecks

mit Bernoulli aus der Zeit, als dieser den Nachlaß des Meisters durchsah.

Gab der I. Band vor allem einen Einblick in die Persönlichkeit des
Gelehrten, so gewinnt man hier ein umfassendes und anschauliches Bild vom
Lebenswerk dieses Mannes. Es wäre sicher interessant, die von ihm
aufgeworfenen Fragen und Probleme zu Christentum und Theologie, insbesondere
zu Exegese und Kirchengeschichte einmal näher zu bearbeiten und ihnen
eine Stellungnahme zu widmen. G. Gieraths OP

Moral- und Pastoraltheologie

Leclercq, Jacques : Christliche Lebensgestaltung. Eine Moraltheologie.
Bd. I : Begegnung mit Gott. Das göttliche Leben in uns. Bd. II : Wegbereitung

für Gott. Die christliche Askese. Bd. III : Leben in Gott. Das innerliche

Leben. Bd. IV : Lebensordnung in Gott. Das gottgeordnete Leben. -
Rex-Verlag, Luzern 1956-1958. 254, 176, 214, 285 S.

Zwei Vorzüge hat diese vierbändige für weitere Kreise bestimmte
praktische Moral des bekannten Löwener Soziologen und Moralisten : Den Geist,
in dem sie konzipiert worden ist, und den Grundriß, den sie zum Fundament
gewählt hat. Der Geist des Gesamtwerkes wird von August Berz, dem
Übersetzer der deutschen Ausgabe, mit den Stichworten Glaubensmoral, Tugendmoral,

Gnadenmoral, Prinzipienmoral, Laienmoral glücklich charakterisiert.
Aufbau und Plan sind m Anlehnung an die Leitbilder der großen klassischen
Moralsysteme entstanden. Die Moral wird wieder aufgefaßt als « reditus in
Deum » und als « itinerarium mentis » hin zum absoluten Gut. Damit ist jener
unseligen Atomisierung des christlichen Lebens in Gebote, denen man zu
gehorchen hat, Tugenden die es zu praktizieren gilt und Sakramente die man
empfangen muß, auch in der praktisch-seelsorglichen Literatur die Spitze
abgebrochen. In dieser Richtung liegt denn sicher die Bedeutung dieses

Unternehmens, wenn auch im einzelnen noch konsequenter vorgegangen
werden könnte und sich so gewisse Wiederholungen vermeiden ließen. - Der
erste Band vermittelt eine Art « tour d'horizon » über die Perspektiven der
Gottbegegnung im christlichen Leben, Perspektiven, denen als Grundhaltungen

im Menschen die drei theologischen Tugenden entsprechen.
Eingehend werden in diesem Zusammenhang die verschiedenen Arten der Liebe
und ihr Verhältnis zueinander untersucht. Band 2. u. 3 befassen sich mit dem
konkreten Weg des Christen in Richtung auf dieses Ziel. Der Verfasser hat
das Verdienst, die asketischen Voraussetzungen der Gottvereinigung (Band 2)

vom positiven Hintergrund des inneren gotterfüllten Lebens her zu sehen

(Band 3), wo vor allem auf das sakramentale Leben (Eucharistie) und die
Zwiesprache mit Gott durch das Gebet in allen seinen verschiedenen Formen
nachhaltig hingewiesen wird. Vom Gedanken der Lebensordnung her wird



182 Besprechungen

im letzten Band das menschliche Leben nochmals zusammenfassend gedeutet
und in ein theologisches Bezugsverhältnis hineingestellt. Leider haben sich
zu den sehr fruchtbaren Ansätzen auch hin und wieder Überlegungen von
weniger großer Originalität hinzugesellt. A. Eichenberger OP

Häring, Bernhard : Christ in einer neuen Welt. Lebensgestaltung aus
dem Glauben. - Erich Wewel Verlag, Freiburg im Br. 1960. 448 S.

Die moderne Moraltheologie ist, in wohltuendem Gegensatz zu früheren,
noch nicht allzulange vergangenen Zeiten, vom ehrlichen Verlangen getragen,
eine möglichst positive Orientierung zu suchen und in diesem Bestreben,
alles von der zentralen Mitte der göttlichen Liebe aus zu sehen. Man wird
ohne Übertreibung behaupten dürfen, daß H. diese Entwicklung wesentlich

gefördert hat, wofür das vorliegende Buch einen neuen Beweis liefert.
Anfänglich ist man bei der Lektüre vielleicht etwas enttäuscht. Denn

der Titel stellt irgendwie eine Einführung in die besondere Situation der
Gegenwart in Aussicht, und man sieht zunächst nicht recht ein, worin sich
nun der « Christ in einer neuen Welt » von jenem in der « alten » Welt eigentlich

unterscheiden soll. Doch bei fortschreitendem Studium lösen sich diese
Bedenken, weil der Verfasser dort, wo es not tut, seine Gedankengänge
tatsächlich immer wieder mit den Strömungen der jetzigen Zeit konfrontiert.
Der Umwelt-Begriff wird in seinen mannigfachsten Nuancierungen sowohl
nach der technisch-materiellen als auch nach der psychisch-geistigen Seite
hin abgewandelt und in seinen jeweiligen, teils bedrohenden, teils beglückenden

Auswirkungen auf das christliche Leben dargestellt. Dabei geschieht
dies alles mit einer erfrischenden, farbenreichen Plastik, was den Zugang
zum immensen Ideenreichtum bestimmt erleichtert.

Dem Neutestamentier fällt es vielleicht schwer, die zwar gescheite, aber
teilweise recht eigenwillige und auf die persönlichen Anliegen zugespitzte
Exegese des Verfassers durchgängig zu bejahen. Und ähnliche Zweifel melden

sich beim Wort vom « Seelengrund », der in diesem Buche eine ziemliche
Rolle spielt (im Stichwortverzeichnis nicht katalogisiert). Die letzten
diesbezüglichen Forschungsergebnisse von P. Wyser OP (in : Lebendiges Mittelalter.

Festgabe für Wolfgang Stammler, S. 204-308 : Der Seelengrund in Taulers

Predigten. Universitätsverlag Freiburg 1958), legen nämlich die
Vermutung nahe, daß unser Autor die Dinge hier doch wohl zu sehr vereinfacht.

L. M. Simeon OP

Schweitzer, Wolfgang : Freiheit zum Leben. Grundfragen der Ethik.
(Handbücherei des Christen in der Welt, Bd. V.) - Verlagsgemeinschaft
Burckhardthaus- und Kunstverlag GMBH, Stuttgart-Gelnhausen 1959. 239 S.

Es werden hier zunächst einige Grundgegebenheiten dargelegt (« Gottes
Wort dringt in die Welt » ; « Unsere heutige Welt im Lichte des Kreuzes und
der Auferstehung Christi » ; « Das Geheimnis der Freiheit ») und dann drei
besondere Lebensbereiche (Ehe und Familie, Arbeit und Eigentum, das
Leben in der politischen Gemeinschaft) behandelt. Der Verfasser zeichnet
sich aus durch einen ausgesprochen theologischen Sinn, der das Christliche,



Besprechungen 183

wenigstens als Haltung des Einzelnen, auch in den heikelsten Zuständen und
vorerst unabänderlichen Situationen der « Welt » noch aufspürt. Die reelle
Möglichkeit des dauernd christlichen Bemühens in der allgemeinen
Grundeinstellung sowie auch in der konkreten Bewältigung des Lebens deutlich,
anziehend und wirklichkeitsnah gezeigt zu haben, sichert dem Verfasser
Anerkennung und aufrichtigen Dank. Wenngleich der evangelische Autor die
Probleme natürlich von seinem eigenen Standpunkt aus sieht und beurteilt,
so darf dieses höchst vornehm geschriebene Buch doch auch dem theologisch
einigermaßen versierten Katholiken ohne Bedenken empfohlen werden.

J. F. Groner OP

De Ruiter, Trudo, OFM : Das Geheimnis des Ordenslebens. Eine
Untersuchung über die Ordensgelübde. - Patmos-Verlag, Düsseldorf 1960. 158 S.

Es gelingt hier dem Verfasser in seiner hervorragenden theologischen
Darstellung, das innere Auge für Zusammenhänge zu schärfen, die bisher
wohl kaum in solch origineller Systematik behandelt wurden. Die Gelübde,
welche als gestaltendes Grundprinzip die ganze Entwicklung beherrschen,
werden weniger in ihre bekannten biblischen Begründungen zurückverfolgt
als vielmehr unter weitgehender Voraussetzung der respektiven Offenbarungsaussagen

in ihrem innersten Wesen gedeutet, in ihrer konkreten
Verwirklichungsmöglichkeit christologisch begriffen und in ihren Strahlungen ekkle-
siologisch ausgeweitet. Dabei steigert de Ruiter seine Ausführungen besonders

im 1. Gedankenkreis manchmal zu ungewohnter Schönheit. Der ohne
jede gekünstelte Verbogenheit nachgewiesene Bezug der Gelübde auf die
drei göttlichen Tugenden ist uns in dieser Form noch nie begegnet.

L. M. Simeon OP

Toudoire, M. : Apostolat laïque et vie chrétienne. - Editions Spes, Paris
[1957]. 112 p.

Der Autor, ein Pariser Rechtsanwalt und Mitglied der katholischen
Aktion, legt hier eine Sammlung gut geprägter Gedanken und Maximen vor.
Er gliedert sie nach den Hauptfragen jeder christlichen Existenz : Leben,
Tod, Leiden, Glück, Arbeit. Diese lebensnahen Ausführungen eines apostolisch

tätigen Laien können allen, die ihr Leben in den Dienst des Gottesreiches

stellen wollen, sehr wertvolle Anregungen und Anhaltspunkte bieten.
Sie zeigen die Möglichkeit, echtes Christentum auch im aufreibendsten
Alltagsgeschehen zu verwirklichen. L. Ducrest

Carré, A.-M. : Gefährten auf immer. Ein kleines Ehebrevier. - Schwabenverlag,

Stuttgart [1959], 86 S.

Hübsch aufgemachte deutsche Ausgabe des vor etwa 20 Jahren
erschienenen Ehebüchleins - ursprünglich Vorträge für Pariser Universitätsstudenten

- des französischen Dominikaners und augenblicklichen
Fastenpredigers von Notre Dame Ambroise-Marie Carré. Da die Ausführungen keine
« aktuellen » Probleme berühren, sondern bleibende theologische Gedanken
bieten wollen, spielt der zeitliche Abstand zwischen Original und Übersetzung
(Doris Asmussen) keine Rolle. Die Übersetzung liest sich recht gut, wenn-



184 Besprechungen

gleich bisweilen das Französische etwas schwer verständlich durchschimmert
(z. B. die « Intentionen» des Sakraments, S. 33). Als Geschenk für religiös
anspruchsvolle Eheleute und solche, die es werden wollen, sehr empfehlenswert.

J. F. Groner OP

Stein, Edith : Die Frau. Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade. (Edith Steins
Werke, herausgegeben von L[ucy] Gelber und Romaeus Leuven OCD,
Bd. V.), - Verlag Herder, Freiburg 1959. xxxix-227 S.

Der verantwortlich zeichnende Herausgeber dieses Buches tut zweierlei :

Zunächst versucht er in einem ausführlichen, auf ca. 40 Seiten angewachsenen

Vorwort die kommende Lektüre durch eine allgemeine Orientierung
und durch eine textkritische Einführung vorzubereiten. So erfahren wir
mancherlei, was das spätere Studium in wertvoller Weise bereichert. Der
3. Teil : Zur Authentizität der Ausgabe, läßt, wenigstens was die
Durchsichtigkeit der Linienführung betrifft, wohl noch Wünsche offen. Überdies
hätte man gewünscht, die relativ zahlreichen Druckfehler wären ausgemerzt
worden.

Hernach stellt der Herausgeber acht Aufsätze zusammen, die Edith
Stein bei verschiedenen Gelegenheiten und zu verschiedenen Zeiten
niederschrieb und welche eine Auswahl dessen darstellen, was sie uns Heutigen
zum viel zerredeten Frauen-Thema zu sagen hat. Man kann daraus vieles
lernen. Denn die Verfasserin nimmt ihr Anliegen nicht nur sehr ernst,
sondern weiß dasselbe auch mit so glänzendem psychologischen und
theologischen Einfühlungsvermögen und mit einer bei ihr fast ungewohnten
stilistischen Einfachheit und Verstehbarkeit nach allen Seiten abzuwandeln,
daß sie beispielshalber einem Frauenseelsorger für seine Arbeit reichste
Anregung zu vermitteln vermag. Für die exegetischen Partien tut man wohl
gut daran, gelegentlich die Fachwissenschaft zu konsultieren.

L. M. Simeon OP

Beck, Hans Georg: Schönheit und Mode. (Hohenheimer Reihe, 1.) -
Schwabenverlag, Stuttgart 1956. 71 S.

Beck beginnt seine Darstellung über « Schönheit und Mode » mit einem
kurzen Überblick über das « mit Hypotheken belastete Verhältnis zwischen
Frau und Theologe ». Aus dieser Überlegung heraus stellt er die Aufgabe der
Theologie gegenüber der Mode fest. Körper und Schönheitspflege werden
aufgezeigt als Pflege der menschlichen Erscheinung, und die Mode bildet
den Ausdruck dieser menschlichen Erscheinung, « Ausdruck der Wandelbarkeit

der Formen in dem Verhältnis zwischen Mensch und Natur ». Beck
verweist dann auf den « geschichtlichen Zufall », daß heute Mode vorab als
« weibliche Mode » verstanden wird, die sich aber wesentlich nicht von einer
« männlichen Mode » unterscheidet. Diese weibliche Mode jedoch läßt die
Persönlichkeit der Frau zu einem Mannequin absinken und ist nicht mehr
Ausdruck der weiblichen Persönlichkeit, sondern kommt in enge Beziehung
zum Eros und zur sexuellen Erscheinungsweise des Menschen. Damit aber
steht die Schönheit - und durch sie die Mode - nicht mehr im seinsmäßigen
Verhältnis zum Wahren und Guten.



Besprechungen 185

Diesen Ausführungen fügt Beck eine allzu umfassende Sammlung von
Texten an, die seinen Versuch « orchestrieren » sollen. Leider bildet diese
« Auswahl » den Hauptteil seines Werkes, ohne eigentlich in näherem
Zusammenhang zum erörterten Thema zu stehen. N. Ketterer OP

Fries, Heinrich - Rudolf Müller-Erb: Von Tod und Leben. (Hohenheimer
Reihe, 2. Bd.) - Schwabenverlag, Stuttgart 1956. 76 S.

Dieses Bändchen enthält zwei Vorträge. In synthetischer Weise deutet
Rud. Müller-Erb in « Die Pfeife des Todes » mannigfaltige Darstellungen des
Todes, die im Laufe der Jahrhunderte (von der griechischen Antike bis in die
Moderne) in Literatur und Kunst geschaffen wurden. Von « Tod und Leben »

im Hinblick auf den Menschen handelt in interessanter und origineller Art
Heinrich Fries. Tod und Leben « als Schicksal in der Form der
Naturnotwendigkeit und in der Gestalt der Geschichte » finden ihre letzte Erklärung
erst in der Offenbarung (in der Sünde Adams und in Tod und Auferstehen
Christi). So zum Schicksal der ganzen Menschheit geworden, stellen sie sich
nun als besondere « Aufgabe » für jeden einzelnen Menschen.

B. Holderegger OP

Gödan, Hans : Christus und Hippokrates. Gemeinsame Zentralprobleme
in Medizin und Theologie. — W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1958. 227 S.

Die Hauptbedeutung dieses Buches liegt wohl in dem Bemühen des
Verfassers, die Medizin mit der Theologie und anderen Geisteswissenschaften
überhaupt ins Gespräch zu bringen. Dieser Gedanke ist sachlich gewiß
richtig und wird darum für alle Beteiligten auch seine Früchte zeitigen. Den
konkreten Aussagen, die G. außerhalb seines medizinischen Fachgebietes
macht, wird man allerdings nicht immer ohne weiteres und so, wie seine

Formulierungen lauten, zustimmen können. Im großen und ganzen aber
bietet das ernst und würdig geschriebene Werk viele und auch überraschende
Anregungen und kann dem theologisch Versierten durchaus als Lektüre
empfohlen werden. J. F. Groner OP

Ringel, Erwin : Einführung in die Grundprobleme der Neurose unter
besonderer Berücksichtigung ihrer Beziehung zur Seelsorge. - Herder, Wien
1959. 133 S.

Kurze, aber sehr klare und allgemeinverständliche Darlegung über das
Wesen der Neurose, ihre Entstehung und ihre Formen sowie, als 4. Kapitel,
über das Wesen der Psychotherapie, wobei der Verfasser - bereits bekannt
durch sein Buch « Die Tiefenpsychologie hilft dem Seelsorger » - den
Beziehungen zur geistlichen Seelenführung besondere Aufmerksamkeit schenkt.
Gerade dieser letzte Abschnitt macht erneut deutlich, daß der Seelsorger von
heute, will er sein Amt mit wahrer Kompetenz ausüben, eine « Ahnung »

von diesem Thema haben muß, zumal wenn man bedenkt, daß - nach den
Feststellungen der Weltgesundheitsorganisation - zehn Prozent der
Einwohner hochindustrialisierter Länder an einer Neurose leiden.

J. F. Groner OP



186 Besprechungen

Auhofer, Herbert : Aberglaube und Hexenwahn heute. Aus der Unterwelt

unserer Zivilisation. - Herder, Freiburg-Basel-Wien 1960. 186 S.

Leider ist diese « Unterwelt », die A. hier auf schaudererregende und
geradezu beklemmende Weise darstellt, nicht auf die « quantité négligeable »

der sogenannten « dummen Leute » beschränkt. « Nur eine ganz dünne
Oberschicht der Bevölkerung », so zitiert der Verfasser einen anderen Autor,
« vermag sich wirklich vom Aberglauben frei zu machen. Die große Menge des

Volkes dagegen lebt noch immer in denselben Anschauungen wie vor
Jahrtausenden. Sie wird unter diesen Anschauungen geboren, erzogen und stirbt
darin ». Daher in Deutschland siebzig « Hexenprozesse » pro Jahr, bei denen
es um Verleumdung, Tierquälerei, Sachbeschädigung, Körperverletzung,
fürchterlichste Quälereien und Mord geht. Und obwohl gewisse Gegenden
bis zu neunzig Prozent vom Aberglauben verseucht sind, weiß jene « dünne
Oberschicht », selbst wenn ihre Vertreter Ärzte oder Seelsorgsgeistliche sind,
oft nichts davon Das Buch leuchtet in Abgründe der menschlichen Seele,
in die Gott noch nicht vorgedrungen ist. Darum ist es für den Seel-Sorger
auch so bedrückend, anderseits wird es für ihn sicherlich auch ein mächtiger
Ansporn sein, in diesem Wissen um den unerlösten Menschengeist seine

Anstrengungen um eine erleuchtendere Glaubensverkündigung zu verdoppeln.
Denn nur sie allein vermag von der Verblendung des abergläubischen Wahns
zu heilen. J. F. Groner OP

Giese, Hans : Der homosexuelle Mann in der Welt. - Enke, Stuttgart
1958. vii-251 S.

Der bekannte Sexualwissenschaftler untersucht hier auf der Basis eines

verhältnismäßig breiten, vielfältig abgestuften, vor allem aber psychologisch
und auch an ethischen Gesichtspunkten reichen Materials - zahlreiche
Einzelfälle werden eingehend dargestellt - die Homosexualität des Mannes in
ihrer Erscheinungsweise und ihren verschiedenartigen Existenzverwirklichungen

im äußeren Räume « der Welt ». Dem Verfasser gelingt es, durch
eingehende Analysen und Herausarbeitung der wesenhaften Züge der
Homosexualität sowie durch sein Bemühen, die Phänomene philosophisch zu deuten,

die homosexuelle Anomalie in ihrer ganzen Kompliziertheit vor Augen
zu führen. Erneut wird in dieser Arbeit deutlich, daß die homosexuellen
Tendenzen unleugbar in einer konstitutionellen Abwegigkeit wurzeln und
bisweilen spontan in irgendeinem mehr oder weniger « hochstehenden » Modus

der äußeren Verwirklichung durchbrechen, wenngleich das Moment der
Verführung nicht selten den Anstoß zur konkreten Aktualisierung der ruhenden

Veranlagung gibt. In seinen philosophischen Ausführungen arbeitet G.

mit den Gedankengängen verschiedener bekannter Psychoanalytiker, wobei
er jedoch weit davon entfernt ist, einem puren Psychologismus das Wort zu
reden. Daß anderseits eingehendere ethische Diskussionen nicht zum Zuge
kommen, darf man gerechterweise nicht als Mangel dieses Buches ankreiden.
Es genügt, daß diese Gesichtspunkte dem Verfasser nicht unbekannt sind,
daß er sie deutlich anklingen läßt und daß er im übrigen so klug ist, durch
seine philosophischen Positionen einer Weiterführung in dieser Richtung den
Weg nicht zu versperren. J. F. Groner OP



Besprechungen 187

Scherer, Karl Maria : Lebe im Heiligen Geist Christliche Gewissensbildung.

Ein Firmunterricht. - Rex-Verlag, Luzern - München 1958. 192 S.

Die Firmung ist das Sakrament der christlichen Mündigkeit. Manche
Erzieher sähen es gerne, wenn die geistliche Mündigkeitserklärung bis zum
Abschluß der Pubertät hinausgeschoben würde, damit sie auch mit der
psychischen Reife zusammenfiele. Die harte Wirklichkeit jedoch fragt nicht
nach dem Entwicklungsstand des jungen Menschen. Sie wirft ihn auch in
religiös-sittlicher Hinsicht in Kämpfe und Entscheidungen, die an sich einen
gewappneten Menschen voraussetzen. Deshalb drängt es die Kirche, den
jungen Christen schon früh durch das Sakrament der christlichen Mündigkeit
zu stärken. Freilich wird dadurch ein gewisses Mißverhältnis zwischen den
Schritten der wachsenden Natur und jenen der sakramentalen Übernatur
geschaffen. Diese Spannung wird durch die religiöse Erziehung ausgeglichen
werden müssen. Die Vorbereitung auf das hohe Sakrament wird deshalb mit
besonderer Sorgfalt durchzuführen sein durch einen gründlichen, von
religiöser Ergriffenheit getragenen Firmunterricht. « Im jugendlichen Firmling

müßte das wunderbare Verhältnis, in dem er zu Gott, Christus und der
Kirche steht, lebendig werden, wenn er das Haupt unter die geistspendende
Hand des Bischofs beugt » (Josef Pascher).

Auf dieses Hochziel ist der Firmunterricht « Lebe im Heiligen Geist »

von Karl Maria Scherer ausgerichtet. Entgegen der landläufigen bequemen
Meinung, die Vorbereitung auf das Firmsakrament könne in etwa sechs Stunden

abgetan werden, sieht er zwanzig Katechesen vor. Der erste Teil 7Kate-
chesen) sucht dem Firmling den Heiligen Geist und dessen Wirken in der
Heilsgeschichte und im Christen nahezubringen, der zweite Teil (13
Katechesen) die sakramentale Handlung und deren Zeichenhaftigkeit. Die
einzelnen Lehrstücke gehen im allgemeinen nach der Methode des neuen
deutschen Katechismus vor. Ihr Gehalt findet in sprechenden, leicht zu entwerfenden

Zeichnungen bildhaften Ausdruck.
Wie Gebhard Frei in seinem Vorwort mit Recht hervorhebt, liegen die

besonderen Vorzüge dieses Handbuchs einmal in der Fülle des Glaubens, aus
der alles gesehen und gestaltet wird, im Bemühen zu meditativer Durchdringung

des Lehrstoffs durch den Katecheten sowie im Brückenschlag zum
Leben. Man mag sich im einzelnen fragen, ob gewisse Beispiele und
Ausdrücke glücklich gewählt seien, alles in allem genommen aber liegt hier ein
Werkbuch vor, das durch wertvolle Anregungen und Materialien zur
Verlebendigung der Firmvorbereitung, zur Vertiefung des Firmglaubens und
zur Wachhaltung des Firmerlebnisses viel beitragen kann.

A. Berz

Fischer, Henry : Eucharistiekatechese und liturgische Erneuerung. Rückblick

und Wegweisung. - Patmos-Verlag, Düsseldorf 1959. 237 S.

J. A. Jungmann, der uns in seinem Werk « Missarum Sollemnia » eine
genetische Erklärung der heiligen Messe geschenkt hat, stellte seinem Schüler

Henry Fischer die Aufgabe, die Wandlungen der Eucharistiekatechese
seit Erscheinen des Dekretes Pius X. über die Oftkommunion (1905) bis zum
Beginn des zweiten Weltkriegs (1939) zu untersuchen. Fischer hat diese



188 Besprechungen

Untersuchung anhand sozusagen der gesamten deutschsprachigen einschlägigen

Literatur mit viel Scharfsinn und Fleiß geführt. Es ergibt sich dabei,
daß die Eucharistiekatechese innerhalb dieser nicht einmal ganz vier
Jahrzehnte eine tiefgreifende Wandlung durchgemacht hat. Generationen
hindurch haben die eucharistische Sakramentsandacht, die Kommunionandacht
und die einseitig nur in ihrem Opfercharakter gesehene Meßfeier ein
eigenständiges Dasein geführt. Die durch Pius X. angebahnte Kommunionbewegung

hat an diesem Zustand vorerst nichts geändert, sondern im Gegenteil
durch die isolierte Betonung der Kommunion diese im Bewußtsein und in der
Praxis der Gläubigen eher noch mehr von der heiligen Messe gelöst. Erst
dadurch, daß zur Kommunionbewegung die liturgische Bewegung trat und mit
ihr zusammenwuchs, wurde die Trennungswand zwischen Opfer, Sakrament
und Anbetungskult allmählich beseitigt und das Altarssakrament als
organische Einheit wiederentdeckt. Wie sich dieser Übergang von einer isolierten
Meßopfer- und Kommunionauffassung zu einer organischen Gesamtschau
der Eucharistie vollzog, welch tiefgreifende Auswirkungen er auf die
Mitfeier des heiligen Opfers, den Kommunionempfang und die eucharistische
Frömmigkeit sowie auf die katechetische Behandlung der Eucharistie hatte
und welche Konsequenzen sich daraus für die Eucharistiekatechese der
Gegenwart ergeben, wird lichtvoll dargelegt. Man würde vielleicht nebst der
historisch-kritischen Untersuchung noch mehr positive Wegleitung zur
Eucharistiekatechese von heute und morgen erwarten, die der Untertitel
« Rückblick und Wegweisung » verspricht.

Es handelt sich um eine Schrift, die für den Katecheten wie für den

Liturgen und Liturgiewissenschaftler von erregendem Interesse ist. Nicht
zuletzt durch sie wurde die gegenwärtig (vor allem in den « Katechetischen
Blättern ») geführte Kontroverse über den sachlichen oder persönlichen
Einstieg in die Eucharistiekatechese ausgelöst, die hier im Sinne einer
Vorbetonung des sachlichen Elementes der Speise und des Mahles unter Einbau
des persönlichen Momentes der Begegnung mit Christus und des Opfergedankens

beantwortet wird, wie dies der Auffassung der Bibel, der Kirchenväter
und der Liturgie entspricht.

Den Ausdruck « Wandlung », der dem von den kirchlichen Lehrbestimmungen

gebrauchten Terminus Transsubstantiatio entspricht, darf man doch
wohl nicht einfachhin « magisch » nennen, wie dies S. 93 beiläufig geschieht.

A. Berz

Ries, Johannes, OMI : Krisis und Erneuerung der Predigt. Studien zur
Situation der Verkündigung. - Josef Knecht, Frankfurt a. M. 1961. 394 S.

Wer aus echter seelischer Verkündigungsnot nach einer grundsätzlichen
Neuorientierung der Predigt Verlangen trägt, sowohl inbezug auf eine
untrügliche Zeitdiagnose als auch im Sinne einer wirklich gültigen Umschal-
tung in die unverfälschte neutestamentliche Botschaft, der studiere dieses
Buch.

Ries geht von der zwar immer mehr oder weniger latent vorhandenen,
aber kaum jemals so scharf profilierten Erkenntnis aus, daß der Prediger
nicht nur dann über die Köpfe spricht, wenn er die Kanzel mit dem Podium



Besprechungen 189

eines theologischen Hörsaales verwechselt, sondern auch und vor allem,
wenn er seinen Hörern nicht vorgängig auf der ihnen konnaturalen, profanen
Ebene begegnet. So ist es ihm ein erstes Bedürfnis, diese profane Ebene in
ihrer heute katastrophalen Dringlichkeit vor dem inneren Blick seiner Leser
aufzubauen. Man kann sein Buch sogar dahin interpretieren, daß die besagte
Linienführung dasselbe durchgehend beherrscht. Er widmet ihr ja nicht nur
in der zentralen Mitte ein eigenes, mit ausführlicher Breite angelegtes Kapitel
(Nihilismus und Profanität der Verkündigungssituation, S. 102-149), sondern
kündet sie bereits in früheren Partien mit unmißverständlicher Deutlichkeit
an und greift später ständig darauf zurück. Dabei offenbart er eine Belesenheit

und eine daraus aufspringende Geschicklichkeit in der konkreten
Auswertung, die wirklich imponieren, wenngleich man sich hie und da die Frage
stellen mag : Geschieht hier nicht des Guten zuviel - So will mir beispielshalber

immer wieder scheinen, daß sich der Chor jener Propheten, die eine
totale, geschichtlich noch nie dagewesene Säkularisierung zum
charakteristischen Merkmal unserer Zeit ausrüfen, in seinem Klagelied um eine Terz
verstiegen hat und dies selbst unter Zuzug der allgemeinen Technisierung
des Lebens. Denn m. E. stimmt dies nicht einmal vom Institutionellen,
geschweige denn vom Individuellen her, wenigstens nicht in der behaupteten
historischen Einmaligkeit.

Wer sich aber mit dem Verfasser zu dieser historischen Erst- und
Einmaligkeit totaler Profanisierung und dem dadurch heraufbeschworenen
Wesenswandel der Verkündigungssituation bekennt, wird natürlich die
Konsequenzen zu ziehen und der Predigt die entsprechenden neuen Signale zu
stellen haben. Was Ries auch tut, und zwar mit hohem Verantwortungsbewußtsein

und in durchaus konstruktiver Weise. Seine diesbezügliche
Inspiration empfängt er hiefür zur Gänze aus den neutestamentlichen Kategorien.
Sie liefern ihm zunächst das Grundprinzip : die heutige Verkündigung soll
christozentrisch sein. - Dann entfaltet er dieses Prinzip gemäß der Schrift
in seine beiden hauptsächlichsten Strahlungen : daß nämlich objektiv in
Christus die Gottes Herrschaft angebrochen ist (die Missionspredigt hat daher
ihr bisheriges Leitmotiv : Rette Deine Seele - in den programmatischen Satz :

Christus ist der Herr - umzutauschen) und wir uns darum subjektiv in diese
Gottes- bzw. Christus-Herrschaft heimholen zu lassen verpflichtet sind. -

Dank dieser Grundstruktur gelingt es dem Verfasser, all seine mannigfachen

Darlegungen in ein geschlossenes Ganzes umzugießen. Denn die beiden
genannten Aufteilungsmomente sind wie zentrale Punkte, um die alles kreist.
Sie bestimmen in Wahrheit den inneren Aufriß des Buches. Der Verfasser
drückt uns eine exegetische, bzw. bibeltheologische Studie in die Hand,
deren Rhythmus manchmal zu einer buchstäblich seltenen Schönheit
aufklingt, wie etwa dort, wo er von « Angst und Erschütterung in der
Verkündigung » spricht (S. 230-286).

Immerhin setzt man auch in diesen exegetischen Partien mancherlei
Fragezeichen an den Rand. Weniger inbezug auf die mitreißende Echtheit
des Kommentars, wohl aber inbetreff der daraus gewonnenen praktischen
Folgerungen. Sind diese wirklich immer gültig - Und wenn ja : stoßen sie
dann tatsächlich in bisher noch unberührtes Neuland vor - Und wenn



190 Besprechungen

nochmals ja : Wird es in diesem Falle gelingen, mittels der gezeichneten
homiletischen Wandlung die Säkularisierten in die aufrüttelnde Reichweite
unserer Kanzeln zurückzuführen

Ich weiß nicht, ob dieses Buch auf solche Notrufe eine vollgültige
Antwort zu geben vermag. Was mich aber nicht im geringsten hindert, ihm um
seiner vielfachen Anregungen willen einen großen Leserkreis zu wünschen.
Ries hat uns ja bestimmt manches zu sagen. Und vielleicht würde er seine
diesbezügliche Mission noch besser erfüllen, wenn er zuweilen weniger sagte,
d. h. konzentrierter schriebe. L. M. Simeon OP

Kirchenrecht

Comentarios al Côdigo de Derecho Canônico con el texto legal latino y
castellano, Vol. I : Cânones 1-681 por Marcelino Cabreros de Anta CMF,
Arturo Alonso Lobo OP, Sabino Alonso MorÂn OP. - II : Cânones 682-
1321 por Arturo Alonso Lobo OP, Lorenzo Miguélez Dominguez, Sabino
Alonso Moran OP. (Biblioteca de Autores cristianos, 223 y 225.) - La
Editorial Catölica, Madrid 1963. xxvn-963, xxxi-912 p.

Professores quinque Facultatis Iuris Canonici in Universitate Pontificia
Salmanticensi in Hispania nunc docentes, hoc arduum opus exarandum
assumpserunt, commentaria redigendi et evulgandi ad Codicem vigentem
Iuris Canonici.

Hucusque similiacommentaria et expositiones ad legislationemEcclesiae,
latine ut plurimum redigebantur, ad institutionem dumtaxat clericorum di-
recta. Auctores vero praesentis operis hoc inter primos originale habent
conscribendi eorum expositionem hispanice, ut sic opus deservire possit non
modo ad ecclesiasticorum usum, verum et ad culturam catholicam efforman-
dam plurimorum laicorum. Nam in dies magis augescit nécessitas et exigen-
tia apud laicos, tum peritos in iuris civilis scientia tum quoscumque fideles
cultiores, amplius cognoscendi e suis fundamentis hanc praecipuam disciplinant

scientiae et vitae Ecclesiae.
Primum volumen collaborationi debetur P. M. Cabreros CMF, qui scribit

super Lib. I seu normas générales Iuris ; P. Alonso Lobo OP qui commenta-
tur ex Lib. II canones 87-328, et P. Alonso Morân OP cui debentur glossae
ad Lib. II can. 329-681. Auctores praemittunt textum latinum unius vel
plurium capitum cum parallela versione hispanica, ac deinde expositionem
ordinatam materiae apponunt, ample et luculenter illam declarando.

Ulud praecipue de indole expositionis notandum, auctores esse in
respectiva materia peritiores ipsamque docentes, qui ideo commentarium
specifice canonicum evolvunt ad plenius cognoscendam legislationem Ecclesiae

actualem. Non inde proponuntur actualia problemata vel praeoccupa-
tiones oecumanicae circa ius mutandum novumque condendum, aut elucu-
brationes eruditae indolis historicae. Quare eruditionis apparatus sobrius
admodum est, praeter partem primam, in qua P. Cabreros magis theorice
procedit maiorique eruditione etiam auctorum philosophiae iurisque civilis
exornat suum commentum iuxta indolem materiae. Sequentes vero hanc



Besprechungen 191

eruditionis partem restringunt ad documenta Ecclesiae recentiora alleganda
aliquosque auctores canonistas adducendos.

Quoad vero opportunitatem edendi simile commentarium hodiernis die-
bus in quibus iam nuntiatur paranda reformatio codificationis, P. Cabreros
optimistice amodum sentit, aestimans ip. 57) has mutationes inducendas
parvulas fore integreque remansuram substantiam operis.

Hoc mihi de primo volumine scribenti, secundum volumen statim venit
horum commentariorum, quod certe eadem elegantia et perfectione typo-
graphica apparet editum, eademque ratione dispositionis ac scientifica metho-
do conscriptum. Complectitur expositionem tertiae partis Lib. II (can. 682-
725) primaeque partis Lib. III de sacramentis (can. 737-947), auctore
P. A. Alonso Lobo OP, commentaria ad sacramenta de ordine et matrimonio
necnon et sacramentalia (Lib. II can. 948-1153), quae debentur Dr. L. Mi-
guélez, et ad partes secundam et tertiam Lib. II (can. 1154-1321), quorum
auctor exstat P. S. Alonso Morân OP.

Collaborators pari ratione sobriae et canonicae informationis procedunt
in hoc secundo, demptis quaestionibus theoricis aut elucubrationibus circa
reformationem textus actualis. Nihilominus P. Alonso Lobo appendicem
inserit de Actionis Catholicae natura iuridica (p. 43-54), Dr. Miguélez docte
et fuse disserit de matrimonio in eadem dumtaxat linea iuridica, atque
P. Alonso Morân disserte et competenter agit praesertim de iure funerario.

Opus integrum commentationis totius Codicis constabit 4 voluminibus,
prodituris, uti iam nuntiatur, hoc récurrente anno. Quod quidem satis
conicere licet ex celeritate apparitionis secundi. Insigne hoc est inceptum ac
labor benemerentis Domus Editricis Catholicae Matritensis eiusque collec-
tionis dictae BAC, cui, et auctoribus, meliora vota et auguria exprimimus de
felici successu praesentis operis. T. UrdÂnoz OP

Jiménez Urresti, Teodoro : La problemâtica de la adaptaciôn del Derecho
Canônico en perspectiva ecumenista. - Publicado en « Estudios de Deusto »

VIII (1961) 274-362. - Bilbao 1961. 89 p.

Opusculum hoc ex Ephemeride praefata excerptum non tam ad quae-
stiones Iuris Canonici pertinet quam ad Ecclesiologiae problemata et disqui-
sitiones hodiernas de oecumenismo. Totus fasciculus agit de Ecclesiae con-
ceptione ut societatis iuridicae, de Ecclesiae constitutione ierarchica et
episcopali, de Ecclesia et Statu. Extra haec themata, auctor aliam minimam
partem p. 320-325 dicat quaestioni de possibili reformatione ipsius constitu-
tionis sacramentorum. In quo toto opusculo, auctor recentiores praeoccupa-
tiones in medium iactat circa reformationem totius centralismi constitutionis
Sanctae Sedis Curiaeque Romanae in favorem maioris potestatis episcoporum.

Opusculum magna eruditione de his omnibus recenter iactatis excellet,
non autem tanta claritate et solido criterio. Scribens plane sese adnumerat
his omnibus tendentiis, plures radicales innovationes proponens, maxime in
re sacramentaria, etsi nihil deinde resolvat. Licet confusiones et incongruen-
tiae passim notentur, opusculum ob bibliographicum praesertim conspectum
magni deservire potest ad maiorem cognitionem harum actualitatis quaestio-
num. T. UrdÂnoz OP



192 Besprechungen

Wolf, Erik : Ordnung der Kirche. Lehr- und Handbuch des Kirchenrechts
auf ökumenischer Basis. - Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1961.
xxx-832 S.

Das mit Erscheinen der zweiten Lieferung jetzt vollständig vorliegende
Werk von Erik Wolf ist, um es gleich vorwegzunehmen, eine bemerkenswerte
Leistung, die stärkste Beachtung verdient. Der Verfasser wendet sich damit
zunächst an Studierende der Rechtswissenschaft und der (reformierten)
Theologie. Er will aber darüber hinaus « allen kirchlich interessierten Lesern
einen Überblick der Methodenproblematik, der geschichtlichen und
gesellschaftlichen Bedingungen und Wirkungen, besonders aber der theologischen
Grundlagen des Rechts der christlichen Kirchen vermitteln ». Er versucht
auf ökumenischer Basis die rechtliche Ordnung der Kirche darzustellen und
aufzuzeigen. Seine Darlegungen sind die ausgereifte Frucht langjähriger
Vorlesungen, und stützen sich auch, wie er vermerkt, auf die Ergebnisse
vieljähriger Seminarübungen. Das Werk weist folgende Struktur auf. In der
Einleitung, betitelt « Probleme », erörtert der Verfasser die einschlägigen und
grundlegenden Fragen über die Problematik des Kirchenrechts und der
Kirchenrechtslehre. - Der erste Teil der Arbeit, überschrieben « Dimensionen »

(S. 23-150), geht der Kirche nach, die er in theologischer Existenz, in
soziologischer Sicht und im politischen Raum sichtbar werden läßt. Dieser Teil
enthält viele und fruchtbare Anregungen. Der zweite Teil, « Genesis » (S. 151-
192), handelt zunächst von der Ordnung der Urgemeinde, dann von der
Ordnung der Großkirche, wobei Wolf der Ausbildung der bischöflichen
Kirchenordnung und der Durchbildung der Hierarchie nachgeht. — Der dritte
Teil enthält das « lus ecclesiasticum catholicorum » (S. 193-339). In vornehmer
Art bemüht sich der Verfasser, dem Wesen und der Eigenart des katholischen
Kirchenrechts gerecht zu werden. Die Quellen des römisch-katholischen
Kirchenrechts, die katholische Kirchenrechtswissenschaft, sowie die
Verfassung und die Verwaltung der römisch-katholischen Kirche erhalten eine,
wenn auch nicht restlos erschöpfende Darstellung. Gerade weil der Verfasser
sich einer, im Verhältnis zur Fülle des Stoffes zu gedrängten Kürze befleißt,
sind verhältnismäßig viele Ungenauigkeiten und Unrichtigkeiten stehen
geblieben, die in einer eventuellen Neuauflage leicht ausgemerzt werden können.
Auch wäre es wünschenswert, wenn die katholische Fachliteratur des
kanonischen Rechts in vermehrtem Maße beigezogen würde. — Der vierte und weit
umfangreichste Teil ist dem « lus ecclesiasticum protestantium » gewidmet
(S. 341-772). Mit Freude greift der katholische Leser danach, denn es werden
ihm die auf den neuesten Stand gebrachten Kenntnisse des protestantischen
Kirchenrechts vermittelt. Im ersten Abschnitt geht Wolf den geschichtlichen
Grundlagen des protestantischen Kirchenrechts nach. Bekanntlich prägte die
Ablehnung des kanonischen Rechts den Frühprotestantismus und drückte
auch der neuen Vorstellung von der Kirchenordnung ihren Stempel auf.
Interessant sind die Ausführungen des Autors von der Ausbildung des
Staatskirchenrechts und dem deutschen Landeskirchentum im 19. Jahrhundert
bis zum Ende des landesherrlichen Kirchenregimentes (1918). Ein Charakteristikum

protestantischer Kirchenrechtslehre ist die starke Beeinflussung und
Abhängigkeit von zeitgenössischen philosophischen Strömungen, deren Ein



Besprechungen 193

Wirkung sie sich nicht entziehen konnte. Erst der Thronverzicht sämtlicher
Landesfürsten im Jahre 1918, und das damit verursachte Ende des fürstlichen
Summepiskopats, gab der Protestantischen Kirche die Möglichkeit, - da sie
nun auf sich selbst gestellt war, - unabhängig von jeder politischen Gewalt
zur Selbstordnung zu kommen und ihre Verfassung neu zu bauen. Interessant
ist auch das Kapitel : Die Episode der « Deutschen Evangelischen Kirche »

(1933-1945), eine Zeitspanne des kirchlichen Verfassungslebens, das vom
nationalsozialistischen Staat teils gelenkt, teils beeinflußt, teils gehemmt
wurde. Abschließend skizziert der Autor die heutige Situation der Evangelischen

Kirche in Deutschland. Weitere Abschnitte befassen sich mit den
Rechtsquellen und der Rechtslehre, sowie mit der rechtsdogmatischen
Darstellung der Verfassung und Verwaltung der reformatorischen Kirche, von
der Ordnung der Gemeinde bis zur Organisation des Weltrates der Kirchen. —

Der vierte Teil ist ohne Zweifel der Glanzpunkt des ganzen Werkes, eine
wirklich imponierende Leistung. An verschiedenen Stellen hebt Wolf hervor,
daß das Wesen des Rechts mit dem Wesen der Kirche nicht in Widerspruch
stehe. Geistkirche und Rechtskirche, Liebeskirche und Gesetzeskirche,
unsichtbare und sichtbare Kirche können nicht auseinandergerissen werden.
So ist die Studie des Verfassers im heutigen Zeitalter der Oekumene für alle
am kirchlichen Leben und Geschehen sich interessierenden Christen ein
kostbares Geschenk, das man in Dankbarkeit entgegennimmt. Ein Wort des
Dankes gebührt auch dem Verlag, der dem Werk eine hervorragende
drucktechnische Gestaltung mit auf den Weg gegeben hat. H. O. Lüthi OP

Studia Gratiana post octava Decreti saecularia, vol. VI-VII, curantibus
los. Forchielli, Ord. Iur. Eccles. Universitatis Bononiae, Alph. M. Stickler
Prof. Hist. Iur. Can. Pont. Athen. Sales. Romae. - Institutum Gratianum,
Bononiae 1959. 453, 483 pp.

Das Jahr 1959 brachte gleich zwei stattliche Bände, den sechsten und
siebten, der besteingeführten Sammlung « Studia Gratiana ». Das Dekret des
Meisters von Bologna, dessen kritische Neuausgabe vorbereitet wird,
erweist sich als eine fruchtbare, kaum zu erschöpfende Fundgrube kanonisti-
scher Erkenntnisse.

Der sechste Band der Studia enthält zwei umfangreiche, äußerst wertvolle
Beiträge. Der erste, den wir Erich Will (Freiburg im Breisgau) verdanken, ist
betitelt : « Decreti Gratiani Incunabula. Beschreibendes Gesamtverzeichnis
der Wiegendrucke des Gratianischen Dekretes » (S. 1-280). Der Autor hat sich
der mühsamen Aufgabe unterzogen, ein möglichst vollständiges Verzeichnis
der Wiegendrucke des Dekretes vorzulegen. Der Gesamtkatalog der Wiegendrucke

der Deutschen Staatsbibliothek Berlin hätte ein endgültiges
Verzeichnis bringen sollen ; der zweite Weltkrieg unterbrach die diesbezüglichen
Arbeiten. Da es, wie der Verfasser erwähnt, ungewiß ist, wann und ob
überhaupt die Arbeit weitergeführt werden kann, will er in die Lücke springen
und in seiner Studie die Wiegendrucke des Dekretes erfassen, dazu noch die
Ausgaben der Rubricae Decreti, des Decretum abbreviatum und des Correcto-
rium Decreti. Grundlage und Ausgangspunkt seiner Bestandaufnahme konnte

13



194 Besprechungen

das erhalten gebliebene und bei der Staatsbibliothek Berlin benutzbare
Manuskript des Gesamtkataloges sein ; doch mußte er, infolge der durch den
Krieg bedingten Bestandänderungen, dessen Angaben überprüfen. Seinem
Verzeichnis sind neun Register beigegeben (S. 30-115), die Auskunft geben
über die verwendeten Abkürzungen, Quellen und Literatur, über die
Dekretsammlungen und ihre Bestände, die Druckländer und Druckorte, die Drucker
und Verleger, die Herausgeber und Korrektoren, wie auch die Vorbesitzer,
und schließlich noch eine nach Besitzländern geordnete zahlenmäßige
Zusammenstellung der in der Gegenwart noch vorhandenen Dekret-Drucke.
Unter den Druckländern steht Italien mit 23 Ausgaben an der Spitze ; unter
den Druckorten nimmt Venedig mit 19 Ausgaben den ersten Platz ein. Der
Verfasser konnte gegen 1760 Exemplare alter Dekretausgaben nachweisen,
die über die ganze Welt zerstreut sind, und etwa ein Zwanzigstel aller jemals
gedruckten Dekret-Exemplare darstellen. - Aldo Adversi (Bologna) vermittelt
uns, in enger Zusammenarbeit mit dem Institutum Gratiani und der
Universitätsbibliothek Bologna, in seinem Beitrag : « Saggio di un Catalogo delle
edizioni del 'Decretum Gratiani' posteriori al secolo XV » (S. 285-451) die
Grundsätze und das Muster eines Kataloges der Dekretausgaben nach dem
15. Jahrhundert. Bisher wurden in den Katalogen nur etliche 30 diesbezügliche

Ausgaben vermerkt, während Aldo Adversi deren 164 in chronologischer

Ordnung beschreibt.
Beide verdankenswerte Arbeiten leisten der Quellenforschung schätzenswerte

Dienste.
Der siebte Band enthält eine Reihe von Abhandlungen, die sich zum größten

Teil mit den Manuskripten des Dekrets befassen. Gaetano Scano (Roma) :

« I manoscritti del Decreto di Graziano conservati nella Biblioteca Apostolica
Vaticana » (S. 1-68), Giuseppe Rabotti (Bologna) : « Elencho descrittivo di
codici del Decretum in Archivi e Bibliotece italiane et straniere » (S. 69-124),
Fritz Eheim (Wien) : « Die Handschriften des Decretum Gratiani in Österreich

» (S. 125-173), Jürgen Sydow (Regensburg) : «Die Dekret-Handschriften
der Bayrischen Staatsbibliothek in München » (S. 175-232), H. L. Pink

(Cambridge) : « Decretum manuscripts in Cambridge University » (S. 233-
250), Luigi Prosdocimi (Siena) : « I manoscritti della 'Summa Decretorum'
di Uguoccione da Pisa » (S. 251-272) befassen sich alle mit der Beschreibung
von Handschriften, die sich in den verschiedensten europäischen Bibliotheken

befinden. Adam Vetulani (Cracovia) verweist in seiner Untersuchung :

« Le Décret de Gratien et les premiers Décrétistes à la lumière d'une source
nouvelle » (S. 273-353) auf eine Handschrift der ehemaligen Stadtbibliothek
von Gdafisk (Danzig), die einen aufschlußreichen Auszug aus dem Dekret
Gratians enthält, und auf die erste Hälfte des 12. Jahrhunderts zurückgeht.
Msgr. Karol Wojtyla (Cracovia-Leopoli) : « Le traité de 'Penitentia' de Gratien
dans l'abrégé de Gdansk Mar. F. 275 » (S. 355-390) geht näher auf den
berühmten Traktat des Dekretes ein, wie er in der verkürzten Fassung des von
Vetulani beschriebenen Manuskriptes von Danzig sich befindet. Die
Abhandlung von F. Gillmann (Würzburg) und E. Roesser (als Herausgeber :

« II codice di Praga XVII A 12 (anteriormente I B I) e l'apparato al Decreto

di Laurentius Hispanus » (S. 391-445) ist eine Studie aus dem Nachlaß



Besprechungen 195

des am 23. Okt. 1941 verstorbenen Kanonisten Gillmann. In deutscher
Fassung wurde sie bereits im Archiv für katholisches Kirchenrecht 126 (1953-
54) 3-43 abgedruckt.

Die beiden letzten Beiträge, Pietro Palazzini (Roma) : « L'imputabilità
dell'atto umano nel periodo pre-grazianeo e nel Decretum di Graziano »

(S. 447-460), und Biondo Biondi (Milano) : « Appunti intorno alio stato
servile nel Corpus juris civilis e nel Decreto di Graziano » (S. 461-480) sprengen
in etwa den Rahmen des Bandes. Beide Aufsätze dürfen das Interesse nicht
nur der Kanonisten, sondern auch der Romanisten und der Moraltheologen
beanspruchen. - 28 Tafeln mit Reproduktionen von Initialien der in den
verschiedenen Beiträgen beschriebenen Handschriften des Dekretes sind, wie
schon früheren Bänden, auch diesem beigegeben.

Man darf sich über die beiden Bände nur freuen. Sie sind ohne Zweifel
eine Bereicherung der Gratianforschung. H. O. Lüthi OP

Fehringer, Alfons, SAC : Die Klosterpfarrei. Der Pfarrdienst der
Ordensgeistlichen nach geltendem Recht mit einem geschichtlichen Überblick. -
Verlag Ferdinand Schöningh, Paderborn 1958. 175 S.

Die neuzeitliche Entwicklung des kirchlichen Lebens und der Seelsorge -
vor allem auch der sich stark fühlbar machende Priestermangel - hat es mit
sich gebracht, daß immer mehr Pfarreien Ordensgeistlichen anvertraut werden

müssen, trotzdem sich vielleicht mancherorts gewisse Hemmnisse der
Verbindung von Kloster und Pfarrei entgegenstellen. In seiner Studie, die
übrigens der kanonistischen Sektion der Theologischen Fakultät der
Universität München als Dissertation eingereicht und von ihr angenommen wurde,

will nun der Verfasser all den sich aus dieser Situation ergebenden
rechtlichen Fragen nachgehen, denn bisher fehlte eine zusammenfassende
Monographie. Die Arbeit gliedert sich in zwei Teile. Der erste, betitelt : « Kloster
und Pfarrei in der Geschichte » (S. 23-76) bietet einen rechtsgeschichtlichen
Aufriß des ganzen Werdeganges der wechselvollen Beziehungen von Kloster
und Pfarrei, angefangen vom Eigenkirchenrecht, das die Kirchen mit ihrem
bisherigen öffentlich-rechtlichen Charakter zu Privatkirchen, Eigenkirchen
umschuf, über die Periode des römisch und germanisch geprägten Kirchenrechtes,

bis in die Neuzeit hinein. Der zweite Teil : « Kloster und Pfarrei im
geltenden Recht» (S. 77-163) befaßt sich mit der heutigen Rechtslage.
Zunächst klärt der Verfasser die verschiedenen Formen der Klosterpfarrei,
geht näher auf die Struktur von Pfarramt und Pfarrer ein, charakterisiert
die juristische Eigenart einer Klosterpfarrei, und setzt sich schließlich mit
den vermögensrechtlichen Fragen auseinander, und all den sich daraus für
die Praxis ergebenden Problemen. Schwierigkeiten vermögensrechtlicher
Art tauchen meistens bei den inkorporierten Klosterpfarreien auf, seien sie
nun iure pleno oder iure minus pleno einverleibt. Der Autor hat mit seiner
klaren und wohlabgewogenen Untersuchung der Praxis einen großen Dienst
erwiesen. H. O. Lüthi OP



196 Besprechungen

Bender, Ludovicus, OP : Forma iuridica celebrationis matrimonii. Com-
mentarius in canones 1094-1099. - Desclée, Roma-Parigi-New York-Tournai
1960. xviii-326 pag.

L. Bender OP, Professor für kanonisches Recht an der Päpstlichen
Universität 'Angelicum' in Rom, schenkt uns in seinem Buch einen ausführlichen
Kommentar zu den canones 1094-1099 des kirchlichen Gesetzbuches, welche
die Rechtsform der Eheschließung regeln. Die Handbücher des kanonischen
Eherechts können für gewöhnlich nur kurz auf Einzelfragen eingehen ;

deshalb will der Autor sich damit kritisch und ausführlich auseinandersetzen.
Seinen Ausführungen schickt er ein die Spezialliteratur erfassendes
bibliographisches Verzeichnis voraus. Einleitend umreißt er die Fragestellung, um
dann zum besseren Verständnis die geschichtliche Entwicklung der
Eheschließungsform zu skizzieren, wobei er den Verhandlungen und Diskussionen
auf dem Konzil von Trient sein besonderes Augenmerk widmet. Des weiteren
behandelt B. die rechtliche Eigenart der Eheassistenz und Trauungsvollmacht,

der ordentlichen und außerordentlichen Eheschließungsform, um
auch u. a. des näheren auf das Vorgehen bei der Konvalidierung einer ungültig

geschlossenen Ehe einzugehen. Besonderen Dank wird man ihm für das
10. Kapitel wissen, das betitelt ist : « Suppletio potestatis assistendi matri-
monio », denn gerade hinsichtlich der Anwendung des Grundsatzes « supplet
ecclesia » auf die Trauungsvollmacht bestehen vielfach Unklarheiten und
irrige Auffassungen. Man kann die klaren Ausführungen des geschätzten
Verfassers nur empfehlen, vorab den Studierenden des kanonischen Rechtes,
aber auch allen, die mit den weitschichtigen Fragen des kirchlichen
Eherechts in Theorie und Praxis sich befassen müssen. H. O. Lüthi OP

Flatten, Henricus : Quomodo matrimonium contrahentes iure canonico
contra dolum tutandi sint. - Editio auctoris, Coloniae 1961. 18 p.

Heinrich Flatten hielt am 6. Juni 1956 an der katholisch-theologischen
Fakultät der Universität Tübingen seine Antrittsvorlesung aus dem Gebiet
des kanonischen Eherechtes. Unter dem Titel : « Irrtum und Täuschung bei
der Eheschließung nach kanonischem Recht » veröffentlichte er sie im Verlag

Schöningh (Paderborn, 1957, 77 S.). Seine Arbeit fand in Fachkreisen
beachtenswertes Interesse. Der Verfasser ging, angeregt durch eine Reihe
tragischer Fälle des praktischen Lebens, dem Problem nach, ob eine Ehe
gültig sei, obschon sie in Irrtum und arglistiger Täuschung eingegangen
wurde. Zunächst legt er die einschlägigen Normen des geltenden Rechtes
dar und wirft dann die Frage einer künftigen Änderung des kanonischen
Eherechtes auf. Ferner untersucht er die grundsätzliche Möglichkeit und
Angemessenheit einer solchen Änderung - interessant ist der Hinweis auf
die Ordensgelübde, wo dem Anliegen bereits Rechnung getragen ist - und
grenzt auch die ins Auge gefaßte Änderung ab. Er beschließt seine
Untersuchung mit der Feststellung, daß man sich im geltenden kirchlichen
Eherecht nur indirekt, auf dem Weg über die bedingte Eheschließung, gegen
arglistige Täuschung und Eigenschaftsirrtum sichern kann. Dies ist aber nur
eine Notlösung, die nicht befriedigen kann ; der Schutz ist in der Praxis un-



Besprechungen 197

genügend. Im Anhang bietet der Verfasser einen sehr brauchbaren Überblick

über die gesetzliche Regelung von « Irrtum und Täuschung im
Eherecht der europäischen Staaten », um so eine rechtsvergleichende Schau
gegenüber dem kanonischen Eherecht zu ermöglichen. Wohl um seinem
Grundanliegen größere Verbreitung zu sichern, entschloß sich Flatten, das Thema
nochmals, und zwar in lateinischer Sprache abzuwandeln. Einleitend hebt
er in seiner neuen Publikation hervor, wie wenig die Heiratenden durch das
geltende Recht gegen arglistige Täuschung geschützt seien und wie
notwendig es wäre, die Vorschriften und Normen des kirchlichen Gesetzbuches
zu überprüfen und zu ergänzen. Des weiteren setzt er sich mit den Bedenken
und Einwänden auseinander, die in der Fachliteratur gegen seine, in der
Antrittsvorlesung niedergelegten Vorschläge laut wurden, um dann
abschließend konkret zu formulieren, wie nach seiner Meinung can. 1083, § 2

des CIC, der vom error qualitatis handelt, vervollständigt werden könnte.
Seine Begründung ist wohl abgewogen und gut fundiert. Er möchte dem
zweiten Paragraphen des angeführten Canons einen dritten Abschnitt
beifügen, und zwar in folgender Fassung : « Error circa qualitatem personae, etsi
det causam contractui, matrimonium irritât tantum : 3° si guis graviter
ac dolose de alterius partis qualitate magni momenti deceptus matrimonium
ineat, quod re vere cognita non contraheret ».

Die wohldurchdachten Ausführungen des Autors, die einem ernsten
Verantwortungsbewußtsein entspringen, verdienen stärkste Beachtung. Sie
dürfen nicht nur von den Kanonisten, sondern von allen Seelsorgern dankbar

begrüßt werden. Im Hinblick auf das Konzil und die ins Auge gefaßte
Revision des kirchlichen Gesetzbuches kommen ihnen erhöhte Bedeutung
zu. H. O. Lüthi OP


	Besprechungen

