Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Guiard von Laon

Guiard de Laon gehorte bisher zu jenen Autoren des 13. Jahrhunderts,
deren Leben und Werke weitgehend in Dunkel gehiillt blieben. Das ist nun
anders geworden dank der Monographie, die P. C. Boeren * Guiard gewidmet
hat. Die Studie Boerens, die ein erstaunlich reiches Quellenmaterial verar-
beitet, will eine Biographie und Bibliographie Guiards sein. Was das Leben
Guiards betrifft, gelingt es dem Verfasser, vor allem die Zeit vor seiner
Parisertitigkeit in manchen Punkten aufzuhellen. Guiard diirfte niher bei
1170 als bei 1180 geboren sein und stammte aus dem Gebiet von Laon. Der
Beiname « de Lauduno » bezeichnet also die Herkunft und hat seinen Grund
nicht in einem Kanonikat Guiards an einer der Kollegiatskirchen von Laon
oder in einer allfilligen Ausbildung an der Schule dieser Stadt. Er studierte
Theologie in Paris im 1. Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts, noch zur Zeit, da
Praepositin von Cremona Kanzler war (1206-1210), und wurde vor 1212
Magister. Eine Urkunde dieses Jahres nennt ihn Magister und Kaplan des Bi-
schofs von Laon, Robert von Chatillon. Von 1215-1221 ist er Archidiakon
und Offizial in Troyes. Um 1222 * 148t Boeren Guiard Magister regens der
Theologie in Paris und bald nachher auch Kanonikus von Notre-Dame wer-
den. 1237 ernannte ihn der Papst zum Kanzler der Universitit und schon ein
Jahr spater zum Bischof von Cambrai. Er starb nach vorbildlicher Tatigkeit
hochbetagt auf der Reise nach Antwerpen am 16. September 1248 in der
Abtei Afflighem.

Diese Biographie Guiards bedarf der Berichtigung hinsichtlich der Rolle des
Magisters im Streit von 1227/28 um die Neubesetzung des Pariser Bischofs-
stuhls. Zwei Parteien standen sich damals gegeniiber : die der Kapitelsmehr-
heit, die die Wahl des Dekans Philipp von Nemours zum Bischof fiir giiltig
hielt, und eine kleine Gruppe um Wilhelm von Auvergne, der wegen eines
angeblichen Formfehlers an die romische Kurie appelliert hatte. Guiard ge-
horte, wie aus einer seiner Predigten hervorgeht, zur Partei des Kapitels.
Dagegen spielte er in dieser Angelegenheit nicht die entscheidende Rolle, die
ihm Boeren zuteilt. Guiard hatte weder bei der Redaktion des Sermo in curia
Romana (Nr. 58 in Douai 434) die Hand im Spiele noch hatte er diese Ver-

1 P.C. BOEREN : La vie et les euvres de Guiard de Laon. - Martinus Nijhoff,
La Haye. 1956. vII1-358 p.

? Dieses Datum darf nicht mehr mit den Kirchweihpredigten Guiards in
St.Sulpice begriindet werden, wie BOoEREN S. 32, 42, 149 das tut.Vgl.unten Anm. 14.



Besprechungen 117

teidigungsrede des Kapitels vor Gregor IX. gehalten. Wie ich iiberzeugend
nachweisen konnte, stammt der Sermo von Philipp dem Kanzler *. Er und
nicht Guiard ist also der Wortfiihrer des Kapitels in Rom.

Vollig unverstandlich ist es, daB3 Boeren sich fiir die entscheidende Rolle
Guiards im Wahlstreit auch auf den in Nr. 47 von Douai 434 iiberlieferten
Sermo « Ascendit deus in jubilo » beruft, ja sogar meint, dieser Sermo mache
uns naher mit der Haltung Guiards bei der Bischofswahl bekannt als der
Sermo in curia Romana. Dabei steht nicht einmal fest, daf3 dieser Sermo
iiberhaupt Guiard zum Verfasser hat ; Boeren gibt sich keine Miihe, das zu
beweisen *. Und. selbst wenn er von Guiard stammte, wiirde er uns nichts
iiber seine Stellungnahme im Wahlstreit aussagen. Er beriihrt namlich dieses
Thema in keiner Weise. Seinem Inhalt nach ist der Sermo eine Predigt auf
Christi Himmelfahrt, wie schon der handschriftliche Vermerk «in ascen-
sione » zeigt, und handelt dem Eingangsvers « Ascendit deus in jubilo » ent-
sprechend von der Freude der Apostel, der Engel und. Christi selber iiber die
Himmelfahrt des Herrn. Aber Boeren sieht den Grund fiir seine Interpreta-
tion des Sermo nicht im Tenor des Textes, sondern in vier Anspielungen an
die Pariser Bischofswahl und an Wilhelm von Auvergne ®*. Um es gleich vor-
wegzunehmen : der Text enthalt diese Anspielungen nicht, sondern Boeren
liest sie in ihn hinein. Die erste spricht zwar von einer Bischofswahl : Si
aliguis (nicht alius, wie Boeren liest) eligevetur in episcopum et alius impedirvet
sublimationem etus, numquam esset illi gratus. Es ist moglich, da3 der Pre-
diger dabei die Umstdnde des Pariser Wahlstreites vor Augen hat. Der
Konjunktiv 148t aber eher an einen nur moéglichen Fall denken, zumal der
Satz im Zusammenhang die Rolle eines Vergleiches spielt. Erst recht halten
die Stellen, die Boeren als Anspielungen des Predigers an Wilhelm von Au-
vergne deutet, einer unvoreingenommenen Betrachtung nicht stand : Mirati
autem sunt angeli quod tam gloriosa res veniret de tam misera terva, scil. de
edom. Ysa. LIII. Quis est iste etc. ... Preter hoc quod conquillatus erat mira-
banturin eo fortidudinem eius ... Der Kontext des Sermo handelt vom Staunen
der Engel iiber den Einzug der verkldrten Menschheit Jesu in den Himmel.
Dabei legt der Prediger die zitierte Schriftstelle Is. 63,1 (die Hs hat LIII,
Boeren liest I111) mit vielen Vitern von der Himmelfahrt des Herrn aus. Die
« misera terra » ist unsere armselige Erde, von der Christus in den Himmel
zuriickkehrt. Conquiliatus, rot, von Blut ndmlich, ist Christus nach der Viter-
exegese dieser Isaiasstelle in seiner Passion. Das « conquiliatus » umschreibt
das « tinctis vestibus » der Vulgata (Is. 63,1). Boeren aber sieht in der « misera
terra » einen Hinweis auf die Auvergne, die Heimat Wilhelms, im « con-
quiliatus » auf seine Gesichtsfarbe. Die Auvergne konnte als Bergland noch

3 Vgl. N. Wickr: Philipp der Kanzler und die Pariser Bischofswahl von
1227/28. FZPT 5 (1958) 318-326. Boeren gibt praktisch keine Begriindung fiir die
Guiardsche Verfasserschaft. Vgl. S. 41.

¢ BoEREN, 39 : Tout porte a croire que le sermon 47 est également de sa main.

5 BoEREN, 38 : Ce sont les mots imprimés en italique qui attirent spéciale-
ment I'attention. Diese Stellen sind im folgenden ebenfalls durch Kursivdruck her-
vorgehoben. '



118 Besprechungen

eine « misera terra» genannt werden, ganz unzutreffend aber ist es, das
« conquillatus » von der Gesichtsfarbe zu verstehen. Conquiliatus wird nur
von Stoffen und Kleidern gebraucht. Woher weil3 iibrigens Boeren, dal Wil-
helm ein rotes Gesicht hatte ?

Die letzte Stelle lautet : Et mirandum erat, sicut vinum veniret alti-
siodurum de anglia und nicht, wie Boeren liest : Et mirandus erat sicut vitis
altisiodorensis veniret de anglia. Mit diesem Vergleich schlieBt der Prediger
bestitigend und zusammenfassend seine Ausfithrungen iiber das Staunen der
Engel : Man mufBlte staunen, wie wenn der Wein von England nach Auxerre
kime, Nach Boeren 148t dieser Satz ziemlich klar erraten, daB3 der in Frage
stehende Bischof Wilhelm von Auvergne ist. An dieser Interpretation sind
zwei Dinge erstaunlich : Einmal, dal hier ein Bischof in Frage stehen soll
und zweitens, dafl dieser Bischof Wilhelm von Auvergne ist. Wo steht ein
Bischof in Frage ? Boeren kann einzig an den ersten Vergleich (Si aliquis
eligeretur in episcopum ...) denken. Aber auch dort ist nur die Rede von ei-
nem gewdihlten, aber nicht konsekrierten Bischof, weil ein Gegner die Er-
hebung des Gewihlten verhinderte. Wenn der Verfasser des Sermo die Pari-
ser Bischofswahl von 1227/28 im Auge hatte, dann trifft der geschilderte
Sachverhalt nur auf die Wahl des Kapitelsdekans Philipp von Nemours zu,
dessen Konsekration durch die Appellation Wilhelms von Auvergne verhin-
dert wurde. Der Bischof ist dann Philipp von Nemours, Wilhelm von Auverg-
ne der alius, der seine Erhebung verhinderte. Natiirlich weill der Prediger
auch, immer unter der Voraussetzung, da3 er an die Umstinde des Pariser
Wahlstreites denkt, dafl Wilhelm inzwischen vom Bischof ernannt worden
ist, weil der Sermo in diesem Fall friithestens auf Christi Himmelfahrt 1228
datiert werden konnte, d. h. rund einen Monat nach der Ernennung des
Auvergnaten. Aber aus dem Sermo ist nicht zu entnehmen, daf3 die Wahl im
Zeitpunkt der Predigt ein fait accompli ist, dem man sich beugen muB, wie
Boeren meint (S. 38).

Die Deutung des Vergleichs mit dem Wein auf Wilhelm von Auvergne
verbietet der Wortlaut der Stelle, denn die Handschrift hat altisiodurum
und nicht Alvernia oder Alvernus. Unser Autor mull denn auch zu einer
Textinderung seine Zuflucht nehmen, um seine Auslegung aufrecht erhalten
zu kénnen. Der Korrektor hitte an der vom Schreiber der Hs offen gelassenen
Stelle aus Versehen « Altisiodorum » statt « Alverniam » nachgetragen. Ob
die Worte « conquiliatus » und « Altisiodorum » tatsichlich nachtriaglich ein-
gefiigt worden sind, kann ich auf meinem Film nicht mit Sicherheit erkennen.
Wenn dem so ware, darf die Ergianzung in ihrer Richtigkeit nicht angezwei-
felt werden. Der Korrektor, G. von Soissons, verdient Vertrauen, nachdem
wir wissen, daf3 er die von Philipp dem Kanzler stammende Quaestio 43 De
bono nach dessen Summe wortlich genau erginzt hat ®. Es liegt also kein
Grund vor, das Altisiodurum in Alvernia zu korrigieren, zumal der Satz
einen guten Sinn gibt. Der Grundfehler Boerens ist, dall er den Sermo nicht

¢ Vgl. V. Doucer: A travers le manuscrit 434 de Douai. Antonianum 27
(1952) 539.



Besprechungen 119

aus dem Text und dem Kontext interpretiert. Nach dem Wortlaut des
Textes ist der Sermo eindeutig eine Predigt auf Christi Himmelfahrt. Die vier
von Boeren fiir seine Interpretation herangezogenen Stellen fiigen sich aus
dem Kontext gedeutet harmonisch in sie ein. Boeren leistet sich aus seiner
unglaublichen Voreingenommenheit das Kunststiick, gegen alle Regeln der
Textinterpretation die vier Stellen aus dem Kontext zu reilen, sie aufeinan-
der zu beziehen und auf Wilhelm von Auvergne zu deuten, und dann auf
Grund dieser Auslegung der vier Stellen den ganzen Sermo zu einer Begrii-
Bung des neuen Bischofs Wilhelm von Auvergne zu erkliren. Zwei Vergleiche
in zwei kurzen Satzen und zwei einzelne Worte machen aus einer eindeutigen
Himmelfahtrspredigt eine Ansprache zum Willkomm eines Bischofs !

Damit diirfte klar sein, daB3 dieser Sermo nichts iiber die Rolle Guiards
im Wabhlstreit aussagt und keine BegriiBungsansprache an Wilhelm von
Auvergne darstellt. Boeren ist also nicht berechtigt, ihn in dieser Hinsicht
sogar iiber den Sermo in curia Romana zu stellen ’. Nicht beweisen 18t sich
damit auch die Behauptung, der Sermo sei an Christi Himmelfahrt, 4. Mai
1228, in Notre-Dame gehalten worden. Vor allem aber fillt damit nach dem
Sermo in curia Romana die zweite Stiitze fiir Boerens Meinung dahin, Guiard
hitte im Wahlstreit die fithrende Rolle gespielt (le porte-parole de 'opposi-
tion nationale, wie er S. 39 iibertreibend schreibt). Auch die verschiedenen
Folgerungen, die unser Autor im Laufe seiner Arbeit aus dieser vermeint-
lichen Bedeutung Guiards zieht, entbehren der Begriindung.

Stand aber Guiard im Wahlstreit wirklich auf seiten des Kapitels ?
Boeren bejaht die Frage und beruft sich dafiir auf vier Predigten, die Guiard
nach ihm vom 24. Februar bis 19. Mdrz 1228 in Notre-Dame gehalten und
in denen er an Wahlen und Appellationen angespielt hitte. Es handelt sich
um die Sermones 304, 334, 250 und 72 ®. Die Predigten 334 und 72 enthalten
iiberhaupt kein Wort, das von einer Stellungnahme fiir oder gegen jemand
gedeutet werden konnte. Im ersten Sermo ist blo3 von der verwaisten Pariser
Kirche die Rede, der zweite spricht in 13 Punkten von der Gleichférmigkeit
des guten Bischofs mit Christus. Dal das Thema von Sermo 304 : Tercium
bellum fuit in gob (2 Reg.21,19) an den 3.Wahlgang anspielt, aus dem Philipp
von Nemours als Sieger hervorging, ist sehr unwahrscheinlich. Einzig ein
Satz aus der Predigt 250 auf den Sonntag Sexagesima konnte gegen Wilhelm
von Auvergne und seine Anhidnger gerichtet sein: « Detractores in electis
ponunt maculam adinvenientes mala in eis vel pervertentes bona ». Ob Guiard
tatsiachlich diese Leute im Auge hatte, 1t sich nicht feststellen, schon weil
jeder Anhaltspunkt fiir die Datierung des Sermo fehlt. Doch darf aus der
erwahnten Stelle indirekt gefolgert werden, daf3 er auf seiten des Kapitels
stand. Denn wenn er 6ffentlich in einer Predigt Verleumder von Gewédhlten

7 A.a.0. 39: Le sermon 47 ne nous semble pa sune perle moins précieuse
que le sermon 58 dont il est la contre-partie ... (I'auteur) du sermon 47 adresse une
salutation au nouvel évéque.

8 BOEREN, 36 u. 147-148. Meine Bemerkungen zu den Sermones Guiards
stiitzen sich auf die Zitate, die Boeren daraus anfiihrt. Ich konnte keine Hss konsul-
tieren.



120 Besprechungen

brandmarkt, wird er auch nicht zu denen halten, die solches tun. Was wir also
von Guiards Stellung im Wabhlstreit einzig wissen, ist seine Zugehorigkeit zur
Partei des Kapitels.

Fiir die Bibliographie Guiards stiitzt sich Boeren auf die Hs 9373 der
Nationalbibliothek in Wien. Diese enthilt eine Art Zentralkatalog der Klo-
sterbibliotheken der Niederlande, der in Rouge-Cloitre bei Briissel in den
Jahren 1532-1540 angefertigt wurde und sich auf einen ilteren in St. Martin
bei Lowen aus dem Jahre 1478 beruft. Der Katalog verdient nicht in allen
Punkten Vertrauen, wie die Identifikation von Guiard von Laon und Gui
von Orchelles beweist. Seinen Angaben gegeniiber ist Vorsicht am Platze.
Bis zum Beweis des Gegenteils will aber Boeren alle Werke, die der Katalog
von Rouge-Cloitre Guiard zuteilt, in die Bibliographie Guiards aufnehmen,
mit Ausnahme von De officiis ecclesiasticis. Der Unzuverldssigkeit des Kata-
logs trigt Boeren insofern Rechnung, als er die Werke nach der mehr oder
weniger sicheren Guiardschen Herkunft klassifiziert und die Ergebnisse in
einem Tableau critique (S. 141 f.) zusammenfaf8t. Demnach stammen mit
Namensnennung von Guiard die theologischen Quéstionen in der Sammel-
handschrift Douai 434, die Rationes fiir die leibliche Aufnahme Marias in den
Himmel, die Predigten, das Werkchen De XII fructibus venerabilis sacra-
menti und der altfranzésische Sermo Des XII preus qui li sacremens fait.
Anonym, aber sicher Guiard zugehorig sind die Praecepta synodalia dioecesis
Cameracensis, die Predigt zum Hohen Lied und die Schrift De consolatione
humanae miseriae. Dagegen mull nach dem oben Gesagten der hier an erster
Stelle aufgefiihrte Sermo in curia Romana gestrichen werden. Eine dritte
Gruppe von Werken — Boeren nennt sie « pseudépigraphes, mais, peut-étre,
dérivées » — wird in ihrer heutigen Form filschlicherweise Guiard zugeschrie-
ben : De Eucharistia, Dialogus de septem sacramentis, Tractatus de officiis
sacerdotum, Epistola de caritate. Boeren mochte die Zuteilung an Guiard
darin begriindet sehen, daf3 diese Schriften durch Bearbeitungen einer von
Guiard stammenden Urform entstanden wiren. Das scheint vor allem fiir den
Dialogus de septem sacramentis zweifelhaft. Es ist viel einfacher, einen Sakra-
mententraktat, dereindeutig den Stand des beginnenden 14. Jahrhunderts wie-
dergibt, neu zu schaffen, als eine seit langem iiberholte Vorlage auf den neue-
sten Stand zu bringen. Sodann ist die handschriftliche Zuteilung an Guiard
nicht einheitlich; eine betrichtliche Zahl von Hss schreibt das Werk Wilhelm
von Paris (f um 1313) zu *. Die Friihschrift Tractatus de creatione mundi
ex dictis Platonis ist verloren gegangen. Daf3 Guiard auch eine Summa de
sacramentis geschrieben hat, ist reine Hypothese, wie erst recht die Annahme,
daB der Text der Summe Guidos von Orchelles seine endgiiltige Form von
Guiard bekommen habe. Die Hypothese von der Identitat des Dichters Gui
von Cambrai, der den Alexanderroman weiterfithrte und den Roman Bar-
laam und Josaphat des Johannes von Damaskus iibersetzte, mit unserem
Guiard, steht auf schwachen Fii3en.

9 Letztere kénnen iiber die von BOEREN S. 108 erwihnten hinaus um die
Codices Paris. Bibl. Nat. 3208 und 3210 vermehrt werden.



Besprechungen 121

Nach dieser Bibliographie bilden nach wie vor die Sermones den Haupt-
teil des Werkes Guiards. Boeren untersucht sie nidher nach Ort, Zeit, Zu-
hoérern, Technik und stellt vor allem ein vielseitiges Repertorium dieser Ser-
mones mit einer alphabetischen Liste der Incipit zusammen. Er leistet damit
der Durchforschung der mittelalterlichen Sermonesliteratur einen wertvollen
Dienst. Freilich scheint nicht ganz alles gesichert zu sein, was unser Autor
hier ausfiihrt. So stammt Sermo 264 nicht von Guiard, sondern von Philipp
dem Kanzler. Er eroffnet die Serie seiner Festtagspredigten in den zahlreichen
Hss der Sermones festivales *°.

Was die zeitliche Ansetzung der Sermones betrifft, fillt sofort auf, da3
die vier auf Seite 147 angefiihrten Predigten nicht alle zu den angegebenen
Daten gehalten werden konnten. Wenn am 5. Midrz 1228, dem Datum des
Sermo 334, Sonntag Laetare war, konnte am 7. Marz desselben Jahres nicht
wieder Sonntag gewesen sein, an dem Sermo 250 gehalten worden wire, weder
Sonntag Quadragesima, wie Boeren Seite 147 sagt, noch Sonntag Sexagesima,
wie im Incipitverzeichnis (S. 288) steht. Sermo 250 ist nach dem zugrunde
liegenden Text (Quod autem in terram bonam ...) wohl eine Predigt auf den
Sonntag Sexagesima — die Angabe des Incipitverzeichnisses ist also richtig —
doch fiel der Sonntag Sexagesima im Jahre 1228 auf den 30. Januar. Er kann
iiberhaupt nie am 7. Mirz sein. Die Datierung des Sermo 250 auf den 7. Marz
1228 ist also sicher falsch. Seine Festsetzung auf den 30. Jan. 1228 ist nur
haltbar, wenn man das darin gefallene Wort gegen die Verleumder von Ge-
wihlten mit den Pariser Wahlstreitigkeiten in Zusammenhang bringt. Frag-
lich ist auch, ob Boeren zu Recht alle vier Sermones wihrend der Sedisvakanz
des Jahres 1228 in Notre-Dame ansetzt. Eindeutig trifft diese Orts- und Zeit-
bestimmung nur fiir Sermo 334 zu. Die Stelle « Vidua est syon, presens eccle-
sia, que est specula et domus pistoria tocius ecclesiae» paf3it nur auf die Kir-
che von Paris. Auch die Aufforderung : « Orate ergo pro matre nostra vidua »
spricht dafiir. Sermo 304 dagegen, der auf den 24. Februar (de sancto Ma-
thia) datiert ist, diirfte nicht in Paris gehalten worden sein. Er ist nach der
zeitgenossischen Marginalglosse « De electione » eine Predigt anldflich einer
Bischofswahl. Das ist jedenfalls die Bedeutung des Vermerks « De electione »
in den Predigten Philipps des Kanzlers. Auch der Inhalt legt eine Predigt an-
laBlich einer Bischofswahl nahe: Primum est quod in electione deus est
rogandus. Eine Bischofswahl konnte aber am 24. Februar 1228 in Paris
nicht stattfinden. Weil die Wahl nach dem geltenden Recht innert drei
Monaten zu geschehen hatte, muB3te der Nachfolger des am 19. Okt. 1227
verstorbenen Bartholomidus von Chartres spiatestens am 19. Jan. 1228 ge-
wahlt werden. Auch fiir die Wahl des letzteren kime der 24. Februar (in die-
sem Falle 1224) nicht in Frage, denn sein Vorginger Wilhelm von Seignelay
starb am 23. Nov. 1223 ™. So miiBte Guiard den Sermo auBerhalb Paris ge-

10 Zu diesen zahlt die von Boeren S. 124 angefithrte Pariser Hs. Bibl. Nat. lat-
2516 A. Sie enthidlt also nicht die Sermones des Kanzlers Heimerich von Veire-
Damit darf Boeren letzteren nicht mehr mit der fast woértlichen Wiederholung einer
Predigt Guiards belasten.

11 Vgl. C. EuBEL : Hierarchia cath. Medii Aevi, Miinster 1913, S. 391.



122 Besprechungen

halten haben. Das ist bei den Pariser Magistri dieser Zeit gerade fiir solche
Gelegenheitspredigten gar nichts Auflerordentliches. Von Philipp dem Kanz-
ler sind uns mehrere Predigten bei Bischofswahlen in der Provinz iiberliefert.
Als Predigt bei einer Bischofswahl kommt Sermo 304 fiir den 24. Februar
1228 in Paris also nicht in Frage. Koénnte er aber nicht als Predigt diber die
Bischofswahl auf St. Matthias 1228 datiert werden ? Auch das scheint mir
unmoglich. Das Thema « Bischofswahl » war am 24. Februar 1228 auf der
Kanzel von Notre-Dame nicht mehr aktuell, ja geradezu inopportun, denn
das Kapitel wuBte genau, da3 es mit der Appellation Wilhelms von Auvergne
nach Rom sein Wahlrecht verloren hatte und der Papst den neuen Bischof
direkt ernennen wiirde '*. Was Boeren zum Beweis anfiihrt, da3 die Predigt
wahrend der Sedisvakanz in Notre-Dame gehalten wurde, ist nicht stichhal-
tig. Eine « ecclesia vidua » — ein beliebter Vergleich in dieser Zeit — ist jede
Kirche, die ihres Bischofs beraubt ist **.

Bedenken sind auch angebracht gegeniiber Boerens Lokalisierung der
acht Kirchweihpredigten. Da bei diesen Gelegenheitspredigten das Prinzip
der Abwechslung angewendet wird, ist kaum denkbar, da8 Guiard von un-
gefdhr 1223 bis 1232 Jahr fiir Jahr an der Dedicatio von St. Sulpice gepredigt
hétte. Deshalb sind nur die Predigten 35, 137, 143 und 258 in St. Sulpice an-
zusetzen, denn ihr Inhalt legt das nahe.

Boeren hat im ganzen 351 Predigten registriert. Nach der Zahl der Ser-
mones ist Guiard also einer der fruchtbarsten Prediger seines Jahrhunderts.
Dagegen fillt die geringe handschriftliche Verbreitung der Sermones auf :
von den 351 sind 299 durch eine einzige Handschrift iiberliefert, 44 durch
zwel Handschriften, 4 durch drei und eine einzige durch vier ; drei sind ver-
loren. Der GrofBteil dieser Sermones ist uns bloB in der Predigtsammlung
Roberts von der Sorbonne erhalten (die lateinischen Hss 15959, 15955,
15964, 15951, 16471 der Bibliothéque Nationale zu Paris) ; sie scheinen ihre
Uberlieferung an die Nachwelt also nur der Freundschaft Guiards mit Ro-
bert zu verdanken.

Eine mehr referierende Besprechung kénnte noch viel aus dem reichen
Inhalt der Studie hervorheben, wie etwa die Untersuchungen iiber die Quel-
len Guiards, iiber einige Aspekte seiner Lehre und die Charakteristik seiner
Personlichkeit. Erwihnt sei nur noch die Bestimmung des Magisters G. von
Soisson, des Kompilators der Sammelhandschrift Douai 434, als Guido de
Castello (S. 99-102). Dieser Losung steht allerdings entgegen, daB8 Guido nach
den Belegen, die Boeren anfiihrt, nicht Magister war und zur Zeit, da Douai
434 entstand, nicht in Paris, sondern in Laon und Soisson lebte. Zudem baut

12 Deshalb setzt sich Philipp der Kanzler, der Wortfiihrer des Kapitelsin Rom,
nurmehr dafiir ein, daB der Pariser Kirche ein Bischof « de ipso gremio ecclesie »
und kein IFremder gegeben wird. Vgl. DoUcET : a. a. O. : 552, 557.

13 Der Datierung des Sermo 72 auf den Palmsonntag, 19. Mirz 1228, steht
nichts im Wege. Dem Inhalt nach kénnte er aber auch eine Predigt anldBlich einer
Bischofskonsekration sein. Freilich hat man einige Schwierigkeiten, diese Bestim-
mung mit dem Datum (Palmsonntag) in Einklang zu bringen.

14 Vgl. BoEREN, 153-155.



Besprechungen 123

er seine Hypothese auf der irrigen Voraussetzung auf, der Sermo in curia
Romana stamme von Guiard, und auf den engen Beziehungen Guidos zu
unserem Magister. Der Kompilator von Douai 434 muf3 aber unter jenen ge-
sucht werden, die enge Beziehungen zu Philipp dem Kanzler haben **. Die
erstmalige Edition von fiinf Texten Guiards und von zwei, die auf ihn Bezug
nehmen, schlieBen das Werk.

Boeren hat in seiner bio-bibliographischen Studie ein sehr reiches
Quellenmaterial verarbeitet, aber einseitig interpretiert. Seine Gabe der
Intuition und Kombination verfiihrt ihn mehrmals zu unhaltbaren Kon-
struktionen. Zu schnell hilt der Verfasser etwas fiir solid bewiesen. Die Pri-
sumptionen fiir Guiard hdufen sich durch das Werk. Das Mogliche wird oft
auch wahrscheinlich. Damit sollen die auBerordentlichen Verdienste der
Arbeit in keiner Weise geschmilert werden. Die Medidvisten wiirden sich
gliicklich schitzen, wenn sie fiir alle Autoren zweiten und dritten Ranges eine
Monographie besdfen, wie Boeren sie fiir Guiard von Laon geschrieben hat.

NikorLaus WICKI

15 Vgl. DOUCET : a. a. O. 553.

Je sais — Je crois

Encyclopédie du Catholique au XXe siécle. — Librairie Arthéme Fayard,
Paris 1956-1958.

23. Daujat, Jean: La grice et nous chrétiens. 1956. 123 p.

In dicht gedriangter, scharfer Sprache gibt Daujat eine bemerkenswerte
Darstellung der katholischen Gnadenlehre. Eine solide historische und speku-
lative Grundlage ermoglicht dem Autor eine iiberraschende Sicherheit der
Formulierung. Dies kommt vor allem zur Geltung in der « Einfiihrung »,
die Wort und Begriff « grace » zu bestimmen sucht. Die eigentliche Ausfiih-
rung ist in vier Abschnitte gegliedert : Possibilités et limites de la nature
humaine — Le don de Dieu a I'homme ou la grace sanctifiante : qu’ est-ce
que la vie surnaturelle ? — Les conditions d’existence de la vie surnaturelle :
I’action de Dieu en nous ou la grace actuelle — Jésus-Christ, source unique de
la grace. Diese Titel zeigen zur Geniige, dal es dem Verfasser nicht um eine
schematische Vereinfachung geht, sondern um eine vollentfaltete Einfiih-
rung in das eigentlich christliche Leben.

Wenn etwas auszusetzen ist, so ist es einerseits die bisweilen allzu kate-
gorische Ausdrucksweise, anderseits die wohl zu rasche Behandlung der
Frage nach der sog. « nichtsakramentalen » Gnade. Ist es nicht vielmehr so,
daB auch die «in voto sacramenti» empfangene Gnade bereits sakramental
ist ? Und folglich, daB es iiberhaupt nur eine sakramentale Gnade gibt, ob-
gleich je verschieden empfangen ? Vgl. dazu J. H. Nicolas OP in RT 61
(1961) 522-538. F. SpEscua OP



124 Besprechungen

31. Le Trocquer, René, PSS: Homme qui suis-je ? Essai d’Anthropo-
logie chrétienne. 1957. 125 p.

Das Buch bietet eine gut durchdachte christliche Anthropologie. Dem
Verf. ist es gelungen, traditionelles Gedankengut zeitgemalB darzustellen.
Dabei setzt er sich mit der Fragestellung des Existenzialismus, zuweilen
auch des Marxismus, auseinander. Diese Problematik und seine personalisti-
sche Stellungnahme dazu charakterisieren Ausmaf und Grenze dieser Arbeit.
Leitgedanke der Abhandlung ist die Einheit des Menschen. Sie wird im ersten
Teil an der strukturellen Einheit von Leib und Seele betrachtet, nachher an
der Einheit, welche sich die auf Gott, die Mitmenschen und die Welt hin
offene Person schafft. Der zweite Teil behandelt die Einheit des Menschen
innerhalb der Heilsgeschichte, und zwar den Verlust der Einheit im Siinden-
fall und schlielich das Wiederfinden und die Erfiillung der Einheit in Chri-
stus. L. Stampa OP

51. Michel, Jean: La loi, la faute, le pardon. 1958. 125 p.

Die Absicht der Herausgeber und des Verfassers war, dieses Thema
— Siinde und BuBsakrament — mehr in einer seelsorglich-spirituellen Perspek-
tive zu behandeln. Obwohl man, in Anbetracht der bisherigen Zielsetzung
dieses Sammelwerkes, diese Absicht nicht unbedingt zu begriien braucht,
wird man sie dennoch verteidigen konnen. Aber auch dann sollte der Verf.
elementare Anforderungen, die man an eine solche Veroffentlichung stellen
darf, erfiillen, so vor allem, daB er, bevor er seiner Inspiration freien Lauf
1aBt, die Tatsachen und die nicht zu iibersehenden Probleme und Frage-
stellungen bespreche. Es ist bezeichnend genug, daB die Geschichte des
Beichtwesens am Schluf3 des Buches auf einer Seite behandelt wird, wobei
die Hilfte dieser « note sur I'histoire » der Apologie des Siindenbekenntnisses
gewidmet ist. F. SpEscHA OP

54. de Fabrégues, Jean: Le mariage chrétien. 1958. 118 p.

De Fabreégues’ Buch nimmt in dieser Enzyklopddie einen guten Rang
ein. Das Thema ist in groen Linien, aber iibersichtlich und vollstindig be-
handelt. Der Autor bemiiht sich, in kirchlicher Lehre und Gesetzgebung iiber
Ehe und Familie das Wesentliche aufzuweisen, das allein allen Faktoren
Rechnung trigt : den Rechten der Ehegatten, des Kindes, der Gemeinschaft.
Die Frage um Wesen und Ordnung der Ehezwecke ist eingehend und iiber-
zeugend dargestellt. Dagegen ist das Verhiltnis zwischen Natur und Uber-
natur, zwischen natiirlicher, wenn auch « sakramentaler » Einrichtung und
eigentlich christlichem Sakrament nicht scharf genug umrissen. — Den SchluB3
bildet ein Plidoyer fiir die Familie und ihren unersetzlichen Wert als Er-
zieherin und Bindeglied zwischen Individuum und Gemeinschaft. Vor allem
in diesem Abschnitt sind Stil und Ton bisweilen exaltiert, kategorisch und
journalistisch vereinfacht. F. Spescua OP



Besprechungen 125

59. Leclercq, Jacques: Le chrétien devant ’argent. 1957. 121 p.

Unter diesem sehr allgemeinen Titel will der Autor die Beziehungen des
Christen zu allen irdischen (auch geistigen) Giitern, besonders aber zu den
wirtschaftlichen Gegebenheiten im engeren Sinn aufweisen. Vom Evangelium
und von den Schriften der groBen christlichen Lehrer her wird zuerst die
personliche Haltung des Christen dem Reichtum und der Armut gegeniiber
gezeichnet. Dann werden aber auch die groBen Probleme des sozialen Wohl-
standes erortert — christliche Armut und technisch-kulturelle Errungen-
schaften, die Gemeinschaftlichkeit der irdischen Giiter, das Privateigentum —
sowie die Pflichten, die sich daraus ergeben. Diese doppelte Perspektive, die
erst der gesamten Wirklichkeit gerecht wird, gibt dem Buch seinen beson-
deren Wert. F. SpEscua OP

89. Dauphin-Meunier, Achilles: L’Eglise et les structures économiques
du monde. 1957. 142 p.

Dauphin-Meunier will in diesem Bandchen die wirtschaftlichen Grund-
probleme im Lichte der kirchlichen Lehren aufzeigen. Nach einem allge-
meinen und geschichtlichen Uberblick iiber die Wirtschaftsstrukturen geht
er auf die Wirtschaftsprobleme ein, die dem modernen Menschen besonders
nahe stehen. So wird die Frage aufgeworfen vom Verhiltnis der einander
entgegengesetzten Wirtschaftsordnungen, von den internationalen Bezie-
hungen, von Welthandel und Weltmarkt, von der Hilfe an unterentwickelte
Léander, usw. Der jeweiligen Problemstellung fiigt der Autor den von den
Papsten vorgeschlagenen Losungsweg an. Die Ausfithrungen gewinnen um-
so mehr an Bedeutung, als gerade die papstlichen Lehren iiber Wirtschafts-
fragen nur allzu oft verkannt werden. N. KETTERER OP

91. Chauchard, Paul: La science détruit-elle la religion? 1958. 136 p.

Die Frage, die der Buchtitel stellt, wird mit einem klaren und eindeuti-
gen Nein beantwortet. Nicht mit einem aprioristischen Nein, das uns von
unserer GlaubensgewilBheit her diktiert wiirde, sondern mit einem Nein,
das sich aus einer vergleichenden Analyse von Glauben und Wissenschaft
ergibt.

Man bewundert die Klarheit, mit welcher der Verfasser diese Grenz-
frage untersucht. Mit kurzen geschichtlichen Uberblicken und zahlreichen
Beispielen aus der Gegenwart illustriert der Verf. seine These. S.Doscua OP

102. Garrone, [Gabriel, Mgr.] : L’Action catholique, son histoire, sa doc-
trine, son panorama, son destin. 1958. 127 p.

Eine weniger befugte Personlichkeit hitte es sich wohl kaum gestattet,
seinen Auftrag fiir diese Enzyklopadie so originell zu erfiillen. Wer namlich
in diesem Buch genaue Daten, Referenzen, Statistiken und dergleichen sucht,
sieht sich getduscht. Dafiir findet er personliche und sehr kraftvolle Er-
wagungen iiber Geschichte, Wesen, Lage und Zukunftsaussichten der K. A.
Die letzten zwei Themen sind besonders interessant : Ein Uberblick iiber



126 Besprechungen

die heutige Lage, die verschiedenen im Einsatz stehenden Organisationen,
die Schwierigkeiten und Probleme, die sich heute mit ganz neuer Schirfe
stellen, die Ausbau- und Umgestaltungsmoéglichkeiten. Hat die K. A. den
Erwartungen entsprochen ? Welches Schicksal war ihr beschieden ? Dies
sind die Fragen, die sich Msgr. Garrone zum Schluf3 stellt, wobei er auch
auf das « Experiment» der Arbeiterpriester zu sprechen kommt. Ehrlich
und taktvoll legt er seine Ansicht dariiber seinen Lesern vor.

Als Anhang sind zwei Ansprachen Papst Pius’ XII. und eine gute Biblio-
graphie beigefiigt. - Es ist bei diesem Buch zu beachten, dal3 es sich bewuf3t
fast ausschlieBlich auf die franzosischen Verhdltnisse beschrankt. Die deut-
sche Ausgabe wird dem Rechnung tragen miissen. F. SpescaHa OP

133. Hourdin, Georges: La presse catholique. 1957. 121 p.

G. Hourdin, Direktor von « La Vie Catholique Illustrée » und der « In-
formations Catholiques Internationales », umreif3t in diesem Buche simtliche
Fragestellungen zum Problem der katholischen Presse, so wie es sich heute
angesichts der Macht der iibrigen Presse aufdrangt. Im ersten Kapitel wird
auf soziologischer Basis die Notwendigkeit einer katholischen Presse als
Informationsorgan dargelegt. Danach folgt ein kurzer Uberblick iiber die
Entwicklung der katholischen Presse in Frankreich. Weiter wird unter
apostolischem Gesichtspunkt das Problem der Bildung der 6ffentlichen Mei-
nung durch die katholische Presse ins Licht geriickt. Eine katholische Presse
verlangt aber auch einen katholischen Journalisten. Der Autor zeichnet in
klaren Ziigen sein Idealbild, ohne dabei die Schwierigkeiten seines Berufes
und der Erfiillung seiner Pflichten zu iibersehen. — In einem eigenen Kapitel
wird auch die katholische Presse anderer Linder beriicksichtigt. — Lehr-
auBerungen Pius’ XII. und der Hierarchie bilden den Inhalt des letzten
Kapitels. — Besondere Beachtung verdient die franzdsische Zeitschriften-
und Zeitungschronologie fiir die Jahre 1700-1957. N. KETTERER OP

Philosophie der Patristik und der mittelalterlichen Scholastik

Berlinger, Rudolph : Augustins dialogische Metaphysik. — Klostermann,
Frankfurt a. M. 1962. 238 S.

Auf Grund eingehenden Quellenstudiums und unter Beniitzung ausge-
wéahlt guter Augustinus-Literatur bemiiht sich B., die Eigenart und Selb-
standigkeit augustinischer Metaphysik neu herauszuarbeiten. Des Verf.
frithere Abhandlung « Zeit und Zeitlichkeit bei Aurelius Augustinus » ist
« erweitert und verandert » in dieses Buch mitaufgenommen. Durch das ganze
Werk bleibt es spiirbar, wie gerade das Zeitproblem als ‘die’ Grundfrage augu-
stinischen Philosophierens angesehen wird. Selbstverstindlich aber ist auch
augustinische Metaphysik auf der Suche nach dem reinen Sein. Dabei muf}
die Welt, das Gewordene, vor allem die Zeit und die Zeitlichkeit, das Werden
und das Nichts mit in die Untersuchung hereingenommen werden. Von einem
fritheren kosmologischen Verstindnis der Welt gehe Augustin iiber zu einem



Besprechungen 127

ontologisch-anthropologischen. Ein radikal neues Weltverstindnis ereigne
sich bei ihm auf Grund seines Prinzips der Innerlichkeit. Und was er einmal
als Wahrheit gefunden zu haben glaube, das fasse er immer wieder von neuem
an, unter neuen Perspektiven dasselbe umkreisend, « so dal man eher von
einer sich im Laufe seiner Lebenszeit vertiefenden als fortschreitenden Er-
kenntnis sprechen kann, die er im Lichte der Idee einsichtig werden 1a3t» (15).
Das Neue seines metaphysischen Denkens sei aber nicht nur der anthropolo-
gische Aspekt im allgemeinen ; sein Denken sei von theologischen Motiven
selbstredend aufs tiefste beeinflut; deswegen sei sein neues Personver-
standnis die « triadische Struktur des Menschen als Person und seine Ge-
schichtlichkeit als ein Moment seiner Gewordenheit » (16). Schlielich sind es
zwei groBe Fragen, die das Denken Augustins nicht zur Ruhe kommen las-
sen : Wie vermag der Mensch sich selber und wie vermag er seinen Ursprung
zu erkennen ? (17). — Das Ganze gliedert B. in die drei Teile : Metaphysik des
Gewordenen, Metaphysik der GewiBheit und Metaphysik des Wortes, um in
einem interessanten Schluffkapitel auf die Aporie des Seinsverstindnisses
hinzufiihren.

Es ist selbstverstindlich nicht moglich, in einer kurzen Rezension den
reichen und neuartigen Inhalt einigerma@en entsprechend darzustellen. Fir
eine Neuauflage des sicher wertvollen Buches mochte ich nur auf das eine
hinweisen : Augustin sollte noch mehr, als es geschehen, aus dem Rahmen
seiner Zeit und dafiir vielleicht weniger mit der Brille unserer Tage zu ver-
stehen versucht werden. A. HUFNAGEL

Perikles Joannou : Christliche Metaphysik in Byzanz, 1 : Die Illumi-
nationslehre des Michael Psellos und Joannes Italos. (Studia patristica et by-
zantina, 3. Heft.) — Buch-Kunstverlag, Ettal 1956. viii-152 S.

Ioannes Italos: Quaestiones quodlibetales (AIIOPIAI KAI ATXIEIZ).
Editio princeps von PERIKLES JoANNoOU. (Studia patristica et byzantina,
4. Heft.) — Buch-Kunstverlag, Ettal 1956. xv-192 S.

Wiéhrend sich das Bild von der politischen, kulturellen und wirtschaft-
lichen Geschichte des byzantinischen Reiches mehr und mehr rundet,
bleibt auf dem Gebiet der Geschichte der byzantinischen Philosophie noch
ein sehr weites Feld zu bearbeiten, bis es eine relativ vollkommene Kennt-
nis der Philosophie in Ostrom geben kann (Vgl. zu diesem Thema : Basile
Tatakis, La Philosophie Byzantine. Emile Bréhier, Histoire de la Philosophie.
Fascicule supplementaire, Press. Universitaires de France 1949). Darstellun-
gen, die wie die vorliegende die Lehren einzelner Philosophen behandeln,
koénnen allméhlich zu diesem Gesamtbilde hinfithren. — Zu Beginn seiner
Studie iiber die Illuminationslehre des Psellos und Joannes Italos gibt der
Verfasser einen Uberblick iiber die metaphysische Problemstellung im
Byzanz der zweiten Hilfte des 11. Jhs. und eine Erklirung seiner eigenen
Methode (S. 1-9). Letztere besteht im wesentlichen darin, daB die beiden
Philosophen unter Beschrinkung auf ihre Lehren von der Metaphysik des
Kosmos und der Seele moglichst getreu aus ihren eigenen Texten erklart
werden. Nur bei unklaren Stellen will Verf. zur Deutung auf die Vorganger



128 Besprechungen

des Psellos und Italos in der byzantinischen philosophischen Tradition, ins-
besondere auf die Kappadokier zuriickgreifen. Aufgrund dieser Methode
kommt Verf. zu der Uberzeugung, es handle sich bei Psellos und Italos um
zwel selbstindige Denker, deren christlich-existentielle Weise des Philoso-
phierens sie von dem antiken Essentialismus trennen.

In dem Abschnitt iiber Joannes Italos’ Leben und Wirken (S. 9-31),
der kurz den Lebensgang des Philosophen in seinen Beziehungen zu dem des
Vorgingers und Lehrers Psellos schildert, versucht Verf. den Nachweis zu
erbringen, Italos sei aus rein politischen Griinden, nimlich wegen seiner
Freundschaft zum gestiirzten Herrscherhaus der Dukas als Haretiker ver-
urteilt worden.

Ein weiterer einleitender Teil untersucht den Charakter der Psellos-
Ttalosschen Philosophie als einer Weltanschauung (S. 31-35).

Die eigentliche Darstellung der Illuminationslehre betrachtet einmal
die Illumination im kosmischen Geschehen (S. 35-86), zum anderen die I1-
lumination in der Menschenseele (S. 87-146), endlich die Illumination in Be-
ziehung zur Progressions-Regressionslehre (S.147-148).

Als Quellen zur Darstellung der Philosophie der beiden Byzantiner be-
nutzt Verf. fiir Psellos insbesondere dessen Kommentar zu Gregor von
Nazianz (Paris. gr. 1182), und fiir Italos die 93 Quaestiones quodlibetales,
die als einziger Uberrest vom Werke des Ttalos noch existieren und vom
Verf. zum erstenmal vollstindig herausgegeben worden sind. Diese hervor-
ragende kritische Edition zeichnet sich nicht nur durch ihren wissenschaft-
lichen Rang, sondern auch durch eine besonders klare drucktechnische
Wiedergabe des Textes aus.

Mit groBer Erudition und Akribie hat Verf. die Gedanken des Italos
aus den Quaestiones gesammelt und zu einem einheitlichen logischen System
vereinigt. Doch miissen wir fragen, ob hierdurch dem byzantinischen Philo-
sophen nicht Gewalt angetan wird, ob die Einheit, die die verschiedenen,
oft disparaten Quaestiones verbindet, nicht weniger in einem « System » als
in der Methode liegt, die Joannes Italos anwendet. Letztere aber ist zweifel-
los die eines Kommentators, der zu verschiedenen Fragen aus den logischen
Schriften des Aristoteles, wie z. B. « Categoriae », « De interpretatione » oder
« Topica », bzw. des Porphyrios (q. 3,5,11) Stellung nimmt und sie erklart,
wihrend die Quaestiones selbst sich bei niherem Zusehen als Schiilernotizen
erweisen. Ofters finden sich nimlich Bemerkungen wie : « Von dem Ubrigen
wollen wir spiter sprechen. » (q. 5), oder : « Der Philosoph Joannes ltalos,
unser Lehrer, sagt so ... » (q. 44). So ist denn die Zahl der Aristoteles-Zitate
bei Italos recht groB (118), und sie wird noch erweitert durch viele Anspie-
lungen auf Stellen aus dem Werk des Stagiriten. Gleich hiufig wird von
Joannes Italos nur Joannes von Damaskus erwdhnt, dessen Zitate freilich
wiederum zum groBen Teil auf Aristoteles zuriickgehen. Aullerdem beniitzt
Italos fleiBig die Kommentare anderer Aristoteles-Kommentatoren und grie-
chischer Philosophen wie Platon und Proklos, wihrend Gedanken von Gre-
gor von Nazianz und Gregor von Nyssa in dieser Fiille fast verschwinden.
Allein dieser rein statistische Sachverhalt wiirde fiir den Verdacht ausreichen,
daB es sich bei der Philosophie des Italos viel eher um einen humanistisch-



Besprechungen 129

« neuheidnischen » Eklektizismus handle als um ein wesentlich christliches
Denksystem. Verf. weist auch selbst darauf hin, Joannes Italos verteidige
gelegentlich aufeinander folgende kontrdre Satze (S.22; wvgl. q. 32-33:
S. 41-42), wenn auch «immer mit dem tiefen Ernst einer nach Klarheit
und Wahrheit suchenden Seele » (S. 22).

Als Beispiel fiir die Kunst der Systematisierung, die Verf. bei der Aui-
zeichnung der Philosophie des Italos iibt, kann die Behandlung der Univer-
salienlehre des Byzantiners dienen (Anhang VII: S. 140 ff.). Verf. kommt
zur Feststellung einer platonisierenden Phase (S.140), einer Kritik des
platonischen Standpunktes (2. Phase ?) (S.141); und es folgt je ein Ab-
schnitt iiber : « Das Einzelwesen ist die wirkliche Wesenheit » (S. 143) und
das « begriffliche Dasein des Universale in re» (S. 144) ; die Aufzeichnung
schlieBt mit einer « Konklusion » (S. 145 f.). Nun fragt man sich aber, was
hier mit dem Begriff « Phase » gemeint sei, etwa ein zeitlicher Abschnitt in
der Lehrentwicklung, oder eine methodische Phase ? Italos konnte ja gleich-
zeitig sich widersprechende Lehren vorgetragen haben und hat es auch, wie
wir oben sahen, getan ! Die Belegstellen fiir den ganzen Anhang iiber die
Universalien sind -~ wie in den iibrigen Abschnitten des Werkes — den ver-
schiedensten Quaestiones entnommen und gewissermaflen mosaikartig zu-
sammengesetzt worden. Es erscheint daher ganz ungewil3, ob Italos iiber-
haupt jemals an eine Gesamtlosung des Problems, wie sie die Darstellung
des Verf.s nahelegt, gedacht hat, oder ob er nicht lediglich Antworten auf
bestimmte Fragen im Zusammenhang mit den Gedanken der griechischen
Philosophen, deren Lehren er gerade behandelte, geben wollte. Als Beleg-
stelle fiir die « Konklusion » dient Q. 56 ; aber, daB tatsdchlich hier eine
Zusammenfassung, wie Verf. sagt, des iiber das Allgemeine Gesagten vorliege,
miiBte bewiesen werden, denn die zeitliche Entstehungsfolge der Quaestiones
bleibt ja vorlaufig unbekannt, so wie auch die Antwort auf die Frage, welche
seiner eigenen Lehren Italos in den verschiedenen Abschnitten seines Lebens
noch anerkannte, und welche nicht. Einstweilen vermoégen wir in ihm nicht
mehr als einen Kommentator zu sehen. Infolgedessen ist es auch nicht evi-
dent, daB Italos ein Philosoph christlicher Existenz genannt werden kann.
Der Satz: « Wire sie (d. h. die initiale Bewegung) nicht das Prinzip der
iibrigen Bewegungen, so miilte es eine andere geben, welche dann die ini-
tiale Bewegung wire» (q. 69: S.116, Z.35), hat nach den Worten des
Verf’s den « Klang des Existenziellen » (S. 43), obwohl er an Aristoteles er-
innere ; denn fiir Italos « gilt die initiale Bewegung als schopferisch » (ibd.).
Jedoch steht der zitierte Satz in einem trinitarischen, also theologischen
Traktat, den Italos im Anschlul an Gregor von Nazianz verfaf3t hat. Wenn
also vom « Klang des Existenziellen » in den Worten von Italos die Rede ist,
miifte man zundchst annehmen, da3 dieser Klang aus dem theologischen
Charakter und vom Gedankengut des Nazianzeners herkommt, nicht aber
aus einer dem Italos eigenen Philosophie.

Der humanistische Grundzug im Denken des Joannes Italos, der ihn
zum Verehrer und Neuerwecker der antiken Philosophie machte, zeigt sich
auch ganz deutlich durch sein Verhalten wihrend des gegen ihn angestreng-
ten Prozesses wegen Hiresie. In der ersten Periode des Prozesses akzeptierte

9



130 Besprechungen

1talos alle Sitze iiber den Glauben bzw. gegen Glaubensirrtiimer, die man
ihm vorlegte, in der zweiten Periode wurde er hart und ausfallend, weil er
auch die Lehren heidnischer griechischer Philosophen ablehnen sollte (vgl.
Pelopidas Etienne Stéphanou S. J., Jean Italos, Philosophe et Humaniste.
Orient. Christ. Analecta 134, Rome 1949, S. 63-80). Kaiser Alexios I. Kom-
nenos stellte sich vor allem deswegen gegen den Philosophen, weil dieser
tatsichlich durch seine humanistische Neigung zu den heidnischen Philo-
sophen die spirituelle Einheit des Imperiums gefihrdete. Man braucht des-
halb nicht die Existenz von Griinden der Tagespolitik als Ursache des
Prozesses gegen Italos anzunehmen, wie Verf. es tut (S. 23 ff.), es sei denn,
man rechne die damals entstandene Diskussion um die Weltanschauung der
Byzantiner, die auf eine Entscheidung drangte, weil an ihr Personen von
groBem politischem Gewicht beteiligt waren, zu den politischen Ereignissen
(vgl. Stéphanou, ibd. S. 67). Aber letzteres meint Verf. nicht. Er schreibt
vielmehr der Verurteilung des « Konsuls der Philosophen » unmittelbar
politische Ursachen zu. Die einzige Quelle aber, die auf eine gegen die
Komnenendynastie gerichtete politische EinfluBnahme des Italos hinzu-
deuten scheint, ist der Satz aus der « Alexias » der Anna Komnene, Italos
habe mehrere Dummkoépfe zum bewaffneten Aufstand gereizt und nicht
wenige seiner Schiiler zu Verschworern gegen den Kaiser gemacht (vgl.
Joannou, S. 28). Hier diirfte die Autorin aber hochstens eine indirekte Ein-
fluBnahme des Italos, eben durch seine humanistische Herausstellung der
alten Philosophen meinen, die zur Kritik an der herrschenden Weltanschau-
ung und an der gesamten geistigen Konzeption des Reiches herausforderte.
Angesichts einer direkten Stellungnahme oder Tatigkeit gegen das neue
Kaiserhaus hitte ein Herrscher wie Alexios nicht den Umweg iiber eine
Verurteilung in Glaubensfragen durch das Patriarchalgericht, die nicht ein-
mal unmittelbar die Person des Philosophen traf, beschritten, sondern kurzer-
hand einen Hochverratsprozel3 angestrengt. So ging er ja auch, selbst ohne
wirkliche Beweise zu besitzen, gegen die Teilnehmer der sogenannten Sena-
torenverschworung, die ihm wirklich gefihrlich werden konnten, viel bruta-
ler vor (vgl. S. 29).

Die Frage, ob Italos das ihn stark interessierende Problem der Univer-
salien und der Dialektik aus Italien mitgebracht hat, miite einerseits wohl
noch naher gepriift werden. Andererseits hitte Italos dieses Problem ja auch
selbst bei Aristoteles « entdecken » konnen, ungeachtet der Tatsache, daB
er bei rohen und groben Barbaren, die zu Konstantinopel lebten, in die Logik
eingefiihrt wurde. Wenn auch Anna Komnene mit derartigen Ausdriicken
gewoOhnlich die Franken kennzeichnet, so diirfte es doch kaum auszumachen
sein, ob hier wirklich Leute aus dem Westen oder andere Barbaren gemeint
sind (vgl. S. 13).

Ungeachtet solcher Fragen, die sich bei der Lektiire einstellen, erblicken
wir in dem vorliegenden Werk einen héchst wertvollen und gediegenen Bei-
trag zur byzantinischen Geistesgeschichte, der sicherlich zu einem vertieften
Studium und zu neuen Forschungen anzuregen vermag und auf diese Weise
reiche Frucht tragen wird. A. Esser OP



Besprechungen 134

Meyer Hans : Thomas von Aquin. Sein System und seine geistesge-
schichtliche Stellung. 2., erweiterte Auflage. — Verlag F. Schoningh, Pader-
born 1961. xvI1-720 S.

Vor finfundzwanzig Jahren (1938) erschien Hans Meyers groBeres
Werk iiber Thomas von Aquin, das weithin Beachtung und die verdiente
Anerkennung fand, ist es doch eine ausfiihrliche Darstellung der gesamten
Philosophie des Aquinaten mit einziger Ausnahme der Logik. Eine solch
umfassende, auch « abgelegenere » Themen einbeziehende Behandlung des
thomasischen Denkens, die zudem noch auf geistesgeschichtliche Zusam-
menhdnge Riicksicht nahm, gab es fiir die deutsche Sprache damals und gibt
es bis heute nicht. Ferner empfahl sich das Buch durch zahllose Stellenan-
gaben, reichliche Verweise auf die Literatur und endlich durch eine einfache
und verstindliche Sprache. Nunmehr liegt es in zweiter Auflage vor.

Die Einstellung, aus der heraus M. seine Aufgabe zu meistern versucht,
kennzeichnet gut die lange « SchluBbewertung » : Moderne Einwande gegen
scholastisches Denken und speziell gegen Thomas werden geschickt und
iiberzeugend widerlegt, sauber wird zwischen Uberholtem geschieden und
zeitlos Giiltigem, dessen groBe Bedeutung fiir die gegenwartige Philosophie
aufgewiesen wird. Aus einer ehrlichen Bewunderung fiir den groen m. a.
Denker tritt der Verfasser als dessen beredter Anwalt auf. Eine jede sach-
liche Kritik muf3 auf all diese Vorziige des Thomas-Buches von M. anerken-
nend hinweisen. ‘

Widriger Umstinde wegen konnte es erst jetzt, also nach mehr als 20
Jahren, und in einem anderen Verlag eine Neuauflage finden. Diese Ver-
spatung hatte, wie M. sagt, dennoch ihr Gutes: « Es konnte zur Thomas-
forschung der letzten 20 Jahre Stellung genommen werden » (VIII). Gerade
fiir Thomas hat sowohl die historische als auch die systematische Forschung
Erhebliches geleistet. Erinnert sei nur daran, dafl in den letzten zwei Jahr-
zehnten solch wichtige Themen wie die thomasische Lehre vom Sein oder
die der Partizipation iiberhaupt erst bearbeitet wurden. Gemessen am heu-
tigen Stande der Forschung muf3 nahezu jedes vor mehr als 20 Jahren gear-
beitete Werk iiber die thomasische Philosophie in dieser oder jener Hinsicht
als iiberholt gelten.

In der folgenden Bewertung des Thomas-Buches von Meyer werden wir uns
nur auf die Erweiterungen bzw. Verinderungen beschrinken, die die vor-
liegende zweite Auflage erfuhr. Verglichen wurden die S. 1-475 und 654-701
mit den entsprechenden Seiten der ersten Auflage. Ferner iiberpriiften wir
samtliche Literaturangaben in den Anmerkungen.

Von der ersten unterscheidet sich die zweite Auflage rein duBerlich kaum.
Im Inhaltsverzeichnis ist nur eine Uberschrift (zu S. 102) geindert worden.
Bedauerlicher Weise fehlt das umfangreiche Literaturverzeichnis (12 S. der
ersten Auflage) ; denn die Literaturangaben in den Anmerkungen sind oft-
mals unvollstindig und nicht geniigend sorgféiltig. (Nach welcher Auflage
wird z. B. G. Manser, Das Wesen des Thomismus, zitiert ?)

In der geschichtlichen Einleitung (S. 1-68) fanden wir auf S. 35 einen Satz
neu eingeschoben, auf S. 63 einen neuen Abschnitt von 12 Zeilen. Auf S. 59
wurden offenbar die Anm. 44 und 45 vertauscht. In 6 Anmerkungen wurden



132 Besprechungen

9 seit 1938 erschienene Verdffentlichungen nachgetragen. Ebenfalls wurden
fiir das Gebiet der thomasischen Ethik, der Sozial- und Rechtsphilosophie 9
neuere Arbeiten hinzugefiigt.

Im systematischen Teil, soweit er verglichen wurde (S. 69-475), und in der
« SchluBbewertung » (s. 654-701) sind 41 Male einige wenige Zeilen hinzuge-
kommen, die jedoch sachlich unbedeutend sind. Anderungen fanden sich auf
S. 266 (Bewertung der Frau), S. 270 f. (Existenzphilosophie), S. 329 f. und
332 f. (Ursachenlehre), S. 409-412 (Wahrnehmungsakt). Neu wurden gear-
beitet : S. 137 zwei knappe Abschnitte iiber die Substanz; S. 313 f.kurze
Erginzungen zur Gotteslehre ; S. 648 f. zur Naturbetrachtung ; S. 686-688
die Lehre vom Schonen. Zusidtze zur Erkenntnislehre bieten S. 403 {., 419,
425 ff., 438 ff. und 691. In einer lingeren Anmerkung (S. £421[28]) diskutiert
M. eine These von K. Rahner [Geist in Welt].

Die jetzige Auflage hat ferner der Darstellung der Gottesbeweise bei
Thomas gebiihrenden Raum gewidmet (S. 296-304). Offenbar ist es ein bloBes
Versehen, daf3 die Stelle nicht angegeben wurde, an der die « fiinf Wege »
zu finden sind (I, 2. 3). Doch ein Wort zur Wiedergabe des wirklich schwieri-
gen Beweisganges. Ein Leser, der sich in eine lingere Abhandlung iiber die
Gottesbeweise bei Thomas vertieft, darf mit Recht erwarten, dafl ihm der
Text erkliart und verstandlich gemacht wird. Vergleicht man nun den Text
der Summa theol. mit der Darstellung von M., so ist die Erklarung erheblich
unklarer als das, was durch sie erklart werden soll. Fiir den dritten und vier-
ten Beweis ist nicht einmal die Argumentation als solche einwandfrei aufge-
zeigt. Statt einer wirklichen Erliuterung werden jedoch vor allem beim er-
sten Beweis Dinge gesagt, die kaum etwas mit dem Text zu tun haben.

Neu ist auBerdem ein langerer Einschub {iiber die Lehre von den « pofen-
tiae animae » (S. 233-237). Wenigstens teilweise deckt sich das hier Gesagte
mit Ausfithrungen zum gleichen Thema auf S. 200 ff., die aus der ersten Auf-
lage unverindert iibernommen wurden. Doch ist dieses Mi3geschick bei der
Uberarbeitung u. E. nicht das Wichtigste. Befremdlicher Weise wird aber
ohne jede weitere Abgrenzung die thomasische Lehre mit der modernen,
stark diskutierten psychologischen Schichtentheorie in Verbindung ge-
bracht. Fiir einen nicht geschulten Leser muf3 das duBerst verwirrend sein.

Auf S. 79 wurde ein Abschnitt von nur 12 Zeilen eingefiigt, der die fiir das
thomasische Denken entscheidende Lehre von den konstitutiven Prinzipien
streift. Abgesehen davon, daB3 eine solch knappe Erwiahnung ganz und gar
unzureichend ist, wird aber aus der ersten Auflage die verfehlte Kritik an der
« materia prima » (S. 84-98) und an der realen Unterscheidung von « Sosein »
und « Dasein » (S. 129-133) unbesehen iibernommen, obwohl sie von der
thomasischen Auffassung der « principia entis » her sachlich gegenstandslos
ist. Wirklich erstaunt ist jedoch ein kritischer Leser, wenn er auf S. 133
(Anm. 41) auf den Ausdruck « konstitutiva-Mythologie » st6Bt.

Das zentrale Thema der Partizipation (Teilhabe ; nicht Teilnahme)
wird ausdriicklich genannt: S.102 ff., 121 ff., 1251., 131; 278; 300f.;
326 f. (Die Angaben unter dem Stichwort « Teilhabegedanke » sind unvoll-
standig !). Leider wird es nicht weiter erarbeitet. Der Partizipationsgedanke,
der gewi3 wichtig sei, diirfe nicht iibertrieben werden, versichert M. S. 122,



a9

Besprechungen 133

Anm. 14 ; sodann folgen drei Literaturangaben. Zu entscheidenden Ergeb-
nissen der Thomasforschung kann ein angesehener Wissenschaftler keines-
falls so Stellung nehmen, wie es in 5 Zeilen auf S. 326 f. zum Thema Partizi-
pation und Kausalitdt geschehen ist.

Uberarbeitet wurden leider nicht, um nur dieses zu nennen, die Ab-
schnitte iiber Analogie und analoge Gotteserkenntnis. Sie sind nach dem
heutigen Stande der Forschung antiquiert.

Der Lehre des Hl. Thomas vom Sein des Seienden, wie sie in den bei-
den letzten Jahrzehnten erarbeitet wurden, versuchen Einschiibe auf den
S.102-111 und 674-678 Rechnung zu tragen. Dem Rez. ist nicht klar, welches
MiBgeschick waltete, daBl mit nur geringfiigigen Anderungen (S. 121 : 8 Zei-
len etwa gestrichen; S.122: 3 Zeilen neu ; Abschnitt « C» S. 122 {f. durch
Streichung fast um die Halfte gekiirzt) aus der ersten Auflage das Kapitel
« Das Dasein » (S. 120-124) noch iibernommen wurde. Hier wird doch das-
selbe Thema behandelt wie auf den S. 102-108. Leider fallen die genannten
Einschiibe S. 102-111 und 674-678 stilistisch und vor allem inhaltlich derart
vom Niveau des iibrigen Werkes ab, daB eine Kritik sie einfach iibergehen
sollte.

Endlich bringen die S. 682 f. noch einen neuen Abschnitt, der sich mit
der Frage nach Freiheit und Siinde beschaftigt. « Die thomistische These
ist weder ontisch noch ethisch zu halten » (S. 683). Die hier angeschnittenen
Themen hat doch schon Augustinus in seiner Auseinandersetzung mit dem
Manichaeismus in klassischer Weise behandelt !

In seinen Diskussionen mit Forschern, die anderer Ansicht sind, ist M.
nicht gerade gliicklich. Es fallen Formulierungen wie : « Psychologisches
Ratsel » (VIII) ; « Kritik geht daneben » (133 ; vgl. 469, 672) ; « gehen am
Entscheidenden vorbei» (441) ; « Beschonigungen » (267). Welche « Neutho-
misten » vollfiihren eigentlich « Akrobatenkunststiicke am logischen und
ontologischen Reck» (666) ? Wer sind die « eingefleischten Thomisten »
(87) ?

Eine abschlieBende Wiirdigung des Thomas-Buches von M. fillt dem
Rez. sehr schwer. Es muf3 bedauert werden, daf3 auf die zweite Auflage des
gut konzipierten Werkes so wenig Miihe verwandt wurde und der Anschluf3
an die Forschung der zwei letzten Jahrzehnte nicht erreicht wurde.

D. M. ScHLUTER OP

MclInerny, Ralph M. : The Logic of Analogy. An Interpretation of
St. Thomas. — Nijhoff, The Hague 1961. xX-184 p.

Oft und oft hat Thomas zum Analogieproblem Stellung genommen ;
immer in derselben Weise ? Wenn man nur auf den Wortlaut seiner Ant-
worten auf diese Frage schaut, dann war dies nicht der Fall. Sachlich aber,
so meint der Verf. der vorliegenden bedeutsamen Studie, hat Thomas seine
Ansicht nicht gewechselt. — Gibt Thomas dem Wort ‘analogia’ dieselbe Be-
deutung, wie sie das gleichlautende griechische Wort bei Aristoteles besitzt ?
Man wird dem Verf. recht geben miissen, wenn dieser eine Anderung der Be-
deutung feststellt. — Eine dritte, fiir den Verf. viel wichtigere Frage ist die,



134 Besprechungen

ob Thomas das Analogieproblem als ein logisches oder als ein metaphysisches
gesehen habe. Letzterer Ansicht war der groe Thomas-Kommentator Caje-
tan und mit ihm ungezihlt viele andere. Der Verf. richtet nun sein ganzes
Bemiihen darauf aus, aus Thomas selbst, an Hand einer iiberaus groBen Zahl
von Texten, unter Heranziehung von moglichst wenig sekundéirer Literatur
nachzuweisen, daB3 Thomas im Analogieproblem stets ein logisches (Logik
selbstverstindlich im Sinne des Thomas gefaB3t !) und nicht ein metaphysi-
sches Problem gesehen hat. — Der Verf. ist aus dem Studium dieser schwieri-
gen Frage bei Thomas bescheiden genug geworden, um zu wissen, da3 er mit
seiner Arbeit diese seine Hauptfrage nicht zu einer volligen Lésung bringen
konnte ; aber er hat das Problem klar gestellt, die Sachlage weithin geklart,
so dal} eine aufbauende Kritik einsetzen und das ganze einer Losung zuge-
fiihrt werden kann. Wenn der Verf. zur Fortsetzung dieser seiner wertvollen
Studie eine Blickwendung nach der Metaphysik hin vollzieht, dann wird es
ihm, so wiinsche ich, gelingen, auch die metaphysische Seite des Problems
herauszustellen, das Thomas n. m. M. durchaus vorangestellt hat.

A. HUuFNAGEL

Habbel, Irmingard: Die Sachverhaltsproblematik in der Phinomenologie
und bei Thomas von Aquin. — Verlag Josef Habbel, Regensburg 1960. 166 S.

In einer erfreulich ‘unmodernen’, namlich stets bewuf3t klaren und deut-
lichen Sprache untersucht die Verf. im ersten Teil die Sachverhaltsproble-
matik als ein logisch-ontologisches Problem bei Meinong, Husserl, Pfinder,
Reinach und Hedwig Conrad-Martius. Was diesen Phinomenologen gemein-
sam ist und sie unterscheidet, worin der einzelne gewisse Mingel zeigt und
wie der ganze Fragenkomplex den Abschlu3 seiner Entwicklung bei Conrad-
Martius findet, das versteht die Verf. ohne jede unnétige Abschweifung sehr
gut darzustellen. Wihrend sie sich in diesem ersten Teil ganz an den zustin-
digen Quellen orientiert und sich nur wenig auf sekundare Literatur beruft,
sieht sie im zweiten Teil Thomas wohl allzusehr im Blickwinkel einer neueren
Thomas-Literatur. Das zeigt sich schon darin, da3 sie das Thema nicht so
unmittelbar angeht wie im ersten Teil. Um des Thomas Ansicht zu eruieren,
holt sie weiter aus : es wird zunichst versucht, anfzuzeigen, daBl alle Erkennt-
nis nach Thomas im Schema der « Teilhabe » ihr Verstindnis und ihre Lo6-
sung finde ; « die Teilhabe in der Sinnerkenntnis » wird « als Abstraktion von
der ‘materia individualis’ » dargestellt, die « Teilhabe in der intellektuellen
Erkenntnis « als Abstraktion von der ‘materia quantitate signata’» Vom
Begriff der Teilhabe her wird schlieBlich auch die eigentliche Frage der
Sachverhaltsproblematik zu 16sen versucht. — In einem kurzen SchluBkapitel
wird in iibersichtlicher Form auf die also festgestellten Unterschiede zwischen
den heutigen Phinomenologen und Thomas, aber auch auf deren Gemeinsa-
mes hingewiesen, um schlieBlich die besondere Nahstellung zwischen Thomas
und Conrad-Martius herauszustellen. — Die Verf. zeigt echtes philosophisches
Wissen und Kénnen ; ich bedauere nur eines, daf sie sich den Blick auf Tho-
mas allzusehr durch eine einseitig ausgewihlte Literatur hat verdunkeln
lassen. A. HUFNAGEL



Besprechungen 135

Welte, Bernhard: Uber das Bése. Eine thomistische Untersuchung.
(Quaestiones Disputatae, Bd. 6.) — Herder, Freiburg 1959. 55 S.

Der Freiburger Professor legt hier eine Studie zum Verstandnis der M6g-
lichkeit des Bosen vor, die bereits 1951 in der Zeitschrift « Gregorianum » er-
schienen ist. Sie lehnt sich an die Quaestionen XXIT und XXIV aus Thomas
v. Aquins De Veritate an und konfrontiert sie mit modernen Gedanken, wie
man sie bei Schelling und Kierkegaard findet.

Das Problem des Bosen — wohl das dunkelste unter allen philosophischen
Problemen — ist mit dem menschlichen Willen verknupft, ja nur in ihm zu
finden und eben deshalb problematisch, weil das Wesen der voluntas in
ihrer Bezogenheit auf das bonum besteht. So kann der Wille formell nichts
Boses wollen. Wie aber kann er es wollen ? Die Unterscheidung des geistigen
appetitus vom nichtgeistigen bringt eine erste Antwort, die Unterscheidung
von essentia und existentia die zweite und entscheidende. « Der von der
geschopflichen Geistigkeit also unablosbare potentielle Defekt, das unauf-
hebbare Versagenkdnnen, liegt somit nicht im Wesen des Geistes ; das Wesen
bleibt immobiliter menschlich-géttlich bestimmt. Er liegt aber auch nicht
im Unwesentlichen als dem Akzidentellen oder AuBerlichen, sondern in dem
Unterschied des Wesens gegen das Sein, gegen den actus essendi» (19). Der
Mensch ist somit sich selbst zur Verwirklichung aufgegeben, die er — trotz,
oder wegen seiner Defizienz — mit Hilfe der Gnade erreichen kann, fir die
Thomas einen Ansatzpunkt in der Natur des Menschen freigelegt hat. — Eine
klar und knapp gehaltene Darstellung, die man ohne Vorbehalt empfehlen
kann. F. M. ScemM6Lz

Moderne Philosophie

Grégoire, Franz: Etudes hégéliennes. Les points capitaux du systéme.
(Bibliothéque philosophique de Louvain, 19.) — Publications universitaires,
Louvain 1958. 1x-411 p.

L’auteur a l'intention d’exposer les questions essentielles de 1’hégé-
lianisme de la maturité, celles du « Systéme ». Il commence par une étude
sur Vattitude hégélienne devant l'existence ; cette premiére étude, de caractére
général, sert d’introduction ; elle reproduit, en le complétant, un article
paru sous le méme titre dans la Revue philosophique de Louvain 51 (1935)
187-232.

L’étude 11, L’'universelle contradiction, expose les problémes fondamen-
taux de 'épistémologie et de la métaphysique de Hegel. L’étude III, Idée
absolue et panthéisme, traite encore de la métaphysique en mettant en lumiére
I'un de ses aspects les plus importants, Quant a 1’'étude 1V, La diversité de
I'Elat, elle est consacrée a la morale hégélienne. Enfin I’étude V, La pri-
mauté vespective de la raison et du rationnel, sert de conclusion en donnant
une vue synthétique de la pensée de Hegel. On voit 'importance de ce
travail et son intérét.

G. nous avertit dans I’Avant-Propos: «Le lecteur ne doit... pas s’attendre
a trouver ici une interprétation « originale » de la philosophie hégélienne, du



136 Besprechungen

moins s’il entend par la quelque nouveauté brillante, die a une fagon uni-
latérale, et par conséquent facilement enlevée, de présenter les choses »
(p. vi1). L’auteur veut nous présenter la réalité : « Hegel tel qu’il s’est pensé
lui-méme » Ceci exige de présenter la philosophie hégélienne dans toute sa
complexité sans vouloir la simplifier. Car pour Hegel, plus on s’éléve dans
I'échelle des étres, plus les antithéses s’accentuent, plus aussi la puissance
de l'esprit se manifeste en les conciliant dans des harmonies supérieures.
Ce travail, affirme I.G., est « d’ordre simplement et strictement historique »
(p. vir) et par le fait méme exclut toute discussion doctrinale.

G. a été fidele a son propos et son livre présente une étude historique
extrémement objective de la pensée de Hegel en sa maturité. Nous ne pou-
vons que l'en féliciter et I'en remercier. On souhaiterait que cette étude
historique soit complétée par une étude philosophique critique qui nous
montre la part de vérité de cette doctrine et le pourquoi de ses erreurs et
de ses indéterminations. M. D. PHiLippE OP

Willam, Franz Michel : Aristotelische Erkenntnislehre bei Whately und
Newman und ihre Beziige zur Gegenwart. — Herder, Freiburg 1960. 346 S.

Das Buch enthilt mehr als sein Titel zunidchst vermuten 1i8t : es han-
delt nicht nur von den aristotelischen Elementen in der Erkenntnislehre des
W. und des N., sondern zeigt auch den Weg, wie die beiden als Englinder zu
Aristoteles und besonders zu seiner Lehre iiber die Induktion gefunden ha-
ben, wie N. Schiiler und Mitarbeiter des W. geworden, diesen von Anfang an
gleich maf3gebend beeinflult hat und iiber ihn hinausgewachsen ist. Sein
besonderes Verstandnis des Aristotelismus habe aber N. nicht blof aus dem
Studium der aristotelischen Werke, sondern auch indirekt iiber Cicero gewon-
nen. In seinen Studienjahren habe N. mit Hilfe der aristotelischen Induk-
tionslehre die Versohnung zwischen Theologie und der damaligen Natur-
wissenschaft versucht, ein Streben, das ihm sein Leben lang eigen geblieben
sei. Damit habe N. « in seiner Zeit iiber den Zeiten stehend » eine auch fiir
uns nicht zu unterschitzende wissenschaftliche Leistung vollbracht. Dies
sucht der Verf. im besonderen noch gegen Schluf3 dadurch zu zeigen, dal3 er
eine Linie zieht von Aristoteles iiber Thomas zu Newman und die « Gram-
matik der Zustimmung » vergleicht mit Karl Rahners Werk « Geist in Welt ».

Der besondere Wert dieser Studie liegt einmal darin, daf3 der Verf. mit
viel Sorgfalt und Flei3 auf Grund gedruckter und vor allem ungedruckter
Quellen den geistigen Werdegang des Universititsstudenten Newman klar
darzustellen weil. Zum zweiten aber diirfte es ihm gelungen sein, nachzuwei-
sen, daBl in N.’s philosophischem Denken mehr aristotelisches Gedankengut
steckt, als man zunichst anzunehmen geneigt sein mochte (damit hat Verf.
fiir N. gezeigt, was Schneider mit seinem griindlichen Buch « Seele und Sein »
fiir Augustinus iiberzeugend aufzuweisen verstanden hat). Dall es freilich
auch einem Newman nicht ganz gelungen ist, die gewiinschte wissenschaft-
liche Aussohnung zwischen Philosophie-Theologie und Naturwissenschaft
herzustellen, geht auch aus diesem Buch hervor, ohne daf3 eigens darauf hin-
gewiesen wird. A. HUFNAGEL



Besprechungen 137

Breton, Stanislas : L’étre spirituel. Recherches sur la philosophie de
Nicolai Hartmann. (Problémes et doctrines.) — Vitte, Lyon-Paris 1962,
203 p.

Ce livre, comme le précise 'auteur lui-méme dans ’avant-propos, veut
« présenter, dans son architecture un peu massive, scolastique presque,
I’édifice hartmannien. » Dans une premiére partie sont exposés les présup-
posés ontologiques du probléme, ou B. insiste surtout sur les niveaux de la
réalité ainsi que sur les structures et les lois catégoriales du monde réel.
Le second chapitre, le plus important (pp. 57-157), traite de la nature et
des formes de l'étre spirituel. Celui-ci a comme trois dimensions : l'esprit
personnel, I'esprit objectif et 1’esprit objectivé. C’est sous un triple point
de vue qu’est considéré l'esprit personnel: comme [l'individuel spirvituel,
comme personnalité, comme liberté. Ce dernier aspect est évidemment le
plus développé.

Au centre de la personne nous découvrons la liberté. Celle-ci est con-
sidérée avant tout d’une maniere éthique ; on en montre 1l'existence et la
possibilité. C’est le phénomeéne éthique de la culpabilité qui est I'indice le
plus probant de l'existence de la liberté. « Si la liberté n’est pas un fait au
sens strict, scientifiquement vérifiable, il faut avouer que le lien entre le
conditionné et sa condition se manifeste ici dans une objectivité irrécusable »
(p- 202). L’auteur note qu'Hartmann n’entend point s’aventurer sur le
terrain de la philosophie de la religion, mais il souligne l'irréductibilité de la
liberté religieuse et de la liberté éthique (p. 111). La premiére irréductibilité
qu’il reléve concerne les tendances fondamentales. « La liberté religieuse
est tournée vers l'au-dela, d’ou le risque de dépréciation de I'en deca ; la
liberté éthique au contraire, est « ganz diesseitig eingestellt » (p. 111).

Apres avoir montré ce que N. Hartmann entend par « I'esprit personnel »,
B. expose ce que N. H. entend par «l'esprit objectif », — c’est-a-dire la
« sphére impersonnelle » en laquelle nous vivons, I’ensemble d’idées et de
croyances d'un groupe défini a une époque donnée ; son essence consiste
d’abord en des coutumes ; — et par «'esprit objectivé » (objektivierter Geist) :
c’est l'objectivation de l'esprit objectif ou personnel. Il « procéde des deux
et fait nécessairement retour a son principe » (p. 152). Ces « trois modalités »
d’esprit sont donc essentiellement relatives. « L’esprit objectivé est le plus
dépendant ; des deux autres, le plus « consistant » au sens de plus durable,
est 'esprit objectif » (p. 152).

Cette philosophie de l'esprit est « une analyse catégoriale, fondée elle-
méme sur une théorie de la modalité et des niveaux d’étre. L’esprit qui
I’'anime est un réalisme intégral, soucieux de restituer a 1’étre spirituel la
totalité de ses conditions de possibilité, et d’en sauvegarder l'originalité
irréductible... » (p. 155).

Enfin dans le chapitre 111, intitulé Architeciurve et ivonie, B. essaie de
préciser le caractére propre de la philosophie de N. H. : elle est un « ensemble
architectural » impliquant certaines simplifications parfois caricaturales, et
voila I'ironie des choses » : dans sa réaction contre 'idéalisme, il a platonisé
a l'excés. L’auteur souligne par la ce qui pour lui est la plus grande faiblesse
de cette philosophie: «ce qui nous inquié¢te un peu dans cet imposant



138 Besprechungen

édifice, c’est moins la base que le sommet » (p. 175). « L’esprit objectif ne
peut étre... ni vivant ni réel » (p. 176).

Aprés cette remarque, B., dans la conclusion, affirme : « La tentative
de N. Hartmann est en soi parfaitement légitime. Elle est cohérente avec
une ontologie qui la fonde en droit, et lui fournit ses grandes lignes d’évo-
lution » (p. 181). Ce qui n'empéche pas 'auteur de considérer que N. Hart-

mann reste « en de¢a d’'une critique radicale... ». « C’est pourquoi son onto-
logie n'est pas encore a la hauteur de l'idée et de I'exigence critique. »
(p- 183).

On voit tout l'intérét de cette étude qui nous aide a pénétrer dans la
pensée de N. Hartmann. On aurait souhaité que ’auteur montrat avec plus

de pénétration les limites de cette ontologie et les « pourquoi » de ces limites.
M. D. PHiLippE OP

Bagot, Jean-Pierre : Connaissance et amour. Essai sur la philosophie
de Gabriel Marcel. (Bibliothéque des Archives de philosophie, 7° section :
Philosophie contemporaine, II.) - Beauchesne, Paris 1958. 248 p.

Comme l'indique son titre principal, ce livre s’intéresse premierement
au probleme général des rapports de la connaissance et de l'amour. Mais
le sous-titre nous avertit que ce probléme sera traité sous forme d’une étude
de la philosophie de Gabriel Marcel, dans laquelle I’auteur pense que « cette
question est absolument centrale » (p. 10). Enfin, se «situant dans la ligne
d’une philosophie de 1'étre » (ib.), B. entreprend en méme temps un effort,
dont il nous fera remarquer en terminant qu’il est trés nécessaire et tres
rare, pour combler « le fossé qui s’est lentement creusé entre la philosophie
thomiste et la pensée moderne, fossé constitué avant tout par une incompré-
hension réciproque » (p. 237) : « nous pensons, conclut-il, que la philosophie
de Gabriel Marcel constitue 1'un de ces lieux de rencontre privilégié » (p. 238).

Cette triple intention, unifiée par l’attention compréhensive portée
a la pensée de Gabriel Marcel, est excellemment réalisée, en un livre de grand
intérét et fort enrichissant. On nous y décrit la genése de la philosophie de
G. M. : caractérisée par une recherche passionnée de 1’étre a partir de posi-
tions philosophiques qui excluaient I’étre de la connaissance ; commengant,
dés lors, par un anti-intellectualisme qui en réalité répudiait surtout un
intellectualisme desséché et faux; n’arrivant qu’avec peine et lentement
a se dégager d’'un idéalisme regu comme allant de soi, mais qui enfermait
sa quéte de I’étre et du vrai dans un subjectivisme mortel ; ayant ensuite
a dépasser le point de vue limité de la pure phénoménologie, pour enfin
aboutir a découvrir le sens de 1’étre et la nature de notre activité spirituelle.
Cet amour qui lui avait rendu insurmontable le rationalisme desséchant
de ses premiers maitres et qu’il avait dressé au début contre la connaissance,
voici qu'au terme de sa difficile, exigeante et méritoire recherche, G. M.
retrouve par lui et inséparable de lui la connaissance mieux comprise :
« Ainsi peu a peu l'ancienne opposition du savoir et de la participation
a-t-elle fait place a une réconciliation : intelligence et amour sont devenus
les deux faces de notre activité totale, et leur continuelle interférence est
apparue comme la condition de la densité de notre vie spirituelle » (p. 233).



Besprechungen 139

La sympathie de l'auteur pour le philosophe dont il retrace ainsi la
démarche ne diminue en rien la liberté et la sfireté du jugement qu’il porte
sur lui. Elle le garde seulement de s’arréter aux résultats provisoires, ulté-
rieurement dépassés, aux formules insuffisantes ou méme fausses, ultérieure-
ment corrigées, parfois méme répudiées, pour souligner avant tout 1'orien-
tation de l’'intention philosophique toujours fidéle a elle-méme et a ses
exigences intérieures. Et c’est justement par rapport a cette intention qu’il
dénonce les insuffisances, les hésitations, les confusions qui demeurent,
au point ol la recherche est actuellement parvenue. 11 souligne fort judicieu-
sement combien manque au philosophe pour résoudre ses propres pro-
blémes, pour répondre pleinement a ses propres questions, les cadres logi-
ques et métaphysiques de la philosophie traditionnelle. Et combien aussi
il serait souhaitable que celle-ci arrive a s’imposer a la pensée moderne,
tout en s’effor¢ant de son co6té de la mieux comprendre. Ainsi indique-t-il
la voie d’une valable et féconde confrontation entre la pensée philosophique
moderne et celle héritée des anciens par quelques-uns, qui font figure d’at-
tardés. Parmi eux, en effet, plusieurs sont hantés par ce souci de surmonter
le divorce entre ces deux mondes philosophiques: mais ils croient devoir
pour cela tourner et retourner les ceuvres de leurs maitres, spécialement
de saint Thomas, tachant d'y retrouver, en des textes, arrachés souvent
a leur contexte immeédiat, toujours au contexte d’ensemble, des ouvertures
et des ébauches que viendraient accomplir les philosophies ultérieures,
les plus expressément opposées, dans leurs intentions et dans leurs positions,
aux principes et aux solutions des anciens. Comment pourrait-on de la sorte,
malgré les efforts les plus intelligents, dépasser un concordisme stérile,
aussi peu respectueux en réalité du génie des philosophes modernes que de
celui des anciens ? La confrontation cherchée ne sera valable que si chacune
des pensées que l'on entend enrichir I'une par I’autre est respectée en ses
exigences propres. C’est alors qu’on verra souvent s’établir des accords
profonds qui, pour n’étre pas aussi miraculeux que les autres, n’en seront
que plus féconds. C’est dans ce sens, semble-t-il, que s’oriente en ce livre
la critique de M. Bagot.

Si I’étude directe des rapports entre la connaissance et I’amour est a peine
esquissée, ce livre pourtant y apporte une importante contribution, tant
par les nombreuses et pertinentes remarques de 1'auteur que par les réfle-
xions que suscite chez un lecteur thomiste le comportement philosophique
de G.M. en face de ce probléme, si ancien, et qu’il découvre pourtant, et
qu’il fait découvrir, comme un probléme neuf. J.-H. Nicoras OP

Philippe de la Trinité OCD : Teilhard et Teilhardisme. (Quaderni di
Divinitas, II1.) — Pontif. Universita Lateranense, Roma 1962. 75 p.

Dans une premiére partie de cette étude, 'auteur expose la signification
de Teilhard, selon le P.Daniélou, et dans une seconde partie loptique du
P. de Lubac sur la pensée religieuse de Teilhard. Dans deux appendices :
Voptique de M. Georges Crespy sur la pensée théologique de Teilhard ; Derniéres
pages du journal de Pierve Teilhard de Chavdin.



140 Besprechungen

L’auteur souligne qu’il ne cherche pas a traiter dans cette étude la
signification de l'ceuvre de Teilhard de Chardin prise dans son ensemble,
mais telle que cette ceuvre est présentée, a tort ou a raison, par le P. Daniélou
dans son article : Signification de Teilhard de Chardin, paru dans les « Etudes »
en 1962 (p. 145-161).

L’auteur s’étonne de l'interprétation du P. Daniélou prétendant que
Teilhard est un philosophe au sens fort du terme et que son importance
est d’abord métaphysique (p. 7) ; aussi n’hésite-t-il pas de conclure : « selon
nous, le teilhardisme scolastique esquissé par le P. Daniélou est de droit
contradictoire (et de fait inexistant...) — ce qui n’exclut pas que certaines
options métaphysiques n’impreégnent de fait, évidemment, la pensée de
Teilhard... »

Selon le P.Daniélou «Teilhard fait continuellement de la théologie... »,
mais en méme temps il ne traite pas des questions théologiques pour elles-
mémes... c’est I'approche qui est significative chez lui et qui est utile au
théologien » (p. 25). L’auteur souligne les ambiguités de telles affirmations.

La seconde partie de cette étude montre le désaccord fondamental du
P. Philippe de la Trinité avec le livre du P. de Lubac, qu’il reconnait étre
«l’ceuvre d'un Maitre qui connait bien son sujet» (p. 38).

L’auteur résume ainsi son impression en lisant le livre du P. de Lubac :
c’est une plaidoirie a 'adresse des accusateurs du P. Teilhard ; c’est aussi
un avertissement qui souligne « les difficultés théologiques inhérentes aux
écrits teilhardiens » (p. 38). Et l'auteur n’hésite pas de reprendre ce qu’il
avait déja écrit en 1959 : « Teilhard est un grand esprit, mais en dogmatique
c’est un esprit faux, — un grand esprit faux, — et c’est pourquoi il est dan-
gereux. »

Et quand le P. de Lubac affirme: « L’Eglise catholique, cette meére
toujours féconde... peut reconnaitre elle-méme avec joie, qu’en Pierre
Teilhard de Chardin elle a enfanté, tel que notre siécle en avait besoin, un
authentique témoin de Jésus-Christ, » le P. Ph. reprend : « Tel que notre
siécle en avait besoin : cela, non, car notre siécle de confusion philosophico-
morale et de précision scientifique a besoin de lumiére dans beaucoup de
clarté : notre siecle positif a besoin d’authentique métaphysique, de celle
par excellence de Saint Thomas d’Aquin, pour aborder de maniére valide
et fructueuse la problématique théologique» (p. 66). Nous ne pouvons
qu’affirmer notre entier accord. Plus le monde est mené par la science et la
technique, plus il a besoin d’'une métaphysique trés pure, trés limpide.
Plus la raison humaine est, par la science, ordonnée a la transformation de
I'univers, plus 'intelligence de I'homme doit étre avide de connaitre et de
contempler, dans la mesure ou elle le peut, le Créateur.

Enfin relevons dans le premier appendice ce texte de Teilhard cité par
G. Crespy (p. 231) : ... «la charité chrétienne, généralement décrite comme
une simple huile de douceur répandue sur la peine du monde, se découvre
comme l'agent le plus complet et le plus actif de ’'Hominisation. » L.’auteur
conclut : « Si tout cela n’est pas du plus mauvais concordisme, nous nous
demandons ou l'on trouvera jamais du concordisme, fiit-il le plus atténué »

(p- 71).



Besprechungen 141

En terminant, relevons ce jugement d’un ami de Teilhard cité par le
P. de Lubac (p. 328) : « Il a le sentiment d’avoir, de par ses études, ses
relations et ses dons mémes, une espéce de mission scientifico-religieuse
in partibus infidelium » — et ce jugement de Teilhard cité aussi par le Pére
de Lubac : « J'aurai a la fois contre moi les purs savants et les purs adeptes
de la métaphysique. » Ces deux textes sont treés importants, et l'auteur les
a mis en exergue de sa Seconde partie, pour en faire ressortir toute 1'im-
portance.

N’est-ce pas 14 précisément toute l’ambiguité ou, si 'on veut, toute la
confusion de Teilhard ? Il veut faire une ceuvre apologétique, — au trés
grand sens du mot —, il veut montrer que le progres de la science, de 1'évo-
lution, vont dans le méme sens que le ferment évangélique. Son apologé-
tique n’est plus de montrer qu’il n'y a pas d’opposition entre la foi et la
raison, la foi et la science: elle prétend aller plus loin, en montrant que
I’évolution de 'univers physique et biologique va dans le méme sens que le
développement du Corps mystique. Par le fait méme il ne précise plus
I’'objet et la fin propres de la foi d'une part, 'objet et la fin propres de la
science d’autre part, pour les distinguer. Il se place du point de vue de
I’évolution vitale, du dynamisme interne et immanent de la vie. De ce point
de vue on ne peut plus distinguer ce qui est d’ordre naturel de ce qui est
d’ordre surnaturel, et constamment les exigences de la vie naturelle sont
confondues avec celles de la vie chrétienne. Se plagant du point de vue de la
vie, on ne peut plus discerner avec assez de précision le mystére de la créa-
tion. Maitre Eckart affirmait déja dans son commentaire de la Genése : la
vie comme telle ne peut étre créée ! Car elle implique une spontanéité : le
vivant se meut. Ordre naturel et ordre surnaturel ne peuvent plus étre
distingués si I'on demeure dans 'immanence de la vie.

L’erreur de Teilhard n’est-elle pas avant tout d’avoir confondu la vie et
I’étre ? Ce qui I'enferme dans un immanentisme, et, parce qu’il veut réaliser
une apologétique, le conduit nécessairement a faire une apologétique vitale
et mystique qui ne peut plus respecter la transcendance du divin. Une telle
intention est sans doute trés belle et trés séduisante, — mais est-elle réali-
sable en respectant la vérité ? M. D. PuirLiepe OP

de Waelhens, Alphonse : Existence et signification. — Editions Nauwe-
laerts, Louvain 1958. 291 p.

Ce livre rassemble une série d’études (écrites ces cinq derniéres années),
qui s’efforcent, comme l’auteur le note lui-méme dans l’avant-propos, de
mettre en lumiere sous diverses perspectives la nécessité de « ce retour aux
choses elles-mémes » que « le fondateur de la phénoménologie annonga il y
a- un demi-siécle ». Sous le titre « Existence et signification », de W. veut
nous indiquer que ce qui constitue l'origine premiére ou ultime de toute
expérience, c’est la rencontre indissociable de « ce qui est » et de I'« intention
du « je suis ».

Nous ne pouvons pas ici résumer ces onze études particuliéres qui se
présentent chacune comme un dialogue avec tel ou tel philosophe phénomé-



142 ‘ Besprechungen

nologue contemporain, et ou de W. essaie avec beaucoup de finesse de
montrer la parenté et la diversité de ces diverses positions phénoménolo-
giques, qu’il s’agisse de celle de Hegel, de Husserl, de Sartre, de Merleau-
Ponty... A travers ces divers dialogues on peut découvrir la position philo-
sophique personnelle de 'auteur. Selon celui-ci, I’ambition de la phénomé-
nologie est l'identification du savoir et de l'expérience. Aussi, dans cette
perspective, la philosophie n’est autre chose que I'explication de I'expérience
humaine intégrale. La phénoménologie, dans sa pensée, permet de sur-
monter l'opposition de I'idéalisme et du réalisme, du sujet et de 'objet, de
la pensée et du fait. Elle est donc bien le progrés ultime de la pensée philo-
sophique. Il semble que de W., déja tellement conquis par la phénoméno-
logie, n’ait plus qu'un regard phénoménologique sur le progrés de la pensée
philosophique comme sur l'avenir de ’humanité. Jamais il ne se demande
si cette philosophie nouvelle qui s’élabore peut atteindre la vérité, si elle
nous donne une vision exacte de ’homme, de son activité morale et contem-
plative, si elle est capable d’atteindre la fin ultime de I’homme, si le réel
qui est atteint est encore vraiment ce qui est, ni quelle est la différence entre
ce qui est et le vécu, ce qui est rencontré. De plus, I'auteur semble considérer
que la phénoménologie est un véritable progrés de la philosophie, une sorte
de dépassement a 1'égard de la métaphysique. Ceci est affirmé comme allant
de soi.

Qu’il y ait en phénoménologie une mise en lumiére de nouveaux pro-
blémes, c’est bien évident, mais cela ne veut pas dire nécessairement qu’il y
ait une analyse philosophique plus profonde de la réalité existante. Il y a
sans doute un progrés du point de vue de I'extension, mais y en a-t-il vrai-
ment du point de vue compréhension ?

Nous regrettons que cette série d’études demeure surtout descriptive et
que de W., avec la finesse de son esprit, ne se soit pas posé véritablement le
probléme de la vérité : dans quelle mesure la phénoménologie peut-elle étre
considérée comme une philosophie ? Dans quelle mesure atteint-elle la
vérité ? Mais sans doute ces questions demeurent-elles pour l'auteur des
questions trop classiques ! M. D. PuiLippE OP

Ethik — Rechts- und Gesellschaftsphilosophie

Nicolussi Johannes: Vom Sinn des Leidens. - Gott und der Mensch. —
Verlag Felizian Rauch, Innsbruck 1957. 35, 331 S.

In etwas zu unproblematischer Art und Weise versucht Nicolussi, dem
Leser einige Grundwahrheiten des Christentums in Erinnerung zu rufen.
Man findet in seinen Betrachtungen kaum neue Gesichtspunkte. Was aber
trotzdem seine Schriften lesenswert macht, liegt zweifellos in der Originalitat
der Darstellungsweise. Zahlreiche, oft kithn gewahlte Vergleiche aus allen
Gebieten des Wissens und der Technik lassen manchen Einblick in Wahrhei-
ten tun, die an sich nicht leicht verstindlich sind. So werden diese Schriften
zu einer interessanten und abwechslungsreichen Lektiire. Hervorgehoben sei



Besprechungen 143

auch des Verf. bemerkenswertes psychologisches Einfuhlungsvermdégen in die
verschiedensten menschlichen Lebenssituationen, wodurch die Lebendigkeit
seiner Schilderungen nur gewinnen kann. S. Doscu OP

Biii Tudn : Essai sur la genése de la souffrance de I’amour. - [0. 0.] 1962.
108 p.

Thomas von Aquin fundiert in seinem Traktat {iber die Leidenschaften
alle im menschlichen Strebevermogen erfahrbaren Affekte, also auch jene
der Traurigkeit, des Zornes und Hasses, im Grundaffekt der Liebe. Der Ver-
fasser geht nun diesem Gedanken in einer bestimmten Richtung nach : Die
Liebe als Fundament inneren, seelischen Leidens. Dabeil weitet er den Ge-
sichtskreis {iber das rein sinnliche Leben hinaus in den Bereich des Geistes.
Das Leiden, von dem er spricht, ist darum ein geistiges Phinomen. Allerdings
schlieBt er damit die Leidenschaft nicht aus, da er ausdriicklich das « mensch-
liche » Liebes-Leiden als solches behandeln moéchte. Im deutschen Sprachge-
brauch kénnte man vielleicht das Thema bestimmen als seelischen Kummer
des liebenden Menschen. So literarisch das Thema vielleicht lauten mag, es
hat seine wissenschaftliche Problematik. Es geht um das « moralische »
Schmerzempfinden, Empfinden verstanden im weitesten Sinne, umfassend
das sinnliche und geistige Wahrnehmen. Allerdings schlieft gerade dieser
Begriff « moralisch », den der Verfasser Ofters braucht, eine Unmenge von
MifBverstindnissen in sich. Jedenfalls ist hier dieser Begriff nicht im Sinne
von «sittlich » verstanden, wenngleich der Verfasser auch diesen mitein-
schlieBen mochte (vgl. 43). Den sittlichen Schmerz, der aus einer Ubertre-
tung eines Gebotes entsteht und nur so im Sinne der Sittlichkeit verstanden
werden darf, hat unser Verf. ganz in die Psychologie verlagert. Er hiatte da-
mit Recht, wenn es ihm auch nur entfernt gelungen ware, die in der ganzen
modernen Ethik diskutierte Frage aufzugreifen, ob das Sittliche einen onto-
logischen, ndherhin psychologischen Belang hat. Was auf S. 43 vom Sittlichen
gesagt wird, daBl ndmlich auf der universalen Finalitidt die Ordnung der Sitt-
lichkeit aufbaue, beweist, dal unserem Autor die seit Kant aufgerollte und
die ganze Ethik seitdem beherrschende Diskussion iiber die Fundierung des
« Solls » vollig fremd ist. Damit ist verbunden, daB die Erklarung des tiefsten
Seelenschmerzes, ndmlich des Gewissensbisses, keine sachgerechte Behand-
lung erfuhr. Dem Ethiker, der ontologisch fundiert ist, liegt viel daran, die
Moglichkeit und Fahigkeit des sittlichen Schmerzes zu erhalten und zu
pflegen. Thm kommt es nicht so sehr darauf an, zu wissen, daf3 es und warum
es seelischen Schmerz gibt, sondern vor allem und in erster Linie, wann und
unter welchen Bedingungen wahrheitsgemal3 sittliches Schmerzempfinden
eintreten sollte.

Doch klammern wir einmal dieses grundsidtzliche Miverstindnis der
ethischen Ordnung aus, dann miissen wir dem Autor das iiberlegene Ge-
schick zusprechen, mit feinem Gespiir der Innenerfahrung unserer Seele
nachgegangen zu sein. Seine Darstellung iiber die Kompatibilitdat von Eigen-
liebe und Fremdliebe, wie sie Thomas von Aquin gehalten hat, ist, wenn
auch nicht neu, doch anregend. Vielleicht hitte er eingehend dariiber spre-



144 Besprechungen

chen miissen, in welchem Sinne die Freundschaftsliebe eine konsequente
Entwicklung der ersten grundlegenden Liebe, d. h. jener Liebe, die im Stre-
ben als Anlage beschlossen ist, darstellt. Denn nur auf dieser Erklirung wird
es moglich, den Beweis zu fiihren, daB das Opfer der hingebenden Liebe
« der Weg zum Gliick » ist (97). Man hat den Eindruck, als ob dem Verfasser
Ofters das Herz « durchgegangen » sei, z. B. : « Das Opfer, das durch die hin-
gebende Liebe gefordert ist, ist trotz des mehr oder weniger damit verbun-
denen Leidens von tiefer Freude durchdrungen » (97). Diese Erklirung mag
stimmen. Fiir den Philosophen ergibt sich aber die Frage, ob es wesentlich
so sein miisse. Die Frage ist solange ungeldst, als man sich iiber die Grund-
struktur des sittlichen Aktes nicht im klaren ist. Vom methodisch-wissen-
schaftlichen Standpunkt aus hitte man zunéichst eine Abklirung gewiinscht,
welche Erfahrungsbasis von unserem tief empfindenden Autor beniitzt
wird. — Obwohl Zitationen noch kein Beweis eines tiichtigen Denkers sind,
so diirfte doch die Entleihung von Definitionen aus dem « Petit Larousse »
(entspricht etwa dem « kleinen Herder ») allzu primitiv sein! A. F. Utz OP

Frodl, Ferdinand, SJ: Gesellschaftslehre. — Schoningh, Paderborn; Tho-
masverlag, Ziirich 1962. 419 S.

Die erste Auflage dieses Buches war bereits 1936 erschienen. DaB es sich
hier um die zweite Auflage handelt, ist nur aus dem kirchlichen Imprimatur
ersichtlich. VerhiltnismafB3ig hat sich sehr wenig gedndert. Der geschicht-
liche Teil, in welchem die Gesellschaftsauffassung der vorchristlichen und der
christlichen Zeit behandelt wird, ist auf weiteste Strecken mit der ersten
Auflage identisch. Im Hinblick auf die starke Entwicklung der Soziologie
hat allerdings der Verfasser versucht, sich mit dieser Wissenschaft von seinem
Standpunkt aus mehr auseinanderzusetzen. F. betrachtet aber auch hier
noch die Soziologie mit sehr kritischen Augen. Er spricht von der « buntesten
Mannigfaltigkeit von Richtungen und Formen », in welche die Soziologie
« zerflattert » (189). Eine gewisse Kampfstellung gegen die Soziologie war ja
wohl auch eine der groBen Ursachen, aus denen heraus dieses Buch in erster
Auflage entstanden ist. Der Verfasser ist der Auffassung, daf3 die Gesellschaft
nur von der Theologie her richtig verstanden werden kann : der Ursprung
menschlicher Gesellschaft fiihrt in die Tiefen der Gottheit, in das innerste
Heiligtum des dreipersénlichen Gottes. « In diesem strémt die liebende Hin-
gabe des Vaters an den Sohn in den Willen iiber : ‘lafit uns den Menschen
machen nach unserm Bild und Gleichnis’. Die Liebe, der Heilige Geist, laf3t
die Zeugung des ewigen Wortes auch nach auBlen fruchtbar werden ... Somit
146t die Liebe Menschen schaffen, 148t Gott aus sich heraustreten und Ge-
schopfen das Dasein geben, die Kinder werden konnen des einen Gottes,
denen Gott sich zum Vater macht, weil in ihren Herzen der Geist des Sohnes
ruft : ‘Abba, Vater’. ... Sie sollen ein Wesen haben, das ihre Teilnahme an der
Gemeinschaft der drei gottlichen Personen ermdoglicht, das einer dhnlichen
Vielheit in der Einheit wegen sie befihigt, ‘Hausgenossen Gottes’ zu wer-
den » (349). F. kritisiert auch die Definition der Scholastiker : « Dauernde
Einheit vieler, die in gemeinsamer Tatigkeit einem gemeinsamen Ziel zuzu-



Besprechungen 145

streben verpflichtet sind ». Er bezeichnet sie als ungeniigend, weil in dieser
Definition der eigentliche Inhalt fehle. Der Gedanke ist richtig. Die ange-
gebene scholastische Definition ist nur eine formale, nominale Definition.
. verlangt in der Definition eine klare Bezeichnung, was Natur und Person
sein sollen, denn nur durch das Ziel werde das gesellschaftliche Leben ein-
wandfrei bestimmt (vgl. 215 ff.). Von hier aus aber werde die Sozialphiloso-
phie auf die Theologie verwiesen. Denn nur diese sei imstande, die allgemeine
menschliche Natur als Einheitsfaktor der vielen Personen zu bestimmen.
Die vollendetste Natureinheit mehrerer Personen findet aber der Theologe in
der Trinitit (vgl. 239). Von diesem theologischen gesellschaftsbildenden
Prinzip findet der Autor den Weg zu Ehe, Familie usw. bis in die Volkerge-
meinschaft hinein. A, F, Uzz OF

Naturordnung in Gesellschaft, Staat, Wirtschaft. Hrsg. von Joseph
HOrFFNER, Miinster, Alfred VErRDRoOss, Wien, Francesco Vito, Mailand. —
Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien-Miinchen 1961. 731 S.

Das Streben nach einer tieferen Erkenntnis der schon in der Wesens-
natur des Menschen grundgelegten Ordnung des gesellschaftlichen Lebens
ist heute zu einem dominierenden Element der Sozialwissenschaften gewor-
den. Die heutige Renaissance des naturrechtlichen Denkens wire unvorstell-
bar ohne die intellektuelle und charakterliche Leistung aller jener, die sich
auch in dieser Zeit die geistige Unabhidngigkeit bewahrt haben. Ohne Zweifel
gehort Johannes Messner, dessen 70. Geburtstag seinen Freunden und Schii-
lern einen willkommenen Anla@3 bot, ihm die vorliegende Festschrift zu wid-
men, in die Reihe dieser Personlichkeiten. J. Hoffner kann im I. Teil (Jo-
hannes Messner und sein Werk) mit Recht schreiben : « Johannes Messner
weil um die Problematik des Naturrechts. Er kennt die angelsichsische
Common-Law-Uberlieferung ... Er mahnt die traditionelle Naturrechtslehre,
den Eindruck zu vermeiden, als sei die von der mittelalterlichen Scholastik
erreichte Form der wissenschaftlich-philosophischen Naturrechtslehre etwas
schlechthin Endgiiltiges. » Das bedeutsame Anliegen des Jubilars war es,
die Naturrechtslehre in einer neuen « Summa » darzustellen und dabei die
Ergebnisse der modernen Wissenschaften auszuwerten.

Die Beitrdge einer respektablen Reihe prominenter Wissenschafter
gruppieren sich um vier Themenkreise. Aus dem I1. Teil (Grundlegung : Natur
und Ubernatur) seien besonders die Artikel von E. Wolf, A, Auer und F. A,
Frhr. v. d. Heydte hervorgehoben. Eric Wolf befa3t sich mit der Dialektik
von menschlicher und goéttlicher Ordnung. Die Interpretation von Mk. 12,
13-18 kommt zu dem Ergebnis : Géttliche Ordnung ist christliche Ordnung.
Wahre « Politia Christiana » ist kein historisches Ordnungsmodell eines
christlichen Staates. Menschliche Ordnungen leiten sich von der géttlichen
her, nicht umgekehrt und nie umkehrbar. Mit demselben Problem setzt sich
der Artikel Albert Auers (Protestantisches Rechtsverstindnis und Natur-
recht) auseinander. Zwischen zwei Gruppen, deren eine den Glauben als
ausschliefliche (libernatiirliche) Quelle des Rechts, deren zweite eine natiir-
lich-philosophische Abteilung von Rechtssitzen zuldBt, postiert Auer die

10



146 Besprechungen

Vertreter des Naturrechtes im strengen Sinn: um Recht zu erkennen, be-
darf es keines Offenbarungselementes! Den philosophischen Aspekt des
Rechts fiihrt Frhr. v. d. Heydte weiter in seiner Untersuchung iiber « Seins-
begriff und Naturrecht bei Thomas von Aquin und Francisco Suarez ».

Der III. Teil bringt Aufsitze iiber Familie — Subsidiaritit — Eigentum.
(U.a. J. Schasching : Soziologischer und sozialphilosophischer Pluralismus.
F. Karrenberg : Staat und Gesellschaft im protestantischen Denken der
Gegenwart. Th. Mayer-Maly : Soziale Sicherheit und Subsidiaritat.)

Das Naturrvecht in Staat und Kirche : Recht — Verfassung — Volkerge-
meinschaft iiberschreibt den I'V. Teil. Mitherausgeber der Festschrift A. Ver-
droB3 behandelt die Wiirde des Menschen in der abendldndischen Rechtsphilo-
sophie. In gestraffter Form zeichnet V. die Linie, die aus der klassischen
Antike iiber das christliche Mittelalter zur Gegenwart fiihrt und auf der die
tragende Rolle der menschlichen Person in jeder Gemeinschaftsordnung
zum Ausdruck kommt. V. zieht das Résumé aus dieser Feststellung in
fiinf Punkten. — H. Peters, A. F. Utz, H. Nawiasky u. a. bringen Beitrige
zum Naturrecht ; E. Welty faBt das Gemeinwohl als Rechtsgrundlage,
A. Merkl « Das Widerstandsrecht gegen die Staatsgewalt » ins Auge.

Im V. Teil kommen konkrete Probleme der Wirtschaft zur Sprache :
Wirtschaftsethik, Gesellschaftspolitik und Wirtschaftstheorie, Marktwirt-
schaft, Einkommensverteilung, Familienlastenausgleich und anderes.

Die Festschrift Messner ist eine gewichtige Dokumentation der gegen-
wirtigen Gesellschaftslehre. Der Kreis von mehr als 50 Mitarbeitern aus
den verschiedensten geisteswissenschaftlichen Disziplinen, zahlreichen Na-
tionen und Bekenntnissen spiegelt die Breite der Basis wider, auf der man
sich heute um eine der Menschennatur gemiBle Gesellschaftsordnung be-
miiht. F.-M. Scamérz OP

Auer, Albert OSB : Der Mensch hat Recht. Naturrecht auf dem Hinter-
grund des Heute. — Verlag Styria, Graz-Wien-Koln 1956. 398 S.

Im ersten Teil behandelt der Verfasser das Wesen des Naturrechts mit den
damit unmittelbar zusammenhidngenden Fragen wie Naturrecht und Ethik,
Naturrecht und konkrete Situation usw. Im zweiten Teil werden die Natur-
rechtsprinzipien und die Menschenrechte besprochen. Der dritte Teil geht
auf Einzelfragen ein, die sich aus dem Naturrechtsbegriff ergeben : Eigentum,
Wirtschaftsordnung, Kapitalismus, Sozialismus bis in die FFragen nach dem
Mitbestimmungs- und Mitbeteiligungsrecht hinein. Dem Verf. liegt viel daran,
das Recht nicht etwa aus dem gesellschaftlichen Ganzen abzuleiten, sondern
im Sein des Menschen selbst zu sehen. Da Recht als « potestas moralis » de-
finiert ist, kommt es dem Menschen zu, weil er ist, « so daB3 der Mensch nicht
Mensch sein kann, ohne daB er Recht hiatte» (61). Dieser Gedanke leitet
den Verf. auch in der Bestimmung und Deutung der Menschenrechte. Der
ontologische Ausgangspunkt verleitet aber den Verf. nicht dazu, von einem
ewigen Naturrecht zu sprechen, das in starren Formeln seinen Ausdruck
finde. Vielmehr erkennt er im Naturrecht « eine zweifache Schicht » :
« die metaphysische Schau und die Auswirkungsbreite » (192). Am einfachsten



Besprechungen 147

wird der Unterschied an einem vom Verf. geschilderten Beispiel klar gemacht :
« Einige, ganz wenige Rechtssitze wird es geben, die absolut allgemein sind,
ohne Ausnahme. Alle anderen sind spezifiziert. Dieses Moment ist es, das
man erginzend dem scholastischen Naturrecht unbedingt hinzufiigen muf :
Naturrecht, blo metaphysisch fundiert, reicht nicht aus. In der biologischen
Fundierung sprechen sich Geheimnisse des menschlichen Wesens aus, die
uns nur auf diesem Umweg und indirekt kundgetan werden, weil wir sie in der
metaphysischen Analyse weder sehen, noch sehen konnen, noch zu sehen
brauchen. Das zeigt uns ja schon der Fall der Ehe. Zur moglichen Vollziehung
des Ehekontraktes reicht ja auch nicht einfach der metaphysische Begriff
Mensch als Mann und Frau hin, er muB genauer fixiert werden als Ehepartner,
und auch nicht als Ehepartner schlechthin, sondern als der individuelle
Ehepartner, und dazu gehoéren nicht bloB8 Blutgruppe und Rhesus-IFaktor,
sondern auch die individuelle, psychophysische Konstitution, die die Ehe
moglich macht, so dafl man doch sagen muf3, daB eine Ehe, die diese Mo-
mente iibersehen wiirde, eben naturrechtlich unmoglich wire, obschon sie
vielleicht geschlossen wird. Liegt nicht darin, daB ein foetus, bei dessen
Werden der Rhesus-Faktor aktuell ist, absterben muf3, wenn man nicht an
Stelle seines Blutes anderes einfiihrt, eine Indikation fiir Naturwidrigkeit der
Ehe vor, der er entsprossen ist ? Nehme ich abstrakt philosophisch den
Menschen, so wie ich ihn eben naturrechtlich nehmen muf3, dann ist Ehe
zwischen Weill und Schwarz naturrechtlich ; nehme ich den Menschen aber
als biologisch und soziologisch bestimmt — und es gibt keinen Menschen,
der Mensch an sich wire, und nicht biologisch und soziologisch determi-
niert —, dann ist es sicherlich nicht gegen das Naturrecht, wenn der Staat
diese Ehen ausnahmslos verbietet. Es gibt eheliche Verbindungen, deren
Ergebnis nicht gegen den metaphysischen Begriff vom Menschen in ab-
stracto, aber gegen das Wesen des Menschen, so wie er existiert, versto8t »
(192 £.). A.F.Urz OP

Aubert, Jean-Marie : Le droit romain dans 1’oceuvre de Saint Thomas.
(Bibliothéque thomiste XXX.) — Vrin, Paris 1955. 164 p.

Die beachtenswerte Arbeit wurde 1951 an der Universitit von StraBburg
als Dr.-Dissertation angenommen. Der Verf. hat, bevor er sie druckfertig
machte (1953), nur in geringerem Umfange die Literatur nachgetragen.
Er schlieft mehr oder weniger mit dem Jahr 1951 ab. Dies hat aber weiter
auf den Wert der Veroffentlichung, die sich auf die Quellen stiitzt, keinen
Einflu, zumal manche Titel der zitierten Literatur das behandelte Problem
nicht beriihren (vgl. z. B. S. 77). Nach einer literarischen Bestandsaufnahme
der Zitationen aus dem romischen Recht, wo A. sich auf die Leonina-Ausgabe
stiitzt (1. Kap.), werden zunichst die Analogien besprochen, die sich an das
rom. Recht anlehnen (2. Kap.). Lesenswert ist hierbei, was der Verf. iiber den
Lebensstand sagt (28 ff.). Uberraschend ist die Analogie der « dotes» der
Seligen mit den Vorstellungen des romischen Rechts. Wihrend diese Ana-
logien nur sehr locker mit dem rémischen Recht in Verbindung stehen, be-
weisen bestimmte Axiome (ignorantia iuris non excusat, ignorantia facti
excusat, volenti non fit iniuria usw.) wie auch bestimmte Begriffe (votum,



148 Besprechungen

adoptio u.a.) eine direkte Anlehnung an das romische Recht (3. Kap.).
Unter dem Titel « Das romische Recht als indirekte Quelle der Doktrin »
(4. Kap.) behandelt A. eine Reihe von juristischen Vorstellungen des hl. Tho-
mas, die sich unzweideutig als aus dem rémischen Recht entnommen erkldaren
lassen. So z. B. die Ansichten iiber den unerlaubten Gewinn, iiber den gerech-
ten Preis, das Recht des Angeklagten, den Wucher, vor allem aber die Kon-
zeption der rechtlichen Ordnung im allgemeinen. Im Zentrum des Interesses
eines jeden Rechtsphilosophen diirfte wohl das 5. Kapitel iiber die direkten
doktrindren Anleihen stehen, die Thomas beim romischen Recht gemacht hat.
Hierbei handelt es sich vor allem um die Unterscheidung des Rechts in
« ius naturale », « ius positivum » und in « ius gentium ». Aus dem, was A. hier
ausfiihrt, spiirt man deutlich, dal Thomas noch sehr um eine Systematik der
verschiedenen Begriffe gerungen hat. A. bietet eine eindrucksvolle schemati-
sche Darstellung dieses Labyrinthes auf S. 122. Allerdings mufl man dazu
unbedingt den Text lesen. Z. B. steht die Ehe im Schema unter dem ius
naturale, wihrend A. auf S. 111 bzgl. der unaufléslichen Einehe ganz richtig
sagt, daB3 diese bei Thomas unter das ius gentium fallt. Fiir die Naturrechts-
lehre des hl. Thomas war es vielleicht ein Ungliick, daf3 die Begriffsbildungen
des romischen Rechts beriicksichtigt werden muBten. Sehr ungliicklich wirkt
sich die ganz verschiedene systematische Lokalisierung der Begriffe « Ge-
setz » und « Recht » aus. Es gibt nur zwei Arten von Gesetzen : lex naturalis
und lex positiva. Es gibt aber drei Arten von Recht : ius naturale, ius gentium
ius civile oder positivum. Im letzten (6.) Kapitel untersucht A. die Frage, in-
wieweit Thomas die juristische Methode iibernommen hat, inwiefern er also
als Jurist bezeichnet werden kénne. Hierbei wird klar, da3 Thomas doch eben
eine rationale Synthese geben wollte, die weit iiber das hinausging, was das
romische Recht zu bieten vermochte. Thomas ist eben nicht ein typischer
Jurist, sondern ein Moralist.

Die ausgedehnte Quellenkenntnis, die Préizision in der Lesung der Texte
und die gute Verarbeitung der einschldgigen Literatur (bis 1951) verleihen
dem Buch einen bleibenden Wert. A, F, Uxz OP

Hoffner, Joseph : Statik und Dynamik in der scholastischen Wirtschafts-
ethik (Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Landes Nordrhein - West-
falen : Geisteswissenschaften, Heft 38.) — Westdeutscher Verlag, Kéln - Op-
laden 1955. 41 S.

Der Verf., der als tiichtiger Kenner des scholastischen Schrifttums be-
kannt ist, geht hier gegen das Vorurteil an, als ob die Scholastiker fiir die wirt-
schaftliche Entwicklung nichts iibrig gehabt hitten. Selbst W. Sombart hatte
in der Scholastik nur den Grundzug des vorkapitalistischen Daseins, Tradi-
tionalismus und Ruhe im Uberkommenen gesehen. A. Doren duBerte die An-
sicht, dem mittelalterlichen Geist sei die Einsicht in die wertbildende Funk-
tion des Handels verschlossen geblieben. H. dagegen weist nach, daB3 die
Scholastik, d. h. die Thomistenschule mit ihrer dynamischen Auffassung
vom Naturrecht einen offenen Sinn fiir die Entwicklung in Gesellschaft und
Wirtschaft bewiesen haben. Er kommt hierbei besonders auf L. Molina



Besprechungen 149

(1535-1600) zu sprechen. Molina hatte den Grundsatz vertreten, dafl wirt-
schaftsethische Werturteile « um so weniger niitzlich und um so weniger
richtig seien, je allgemeiner sie formuliert wiirden » (bei Héffner S. 13). Das
Zinsverbot hatte, wie H. ausfiihrt, mit einer stagnierten Wirtschaftsidee
nichts zu tun. « Richtig verstanden verfolgte das Zinsverbot nicht das Ziel,
die wirtschaftlichen Verhiltnisse im Beharrungszustand zu erhalten, sondern
notleidende, auf Konsumkredit angewiesene Menschen vor Ausbeutung zu
schiitzen » (28 f.). Die scholastischen Wirtschaftstheoretiker zollten der Dyna-
mik des Marktes und der Preisbildung volle Anerkennung. Sie zogen daraus
die Folgerung, « daB3 eine behdrdliche Preisregelung im Sinne der ‘Idee der
Nahrung’ héchst bedenklich sei » (32). Interessant zu lesen ist, daB3 die mit
der « Idee der Nahrung » gekoppelte Beharrung im Traditionellen nicht von
den Anhingern des hl. Thomas von Aquin, sondern von den Nominalisten
vertreten wurde. « Man ist gewohnt, den aufgeschlossenen Sinn der Nomina-
listen zu bewundern und Verbindungsfiden von Ockham zu Locke, Berkeley
und Hume zu ziehen. Auffallenderweise ist jedoch die nominalistische Wirt-
schaftsethik durchaus nicht fortschrittlich, sondern viel zunftstadtischer als
die irgend einer anderen Epoche des Mittelalters. Vor allem fillt die Abnei-
gung gegen den Wettbewerb und die Vorliebe fiir amtliche Preisregelungen
auf. Das Eintreten fiir die behérdlich garantierte ‘Nahrung’ diirfte mit dem
Moralpositivismus des Nominalismus zusammenhdngen, der die Sittlichkeit
nicht in die Wesensordnung, sondern in der Willkiir Gottes begriindet sein
laBt» (19). A.F. Utz OP

Walter, Wilhelm : Die sozialethische Definition der Demokratie. (Studia
Friburgensia, NF 31.) — Universitdtsverlag, Freiburg Schw. 1962. xxvIi-168 S.

Die Aufgabe, die sich der Verf. gestellt hat, ist an sich der Miihe wert.
Bis jetzt fehlt uns eine sozialethische Definition der Demokratie. Anderseits
diirfte eine sozialethische Untersuchung der Demokratie sich bewu3t werden,
daB es mit einer rechtsphilosophischen Betrachtung nicht getan ist. Im Sinne
der politischen Wissenschaften sind die dynamischen Krafte mindestens von
gleicher Bedeutung wie die juristischen Institutionen. Wenn man aber ein-
mal das Problem rechtsphilosophisch anfaBt, also eine « naturrechtliche De-
finition der Demokratie » (wie man dann die Arbeit betiteln mii3te) an-
strebt, dann kommt man zum Aufbau, den der Verf. bietet. Zunichst wird
mapn, wenn die Unterscheidung zwischen Staatsidee und Staatsbegriff dar-
gelegt ist, die demokratische Staatsidee mit ihren typisch ethischen Idealen
behandeln und im Anschlu3 daran die notwendigen institutionellen Kompo-
nenten, welche die Definition der Demokratie im rechtsphilosophischen Sinne
ausmachen. Bei aller Anerkennung mancher guter Einsichten diirfte man eine
straffere Fassung der Gedanken erwarten, zumal dasjenige, was im Text
steht, im Vergleich zu den FuBnoten wegen der geradezu unzihligen Wieder-
holungen langweilig wirkt. Einzelne Teile gehorten gestrichen, weil ihr In-
halt am Rande liegt und auBlerdem in der Form von Gemeinpliatzen darge-
boten wird. Zur Probe sei das wiedergegeben, was der Verf. im abschweifen-
den Traktat tiber die Volkssouverdnitit beziiglich Hobbes sagt : « Fiir Hob-



150 Besprechungen

bes gibt es kein objektiv Gutes oder Schlechtes. Unsere absolute Staatsidee
ist unwirksam. Er 16st sich von jeder Moral, er ist Positivist. Gut ist, was die
absolute Macht im Staate sanktioniert. Das Gegenteil ist schlecht. Der Staat
setzt die Verhaltensvorschriften bis in den religigsen Bereich hinein. Wer
nicht der vom Staat sanktionierten Religion anhingt, handelt revolutionir
und muf die Folgen tragen. Souveridn ist nur der Machthaber, und dieser ist
es in uneingeschrinktem Sinne» (71). A.F. Urz OP

Carro, Venancio Diego, OP : La « Communitas Orbis » y las rutas del
Derecho Internacional segiin Francisco de Vitoria. — Estudios filosoficos, Las
Caldas de Besaya 1962. 120 p.

Hoc opusculum apparuit primo in ephemeride « Estudios Filosé6ficos »
(1961-1962) et nunc apparet ut opus separatum. Auctor, cognitus a studiosis
ex scriptis circa doctrinam iuridicam theologorum hispanicorum saeculi
XVI, non intendit aliquam investigationem vel scientificam expositionem
doctrinarum Francisci de Vitoria circa ius internationale. Conatur tantum
quandam divulgationem harum doctrinarum studiosis non peritis accomo-
datam. Crisis actualitatis internationalis tribuit magnum momentum con-
clusionibus huius opusculi. Exponuntur ordinate : momentum historicum
hispanicum, quod exigebat apparitionem harum doctrinarum, fontes his-
toricae ex quibus Franciscus de Vitoria principia iuris naturalis ad ius inter-
nationale pertinentia auxit, novae additiones, tituli legitimi et non legitimi
ad interventionem in aliquo statu.

In ultimo capitulo recolit Auctor viginti propositiones iuris internatio-
nalis ex operibus Francisci de Vitoria exaratas, quarum applicatio pacem et
concordiam hoc saeculo praebere potest. Lectura huius opusculi commenda-
tur specialiter iis omnibus, qui, etsi cultis, scientifica informatione super
hanc materiam carent. T. UrpANOZ OP

Franciscus de Victoria : De Indis recenter inventis et de iure belli Hispa-
norum in Barbaros Relectiones. Vorlesungen iiber die kiirzlich entdeckten
Inder und das Recht der Spanier zum Kriege gegen die Barbaren. 1539.
Lateinischer Text nebst deutscher Ubersetzung, herausgegeben von Dr. Wal-
ter ScHATZEL. Einleitung von Dr. theol. Paul HADROsSSEK. — (Die Klassiker
des Volkerrechts in modernen deutschen Ubersetzungen, Bd. 2). — Verlag
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1952. xxx-178 S.

In den letzten Jahrzehnten hat sich die Volkerrechtswissenschaft in ver-
mehrtem MaBe mit dem spanischen Dominikaner Francisco de Vitoria, des-
sen 400. Todestag am 12. August 1946 gefeiert wurde, befaB3t und seine Be-
deutung herausgestellt. Bisher stand der Hollinder Hugo Grotius im Ruf, der
eigentliche Begriinder und Vater der Volkerrechtswissenschaft zu sein. Erst
seitdem man die Werke des spanischen Dominikaners, ich méchte fast sagen,
der Vergessenheit entri und sie analysierte, wurde man sich klar, was fiir
eine groBe Bedeutung sie gerade auch fiir Hugo Grotius hatten. Es wurde,
wie Hoffner in seiner Monographie « Christentum und Menschenwiirde » her-
vorhob, immer deutlicher, dafl Grotius nicht wenige seiner systembildenden
Gedanken aus den spanischen Scholastikern, vorab aus Francisco de Vitoria,



Besprechungen 151

schopfte. Getino OP (Relecciones, Bd. 3, S. xu1-xxxvi) hat dariiber Ver-
gleiche angestellt, und Grotius’ Abhéngigkeit von Francisco de Vitoria ein-
deutig nachgewiesen. Durch die Forschungen der neueren Zeit drang immer
mehr die Erkenntnis durch, daB Fr. de Vitoria der « eigentliche Schoépfer der
modernen Volkerrechtswissenschaft geworden ist, deren Begriffe dann von
Sudrez einer scharfen Durchbildung unterzogen wurden». Es war darum
sehr zu begriiBen, da3 als zweiter Band der vielversprechenden Sammlung
« Die Klassiker des Volkerrechts in modernen deutschen Ubersetzungen » die
Ubertragung der zwei beriihmten vélkerrechtlichen Vorlesungen Fr. de
Vitoria erschien. Verantwortlich fiir die Ubersetzung zeichnet Walter
Schatzel. Die Einleitung (S. X1-xxX) verdanken wir Paul Hadrossek, der in
ansprechender und wissenschaftlich gut fundierter Weise Leben und Werk
des spanischen Volkerrechtsklassikers charakterisiert und insbesondere seine
Nachwirkung auf spitere Volkerrechtler, den Ergebnissen der neueren For-
schung entsprechend, heraushebt. AbschlieBend bietet er noch eine méglichst
umfassende Bibliographie, zu der Prof. de Lumna, Direktor des Instituto
Francisco de Vitoria in Madrid, ergdnzende Angaben beisteuerte. Doch weist
die Bibliographie noch etliche Liicken auf. Auch haben sich einige Ungenauig-
keiten eingeschlichen. So ist z. B. nicht J. Taurisano der Verfasser des Werkes
von « Vitoria et Suarez. Contribution des théologiens au droit international
moderne » ; es ist die Gemeinschaftsarbeit franzosischer Gelehrter. Taurisano
verdanken wir den Artikel « Francesco de Victoria » in der Enciclopedia Ita-
liana. Auch wird die Abhandlung von F. A. von der Heydte, « Francisco de
Vitoria und die Geschichte seines Ruhmes. Eine Entgegnung » (Friedens-
warte 49 [1949] 190-197) aufgefiihrt, nicht aber der gleichnamige Artikel,
auf den er antwortete, der anonym in « Die Neue Ordnung » (3 [1949] 289-313)
erschien, und spiter das Kapitel iiber Fr. von Vitoria in der Monographie
von Carl Schmitt, Der Nomos der Erde und das Jus Publicum Europaeum
(1950) bildete. So dankbar wir fiir die Bereitstellung eines brauchbaren la-
teinischen Textes der Relectiones sind, so wenig befriedigend ist die deutsche
Ubersetzung. Sie wird der scholastischen Terminologie und Denkweise nicht
gerecht, ist oft nicht nur ungenau, sondern auch falsch, so wenn z. B. «ex
mutuo consensu» mit «stillschweigender Zustimmung», oder «Leges obli-
gant in conscientia» mit «In Gewissensfragen sind die Gesetze bindend»,
iibersetzt wird. Der Wunsch, daB die Ubersetzung im Hinblick auf eine even-
tuelle Neuauflage griindlich iiberpriift werde, diirfte wohl am Platz sein.
H. O. Lot OP

Geschichte der Theologie

Orbe, Antonio, SJ: La Uncion del Verbo. Estudios Valentinianos, vol. ITT,
(Analecta Gregoriana, CXIII.) — Libreria editrice dell’ Universita Gregoriana,
Roma 1961. xvi11-717 p.

I1 est impossible de recenser adéquatement cette étude de la christo-
logie valentinienne, aussi dense que les précédentes recherches de son Auteur
sur le gnosticisme (cf. FZPT 1959, p. 202 sv.; 1961, p. 393). Bornons-nous a



152 Besprechungen

évoquer la facon dont ces hérétiques se représentaient le constitutif interne
de Jésus, et que saint Irénée a si fortement critiquée : 11 y a un Christ psy-
chique (animalis) fils du démiurge, et un Christ sauveur-Eon fils du Dieu
bon ; celui-ci se sert de celui-la pour sauver I’Eglise des psychiques en la
libérant de sa premiére ignorance et surtout en la rachetant du kosmo-
crator. Il faut ajouter un troisiéme élément sotériologique : « '’homme de
I’économie» constituant le corps de Jésus, correspondant au Christ psy-
chique tenant la place de l'ame. Le Jésus de l’économie providentielle
assume a) Jésus homme-sauveur, né du Plérome, b) ’élément pneumatique
fruit de la sophia ; ¢) le Christ-Animalis passible moyennant ’élément psy-
chique de 1’économie. Pour que le défi a toute clarté et intelligibilité soit
parfait, les valentiniens ajoutent que le Sauveur assume & son passage par
d’Ogdoade le germe né de sophia Achamoth, premier-né de l’humanité
spirituelle. Avec lui et avec le Christ-Animalis, qu’il incorporera ensuite
dans I'Hebdomade, il entre dans le sein virginal de Marie. C’est ce germe
de Sophia qui détermine l’histoire du salut du monde, car il était perdu
dans la terre et le Sauveur a été contraint de venir 1'y chercher, aussi bien
pour le salut des anges que des hommes. C’est ici que le Baptéme du Christ
joue un rdle considérable, mais bien différent chez les Ebionites et chez les
Valentiniens.

La Pauli praedicatio estime que Jésus, contraint par sa Mére, va au
Jourdain pour y confesser ses péchés. Mais 1'Evangile des Hébreux croit a
I'inmpeccabilité du Messie, alors que d’autres Fragments supposent qu’il
ignorait sa dignité divine. La Pistis Sophia ne lui attribue cette conscience
et celle de son destin sotériologique qu’apres le Baptéme de I’Esprit. On
peut en rapprocher l'exégése de Mt. 111, 13-17 selon les Ebionites (connue
par saint Epiphane) : La Voix du ciel notifie exclusivement a Jésus, et non
aux hommes, sa messianité. Mais une autre « Voix » ratifie devant le peuple
que Jésus vient de recevoir l'onction de I’Esprit qui le constitue Christ et
inaugure I’Economie nouvelle. Cette union entre I’Esprit et Jésus est-elle
personnelle et définitive ? Il est difficile de le préciser. Ce qui est sfir
c’est qu’elle détermine un retour vers le statut du Premier Homme (Adam-
Christ). Le Nazaréen fut oint du méme Esprit qu’Adam et, semble-t-il,
aussi substantiellement que lui. En exaltant démesurément Adam comme
Fils premier-né de Dieu, les Ebionites portent atteinte a la dignité de Jésus,
homme pur et simple jusqu’au Jourdain.

Les Valentiniens, par contre, interprétent le récit du baptéme en
fonction de la Gnose, et ils en font ressortir deux aspects, 1'un personnel,
l'autre communautaire ou universel, celui du Christ téte des anges qui
naitront de Sophia Achamoth, second-né de la création: Le Christ repré-
sente donc les deux Eglises, angélique et humaine, appelées a participer
de la filiation du Fils unique ; c’est sous ce second aspect qu’il mérite le
titre de « Fils Adoptif, vicBetéc». Parce que Jésus regoit I’Esprit a titre
de Téte de I'Eglise, celle-ci est aussi baptisée dans sa double dimension
céleste (anges) et terrestre (humanité) ; ce qui permet aux Excerpta ex Theo-
doto de légitimer la valeur sacramentelle du baptéme « pour les morts»
attesté par 1 Cor.



Besprechungen 163

Le Baptéme de Jésus qui polarise la christologie des premiers siécles,
polarise aussi la pneumatologie et permet de tracer la ligne de partage
entre les positions orthodoxes et hétérodoxes. Le chapitre x1 sur l'onction
du Christ selon saint Irénée le montre a 1’évidence (pp. 501-542). Les théo-
logiens se doivent de lire attentivement le chap. x1v recueillant les témoi-
gnages des Péres sur le sacerdoce éternel du Christ, rattaché a la personne
du Verbe, mais élaboré en fonction de son rbéle cosmique et de la polyva-
lence du Pneuma.

Nous rendons bien compte de cet ouvrage, en faisant ressortir ce qu’il
y a d’étrange et d’incompréhensible dans les doctrines qui y sont magistra-
lement exposées, et c’est assez dire le mérite de A. O. — qui est sans doute
I’hérésiologue le mieux averti des premiers siécles chrétiens — d’avoir présenté
un tableau aussi complet dans ses ensembles que fouillé dans le détail. Les
notations philosophiques abondent ; les références bibliographiques ne sont
pas ce qu’il y a de moins précieux. C. Sricg OP

Alszeghy, Z[oltan], SJ: Nova creatura. La nozione della grazia nei com-
mentari medievali di S. Paolo. (Analecta Gregoriana, vol. 81, series facult.
theolog. sectio A., n. 14.) — Universitas Gregoriana, Romae 1956. 1v-284 p.

A. beschreitet in diesem Werk einen leider zu stark vernachlédssigten
Weg. Nachdem schon langst feststeht, wie sehr die mittelalterliche Theologie
doctrina sacvae paginae war, mull es in der Tat geradezu als paradox erschei-
nen, daf3 H. Denifles eindrucksvolle Studie « Die abendlindischen Schriftaus-
leger bis Luther iiber Iustitia Dei (Rom. 1, 17) und lustificatio » etwas Ein-
maliges geblieben ist. In einer kurzen, wohlabgewogenen Einleitung (3-11)
legt A. den zwar begrenzten, doch nicht zu unterschitzenden Wert, aber
auch die Schwierigkeit einer Darstellung der doktringeschichtlichen Problem-
entwicklung anhand der Schriftkommentare dar. Daran anschlieBend folgt
das Verzeichnis der untersuchten Quellen (12-36). Es wird ja immer nétig
sein, eine Auswahl aus dem riesigen Quellenbestand zu treffen, der nun dank
dem Repertorium Biblicum von F. Stegmiiller so vortrefflich gesichtet ist.
Die von A. getroffene Auswahl diirfte als Orientierung fiir &hnliche Arbeiten
gelten. Die Text-Analyse behandelt in 5 Abschnitten den Wortschatz der
Gnadenlehre, die Grundgegebenheit des christlichen Lebens : nova creatura,
die Vergottlichung, den mystischen Leib und die Notwendigkeit der Gnade
(39-256). Die 40 mittelalterlichen Autoren verteilen sich auf die Zeit von der
karolingischen Renaissance bis zum ausgehenden 15. Jh. (Dionysius der
Kartduser). Vergleichsweise wird auf einige Kommentare der Viter- und der
nachreformatorischen Zeit hingewiesen. Ein besonderes Augenmerk gilt
dem EinfluB}, den Pelagius trotz seiner Verurteilung mittels seines Paulinen-
kommentars weiterhin ausiibte. Fast die Hélfte der befragten Werke sind
unediert. Sie werden in dieser griindlichen Arbeit fortwihrend, mitunter
in ausgedehnten Textwiedergaben angefiihrt. Von den beigefiigten Indices
verdienen diejenigen der Werke, der Incipits und der Handschriften beson-
dere Erwahnung. P. KtNzLE OP



154 Besprechungen

MacKinney, Loren C.: Bishop Fulbert and Education at the School of
Chartres. (Texts and Studies in the History of Mediaeval Education, ed. by
A. L. GasrieL and J. N. GarviN, 6.) —-The Mediaeval Institute, University
of Notre Dame, Indiana (USA) 1957. 60 p.

Mac K. entwirft zunidchst aus den Briefen Fulberts eine Skizze seiner
moralischen Personlichkeit, um dann festzustellen, die Schule von Chartres
seil zu seiner Zeit nicht bedeutender gewesen als andere Kathedralschulen,
noch habe der personliche Einflu8 Fulberts auf Schule und Schiiler so weit
und tief gereicht, wie aus gewissen Stilbliiten ehemaliger Studenten heraus-
gelesen worden sei. P. KinzLE OP

Gonsette, J., SJ: Pierre Damien et la culture profane. (Essais philo-
sophiques, 7.)- Publications universitaires, Louvain 1956. 104 p.

G. unternimmt eine Ehrenrettung. Petrus Damiani steht im iiblen Ruf,
sich als entschiedener Gegner der profanen Bildung gebidrdet zu haben.
Wie G. nachweist, hat er nicht die Dialektik in Bausch und Bogen verdammt,
wohl aber ihre Auswiichse gebrandmarkt. Auch kann ihm nicht zur Last
gelegt werden, seine Lehre iiber die Allmacht Gottes entwerte das Wider-
spruchsgesetz und fiithre zu einer doppelten Wahrheit, einer logischen und
einer theologischen.

Man kann dem Verfasser nur zustimmen, wenn er den gebildeten Ménch
von zu harten Anklagen freispricht. Doch verfillt G. selber einer gewissen
Einseitigkeit. Er hat Recht in dem, was er sagt, Unrecht aber in dem, was
er verschweigt. Es wird ein durchaus falscher Eindruck erweckt, wenn darauf
hingewiesen wird, Abaelard und Johannes von Salisbury hétten in der Fol-
gezeit in nicht sanfteren Ténen den dialektischen Leerlauf verurteilt. Die
Warnung vor den heidnischen Autoren und der Profankultur wurde iibrigens
von Generation zu Generation wiederholt *. In der kanonistischen Literatur
kehrt Can. 16 des IV. Konzils von Karthago (398 !): « Libros gentilium
non legat episcopus » mit einigen Varianten stets wieder, um schlieBlich
auch in den ersten Konstitutionen des Predigerordens folgende Fassung zu
erhalten : « 1. [Studentes] in libris gentilium et philosophorum non studeant,
etsi ad horam inspiciant. 2. Saeculares scientias non addiscant, nec etiam
artes, quas liberales vocant, sed tantum libros theologicos tam iuvenes quam
alii legant. » * Steht so Petrus Damiani in seiner Rolle als Warner keines-
wegs allein da, so ist er trotzdem noch lange nicht der Mann, von dem die
Impulse hidtten ausgehen konnen, denen das Aufbliihen der Schulen im
Jahrhundert nach seinem Tod zu verdanken ist. Der Metalogicus eines
Johannes von Salisbury oder das Didascalicon eines Hugo von St. Victor
waren von ihm nicht zu erwarten gewesen. Umgekehrt wiirde keiner dieser
beiden auf den Gedanken gekommen sein, den Petrus Damiani iiber Monte
Cassino anstellte: « Hoc mihi non mediocriter placuit, quod ibi scholas puero-

1 Vgl. G. G. MEERSSEMAN : In libris gentilium non studeant. L’étude des
classiques interdite aux clercs au moyen age ? Separatabdruck aus: Italia me-
dioevale e umanistica I (1958) 7.

* Zitiert a. a. O.



Besprechungen 155

rum, qui saepe rigorem sanctitatis enervant, non inveni.»® Diese Worte
geben ganz den Geist der Klosterreform Benedikts von Aniane wieder. Sie
wollte um der Observanz willen keine Externen-Schulen. Darin liegt der
Grund, warum die Schulen des 12. Jh. sich nicht in den Kléstern (von Aus-
nahmen abgesehen), sondern an den Kathedralen entwickeln werden. Wenn
Petrus Damiani in besonderer Weise als Gegner der profanen Bildung in der
Erinnerung haften geblieben ist, so liegen eben die Griinde tiefer. Jene
iiblichen Warnungen vor der Gefahr des Wissens, das aufbldht, hidtten nicht
geniigt, ihm diesen Ruf einzutragen. Ph. Delhaye hat in der (in Anm. 3)
erwihnten Studie gezeigt, daBl die monastisch-aszetische Richtung sehr
achtbare Griinde hatte, die Schulfreudigkeit zu dimpfen. Das soll zu keiner-
lei Verallgemeinerung fithren. Dennoch ist Petrus Damiani kein Anselm
von Canterbury, wohl aber einer der eifrigsten Férderer des Mdnchsideals
in der Zeit der Gregorianischen Reform.

Ein kleines Versehen ist G. auf S. 18 unterlaufen. Einen Bischof von
St. Gallen gibt es erst seit der Aufhebung des beriihmten Klosters im Jahre
1836. Petrus Damianis Brief ist an den Bischof von Sinigaglia (Mark Ancona)
adressiert. P. KiinzLE OP

Lottin, Odon, OSB : Psychologie et morale aux XII¢ et XIII® siécles,
Tome V : Problémes d’histoire littéraire. L’école d’Anselme de Laon et de
Guillaume de Champeaux. — J. Duculot, Gembloux 1959. 472 p.

Wer problemgeschichtliche Studien auf dem Gebiete der mittelalter-
lichen Scholastik betreibt, wird sich immer auch mit literarhistorischen Fra-
gen beschiftigen miissen. Die Literargeschichte bildet die Voraussetzung
der Ideengeschichte ; diese wiederum leistet jener manche Hilfe in der Losung
ihrer Probleme. Wenn darum Dom Lottin seinen bisherigen vier Binden
« Problémes de psychologie et de morale » einen Band « Problémes d’histoire
littéraire » anfiigt, bedeutet das nicht eine die Einheit des ganzen Sammel-
werkes sprengende Erweiterung. Der vorliegende Band ist der Schule An-
selms von Laon und Wilhelms von Champeaux gewidmet. Er enthdlt Altes
und Neues, wobel das Alte, d. h. die bereits andernorts, besonders in den
RTAM und in Festschriften, veroffentlichten Arbeiten auf den heutigen
Stand der Forschung gebracht wurde. Der Band stellt vor allem Texte in
gesicherter oder sogar kritischer Edition bereit.

Ein erstes Kapitel hat das Schrifttum Anselms von Laon zum Gegen-
stand. Lottin ediert 228 Sentenzen Anselms und ordnet sie zugleich nach
dem Grad ihrer Sicherheit anselmscher Herkunft. Als authentische Sentenzen
erweisen sich 97 ; davon sind 67 im Liber Pancrisis (Troyes 425), 30 auBer-
halb des Liber Pancrisis enthalten. Die im Liber Pancrisis iberlieferten Sen-
tenzen, die schon G. Lefévre und Fr. Bliemetzrieder ediert hatten, liegen uns
nun in einer praktisch kritischen Ausgabe (édition suffisamment critique) vor,
nachdem Lottin auf zwei weitere Zeugen des Liber Pancrisis und viele Flo-

3 Zitiert bei Ph. DELHAYE : L’organisation scolaire au XIIe¢ siecle. Traditio
5 (1947) 225, Anm., 4.



156 Besprechungen

rilegien sich stiitzt. Aus der Masse der rund 400 anonymen Einzelsentenzen
dieser Zeit kann Lottin fiir 67 auf Grund inhaltlicher Ubereinstimmung mit
dem Paulinenkommentar Anselms die Verfasserschaft des Magisters von
Laon wahrscheinlich machen. Weitere 64 Sentenzen teilt der Herausgeber
auf Grund ihrer textlichen Nachbarschaft mit sicher authentischen Anselm-
sentenzen in den tiberliefernden Hss. Anselm zu, wobei er die auf dieses Kri-
terium begrindete geringere Wahrscheinlichkeit anselmscher Herkunft
durchaus in Rechnung stellt. Zu den Schriftkommentaren Anselms hat Lottin
mehrere literarhistorische Studien beigetragen. Mit dem Paulinenkommentar
steht der sog. Brief Anselms von Canterbury tiber das Abendmahl in Bezie-
hung, der in Wirklichkeit ein Auszug aus dem Kommentar Anselms von
Laon zu I Kor. 10, 16 ist. Anselm benutzte fiir seinen Kommentar zu dieser
Stelle die Glosse eines von Manegold von Lautenbach verschiedenen Magi-
sters Manegold. Lottin ediert diese Quellenschrift erstmals. Der Matthius-
kommentar des Magisters von Laon ist sicher nicht identisch mit den in
PL 162, 1227-1500 gedruckten Enarrationes in Evangelium Matthaei. Da-
gegen stammt vielleicht der in Valenciennes 14 fol. 160r-169r iiberlieferte
fragmentarische Kommentar zu Matthdus von Anselm. Zu Valenciennes 14
ist als Ergidnzung O. LoTTIN, La doctrine d’Anselme de Laon sur les dons
du Saint-Esprit et son influence, RTAM 24 (1957) 280-290 zu vergleichen.
Der Psalmenkommentar des Ps.-Haimo von Halberstadt in PL 161, 193-696,
den Dom Wilmart auf Grund der Aufschrift in Cod. Vat. Reg. 295 Anselm
zugeteilt hat, stammt nicht von ihm. Es folgt dann eine kritische auf 8 Hss.
sich stiitzende Edition des Briefes Anselms an Abt Heribrand von St. Lau-
rentius in Liittich. Dal Anselm neben der Auslegung der Schrift auch einen
systematischen theologischen Kurs gegeben hitte, wie R. Silvain meinte,
wird von Dom Lottin verneint. Die Edition von fiinf Sentenzen Radulfs von
Laon, Anselms Bruder, beschlieBt das 1. Kapitel.

Auch von Wilhelm von Champeaux sind als authentische Werke nur
Einzelsentenzen bekannt, die Dom Lottin im 2. Kapitel ediert. IThre kleine
Zahl (46 Sentenzen) und die spirliche handschriftliche Uberlieferung zeigen
das geringere Ansehen dieses Magisters gegeniiber Anselm.

Im 3. Kapitel iiber die Schule Anselms und Wilhelms finden sich sechs
Texteditionen und literarhistorische Studien. Zu ersteren gehort die Edition
von 238 Einzelsentenzen, dann die Edition von vier fragmentarischen Sum-
men, einer vollstindigen Summe, der sog. Sententiae Atrebatenses, und
schlieBlich die Edition eines kurzen Traktates De novissimis. Die erste
literarhistorische Untersuchung verweist auf eine besondere Textgestalt der
Sententiae divinae paginae in der Hs. des Brit. Museum Royal ITA V. Ein
weiterer Beitrag beschiftigt sich mit der Summe « Deus summe atque inef-
fabiliter bonus » in Clm 4631 fol. 116v-167r als Quelle der Sententiae Anselmi.

So vereinigt der Band in gliicklicher Weise die reichen Ergebnisse eines
Teilgebietes der imponierenden Forschertitigkeit des unermidlichen Ge-
lehrten. Wie bei den fritheren Banden ist sein Inhalt im einzelnen durch sorg-
faltig gearbeitete Register erschlossen. Die Forschung wird dem verehrten
Verfasser fiir die praktische Sammlung auch dieser Arbeiten dankbar sein.

N. Wickr



Besprechungen 157

Taylor, Jerome: The Origin and early Life of Hugh of St.Victor: An
Evaluation of the Tradition. (Texts and Studies in the History of Mediaeval
Education, 5.) — The Mediaeval Institute, University of Notre Dame (Indiana,
USA) 1957. 70 p.

Wie der Untertitel zu erkennen gibt, will T. nicht eine Biographie
schreiben, sondern die Griinde kritisch beleuchten, mit denen die beiden
Theorien verfochten werden, wonach Hugo von St. Viktor ein Sprofl der
Grafen-Familie von Blankenburg in Sachsen, bzw. ein aus Ypern gebiirtiger
Flame gewesen sein soll. Die erste Ansicht hatte sich allgemein durchge-
setzt, bis ihr Mabillon 1675 entgegentrat. Die Herkunft aus Ypern ist schon
in 2 Hss. des 12. Jh. bezeugt, jedoch scheint ihr Zeugnis bis auf Mabillon
unbeachtet geblieben zu sein. Die Sachsen-Theorie ist weniger alt. Robert
von Torigny, Abt von Mont-St. Michel, bezeichnet 1154 Hugo als « Lotharien-
sis », was spater ein unbekannter Moénch von Jumiéges mit den Worten glos-
siert : « sic dictus a confinio Saxoniae ». Kurzum als Sachse wird Hugo erst
in der Chronik des 1241 verstorbenen Alberichs von Trois-Fontaines genannt.
Von da an werden die Angaben zugunsten der sichsischen Herkunft immer
zahlreicher und, wie uns scheint, verdichtigerweise deutlicher. So blieb
diese Theorie trotz Mabillons Reaktion vorherrschend. Auch Croydon, der
sie in seinem Artikel « Notes on the Life of Hugh of St. Victor » (Journal of
Theological Studies 40 [1939] 232-252) arg zerzauste, fand fiir die Ypern-
Theorie nur miBig Gehor.

T. gibt ohne Zweifel eine gute Zusammenstellung der ganzen Diskussion,
doch wiare zumindest jenen Chroniken und Stammbaumen gegeniiber, die es
so « klar » machen, dal Hugo aus dem Hause der Blankenburg stammte,
indes ganz nach Fabrikat aussehen, mehr kritischer Sinn am Platze gewesen.
R. Baron hat in seinen « Notes biographiques sur Hugues de saint-Victor »
(Rev. d’Histoire Ecclésiastique 51 [1956] 920-934) der Kritik von Croydon
beigepflichtet. Schade, daB3 T., dem Baron von seinem Vorhaben Mitteilung
machte, mit seiner Publikation nicht zugewartet hatte, um zu Barons Argu-
menten fiir die Ypern-Theorie Stellung nehmen zu kénnen. P. KonzLeE OP

van den Eynde, Damien, OFM: Essai sur la succession et la date des
écrits de Hugues de Saint-Victor. (Spicilegium Pontificii Athenaei Anto-
niani, 13.) — Pontif. Athenaeum Antonianum, Romae 1960. 1x-250 p.

Mit diesem willkommenen Beitrag vermehrt der bekannte Autor noch-
mals seine Verdienste um die Kenntnis der Chronologie der theologischen
Literatur des 12. Jh. Der Titel deutet bereits auf die Schwierigkeit der hier
unternommenen Aufgabe hin.

Bevor das eigentliche Problem der chronologischen Reihenfolge der
Schriften Hugos angegangen werden kann, miissen die echten von den filsch-
lich ihm zugeschriebenen Werken unterschieden werden. Grofites Gewicht
kommt hierbei dem Indiculum des Cod. Oxford, Merton College 49 bei.
Es handelt sich um eine Liste all jener Werke, die Abt Gilduin von St. Vik-
tor kurz nach dem Tode Hugos (1141) in vier Binden vereinigte. Dieses
duBere Zeugnis bedarf allerdings einer Ergidnzung durch innere Kriterien,



158 Besprechungen

denn jene Sammlung beniitzte mitunter Hss., die nicht den ganzen Text
eines Werkes iiberlieferte. Der Redaktor des Indiculums hat auch nicht
samtliche Titel der « expositiones » und « sententiae » abgeschrieben. So sind
die Notulae in libvum Iudicum unbedingt als echt anzusehen, wihrend die
Sententiae de divinitate als ein Reportatum eines Schiilers namens Laurentius,
das aber von Hugo durchgesehen wurde, zu gelten haben. Als unecht scheiden
aus das Opusculum De filia Iephte (Rhabanus Maurus), die Kommentare zu
Abdias und Joel (Richard von St. Viktor), der Nahum-Kommentar, die
Expositio in Regulam beati Augustini, und schlieBlich auch De contemplatione
et speciebus eius. Fir die kiirzeren Sentenzen, die in groBer Zahl unter dem
Titel Miscellanea verdffentlicht sind (PL 177), gestaltet sich das Problem
schwieriger.

Um in den Fragen der Datierung iiber die Ergebnisse der bisherigen
Forschung hinauszukommen, bietet sich angesichts der sparlichen duBern
Anhaltspunkte als einzige Methode die der Textvergleichungen dar. Freilich
darf nicht erwartet werden, daB die 39 sicher authentischen Traktate,
Opuscula und umfangreicheren Notizen mit Bestimmtheit datiert werden
kénnen, und noch weniger die 171 kiirzeren Sentenzen, die 23 Briefe und 10
Predigten. Doch hat sich hier die angewandte Methode als sehr ergiebig
erwiesen. Zunichst greift v. d. E. die Reihe der bedeutenderen Werke heraus
und verteilt sie auf die 4 Zeitabschnitte : vor 1125, 1125 bis 1130/1, 1130/1
bis 1137 und 1137 bis 1140. Es wiirde zu weit fiihren, alles einzeln hier wie-
derzugeben. Das wichtigste Resultat bezieht sich wohl auf den Kommentar
zur Hievarchia caelestis des Pseudo-Dionysius. Wegen der Widmung an Lud-
wig VII., die allerdings in den &ltesten Hss. fehlt, wurde dieses Werk bisher
nach 1137 angesetzt. Nach v. d. E. ist es schon vor 1125 entstanden. Das
2. Buch De sacramentis lag schon 1134 vor.

Die iibrigen Werke werden in verschiedene Ergdnzungs-Serien geglie-
dert, mit denen der Hauptserie verglichen und ihnen zeitlich beigeordnet.
Eine synoptische Tafel und praktische Verzeichnisse helfen, sofort die ge-
wiinschte Auskunft zu finden. P. KonzLE OP

Lasi¢, Dionysius, OFM: Hugonis de S. Victore Theologia perfectiva.
Eius fundamentum philosophicum ac theologicum. (Studia Antoniana, 7.) —
Antonianum, Romae 1956. xxx1v-402 p.

« Theologia perfectiva » ist weder ein gebriuchlicher noch in sich ein-
deutiger Begriff. L. versteht darunter eine eigene theologische Disziplin,
die iiber die ganze iibernatiirliche, auf Erden erreichbare Vervollkommnung
des Menschen handelt (12). Sie ist weder mit Aszetik noch mit Mystik noch
mit der Lehre vom geistlichen Leben gleichzusetzen. GemaB dem Untertitel
soll hier nicht die ganze Lehre Hugos iiber die christliche Vollkommenheit,
sondern nur deren philosophische und theologische Grundlage dargelegt
werden, d. h. die Beziehungen, welche nach Hugo diese Lehre zur Philosophie
und Theologie hat (9). Fiir Hugo gilt vom Studium jeder Wissenschaft, da3 es
nicht nur die intellektuelle, sondern auch die moralische Vervollkommnung
des Menschen zum Ziele hat, ganz besonders aber vom philosophischen und



Besprechungen 159

theologischen Studium (56). Der Grund hiefiir liegt sowohl in Gott als in der
menschlichen Natur (61-66). In Gott, denn zufolge des platonischen, von
Dionysius iibernommenen Exemplarismus nehmen alle Geschépfe Teil an
der Wahrheit und Giite Gottes ; alles Teilhabende aber strebt wieder zuriick
zum einen Guten und Wahren, aus dem es hervorgegangen ist. In der mensch-
lichen Natur : sie ist Gottes Ebenbild. Unvermeidlich sucht der Mensch
nach dem Wahren, nach der Wahrheit schlechthin, mit dem jedes geschaffene
Wahre auf Grund der objektiven Teilhabe notwendig verbunden ist. Das
Wahre schlechthin ist aber zugleich auch das Gute schlechthin. Dieses er-
strebt der Mensch wegen seiner gefallenen Natur zwar nicht immer, wohl
aber, wenn er ein wahrer Weiser ist. Die wahre Weisheit ist immer mit der
Tugend verbunden. Hugo ist also deutlich dem sokratischen Optimismus
verpflichtet.

Entsprechend der dargelegten Auffassung sind alle menschlichen Dis-
ziplinen auf das Endziel des Menschen hingeordnet, wenn sich nun auch die-
ses Ziel ohne Christus nicht realisieren liBt. Die Philosophie als sapientia
inferior, welche der sapientia superior oder Theologie untergeordnet ist,
umfaflt die Mechanik (Kiinste und Handwerke), die Logik (Grammatik,
Rhetorik, Dialektik), die Moral (des Einzelnen, der Familie, der Gemein-
schaft) und endlich die rein theoretischen Wissenschaften (Mathematik,
Physik, natiirliche Theologie). Der Autor verweilt linger beim philosophischen
Fundament der theologia perfectiva (69-236) als beim theologischen (239-270).

Daf3 Hugo die Lehre von der iibernatiirlichen Vervollkommnung des
Menschen als spezielle Disziplin der Theologie aufgefat habe, geht nach L.
sowohl aus den Namen hervor, mit denen sie der Viktoriner bezeichnete, als
auch aus der Erdrterung jener Teile der Theologie, die bei ihm Tropologie
und Anagoge heillen (377). Als selbstindige Disziplin findet L. sie systema-
tisch entwickelt in De arca Noe, De arca Noe mystica und in De contemplatione
et eius speciebus, welch letzteres Werk er noch als echt glaubte.

L. verrit durchwegs gréBte Vertrautheit mit den Schriften Hugos.
Wichtige Begriffe erlautert er aus Parallelstellen, weshalb auch der Sachin-
dex dem Leser gleich zu vergleichendem Studium verhilft. Eine umfangreiche
Bibliographie ist vorausgeschickt (XIX-XXXIV). Man fragt sich allerdings
unwillkiirlich, ob L. nicht von einer spateren Fragestellung aus die Gedanken
Hugos etwas straffe, wenn er ihn die theologia perfectiva als selbstindige
Disziplin begriinden 14B8t. Auch die Trennung zwischen Philosophie und
Theologie erhilt hier um der Klarheit willen schon im Aufbau einen derart
scharfen Ausdruck, wie er kaum von Hugo und seiner Zeit gewollt war.

P. KinzLe OP

Baron, Roger: Science et Sagesse chez Hugues de Saint-Victor. — Lethiel-
leux, Paris 1957. L-283 p.

Die ausgedehnte Einleitung befaft sich in zwei Kapiteln mit der Echt-
heitsfrage der hugonischen Werke (VII-XLII) und mit ihrer Chronologie
(XLIII-L). Diese Arbeit ist nun durch D. van den Eynde, OFM (vgl. oben,
S. 157) iiberholt. Der in fiinf Kapitel gegliederte Hauptteil steht unter dem



160 Besprechungen

bezeichnenden Titel : Von der Wissenschaft zur Weisheit. Er deutet schon
darauf hin, daB3 bei Hugo alles Wissen hingeordnet ist auf die Weisheit, die
selbst ihre hochste Spitze in der Theologie und Mystik erreicht. Wie man
sieht, hat die Untersuchung von B. weithin die gleichen Probleme wie die-
jenige von D, Lasi¢ (vgl.oben, S. 158) zum Gegenstand, doch betont er stir-
ker, was bestimmt das eigene und echte Anliegen Hugos war, nimlich die
organische Verbundenheit und Kontinuitit aller Wissensstufen, die zusam-
men eine Jakobsleiter ausmachen, welche von der Erde zum Jenseits fiihrt.
Schon das 1. Kap., « La raison a l'intérieur de la foi» (1-34) zeigt, wie Hugo
zwar ein eitles Wissen, das nicht Mittel zur Erlangung der Weisheit wiire,
ablehnt, ohne aber irgend einen Wissensbereich als ansich unfihig zu solchem
Dienst und damit als belanglos zu erkldren. Hugo halt ein gesundes Gleich-
gewicht zwischen Abaelard, welcher innerhalb der Theologie den Vernunft-
griinden zu viel Gewicht beimiBt, und gewissen Ubertreibungen der mona-
stisch-aszetischen Tendenz, welche die Tétigkeit der Vernunft zu sehr ab-
werten. Kap. 2, « Les arts, les sciences et la philosophie » (35-96), ruft die im
Altertum vorgelegten Einteilungen der Wissenschaften in Erinnerung,
zeigt dann die von Hugo aufgestellte Stufenordnung, um ihn als wahren
Humanisten erkennen zu lassen. Die divinitas oder Theologie ist Gegenstand
des 3. Kap. (97-145). Vor allem sollen die allgemeinen Grundziige der hugo-
nischen Theologie hervorgehoben werden : ihr Zweck liegt nicht darin, ein
Traktat zu sein, zu dem die Heilige Schrift das Material zu liefern hat, sie
ist vielmehr Einfiihrung in die géttliche Offenbarung. Hugo setzt sich bei
aller Anerkennung des allegorischen Sinnes der Schrift dem Uberwuchern des
Allegorismus entgegen, indem er vor allem die Notwendigkeit der soliden
Grundlage des Literalsinnes einschiarft. Zentralgegenstand der Theologie ist
Christus, und damit auch die Kirche. Hieraus ergibt sich der Rahmen der
gottlichen Wissenschaft und die Originalitit Hugos in ihrem Aufbau nach
der heilsgeschichtlichen Reihenfolge. B. erblickt in der Wahl dieses Eintei-
lungsprinzips eine Reaktion gegen Abaelard. Damit ist natiirlich ein stetes
Problem der Theologie aufgeworfen : Wie kann die Zeit, genauer die Heils-
zeit den Rahmen der Systematik abgeben oder in einen solchen hineinge-
nommen werden ? Der Vergleich mit Thomas von Aquin, der hier eine
meisterhafte Losung vollbrachte, bewahrt B. vor einer Uberschitzung des
hugonischen Aufbaus. — Die Wissenschaft von Gott ist aber noch nicht das
Letzte. Sie ist zwar bereits eine der Arten von Weisheit, die in Kap. 4
(147-166) unterschieden werden, dennoch bleibt sie hingeordnet auf die
Weisheit schlechthin, die der Beschauung. Ihr gilt das 5. Kap. (167-219).
Die verschiedenen Einfliisse der christlichen Tradition und mittels derselben
auch diejenigen des Platonismus und Neuplatonismus auf die hugonische
Mystik werden hier untersucht. Der Epilog (221-230) hebt die Originalitit
Hugos hervor. Sehr niitzlich ist endlich die reichhaltige, geordnete Biblio-
graphie (231-263). Zu beachten bleibt, dal der Autor sehr hiufig das nun-
mehr als unecht geltende Werklein « De contemplatione et eius speciebus »
heranzieht. P. KionzLE OP



Besprechungen 161

Richard de Saint-Victor: De Trinitate. Texte critique avec introduction,
notes et tables, publié par Jean RiBAILLIER. (Textes philosophiques du
Moyen Age, VI.) — Vrin, Paris 1958. 301 p.

In der Einleitung kann der Herausgeber dieses wichtigen Werkes zu-
nachst feststellen, daf3 beziiglich der Echtheit ein Problem sich héchstens be-
ziiglich des 6. Buches stellt. Die letzten Worte des 5. Buches klingen wie ein
Verzicht, das in Buch 3, Kap. 1 angemeldete Thema der Unterschiede in
den gottlichen Prozessionen und der Namen ihrer Proprietiten zu behan-
deln. Das 6. Buch ist trotzdem Richards Werk, aber vielleicht ein erster,
urspriinglich nicht fiir die Veréffentlichung bestimmter Entwurf. Uber die
Entstehungszeit 143t sich nichts Sicheres ausmachen, als daB es ein Werk der
Reifezeit ist. Der Tifel wire besser : De Deo uno et trino, handeln doch die
ersten zwei Biicher iiber die Beweise der Existenz Gottes und iiber die gott-
lichen Wesensattribute.

Das 2. Kap. (17-33) untersucht die Quellen. Heilige Schrift, Viter und
Konzilien sind sehr spirlich zitiert. Das hiangt mit der Absicht Richards
zusammen, zu beweisen, dal3 das Dogma der Vernunft nicht widerspricht.
In diesem Sinn ist auch der Terminus rationes necessariae zu verstehen. Er
gibt nicht der Meinung Ausdruck, das Glaubensgeheimnis sei der bloBen
Vernunft zugdnglich. In seinem spekulativen Denken ist Richard beeinfluf3t
von der intellektualistischen Richtung seiner Zeit. Mit Augustin, den er
offenbar nicht nur aus Florilegien, sondern aus stindigem Kontakt mit De
Trinitate, Contra Maximinum, De doctrina christiana und Tractatus in Ev.
Toannis kennt, hat er viele Ideen gemein, doch denkt er ihn selbstindig
durch. Die Kommentare der Schule von Chartres zu des Boethius De T#ini-
tate geben dazu manche Anregung. Sie sind es auch, zusammen mit Hugo
(Kommentar zu Ps.-Dionysius, Hierarchia Caelestis) und Achard von St. Vik-
tor, die Richard die neuplatonische Triaden-Lehre vermitteln, deren Ein-
flu auf seine Trinitiatsspekulation spiirbar ist. In Kap. 3 (34-76) werden
55 Hss. beschrieben, ihre Zugehorigkeit zu drei Familien und deren Eigen-
arten besprochen. Die Hs. Mazarine 769 ist zwar nicht das Original, doch
der Archetyp der ganzen Textiiberlieferung. Sie konnte als Basis beniitzt
werden. 13 weitere Hss. sind vollstindig kollationiert worden, wahrend
52 Siglen von Hss. aufgezihlt werden, deren Varianten Beriicksichtigung
fanden. Wir verfiigen somit endlich iiber einen kvitischen Text (79-266) des
fiir die Trinitatstheologie so wichtigen Hauptwerkes Richards. Der Heraus-
geber hat ihm zudem einen zweiten Apparat beigegeben, der sowohl auf die
moglichen Quellen Richards wie auf moderne einschldagige Literatur hin-
weist. Speziell sei auch der vierte Index erwdhnt. Er enthilt die Termini,
die entweder fiir die Lehre oder die Quellenforschung bedeutsam, oder aber
fiir Richard typisch sind. Ein Vergleich mit Migne zeigt, daB die Neuaus-
gabe kein Luxus war. Moge sie aber auch beniitzt werden! P. KiUnzLE OP

11



162 Besprechungen

Garvin, Joseph N., CSC - James A. Corbett: The Summa contra Haere-
ticos, ascribed to Praepositinus of Cremona. (Publications in Mediaeval Stu-
dies, XV.) — University of Notre Dame Press, Notre Dame (Indiana, USA)
1958. Lviii-302 p.

Die Summe, die wahrscheinlich gegen Ende des 12. Jh. entstanden ist,
nimmt Stellung gegen den Neo-Manichdismus der Katharer, die das alte
Testament als Einrichtung des Teufels hinstellen, und noch ausfiihrlicher
gegen die Passaginer, die im Gegensatz zu den Katharern auf Grund von
Mt. 5,17 lehren, das alte Testament sei genau so wie das neue buchstiblich
zu befolgen, besonders hinsichtlich der Sabbatruhe, der Beschneidung, der
Speisevorschriften und, abgesehen von den Opfern, eigentlich in allem. Gegen
SchluB widerlegt sie noch weitere, nicht ndher bezeichnete Haretiker, die
der Kirche das ius in temporalia streitig machen.

Fast durchgiangig wird zuerst die haretische Auffassung dargelegt und
daraufhin die katholische Lehre entwickelt. Damit ist schon gesagt, daf3
dieses Werk geeignet ist, die Behandlung dieser oder jener Frage in der theo-
logischen Literatur des endenden 12. und des 13. Jh. zu erkldren. Der Ver-
fasser ist bis jetzt unbekannt. G. Lacombe hatte die Summa dem Praeposi-
tinus zugeschrieben. Einziger Anhaltspunkt hiezu war eine Angabe, die sich
in der Hs. Douai 434 I, jedoch nur im Inhaltsverzeichnis zu Beginn der Hs.,
nicht am Anfang des Textes selber fand. Diese Zuteilung wurde in der Folge
allgemein fallen gelassen. Die Hs. der Ambrosiana (Q. sup. 32) schreibt sie
einem G. Pergomensis zu, wahrend die Hss. der Vaticana (Chigi lat. A. V.
156) und der Prager Metropolitankapitels-Bibliothek (527) als Verfasser
einen Magister Gallus nennen, wobei nicht ersichtlich ist, ob Gallus als Eigen-
name oder Nationalititsbezeichnung gemeint ist.

Den Herausgebern standen insgesamt 10 Hss. zur Verfiigung, alle in
Photokopien oder Mikrofilmen. Die Edition war eine sehr schwierige Auf-
gabe, denn keine der Hss. konnte als Basis dienen, keine hat einen vollstin-
digen Text, die Kapitel folgen sich teilweise in ungleicher Reihe, die Varian-
ten sind so zahlreich, da nur ein eklektischer Text gegeben werden konnte.
Ofters war es notwendig, zwei stark abweichende Redaktionen in getrennten
Kolonnen einander gegeniiberzustellen. Der Text von Paris Nat. lat. 2476
wurde iiberhaupt separat im Anhang gedruckt. P. KinzLE OP

Van Steenberghen, Fernand: Aristotle in the West. The Origins of Latin
Aristotelianism. [Translated by Leonard Johnston.] — Nauwelaerts, Louvain

1955. 244 p.

Der bekannte Lowener Professor verdffentlichte in der Ausgabe der
Werke Sigers von Brabant seine wichtige philosophiegeschichtliche Arbeit
iiber Siger in der Geschichte des Aristotelismus (Les Philosophes Belges,
t. XIII, Louvain 1942). Das 2. Kapitel behandelt unter der Uberschrift :
« Die Philosophie an der Pariser Universitit vor Siger von Brabant » zur
Hauptsache die Etappen der Aristotelesrezeption an der Universitit Paris.
Dieses Kapitel bildet die gute Halfte der vorliegenden Publikation. Zu ver-
merken ist, daB3 fast samtliche Anmerkungen sowie die Erérterungen zu



Besprechungen 165

Spezialfragen, die in Fachkreisen unterschiedliche Beurteilung finden, weg-
gelassen wurden. Soweit spatere Verdffentlichungen neue Resultate zutage
forderten, wurden sie beriicksichtigt. Besonders aber wurden 3 weitere Kapi-
tel iiber den Aristotelismus in Oxford (1200-1275), iiber den heterodoxen
Aristotelismus Sigers und die Krise von 1277 hinzugefiigt. Sie wurden zur
Hauptsache dem Beitrag des Verf. zu Bd. 13 der von Fliche und Martin
herausgegebenen Histoire de 1'Eglise depuis les Origines jusqu’a nos jours :
Le Mouvement doctrinal du IXe au XIVe siécle (Paris 1951), entnommen.

P. KonzLE OP

Gabriel, Astrik L.: The Educational Ideas of Vincent of Beauvais. (Texts
and Studies in the History of Mediaeval Education, ed. by A. L. GABRIEL
and J. N. GArviN, 4.) — The Mediaeval Institute, University of Notre Dame,
Indiana (USA) 1956. 62 p.

G. zeigt Vinzenz’ von Beauvais Einstellung zur Wissenschaft und ihre
Wertung fiir die ethische und iibernatiirliche Vollendung des Menschen.
Vinzenz gehorte zu den engen Vertrauten des hl. Koénigs Ludwig IX. von
Frankreich. Er genieBt groBes Ansehen als Lehrer der Erziehungswissen-
schaft. Sein bekanntestes Werk, das Speculum universale, zerfillt in drei
Teile : naturale, historiale und doctrinale. Auf Bitten von Kénigin Margaret
hat Vinzenz das Kompendium « De eruditione filiorum nobilium » verfaf3t.
Moéglicherweise war es urspriinglich nur ein Teil eines gréBeren Werkes, des
Opus universale, welches selbst wieder als eine erste Fassung des Speculum
doctrinale angesehen werden kann. Endlich war ein drittes Werk, « De morali
principis institutione », eine Art Fiirstenspiegel, fiir die Prinzen und Edel-
leute aller Grade bestimmt. G. skizziert kurz und klar die Zielsetzung, den
Aufbau, die Quellen, kulturgeschichtliche Bedeutung und die Einflu3-Sphare
der drei genannten Schriften. P. KinzLE OP

Guindon, Roger, OMI : Béatitude et Théologie morale chez saint Thomas
d’Aquin. Origines — Interprétation. (Les publications sériées de 1I’Université
d’Ottawa, vol. L..) — Editions de I’Université d’Ottawa 1956. 356 p.

P. R. Guindon hat sich in der vorliegenden imposanten Dissertation das
Ziel gesetzt, historisch den Primat zu erkliren, den der heilige Thomas in der
Moraltheologie seiner Summa theologiae der Seligkeit einrdumt. DalBl das
iibernatiirliche Endziel des Menschen das erste Prinzip der thomistischen
Moral ist, bedarf keiner weiteren Erklarung. Wie die Idee der beatitudo zu
dieser beherrschenden Stellung kam, zeigt uns der Verfasser, indem er sehr
genau der Entwicklung im Werk des Aquinaten nachgeht.

Vorerst aber stellt er in einem ersten Teil Thomas selber, mit Anselm von
Canterbury beginnend, in den geschichtlichen Zusammenhang. Der « Vater
der Scholastik » versteht die Seligkeit zugleich als Schliissel des christlichen
Lebens und der theologischen Reflexion iiber die geoffenbarten Wahrheiten.
Der Dialogus inter philosophum, iudaeum et christianum Abaelards ist eine
erste wirkliche Synthese der Moral unter dem Gesichtspunkt der beatitudo.
Petrus Lombardus bedeutet einen Fortschritt in der Verwendung der Seligkeit



164 Besprechungen

in der Moral, ist aber damit ohne Einflul geblieben. Die Autoren des 12. und
beginnenden 13. Jahrhunderts handeln von dieser nur im Zusammenhang mit
dogmatischen Fragen. ErstWilhelm von Auxerre, den Guindon deswegen einen
der ersten Meister der wissenschaftlichen Moraltheologie nennt, und Johan-
nes von La Rochelle bringen das Thema der beatitudo mit moralischen Fra-
gen in Zusammenhang, freilich nicht in einem moral-theologischen Traktat,
sondern der erste in der Tugendlehre seiner Summa aurea, der zweite in der
Psychologie seines Tractatus de anima et virtutibus. Alexander von Hales
entdeckt in seiner Glossa in IV libros Sententiarum die Idee der beatitudo
als Einteilungsgrund des ganzen Werkes des LLombarden. Sonst ist fiir die
altere Franziskanerschule das Begriffspaar Gesetz und Gewissen das be-
stimmende Prinzip der Moraltheologie. Erst das Itinerarium mentis und das
Breviloquium Bonaventuras sind in ihrem Aufbau wieder am Begriff der
Seligkeit orientiert. Albert der GroBe bedeutet einen Einschnitt, indem er im
AnschluB3 andie Nikomachische Ethik, die er kommentiert und paraphrasiert,
iiber den Platz des Beatitudotraktates im System der Moraltheologie reflek-
tiert und ihn mit Aristoteles an den Schluf3 der moraltheologischen Synthese
verweist.

Auf diesem problemgeschichtlichen Hintergrund geht P. Guindon im
2. Teil an Thomas heran. Vorerst kann er, dank der genauen Textvergleiche
fiir die Feststellung der Problementwicklung, fiir einige Werke des Aquina-
ten eine neue Chronologie vorlegen. So sind der Isaiaskommentar und die
Lectura in Matthaeum vor dem Sentenzenkommentar anzusetzen, das Com-
pendium theologiae unmittelbar vor der Summa contra gentiles. Diese Er-
gebnisse wurden vom Verfasser in breiterer Darlegung in Zeitschriften ver-
offentlicht (vgl. RTAM 21 [1954] 312-321 ; RUO 25 [1955] 213*-219* und
26 [1956] 193*-214%*).

Aus der sehr sorgfiltigen Analyse der Werke des hl. Thomas, die auch
auf mehreren Seiten nicht zusammengefaf3t werden konnte, seien folgende
wichtigste Ergebnisse festgehalten. Schon vom Isaias- und Matthduskommen-
tar an begegnet uns die Auffassung des Systems der christlichen Moral als
Funktion der Gliickseligkeit. In der Kommentierung der Nikomachischen
Ethik entdeckt Thomas sich in Ubereinstimmung mit grundlegenden Lehren
des Aristoteles (Ausrichtung des menschlichen Lebens auf die Gliickselig-
keit ; Ubergewicht des Verstandes und des kontemplativen Lebens in der
beatitudo) und biirgert darum die Nikomachische Ethik in der Theologie ein.
Im 3. Buch des Sentenzenkommentars werden bereits eine gro3e Zahl mora-
lischer Fragen im Lichte fundamentaler Prinzipien systematisch behandelt ;
unter diesen Prinzipien nimmt die Seligkeit einen ersten Platz ein. Bisher war
Thomas als Kommentator tidtig und darum an die zu interpretierende Schrift
gebunden. Die nun folgenden selbstandigen und systematischen Werke lassen
naturgemaB seine personliche Ansicht besser zur Auswirkung kommen. Das
Compendium theologiae interessiert sich in seinem 2. Teil fiir die Moglichkeit,
die Seligkeit zu erreichen. Die Summa contra gentiles, nach Guindon von
Thomas in der entscheidensten Etappe seiner geistigen Entwicklung ge-
schrieben, zeigt den Aquinaten im Besitz der fundamentalen Idee, die den
Aufbau der Secunda pars der theologischen Summe bestimmen wird : der



Besprechungen 165

Primat der Seligkeit in der Betrachtung der menschlichen Handlungen ist
gewonnen. Die Prima pars der Summa theologica fiihrt mit den zwei wichti-
gen Lehren von der Theologie als spekulativer Wissenschaft und der Gott-
ebenbildlichkeit des Menschen hin zur thomistischen Moral der Secunda
pars. Hier steht der Traktat De hominis beatitudine beherrschend am An-
fang. Die Seligkeit des Menschen ist zum Aufbauprinzip des moraltheologi-
schen Systems geworden.

P. Guindon hat die schwere Aufgabe, die im Aufzeigen der Leitidee eines
Werkes immer gegeben ist, ausgezeichnet gelost. Er beweist iiber eine er-
staunliche Kenntnis des Aquinaten hinaus ein feines Gespiir fiir die dahinter
liegende Grundidee. Die Textanalysen sind mit groBter Eindringlichkeit
durchgefiihrt, vielleicht oft sogar etwas auf Kosten der klaren Sicht des We-
ges durch die Texte und das thomistische System. Nie aber ist der Verfasser
der bei solchen Arbeiten groBen Gefahr und Versuchung erlegen, eine vor-
gefate Meinung in die Texte hineinzutragen. Seine Interpretation ist genau
und treu. N. Wickr

Seckler, Max : Instinkt und Glaubenswille. Gesichtspunkte zu einer
Theologie der Bekehrung nach Thomas von Aquin. — Matthias-Griinewald-
Verlag Mainz 1961. 281 S.

Der Verlag hat dieses Buch, das nach seinem Titel ein historisches Thema
behandelt, in einen ganz modernen Umschlag gehiillt und dies mit Recht !
Zwar ist es eine alte Frage, deren Losung sich der Verf. mit diesem seinem
Werk vorgenommen hat ; aber diese Frage ist durchaus nicht « veraltet »,
sondern heute so modern und dringend wie ehedem : wie kommt der Mensch
zum Glauben ? Was dringt ihn innerlich auf den Weg des Heils ? Ergebnis
der Untersuchung ist : Thomas beschreibt die Gnade, die dem Heilsakt vor-
ausgeht, als « ontischen Instinkt, mit dem der konkret existierende Mensch
versehen ist». Dies besagt ein Doppeltes, die Darreichung der goéttlichen
Gnade in ewiger Aktualitdt, aber auch ihre Darreichung an eine ganz be-
stimmte Natur. Die « Natur » ist auf Grund des instinctus interior nicht nur
ein Moglichkeitsfeld fiir die Gnade, sondern sie ist wesentlich deren Auffangs-
form und Vollzugstypus. Das ist fiir Thomas nicht Ergebnis einer Tiefen-
psychologie oder Religionsphilosophie, sondern seiner ontologischen Anthro-
pologie, die hinunterfithrt bis zu den Wurzeln des geistigen Seins des Men-
schen. Der Glaubensakt setzt dort an, wo Verstand und Wille noch in ihrer
Waurzel geeint sind. Der Glaubenswille « ist nicht ein durch aktuelle Gnaden
zustande gebrachter Entschluf3 ..., sondern der ethische, an einer Botschaft
konkretisierte Ausdruck eines ontischen Gesetzes — eines Gesetzes, das in der
Natur der Dinge liegt und sie von innen her durchwirkt ».

Den Weg zu diesem wichtigen Ergebnis, das ich im Vorangehenden nur
andeuten konnte, hat sich S. nicht leicht gemacht. In ganz sauberer histo-
rischer Methode erforscht er des Thomas Fragestellung, nicht nur in der
Hauptirage, sondern auch in den vielen Unterfragen, die sich notwendig auf
diesem Weg ergeben. Um nichts in Thomas hineinzulesen, bedenkt und tber-
denkt er die jeweils direkten AuBerungen des Thomas zu den einzelnen Fra-



166 Besprechungen

gen und sucht diese AuBerungen im Lichte der groBen und manchesmal auch
kleinen Thomaskommentatoren und aus ihren historischen Wurzeln zu ver-
stehen. Er vergleicht die Aussagen des Thomas in dessen Frithzeit und in
dessen spiateren Werken und findet oft sehr interessante Entwicklungen in
des Thomas Denken, ohne je einmal eine solche Entwicklung zu dramati-
sieren. Dabei macht er doch vor allem in der Hauptfrage einmal einen sehr
gliicklichen historischen Fund : bis auf das Jahr hin vermag er historisch
festzustellen, da Thomas drei neue historische Quellen zugeflossen sind, die
seine Konzeption entscheidend beeinflu8t haben. Um gleichsam die Richtig-
keit seines bedeutsamen Forschungsergebnisses aufzuzeigen, untersucht er
auf Grund eben der von ihm gefundenen Erklirung des Glaubenswillens die
Frage nach dem Heil der Nichtevangelisierten (232-258). Hier kommt so recht
die ganze GroB3e und Weite der thomasischen Theologie und Anthropologie
zum Vorschein, die gerade heute besonders beachtet werden sollte.

Die Darstellungsform ist stets modern, niemals hypermodern, immer an-
regend und erregend. Stets wird auch die moderne Fragestellung klar heraus-
gestellt, die moderne oft rein psychologische Betrachtungsweise nach der onto-
logischen des Thomas hin vertieft ; nach guter alter wissenschaftlicher Weise
werden die notwendigen Belegstellen aus Thomas und der wichtigsten Lite-
ratur in den Anmerkungen aufgefiihrt (daB dabei einmal ein falsches Zitat
unterlaufen kann, ist ohne weiteres verstandlich, z. B. S. 56 Anm. 46 sollte
es heiBen : 1I-1I, 156, 1 ad 1).

Des Verf, Thomas-Interpretation ist immer ruhig, sachlich und wohl
durchdacht ; in ihrer groB8en Linie ist sie der modernen Schule Maréchals
verpflichtet. Das mag zu weiterer fruchtbarer Diskussion Anla3 geben. Und
nichts méchte ich dem Buch mehr wiinschen, als daf3 es wirkliche Beachtung
finde und zu weiterer ebenso tiefer und echter Thomasforschung anregen
mochte, die den Thomas nicht allein um des Thomas willen, sondern der
Wahrheit wegen befragt ; denn so sagt Thomas mit Recht : « Semper mens
creata reputatur informis, nisi ipsi Primae Veritati inhaereat » (S. th. I, 106,
1 ad 3). A. HUFNAGEL

Wetter, Friedrich : Die Lehre Benedikts XII. vom intensiven Wachstum
der Gottesschau. (Analecta Gregoriana, XCII ; Series faculta*:; theologicae,
Sectio B (n. 31). — Apud aedes Universitatis Gregorianae, Romae 1958.
vIIi-236 S.

Als Benedikt XII. 1336 in der Konstitution « Benedictus Deus » defi-
nierte, daB3 die Seelen der Gerechten vor dem Endgericht die Wesenheit
Gottes unmittelbar schauen und in dieser Schau und im Genul3 Gottes die
ewige Seligkeit besitzen, blieb die damit zusammenhingende und damals
lebhaft diskutierte Frage nach dem intensiven Wachstum der Gottesschau
nach der Wiedervereinigung der Seele mit dem Leib von der Definition aus-
genommen. Der Papst hatte sich schon als Kardinal (Jakob Fournier) griind-
lich mit der Frage beschiftigt und zwar in seinem Werk « De statu animarum
sanctorum ante generale iudicium », das uns in Codex Vat. lat. 4006 iiberliefert
ist. Dieses entstand aus einem theologischen Gutachten, das Johannes XXI1.



Besprechungen 167

von seinem Verwandten, der am péapstlichen Hof von Avignon den Ruf eines
vorziiglichen Theologen genoB, im sog. Visiostreit erbeten hatte. Johan-
nes XXII. berief sich fiir seine in drei Predigten vorgetragene Ansicht, die
Auserwihlten wiirden erst nach dem Weltgericht zur Gottesschau gelangen,
bzw. die Verdammten die Hollenstrafen erleiden, auf die Schrift und die
Viter, besonders Augustinus und Bernhard. Kardinal FFournier dagegen fand
in denselben Autorititen eine Mittelldsung enthalten : die Seelen der Ge-
rechten erhalten sofort die visio beatifica, die aber nach der Auferstehung des
Leibes eine extensive und intensive Vervollkommnung erfihrt. In dieser
Mittellsung scheinen ihm die verschiedenen Aussagen besser in Einklang
gebracht werden zu koénnen. Im 1. und 2. Traktat des genannten Werkes
widerlegt der zukiinftige Benedikt XII. die Lehre Johannes XXII. vom Aut-
schub der Gottesschau, im 3. und 4. Traktat beweist er seine Ansicht vom
extensiven und intensiven Wachstum der visio beatifica. Die Darstellung
dieser Lehre und ihrer Begriindung bildet den Gegenstand der Arbeit Wet-
ters. Genau umgrenzt und nicht zu umfangreich ist sie als Objekt einer Dis-
sertation gliicklich gewihlt und in sauberer und ausfiihrlicher Untersuchung
vorziiglich behandelt. Die zahlreichen in den Anmerkungen zitierten Texte
aus der unedierten Quelle erhdhen den Wert der Arbeit.

AuBer mit der Stillung der Sehnsucht der Seele nach dem Leib in der Auf-
erstehung, dem traditionellen Argument fiir die Zunahme, begriindet Bene-
dikt das intensive Wachstum mit einer tieferen Offenbarung der géttlichen
Wesenheit, indem Gott vom Endgericht an in ihr die Geheimnisse seinerVor-
herbestimmung und seines Vorherwissens sehen 1d63t, und mit der Verleihung
des vollen Lohnes. In den beiden letzten Fillen sieht Benedikt auch ein in-
tensives Wachstum gegeben, wo andere nur von einer extensiven Zunahme
sprechen. In Gott mehr sehen, hei3t ihn vollkommener sehen. Fiir Benedikt
sind extensives und intensives Wachstum identisch, meint Wetter.

Entsprechend dem intensiven Wachstum der Gottesschau nach dem
Endgericht vertritt Benedikt auch eine Intensivierung der Hollenstrafen.
AbschlieBend stellt Wetter die Lehre Benedikts in die Zusammenhidnge der
mittelalterlichen Theologiegeschichte.

Die griindliche Studie Wetters wirft neues Licht auf die Beatitudolehre
Benedikts XI1I., dessen Bedeutung fiir den Traktat De novissimis in der
Dogmen- und Theologiegeschichte dank der Definition von 1336 von jeher
feststand. N. Wick1

Newman, John Henry: Essay on the Development of Christian Doctrine.
(The New Ark Library.) — Sheed and Ward, London-New York 1960.
x1-320 p.

Der spitere Kardinal Newman hat dieses Werk am Vorabend seiner
Konversion zur katholischen Kirche, 1845 verdffentlicht. Seine Bedeutung
liegt darin, daB er hier 1. zu seinem endgiiltigen Urteil iiber die Problematik
des Anglikanismus und 2. zum Schritt in die katholische Kirche gelangt ist.
Das Buch war 3. der erste bedeutende Versuch, das Problem der homogenen
Dogmenentwicklung zu 16sen. Sagt man Entwicklung, ist unwillkiirlich die



168 Besprechungen

geistige Bewegung des 19. Jh. in Erinnerung gerufen, die ganz im Banne die-
ses Schliisselwortes stand. In diesem Zusammenhang mag der Hinweis nicht
uninteressant sein, da3 Newman’s Werk iiber die Entwicklung der Dogmen
14 Jahre vor Darwins Buch « Uber den Ursprung der Arten durch natiirliche
Zuchtwahl » verdffentlicht wurde.

Noch heute ebnet Newman zahlreichen Anglikanern den Weg zur katho-
lischen Kirche. Kein Zweifel, da3 gerade in der jetzigen Zeit dieses sein ent-
scheidendes Werk vermehrte Beachtung finden wird. Wer sich eingehender
mit diesem Werk des bedeutendsten englischen Konvertiten befassen will,
greife zum Buch von J.-H. Walgrave OP : Newman, Le développement du
Dogme, Casterman, Tournai-Paris 1957 (vgl. dazu FZPT 6 [1959] 71-74),
das ein englischer Newman-Spezialist fiir die beste Arbeit iiber diesen Gegen-
stand halt. P. KiinzLE OP

Maceina, Antanas: Das Geheimnis der Bosheit. Versuch einer Geschichts-
theologie des Widersachers Christi als Deutung der » Erzdhlung vom Anti-
christ « Solowjews. — Verlag Herder, Freiburg 1955. 1x-227 S.

Seinem Inhalt nach ist das vorliegende Buch nicht so sehr eine Studie
iber Solowjew, als vielmehr ein geschichtstheologischer Versuch iiber den
Antichrist selbst. Die Erzdhlung Solowjews liefert nur das notwendige
Material fiir eine Analyse des Bosen in der Geschichte und den Ausgangs-
punkt fiir eine synthetische Darstellung des weltgeschichtlichen Kampfes
mit dem Bosen. Dabei geht es um das Grundproblem des Bésen tiberhaupt,
namlich um die Frage, ob das Bose nur eine natiirliche Unzulinglichkeit oder
eine tatsichliche Kraft sei. Fiir Solowjew kann die Antwort nur im zweiten
Glied der Alternative liegen, wenn er sagt : « Das Bose existiert tatsichlich ».

Im Sinne Solowjews versucht nun auch Maceina, den Widersacher Chri-
sti als eine universalgeschichtliche und weltimmanente Macht zu verstehen.
Die einzelnen Abschnitte seines Buches behandeln der Reihe nach das ge-
schichtliche Problem des Antichrist, seinen Geist, seine Téatigkeit und sein
Reich. Das letzte Kapitel tiber die Kirche unter der Bedriangnis des Anti-
christ stellt dem Leser besonders zeitnahe Probleme vor Augen.

Aus diesem weltgeschichtlichen Kampf zwischen dem Reich des Anti-
christ und dem Reich Gottes wird das Gute als Sieger hervorgehen, und zwar
nicht auf dem Weg einer natiirlichen Entwicklung, sondern durch das direkte
Eingreifen Gottes in den historischen ProzeB.

Maceina, bekannt schon durch seine Deutung von Dostojewskjis GroB-
inquisitor-Legende, beweist auch mit diesem Buch nicht nur ein tiefes Ein-
dringen in philosophische und theologische Fragen, sondern bekennt sich
auch zu einer christlichen Auffassung der Weltgeschichte. Das Buch rolit
Themen auf, die jeden, der nicht nur oberflichlich in unsere Welt hinein-
schaut, bedringen. Es wire deshalb zu wiinschen, daf3 es alle jene erreichte,
die fiir die Zukunft der Welt verantwortlich sind. S. Doscu OF



Besprechungen 169

Béguin, Albert: Georges Bernanos in Selbstzeugnissen und Bilddoku-
menten. (Rowohlts Monographien, 10.) Ubertr. v. Guido G. Me1sTER. Doku-
mentarischer und bibliographischer Anhang durch Paul RaaBe. — Rowohlt,
Hamburg 1958. 170 S. '

Das zehnte Bandchen in « Rowohlts Monographien » ist Georg Bernanos
gewidmet, Dafiir werden dem Verlag alle Freunde des Dichters aufrichtigen
Dank wissen. Das Buch verdient, in einer philosophisch-theologischen Zeit-
schrift angekiindigt zu werden, denn bei Bernanos ist Dichtung und Lebens-
zeugnis untrennbar von christlicher Aussage und kirchlichem BewufBtsein.

Im wesentlichen ist das Buch die Wiedergabe des franzosischen Werkes
Albert Béguins. Damit ist gleich gesagt, welche Kenntnis des Bernanos’schen
Werkes, welche Genauigkeit und Treffsicherheit in Analyse und Urteil darin
zu finden sind. Zu der von Béguin geschriebenen Einfithrung und der von
ihm besorgten Text- und Bilderauswahl kommen aber hier noch hinzu eine
Anzahl « Zeugnisse » franzosischer und deutscher Dichter und Kritiker
( Claudel, Mounier, Linfert, Green, von Balthasar, R. Schneider, Holthusen),
« erklirende Anmerkungen » fiir den die franzésischen Verhiltnisse und Ge-
schehnisse nicht genau kennenden Leser, auBlerdem eine stark erweiterte
Bibliographie, die auch alle Ubersetzungen sowie die wichtigsten Essavs
und Untersuchungen in franzésischer und deutscher Sprache anfithrt. Da-
durch wird das Buch zu einem duBerst wertvollen Instrument.

Bei einem solchen Werk ist die Gesamtgestaltung von groBer Bedeutung.
Im Vergleich zur franzosischen Ausgabe weist die deutsche Ubertragung
mehrere Anderungen auf : Format, Papier, Textdruck. Die Bilder sind zum
Teil neu gewahlt, meistens vergroflert und dann neu zugeschnitten. Hie und
da, z. B. S. 109, 113, 117, 119, 135 wirkt sich dieses Verfahren nicht giinstig
aus, andernorts wieder sehr, so z. B. S.16, 54, 55. Die Einfiigung einer Karika-
tur zwischen Béguins wohl ernsteste Ausfiihrungen (S. 52) ist kaum gliicklich.

Zur im iibrigen guten Ubersetzung nur noch eine Bemerkung. Warum
wird in den Texten Claudels und Mouniers (S. 157) das franzdsische « sur-
naturel », das doch fiir diese beiden Autoren eine ganz prizise theologische
Bedeutung hat, mit « das Ubersinnliche » anstatt « das Ubernatiirliche » wie-
dergegeben ? Die Aussagen werden dadurch unverstindlich. Nur so ist es
z. B. auch moéglich, den erklirenden Nebensatz Claudels : « le naturel & un
degré éminent » vollig unzutreffend mit : « das Natiirliche in ausgepriagtem
MaBe » zu tbersetzen ! F. SpEscua OP

Kirchengeschichte

Das Konzil und die Konzile. Ein Beitrag zur Geschichte des Konzils-
lebens der Kirche. Ins Deutsche iibersetzt von Kithe Friederike KRAUSE
in Zusammenarbeit mit Franz Richard RyscHawy. — Schwabenverlag,
Stuttgart 1962. x1x-403 S.

Unter der Unsumme der seit der Konzilsankiindigung am 25. Januar
1959 herausgegebenen Monographien und wissenschaftlichen Artikel iiber



170 Besprechungen

das 2. Vatikanische Konzil und die Konzilien im allgemeinen darf dieses
Buch besondere Aufmerksamkeit beanspruchen. Schon kurz nach dem Er-
scheinen des franzoésischen Originals (1959) wurde darauf hingewiesen, daf3
die hier vorgelegten Abhandlungen am Anfang eines jeden Studiums und
einer jeden Erwidgung stehen miissen, die sich auf die aktuellen Themen des
Konzils beziehen. Aus der Fiille der Gesichtspunkte seien vor allem zwei
Leitgedanken hervorgehoben : die verschiedenen historischen Konzilstypen
und der jeweilige ekklesiologische Aspekt, der den Kirchenversammlungen
zugrunde lag und sowohl den Verlauf wie die Beschliisse bestimmte.

Zunichst die verschiedenen Konzilstypen, deren sich vier unterscheiden
lassen. Der erste Grundtyp, den die acht altkirchlichen Konzilien darstellen
(vom 1. Nizinum bis zum 4. Konzil von Konstantinopel 869), ist dadurch
gekennzeichnet, daB es reine Bischofsversammlungen der Okumene waren,
d. h. daB sie Bischofe aus allen Teilen der Kirche vereinigten und daB auf
ihnen strittige Glaubensfragen fixiert und das kirchliche Leben in seinem
gesamten Umfang geordnet wurde. Wihrend diese Kirchenversammlungen
von den ostrémischen Kaisern berufen wurden, entsprangen die Konzilien
des Mittelalters (bis Vienne 1312) der papstlichen Initiative ; nicht nur der
Teilnehmer-, auch der Aufgabenkreis hatte sich erweitert (allgemeine Belange
der Christenheit, z. B. der Kreuzziige). Der dritte Konzilstyp verdankt seine
Entstehung einer bestimmten historischen Konstellation ; denn nach dem
Ausbruch des groBen Schismas bot sich als einziger Ausweg, da3 die Uber-
ordnung des Konzils iiber das Papsttum dekretiert wurde, eine Idee, die
durch die Verurteilung der sog. konziliaren Theorie nicht ausgetilgt war,
sondern noch durch das ganze 15. Jahrhundert geisterte. Das Tridentinum
und das 1. Vatikanische Konzil kehrten zum altkirchlichen Grundtyp zu-
riick : reine Bischofsversammlungen, die sich als Aufgabe die Fixierung des
Dogmas und die Ordnung des kirchlichen Lebens stellten.

In erster Linie geht es den Referenten (das Buch entstand als Gemein-
schaftswerk von 10 Theologen und Kirchenhistorikern auf einer Tagung im
Kloster Chevetogne) darum, die Entwicklung der in der Konzilsgeschichte
sehr stark ausgeprigten Ekklesiologie zu verfolgen. Dabei handelt es sich
nicht notwendig um eine gerade und einheitliche Bewegung. Oft zwangen die
Zeitlaufe die Konzilsvater dazu, nicht nur auf Glaubenspunkte hinzuweisen,
sondern auch auf bestimmte Auffassungen derselben, die einer Epoche ent-
sprechen und die zu anderen Zeiten in neuen Formulierungen ausgedriickt
werden miissen. Die Neigung, dogmatische Formulierungen zu verabsolutie-
ren, hatte seit dem 1. Vatikanum manchen Theologen dazu ermutigt, die
Ara der Konzilien als abgeschlossen zu betrachten, da von nun an alles durch
das unfehlbare pdpstliche Lehramt definiert und entschieden werden koénne.
Sicher miissen die authentischen Konzilsentscheidungen in ihren Formulie-
rungen immer als verbindliche Richtlinien angesehen werden. Aber sie sind
nicht unbedingt auch Grenzsteine, denn der Hl. Geist dringt die Kirche im-
mer wieder zu neuer Entfaltung und Klirung, ohne daB die Substanz der
Lehre in Frage gestellt zu werden braucht. Die Folgerungen und Forderungen
fiir das derzeitige Konzil sind damit eindeutig ausgesprochen. In einer ab-
schliefenden Zusammenfassung stellt Yves Congar einmal die hauptsachlich-



Besprechungen 171

sten Punkte heraus, in denen Christen verschiedener Bekenntnisse miteinan-
der iibereinstimmen oder im Gegensatz zueinander stehen, sodann gewisse
Elemente der Konzilstheologie und Ekklesiologie in der bisherigen Sicht der
Konzilien.

So gibt dieses Werk neben einer Zusammenfassung aller bisher veran-
stalteten Kirchenversammlungen gleichzeitig einen Ausblick auf die Mog-
lichkeiten, die heute von einem Konzil erwartet werden kénnen. Man ist er-
staunt, in diesem schon 1959 erschienenen franzésischen Original dieselben
Zeitforderungen zu finden, die Johannes XXIII. bei der Eréffnung am
11. Oktober 1962 in seiner Rede zum Ausdruck gebracht hat.

G. GieraTHS OP

Ohm, Thomas : Wichtige Daten der Missionsgeschichte. Eine Zeittafel.
2. erweiterte u. verbesserte Auflage. (Verdffentlichungen d. Instituts fiir
Missionswissenschaft der Westf. Wilhelms-Universitit Miinster Westf.,
Heft 4.) — Aschendorff, Miinster 1961. 290 S.

DaB die « Wichtigen Daten der MG » von 1955 sobald vergriffen waren
und die neue Auflage nur wegen der Erkrankung von Prof. Ohm so lange
hinausgeschoben werden mubBte, zeigt, daB sie einem wirklichen Bediirfnis
entsprechen und ist zugleich eine Empfehlung. Es ermdéglichte zudem eine
sorgfiltige neue Bearbeitung und Weiterfithrung.

Wenn wir bisher die europdischen oder europdisierten Staaten als « die
Welt » betrachteten, so erweitert sich heute, in der nachkolonialen Zeit, der
Blick, und wir sehen klar, dal wir in unsere Weltbetrachtung die ganze Welt
einschlieBen miissen. Auch der Handel hat Europa tiber seine Grenzen hin-
ausgefiihrt und die Wissenschaft sucht ihre Ziele seit langem auch in den
auller-europdischen Weltteilen ; aber dasjenige, was die Welt einigen kann,
ist schlieflich die ganze Wahrheit, die uns nur durch die géttliche Offen-
barung, also durch die christliche Religion geboten werden kann. Und des-
halb ist nur die christliche Mission der letzte Schlissel zum Verstindnis der
Welt und ihrer Geschichte. So sind die Daten der Missionsgeschichte nicht
nur fiir den Studenten der Missionswissenschaft, sondern fiir alle von der
groften Bedeutung.

Die Daten sind mit Sorgfalt ausgewahlt — sie konnen nicht vollstindig
sein — und umfassen sowohl die katholische als auch protestantische und
orthodoxe Mission (durch Pr und Or am Rande gekennzeichnet). Sie sind
nach Perioden und Lindern geordnet. Der Index erméglicht die Auffindung
jedes Namens oder Landes. Auch wichtige politische Ereignisse sind — durch
die Typen kenntlich gemacht — zwischendurch eingeftigt. Naturlich wird der
eine und andere nach seinen speziellen Interessen hier und dort vergeblich
suchen, werden auch einige Daten kritisiert werden konnen. Aber im ganzen
zeigt das Buch in bester Form einen Uberblick, wie die Welt nach der Ein-
heit sucht, zu der sie vollkommen nur durch Christus und seine Kirche
gefiilhrt werden kann. B. Biermann OP



172 Besprechungen

Griindler, Johannes: Lexikon der christlichen Kirchen und Sekten, unter
Beriicksichtigung der Missionsgesellschaften und zwischenkirchlichen Orga-
nisationen. 2 Bde. Herder, Wien-Freiburg-Basel 1961. xv-1378 Sp., 221* S.

AuBer der katholischen Kirche werden 2658 christliche Gemeinschaften,
Sekten und Sektchen aufgezdhlt. Soweit Angaben beschafft werden konnten,
orientiert das Werk vortrefflich iiber Ursprung, Geschichte, Verfassung, Ver-
breitung, Anschlufl an gréBere Verbiande. Der Praxis dienend, vermittelt es
nach Moglichkeit auch die Anschriften der genannten Gemeinschaften. Ta-
bellen und Register fiihren sofort zur gewiinschten Auskunft. Nur die Lehre
kommt unbedingt zu kurz. Sie ist entweder diirftig oder vo6llig ungeniigend
erwahnt. Diesbeziiglich bleibt die Konfessionskunde von K. Algermissen
immer noch unentbehrlich. P. KinzLE OP

Deckert, Adalbert, OCarm : Die oberdeutsche Provinz der Karmeliten
nach den Akten ihrer Kapitel von 1421 bis 1529. (Archivum historicum Car-
melitanum, vol.I). — Institutum Carmelitanum, Rom 1961. xvi-384 S,

Die Geschichte des Karmeliterordens ist in den letzten Jahren um zwei
wertvolle Monographien bereichert worden : durch die Arbeiten von G. Me-
sters « Die Rheinische Karmeliterprovinz wihrend der Gegenreformation »
(Speyer 1958) und von A. Staring « Der Karmelitengeneral Nikolaus Audet
und die katholische Reformation des 16. Jahrhunderts » (Rom 1959). Wih-
rend diese beiden Studien einen Einblick geben in das Wirken des Ordens im
Zeitalter der Glaubensspaltung, behandelt Deckert die unmittelbar vorher
gehende Epoche, die als die der Reformbestrebungen innerhalb der Kirche
schon vor der Reformation bekannt ist. Insofern steht die Arbeit Deckerts
im Zusammenhang mit den beiden andern und darf wie diese auch ein all-
gemein kirchengeschichtliches Interesse beanspruchen.

Da die Konzilien des 15. Jahrhunderts die so notwendige Reform nicht
betrieben hatten, machten sich auch die Orden auf eigene Initiative ans
Werk. Im Karmeliterorden nahm den eigentlichen Anlauf der Generalprior
Johannes Soreth, nachdem er im Jahre 1451 an die Spitze des Ordens ge-
wiithlt worden war. Noch im Wahlkapitel nahm er entschieden Stellung gegen
die vielen Privilegien und Exemptionen, in denen er die eigentliche Ursache
fiir den Verfall des Ordens erkannt hatte. In manchen Klostern kam es dann
tatsichlich auch zu Reformen bzw. Reformansitzen, vor allem in der nieder-
deutschen Provinz, wihrend die Reformen in der oberdeutschen Provinz nicht
besonders tief gingen und auf halbem Wege stecken blieben.

Far das Scheitern dieser Selbstreform mdgen wohl die Griinde mal-
gebend gewesen sein, die damals einer Erneuerung uberhaupt im Wege stan-
den, diese manchmal sogar boykottierten und die H. Jedin in seiner Studie
« Katholische Reformation oder Gegenreformation ? » (Luzern 1946, S. 26 {.)
auseinandergelegt hat: « Die Selbstreform der Glieder hatte eine groQe
Schwiche. Sie bestand aus vielen Rinnsalen, die sich ihren Weg suchten,
oft im Gerdll versickerten, zuweilen sich gegenseitig stirkten, aber nicht zu
einem machtvollen Strom zusammenwuchsen. » Weil es sich bei diesen Be-
mithungen um periphere und meist isolierte Erscheinungen handelte, die
Papste nicht nur nicht mitmachten, sondern sich gegen eine ernste Reform



Besprechungen 173

sogar sperrten, war all diesen Versuchen wenig StoBkraft und infolgedessen
nur ein kurzes Dasein beschieden. Zu diesem Ergebnis kommt auch Deckert,
dessen Monographie damit zugleich fiir das vorreformatorische Zeitalter
von Bedeutung ist.

Den weitaus groten Umfang nehmen ein die Kapitelsakten der ober-
deutschen Karmeliterprovinz, die Geschichte und Besetzung der Konvente,
die Studienverordnungen und das Studium selbst sowie das klosterliche Le-
ben in den Konventen, Man muf3 den Flei3 und Eifer bewundern, mit denen
der Verfasser das Material zusammengebracht und geordnet hat, ohne da@
man in der Fulle ertrinkt. Der Personal-Schematismus (II. Teil) und die
Ordinationes und Statuta der Kapitel (II1. Teil) sind nicht nur fir den Orden
selbst bedeutsam, sondern weisen manche Parallelen mit der gesamten Or-
densgeschichte auf. Dadurch reiht sich die Arbeit gut in Studien dhnlicher
Art ein und erginzt so die bisherigen Forschungen iiber das Auf und Ab
des klosterlichen Lebens und Geistes in der damaligen Epoche, als es schon
zu giaren begann und eine religids-kirchliche Komplikation fast unausweich-
lich wurde. G. GIErRATHS OP

Iserloh, Erwin : Luthers Thesenanschlag. Tatsache oder Legende? (Vor-
trage des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz, Nr.31, Abt. fiir
abendl. Religionsgeschichte, hrsg. von Joseph Lortz.) — Franz Steiner Ver-
lag, Wiesbaden 1962. 43 S.

Nach eingehender Befragung der Quellen kommt der Verfasser zu der
iiberraschenden Feststellung, daB3 Luther entgegen der bisherigen Auffas-
sung seine 95 Thesen nicht an die Wittenberger Schlo3kirche angeschlagen,
sondern sie am 31. Oktober 1517 den zustidndigen Bischéfen (Erzbischof Al-
brecht von Mainz, Bischof Hieronymus Schulz von Brandenburg) iibersandt
hat mit der Bitte, die MiBbriuche des Ablasses abzustellen. Zunichst privat
verbreitet, fanden die Thesen eine nicht vorauszusehende Resonanz in
Deutschland und in der Welt.

Bis zu Luthers Tod wissen die Quellen nichts von einem Thesenanschlag.
Melanchthon ist der erste, der darauf Bezug nimmt, und zwar erst seit 1546.
Die klaren Beweise, die Iserloh gegen den Thesenanschlag vorbringt, lassen
deutlich werden, dafl Luther keineswegs seinen Bruch mit der Kirche wollte,
sondern daB3 er vielmehr absichtlos und nicht zuletzt wegen des Mangels an
religioser und seelsorglicher Verantwortung auf Seiten der Bischofe zum Re-
formator wurde. Damit ist eine entscheidende Revision des Lutherbildes
und zugleich eine lebhafte Diskussion ausgelost. Die Griinde, die Iserloh
anfiihrt, sind so stichhaltig und iiberzeugend, daB sie wohl nicht erschiittert
werden koénnen. Die Historiker auf beiden Seiten haben jetzt das Wort.

G. GieratHs OP

Schwaiger, Georg : Die Reformation in den nordischen Landern. — Kosel-
Verlag Miinchen 1962. 189 S.

Die Schwierigkeit einer reformationsgeschichtlichen Darstellung liegt
darin, daB « eine religiose Bewegung, die selber wieder aus oft sehr verschie-
denartigen Quellen flieBt, sich mit einer politischen aufs engste verbindet.



174 Besprechungen

Dies ist schon die Schwierigkeit der deutschen Reformationsgeschichte.
Im Norden kommt dazu noch eine weitere Schwierigkeit : die gleichzeitige
Auflehnung der Teilreiche der Kalmarer Union gegen die didnische Gewalt-
herrschaft » (S. 15). Es laBt sich noch ein weiterer Grund anfiihren : Ge-
schichte und Entwicklung der nordischen Vélker und Reiche lagen wihrend
mehr als hundert Jahren auflerhalb des Interesses der groBen europiischen
Staaten. Erst mit dem ausgehenden 18. Jahrhundert hat sich darin ein Wan-
del vollzogen.

Die erbitterten religidosen und machtpolitischen Kimpfe der Reformation
endeten im Norden mit dem volligen Untergang der katholischen Kirche — wie
kaum in einem andern Land der abendlindischen Christenheit. Man ist er-
schiittert, mit welchen Methoden der Glaubensabfall von der alten Kirche
durchgesetzt wurde. Das Volk hielt zéh an seinem Glauben fest, Klerus und
Ordensleute waren in Ordnung, unter den Bischéfen fand sich kaum einer,
der seinen Glauben preisgab. Aber die Verhiltnisse waren stirker. In allen
Liandern Skandinaviens wurde die evangelische Bewegung des 16. Jahrhun-
derts zum vollen Siege gefiihrt.

Der Verfasser, bekannt als Bearbeiter der Papstgeschichte von F. X. Sep-
pelt und mit der skandinavischen Literatur vertraut (volle Beachtung ver-
dient das ausfiihrliche Quellen- und Literaturverzeichnis : S. 153-177), hat es
verstanden, die oft sehr verwickelten Faden des historischen Geschehens
durch klare Darstellung zu entwirren, wobei vor allem die Bedeutung des
Konfliktes zwischen der Finanzpolitik der Kurie und der stindigen finanziel-
len Verlegenheit der Konige hervorgehoben wird. Die alte Kirche mulBte
untergehen, weil man ihr jede Existenzgrundlage entzog und weil die alte
Kirche dieser brutalen Gewalt nicht gewachsen war. Zu demselben Ergebnis
kommt {ibrigens auch der evangelische Kirchenhistoriker Karl Heussi (Kom-
pendium der Kirchengeschichte, 11. Aufl., Tiibingen 1957, S. 330) : « Diese
Reform entsprang nicht dem religiésen Bediirfnis des Volkes, sondern der
Politik der Fiirsten, die dem Volke die neue Gestaltung der Kirche auf-
zwangen. » Neben dem erwihnten Konflikt ist dann der des Koénigs mit den
Stianden und schlieBlich die Verbindung zu den Ereignissen und Kimpfen in
Deutschland beiden skandinavischen Reichen von damals gemeinsam, ob-
wohl im iibrigen sehr erhebliche Verschiedenheiten bestehen, wie zum Bei-
spiel die Beibehaltung der apostolischen Sukzession in Schweden. Die Unter-
suchung Schwaigers entspringt einer hohen Wertschitzung des Nordens und
gibt sowohl dem Wissenschaftler wie auch breiteren Kreisen einen zuverlds-
sigen Uberblick. G. GigraTHS OP

Seppelt, Franz Xaver : Geschichte der Papste von den Anfiangen bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts, 5. Band : Das Papsttum im Kampf mit Staats-
absolutismus und Aufklarung. Von Paul I11. bis zur franzésischen Revolution.
2. Aufl. Neu bearbeitet v. Georg SCHWAIGER. — KKdsel, Miinchen 1959. 573 S.

Diese Papstgeschichte bedarf eigentlich gar keiner Empfehlung mehr.
Die Namen des Verfassers Franz Xaver Seppelt (1 1956) und des Neuheraus-
gebers Georg Schwaiger besagen zur Geniige, daB3 hier Qualitdtsarbeit gelei-



Besprechungen 175

stet ist. Der Charakter des Bandes wurde (ebenso wie der der iibrigen Bande)
auch in der neuen Auflage beibehalten : eine fliissig geschriebene, mit vielen
Einzelfakten gewiirzte und auf echt-wissenschaftlicher Basis beruhende
Darstellung, die nicht nur die Papstpersonlichkeiten markant zeichnet,
sondern in gleicher Weise den Aktionsradius der Tiaratridger wie den kirchen-
politischen Hintergrund und das gesamte Zeitgeschehen weitgehend einbe-
zieht und deutlich werden 148t. Man darf in einer Papstgeschichte keine
breitangelegte Kirchengeschichte sehen und erwarten, in der alles und jedes
gesagt werden miilte. Das Wichtigste (und oft noch mehr) aus den Pontifi-
katen und den jeweiligen Umweltfaktoren ist aufgefiihrt. Auf Quellenbelege
ist wie in der ersten Auflage bewuB3t verzichtet, da sich das Werk an einen
breiteren Leserkreis wenden will ; dafiir sind ausfiihrliche Literaturhinweise
auf Gesamtdarstellungen und Monographien angegeben.

Dieser V. Band beginnt mit dem Pontifikat Pauls I111. (1534), also mit
dem Papst, der damals erstmals ernstlich eine Reform der Kirche in Angriff
nahm. Das 16. Jahrhundert weist iiberhaupt eine Reihe von hervorragenden
Pipsten auf, die sich um das Konzil von Trient und die Durchfiihrung der
Reformdekrete die groB3ten Verdienste erworben haben. Der protestantischen
Reformation setzte die Kirche eine katholische Reform entgegen, erneuerte
religiéses Leben und kirchliche Wissenschaft, vermochte sogar in der Gegen-
reformation verlorenes Terrain wiederzugewinnen. Die Mission im neuent-
deckten Amerika und in Asien erweiterte ihren Wirkungsbereich. Mit dem
Abklingen der konfessionellen Kampfe setzte die Sikularisierung des euro-
péischen Geistes ein ; das Papsttum konnte sich gegen die absolutistisch re-
gierten Staaten nicht durchsetzen. Der im Mittelalter zutage tretende maf@-
gebende Einflul der Kirche auf das Leben der Vélker trat immer mehr zu-
riick. Diese Entwicklung kam vollends im 17./18. Jahrhundert zur Aus-
wirkung. Die europdische Autoritit des Papsttums ging zu Ende. Dem Papst-
tum wurde in Zukunft nur ein Platz in der Reihe der Fiirsten zuerkannt.
Es gelang den Pipsten — wenn man von Innozenz XI. (1676-89) absieht —
nicht einmal mehr, die katholischen Fiirsten zu einer Einheitsfront gegen den
Erbfeind der Christenheit, gegen die Tiirken, zusammenzufiigen. Von den
Friedensschliissen des 18. Jahrhunderts war das Papsttum bewult ausge-
schlossen. Die Kirche wurde auf der ganzen Linie in die Verteidigung ge-
driangt. Der Band schlieBt mit den beginnenden schweren Schicksalsschlagen,
die durch die Franzosische Revolution ausgelést wurden. G. GiEraTHS OP

Jedin, Hubert : Geschichte des Konzils von Trient, Band II : Die erste
Trienter Tagungsperiode 1545/47. — Verlag Herder, Freiburg 1957. xX-550 S.

Diese erste Tagungsperiode beschidftigt sich mit dem Verhiltnis von
Schrift und Tradition, mit neuen Wegen der Glaubensverkiindigung (Bibel-
studium und Predigt), mit den Dekreten iiber die Erbsiinde und die Recht-
fertigung, mit Wesen und Siebenzahl der Sakramente und schlieBlich mit
dem Angelpunkt der Kirchenreform : der bischéflichen Residenzpflicht. Im
Zusammenhang mit diesen theologischen Auseinandersetzungen behandelt
Jedin Fragen, die fiir die gesamte Kirchengeschichte von groter Bedeutung



176 Besprechungen

sind : 1. Wurde in Trient die Christenheit gespalten ? 2. War das Konzil
frei ? 3. Was bedeutet die Verlegung nach Bologna fiir die Kirche in Deutsch-
land ?

1. Im ersten Band hatte Jedin die Frage aufgeworfen, ob das Konzil
nicht zu spiat begonnen habe, um die Glaubensspaltung aufhalten zu konnen.
Diesen Gedanken greift er im zweiten Band auf mit dem Abschnitt iiber die
drei Thesen Sarpis (Verhdrtung der Kirchenspaltung, Entmachtung des
Episkopates, Festigung der papstlichen Autoritit), die als Fragen formuliert
sind und deren erste lautet : « Wie kam es, daf3 dieses Konzil, ersehnt und
betrieben, um die zerfallene Einheit der Kirche wiederherzustellen, im Gegen-
teil die Spaltung begriindete und die Parteien so erbitterte, dafl ihre Ver-
sohnung unmdoglich wurde ? » (S. 3). Schon die Vorgeschichte des Konzils
zeigt, daB 1545 grundlegende Entscheidungen bereits gefallen waren, und
zwar nicht nur deshalb, weil das Konzil wegen politischer Spannungen
zwischen Kaiser und Papst oder aus Furcht vor dem kirchenpolitischen
Ubergewicht des Konzils so lange verschoben worden war, Es war vielmehr
so, dafl das Konzil hinausgeschoben wurde, weil wesentliche Entscheidungen
schon gefallen waren. Jedin weist ndmlich eindeutig nach, was die Refor-
matoren und die mit ihnen verbiindeten Reichsstinde unter einem « frei
christlichen Konzil », nach dem alles rief, verstanden : Nicht nur ein von
politischem Druck freies Konzil, sondern eine Kirchenversammlung, die
sich ausschlieBlich auf das Evangelium beruft, also die Tradition und damit
auch alle bisherigen Konzilien als nicht verbindlich ansah und das vor allem
eine Leitungsgewalt des Papstes ausschlieft. Damit war ja schon vorher
entschieden, woriiber eigentlich erst entschieden werden sollte. Hier zeigt
sich die traurige geschichtliche Erfahrung, daf3 die Fehler langst gemacht sind,
wenn die Katastrophe offenbar wird.

2. Die Entstehung des Rechtfertigungsdogmas wird naturgemafl aus-
fiihrlich behandelt. Ging es dabei doch um eine Zentrallehre der Reformato-
ren. Es ist lehrreich und zugleich interessant zu lesen, mit welcher Offenheit
man an die Fragen heranging und wie gerade die reformatorischen Anliegen
aufgegriffen wurden. Das Konzil war keine Versammlung von Kopfnickern,
und keiner der Konzilsviter brauchte zu befiirchten, wegen seiner offenen
Sprache mit der Inquisition zusammenzustoBen, wenn es auch an Denuntia-
tionen nicht gefehlt hat. Wohl kam es zu heftigen Debatten, und zwei
Konzilsviter gerieten einmal so hart aneinander, da3 der eine seinen « Be-
leidiger an seinem Barte packte und ihn so heftig schiittelte, daf} er ein Biin-
del Haare in seiner Hand behielt » (S. 161). Es ging also manchmal sehr
menschlich zu. Nach langem Ringen lag endlich das Rechtfertigungsdekret
vor : Der Glaube ist Anfang des menschlichen Heiles, Grundlage und Wurzel
der ganzen Rechtfertigung. Aus Gnade heilen wir gerechtfertigt, weil nichts
von alledem, was der Rechtfertigung vorausgeht, Glaube oder Werke, die
Rechtfertigung verdient. Die Rechtfertigung ist Heiligung und Erneuerung
des inneren Menschen. — Das Dekret hat die Glaubensspaltung nicht auf-
halten kénnen. Es war zu spit. Schon der protestantische Dogmenhistoriker
Adolf von Harnack meinte, wenn das in Trient beschlossene Rechtfertigungs-
dekret hundert Jahre frither gekommen wire, hitte die Reformation viel-



Besprechungen 177

leicht aufgehalten werden kénnen. Und Jedin betont im ersten Band (S. 461) :
« Ware das Konzil von Trient im Jahre 1525 und nicht im Jahre 1545 zu-
sammengetreten, so hitte es nur einer Haresie und einer durch sie entfachten
Volksbewegung gegeniibergestanden. Die lutherischen Kirchen waren noch
nicht organisiert, die neugldaubigen Fiirsten und Stinde bildeten noch keine
politische Macht, die Masse des Volkes war noch durch die katholische Lehre
und Frommigkeit geformt. »

3. Von Anfang an hatten sich im katholischen Lager zwei Hauptanlie-
gen gegeniibergestanden. Auf seiten der Kirche wollte man dogmatische
Klarheit. Diese Absicht stand so sehr im Vordergrund, daf3 die Frage der
Kirchenreform zuriicktrat. Das Hauptanliegen des Kaisers lag in einem dop-
pelten : erstens Reform der Kirche an Haupt und Gliedern, um der Reforma-
tion den Boden zu entziehen ; zweitens Offenhaltung der dogmatischen Fra-
gen, um die Einigung der Konfessionsparteien zu ermoglichen. Das Aufeinan-
derprallen dieser beiden Anschauungen fiihrte zur Konzilskrise in der dritten
Tagungsperiode, ein klassisches Beispiel fiir die Verflechtung des Konzils
mit der europdischen Politik. Als Karl V. Frankreich gegeniiber frei war,
plante er (im Schmalkaldischen Krieg) einen groB3en Schlag gegen die prote-
stantischen Reichsstinde, um sie zur Annahme eines theologischen Kompro-
misses zu zwingen. Solange sollten in Trient alle dogmatischen Entscheidun-
gen verschoben und die Reformfragen vorgezogen werden. Sicher war der
Plan ideal gedacht. Aber konnten religiése Fragen durch Politik beantwortet
werden ? | Der Papst war mit groBen Bedenken auf das Biindnis eingegan-
gen. Das Konzil jedoch wollte die Glaubensfragen nicht preisgeben, um eine
undeutliche und unsichere religiése Einheit wiederherzustellen. So war der
papstliche Legat Cervini der Ansicht, « Deutschland sei fiir die Kirche ohne-
hin nicht mehr zu retten, entscheidend sei dagegen, dal3 der katholisch ge-
bliebene Rest der Christenheit, im wesentlichen also die romanischen Lander,
durch das Konzil in ihrem Glauben klar, in ihrer kirchlichen Disziplin er-
neuert wiirden » (S. 349). Hier offenbart sich menschliche Tragik im Ablauf
der Geschichte : Der Kaiser suchte die Einheit, aber mit bedenklichen Mit-
teln ; der papstliche Legat dagegen wollte die Glaubensreinheit, indem er die
Hoffnung auf Deutschland aufgab. So benutzte er die Typhusfurcht der
Trienter Prdlaten und das Urteil eines gewissenhaften Arztes dazu, das
Konzil nach Bologna zu verlegen, wo es rasch beendet werden sollte, ohne
Riicksicht auf die deutsche Situation. Darum ist Jedins Feststellung sicher
nicht unberechtigt und unbegriindet : « Ohne die Translation des Trienter
Konzils nach Bologna konnte die deutsche Glaubensspaltung einen anderen
Ausgang haben (S. 376). »

Im Jahre 1563 fand das Tridentinum seinen AbschluB. Es hatte zwar
nicht die Einheit der Christenheit zu bewahren vermocht, war ganz sicher
aber auch nicht die Ursache der Spaltung. Das Ergebnis dieser gréBten
Kirchenversammlung darf als epochemachend fiir die damalige Zeit und die
folgenden Jahrhunderte gelten. Es war die Antwort der Kirche auf die
lingst fillige Reform an Haupt und Gliedern, grenzte die Kirchenlehre gegen
die neuen Lehrsysteme der Reformatoren ab, férderte die innere katholische
Erneuerung, bildete die geistige Grundlage der Gegenreformation und wurde

12



178 Besprechungen

das Formprinzip des nachtridentinischen Katholizismus. Wenn man die
Schwierigkeiten vor und auf dem Konzil bedenkt und sieht, was schlieBlich
doch zustande kam, wird man dem zustimmen, was Jedin an anderer Stelle
sagt (Katholische Reformation oder Gegenreformation ?, Luzern 1946,
S. 66) : « Die Erneuerung der Kirche im Zeitalter des Konzils von Trient
ist ein Vorgang, so iiberraschend, so wunderbar, daf3 eine rein natiirliche,
nur rationale Erklirung damit nicht fertig wird. Sie ist letzten Endes ein
iibernatiirliches Geheimnis, dessen letzte Ursachen wir nicht vollstindig zu
durchdringen vermodgen. Man ist versucht, sie ein Wunder zu nennen. »

Das Werk Jedins bedarf keiner besonderen Empfehlung. Wer die Ar-
beiten des Verfassers kennt, weill, da3 nicht nur gediegene Verarbeitung der
Quellen garantiert ist, sondern ebenso eine so lebendige Art der Darstellung,
dafl man — wie es in einer Rezension des ersten Bandes heil3t — meint, der
Verfasser « kennt die agierenden Personen so gut, als ob er mit ihnen gelebt
hatte ». Historiker aller Richtungen haben dieses Standardwerk bereits dem
eisernen Bestand ihrer Bibliothek eingereiht. Hier wird ein Abschnitt aus der
Geschichte der Kirche lebendig, die auch fiir die unmittelbare Gegenwart
von hochster Bedeutung ist. G. GIErRATHS OP

Hinggi, Anton : Der Kirchenhistoriker Natalis Alexander (1639-1724).
(Studia Friburgensia, Neue Folge 11.) — Universitiatsverlag, Freiburg/Schweiz
1955. XxXVvII1-417 S.

Mit dieser Arbeit hat der Verfasser wirklich eine Liicke ausgefiillt.
Neben einer gediegenen Biographie und Gesamtwiirdigung war eine Mono-
graphie iiber den Dominikaner Natalis Alexander als Kirchenhistoriker schon
lingst fallig. Nach einem Anlauf der Kirchengeschichtsschreibung im 16. Jahr-
hundert, die vornehmlich konfessionellen Interessen diente (Magdeburger
Centurien, die Annales ecclesiastici des Cisar Baronius), setzte zunéchst ein
laingerer Stillstand ein. Neue Arbeiten von gréBerer Bedeutung erschienen
zuerst wieder in Frankreich. Im 17. Jahrhundert machten sich die Mauriner
verdient fiir die Pflege der historischen Hilfswissenschaften, durch muster-
giiltige Ausgaben der Kirchenviater und griindliche Einzeluntersuchungen,
die zum Teil bis heute nicht iiberholt sind. Die Jesuiten legten den Grund
zu dem Riesenwerk der Acta Sanctorum. Eine umfassende Darstellung
der Kirchengeschichte lieferte Natalis Alexander in seinen Selecta historiae
ecclesiasticae capita (bis zum Konzil von Trient), 26 Binde in zehn Jahren !
Ein Werk von ungeheurem Scharfsinn, Gelehrsamkeit und voll wichtigsten
Quellenmaterials, die erste eigentliche umfassende Kirchengeschichte der
Neuzeit. Die ersten Bande brachten Alexander die Anerkennung auch des
Papstes ein, wurden aber wegen der gallikanischen Ansichten und der oft
heftigen Opposition des Verfassers gegen Rom, trotz seiner immer wieder zu-
tage tretenden réomischen Haltung (S. 105-111), mit allen folgenden Binden
indiziert. In den neuen Auflagen (insgesamt 13) verteidigte sich Alexander
gegen die Ausstellungen der Zensoren, und es zeigte sich, da3 manche Be-
anstandungen ungerechtfertigt waren.

Das Werk des Alexander hat groBen Einflul ausgeiibt auf die kirchen-



Besprechungen 179

geschichtlichen Studien im Dominikanerorden und diese stark geférdert.
Spitere scholastische Theologen verdanken ihm fiir ihre positiven Darlegun-
gen sehr viel. Billuart z. B. benutzte ihn regelmiBig als Gewahrsmann fiir die
Kirchengeschichte. Von den deutschen Historikern wurde Alexander sehr
geschitzt, vielleicht noch mehr als von ihren franzésischen Kollegen, da sie
ihr nichts Ebenbiirtiges an die Seite stellen konnten (S. 193-201).

Natalis Alexander stand noch ganz in der heilsgeschichtlichen Betrach-
tungsweise, die von Eusebius bis ins 18. Jahrhundert hinein mafBgebend war.
Eindeutig stellt er die Bedeutung der Kirchengeschichte fiir die ganze Theo-
logie heraus (S. 75 {.). Die Einteilung der Kirchengeschichte erfolgt nach
einem doppelten Gesichtspunkt, einem chronologischen, in welchem er der
traditionellen Periodisierung nach Jahrhunderten verhaftet ist, und nach
einem sachlichen, nach bestimmten Fragekomplexen, indem zusammenge-
hérender Stoff auch in zusammenhingenden Kapiteln behandelt wird. Hier
bahnt Alexander einen wichtigen Fortschritt in der Kirchengeschichtsschrei-
bung an. Er bewegt sich zwar noch allzusehr in der zeitgemidBen Polemik
und Apologetik, die gro3e Synthese und Zusammenschau des kirchlichen Ge-
schehens kennt er ebensowenig, materiell ist die Kirchengeschichtsschreibung
durch ihn auch nicht wesentlich bereichert worden ; aber in der formalen
Behandlung ging er doch neue Wege, indem er das ganze kirchenhistorische
Wissen kritisch gepriift und zusammengefat hat.

Im Leben und Wirken Alexanders wird ein halbes Jahrhundert franzo-
sischer Kirchengeschichte lebendig. Kein Problem gab es damals in Frank-
reich, zu dem er nicht Stellung genommen, bei dem er nicht einen bisweilen
entscheidenden Einflufl ausgeiibt hitte : Gallikanismus, Probabilismus, La-
xismus, Quietismus, Regalismus, Ritenstreit, Jansenismus. Das alles wird
von Hinggi zu einer sauberen, wissenschaftlich-exakten Monographie zu-
sammengefiigt. Abgerundet wird das Bild durch zwei Anhdnge : Anhang I
bringt Briefe von und an Natalis Alexander, Anhang IT fiihrt die « Scholien »
(d. h. die Sitze, an denen die romischen Zensoren etwas auszusetzen hat-
ten) auf mit der jeweiligen kurzen Antwort Alexanders.

Verfasser und Verlag mogen entschuldigen, daB erst jetzt die Bespre-
chung erfolgt. Es sei aber ausdriicklich festgehalten, daB weder Haupt-
schriftleiter noch Rezensent die lange Verzogerung verschuldet haben.

G. GieraTtHs OP

Kraus, Franz ZXaver : Tagebiicher. Herausgegeben von Dr. Hubert
ScHIEL. — Verlag ]J. P. Bachem, Kéln 1957. xx-820 S.

F. X. Kraus (1840-1901), Kirchen- und Kunsthistoriker sowie Kirchen-
politiker, verfiigte in seinem Testament vom 27. September 1900, daB seine
« Tagebiicher, Briefe und Manuskripte in feste Truhen » verschlossen werden
sollten und erst 50 Jahre nach seinem Tod erdffnet werden diirften. Das
Kernstiick des Kraus’schen Nachlasses bilden zweifellos seine Tagebiicher.

Als Wissenschaftler, dem ein meisterhafter Blick fiir geschichtliche
Entwicklungen, immense Kenntnisse und scharfe Intuition eigen waren,
steht Kraus unangefochten da. Umstritten war und blieb seine kirchen-
politische Konzeption, in der er starke Impulse vom franzosischen Katholi-



180 ~ Besprechungen

zismus (Lacordaire, Montalembert, Lamennais), von der Romantik und von
seiner Beschiaftigung mit Dante empfing. Er wollte den alten Glauben mit
den Forderungen der Gegenwart in Einklang bringen, Kirche und Katholi-
zismus zu fithrenden Méchten in den Kimpfen der Zeit machen und Gegen-
sitze zwischen Kirche und Staat ausgleichen. Wenn er zuweilen gegen den
kirchlichen Zentralismus polemisierte, an den Vertretern der Kirche heftige
Kritik iibt und den « Ultramontanismus », wie er ihn sah (vgl. die prignante
Zusammenfassung auf S. xvii1), anprangerte, so geschah es, weil er die Kirche
makellos sehen wollte. Hinter allem stand seine Liebe zur Kirche, wie es auch
am Schluf3 des Testamentes zum Ausdruck kommt : « Ich sterbe, wie ich ge-
lebt, als meiner Kirche bis in den Tod ergebener Sohn. » - Nach seiner Parole,
die zum Schlagwort wurde, verdiente der religiose Katholizismus den Vor-
rang vor dem politischen. Er distanzierte sich vom Modernismus und vom
sog. Reformkatholizismus, Kraus war weder ein « Vorldufer » (H. Herme-
linck) noch ein « Verteidiger des Reformkatholizismus» (K. Bihlmeyer-
H. Tiichle) ; es ging ihm prinzipiell um andere Fragen als im Antimoderni-
stenkampf, den er selbst nicht mehr erlebte. Sein eigentlicher Fehler lag in
der unzulianglichen, man darf ruhig sagen irrigen Auffassung des « politischen
Katholizismus ». Thm fehlte die Einsicht, da3 gegeniiber einem von liberalen
Anschauungen bestimmten Staat und bei dessen Verbindung mit den kir-
chenfeindlichen Elementen die katholischen Belange nur auf dem Weg iiber
eine politische Partei erfolgreich vertreten werden konnten. Daher sein

Kampf gegen das Zentrum. Er erkannte nicht, daf3 der politische Zusammen-
schluf3 der Katholiken fiir seine Zeit eine Notwendigkeit war, und verkannte,
wie dadurch das Zusammengehorigkeitsgefiihl und das SelbstbewuBtsein der
Katholiken gestiarkt wurde und damit ihr politischer Einflul wuchs. Die
spiatere Entwicklung hat seinen Zeitanalysen und Prognosen vielfach nicht
recht gegeben. Die so heftig umstrittenen Fragen, um die es Kraus seinerzeit
ging, sind weit besser gelost worden, als dieser Gelehrte es sich vorstellen
konnte. Thm fehlte eben das Organ fiir politische Fakten. Aber in mancher
Hinsicht hat er gewil3 viel schirfer und tiefer gesehen als die ihm feindliche
Tagespresse.

Dem Herausgeber wie dem Verlag gebiihrt ein Wort der Anerkennung ;
denn es gehorte ein geriitteltes MaB3 an Mut dazu, diese Tagebiicher im Druck
erscheinen zu lassen. Sie diirfen aber zu den wesentlichsten historischen Ver-
offentlichungen der Nachkriegszeit gerechnet werden, denn sie stellen ein
einzigartiges Quellenwerk dar. G. GieraTHs OP

Overbeckiana. Ubersicht iiber den Franz-Overbeck-NachlaB der Uni-
versitdtsbibliothek Basel. II. Teil : Der wissenschaftliche Nachla Franz
Overbecks, beschrieben von Martin TETz. (Studien zur Geschichte der Wis-
senschaften in Basel, hrsg. ven der Universitdt Basel XIII.) — Verlag Helbing
u. Lichtenhahn, Basel 1962. 192 S.

Wihrend der I.Band der «Overbeckiana» (vgl. diese Zeitschrift
9[1962] 314 1.) die Korrespondenz Franz Overbecks sichtéte und auffiihrte,
wird hier der wissenschaftliche NachlaBl vorgelegt, den Overbeck selbst
Albrecht Bernoulli (1 1937) anvertraut hatte. Dieser Nachlafl hat einen weit



Besprechungen 181

groferen Umfang, als bis jetzt bekannt war. Er enthilt wissenschaftliche
Manuskripte, Collectaneen, Aufzeichnungen und Drucksachen persénlicher
Art, Nietzscheana, eine Ubersicht iiber die Bibliothek und ein Verzeichnis
der Vorlesungen Overbecks. Die Einleitung bringt den Briefwechsel Over-
becks mit Bernoulli aus der Zeit, als dieser den NachlaB3 des Meisters durch-
sah. Gab der I. Band vor allem einen Einblick in die Persénlichkeit des Ge-
lehrten, so gewinnt man hier ein umfassendes und anschauliches Bild vom
Lebenswerk dieses Mannes. Es wire sicher interessant, die von ihm aufge-
worfenen Fragen und Probleme zu Christentum und Theologie, insbesondere
zu Exegese und Kirchengeschichte einmal ndaher zu bearbeiten und ihnen
eine Stellungnahme zu widmen. G. GiEraTHS OP

Moral- und Pastoraltheologie

Leclercq, Jacques : Christliche Lebensgestaltung. Eine Moraltheologie.
Bd. I: Begegnung mit Gott. Das gottliche Leben in uns. Bd. 1I : Wegbe-
reitung fiir Gott. Die christliche Askese. Bd. III : Leben in Gott. Das inner-
liche Leben. Bd. IV : Lebensordnung in Gott. Das gottgeordnete Leben. -
Rex-Verlag, Luzern 1956-1958. 254, 176, 214, 285 S.

Zwei Vorziige hat diese vierbindige fiir weitere Kreise bestimmte prak-
tische Moral des bekannten Léwener Soziologen und Moralisten : Den Geist,
in dem sie konzipiert worden ist, und den Grundrif, den sie zum Fundament
gewahlt hat. Der Geist des Gesamtwerkes wird von August Berz, dem Uber-
setzer der deutschen Ausgabe, mit den Stichworten Glaubensmoral, Tugend-
moral, Gnadenmoral, Prinzipienmoral, Laienmoral gliicklich charakterisiert.
Aufbau und Plan sind in Anlehnung an die Leitbilder der groBen klassischen
Moralsysteme entstanden. Die Moral wird wieder aufgefa8t als « reditus in
Deum » und als « itinerarium mentis » hin zum absoluten Gut. Damit ist jener
unseligen Atomisierung des christlichen Lebens in Gebote, denen man zu
gehorchen hat, Tugenden die es zu praktizieren gilt und Sakramente die man
empfangen muB, auch in der praktisch-seelsorglichen Literatur die Spitze
abgebrochen. In dieser Richtung liegt denn sicher die Bedeutung dieses
Unternehmens, wenn auch im einzelnen noch konsequenter vorgegangen
werden konnte und sich so gewisse Wiederholungen vermeiden lielen. — Der
erste Band vermittelt eine Art « tour d’horizon » iiber die Perspektiven der
Gottbegegnung im christlichen Leben, Perspektiven, denen als Grundhal-
tungen im Menschen die drei theologischen Tugenden entsprechen. Ein-
gehend werden in diesem Zusammenhang die verschiedenen Arten der Liebe
und ihr Verhiltnis zueinander untersucht. Band 2. u. 3 befassen sich mit dem
konkreten Weg des Christen in Richtung auf dieses Ziel. Der Verfasser hat
das Verdienst, die asketischen Voraussetzungen der Gottvereinigung (Band 2)
vom positiven Hintergrund des inneren gotterfiillten Lebens her zu sehen
(Band 3), wo vor allem auf das sakramentale Leben (Eucharistie) und die
Zwiesprache mit Gott durch das Gebet in allen seinen verschiedenen Formen
nachhaltig hingewiesen wird. Vom Gedanken der Lebensordnung her wird



182 Besprechungen

im letzten Band das menschliche Leben nochmals zusammenfassend gedeutet
und in ein theologisches Bezugsverhiltnis hineingestellt. Leider haben sich
zu den sehr fruchtbaren Ansitzen auch hin und wieder Uberlegungen von
weniger groBer Originalitit hinzugesellt. A. EICHENBERGER OP

Héaring, Bernhard : Christ in einer neuen Welt. Lebensgestaltung aus
dem Glauben. — Erich Wewel Verlag, Freiburg im Br. 1960. 448 S,

Die moderne Moraltheologie ist, in wohltuendem Gegensatz zu fritheren,
noch nicht allzulange vergangenen Zeiten, vom ehrlichen Verlangen getragen,
eine moglichst positive Orientierung zu suchen und in diesem Bestreben,
alles von der zentralen Mitte der gottlichen Liebe aus zu sehen. Man wird
ohne Ubertreibung behaupten diirfen, daB H. diese Entwicklung wesent-
lich gefordert hat, wofiir das vorliegende Buch einen neuen Beweis liefert.

Anfinglich ist man bei der Lektiire vielleicht etwas enttduscht. Denn
der Titel stellt irgendwie eine Einfiihrung in die besondere Situation der
Gegenwart in Aussicht, und man sieht zunidchst nicht recht ein, worin sich
nun der « Christ in einer neuen Welt » von jenem in der « alten » Welt eigent-
lich unterscheiden soll. Doch bei fortschreitendem Studium l6sen sich diese
Bedenken, weil der Verfasser dort, wo es not tut, seine Gedankengange tat-
sichlich immer wieder mit den Stromungen der jetzigen Zeit konfrontiert.
Der Uinwelt-Begriff wird in seinen mannigfachsten Nuancierungen sowohl
nach der technisch-materiellen als auch nach der psychisch-geistigen Seite
hin abgewandelt und in seinen jeweiligen, teils bedrohenden, teils begliicken-
den Auswirkungen auf das christliche Leben dargestellt. Dabei geschieht
dies alles mit einer erfrischenden, farbenreichen Plastik, was den Zugang
zum immensen Ideenreichtum bestimmt erleichtert.

Dem Neutestamentler fillt es vielleicht schwer, die zwar gescheite, aber
teilweise recht eigenwillige und auf die perstnlichen Anliegen zugespitzte
Exegese des Verfassers durchgingig zu bejahen. Und dhnliche Zweifel mel-
den sich beim Wort vom « Seelengrund », der in diesem Buche eine ziemliche
Rolle spielt (im Stichwortverzeichnis nicht katalogisiert). Die letzten dies-
beziiglichen Forschungsergebnisse von P. Wyser OP (in : Lebendiges Mittel-
alter. Festgabe fiir Wolfgang Stammler, S. 204-308 : Der Seelengrund in Tau-
lers Predigten. Universitatsverlag Freiburg 1958), legen namlich die Ver-
mutung nahe, da3 unser Autor die Dinge hier doch wohl zu sehr vereinfacht.

L. M. Simeon OP

Schweitzer, Wolfgang : Freiheit zum Leben. Grundfragen der Ethik.
(Handbiicherei des Christen in der Welt, Bd. V.) — Verlagsgemeinschaft
Burckhardthaus- und Kunstverlag GMBH, Stuttgart-Gelnhausen 1959. 239 S.

Es werden hier zunichst einige Grundgegebenheiten dargelegt (« Gottes
Wort dringt in die Welt » ; « Unsere heutige Welt im Lichte des Kreuzes und
der Auferstehung Christi»; « Das Geheimnis der Freiheit ») und dann drei
besondere Lebensbereiche (Ehe und Familie, Arbeit und Eigentum, das
Leben in der politischen Gemeinschaft) behandelt. Der Verfasser zeichnet
sich aus durch einen ausgesprochen theologischen Sinn, der das Christliche,



Besprechungen 183

wenigstens als Haltung des Einzelnen, auch in den heikelsten Zustinden und
vorerst unabinderlichen Situationen der « Welt » noch aufspiirt. Die reelle
Moglichkeit des dauernd christlichen Bemiithens in der allgemeinen Grund-
einstellung sowie auch in der konkreten Bewiltigung des Lebens deutlich,
anziehend und wirklichkeitsnah gezeigt zu haben, sichert dem Verfasser An-
erkennung und aufrichtigen Dank. Wenngleich der evangelische Autor die
Probleme natiirlich von seinem eigenen Standpunkt aus sieht und beurteilt,
so darf dieses hochst vornehm geschriebene Buch doch auch dem theologisch
einigermalen versierten Katholiken ohne Bedenken empfohlen werden.

J. F. GRoNER OP

De Ruiter, Trudo, OFM : Das Geheimnis des Ordenslebens. Eine Unter-
suchung iiber die Ordensgeliibde. — Patmos-Verlag, Diisseldorf 1960. 158 S.

Es gelingt hier dem Verfasser in seiner hervorragenden theologischen
Darstellung, das innere Auge fiir Zusammenhidnge zu schiarfen, die bisher
wohl kaum in solch origineller Systematik behandelt wurden. Die Geliibde,
welche als gestaltendes Grundprinzip die ganze Entwicklung beherrschen,
werden weniger in ihre bekannten biblischen Begriindungen zuriickverfolgt
als vielmehr unter weitgehender Voraussetzung der respektiven Offenbarungs-
aussagen in ihrem innersten Wesen gedeutet, in ihrer konkreten Verwirk-
lichungsmdoglichkeit christologisch begriffen und in ihren Strahlungen ekkle-
siologisch ausgeweitet. Dabei steigert de Ruiter seine Ausfithrungen beson-
ders im 1. Gedankenkreis manchmal zu ungewohnter Schonheit. Der ohne
jede gekiinstelte Verbogenheit nachgewiesene Bezug der Geliibde auf die
drei gottlichen Tugenden ist uns in dieser Form noch nie begegnet.

L. M. Simeo~n OP

Toudoire, M.: Apostolat laique et vie chrétienne. — Editions Spes, Paris
[1957]. 112 p.

Der Autor, ein Pariser Rechtsanwalt und Mitglied der katholischen
Aktion, legt hier eine Sammlung gut geprigter Gedanken und Maximen vor.
Er gliedert sie nach den Hauptfragen jeder christlichen Existenz: Leben,
Tod, Leiden, Glick, Arbeit. Diese lebensnahen Ausfithrungen eines aposto-
lisch tdtigen Laien konnen allen, die ihr Leben in den Dienst des Gottes-
reiches stellen wollen, sehr wertvolle Anregungen und Anhaltspunkte bieten.
Sie zeigen die Moglichkeit, echtes Christentum auch im aufreibendsten All-
tagsgeschehen zu verwirklichen. L. DucrEsT

Carré, A.-M. : Gefdahrten auf immer. Ein kleines Ehebrevier. — Schwaben-
verlag, Stuttgart [1959]. 86 S.

Hiibsch aufgemachte deutsche Ausgabe des vor etwa 20 Jahren er-
schienenen Ehebiichleins — urspriinglich Vortrage fiir Pariser Universitats-
studenten — des franzosischen Dominikaners und augenblicklichen Fasten-
predigers von Notre Dame Ambroise-Marie Carré. Da die Ausfiithrungen keine
« aktuellen » Probleme beriihren, sondern bleibende theologische Gedanken
bieten wollen, spielt der zeitliche Abstand zwischen Original und Ubersetzung
(Doris Asmussen) keine Rolle. Die Ubersetzung liest sich recht gut, wenn-



184 Besprechungen

gleich bisweilen das Franzoésische etwas schwer verstindlich durchschimmert
(z. B. die « Intentionen » des Sakraments, S. 33). Als Geschenk fiir religios
anspruchsvolle Eheleute und solche, die es werden wollen, sehr empfehlens-
wert., J. F. GRoNER OP

Stein, Edith: Die Frau. Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade. (Edith Steins
Werke, herausgegeben von L[ucy] GELBER und Romaeus LrEuvex OCD,
Bd. V.), — Verlag Herder, Freiburg 1959. xxx1x-227 S.

Der verantwortlich zeichnende Herausgeber dieses Buches tut zweierlei :
Zunachst versucht er in einem ausfiihrlichen, auf ca. 40 Seiten angewach-
senen Vorwort die kommende Lektiire durch eine allgemeine Orientierung
und durch eine textkritische Einfithrung vorzubereiten. So erfahren wir
mancherlei, was das spitere Studium in wertvoller Weise bereichert. Der
3. Teil : Zur Authentizitat der Ausgabe, 1if3t, wenigstens was die Durch-
sichtigkeit der Linienfiihrung betrifft, wohl noch Wiinsche offen. Uberdies
hitte man gewiinscht, die relativ zahlreichen Druckfehler wiren ausgemerzt
worden.

Hernach stellt der Herausgeber acht Aufsitze zusammen, die Edith
Stein bei verschiedenen Gelegenheiten und zu verschiedenen Zeiten nieder-
schrieb und welche eine Auswahl dessen darstellen, was sie uns Heutigen
zum viel zerredeten Frauen-Thema zu sagen hat. Man kann daraus vieles
lernen. Denn die Verfasserin nimmt ihr Anliegen nicht nur sehr ernst, son-
dern weill dasselbe auch mit so glinzendem psychologischen und theolo-
gischen Einfiihlungsvermégen und mit einer bei ihr fast ungewohnten stili-
stischen Einfachheit und Verstehbarkeit nach allen Seiten abzuwandeln,
daB sie beispielshalber einem Frauenseelsorger fur seine Arbeit reichste An-
regung zu vermitteln vermag. Fir die exegetischen Partien tut man wohl
gut daran, gelegentlich die Fachwissenschaft zu konsultieren.

L. M. Simeo~x OP

Beck, Hans Georg: Schonheit und Mode. (Hohenheimer Reihe, 1.) —
Schwabenverlag, Stuttgart 1956. 71 S.

Beck beginnt seine Darstellung iiber « Schénheit und Mode » mit einem
kurzen Uberblick iiber das « mit Hypotheken belastete Verhiltnis zwischen
Frau und Theologe ». Aus dieser Uberlegung heraus stellt er die Aufgabe der
Theologie gegeniiber der Mode fest. Korper und Schonheitspflege werden
aufgezeigt als Pflege der menschlichen Erscheinung, und die Mode bildet
den Ausdruck dieser menschlichen Erscheinung, « Ausdruck der Wandel-
barkeit der Formen in dem Verhaltnis zwischen Mensch und Natur ». Beck
verweist dann auf den « geschichtlichen Zufall », dafl heute Mode vorab als
« weibliche Mode » verstanden wird, die sich aber wesentlich nicht von einer
« mannlichen Mode » unterscheidet. Diese weibliche Mode jedoch liBt die
Personlichkeit der Frau zu einem Mannequin absinken und ist nicht mehr
Ausdruck der weiblichen Personlichkeit, sondern kommt in enge Beziehung
zum Eros und zur sexuellen Erscheinungsweise des Menschen. Damit aber
steht die Schonheit — und durch sie die Mode — nicht mehr im seinsméafigen
Verhdltnis zum Wahren und Guten.



Besprechungen 185

Diesen Ausfithrungen fiigt Beck eine allzu umfassende Sammlung von
Texten an, die seinen Versuch « orchestrieren » sollen. Leider bildet diese
« Auswahl » den Hauptteil seines Werkes, ohne eigentlich in niherem Zusam-
menhang zum erdrterten Thema zu stehen. N. KETTERER OP

Fries, Heinrich — Rudolf Miiller-Erb: Von Tod und Leben. (Hohenheimer
Reihe, 2. Bd.) — Schwabenverlag, Stuttgart 1956. 76 S.

Dieses Bandchen enthdlt zwei Vortrage. In synthetischer Weise deutet
Rud. Miiller-Erb in « Die Pfeife des Todes » mannigfaltige Darstellungen des
Todes, die im Laufe der Jahrhunderte (von der griechischen Antike bis in die
Moderne) in Literatur und Kunst geschaffen wurden. Von « Tod und Leben »
im Hinblick auf den Menschen handelt in interessanter und origineller Art
Heinrich Fries. Tod und Leben «als Schicksal in der Form der Naturnot-
wendigkeit und in der Gestalt der Geschichte » finden ihre letzte Erklarung
erst in der Offenbarung (in der Siinde Adams und in Tod und Auferstehen
Christi). So zum Schicksal der ganzen Menschheit geworden, stellen sie sich
nun als besondere « Aufgabe » fiir jeden einzelnen Menschen.

B. HOLDEREGGER OP

Godan, Hans : Christus und Hippokrates. Gemeinsame Zentralprobleme
in Medizin und Theologie. — W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1958. 227 S.

Die Hauptbedeutung dieses Buches liegt wohl in dem Bemiihen des
Verfassers, die Medizin mit der Theologie und anderen Geisteswissenschaften
iiberhaupt ins Gespriach zu bringen. Dieser Gedanke ist sachlich gewif3
richtig und wird darum fiir alle Beteiligten auch seine Friichte zeitigen. Den
konkreten Aussagen, die G. auBerhalb seines medizinischen Fachgebietes
macht, wird man allerdings nicht immer ohne weiteres und so, wie seine
Formulierungen lauten, zustimmen konnen. Im groB8en und ganzen aber
bietet das ernst und wiirdig geschriebene Werk viele und auch iiberraschende
Anregungen und kann dem theologisch Versierten durchaus als Lektiire
empfohlen werden. J. F. GrRoNER OP

Ringel, Erwin : Einfithrung in die Grundprobleme der Neurose unter
besonderer Beriicksichtigung ihrer Beziehung zur Seelsorge. — Herder, Wien
1959. 1338 S.

Kurze, aber sehr klare und allgemeinverstindliche Darlegung iiber das
Wesen der Neurose, ihre Entstehung und ihre Formen sowie, als 4. Kapitel,
iber das Wesen der Psychotherapie, wobei der Verfasser — bereits bekannt
durch sein Buch « Die Tiefenpsychologie hilft dem Seelsorger » — den Be-
ziehungen zur geistlichen Seelenfiihrung besondere Aufmerksamkeit schenkt.
Gerade dieser letzte Abschnitt macht erneut deutlich, da3 der Seelsorger von
heute, will er sein Amt mit wahrer Kompetenz ausiiben, eine « Ahnung »
von diesem Thema haben muf}, zumal wenn man bedenkt, da3 — nach den
Feststellungen der Weltgesundheitsorganisation — zehn Prozent der Ein-

wohner hochindustrialisierter LLinder an einer Neurose leiden.
J. F. GroNER OP



186 Besprechungen

Auhofer, Herbert : Aberglaube und Hexenwahn heute. Aus der Unter-
welt unserer Zivilisation. — Herder, Freiburg-Basel-Wien 1960. 186 S.

Leider ist diese « Unterwelt », die A. hier auf schaudererregende und
geradezu beklemmende Weise darstellt, nicht auf die « quantité négligeable »
der sogenannten « dummen Leute » beschriankt. « Nur eine ganz diinne Ober-
schicht der Bevolkerung », so zitiert der Verfasser einen anderen Autor,
« vermag sich wirklich vom Aberglauben frei zu machen. Die grole Menge des
Volkes dagegen lebt noch immer in denselben Anschauungen wie vor Jahr-
tausenden. Sie wird unter diesen Anschauungen geboren, erzogen und stirbt
darin ». Daher in Deutschland siebzig « Hexenprozesse » pro Jahr, bei denen
es um Verleumdung, Tierquilerei, Sachbeschidigung, Korperverletzung,
fuarchterlichste Quélereien und Mord geht. Und obwohl gewisse Gegenden
bis zu neunzig Prozent vom Aberglauben verseucht sind, wei3 jene « diinne
Oberschicht », selbst wenn ihre Vertreter Arzte oder Seelsorgsgeistliche sind,
oft nichts davon ! Das Buch leuchtet in Abgriinde der menschlichen Seele,
in die Gott noch nicht vorgedrungen ist. Darum ist es fiir den Seel-Sorger
auch so bedriickend, anderseits wird es fiir ihn sicherlich auch ein machtiger
Ansporn sein, in diesem Wissen um den unerlosten Menschengeist seine An-
strengungen um eine erleuchtendere Glaubensverkiindigung zu verdoppeln.
Denn nur sie allein vermag von der Verblendung des aberglaubischen Wahns
zu heilen. J. FF. GRoNER OP

Giese, Hans : Der homosexuelle Mann in der Welt. - Enke, Stuttgart
1958. viI-251 S.

Der bekannte Sexualwissenschaftler untersucht hier auf der Basis eines
verhdltnismiBig breiten, vielfiltig abgestuften, vor allem aber psychologisch
und auch an ethischen Gesichtspunkten reichen Materials — zahlreiche Ein-
zelfille werden eingehend dargestellt — die Homosexualitit des Mannes in
ihrer Erscheinungsweise und ihren verschiedenartigen Existenzverwirklichun-
gen im duleren Raume « der Welt ». Dem Verfasser gelingt es, durch ein-
gehende Analysen und Herausarbeitung der wesenhaften Ziige der Homo-
sexualitidt sowie durch sein Bemiihen, die Phinomene philosophisch zu deu-
ten, die homosexuelle Anomalie in ihrer ganzen Kompliziertheit vor Augen
zu fuhren. Erneut wird in dieser Arbeit deutlich, daf3 die homosexuellen
Tendenzen unleugbar in einer konstitutionellen Abwegigkeit wurzeln und
bisweilen spontan in irgendeinem mehr oder weniger « hochstehenden » Mo-
dus der duBeren Verwirklichung durchbrechen, wenngleich das Moment der
Verfiihrung nicht selten den Ansto3 zur konkreten Aktualisierung der ruhen-
den Veranlagung gibt. In seinen philosophischen Ausfithrungen arbeitet G.
mit den Gedankengidngen verschiedener bekannter Psychoanalytiker, wobei
er jedoch weit davon entfernt ist, einem puren Psychologismus das Wort zu
reden. Dal3 anderseits eingehendere ethische Diskussionen nicht zum Zuge
kommen, darf man gerechterweise nicht als Mangel dieses Buches ankreiden.
Es geniigt, daB diese Gesichtspunkte dem Verfasser nicht unbekannt sind,
daf} er sie deutlich anklingen 146t und daB3 er im Gbrigen so klug ist, durch
seine philosophischen Positionen einer Weiterfithrung in dieser Richtung den
Weg nicht zu versperren. J. F. GrRoNER OP



Besprechungen 187

Scherer, Karl Maria : Lebe im Heiligen Geist! Christliche Gewissensbil-
dung. Ein Firmunterricht. — Rex-Verlag, Luzern — Miinchen 1958. 192 S.

Die Firmung ist das Sakrament der christlichen Miindigkeit. Manche
Erzieher sihen es gerne, wenn die geistliche Miindigkeitserklarung bis zum
Abschlul3 der Pubertit hinausgeschoben wiirde, damit sie auch mit der psy-
chischen Reife zusammenfiele. Die harte Wirklichkeit jedoch fragt nicht
nach dem Entwicklungsstand des jungen Menschen. Sie wirft ihn auch in
religits-sittlicher Hinsicht in Kdmpfe und Entscheidungen, die an sich einen
gewappneten Menschen voraussetzen. Deshalb dringt es die Kirche, den
jungen Christen schon frith durch das Sakrament der christlichen Mindigkeit
zu starken. Freilich wird dadurch ein gewisses MiBverhdltnis zwischen den
Schritten der wachsenden Natur und jenen der sakramentalen Ubernatur
geschaffen. Diese Spannung wird durch die religidse Erziehung ausgeglichen
werden miissen. Die Vorbereitung auf das hohe Sakrament wird deshalb mit
besonderer Sorgfalt durchzufithren sein durch einen griindlichen, von reli-
gioser Ergriffenheit getragenen Firmunterricht. « Im jugendlichen Firm-
ling miiBte das wunderbare Verhdltnis, in dem er zu Gott, Christus und der
Kirche steht, lebendig werden, wenn er das Haupt unter die geistspendende
Hand des Bischofs beugt » (Josef Pascher).

Auf dieses Hochziel ist der Firmunterricht « Lebe im Heiligen Geist ! »
von Karl Maria Scherer ausgerichtet. Entgegen der landldaufigen bequemen
Meinung, die Vorbereitung auf das Firmsakrament kdnne in etwa sechs Stun-
den abgetan werden, sieht er zwanzig Katechesen vor. Der erste Teil ( 7Kate-
chesen) sucht dem Firmling den Heiligen Geist und dessen Wirken in der
Heilsgeschichte und im Christen nahezubringen, der zweite Teil (13 Kate-
chesen) die sakramentale Handlung und deren Zeichenhaftigkeit. Die ein-
zelnen Lehrstiicke gehen im allgemeinen nach der Methode des neuen deut-
schen Katechismus vor.Thr Gehalt findet in sprechenden, leicht zu entwerfen-
den Zeichnungen bildhaften Ausdruck.

Wie Gebhard Frei in seinem Vorwort mit Recht hervorhebt, liegen die
besonderen Vorzilige dieses Handbuchs einmal in der Fiille des Glaubens, aus
der alles gesehen und gestaltet wird, im Bemithen zu meditativer Durchdrin-
gung des Lehrstoffs durch den Katecheten sowie im Briickenschlag zum
Leben. Man mag sich im einzelnen fragen, ob gewisse Beispiele und Aus-
driicke gliicklich gewéhlt seien, alles in allem genommen aber liegt hier ein
Werkbuch vor, das durch wertvolle Anregungen und Materialien zur Ver-
lebendigung der Firmvorbereitung, zur Vertiefung des Firmglaubens und
zur Wachhaltung des Firmerlebnisses viel beitragen kann.

A. BErz

Fischer, Henry : Eucharistiekatechese und liturgische Erneuerung. Riick-
blick und Wegweisung. — Patmos-Verlag, Diisseldorf 1959. 237 S.

J. A. Jungmann, der uns in seinem Werk « Missarum Sollemnia » eine
genetische Erklarung der heiligen Messe geschenkt hat, stellte seinem Schii-
ler Henry Fischer die Aufgabe, die Wandlungen der Eucharistiekatechese
seit Erscheinen des Dekretes Pius X. iiber die Oftkommunion (1905) bis zum
Beginn des zweiten Weltkriegs (1939) zu untersuchen. Fischer hat diese



188 ' Besprechungen

Untersuchung anhand sozusagen der gesamten deutschsprachigen einschli-
gigen Literatur mit viel Scharfsinn und Flei3 gefithrt. Es ergibt sich dabei,
daB die Eucharistiekatechese innerhalb dieser nicht einmal ganz vier Jahr-
zehnte eine tiefgreifende Wandlung durchgemacht hat. Generationen hin-
durch haben die eucharistische Sakramentsandacht, die Kommunionandacht
und die einseitig nur in ihrem Opfercharakter gesehene MeB{eier ein eigen-
stindiges Dasein gefiihrt. Die durch Pius X. angebahnte Kommunionbewe-
gung hat an diesem Zustand vorerst nichts gedndert, sondern im Gegenteil
durch die isolierte Betonung der Kommunion diese im BewuBtsein und in der
Praxis der Glaubigen eher noch mehr von der heiligen Messe gelost. Erst da-
durch, dal zur Kommunionbewegung die liturgische Bewegung trat und mit
ihr zusammenwuchs, wurde die Trennungswand zwischen Opfer, Sakrament
und Anbetungskult allmédhlich beseitigt und das Altarssakrament als orga-
nische Einheit wiederentdeckt. Wie sich dieser Ubergang von einer isolierten
MeBopfer- und Kommunionauffassung zu einer organischen Gesamtschau
der Eucharistie vollzog, welch tiefgreifende Auswirkungen er auf die Mit-
feier des heiligen Opfers, den Kommunionempfang und die eucharistische
Frommigkeit sowie auf die katechetische Behandlung der Eucharistie hatte
und welche Konsequenzen sich daraus fiir die Eucharistiekatechese der
Gegenwart ergeben, wird lichtvoll dargelegt. Man wiirde vielleicht nebst der
historisch-kritischen Untersuchung noch mehr positive Wegleitung zur
Eucharistiekatechese von heute und morgen erwarten, die der Untertitel
« Rickblick und Wegweisung » verspricht.

Es handelt sich um eine Schrift, die fiir den Katecheten wie fir den
Liturgen und Liturgiewissenschaftler von erregendem Interesse ist. Nicht
zuletzt durch sie wurde die gegenwartig (vor allem in den « Katechetischen
Blattern ») gefithrte Kontroverse iiber den sachlichen oder persoénlichen Ein-
stieg in die Eucharistiekatechese ausgeldst, die hier im Sinne einer Vorbe-
tonung des sachlichen Elementes der Speise und des Mahles unter Einbau
des persénlichen Momentes der Begegnung mit Christus und des Opfergedan-
kens beantwortet wird, wie dies der Auffassung der Bibel, der Kirchenvéter
und der Liturgie entspricht.

Den Ausdruck « Wandlung », der dem von den kirchlichen Lehrbestim-
mungen gebrauchten Terminus Transsubstantiatio entspricht, darf man doch
wohl nicht einfachhin « magisch » nennen, wie dies S. 93 beilaufig geschieht.

A. BErz

Ries, Johannes, OMI : Krisis und Erneuerung der Predigt. Studien zur
Situation der Verkiindigung. — Josef Knecht, Frankfurt a. M. 1961. 394 S.

Wer aus echter seelischer Verkiindigungsnot nach einer grundsitzlichen
Neuorientierung der Predigt Verlangen trigt, sowohl inbezug auf eine un-
trigliche Zeitdiagnose als auch im Sinne einer wirklich giiltigen Umschal-
tung in die unverfilschte neutestamentliche Botschaft, der studiere dieses
Buch.

Ries geht von der zwar immer mehr oder weniger latent vorhandenen,
aber kaum jemals so scharf profilierten Erkenntnis aus, daBl der Prediger
nicht nur dann iber die Kopfe spricht, wenn er die Kanzel mit dem Podium



Besprechungen 189

eines theologischen Hoérsaales verwechselt, sondern auch und vor allem,
wenn er seinen Horern nicht vorgiangig auf der ihnen konnaturalen, profanen
Ebene begegnet. So ist es ihm ein erstes Bediirfnis, diese profane Ebene in
ihrer heute katastrophalen Dringlichkeit vor dem inneren Blick seiner Leser
aufzubauen. Man kann sein Buch sogar dahin interpretieren, dal die besagte
Linienfithrung dasselbe durchgehend beherrscht. Er widmet ihr ja nicht nur
in der zentralen Mitte ein eigenes, mit ausfiihrlicher Breite angelegtes Kapitel
(Nihilismus und Profanitit der Verkiindigungssituation, S. 102-149), sondern
kiindet sie bereits in fritheren Partien mit unmiverstandlicher Deutlichkeit
an und greift spiter stindig darauf zuriick. Dabei offenbart er eine Belesen-
heit und eine daraus aufspringende Geschicklichkeit in der konkreten Aus-
wertung, die wirklich imponieren, wenngleich man sich hie und da die Frage
stellen mag : Geschieht hier nicht des Guten zuviel ? — So will mir beispiels-
halber immer wieder scheinen, daf3 sich der Chor jener Propheten, die eine
totale, geschichtlich noch nie dagewesene Sikularisierung zum charakte-
ristischen Merkmal unserer Zeit ausriifen, in seinem Klagelied um eine Terz
verstiegen hat und dies selbst unter Zuzug der allgemeinen Technisierung
des Lebens. Denn m. E. stimmt dies nicht einmal vom Institutionellen, ge-
schweige denn vom Individuellen her, wenigstens nicht in der behaupteten
historischen Einmaligkeit.

Wer sich aber mit dem Verfasser zu dieser historischen Erst- und Ein-
maligkeit totaler Profanisierung und dem dadurch heraufbeschworenen
Wesenswandel der Verkiindigungssituation bekennt, wird natiirlich die Kon-
sequenzen zu ziehen und der Predigt die entsprechenden neuen Signale zu
stellen haben. Was Ries auch tut, und zwar mit hohem Verantwortungs-
bewuBtsein und in durchaus konstruktiver Weise. Seine diesbeziigliche Inspi-
ration empfingt er hiefir zur Ginze aus den neutestamentlichen Kategorien.
Sie liefern ihm zundchst das Grundprinzip : die heutige Verkindigung soll
christozentrisch sein. — Dann entfaltet er dieses Prinzip gemif3 der Schrift
in seine beiden hauptsdchlichsten Strahlungen : daB ndmlich objektiv in
Christus die Gottes Herrschaft angebrochen ist (die Missionspredigt hat daher
ihr bisheriges Leitmotiv : Rette Deine Seele — in den programmatischen Satz :
Christus ist der Herr — umzutauschen) und wir uns darum subjektiv in diese
Gottes- bzw. Christus-Herrschaft heimholen zu lassen verpflichtet sind. —

Dank dieser Grundstruktur gelingt es dem Verfasser, all seine mannig-
fachen Darlegungen in ein geschlossenes Ganzes umzugieBen. Denn die beiden
genannten Aufteilungsmomente sind wie zentrale Punkte, um die alles kreist.
Sie bestimmen in Wahrheit den inneren Aufri des Buches. Der Verfasser
driickt uns eine exegetische, bzw. bibeltheologische Studie in die Hand,
deren Rhythmus manchmal zu einer buchstidblich seltenen Schonheit auf-
klingt, wie etwa dort, wo er von « Angst und Erschiitterung in der Ver-
kiindigung » spricht (S. 230-286).

Immerhin setzt man auch in diesen exegetischen Partien mancherlei
Fragezeichen an den Rand. Weniger inbezug auf die mitreiBende Echtheit
des Kommentars, wohl aber inbetreff der daraus gewonnenen praktischen
Folgerungen. Sind diese wirklich immer giiltig ? — Und wenn ja : stoBen sie
dann tatsdchlich in bisher noch unberiithrtes Neuland vor ? — Und wenn



190 Besprechungen

nochmals ja: Wird es in diesem Falle gelingen, mittels der gezeichneten
homiletischen Wandlung die Sakularisierten in die aufrittelnde Reichweite
unserer Kanzeln zuriickzufithren ?

Ich wei3 nicht, ob dieses Buch auf solche Notrufe eine vollgiiltige Ant-
wort zu geben vermag. Was mich aber nicht im geringsten hindert, ihm um
seiner vielfachen Anregungen willen einen groBen Leserkreis zu wiinschen.
Ries hat uns ja bestimmt manches zu sagen. Und vielleicht wiirde er seine
diesbeziigliche Mission noch besser erfiillen, wenn er zuweilen weniger sagte,
d. h. konzentrierter schriebe. L. M. Simeonx OP

Kirchenrecht

Comentarios al Codigo de Derecho Canénico con el texto legal latino y
castellano, Vol. I : Cinones 1-681 por Marcelino CABREROS de AxTa CMF,
Arturo ALoNso LoBo OP, Sabino ALoNso MorAN OP. — II : Canones 682-
1321 por Arturo Aronso Loso OP, Lorenzo M1GUELEZ DoMINGUEZ, Sabino
ArLoNso MorAN OP. (Biblioteca de Autores cristianos, 223 y 225.) — La Edi-
torial Catoélica, Madrid 1963. xxvII-963, XXXI-912 p.

Professores quinque Facultatis Turis Canonici in Universitate Pontificia
Salmanticensi in Hispania nunc docentes, hoc arduum opus exarandum
assumpserunt, commentaria redigendi et evulgandi ad Codicem vigentem
Turis Canonici.

Hucusque similiacommentaria et expositiones ad legislationem Ecclesiae,
latine ut plurimum redigebantur, ad institutionem dumtaxat clericorum di-
recta. Auctores vero praesentis operis hoc inter primos originale habent
conscribendi eorum expositionem hispanice, ut sic opus deservire possit non
modo ad ecclesiasticorum usum, verum et ad culturam catholicam efforman-
dam plurimorum laicorum. Nam in dies magis augescit necessitas et exigen-
tia apud laicos, tum peritos in iuris civilis scientia tum quoscumgque fideles
cultiores, amplius cognoscendi e suis fundamentis hanc praecipuam discipli-
nam scientiae et vitae Ecclesiae.

Primum volumen collaborationi debetur P. M. Cabreros CMF, qui scribit
super Lib. I seu normas generales Iuris ; P. Alonso Lobo OP qui commenta-
tur ex Lib. IT canones 87-328, et P. Alonso Moran OP cui debentur glossae
ad Lib. IT can. 329-681. Auctores praemittunt textum latinum unius vel
plurium capitum cum parallela versione hispanica, ac deinde expositionem
ordinatam materiae apponunt, ample et luculenter illam declarando.

Illud praecipue de indole expositionis notandum, auctores esse in
respectiva materia peritiores ipsamque docentes, qui ideo commentarium
specifice canonicum evolvunt ad plenius cognoscendam legislationem Eccle-
siae actualem. Non inde proponuntur actualia problemata vel praeoccupa-
tiones oecumanicae circa ius mutandum novumgque condendum, aut elucu-
brationes eruditae indolis historicae. Quare eruditionis apparatus sobrius
admodum est, praeter partem primam, in qua P. Cabreros magis theorice
procedit maiorique eruditione etiam auctorum philosophiae iurisque civilis
exornat suum commentum iuxta indolem materiae. Sequentes vero hanc



Besprechungen 191

eruditionis partem restringunt ad documenta Ecclesiae recentiora alleganda
aliquosque auctores canonistas adducendos.

Quoad vero opportunitatem edendi simile commentarium hodiernis die-
bus in quibus iam nuntiatur paranda reformatio codificationis, P. Cabreros
optimistice amodum sentit, aestimans (p. 57) has mutationes inducendas
parvulas fore integreque remansuram substantiam operis.

Hoc mihi de primo volumine scribenti, secundum volumen statim venit
horum commentariorum, quod certe eadem elegantia et perfectione typo-
graphica apparet editum, eademque ratione dispositionis ac scientifica metho-
do conscriptum. Complectitur expositionem tertiae partis Lib. II (can. 682-
725) primaeque partis Lib. IIT de sacramentis (can. 737-947), auctore
P. A. Alonso Lobo OP, commentaria ad sacramenta de ordine et matrimonio
necnon et sacramentalia (Lib. IT can. 948-1153), quae debentur Dr. L. Mi-
guélez, et ad partes secundam et tertiam Lib. II (can. 1154-1321), quorum
auctor exstat P. S. Alonso Moran OP.

Collaboratores pari ratione sobriae et canonicae informationis procedunt
in hoc secundo, demptis quaestionibus theoricis aut elucubrationibus circa
reformationem textus actualis. Nihilominus P. Alonso Lobo appendicem
inserit de Actionis Catholicae natura iuridica (p. 43-54), Dr. Miguélez docte
et fuse disserit de matrimonio in eadem dumtaxat linea iuridica, atque
P. Alonso Moran disserte et competenter agit praesertim de iure funerario.

Opus integrum commentationis totius Codicis constabit 4 voluminibus,
prodituris, uti iam nuntiatur, hoc recurrente anno. Quod quidem satis
conicere licet ex celeritate apparitionis secundi. Insigne hoc est inceptum ac
labor benemerentis Domus Editricis Catholicae Matritensis eiusque collec-
tionis dictae BAC, cui, et auctoribus, meliora vota et auguria exprimimus de
felici successu praesentis operis. T. UrDANOzZ OP

Jiménez Urresti, Teodoro : La problematica de la adaptacion del Derecho
Canodnico en perspectiva ecumenista. — Publicado en « Estudios de Deusto »
VIII (1961) 274-362. — Bilbao 1961. 89 p.

Opusculum hoc ex Ephemeride praefata excerptum non tam ad quae-
stiones Turis Canonici pertinet quam ad Ecclesiologiae problemata et disqui-
sitiones hodiernas de oecumenismo. Totus fasciculus agit de Ecclesiae con-
ceptione ut societatis iuridicae, de Ecclesiae constitutione ierarchica et
episcopali, de Ecclesia et Statu. Extra haec themata, auctor aliam minimam
partem p. 320-325 dicat quaestioni de possibili reformatione ipsius constitu-
tionis sacramentorum. In quo toto opusculo, auctor recentiores praeoccupa-
tiones in medium iactat circa reformationem totius centralismi constitutionis
Sanctae Sedis Curiaeque Romanae in favorem maioris potestatis episcoporum.

Opusculum magna eruditione de his omnibus recenter iactatis excellet,
non autem tanta claritate et solido criterio. Scribens plane sese adnumerat
his omnibus tendentiis, plures radicales innovationes proponens, maxime in
re sacramentaria, etsi nihil deinde resolvat. Licet confusiones et incongruen-
tiae passim notentur, opusculum ob bibliographicum praesertim conspectum
magni deservire potest ad maiorem cognitionem harum actualitatis quaestio-
num. T. UrRnANOZ OP



192 Besprechungen

Wolf, Erik : Ordnung der Kirche. Lehr- und Handbuch des Kirchenrechts
auf 6kumenischer Basis. — Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1961.
XXx-832 S.

Das mit Erscheinen der zweiten Lieferung jetzt vollstindig vorliegende
Werk von Evik Wolf ist, um es gleich vorwegzunehmen, eine bemerkenswerte
Leistung, die stirkste Beachtung verdient. Der Verfasser wendet sich damit
zunichst an Studierende der Rechtswissenschaft und der (reformierten)
Theologie. Er will aber dariiber hinaus « allen kirchlich interessierten Lesern
einen Uberblick der Methodenproblematik, der geschichtlichen und gesell-
schaftlichen Bedingungen und Wirkungen, besonders aber der theologischen
Grundlagen des Rechts der christlichen Kirchen vermitteln ». Er versucht
auf 6kumenischer Basis die rechtliche Ordnung der Kirche darzustellen und
aufzuzeigen. Seine Darlegungen sind die ausgereifte Frucht langjahriger
Vorlesungen, und stiitzen sich auch, wie er vermerkt, auf die Ergebnisse viel-
jahriger Seminariibungen. Das Werk weist folgende Struktur auf. In der
Einleitung, betitelt « Probleme », erortert der Verfasser die einschligigen und
grundlegenden Fragen iiber die Problematik des Kirchenrechts und der
Kirchenrechtslehre. — Der erste Teil der Arbeit, iiberschrieben « Dimensionen »
(S. 23-150), geht der Kirche nach, die er in theologischer Existenz, in sozio-
logischer Sicht und im politischen Raum sichtbar werden 1iBt. Dieser Teil
enthilt viele und fruchtbare Anregungen. Der zweite Teil, « Genesis » (S. 151-
192), handelt zunichst von der Ordnung der Urgemeinde, dann von der
Ordnung der Grof3kirche, wobei Wolf der Ausbildung der bischéflichen Kir-
chenordnung und der Durchbildung der Hierarchie nachgeht. — Der dritie
Teif enthdlt das « Tus ecclesiasticum catholicorum » (S. 193-339). In vornehmer
Art bemiiht sich der Verfasser, dem Wesen und der Eigenart des katholischen
Kirchenrechts gerecht zu werden. Die Quellen des rémisch-katholischen
Kirchenrechts, die katholische Kirchenrechtswissenschaft, sowie die Ver-
fassung und die Verwaltung der rémisch-katholischen Kirche erhalten eine,
wenn auch nicht restlos erschépfende Darstellung. Gerade weil der Verfasser
sich einer, im Verhiltnis zur Fiille des Stoffes zu gedringten Kiirze befleif3t,
sind verhiltnismaBig viele Ungenauigkeiten und Unrichtigkeiten stehen ge-
blieben, die in einer eventuellen Neuauflage leicht ausgemerzt werden kénnen.
Auch wire es wiinschenswert, wenn die katholische Fachliteratur des kano-
nischen Rechts in vermehrtem MaBe beigezogen wiirde. — Der vierfe und weit
umfangreichste Teil ist dem « Tus ecclesiasticum protestantium » gewidmet
(S. 341-772). Mit Freude greift der katholische Leser danach, denn es werden
ihm die auf den neuesten Stand gebrachten Kenntnisse des protestantischen
Kirchenrechts vermittelt. Im ersten Abschnitt geht Wolf den geschichtlichen
Grundlagen des protestantischen Kirchenrechts nach. Bekanntlich pragte die
Ablehnung des kanonischen Rechts den Friihprotestantismus und driickte
auch der neuen Vorstellung von der Kirchenordnung ihren Stempel auf. Inter-
essant sind die Ausfithrungen des Autors von der Ausbildung des Staats-
kirchenrechts und dem deutschen Landeskirchentum im 19. Jahrhundert
bis zum Ende des landesherrlichen Kirchenregimentes (1918). Ein Charakteri-
stikum protestantischer Kirchenrechtslehre ist die starke Beeinflussung und
Abhidngigkeit von zeitgendssischen philosophischen Strémungen, deren Ein



Besprechungen 193

wirkung sie sich nicht entziehen konnte. Erst der Thronverzicht simtlicher
Landesfiirsten im Jahre 1918, und das damit verursachte Ende des fiirstlichen
Summepiskopats, gab der Protestantischen Kirche die Mdglichkeit, — da sie
nun auf sich selbst gestellt war, — unabhingig von jeder politischen Gewalt
zur Selbstordnung zu kommen und ihre Verfassung neu zu bauen. Interessant
ist auch das Kapitel : Die Episode der « Deutschen Evangelischen Kirche »
(1933-1945), eine Zeitspanne des kirchlichen Verfassungslebens, das vom
nationalsozialistischen Staat teils gelenkt, teils beeinfluB3t, teils gehemmt
wurde. Abschlieend skizziert der Autor die heutige Situation der Evange-
lischen Kirche in Deutschland. Weitere Abschnitte befassen sich mit den
Rechtsquellen und der Rechtslehre, sowie mit der rechtsdogmatischen Dar-
stellung der Verfassung und Verwaltung der reformatorischen Kirche, von
der Ordnung der Gemeinde bis zur Organisation des Weltrates der Kirchen. —
Der wvierte Teil ist ohne Zweifel der Glanzpunkt des ganzen Werkes, eine
wirklich imponierende Leistung. An verschiedenen Stellen hebt Wolf hervor,
daBl das Wesen des Rechts mit dem Wesen der Kirche nicht in Widerspruch
stehe. Geistkirche und Rechtskirche, Liebeskirche und Gesetzeskirche, un-
sichtbare und sichtbare Kirche koénnen nicht auseinandergerissen werden,
So ist die Studie des Verfassers im heutigen Zeitalter der Oekumene fiir alle
am kirchlichen Leben und Geschehen sich interessierenden Christen ein
kostbares Geschenk, das man in Dankbarkeit entgegennimmt. Ein Wort des
Dankes gebiihrt auch dem Verlag, der dem Werk eine hervorragende druck-
technische Gestaltung mit auf den Weg gegeben hat. H. O. LiTa1 OP

Studia Gratiana post octava Decreti saecularia, vol. VI-VII, curantibus
Tos. ForcHiELLI, Ord. Tur. Eccles. Universitatis Bononiae, Alph. M. STICKLER
Prof. Hist. Tur. Can. Pont. Athen. Sales. Romae. — Institutum Gratianum,
Bononiae 1959. 453, 483 pp.

Das Jahr 1959 brachte gleich zwei stattliche Bande, den sechsten und
siebten, der besteingefiihrten Sammlung « Studia Gratiana ». Das Dekret des
Meisters von Bologna, dessen kritische Neuausgabe vorbereitet wird, er-
weist sich als eine fruchtbare, kaum zu erschépfende Fundgrube kanonisti-
scher Erkenntnisse.

Der sechste Band der Studia enthilt zwei umfangreiche, dulerst wertvolle
Beitrige. Der erste, den wir Evich Will (Freiburg im Breisgau) verdanken, ist
betitelt : « Decreti Gratiani Incunabula. Beschreibendes Gesamtverzeichnis
der Wiegendrucke des Gratianischen Dekretes » (S. 1-280). Der Autor hat sich
der mithsamen Aufgabe unterzogen, ein moglichst vollstindiges Verzeichnis
der Wiegendrucke des Dekretes vorzulegen. Der Gesamtkatalog der Wiegen-
drucke der Deutschen Staatsbibliothek Berlin hitte ein endgiiltiges Ver-
zeichnis bringen sollen ; der zweite Weltkrieg unterbrach die diesbeziiglichen
Arbeiten. Da es, wie der Verfasser erwihnt, ungewiB ist, wann und ob iiber-
haupt die Arbeit weitergefiihrt werden kann, will er in die Liicke springen
und in seiner Studie die Wiegendrucke des Dekretes erfassen, dazu noch die
Ausgaben der Rubricae Decreti, des Decretum abbreviatum und des Correcto-
riwm Decreti. Grundlage und Ausgangspunkt seiner Bestandaufnahme konnte

13



194 Besprechungen

das erhalten gebliebene und bei der Staatsbibliothek Berlin benutzbare
Manuskript des Gesamtkataloges sein ; doch mufte er, infolge der durch den
Krieg bedingten Bestandinderungen, dessen Angaben iiberpriifen. Seinem
Verzeichnis sind neun Register beigegeben (S. 30-115), die Auskunft geben
iiber die verwendeten Abkiirzungen, Quellen und Literatur, iiber die Dekret-
sammlungen und ihre Bestinde, die Drucklander und Druckorte, die Drucker
und Verleger, die Herausgeber und Korrektoren, wie auch die Vorbesitzer,
und schlieBlich noch eine nach Besitzlindern geordnete zahlenmdifBige Zu-
sammenstellung der in der Gegenwart noch vorhandenen Dekret-Drucke.
Unter den Drucklindern steht Italien mit 23 Ausgaben an der Spitze ; unter
den Druckorten nimmt Venedig mit 19 Ausgaben den ersten Platz ein. Der
Verfasser konnte gegen 1760 Exemplare alter Dekretausgaben nachweisen,
die iiber die ganze Welt zerstreut sind, und etwa ein Zwanzigstel aller jemals
gedruckten Dekret-Exemplare darstellen. — Aldo Adversi (Bologna) vermittelt
uns, in enger Zusammenarbeit mit dem Institutum Gratiani und der Uni-
versitdtsbibliothek Bologna, in seinem Beitrag : « Saggio di un Catalogo delle
edizioni del ‘Decretum Gratiani’ posteriori al secolo XV » (S. 285-451) die
Grundsitze und das Muster eines Kataloges der Dekretausgaben nach dem
15. Jahrhundert. Bisher wurden in den Katalogen nur etliche 30 diesbeziig-
liche Ausgaben vermerkt, wihrend Aldo Adversi deren 164 in chronologi-
scher Ordnung beschreibt.

Beide verdankenswerte Arbeiten leisten der Quellenforschung schatzens-
werte Dienste.

Der siebte Band enthilt eine Reihe von Abhandlungen, die sich zum gréten
Teil mit den Manuskripten des Dekrets befassen. Gaetano Scano (Roma) :
« I manoscritti del Decreto di Graziano conservati nella Biblioteca Apostolica
Vaticana » (S. 1-68), Giuseppe Rabotti (Bologna): « Elencho descrittivo di
codici del Decretum in Archivi e Bibliotece italiane et straniere » (S. 69-124),
Fritz Eheim (Wien) : « Die Handschriften des Decretum Gratiani in Oster-
reich » (S. 125-173), Jiirgen Sydow (Regensburg) : « Die Dekret-Handschrif-
ten der Bayrischen Staatsbibliothek in Miinchen » (S. 175-232), H. L. Pink
(Cambridge) : « Decretum manuscripts in Cambridge University » (S. 233-
250), Luigi Prosdocimi (Siena) : « I manoscritti della ‘Summa Decretorum’
di Uguoccione da Pisa » (S. 251-272) befassen sich alle mit der Beschreibung
von Handschriften, die sich in den verschiedensten europdischen Bibliothe-
ken befinden. Adam Vetulani (Cracovia) verweist in seiner Untersuchung :
« Le Décret de Gratien et les premiers Décrétistes a la lumiére d'une source
nouvelle » (S. 273-353) auf eine Handschrift der ehemaligen Stadtbibliothek
von Gdansk (Danzig), die einen aufschlufireichen Auszug aus dem Dekret
Gratians enthilt, und auf die erste Halfte des 12. Jahrhunderts zuriickgeht.
Msgr. Karol Wojtyla (Cracovia-Leopoli) : « Le traité de ‘Penitentia’ de Gratien
dans I'abrégé de Gdansk Mar. F. 275 » (S. 355-390) geht ndher auf den be-
riihmten Traktat des Dekretes ein, wie er in der verkiirzten Fassung des von
Vetulani beschriebenen Manuskriptes von Danzig sich befindet. Die Ab-
handlung von F. Gillmann (Wiirzburg) und E. Roesser (als Herausgeber ) :
« Il codice di Praga XVII A 12 (anteriormente I B I) e I'apparato al Decre-
to di Laurentius Hispanus» (S. 391-445) ist eine Studie aus dem NachlaB



Besprechungen 195

des am 23. Okt. 1941 verstorbenen Kanonisten Gillmann. In deutscher Fas-
sung wurde sie bereits im Archiv fiir katholisches Kirchenrecht 126 (1953-
54) 3-43 abgedruckt.

Die beiden letzten Beitrige, Pietro Palazzini (Roma): « L’imputabilita
dell’atto umano nel periodo pre-grazianeo e nel Decretum di Graziano »
(S. 447-460), und Biondo Biondi (Milano) : « Appunti intorno allo stato ser-
vile nel Corpus juris civilis e nel Decreto di Graziano » (S. 461-480) sprengen
in etwa den Rahmen des Bandes. Beide Aufsitze diirfen das Interesse nicht
nur der Kanonisten, sondern auch der Romanisten und der Moraltheologen
beanspruchen. — 28 Tafeln mit Reproduktionen von Initialien der in den ver-
schiedenen Beitrigen beschriebenen Handschriften des Dekretes sind, wie
schon fritheren Banden, auch diesem beigegeben.

Man darf sich iiber die beiden Bande nur freuen. Sle sind ohne Zweifel
eine Bereicherung der Gratianforschung. H. O. LtTar OP

Fehringer, Alfons, SAC : Die Klosterpfarrei. Der Pfarrdienst der Ordens-
geistlichen nach geltendem Recht mit einem geschichtlichen Uberblick. —
Verlag Ferdinand Schéningh, Paderborn 1958. 175 S.

Die neuzeitliche Entwicklung des kirchlichen Lebens und der Seelsorge —
vor allem auch der sich stark fiihlbar machende Priestermangel — hat es mit
sich gebracht, daB immer mehr Pfarreien Ordensgeistlichen anvertraut wer-
den miissen, trotzdem sich vielleicht mancherorts gewisse Hemmnisse der
Verbindung von Kloster und Pfarrei entgegenstellen. In seiner Studie, die
iibrigens der kanonistischen Sektion der Theologischen Fakultit der Uni-
versitit Miinchen als Dissertation eingereicht und von ihr angenommen wur-
de, will nun der Verfasser all den sich aus dieser Situation ergebenden recht-
lichen Fragen nachgehen, denn bisher fehlte eine zusammenfassende Mono-
graphie. Die Arbeit gliedert sich in zwei Teile. Der erste, betitelt : « Kloster
und Pfarrei in der Geschichte » (S. 23-76) bietet einen rechtsgeschichtlichen
AufriB des ganzen Werdeganges der wechselvollen Beziehungen von Kloster
und Pfarrei, angefangen vom Eigenkirchenrecht, das die Kirchen mit ihrem
bisherigen &ffentlich-rechtlichen Charakter zu Privatkirchen, Eigenkirchen
umschuf, iiber die Periode des romisch und germanisch gepragten Kirchen-
rechtes, bis in die Neuzeit hinein. Der zweife Teil : « Kloster und Pfarrei im
geltenden Recht» (S. 77-163) befa3t sich mit der heutigen Rechtslage. Zu-
ndchst klart der Verfasser die verschiedenen Formen der Klosterpfarrei,
geht naher auf die Struktur von Pfarramt und Pfarrer ein, charakterisiert
die juristische Eigenart einer Klosterpfarrei, und setzt sich schlieBlich mit
den vermogensrechtlichen Fragen auseinander, und all den sich daraus fiir
die Praxis ergebenden Problemen. Schwierigkeiten vermogensrechtlicher
Art tauchen meistens bei den inkorporierten Klosterpfarreien auf, seien sie
nun iure pleno oder iure minus pleno einverleibt. Der Autor hat mit seiner
klaren und wohlabgewogenen Untersuchung der Praxis einen groBen Dienst
erwiesen. H. O. Luta1I OP



196 Besprechungen

Bender, Ludovicus, OP : Forma iuridica celebrationis matrimonii. Com-
mentarius in canones 1094-1099. — Desclée, Roma-Parigi-New York-Tournai
1960. xvIIi-326 pag.

L. Bender OP, Professor fiir kanonisches Recht an der Pépstlichen Uni-
versitit ‘Angelicum’ in Rom, schenkt uns in seinem Buch einen ausfiihrlichen
Kommentar zu den canones 1094-1099 des kirchlichen Gesetzbuches, welche
die Rechtsform der EheschlieBung regeln. Die Handbiicher des kanonischen
Eherechts kénnen fiir gewohnlich nur kurz auf Einzelfragen eingehen ; des-
halb will der Autor sich damit kritisch und ausfiihrlich auseinandersetzen.
Seinen Ausfiihrungen schickt er ein die Spezialliteratur erfassendes biblio-
graphisches Verzeichnis voraus. Einleitend umreif3t er die Fragestellung, um
dann zum besseren Verstindnis die geschichtliche Entwicklung der Ehe-
schlieBungsform zu skizzieren, wobei er den Verhandlungen und Diskussionen
auf dem Konzil von Trient sein besonderes Augenmerk widmet. Des weiteren
behandelt B. die rechtliche Eigenart der Eheassistenz und Trauungsvoll-
macht, der ordentlichen und auBerordentlichen EheschlieBungsform, um
auch u. a. des niheren auf das Vorgehen bei der Konvalidierung einer ungiil-
tig geschlossenen Ehe einzugehen. Besonderen Dank wird man ihm fiir das
10. Kapitel wissen, das betitelt ist : « Suppletio potestatis assistendi matri-
monio », denn gerade hinsichtlich der Anwendung des Grundsatzes « supplet
ecclesia » auf die Trauungsvollmacht bestehen vielfach Unklarheiten und
irrige Auffassungen. Man kann die klaren Ausfiihrungen des geschitzten Ver-
fassers nur empfehlen, vorab den Studierenden des kanonischen Rechtes,
aber auch allen, die mit den weitschichtigen Fragen des kirchlichen Ehe-
rechts in Theorie und Praxis sich befassen miissen. H. O. Lttu1 OP

Flatten, Henricus : Quomodo matrimonium contrahentes iure canonico
contra dolum tutandi sint. — Editio auctoris, Coloniae 1961. 18 p.

Heinrich Flatten hielt am 6. Juni 1956 an der katholisch-theologischen
Fakultit der Universitit Tiibingen seine Antrittsvorlesung aus dem Gebiet
des kanonischen Eherechtes. Unter dem Titel : « Irrtum und Tauschung bei
der EheschlieBung nach kanonischem Recht » veroffentlichte er sie im Ver-
lag Schoningh (Paderborn, 1957, 77 S.). Seine Arbeit fand in Fachkreisen
beachtenswertes Interesse. Der Verfasser ging, angeregt durch eine Reihe
tragischer Fille des praktischen Lebens, dem Problem nach, ob eine Ehe
giiltig sei, obschon sie in Irrtum und arglistiger Tduschung eingegangen
wurde. Zunichst legt er die einschligigen Normen des geltenden Rechtes
dar und wirft dann die Frage einer kiinftigen Anderung des kanonischen
Eherechtes auf. Ferner untersucht er die grundsatzliche Méglichkeit und
Angemessenheit einer solchen Anderung — interessant ist der Hinweis auf
die Ordensgeliibde, wo dem Anliegen bereits Rechnung getragen ist — und
grenzt auch die ins Auge gefate Anderung ab. Er beschlieBt seine Unter-
suchung mit der Feststellung, daB3 man sich im geltenden kirchlichen Ehe-
recht nur indirekt, auf dem Weg iiber die bedingte EheschlieBung, gegen
arglistige Tauschung und Eigenschaftsirrtum sichern kann. Dies ist aber nur
eine Notlosung, die nicht befriedigen kann ; der Schutz ist in der Praxis un-



Besprechungen 197

geniigend. Im Anhang bietet der Verfasser einen sehr brauchbaren Uber-
blick iiber die gesetzliche Regelung von « Irrtum und Tduschung im Ehe-
recht der europdischen Staaten », um so eine rechtsvergleichende Schau ge-
geniiber dem kanonischen Eherecht zu ermoglichen. Wohl um seinem Grund-
anliegen gréBere Verbreitung zu sichern, entschlof3 sich Flatten, das Thema
nochmals, und zwar in lateinischer Sprache abzuwandeln. Einleitend hebt
er in seiner neuen Publikation hervor, wie wenig die Heiratenden durch das
geltende Recht gegen arglistige Tauschung geschiitzt seien und wie not-
wendig es ware, die Vorschriften und Normen des kirchlichen Gesetzbuches
zu iiberpriifen und zu erginzen. Des weiteren setzt er sich mit den Bedenken
und Einwidnden auseinander, die in der Fachliteratur gegen seine, in der
Antrittsvorlesung niedergelegten Vorschlige laut wurden, um dann ab-
schlieBend konkret zu formulieren, wie nach seiner Meinung can. 1083, § 2
des CIC, der vom error qualitatis handelt, vervollstindigt werden kénnte.
Seine Begriindung ist wohl abgewogen und gut fundiert. Er méchte dem
zweiten Paragraphen des angefiihrten Canons einen dritten Abschnitt bei-
fiigen, und zwar in folgender Fassung : « Error circa qualitatem personae, etsi
det causam contractui, matrimonium irritat tantum : ... 3° si quis graviter
ac dolose de altevius partis qualitate magni momenti deceptus matrimonium
ineat, quod ve vere cognita non contvahevet ».

Die wohldurchdachten Ausfiihrungen des Autors, die einem ernsten Ver-
antwortungsbewuBtsein entspringen, verdienen stirkste Beachtung. Sie
diirfen nicht nur von den Kanonisten, sondern von allen Seelsorgern dank-
bar begriifit werden. Im Hinblick auf das Konzil und die ins Auge gefaBte
Revision des kirchlichen Gesetzbuches kommen ihnen erhohte Bedeutung
zu. H. O. LtTH1 OP



	Besprechungen

