
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 1-2

Artikel: P. Teilhard de Chardin SJ

Autor: Darms, Gion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761529

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761529
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gion Darms

P. Teilhard de Chardin SJ

Gedanken zu einem römischen Monitum

Das Monitum des Heiligen Offiziums vom 30. Juni 1962, welches

die Werke von Pater Pierre Teilhard de Chardin SJ betrifft z, hat ein
außerordentlich großes Echo gefunden, wie man es sich sonst bei
ähnlichen römischen Erlassen nicht gewohnt ist. Die Warnung hat nicht nur
eitel Freude ausgelöst, sondern vor allem in den sogenannten «

avantgardistischen » Kreisen und in ihrer Einflußsphäre auch heftige Kritik
und ordentlich viel Unbehagen zur Folge gehabt. Das unbestreitbare
Malaise, das im Anschluß an die Veröffentlichung des Monitums
mancherorts entstand, entbehrt zwar jeder objektiven Grundlage, doch ist es

psychologisch zu einem guten Teil verständlich, wenn man bedenkt, was
sich eine fragwürdige Publizistik in der vergangenen Zeit geleistet hatte.
Durch sie waren in den letzten Jahren nicht die Schriften, wohl aber der
Name Teilhard de Chardins unter den Intellektuellen ziemlich allgemein
bekannt geworden. Viele Anhänger Teilhard's hatten seine Bücher in
einer geradezu abstoßenden Art und Weise marktschreierisch angepriesen

und seine Auffassungen unbesonnen verabsolutiert. Man hatte sich

an einem historischenWendepunkt geglaubt,vergleichbar der Entdeckung
des heliozentrischen Weltsystems, und Teilhard sogar das Attribut eines

« Thomas des 20. Jahrhunderts » beigelegt. Ja, er war zur exemplarischen
Norm moderner Gläubigkeit gestempelt worden. Zahlreiche Publikationen

und Vorträge waren auf diesen Ton abgestimmt ; gelegentliche
behutsame Einschränkungen, die sich darin finden mochten, konnten die

Superlative nicht dämpfen und wollten es auch nicht. Es ist nun leicht
zu begreifen, daß eine in diesem Sinn « aufgeklärte » breite Schicht durch
das Monitum stutzig gemacht wurde.

1 AAS 54 (1962) 526.



96 P. Teilhard de Chardin SJ

In seinem Büchlein über Teilhard de Chardin schreibt N. M.Wil-
diers einleitend : « Die gebotenen Lösungen sind übrigens mehr das

Ergebnis einer persönlichen und subjektiven Erfahrung als das Ergebnis
einer rein wissenschaftlichen Untersuchung »2. Hätte man so das

literarische Werk Teilhard de Chardins einfach gewertet als das schlichte

Zeugnis eines « prophetischen Denkers », der sich von der Naturwissenschaft

her um die Synthese zwischen Wissen und Glaube bemüht, dann
hätte sich die Opposition nie in dem Maße erhoben, wie dies tatsächlich
der Fall war. Auch wäre eine fruchtbare Diskussion über die zweifellos
wertvollen Ansatzpunkte Teilhards wie auch über die leider zahlreichen

Irrtümer leichter möglich gewesen. Und schließlich hätte sich die völlig
nutzlose und überflüssige Verwirrung vermeiden lassen, die durch das

Für und Wider Teilhard de Chardin in zahlreichen Köpfen gestiftet wurde.

Doch hat es nicht so sein sollen. Vielmehr galt es, der Wissenschaft

zum Recht und zum Durchbruch zu verhelfen. So kündeten es wenigstens

seine Anhänger, die unentwegt und bedingungslos treu unter seinem

Banner einhermarschierten, fest entschlossen, den Anschluß an die Zeit

ja nicht zu verpassen Da kam das römische Monitum
Die Art und Weise, wie darauf von Seiten der Anhänger Teilhards

reagiert wurde, ist der Beachtung wert. Treffend charakterisiert Msgr.
François Charrière die durch das Monitum entstandene Lage, wenn er
schreibt : « La mise en garde publiée par le Saint-Office au sujet des

écrits de Teilhard de Chardin a provoqué chez nous des réactions de

nature inquiétante. Lorsque Rome procède par condamnation catégorique,
on proteste contre la dureté, l'intransigeance, le manque de cœur, sans

compter, bien sûr, l'étroitesse d'esprit. Lorsque Rome, pour ménager
les bonnes volontés surprises, espérant qu'on comprendra quand même

et d'autant mieux qu'elle s'efforce de ne pas blesser, se contente d'un
avertissement, alors on proteste aussi et même plus fort. On s'en prend
aux considérants, on fait remarquer que l'autorité est mal renseignée
La manière forte, la manière douce, ni l'une ni l'autre ne conviennent.
Comment donc faudra-t-il faire si l'autorité, bien informée quoi qu'on en

dise, a conscience de devoir mettre en garde les fidèles » 3.

Es ist uns nicht möglich, den Widerhall, den der römische Erlaß bei
den Freunden Teilhards gefunden hat, im einzelnen erschöpfend
darzustellen. Wir müssen uns daher mit einigen symptomatischen Kostproben

2 N. M. Wildiers : Teilhard de Chardin. Freiburg i. Br. 1962, S. 14.
3 Msgr. F. Charriere : A propos de Teilhard de Chardin. La Semaine Catholique

de la Suisse Romande 91 (1962) 409 f.



P. Teilhard de Chardin SJ 97

begnügen. Sichtlich verstimmt, aber immerhin unumwunden und offen,
bemerkte der bekannte österreichische Publizist Friedrich Heer in der

kulturpolitischen Wochenschrift « Die Furche » vom 14. Juli 1962 : « Nun
ist die Gegnerschaft gewisser statischer 'Thomisten' und einer
weitverbreiteten innerkirchlichen Fraktion gegen eine französische theologische
Elite nichts Neues. Neu und bedeutsam ist jedoch, daß sich am Vorabend
des Konzils die Schüsse vor den Bug häufen : vor den Bug des Schiffes
der Kirche, das in ein neues Weltzeitalter segeln oder, wie man hier eben

meint, besser vor Anker hegen soll, im seichten Sund des 'Herkömmlichen'

Soll das Gesicht dieses französischen Edelmannes, der es wagte,
in die Vergangenheit von Milliarden Erdenjahren und in die Zukunft
kommender Jahrtausende zu schauen, gerade der katholischen Jugend
verborgen gehalten werden Wie wird die Zukunft eines Klerus
aussehen, der über den zukunftsfrohen, zukunftsoffensten Denker der
Christenheit nur aus zweiter, dritter Hand und eben aus Aburteilungen
erfährt » Andere brachten das Kunststück fertig, das Monitum, die

Warnung, in eine Empfehlung umzukrempeln, sich mit Teilhard de Chardin
zu befassen und seine Schriften zu studieren. Hieß es in der Verlautbarung

des Heiligen Offiziums, die Werke Teilhards würden von
schwerwiegenden Irrtümern voll sein oder strotzen, scatere gravibus erroribus,
so übersetzte P. Mario von Galli SJ begütigend, diese Werke würden
« auch schwerwiegende Irrtümer enthalten ». Der Genannte bemerkte des

weitern, das Monitum erlaube es sogar, « die Grundkonzeption für äußerst
wertvoll und mit der katholischen Lehre vereinbar zu halten » (« Neue
Zürcher Nachrichten » vom5. Juli 1962). Nach gewissen Leuten, die ihrem
Enthusiasmus mündlich und schriftlich freien Lauf gelassen hatten,
« ist der Inhalt des Monitums des Heiligen Offiziums eigentlich eine

Selbstverständlichkeit Am objektiven Gehalt dieser Aufmunterung
(sie!) muß sich jeder rechtschaffene Mensch freuen». So äußerte sich

Josef Vital Kopp im « Vaterland » vom 19. Juli 1962. Der gleiche Autor
hatte vor einem Jahr in seiner Schrift über Teilhard geschrieben : «Wenn

es der modernen Kirche gelingt, sich die gewaltig einströmende neue

Welterfahrung zu assimilieren und im Sinne Teilhard de Chardins eine

wirklich umfassende und überlegene Deutung der Welt- und Heilsordnung

anzubieten, dann werden die Gotteshäuser beinahe bersten vor der

Menge, die sich drängt » 4. Es dürfte einige Mühe bereiten, aus einer der-

4 J. V. Kopp : Entstehung und Zukunft des Menschen. Pierre Teilhard de
Chardin und sein Weltbild. Luzern-München 1961, S. 74.

7



98 P. Teilhard de Chardin SJ

artigen Aussage eine Vorwegnahme des « objektiven Gehaltes » des Monitums

herauszulesen Die Gedankenakrobatik mancher Teilhard-Anhänger

läßt einen mit Juvenal bekennen : Difficile est satiram non scribere!

Mit beißender Ironie meinte denn auch das Pariser Intelligenzblatt
« Le Figaro » in seiner Ausgabe vom 7./8. Juli 1962 im Blick auf die

französische Gefolgschaft Teilhard de Chardins, seine Bewunderer zögen
den Schluß, daß ein Werk, in welchem man Irrtümer begegnen könne,
einen großen Wahrheitsgehalt besitze und daß ein zweideutiges Denken

begründete Aussicht habe, in einer guten Richtung zu verlaufen, was
nach demUrteil aller Fachleute in der Metaphysik eine unerhörte Sache sei

Seit der Veröffentlichung des Monitums hat sich die Situation bei
den Teilhardisten kaum geändert. Sie haben sich keine besonderen

Reserven auferlegt. Nach wie vor preisen sie das Werk des Paters laut und
beredt und hegen dabei größte Siegeszuversicht. P. Mario von Galli SJ

wollte sogar in der Ansprache, die Johannes XXIII. zur Eröffnung des

Konzils hielt, eine Verwandtschaft der Gedanken mit der Einstellung
Teilhard de Chardins finden 5. Allerdings mehren sich auch die kritischen
Stimmen. Dabei ist bemerkenswert, daß die sogenannte «traditionelle
Richtung » durchaus nicht allein ist, wenn sie die Skepsis des römischen
Monitums gegenüber Teilhard de Chardin teilt. Wir denken dabei etwa

an Hans Urs von Balthasar, der wahrlich nicht durch die « Hypothek »

eines « integralen Thomismus » belastet ist. Im Rahmen einer Sendereihe
des Schweizerischen Landessenders Beromünster über Teilhard de Chardin

sprach er am 25. November 1962 am Radio. Nach einem Hinweis auf
Renan und den « christlichen Hegelianer Wladimir Solowjew » erklärte
er wörtlich : « Also eigentlich bei Teilhard nichts Neues unter der Sonne.

Man wird vielmehr fragen dürfen, ob dieses, für rückständige Christen

so neue und schmackhafte Gericht nicht selber ein bißchen nach dem

alten Brot des 19. Jahrhunderts schmeckt ...» In geradezu erstaunlicher
Schärfe bemerkte Hans Urs von Balthasar im weiteren Verlauf seiner

Ausführungen : « Unter den Nichtavertierten zeichnen sich solche Theologen

aus, die hier Morgenluft wittern, ohne hinreichende Überlegung,

Unterscheidung die Gedanken Teilhards popularisieren und den breiten
Schichten das Gefühl vermitteln, hier sei ein säkularer Ausbruch aus

einem engen kirchlichen Gefängnis geschehen und es sei eine gar erhabene

Sache, zugleich Teilhardist und Christ sein zu können ».

5 M. v. Galli SJ : Brief aus Rom. Or 26 (1962) 223.



P. Teilhard de Chardin SJ 99

Wenden wir uns nun etwas der Gedankenwelt Teilhard de Chardins

zu Sein Erfolg ist, mindestens äußerlich gesehen, unbestreitbar. Dafür
muß es aber auch Gründe geben. Zweifellos haben Snobismus und
Halbwissen, welche jede « neue » Idee zu begleiten pflegen, wenn sie nur
irgendwie revolutionär klingt oder scheint, zum großen Ruf des

französischen Gelehrten das ihrige beigetragen. Doch wäre es sicher ungerecht

und allzu billig, wenn man damit alles abtun wollte. Vielmehr
möchten wir zuerst einmal hervorheben, daß der moderne Mensch zu
Recht fasziniert wurde durch die Überlegungen Teilhards, daß die ganze
Realität, die natürliche sowohl wie die übernatürliche, eine « Synthese »

darstellen muß 6. Es sprach ihn insbesondere auch an, daß P. Teilhard
der Wissenschaft wieder den Sinn für das Menschliche und die menschlichen

Werte zu geben bestrebt war. Die fortschreitende Spezialisierung
innerhalb der modernen Wissenschaft hat zwar wohl zu einer riesigen

Vermehrung des Detailwissens geführt, gleichzeitig aber auch eine

Vernachlässigung der höheren Einheit undder übergreifendenZusammenhän-
ge zur Folge gehabt. Was speziell die Stellung des Menschen im Kosmos

anbelangt, so ist Karl Rahner SJ unbedingt beizupflichten, wenn er
sagt, « daß auch der moderne Naturwissenschaftler trotz der großartigen
Ergebnisse und Perspektiven seiner Wissenschaft eigentlich doch noch

weitgehend einer sowohl vorwissenschaftlichen wie vorphilosophischen
wie vortheologischen Perspektive verhaftet bleibt. Er meint nämlich
meist auch heute noch, daß es gerade dem Geist der Naturwissenschaften

entspreche, den Menschen nur als das schwache, zufällige Wesen zu sehen,

das, einer ihm gleichgültigen Natur ausgesetzt, als eine Art Eintagsfliege
auf der Erde sein Wesen treibe, bis es von einer 'blinden' Natur, die es

nur zufällig in einer ihr selbst gleichgültigen Laune hervorgebracht hat,
wieder verschlungen wird » 7. Der fehlende Sinn für die Tiefendimension
der kosmischen Phänomene und des Menschen im besonderen erweist
sich als offensichtlicher Mangel. Und so ist es durchaus verständlich,
daß Teilhard de Chardin durch seinen « Synthese-Gedanken », der dem
« effort humain » eine gebührende Stellung einräumt, von vielen als «

prophetischer Denker » aufgenommen und als befreiender Wegweiser für die
Wissenschaft begrüßt wurde.

6 Vgl. N. Luyten OP : Teilhard de Chardin. Pax Romana Journal 1962,
Nr. 4, S. 6.

7 K. Rahner SJ : Die Christologie innerhalb einer evolutiven Weltanschauung.

In: Schriften zur Theologie, Bd. V. Einsiedeln-Zürich-Köln 1962, S. 195 f.



100 P. Teilhard de Chardin SJ

Einen weiteren Grund für Teilhards Erfolg darf man sodann mit
A. Brunner SJ wohl im Optimismus sehen, der seinWerk charakterisiert8.
Die gegenwärtige Weltlage übt auf den Menschen unserer Tage einen
schweren Druck aus. Nach den vergangenen Katastrophen erfaßt ihn die

Angst vor einem dritten, atomaren Weltkrieg, welcher den Untergang
der ganzen Menschheit und all ihrer kulturellen Werte bedeuten könnte.
Auch ist unsere Zeit infolge eines gigantischen industriellen und
technischen Aufschwungs eine Zeit des Umbruchs. Alte gesellschaftliche
Strukturen sind im Grunde erschüttert und die neuen noch nicht überall

gefunden. Vielen Menschen, besonders in den Städten, ist der sichere

Boden der Religion und der Weltanschauung unter den Füßen entglitten.
Sie atmen nun auf, wenn ihnen eine weltoffene und optimistische
Lebensauffassung begegnet, besonders wenn diese sich auf die so oft
überschätzte Naturwissenschaft zu stützen scheint, die nach ihrer Auffassung
nicht irren kann. Es kommt ihnen gelegen, wenn die Autorität eines

(naturwissenschaftlichen) Fachmannes sie versichert, daß sie sich nicht
zu fürchten brauchen, die Menschheit sei in einer Aufwärtsbewegung
begriffen, die ihrerseits nur die Verlängerung der gewaltigen Bewegung
darstelle, die den Kosmos zu immer höheren Daseinsstufen geführt habe

und auch im aktuellen Geschehen der Menschheit wirksam sei. Sicher
sind weite Kreise auch der pessimistischen Einstellung gewisser Exi-
stenzialphilosophien überdrüssig, haben genug gehört von der Angst
und vom Ekel, vom Nichts und vom Geworfensein ins Nichts, von der

Sinnlosigkeit des Lebens und des Todes. Wie viel sympathischer klingt
es da, wenn ein Gelehrter kommt und sagt, nicht die Angst, sondern die

begeisterte Freude eines ununterbrochenen Aufstiegs sei die Grundbe-
findhchkeit des Daseins ; im Bösen würden sich nur die Geburtswehen
einer neuen und besseren Welt offenbaren. Erst recht schmeichelt es den
Ohren des modernen Menschen, wenn man ihm zu verstehen gibt, es

werde nicht Entscheidung verlangt, sondern man müsse sich lediglich
von dem mächtigen, ständig steigenden Strom des Bewußtseins tragen
lassen. « Der Nachtmahr einer grausamen und sinnlosen Welt ist von
ihm genommen ; er kann wieder aufatmen »9.

Die teilhardsche « Synthese » hat einen generischen und einen
spezifischen Aspekt. Als generischen Gesichtspunkt bezeichnen wir die, noch

nicht näher bestimmte, Auffassung, wonach Glaube und Wissen, Reli-

8 A. Brunner SJ : Pierre Teilhard de Chardin. SZ 85 (1959/60) 219-221

[= Brunner im Folgenden],
9 Brunner 221.



P. Teilhard de Chardin SJ 101

gion und Welt - unbeschadet ihrer Verschiedenheit - eine harmonische
Einheit bilden. Der spezifische Aspekt besteht dagegen in der Art und
Weise, wie Teilhard diese Einheit sieht und erklärt. Der Optimismus,
von dem wir eben sprachen, ist gleichsam eine Wesenseigenschaft hie-

von. Bevor wir uns mit dem Gedankengut beschäftigen, das Teilhard
eigentümlich ist, wollen wir den « Synthese-Gedanken » generisch ins

Auge fassen.

Es war in der Tat weder unrichtig noch unnötig, in unseren Tagen
das Anliegen der « Synthese » von neuem stark zu betonen. Ganz im
Gegenteil Teilhard de Chardin hat in dieser Richtung zweifellos als

Stimulus gewirkt und dadurch eine sehr wichtige Funktion ausgeübt.
Seine naturwissenschaftlichen Fähigkeiten und Kenntnisse förderten
bei manchen die Aufnahmebereitschaft für den « Synthese-Gedanken ».

Wird dieser unseren Zeitgenossen näher gebracht, dann gehören wir zu
den ersten, die sich darüber freuen. Wir müssen aber gleichzeitig auch
darauf hinweisen, daß der « Synthese-Gedanke » an sich keineswegs
etwas Neues darstellt. In der Gegenwart wurde er von namhaften Theologen

immer wieder unterstrichen, besonders auch im Zusammenhang
mit den Bemühungen um eine Laienspiritualität. Wir erinnern hier nur
an das sehr bekannte und anerkannte Werk von P. Yves M.-J. Congar OP
« Jalons pour une théologie du laïcat » 10. Der « Synthese-Gedanke » hat
schon beim heiligen Thomas exemplarischen Ausdruck und vor allem
auch seine wissenschaftliche Begründung gefunden. Der doctor communis

hat einerseits Glaube und Wissen (in all seinen verschiedenen Verzweigungen)

klar unterschieden, anderseits aber gleichzeitig auch ihre
Harmonie betont und unterstrichen, daß sie in der Einheit der Wahrheit
übereinkommen. Das gleiche lehrte das erste Vaticanum in der Consti-
tutio de fide catholica u, worin ausdrücklich hervorgehoben wird, daß die
Kirche die Vorteile, welche dem Schaffen des menschlichen Geistes

entspringen, keineswegs ignoriert oder verachtet, sondern vielmehr
bekennt, daß Wissenschaft und Kultur, wie sie aus Gott dem Herrn über
alles Wissen, hervorgegangen, mit Hilfe seiner Gnade auch zu Gott
zurückführen, wenn sie recht betrieben werden 12. Im weitern ist darauf
hinzuweisen, daß Thomas die typisch katholische Bejahung alles
Natürlich-Menschlichen gegenüber jeder Form platonischen und manichäi-
schen Denkens in einer so klaren und unmißverständlichen Weise ausge-

10 Yves M.-J. Congar OP : Jalons pour une théologie du laïcat. Paris 19542.
11 Denzinger 1795-1800.
12 Denzinger 1799.



102 P. Teilhard de Chardin SJ

sprechen und spekulativ untermauert hat, daß man ihm gar das Attribut
Thomas a Creatore gegeben hat. Er hat die Wahrheit, daß jedes Sein,
das materielle sowohl wie das geistige, aus Gottes Schöpferhand seinen

Anfang genommen, bis zur letzten Konsequenz durchgedacht und
durchgeführt. Wenn ein Schüler Teilhards, von der Lehre seines Meisters
begeistert, schreibt : « [Der Heilige unserer Zeit] muß also die Welt nicht
etwa hassen, sondern aus ganzem Herzen lieben » ls, so handelt es sich

hier nun wahrlich nicht um eine Erleuchtung, die erst uns Heutigen
zuteil geworden wäre. Bereits vor 700 Jahren hat Thomas gesagt : « Detra-
here ergo perfectioni creaturarum est detrahere perfectioni divinae
virtutis»14. Allerdings ist zuzugegeben, daß das echt thomistische Denken
sich nicht immer und überall durchzusetzen vermochte. So scheint z. B.
die auf klösterliche Verhältnisse zugeschnittene « Nachfolge Christi », welche

auf das geistliche Leben der Gläubigen einen sehr großen Einfluß
ausgeübt hat, in ihrer Haltung gegenüber der Welt etwas reichlich oder

zum mindesten etwas undifferenziert negativ. Sie atmet wohl einen etwas

einseitigen contemptus saeculi, der die realen Werte des Menschen und
der ganzen natürlichen Schöpfungsordnung nicht genügend aufleuchten
läßt und daher gerade den heutigen Menschen, der sosehr in der Welt der
Technik und Wissenschaft engagiert ist, trotz den zahlreichen, immer
gültigen Grundgedanken, nicht in allem anzusprechen und zu packen

vermag. Es scheint in der « Nachfolge Christi » der Gedanke zu wenig
klar und positiv hervorgehoben, daß die Aszese nur die Kehrseite des

christlichen Optimismus und der christlichen Lebensfreude ist ; daß die

Welt, welche der Christ verachtet, gerade die Unordnung, das Häßliche
und das Übel ist, welches der Mensch durch seinen freiwilligen Fall in sie

hineingetragen hat, und daß der Christ mit ganzem Herzen der
gottgewollten Ordnung, Schönheit und Güte anhangt, wenn er all jenes
ablehnt.

Dies vorausgeschickt, wollen wir uns nun fragen, wie Teilhard de

Chardin seine « Synthese » konzipiert. Den Schlüssel zu ihrem Verständnis

gibt uns das Stichwort « Evolutionismus ». Dieser charakterisiert
nach Teilhard die Entstehung des Kosmos. Werden und Entwicklung
des Universums sieht er unter dem Gesichtspunkt eines lückenlosen

Zusammenhanges : Im Verlauf der Zeit erscheinen die verschiedenen

Formen des Seins, eine nach der anderen, durch ein vielschichtiges Spiel

13 I. Lepp : Die neue Erde. Teilhard de Chardin und das Christentum in der
modernen Welt. Olten-Freiburg i. Br., S. 78.

14 Summa contra Gentiles III, 69.



P. Teilhard de Chardin SJ 103

fortwährender Umbildungen, bis sie im Punkt Omega, in Gott, ihre
Vollendung erreichen. Gott ist Endpunkt und Ziel der ganzen Bewegung
und hält sie damit in Gang. Die Evolution wird von Teilhard spiralförmig

aufgefaßt. Jede Windung der Spirale läßt eine neue Ordnung
hervorheben, die von der vorangegangenen verschieden, heterogen ist und
gleichwohl mit ihr in kontinuierlichem Zusammenhang steht. In dieser

Weise verläuft die Entwicklung vom Bezirk des Weltstoffes zur Stufe
des Lebens (Biosphäre) und von hier zum Reich des Geistes (Noosphäre).
Hat die Materie einen bestimmten Grad der Komplexität (Komplexität
stoffliche Synthese) erreicht, so nimmt sie die Form des Lebens an. Je
mehr die Komplexität steigt, desto mehr nimmt das Bewußtsein zu, bis

es zur Sphäre des Geistes (Noosphäre) gelangt, wo es zum Ichbewußtsein

aufsteigt. Mit dem Menschen als Geistträger hat die Entwicklung einen

relativen Höhepunkt gefunden. « Trotz der nur unbedeutenden anatomischen

Umwandlung beginnt mit der Menschwerdung ein neues
Zeitalter. Die Erde 'kleidet sich neu'. Besser noch, sie findet ihre Seele »,

sagt Teilhard 15. Doch die Evolution, für ihn mit dem Aufstieg des

Bewußtseins identisch, ist hier noch nicht am Ende, vielmehr strebt sie in
beständiger Mehrung des Bewußtseins auf « ein harmonisches
Bewußtseinskollektiv, das einer Art Überbewußtsein gleichkommt. Die Erde
bedeckt sich nicht nur mit Myriaden von Denkteilchen, sondern
umhüllt sich mit einer einzigen denkenden Hülle und bildet funktionsmäßig
ein einziges umfassendes Denkatom von siderischem Ausmaß » 16. Die

ganze Bewegung findet im Punkt Omega, der ihr Einheit und Zusammenhang

verleiht, ihren Abschluß. Er ist das kosmische Zentrum, auf das

hin alle Bewußtseinsträger der Welt konvergieren und in dem sie einander

heben können. Wie ein Magnet übt er eine Anziehungskraft aus. Die
erlösende Menschwerdung Christi ordnet sich in dieses evolutive Schema
ein. Christus ist es, der uns im Punkt Omega erscheint und dessen
Funktionen erfüllt. Auf Grund seiner Inkarnation zieht er - über die Grenzen
seiner menschlichen Natur hinaus - das in Evolution befindliche
Universum an sich und nimmt es physisch auf.

So präsentiert sich, in groben Zügen, Teilhards «Synthese». Für
ihn handelt es sich bei diesem « Evolutionismus » nicht um eine aprio-
ristische Stellungnahme, sondern um die Unterwerfung unter die Realität.

Angesichts der naturwissenschaftlichen Fakten sieht er keine andere

15 P. Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos. München 19592,
S. 170. [= Teilhard de Chardin im Folgenden],

16 Teilhard de Chardin 244.



104 P. Teilhard de Chardin SJ

vernünftige oder überhaupt denkbare Lösung. Ist die teilhardsche «

Synthese », deren Kern und Stern der Evolutionsgedanke bildet, aber - vorerst

nur vom Standpunkt der Naturwissenschaft aus gesehen - über

jeden Zweifel erhaben Darauf müssen wir mit einem glatten Nein
antworten. In der Entwicklungslehre beherrschen heute noch weitgehend
die Hypothesen und nicht die gesicherten Thesen das Feld. Darum
tendiert die aktuelle Naturwissenschaft in dieser Frage vor allem auf das

Studium von Einzelproblemen, nicht auf verallgemeinernde Schemata.

Wenn Teilhard de Chardin der Materie ein « Vor-Leben » (prévie)
zuschreibt, aus dem das eigentliche Leben hervorgegangen sein soll,

so haben wir es dabei mit einer leeren Behauptung zu tun. Und ebensowenig

läßt sich der Übergang von der anorganischen Materie zum lebenden

Organismus von der Materie her wissenschaftlich beweisen. Nach

sorgfältiger Analyse der neuesten naturwissenschaftlichen Erkenntnisse

gelangt Johannes Haas SJ zur Feststellung : « Es muß mit der Möglichkeit

gerechnet werden, daß die in der Urzeit der Erde herrschenden

Bedingungen zur spontanen Bildung von niedermolekularen organischen
Stoffen geführt haben. Es hat sich jedoch gezeigt, daß es niemals

Bedingungen gegeben hat, welche zur spontanen Entstehung von Makro-
molekeln mit der für das Leben notwendigen typischen molekularen
Struktur Anlaß gaben. Das gleiche gilt für die Entstehung von
Zellorganen und lebensfähigen Zellen. Die innere molekulare Ordnungsstruktur

ist also die Grenze, welche auch von äußeren materiellen
Bedingungen nicht überschritten werden kann Die für das Leben

notwendige innere Ordnungsstruktur des materiellen Substrates stellt die

Grenze dar, welche von der Materie allein nicht überschritten werden

kann. Damit ist aber die Materie als der alleinige Daseins- und
Entstehungsgrund des organischen Lebens ausgeschaltet »17.

Wir haben bereits darauf hingewiesen, daß Teilhard de Chardin die

Evolution spiralförmig auffaßt. Darnach würde die Entwicklung nach

der Entstehung des Menschen zwar weitergehen, aber keine neuen Arten
mehr hervorbringen, sondern sich auf das Psychische beschränken. Dazu

meint Prof. A. Portmann : « Teilhard übernimmt eine andere recht
verbreitete Auffassung über die Evolution des Lebendigen, als wäre sie

eine völlig geklärte Einsicht in den Lauf der Welt : er geht von der Idee

aus, daß die Entfaltung des Lebens - vom Menschen abgesehen - ein

17 J. Haas SJ : Leben in Materie. Die Entstehung des Lebens im Lichte der
neuesten Erkenntnisse der modernen Zellenlehre. Berlin 1956, S. 105 f.



P. Teilhard de Chardin SJ 105

Ende gefunden habe. Die Evolution der Noosphäre - dieses spezifisch
humanen Reiches - ist ein völlig neuer Abschnitt der ganzen Lebensgeschichte.

Dieser Stillstand der Evolution neuer Typen ist in unserer
wissenschaftlichen Perspektive schwer zu beweisen ; er ist nach wie vor
Gegenstand der Diskussion. Ob er z. B. für die Virusarten und Bakterien
gilt, für Weichtiere oder Insekten, für Vögel oder Nager - das läßt sich

mit sehr vielen Argumenten bezweifeln. Wie einzigartig man auch die

neue, durch das Auftreten von Menschen geschaffene Situation
einschätzt - den Stillstand anderer Evolutionsvorgänge braucht man daraus

nicht abzuleiten »ls.

Teilhard de Chardin will als Naturwissenschafter sprechen. Im
Vorwort seines Werkes « Der Mensch im Kosmos » schreibt er : « Um das

Buch, das ich hier vorlege, richtig zu verstehen, darf man es nicht lesen,
als wäre es ein metaphysisches Werk, und noch weniger wie eine Art
theologischer Abhandlung, sondern einzig und allein als naturwissenschaftliche

Arbeit. Schon die Wahl des Titels weist darauf hin. Nichts als

das Phänomen. Aber auch das ganze Phänomen »19. Teilhards Deutung
des Phänomens bleibt nun aber durchaus nicht unangefochten. A. Brunner

SJ meint : « Von dem sich Zeigenden [= Phänomen] ist in dem Buch
tatsächlich viel weniger die Rede als von den eigenen Theorien »20.

Und H. Kröger, Dozent an der Universität Zürich, äußert sich : « Teilhard

de Chardin stellt bestimmte Tatsachen vor, er deutet sie und zieht
ein Fazit. Dem in naturwissenschaftlichen Denksphären Geschulten

fällt bei diesem Prozeß auf, daß seine Deutung jedesmal eine von vielen

möglichen ist. Warum gerade sie als den anderen überlegen, als 'richtig'
gewählt worden ist, erfährt man fast nie Fast mit allen Thesen läßt er

uns bei der Frage stehen : Woher weiß er das warum gerade diese

Lösung ist nicht etwas ganz anderes, ist nicht sogar das genaue
Gegenteil ebensogut möglich 'Seit der Verselbständigung unseres
Planeten findet sich eine bestimmte Masse elementaren Bewußtseins vom
Ursprung her in der Erdmasse gefangen'. Ein für Teilhards Arbeitsweise
und ihre Ergebnisse besonders bezeichnender Satz. Wie kann man so

etwas wissen » 21. Ähnliche Kritik läßt auch Prof. A. Portmann ver-

18 A. Portmann : Der Pfeil des Humanen. Über P. Teilhard de Chardin.
Freiburg/München I9603, S. 48.

19 Teilhard de Chardin 1.
20 Brunner 212.
21 H. Kroeger : Teilhard de Chardin und die Naturwissenschaft. Neue

Zürcher Zeitung, Nr. 2923 vom 27.7.1962.



106 P. Teilhard de Chardin S J

lauten : « Die schärfste Grenze gegenüber den Aussagen Teilhard de

Chardins ziehe ich dort, wo ihn seine prophetische Schau zwingt, das

Kommende als eine klare Konsequenz des Wissens darzustellen. Nicht
als sei damit die Redlichkeit seiner Überzeugung bezweifelt - es

erscheint mir aber gefährlich, daß seine Darstellungen so selten den

Übertritt in die Zone der Unsicherheit auch nur andeuten Die
Gewißheit, mit der sich viele dieser Äußerungen geben, wird schon dadurch

erschüttert, daß in seinen Werken die zur Zeit geltenden Ansichten der

Evolutionsforschung als etwas erscheinen, was als abgeklärtes und als

sicheres Gut der Forschung aufgefaßt werden darf. In Wirklichkeit ist
die Mutationslehre und die aus ihr abgeleitete wissenschaftliche Theorie
noch voller Probleme und Unsicherheiten, die denn auch immer wieder
in der Darstellung des Forschers selber aufleuchten » 22. In diesem

Zusammenhang entbehrt die Feststellung von Msgr. G. Siegmund, Fulda,
nicht des Interesses : «BezeichnenderweisesindalleTeilhard-Enthusiasten
naturwissenschaftliche Laien »2S. Die teilhardsche « Synthese » ist nicht
mehr wert als ihre evolutionistischen Grundlagen. Sind aber schon diese

problematisch, dann ist die Synthese selbst nicht weniger fragwürdig.
Nun gestatten wir uns noch einige Bemerkungen zu Teilhards

Gedankenwelt unter dem Gesichtspunkt der Philosophie und der Theologie.
Dies ist ja auch die ausschließliche Betrachtungsweise des römischen
Monitums. Es ist rein unmöglich, hier auf all die philosophischen und
theologischen Zweideutigkeiten und Irrtümer Teilhards einzugehen, sagt
doch der Erlaß des Heiligen Offiziums selber, seine Werke würden davon
strotzen. Wir wollen uns nicht näher mit der verhängnisvollen
Übertragung naturwissenschaftlicher Begriffe auf das Gebiet der Philosophie
und der Theologie befassen, obwohl sich eine « Synthese » zwischen Glaube

und Wissen nur dann als unmißverständlich erweisen kann, wenn
man die Begriffe in ihren genuinen Sinn verwendet. Daß Ausdrücke wie
« Evolution Gottes » äußerst gefährlich sind, dürfte jedermann einleuchten.

Auch Teilhards Auffassung der Schöpfung scheint nicht unbedenklich.

Mit Recht wird darauf hingewiesen, daß die Schöpfung als Tat
Gottes, also die aktive Schöpfung, bei ihm kaum zur Sprache kommt.
Gott erscheint nur als das Endziel der aufsteigenden Bewegung,
dagegen nie als ihr Ursprung 24. Auch die Schau der passiven Schöpfung

22 A. a. O. S.45f.
23 G. Siegmund : Pierre Teilhard de Chardin - im Widerstreit der Meinungen.

Anzeiger für die katholische Geistlichkeit 71 (1962) 486.
24 Brunner 216.



P. Teilhard de Chardin SJ 107

erfährt durch den teilhardschen Evolutionismus eine grundlegende
Umwandlung, die zu größten Reserven Anlaß gibt. Ohne Rücksicht auf die

Interpretationen, welche man für die ersten Kapitel der Genesis wählen

will, ist doch zu betonen, daß der Schöpfungsbericht das Bild einer
diskontinuierlichen Weltentstehung vermittelt : Es gibt Klassen von
verschiedengearteten Wesen ohne Zwischenglieder. Ebenso erkennt das

christliche Denken im gegenwärtigen Aufbau des Kosmos ein
gleichzeitiges Nebeneinander von verschiedenen Ordnungen, zwischen denen

es keinen Übergang gibt und die voneinander zutiefst unterschieden
sind 2S. Es ist nun wirklich sehr schwer einzusehen, wie sich der radikale
Evolutionismus Teilhards, der in aufsteigender Linie von den
materiellen Grundelementen bis zum kollektiven Bewußtsein des Punktes

Omega führt, mit der Offenbarung in Einklang gebracht werden könnte.
Die Evolution vollzieht sich gemäß Teilhard de Chardin als

Aufstieg des Bewußtseins in der naturgegebenen Richtung auf den Punkt
Omega hin. Welche Bedeutung und was für eine Rolle können in einer
solchen Konzeption der menschlichen Freiheit noch zukommen

Im besonderen möchten wir hier auf die Überschätzung des evolu-
tionistischen Weltbildes in Hinsicht auf das Heilswirken des Menschen

und sein letztes übernatürliches Ziel hinweisen sowie auf den Panpsychis-
mus und den Naturalismus aufmerksam machen, welch letzterer das

ganze System Teilhards durchzieht und immer wieder aufleuchtet.
Gewiß, es wird heute kaum mehr jemand einfallen, jede Evolution

prinzipiell in Abrede zu stellen. Und insoweit sich evolutionistische
Tatsachen beweisen lassen, bereitet es uns als Christen keine Mühe, sie

anzuerkennen. Sicher würden wir dem Glauben keinen Dienst erweisen, wollten

wir aus einer falsch verstandenen Liebe zu ihm naturwissenschaftliche

Fakta negieren. Daß wir dem dynamischen Weltbild Rechnung tragen

müssen, ist für uns eine Selbstverständlichkeit. Der Einblick in die
unermeßlichen raum-zeitlichen Dimensionen des Universums eröffnet

uns tiefe und weite Perspektiven, welche an unser Denken manche Frage

zu richten haben und uns die Schöpfermacht Gottes in ungemein
anschaulicher Weise aufleuchten lassen. In diesem Sinne dürfen und wollen

Philosophie und Theologie sich dem neuen Weltbild nicht verschließen.

Gleichzeitig ist aber zu betonen, daß es durchaus falsch wäre, die
Offenbarung und den gläubigen Menschen wesentlich von einem Weltbild ab-

25 L. Cognet : Le Père Teilhard de Chardin et la pensée contemporaine.
Paris 1952, S. 88 f.



108 P. Teilhard de Chardin SJ

hängig zu machen. Darauf hat der Schreibende früher bereits hingewiesen

26. Wir wiederholen den Gedanken in diesem Zusammenhang in der

Formulierung von A. Brunner SJ, der sagt : « Man kann sich auch

fragen, was denn der Unterschied zwischen einer statischen und einer sich

entwickelnden Welt existentiell, für das Schicksal des Menschen und für
seine Entscheidungen bedeute. Uns scheint, gar nichts. Sein Heil muß
der Mensch mit der Gnade Gottes durch seine Entscheidungen genau so

in der einen wie in der andern Welt wirken. Er muß die Wirklichkeit
bestehen, in die er hineingestellt ist. Immer ist er letzten Endes durch Gott
dahin gestellt, wo er steht » 27.

Nun ein Wort zu Teilhards Panpsychismus. Wie wir bereits
gesehen haben, läßt er das Leben (Biosphäre) aus der anorganischen
Materie hervorgehen, obwohl zwischen den beiden Bereichen eine Diskontinuität

hegt, die von der toten Materie her nicht zu überbrücken ist.
Teilhard geht aber noch weiter, indem nach ihm auch der Geist aus dem
materiellen Reich der Biosphäre aufsteigt. Damit befindet sich der Geist

in potentia materiae. Mit anderen Worten : Der wesentliche Unterschied
zwischen Geist und Materie fällt dahin, und das Psychische wird
allgegenwärtig. In diesem Sinne verweist der offiziöse Kommentar des

« Osservatore Romano » zum Monitum 28 auf einen Brief Teilhards vom
13. März 1954, abgedruckt in der Zeitschrift « Psyche », 1955, Nr. 99/100,
S. 9, sowie auf sein Werk « L'Energie Humaine ». An der erstgenannten
Stelle schreibt er : « Non pas l'Esprit par évasion hors de la Matière, - ni
l'Esprit juxtaposé incompréhensiblement avec la Matière (Thomisme
mais l'Esprit émergeant (par opération pan-cosmique) de la Matière. -
MATERIA MATRIX ...» Am andern Ort (S. 74) sagt Teilhard: «Il
n'y a pas, concrètement, de la Matière et de l'Esprit : mais il existe seulement

de la matière devenant Esprit. Il n'y a au Monde ni Esprit, ni
Matière: 1''Etoffe de l'Univers' est l'ESPRIT-MATIERE. Aucune autre
substance que celle-ci ne saurait donner la molécule humaine ». Es ist
daher mehr als berechtigt, wenn der genannte Artikel des « Osservatore
Romano » feststellt, « daß Teilhard nicht einmal die tiefen Grenzen kennt,
welche zwischen Materie und Geist bestehen. Grenzen, die tatsächlich die

Beziehungen zwischen den beiden (im Menschen substantiell verbunde-

26 G. Darms : Scholastisches Denken und « modernes Weltbild ». FZPT 9

(1962) 404 u. 408.
27 Brunner 218 f.
28 Pierre Teilhard de Chardin e il suo pensiero sul piano filosofico e religioso.

L'Osservatore Romano vom 30.6./1.7.1962 [nicht gezeichneter Artikel].



P. Teilhard de Chardin SJ 109

nen) Ordnungen nicht ausschließen, die aber deutlich ihre wesentlichen
Unterschiede bezeichnen ». Diese grundlegenden und wesentlichen
Unterschiede zwischen materieller und geistiger Ordnung gehören aber zum
Gemeingut der christlichen Philosophie und Theologie, weshalb Pius XII.
die gegenteilige Meinung im Rundschreiben Humant Generis ausdrücklich

als Irrtum gebrandmarkt hat ; ebenso erklärt der Papst hier,
entgegen der Meinung Teilhard de Chardins, klar und deutlich, der katholische

Glaube verpflichte uns, daran festzuhalten, daß die (menschlichen)
Seelen unmittelbar von Gott erschaffen werden 2!>.

Seinen Panpsychismus begründet Teilhard de Chardin in folgender
Weise : « Auf dem Grund unserer selbst erscheint unzweifelhaft ein

Inneres, wie durch einen Riß gesehen, im Herzen der Wesen. Dies genügt,
daß wir die Existenz dieses 'Innen' in diesem oder jenem Grade überall
und seit jeher in der Natur voraussetzen müssen. Da der Stoff des

Universums irgendwo eine Innenseite hat, ist er notwendigerweise von
zweiseitiger Struktur, und zwar in jedem Raum- und Zeitabschnitt,
ebensogut wie er etwa körnig ist : es gibt eine Innenseite der Dinge, die

ebenso weit sich erstreckt wie ihre Außenseite » 30. Dies leitet Teilhard aus
der Überlegung ab : « Wenn sich ein Phänomen auch nur an einem einzigen

Punkt gut beobachten läßt, so hat es sicher, infolge der Grundeinheit
der Welt, überall seine Bedeutung und seine Wurzeln » 31. Mit Recht
bemerkt A. Brunner SJ, daß wir es hier mit einem Trugschluß zu tun
haben, denn das zu Beweisende, die durchgehende Grundeinheit der

Welt, wird von Teilhard de Chardin bereits vorausgesetzt 32.

Einen wesentlichen Teil der Kritik, die wir vom philosophisch-theologischen

Gesichtspunkt her an Teilhards Werk anzubringen haben,
können wir unter das Stichwort « Naturalismus » subsumieren.
Naturalistischem Denken entspringt einmal seine Überwertung der Materie.
Dazu äußert sich die Abhandlung im « Osservatore Romano » : « Seine

Feder, die er [Teilhard] aus Begeisterung ergriffen hat, trägt ihn oft weit
über die Grenze des Richtigen hinaus. Höchst peinlich berühren jedenfalls

folgende Sätze : 'Si par suite de quelque renversement intérieur, je
venais à perdre successivement ma foi au Christ, ma foi en un Dieu
personnel, ma foi en l'Esprit, il me semble que je continuerais à croire au

29 Rundschreiben Humani Generis vom 12. August 1950. AAS 42 (1950)
570 f. und 575.

30 Teilhard de Chardin 31.
31 Teilhard de Chardin 31.
32 Brunner 212.



110 P. Teilhard de Chardin SJ

Monde. Le Monde (la valeur, l'infaillibilité et la bonté du Monde), telle
est, en dernière analyse, la première et la seule chose à laquelle je crois.

C'est par cette foi que je vis, et c'est à cette foi, je le sens, que, au moment
de mourir, par-dessus tous les doutes, je m'abandonnerais A la foi
confuse en un monde Un et Infaillible je m'abandonne, ou qu'elle me
conduise' (Comment je crois). - Dies sindWorte aus dem Jahre 1934. Aber
wieviel besser wäre es gewesen, wenn sie nie geschrieben worden wären »

Naturalistisch mutet auch die Erklärung an, die Teilhard de Chardin
für die Sünde, das Böse, gibt. Die Sünde ist im Grunde nur eine

notwendige Begleiterscheinung der Evolution und ein retardierendes
Element in deren aufsteigender Linie. Teilhard spricht von einem « besonderen

Typ von Kosmos, der das Böse (nicht durch Zufall - das hätte
wenig zu bedeuten -, sondern infolge seiner ganzen Anlage) notwendig
in dem Kielwasser seiner Evolution nach sich zieht, und zwar in beliebiger

Menge oder Schwere. Ein Universum, das sich einrollt, sagte ich - ein

Universum, das sich verinnerlicht : aber eben damit auch ein Universum
der Mühsal, ein Universum der Sünde, ein Universum des Leides

Ordnung und Zentrierung : diese beiden eng miteinander zusammenhängenden

Formveränderungen lassen sich, wie die Ersteigung einer
Bergspitze, oder die Eroberung der Lüfte, nur dann richtig durchführen, wenn
man sie teuer bezahlt ; - wenn wir wüßten aus welchen Gründen und
nach welcher Taxe, so hätten wir das Geheimnis der Welt um uns
durchdrungen » 33. Diese Deutung des Bösen, die Teilhard als Naturwissenschafter

gibt, beraubt die Sünde jedes tieferen Sinngehaltes. Dem

mysterium iniquitatis der Schrift (2 Thess 2,7) trägt sie in keiner Weise

Rechnung, Sie wird auch dadurch nicht ihres naturalistischen und
unzulänglichen Charakters entkleidet, daß er die Möglichkeit nicht ausschließt,
« der normalen Wirkung der Evolution noch die außergewöhnliche Wirkung
einer uranfänglichen Katastrophe oder Abirrung » hinzuzufügen, wozu
er sich nicht berufen fühlt, Stellung zu beziehen 34.

Teilhard de Chardin sagt uns, daß die Gemeinschaftsbildung «

unentwegt und allen sichtbar vorwärtsschreitet auf dem Wege einer nicht
mehr aufzuhaltenden Vereinheitlichung»35. Die Menschen als

Bewußtseinsträger schließen sich auf dem ganzen Planeten immer mehr zusam-

33 Teilhard de Chardin 310.
34 Teilhard de Chardin 310.
35 P. Teilhard de Chardin : Die Entstehung des Menschen. München 19612,

S. 103.



P. Teilhard de Chardin SJ 111

men, sie « planetisieren » sich und konvergieren so auf den Punkt Omega
hin : auf « Gott als Triebkraft, Sammelpunkt und Garant - das Haupt
der Evolution » 36. In ihm finden sie ihre Vollendung und in ihm vermag
ihre Liebeskraft die Gesamtheit der Menschen und der Erde zu umschlingen.

Kriege und Revolutionen sind nur «Abfälle» von der Grundbewegung
des Kosmos, deren natürlicher Verlauf auf das Erlangen der Vollendung
hintendiert. Dieser Auffassung kann aber der Vorwurf des Naturalismus
nicht erspart bleiben ; sie ist offensichtlich verwandt mit der Fortschrittsgläubigkeit

der Aufklärung und des Liberalismus. Ein prominenter Liberaler

äußert sich : « Er [der Liberalismus] hält die Menschheit trotz der

gegenwärtigen Skepsis grundsätzlich für fähig, durch den richtigen
Gebrauch ihrer Vernunftkräfte in ungebrochener Linie in eine Zukunft des

Fortschritts, des Wohlstandes und der Freiheit zu marschieren. Die
Kriege und Krisen erscheinen ihm als leidige Rückfälle in eine überwundene

Zeit. Nach christlicher Auffassung ist aber das menschliche Dasein
durch die Sünde gezeichnet, deren Auswirkungen der Mensch nicht durch
eigene Kraft beseitigen kann » 37. Von dieser optimistischen, ja zweifellos

zu optimistischen und - leider unkatholischen - Zukunftserwartimg ist
auch das Denken Teilhard de Chardins geprägt. Zwar wirkt der propagierte

« Glaube an das Gute im Menschen » an sich nicht unsympathisch.
Ganz im Gegenteil Doch hat er nicht nur die empirischen Fakten gegen
sich, sondern er übersieht auch die Tatsache der Erbsünde und ihre
Folgen. Dadurch wird er ebenso unrealistisch wie unwahr. Es wird wohl vielen

so gehen wie jenem kritischen französischen Autor, der meint :

« Il faut évidemment un solide optimisme pour voir, dans les violences

qui nous entourent, les germes d'une mentalité collective, comme le

fait le P. Teilhard de Chardin Devant des perspectives aussi tragiques,
on se prend parfois à regretter que les vues du P. Teilhard de Chardin

ne s'imposent point avec toute la force de l'évidence » 38.

Die Vorstellung von einer natürlich-harmonischen Entwicklung des

Menschen und des Universums auf die Vollendung hin wird uns durch die

Offenbarung keineswegs nahegelegt. Seit Christus sein Reich aufgerichtet
hat - so lehrt die Schrift -, setzt der Satan alles daran, um es zu vernichten.

Die Angriffe des Teufels verdichten sich vor der Wiederkunft Christi

36 A. a. O. S. 129.
37 E. Bieri : Liberale Politik und christlicher Glaube. Neue Zürcher Zeitung

Nr. 2281 vom 20.10.1951.
38 L. Cognex : Le Père Teilhard de Chardin et la pensée contemporaine.

Paris 1952, S. 80 f.



112 P. Teilhard de Chardin SJ

immer mehr. Vor dem Ende wird sich ein großer Abfall einstellen : die

Menschen werden nicht mehr an Gott glauben und auf seine Gnade

bauen, sondern sich dem Irdischen zuwenden und seinen Kräften
vertrauen. Dazu fügen sich, von Christus vorausgesagt, kosmische

Katastrophen. Sie sind zugleich Vorzeichen und Einleitung des Weltgerichtes
und machen die Menschen irre. Die Zeit der zweiten Ankunft Christi
bleibt unbestimmt : « Über jenen Tag und die Stunde hat niemand
Kenntnis » (Mt 24, 36 ; 25, 13 ; Mk 13, 32). Der Herr kommt wie ein

Dieb in der Nacht (1 Thess 5, 2 u. 4 ; 2 Petr 3, 10). - Die Auffassungen
Teilhard de Chardins lassen sich offensichtlich nicht in Einklang bringen
mit den Bildern und der Sprache der Schrift. Der eklatante Widerspruch
ist auch Ignace Lepp nicht entgangen. Er meint : « Sicher ist es gestattet,
sich das Ende der Welt als eine kosmische Katastrophe vorzustellen,
und zahlreiche Zitate aus der biblischen Tradition laden uns wirklich
zu einer solchen Deutung ein. Teilhard de Chardin glaubt sich jedoch
nicht vom Geiste der christlichen Offenbarung zu entfernen, wenn er
sich zu einer anderen Hypothese (sie entschließt, die ihm mit dem

gegenwärtigen wissenschaftlichen Weltbild besser übereinzustimmen
scheint. Das Ende der Welt sollte seines Erachtens als das Resultat der
kollektiven Reifung der Menschheit aufgefaßt werden, das heißt als

Vervollkommnung der schöpferischen Entwicklung » 39. Vermögen solche

fragwürdige Einbrüche in das biblische DenkenTeilhard de Chardin zu
einem Bahnbrecher des modernen Christentums zu stempeln

Als Naturalismus müssen wir schließlich auch die Art und Weise
bezeichnen, in welcher Christus, seine Menschwerdung und sein Erlösungswerk

und mit ihm die ganze Ordnung der Gnade'in das evolutive Weltbild

eingebaut werden. Gewiß, wir wollen vollen Ernst machen mit dem

theologischen Axiom Gratia non destruit naturam, sed supponit et perficit
eam. Gleichzeitig und ebensosehr ist aber auch die Transzendenz der
Gnade gegenüber der Natur und ihre absolute Ungeschuldetheit zu
betonen. Dieses Anliegen kommt nun aber bei Teilhard de Chardin nicht
auf seine Rechnung. Vielmehr erscheint uns die Gnade in seinem evo-
lutionistischen System als kontinuierliche Weiterführung und Verlängerung

der Natur. Die göttliche Allgegenwart erreicht nach ihm durch die
Inkarnation eine maximale Verwirklichung. Christus wird da zum Mittelpunkt

der psychischen Konvergenz, und seine Heilsrolle besteht darin,

39 I. Lepp : Die neue Erde. Teilhard de Chardin und das Christentum in der
modernen Welt. Olten-Freiburg i. Br. 1962, S. 73 f.



P. Teilhard de Chardin SJ 113

durch diese Konvergenz die Menschen an sich zu ziehen, wodurch der
« totale Christus » realisiert wird. Es kommt Christus zu, die Welt immer
mehr und mehr in sich zu absorbieren und sie so auf einen stets geistigeren
Grad zu erheben. Diese « biologische » Aufgabe besitzt Christus in der

Evolution und durch sie. Im Kreuz erlangt der « effort humain » seinen

absoluten Höhepunkt ; das größte Bemühen führt im Kreuz zur höchsten

Spiritualisierung : « Prise à son plus haute degré de généralité, la
doctrine de la Croix est celle à laquelle adhère tout homme persuadé qu'en
face de l'immense agitation humaine il s'ouvre un chemin vers quelque
issue, et que ce chemin monte. La vie a un terme : donc elle impose une
direction de marche, laquelle se trouve orientée, en fait, vers la plus
haute spiritualisation par le plus grand effort » 40 « La voie royale de la
Croix, c'est tout justement le chemin de l'effort humain, surnaturellement
rectifié et prolongé » 41. - In solchen Gedankengängen ein übernatürliches
Element zu erblicken fällt nun wirklich schwer. Betrachtet man das

Kreuz, im Sinne Teilhard, als das höchste, aber gleichsam normale Ende
des menschlichen Bemühens, so Hegt es auf der Hand, daß die Erlösung
ihren authentischen Sinn verHert.

Schließhch ist nun hier auch der Ort, auf die - nach manchen so

aufrichtend und befreiend wirkende - Sicht und Wertung der menschlichen

Tätigkeit hinzuweisen, wie sie unsTeilhard de Chardin vermittelt42.
Er ist der Ansicht, die « gute Meinung » sei durchaus notwendig und wichtig,

sie genüge aber nicht, um der menschhchen Arbeit ihren Wert
wiederzugeben. Wohl schenke sie unseren Tätigkeiten eine Seele, doch gebe
sie den Körpern unserer Tätigkeiten nicht die Hoffnung einer
Auferstehung. Wir hätten aber ein Verlangen darnach, daß auch das Werk
unseres Geistes gewissermaßen Ewigkeitswert erlange. Nach Teilhard
ist dies nun tatsächlich möglich. Wie Das SinnenfäHige ist ganz dem

Geistigen zugeordnet, und das Geistige, unsere Seelen, ist eng mit Christus

und mit Gott verbunden. Alles strebt auf Christus zu, in dem es seinen

Bestand hat. Daher trägt jedes Bemühen von uns dazu bei, die Welt in
Christus Jesus zu voHenden. Macht und Kraft des fleischgewordenen Wortes

verstrahlen sich bis in die Materie hinein. Die Inkarnation wird aber

erst abgeschlossen sein, wenn der Substanzteil, den jedes Objekt ein-
schüeßt, das definitive Zentrum seiner Vollendung, Christus, gefunden

40 P. Teilhard de Chardin : Le milieu divin. Essai de vie intérieure. Paris
1957, S. 116.

41 A. a. O. S. 118.
42 Dafür ist das genannte Werk « Le milieu divin » zu konsultieren.

8



114 P. Teilhard de Chardin SJ

haben wird. Teilhard zitiert in diesem Zusammenhang das Wort des

Völkerapostels, wonach die ganze Schöpfung mitseufzt mit uns und in
Wehen liegt bis jetzt4S. Auf Grund der Verbindung Materie-Seele-Christus

tragen wir durch unser Bemühen dazu bei, das Pleroma, das Vollalter

Christi, zu vollenden. Durch jede unserer Tätigkeiten arbeiten wir,
zwar im kleinen Maße eines Atoms, aber real, an der Errichtung des

Pieromas und führen in dieser Weise ein Stückchen des Seins, das er
wünscht, zu Gott zurück. - Nun wissen wir aus dem Glauben, daß der

Mensch und die Welt, in der er lebt, nicht für den Untergang, sondern

für die Vollendung bestimmt sind. Der neue Himmel und die neue Erde
werden den Endzustand bilden (Is 65,17. 66,22; 2 Petr 3,13; Apoc 21,1), in
welchem Christus als Pankrator triumphiert. Diese Wahrheit kann und
soll uns optimistisch stimmen, zeigt sie uns doch, daß wir und das Werk
unserer Hände nicht der Zerstörung entgegengehen, sondern durch die
Gnade eine wunderbare Erhöhung erfahren. Aber es ist sicher nicht richtig,

die gnadenhafte Vollendung der Menschheit und des Kosmos mit der
natürlichen Tätigkeit des Menschen in Zusammenhang zu bringen und ihr
eine Bedeutung zuzuschreiben, die ihr unmöglich zuzukommen vermag.
Wenn Paulus schreibt, daß die gesamte Schöpfung mit uns mitseufzt
und in Wehen liegt bis jetzt (Röm8,22), daß sie aber von der Sklaverei der

Verwesung befreit werden wird zur Freiheit der Herrlichkeit der Kinder
Gottes (Rom 8,21), so erkennen wir klar den übernatürlichen Charakter
ihrer Vollendung. Nur eine unzulässige Vermengung von natürlicher und
übernatürlicher Ordnung oder eine bedenkliche Verkennung des Wesens

des Übernatürlichen können dazu verführen, der natürlichen Tätigkeit
des Menschen die Fähigkeit zuzuschreiben, auf das Vollalter Christi
hinzuarbeiten. Überdies würde das Pleroma in absurder Weise vom
menschlichen Bemühen abhängig gemacht, sodaß die Parusie nicht
stattfinden und das Vollalter Christi nicht Wirklichkeit werden könnten,
bevor der Mensch im Rahmen des evolutiven Schemas dazu die

notwendigen Voraussetzungen geschaffen hätte. Es ist gefährlich, die
natürlichen Kräfte zu überschätzen. Wir können nicht genug betonen :

« Nicht die Evolution erhebt den Menschen bis zur übernatürlichen
Ordnung hinauf, sondern die Gnade. Christus und die übernatürliche
Heilsordnung sind nicht auf dem Wege der Evolution in die Welt eingetreten,
sondern durch freien Entschluß und positive Begnadigungstat Gottes.

Gott macht sich nicht zum Element des evolutiven natürlichen Ablaufes

" A. a. O. S. 50.



P. Teilhard de Chardin SJ 115

der Welt. Selbst wenn die ganze Evolution des positiven Eingreifens
Gottes nicht bedürfte, die übernatürliche Heilsordnung bedarf dessen » u.

*

Nach dem Gesagten dürfte die Berechtigung des römischen Monitums

einleuchten. Der unvoreingenommene Leser wird auch unschwer

verstehen, wie es gemeint war. Es geht keineswegs darum, die Persönlichkeit

Teilhard de Chardins anzugreifen und seine menschlichen Qualitäten,

die besonders von seinen Bekannten sehr gerühmt werden, in
Zweifel zu ziehen. Auch das römische Monitum sieht hievon ausdrücklich
ab. Wird Teilhard de Chardin uns aber auf Grund seines Werkes als

Pionier einer genialen und zeitgemäßen « Synthese » zwischen
Profanwissenschaft und Glaube präsentiert, so erachten wir ein Fragezeichen
als sehr begründet, ein Ausrufzeichen dagegen als unangebracht.

** J. Röösli : Die Idee der Evolution von P. Teilhard de Chardin. SKZ 129
(1961) 537.


	P. Teilhard de Chardin SJ

