Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 1-2

Artikel: Die Lehre der Epanagoge : eine ostrémische Reichstheorie
Autor: Esser, Ambrosius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761527

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AMBROSIUS Esser OP

Die Lehre der Epanagoge —

eine ostromische Reichstheotrie

Die Lehre der « Epanagoge der Kaiser Basileios, Leon und Alexan-
der » iiber das Verhiltnis von politischer und geistlicher Gewalt ist in
den letzten Jahren wiederholt Gegenstand historischer und philologischer
Arbeiten gewesen 1. In dem vorliegenden Aufsatz wird der Versuch einer
lehrméBigen Interpretation dieses Dokuments ostrémischen Reichs-
kirchendenkens gemacht 2.

1. Der Autor und die Entstehungszeit der Epanagoge-Lehre

Die fiir die Interpretation wichtige Frage nach dem Verfasser der
Epanagoge-Lehre blieb lange Zeit ungeltst, obwohl schon frith der Name
des Patriarchen Photios von Konstantinopel (858-867, 877-886) im
Zusammenhang mit dieser Doktrin auftaucht 3. Carl-Eduard Zachariae

1 Vgl. u. a. J. ScHARF : Photios und die Epanagoge, Byzantinische Zeitschrift
49 (1956) 385-400; ders. Quellenstudium zum Prooimion der Epanagoge. Byz.
Zschr. 52 (1959) 68-81.

* Das Prooimion und der Text der Epanagoge finden sich in: Collectio
librorum iuris graeco-romani ineditorum, ed.Carolus Eduardus ZACHARIAE A
LiNGENTHAL (Lipsiae sumpt. J. A. Barthii 1852) p. 60 ssq. Die ersten 28 Titel der
Epanagoge ohne das Prooimion sind unter dem Namen « Leonis et Constantini
Roman. Impp. Dilectus legum » bei Migne, P.G.CXIII, 459-545 abgedruckt,
nach der Ausgabe des Joan. Leunclavius ; der Name ist auf eine Verwechslung mit
der « Ekloge » Kaiser Leons III. zuriickzufiihren. Die beiden Textausgaben zeigen
Abweichungen, die auf verschiedene handschriftliche Uberlieferungen zuriickgehen.
Die verschiedenen Termini haben jedoch wesentlich dieselbe Bedeutung. Vgl.
u.a. Ep.IT1, 1, 2, 3, 5, 7, 10, 11, 12. ; III, 1, 4, 7, 9,11. Vgl auch J. P. Zepos : Jus
graecoromanum, II (Athen 1931) p- 236-268.

3 Vgl. Karl Eduard ZacHARIAE VON LINGENTHAL : Geschichte des Griechisch-
Romischen Rechts. Um ein Vorwort vermehrter Neudruck der dritten Auflage



62 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

von Lingenthal entschied sich noch nicht fiir oder wider eine Autor-
schaft des Patriarchen 4, doch vermutet J. Hergenréther schon mit ziem-
licher Sicherheit im Verfasser der Epanagoge-Lehre den beriihmten
Kirchenfiirsten ®. Vladimier Sokolskij, der sich eingehend mit der Frage
der Autorschaft befalt, kommt zu dem gleichen Ergebnis ¢, und Georg
Ostrogorsky hegt keinen Zweifel mehr an der Verfasserschaft des Pho-
tios 7. Den entscheidenden Nachweis erbrachten aber erst die Forschungen
von J. Scharf ; sein mit groBter philologischer Akribie unter Heranzie-
hung eines sehr umfangreichen Materials gefiihrter Beweis erlaubt es,
von der Voraussetzung auszugehen, daf Photios der Verfasser des
Prooimions sowie des II. und III. Titels der Epanagoge sei 8.

Die Epanagoge entstand im Zuge der von Kaiser Basileios I.
(867-886) geplanten Erneuerung des Romischen Rechts, durch die die
Gesetzgebung der Ekloge des hiretischen Kaisers Leon ITI. des Isauriers
ersetzt werden sollte %. Diese « Reinigung der alten Gesetze » kam zwar
unter der Regierung des ersten Makedoniers nicht zum AbschluB ; sie
bildete aber das Fundament fiir die « Basilika » Kaiser Leons VI. des
Weisen (886-912). Aus der Zeit Basileio’s I. sind zwei kleinere Gesetzes-
sammlungen erhalten, die der Kaiser dem Hauptwerk vorausschickte,
das Procheiron und eben die Epanagoge. Letztere wurde verfalit in dem
Zeitraum von 879 bis 886, wobei das Datum moglichst nahe an 879 heran-
zuriicken ist 0. Der Name « Epanagoge » bedeutet ndmlich nach J. Scharf
« Replik auf den Procheiros Nomos», welch letzterer spitestens im

(Ahlen i. Wiirttemberg 1955) S. 22, Anm. ScHARF : Photius und die Epanagoge
[s. Anm. 1], S. 389.

4 ZacHARI1AS [3] S. 22.

5 J. HERGENROTHER : Photius, Patriarch von Konstantinopel, sein Leben,
seine Schriften und das griechische Schisma (Regensburg), Bd. 1 u. 2 (1867), Bd. 3
(1869). Bd. 2, S. 588.

8 Vladimir SokoLsk1y : O charaktere i znadenii Epanagogi. Oderk po istorii
Vizantiiskago prava. Vizantijskij Vremennik, Tom I (1894), S. 17-54 ; S. 33.

7 Georg OsTROGORSKY : Geschichte des byzantinischen Staates (Miinchen
21952), S. 194.

8 Vgl. Anm. 1. Verf. kommt in seinem Artikel « Photios und die Epanagoge »
zu dem Ergebnis, daBl ein Zufall ausgeschlossen sei, da «ein nahezu liickenloses
Indisiennetz fiir die Autorschaft des Photios am Prooimion der Epanagoge und
an den Titeln iiber den Kaiser und den Patriarchen als Ergebnis gebucht werden
darf. » (S. 398).

9 Vgl. OSTROGORSKY [7] S. 193, 195 ; ZACHARIAE [3] S. 22. Bernhard SiNoGo-
wiTz : Die byzantinische Rechtsgeschichte im Spiegel der Neuerscheinungen 1940-
1952. Saeculum IV (1953) S. 323. ScHOKOLSKIJ [6] S. 18 {.

10 ScuaArrF : Photios und die Epanagoge [1] S. 388.



Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie 63

Jahre 879 publiziert worden ist 1. Mit vollem Bedacht wihlte der Ver-
fasser im Hinblick auf die ihm bekannte antike Begriffsterminologie die
Vorsilbe éxnt, um anzudeuten, es handle sich um die Zuriicknahme des
strittigen Problems auf den Ausgangspunkt, «ein fiir die dialektische
Induktion charakteristisches Verfahren, als dessen Erfinder nach den
iibereinstimmenden Zeugnissen von Aristoteles (Met. M. 4, p. 1078 b 27)
und Xenophon (Mem. IV.6, 13) bekanntlich Sokrates betrachtet wird » 2.

2. Die Lehre vom Kaiser und von den kaiserlichen Gesetzen

Die Titel IT und III der Epanagoge « Uber den Kaiser » und « Uber
den Patriarchen » bringen streng parallel in ihrem je ersten Kapitel
eine Definition des Kaisers und des Patriarchen. Das jeweils zweite
Kapitel behandelt die Aufgabe (oxoméc = Amt), das dritte das Ziel
(téhog), das vierte wesensnotwendige Eigenschaften (i8ix) der Ober-
hdaupter von politischer und religioser Gemeinschaft. oxonéc und télog
unterscheiden sich dadurch, daB letzteres die Finalursache der jeweiligen
Institution, ersteres deren konkrete Aufgabe angibt. Kapitel 4 des Titels
IT spricht das Wort 3w« nicht aus, bezeichnet aber genau dasselbe wie
der Parallelpassus 2.

Kapitel 1 des Titels II definiert den Kaiser als « GesetzmiBige
Obrigkeit », das « Allgemeine Wohl fiir die Untertanen ». Er straft weder
aus Abneigung, noch tut er Gutes aus Zuneigung, sondern — ganz dhn-
lich wie ein Kampfrichter — erteilt er nach Billigkeit die Belohnungen.
Die Definition ist ausschlieBend ; eine andere gesetzmiBige Gewalt als
die des Kaisers kann es nicht geben. Der zweite Teil begriindet den er-

11 OSsTROGORSKY [7] S.193, 195 : In diesem Jahre starb Basilieios’ I. Sohn
Konstantin, dessen Name mit im Titel des Procheirons genannt ist.

12 ScHARF [1] S. 388. — Die Frage nach dem Charakter der Epanagoge ist bis
heute nicht endgiiltig entschieden, wenn auch mehrere bedeutende moderne For-
scher sich gegen ihre offizielle Publikation als Gesetz ausgesprochen haben, so
C. KrZI3NIK : O pravni naravi Epanagoge, Slovenski Pravnik 1935, B. SINOGOWITZ
[9] S. 323, vor allem Franz DOLGER: Byzanz und die europiische Staatenwelt
(Ettal 1953) S. 103, Anm. 57, S. 315 f. Fiir die offizielle Giiltigkeit sprechen sich
u. a. SokoLsk1J [6], M. BENEMaNnski1) @ ‘O mwpdyetpog vépoc (1906), S. 151 fi. und
George VERNADSKY : « The Tactics» of Leo the Wise and the Epanagoge, Byzan-
tion, Tome VI (Bruxelles 1931) S. 333-335 aus, wobeli die letzteren sich auf die un-
bezweifelhaften und starken Spuren der Epanagoge in der spateren byzantinischen
Gesetzgebung stiitzen.

13 Vgl. VERNADSKY [12] S. 334.



64 Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie

sten : Weil der Kaiser fiir die Gerechtigkeit eintritt, ist er das Allgemeine
Wohl. Beide Sitze werden umschrieben durch den Begriff der Gesetz-
méiBigkeit im ersten Satz. Hieraus ergibt sich, dall ein Machthaber, der
nicht das Allgemeine Wohl ist und nicht fiir die Gerechtigkeit eintritt,
nicht Kaiser genannt werden kann, sondern als Usurpator oder Tyrann
gelten muB. Die GesetzmdBigkeit richtet sich nicht nach der Art, wie
der Herrscher zur Macht gekommen ist, ob durch legale oder illegale
Mittel, sondern danach, ob und wie er dem Amt des Kaisers gerecht wird.
Ist er durch seine Gerechtigkeit das Allgemeine Wohl, so ist er auch
Kaiser. Da aber der Kaiser das Allgemeine Wohl ist, ist jeder Rebell, der
sich gegen den Kaiser erhebt, solange nicht Kaiser, bis er den gerechten
Kaiser beseitigt hat und in seine Funktion eingetreten ist. In diesem
und in den folgenden Kapiteln ist nicht angedeutet, daB3 die Untertanen
das Recht haben, iiber die GesetzmdBigkeit eines Herrschers zu urteilen,
oder gar, daB sie einem Tyrannen die Macht entreifen diirfen. Der Aus-
druck «gesetzmiBig » (vvopog) kénnte bedeuten, das Oberhaupt des
Reiches stehe unter dem Gesetz und sei vor ihm verantwortlich. Eine
solche Auffassung wiirde nicht nur der Tradition des Rémischen Rechts,
sondern auch dem Sinn der Texte des Aristoteles und Basileios’ des Gro-
Ben widersprechen, die dem Kapitel 1 des Titels II zugrundeliegen,
da dort nur der rechtméBige Herrscher dem das Naturrecht verletzenden
Tyrannen gegeniibergestellt wird. Im Lichte der folgenden Kapitel des
Titels IT des Epanagoge muBl man das «gesetzmiBig » der Definition
allgemein als «rechtmiBig » «<dem Naturrecht entsprechend » verstehen4.

Der Kaiser wird schlicht « das Gemeinwohl » genannt, freilich inso-
fern er rechtmiBig regiert. Das Gemeinwohl ist aber nach Aristoteles das
Ziel der « societas politica » 15. Es ist bemerkenswert, daBB der Kaiser, in
dem sich das Reich verkorpert, in unserer Definition nicht zunichst
von seinem Ziel her bestimmt wird, sondern gewissermalen absolut, als
das Gemeinwohl. Dem Wortlaut nach bewirkt er es nicht, sondern er zs¢
es. Durch sein bloBes Dasein ist das-Reich der Epanagoge-Lehre, das
was es erstrebt. Das Ziel gehort zum Wesen dieser politischen Gemein-

14 BasiLEI0S D. GR. : Hom. IX in princ. Prov., 2 Migne Patr. Graeca XXXI,
389 B. Maximos HoMOLOGETES : Sermo IX (loci communes), MPG XCI, 776 B-C.
Im iibrigen verweisen wir in Bezug auf die Frage nach den Quellen der Epanagoge-
Lehre auf ScHARF : Quellenstudium zum Prooimion [1]. Trotz der zahlreichen von
ihrem Verfasser benutzten Quellen ist die Epanagoge-Lehre ein durchaus originelles
und sehr eigenwilliges Werk, das deshalb aus sich selbst und nicht vorwiegend aus
den Quellen interpretiert werden mufl. Vgl. ScHARF [1] S. 77.

15 ARISTOTELES : Politika, 1324 a, 33-35.



Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie 65

schaft, aber es tritt vor dem Moment des absoluten Gut-Seins in den
Hintergrund. :

Ebenso bemerkenswert ist es, wenn die Epanagoge die Obrigkeit,
den Kaiser, durch das definiert, durch das man seit Aristoteles die poli-
tische Gemeinschaft als solche definiert hatte. Das Politische erfihrt eine
Verlagerung auf die Seite der Obrigkeit, wird mit dieser identifiziert,
und die politische Hoheit geht von der Obrigkeit aus, anstatt von ihr
nur ausgeiibt zu werden ; die Gemeinschaft erscheint als rein empfangen-
der Teil. Der Regent thront in unerreichbarer Hoéhe iiber den Untertanen.
Sein Dasein und seine Macht ruhen in sich selber. Zwar sind sie nicht
von dem Bezug auf die Kommunitit zu 16sen, aber der Text des Kapitels
lautet so, als ob sie seinsmiBig « vor » der Kommunitit vorhanden seien.
So kommt eine Uberhéhung der Autoritit des Herrschers zustande, die
ihn gottidhnlich macht und den Absolutismus Ludwigs XIV. vorauszu-
nehmen scheint : « L’état c’est Moi. » Freilich handelt es sich hier um
eine Analogie, da weder der Begriff, noch die Sache des modernen Staates
zur Zeit des Photios existieren. Das Kapitel 2 bezeichnet es als Aufgabe
(Amt) des Kaisers, die vorhandenen Machtmittel durch Tiichtigkeit zu
bewahren und zu sichern ; die verlorenen soll er durch unermiidliche
Fiirsorge zuriickerwerben und die Machtmittel, die er nicht besitzt,
durch Weisheit, gerechte Siege und Unternehmungen gewinnen. Dieser
Satz trigt der Tatsache Rechnung, daBl der groBte Teil des ehemaligen
Romischen Reiches nicht oder nicht mehr die Oberherrschaft des Kaisers
in Byzanz anerkannte. Es legt dem Kaiser die moralische Verpflichtung
zu einer expansiven, imperialistischen Politik auf, die dadurch gerecht-
fertigt ist, daB der Kaiser die einzige rechtmiBige Obrigkeit ist. Der
Gedanke der Riickeroberung der alten Reichsgrenzen tritt zutage in der
Antwort, die das zweite photianische Konzil (879/880) dem Papst Jo-
hannes VIII. auf seine Forderung nach Restitution der bulgarischen
Gebiete an den Romischen Stuhl erteilte : Wenn das Rémische Reich
von Gott in seinen fritheren Grenzen wiederhergestellt sein und den
ganzen Erdkreis umfassen werde, werde der Kaiser die Verteilung der
Bischofssitze neu vornehmen 16, Die Pflicht zur Machterweiterung gilt
uneingeschrdnkt fiir den duBeren wie fiir den inneren Bereich. Sie ist
eine Folgerung aus dem Satze des 1. Kapitels, der Kaiser sei das Allge-
meine Wohl und die rechtmiBige Obrigkeit fiir alle Untergebenen. Die

18 Manst: Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, Bd. XVII A,
4388 C.

5



66 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

Volker kénnen nur in den Besitz des Allgemeinen Wohls und der Ge-
rechtigkeit gelangen, wenn sie unter die einzig rechtmiBige Obrigkeit,
den Kaiser, treten. Der christliche und antike Charakter der Epanagoge-
Lehre zeigt sich hier darin, daB die Weisheit als erstes Mittel zur Vergro-
Berung der Macht genannt wird.

Das Ziel des Kaisers (Kap. 3) ist : « Gutes tun, daher er auch Wohl-
titer genannt wird ; und sobald er davon abweicht, Gutes zu tun,
verfilscht er nach den Alten offenbar den Charakter des kaiserlichen
Amtes. » — Wenn der Kaiser das soziale Gut schlechthin fiir seine Unter-
tanen ist, muB er der Natur seines Amtes entsprechend, Gutes tun.
Genau so wie in Kapitel 1 identifiziert die Definition des Zieles den Kaiser
mit der politischen Gemeinschaft, da sie das Ziel der Vollkommenen
Gesellschaft mit dem seinen gleichsetzt. Die Glieder der politischen Ge-
meinschaft erscheinen wiederum nicht, wie Aristoteles es fordert, als
moglichst freie Individuen, welche am bonum commune durch ihre Zu-
gehorigkeit zur Gemeinschaft mitwirken, sondern sie werden iiberhaupt
nicht genannt, es sei denn implizit als Objekt der Wohltaten des alleinigen
Gebenden, des Kaisers. Sie haben nicht das Recht, die Wohltaten des
Kaisers zu fordern, denn der Ausdruck « Wohltaten spenden » setzt vor-
aus, daB beim Empfinger kein strenges Recht auf den Empfang der
Wohltat beruht, auBer einem moralischen Anspruch, der sich aus der
Tatsache ergibt, daB der Kaiser eines Gegenstandes seiner Wohltat
bedarf, zu der er, da er das hochste Gut, Gott, als sein Vorbild nachzu-
ahmen hat, moralisch verpflichtet ist. Allerdings, an der Erfiillung dieses
moralischen Gesetzes hidngt, rechtlich gesehen, die Legitimitdt des
Herrschers. Aber der Akzent liegt darauf, daB der Kaiser in Bezug auf
seine Untertanen handelt nach dem Grundsatz « bonum est diffusivum
sui ». Als das soziale Gut schlechthin tritt er als irdische Parallele zum
gottlichen Weltregenten auf.

In Kapitel 4, das wie die Parallele in Titel III die 3wz des Kaisers
zum Gegenstand hat, heiBt es, der Kaiser sei verbunden, zu verteidigen
und zu bewahren (xduxely xxl Sratepeiv) in erster Linie das, was in der
HI. Schrift aufgezeichnet ist, ferner das, was von den sieben heiligen
(Okumenischen) Synoden zum Glaubenssatz erkldrt wurde, endlich die
festgelegten romischen Gesetze. » — In diesem Kapitel erkldrt der byzan-
tinische Kaiser sich zum Schiitzer des Glaubens — nicht der Kirche, die
nicht ausdriicklich genannt wird - und des Rémischen Rechts. Den Satz
iiber die kirchlichen Dogmen erldutert das 5. Kapitel, das eine kurze
Zusammenfassung der wichtigsten trinitarischen und christologischen



Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie 67

Glaubenssitze, einschlieflich der Lehren, die in der Auseinandersetzung
mit dem Ikonoklasmus definiert worden waren, bringt, nachdem es
festgestellt hat, es sei vollkommen einsichtig, daB der Kaiser in der
Rechtgldubigkeit und in der Gottesverehrung bleiben miisse, beriihmt
durch gottlichen Eifer.

Kapitel 6 schreibt dem Kaiser die Gewalt zu, die bestehenden Ge-
setze zu interpretieren und die in den Gesetzen nicht vorgesehenen Fille
nach der Gesetzesanalogie zu beurteilen.

Fir die Interpretation der Gesetze wird die Rechtsgewohnheit
im Reiche als MaBstab angegeben (Kap. 7). Die folgenden Kapitel 8-12
befassen sich mit der Interpretation durch den Kaiser, die milde sein
soll, zumal in zweifelhaften Féllen (Kap. 8), mit der Art und Weise,
wie die Rechtsgewohnheit anzuwenden ist (Kap. 10), mit der Giiltigkeit
und dem Ungiiltigwerden eines Gesetzes (Kap. 11), endlich mit lokalen
Rechtsgewohnheiten (Kap. 12).

In Kapitel 4 verpflichtet der Kaiser sich, die Glaubenssitze zu
bewahren und zu verteidigen, wie er die Staatsgesetze bewahrt und
verteidigt, d. h. mit staatlichen Mitteln, also zunichst in Bezug auf die
duBere Ordnung. Die Glaubensséitze binden aber den Menschen moralisch,
im Gewissen, und hier sind sie am meisten gefihrdet. Demnach muB die
politische Gewalt ihre Uberwachungstitigkeit auch auf das religitse
Gewissen der Untertanen ausdehnen. Sie tut das zwar um des Glaubens
willen, aber dies dndert nichts an der Tatsache, daB sie Anspruch auf die
Gewissenskontrolle erhebt und so zu einer totalen Gewalt wird, die den
Menschen total erfafit. Da der Kaiser die Beobachtung der Konzilsent-
scheidungen ebenso {iberwacht wie die Durchfithrung der Staatsgesetze,
ist er die einzige Person im Reich, die gegeniiber dem Glaubenssatz und
dem kirchlichen Moralgesetz die duBere Freiheit der Entscheidung be-
sitzt. Fiir alle anderen Menschen sind ja die Glaubenssitze — nach ihrer
Bestitigung durch den Kaiser — zugleich Staatsgesetze. Dieser nimmt
das Amt des Glaubensprotektors aus eigener Initiative wahr, und nicht
im Auftrage der Kirche als ihr « weltlicher Arm » — so jedenfalls lautet
der Text des Titels IT der Epanagoge. Wie schon bemerkt wurde, tritt
die Kirche als Institution in diesem Titel gar nicht in Erscheinung.
Infolge der Dominatsverfassung war dem griechisch-romischen Recht
der Begriff der «res privata » verlorengegangen : Die Untertanen «ge-
hoérten » dem Kaiser, darum war es seine Sache, ihr Glaubensleben zu
regeln, darum vertrat er auch ihre Stelle, die der Laien, vor den Konzilien,
zu derenBeschliissen er namens des christlichenVolkes durch seine Unter-



68 Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie

schrift das « Amen » sprach 7. Mit Notwendigkeit {iberschreitet nach der
Epanagoge-Lehre die politische Gewalt den Rahmen ihres o6ffentlich-
rechtlichen Charakters und wird zu einer religiés-moralischen Institution.

Der Auftrag, die Gesetze der Romer zu verteidigen und zu bewahren,
bedeutet die moralische Verpflichtung zur Erhaltung des rémischen
Rechts. Auf ihm beruhte der Anspruch des Kaisers der ‘Pwpoior auf die
romische Weltherrschaft, die Existenz des byzantinischen Reiches als
einer legitimen Fortsetzung des Imperium Romanum. So hat die ost-
romische Rechtstradition sich an der Rechtstradition der Rémer auszu-
richten, und an dieser Tradition findet der Selbstherrscher die Grenzen
seiner Macht, will er nicht das Wesen des Reiches verandern, wodurch er
ipso facto zum Tyrannen wiirde.

Gewil} ist demnach der Herrscher durch die Kapitel 4-12 auch per-
sonlich an die Beobachtung der romischen Gesetze gebunden, ebenso wie
an die Einhaltung der Glaubenssitze, jedoch ist diese Bindung eine
moralische, und der Kaiser steht — rechtlich gesehen — als Dominus {iber
dem geltenden Recht. Denn nach dem rémischen Recht ist nur der kor-
porative Gesetzgeber zur personlichen Befolgung der von ihm erlassenen
Gesetze verpflichtet und kann, wenigstens theoretisch, zur Verantwor-
tung gezogen werden. Dies war z. B. bei dem Senat der rémischen Repu-
blik und der Kaiserzeit bis zum Niedergang des Reiches im 3. Jahrhun-
dert der Fall 18. Da jedoch die bisherigen Kapitel des Titels II und das
Prooimion der Epanagoge den Kaiser als nichtkorporativen Gesetzgeber,
Selbstherrscher und als das absolute politische Gut, die einzige Quelle
des Rechts und Verkoérperung des politischen Gemeinwesens bezeichnen,
ist er Inhaber des diokletianischen Dominates und folglich juristisch
vor dem Gesetze frei. Die absolute Macht hat ihre Grenze nur an der
Verantwortung des Gewissens, deren ganze Fiille auf dem Souverin
liegt, und am wesentlich romischen Charakter des Reiches.

17 Vgl. Georg STADTMULLER : Das Abendland und die Welt der Ostlichen
Christenheit. Hist. Jahrb. 74 (1955) 165-177 ; 168 : « Nur im Abendland gibt es eine
wirkliche Naturrechtslehre und — im Zusammenhang damit — einen staatsfreien
Eigenbezirk der einzelmenschlichen Personlichkeit (res privata). In der ganzen
Christenheit des Ostens fehlt eine eigentliche Moraltheologie und in ihrem Gefolge
eine entfaltete Naturrechtslehre fast vollig. » S. 169 : « Die Idee des Rechtsstaates
ist eine abendlindische Errungenschaft. Sie kann nicht losgelést gedacht werden
von der Tatsache, daB Einzelpersonlichkeit und Kirche den Alleinherrschaftsan-
spruch des Staates in seine Schranken zuriickgewiesen und ihre Bereiche als staats-
freie Eigenbezirke dem Zugriff der staatlichen Gewalt entzogen haben. »

18 Vgl. Theodor MOMMSEN : Abri3 des romischen Staatsrechts (Leipzig 1893)
S. 192,



Die Lehre der Epanagoge — eine ostréomische Reichstheorie 69

Der Charakter des Kaisertums wird noch ndherhin bestimmt durch
die Definition des Gesetzes in Titel I, Kapitel 1 der Epanagoge, wo es
heiBt : « Das Gesetz ist eine allgemeine Anordnung (commune praecep-
tum), eine Feststellung einsichtiger Ménner (86ypx), Bestrafung frei-
williger oder unfreiwilliger Vergehen, ein allgemeines Gebot des Reiches ;
es ist eine gottliche Findung. » Durch den letzten Satz wird einerseits
Gott als der oberste Ursprung des Gesetzes bezeichnet, andererseits der
irdische Gesetzgeber in eine sakrale Sphire gehoben dadurch, dal sein
Werk die Eigenschaft des Heiligen erhilt. So wird das Gesetz und mit
ihm der Gesetzgeber « menschlicher » Kritik entzogen ; beide sind unan-
greifbar.

Es folgen weitere Definitionen, von denen wir die wichtigeren hier
anfithren : Kapitel 5: « Gerechtigkeit ist fester und dauernder Wille,
der jedem das Seine zuteilt. » Kapitel 6 : « Die Wesenseigenschaften der
Gerechtigkeit sind : Ehrbares Leben, jedem das Seine erstatten.» Ka-
pitel 7 : « Die Rechtswissenschaft ist das Wissen um die gottlichen und
die menschlichen Angelegenheiten, um das Rechte und um das Unrechte.»
Der letzte Satz deutet wiederum hin auf die Verankerung des mensch-
lichen Gesetzes im gottlichen Willen. Géttliche und menschliche Wirk-
lichkeit stehen in so enger Verbindung, daB der Unterschied zwischen
beiden nicht mehr wahrnehmbar ist und die Juristen zu Theologen wer-
den. Titel I — er stammt nicht von Photios, sondern aus den Digésten
Justinians I. (Dig. I, 3, 1.2), fiigt sich jedoch in die Lehre der Epanagoge
ein — und Titel II lassen schon stark den theokratischen Charakter der
ihnen zugrundeliegenden Reichsidee erkennen. Der byzantinische Basi-
leus vertritt in der politischen Wirklichkeit und in der moralischen
Sphire die Stelle Gottes und steht in der Austibung der Regierungs- und
Gesetzgebungstitigkeit unter gottlichem EinfluB, was konkret zum
Ausdruck kommt in der engen Bindung an das christliche Glaubensgut *.

3. Die Lehre vom Patriarchen

Das Kapitel 1 des Titels III der Epanagoge definiert den Patriar-
chen : « Der Patriarch ist lebendes und beseeltes Abbild Christi, das
durch Worte und Werke in sich selbst die Wahrheit zum Ausdruck

19 Die Eigenttiimlichkeit der byzantinischen Theokratie ist die Tatsache,
daB in ihr der Klerus nicht selbst regierte. Vgl. William KENNETH-MEDLIN : Moscow
and East Rome (Genéve 1952) S. 30 : « Byzantium was a theocracy, in which the
secular authority rests supreme. »



70 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

bringt. » Die Definition kennzeichnet den Patriarchen als den Vertreter
Christi auf Erden ; denn, wie die parallele Definition des Kaisers ist sie
ausschlieBend. Das Amt des Bischofs wird in Titel VIII, Kapitel 1 anders
definiert. Nach dem zweiten Teil der Definition besitzt der Patriarch
die Fiille der kirchlichen Lehrgewalt ; dies deutet auf einen konstanti-
nopolitanischen Lehrprimat hin.

Kapitel 2 zdhlt als zum Amt des Patriarchen gehérend auf: die
Bewahrung der ihm von Gott anvertrauten Herde in Frommigkeit und
Heiligkeit, Hinfithrung aller Héretiker zur Rechtgliubigkeit und zur
Einheit mit der katholischen Kirche. Diese Anordnung steht wiederum
ohne Einschrinkung da; deshalb kann man sich ihre Durchfithrung
nur mit Hilfe der politischen Machtmittel vorstellen, deren Einsatz
nach Kapitel 4 und 5 des Titels II zu erfolgen hatte. Als Hiretiker haben
solche zu gelten, die nach den Reichs- und Kirchengesetzen (vopoug xal
xavéor) keine Gemeinschaft mit der Kirche halten.

Die hohen geistigen und sittlichen Gaben, die der Patriarch be-
sitzen mufB3, werden einzeln aufgefiihrt im Kapitel 4, das die Wesens-
eigentiimlichkeiten des kirchlichen Oberhauptes bringt : die Fihigkeit
zum Lehren ; der seelsorgliche Eifer, der sich im gleichen MafBle um die
Christen aller Stinde bemiiht; Strenge gegen hartnickige Siinder ; auBer-
dem mannhaftes und unerschrockenes Eintreten fiir die Wahrheit und
zur Verteidigung der Gerechtigkeit und der Frémmigkeit vor dem Kaiser.

Das Ziel des Patriarchen (Kap. 3) ist die Rettung der ihm anver-
trauten Seelen, ferner das Abgestorbensein gegeniiber der Welt. Wie
bei den Sdtzen iiber den Kaiser gehen hier Bestimmungen tiber das Amt
und iiber die Person des Patriarchen ineinander iiber. Der wesentliche
Unterschied im Charakter von Titel IT und Titel III liegt darin, daB es
sich in dem letzteren nicht um mehr moralische Verpflichtungen, sondern
um rechtliche Anordnungen handelt, deren Subjekt der Patriarch als
Oberhaupt der Kirche ist. Der Kaiser als einziger Gesetzgeber des Reiches
schreibt dem Patriarchen die Stellvertretung Christi gesetzlich zu. Der
Kaiser ist es, der dem kirchlichen Oberhaupt eine vorwiegend lehr-
méaBige Autoritit {ibertrdgt. Die Formel « der Welt gekreuzigt » (Kap. 3)
bedeutet, dal der Patriarch von der politischen Gewalt in seiner Amts-
fithrung auf den rein geistlichen Bereich beschrinkt wird, so daB jeder
Machtanspruch in den politischen Angelegenheiten ungesetzlich ist.
Das Ermahnungsrecht und die entsprechende Pflicht, vor den Kaisern
fiir die Belange des Glaubens einzutreten, sind streng als solche aufzu-
fassen. Die monitio hat rein moralischen Charakter und daher keine



Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie 71

rechtlichen Folgen.Von dem Recht der Kirche zu einem auch nur passiven
Widerstand gegen den Kaiser ist hier und anderswo nicht die Rede.

Die Kapitel 5-7 des Titels I11 schreiben dem Patriarchen das alleinige
Recht der autoritativen Auslegung der kirchlichen Uberlieferung, der
Bestimmungen der Viter auf den Allgemeinen Konzilien und auf den
Provinzsynoden zu, mag es sich um spezielle oder allgemeine Angelegen-
heiten handeln. Der Kaiser nimmt also an der kirchlichen Lehrverkiindi-
gung keinen unmitielbaren Anteil. Es ist jedoch nicht sein Ausschlul}
auch aus der direkten Kirchenregierung bestimmt. Die einzige geistliche
Instanz iiber dem Patriarchen von Konstantinopel ist offenbar das Oku-
menische Konzil.

Kapitel 9 lautet : « Der Thron von Konstantinopel, den das Kaiser-
tum ziert, ist zum ersten erhoben worden durch die Abstimmungen der
Svnoden, kraft deren auch die nachfolgenden géttlichen Gesetze beziig-
lich der Streitigkeiten, die unter den anderen Thronen aufkommen,
vorschreiben, sie seien seiner Entscheidung und seinem Urteil zu iiber-
tragen. » Unter allgemein gehaltener Berufung auf die « Abstimmungen
der Synoden » erkennt also das Gesetz dem Patriarchenstuhl von Kon-
stantinopel den Ehrenvorsitz, die oberste Appellationsinstanz und da-
mit einen Jurisdiktionsprimat iiber die Gesamtkirche zu. Mit den « ande-
ren Thronen » kénnen ndmlich nur die Patriarchensitze gemeint sein ;
denn im Kapitel 10 wird ausdriicklich zwischen Metropolitan-, Bischofs-
stithlen, dem Thron von Konstantinopel « und den anderen Thronen »
unterschieden. Bemerkenswert ist, daB es im Kapitel 9 nicht heiBt :
« der Allgemeinen Synoden ». Entweder beruft sich die Stelle auf simt-
liche Synoden, einschlieBlich der 6stlichen Partikularkonzilien, oder es
soll hier die Moglichkeit eines Riickzuges offengehalten werden, falls
von westlicher Seite auf die Abweichung von den Bestimmungen des
Konzils von Chalkedon hingewiesen wiirde. Der Berufung auf die kirch-
lichen Konzilien geht jedoch der politische Grund der Gegenwart des
Kaisertums in Konstantinopel innerlich und &uBerlich voraus. Der
Gedanke, mit dem can. 28 des Konzils von Chalkedon argumentiert,
Rom sei wegen seines Charakters als Reichshauptstadt auch Mittelpunkt
der Kirche geworden, wird hier radikal auf Konstantinopel angewandt ;
indes nicht von der kirchlichen, sondern von der politischen Gewalt,
aus deren eigener Machtvollkommenheit. Denn eine Berufung auf die
Beschliisse der obersten kirchlichen Instanz wird ja erst an zweiter Stelle
angefiigt, als ob auch diese, wie die Viter von Chalkedon, der politischen
Tatsache Rechnung getragen hitte.



72 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

Das Kapitel iiber den kirchlichen Rang Konstantinopels bezeichnet
einen wichtigen Punkt in den Beziehungen zwischen dem christlichen
Osten und dem Westen. Denn hier wird zum erstenmal nicht nur die
totale Gleichberechtigung des Neuen mit dem Alten Rom, sondern auch
die kirchliche Vorherrschaft der 6stlichen Hauptstadt in der universalen
Kirche durch einen niichternen, unpolemischen Gesetzestext proklamiert,
als ob es sich um eine Selbstverstindlichkeit handle. Gleichzeitig ver-
bieten dieses und die folgenden Kapitel einschluBweise oder ausdriicklich
die Appellation nach Altrom und verleihen ihr damit den Charakter einer
ungesetzlichen Handlung 2.

Das 10. Kapitel entfaltet das bisher Festgestellte : « Die Fiirsorge,
Obhut tiber alle Metropoliten, Bischofe, Kirchen, Kloster, das Urteil,
die Verurteilung und das Strafloslassen gehéren zum Eigenrecht des
Patriarchen ; dem Vorstand der Kirche von Konstantinopel kommt es zu,
auch in den Gebieten der anderen Throne, wo kein besonderes Vorrecht
besteht, das Aufhingen der Kreuze in den Kirchen zu gestatten ! ;
doch nicht nur das, sondern — es kommt ihm auch zu —, auf bei anderen
Thronen entstandene Streitigkeiten achtzugeben, sie zu begleichen, end-
lich, dariiber zu urteilen. » Interessant ist, daf3 der Stuhl von Konstanti-
nopel nicht nur als Appellationsinstanz erscheint, sondern auch von sich
aus die Streitfille zwischen den {ibrigen Patriarchaten als oberstes Ge-
richt an sich ziehen kann, eine neuerliche Betonung des konstantinopo-
litanischen Jurisdiktionsprimates, der an die Stelle des bisherigen rémi-
schen Primates tritt.

Das 11. und letzte Kapitel des Titels III betont noch einmal,
die Sorge um alle Dinge, die sich auf das Heil der Seele beziehen, liege
beim Patriarchen ; von ihm werde sie auf andere {ibertragen. Ahnlich
verhalte es sich mit der BuBlgewalt ; der Patriarch sei Richter, auBer ihm
nur seine Delegierten. Aber auch die Bischdfe und Metropoliten iibten
eine solche Gewalt aus, d. h. in dieser Hinsicht besitzen sie unter der
Oberaufsicht des Patriarchen eine gewisse Selbstindigkeit.

20 Byzanz hat die Tatsache der Zugehorigkeit ehemaligen Reichsgebietes zu
anderen Staaten in seinem Recht niemals anerkannt, Vgl. Anm. 16.

21 Dieses « Stauropegialrecht » besagt, da3 der Patriarch neue Kirchen — auch
Klosterkirchen — in der ganzen Ockumene direkt seiner Jurisdiktion unterstellen
konnte, dhnlich wie es bei den « Gefreiten Abteien » heute in der romisch-katholi-
schen Kirche geschieht.



Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie s

4. Die Lehre von der politisch-kirchlichen Einheit des Ostromischen Reiches

Die Lehre der Epanagoge iiber das Verhiltnis von Kaiser und Patri-
arch beruht auf der Konzeption eines sakralen Imperiums, dessen poli-
tische Wirklichkeit vollstindig durch die Verbindung mit der Kirche
verklirt und von der Ubernatur durchdrungen ist.

Kapitel 8 des Titels III lautet : « Das politische Gemeinwesen ist,
dhnlich dem Menschen, aus verschiedenen Teilen zusammengesetzt ;
die hochsten und notwendigen Teile sind der Kaiser und der Patriarch ;
daher besteht der seelische und leibliche Friede der Untertanen und ihr
Gliick in der Eintracht von Kaisertum und Hohepriestertum, wie auch
in ihrem harmonischen Zusammenklang (symphonia) in allen Dingen. »
Es fillt ins Auge, dal3 der Patriarch in seiner Eigenschaft als Oberhaupt
der Kirche zu einem Teil der politischen Gemeinschaft erkldrt wird.
Also kann man hier schon dasselbe fiir die byzantinische Kirche folgern.
Die Teilhabe an der hochsten politischen Macht wird erkauft durch die
Integration der Kirche in die politische Gemeinschaft. Der Patriarch
erhdlt den zweithéchsten Rang in der politischen Hierarchie des Reichs ;
denn den hochsten kann nach Titel I und IT der Epanagoge niemand
anderes als der Kaiser besitzen. Als moralische Autoritédt freilich steht
der Patriarch neben dem Kaiser, politisch jedoch unter ihm, und dies
eben nicht nur als Privatmann und Birger des Reiches, sondern auch als
kirchlicher Wiirdentrager. Indem das Gesetz die Kirche als geistliche
Gemeinschaft in der Person ihres Patriarchen zu seinem Subjekt machte,
verleiht es der Kirche den Charakter einer politischen Einrichtung,
macht sie zu einem Organ der politischen Autoritdt. Demzufolge steht
die Kirche nicht als « Vollkommene Gemeinschaft » (societas perfecta)
der politischen « Vollkommenen Gemeinschaft » gegeniiber.

Die Verpflichtung von Kaiser und Patriarch zu harmonischer Zu-
sammenarbeit 1aBt echte Doppelseitigkeit vermissen. Eine doppelseitige
Verpflichtung besteht nur in moralischer Hinsicht, nicht aber in recht-
licher. Der Patriarch als solcher ist Untertan, der Kaiser steht {iber dem
Gesetz. Juristisch ist dem Patriarchen die moralische Funktion der
« Ermahnung » zugestanden, aus deren Nichtbefolgung sich aber keine
direkten rechtlichen Folgen fiir den Kaiser ergeben, geschweige denn,
dal} eine Absetzung des Monarchen eintrite. In dem normalen Ablautf
der Geschifte hatte sich der Patriarch nach der Epanagoge-Lehre um
der « Symphonie » willen faktisch stets dem Spruche des Kaisers zu fiigen,
der trotz der auBerordentlichen Stellung des Patriarchen im Reiche



74 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

und gerade deswegen das « summum bonum » der in die politische Ge-
meinschaft integrierten Kirche blieb. Stellte der Basileus sich ausdriick-
lich auBerhalb der kirchlichen Glaubens- und Sittenlehre, so wurde er
infolge der in Titel IT eingegangenen schweren moralischen Verpflichtung
zundchst zum « Tyrannen ». Dies festzustellen ist nach Titel III, Kapitel
4 das gesetzlich zugestandene Recht und die Pflicht des Patriarchen,
die er im Interesse des Reiches auszuiiben hat. Die tatsdchliche Entschei-
dung dariiber, ob die « Mahnung » des Patriarchen zu Recht bestehe und
demnach zu befolgen sei, liegt aber doch beim Kaiser. In Wahrheit ist die
Begrenzung der Macht des Kaisers durch die des Patriarchen nicht gréer
als diejenige, die der Kaiser in Titel II sich selbst auferlegt, und die mit
dem Wesen des christlichen rémischen Reiches gegeben war. In allen
Féllen, die nicht einen eindeutigen VerstoB des Kaisers gegen die Lehr-
autoritdt der Kirche darstellen, kann der Monarch den Patriarchen juri-
stisch zur Annahme seines Standpunktes zwingen.

Trotz der starken Betonung der Macht des Patriarchen im politi-
schen Bereich durch Titel III der Epanagoge muf3 man feststellen, dal3
gerade die hier vorgenommene scharfe theoretische Trennung von welt-
lichem und geistlichem Bereich durch den politischen Gesetzgeber einen
totalen Einbruch des Politischen in die kirchliche Sphére bedeutet ;
denn die vollkommene Parallelitdt zwischen Kaisertum und Priestertum
verkennt den iibernatiirlichen Charakter der Kirche, und andererseits
stellt die Erklirung des geistlichen Bereiches zu einer Unterabteilung
des politischen eine radikale Spiritualisierung des Kirchenbegriffs dar.
Doch gibt Epanagoge, Titel III, Kapitel 8 noch nicht vollkommen die
kirchlich-politische Einheit des Ostromischen Reiches wieder. Es wird
wie die Lehre iiber den Kaiser ergdnzt und erlautert durch das zur Epana-
goge vorgesehene Prooimion. Letzteres darf als klassisches Zeugnis der
ostrémischen Reichsauffassung zur Zeit der Entstehung der Epanagoge
gewertet werden. Es gibt die Begriindung der in der Epanagoge aufge-
zeichneten Reichsverfassung aus dem Naturgesetz. Das Prooimion geht
aus von der Tatsache der Schopfung des Menschen als eines « gemischten »
und umfassenden Wesens, das geistige und sinnenhafte Natur verbindet.
Der dreieinige, gerechte Gott verlieh diesem zwischen der Ordnung der
Engel und der Ordnung der Tiere stehenden Wesen zu seiner Erhaltung
das Gesetz, dem unterstellt zu sein zum Wesen des Menschen gehort.
Das gottliche (Natur-)Gesetz bewirkt die Einheit derWelt und 148t sie als
Werk des einen, dreifaltigen und guten Gottes erscheinen ; denn es ver-
eint nicht nur den Geist und die Materie im Menschen, sondern gibt die-



Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie 75

sem auch eine trinitarische Struktur. Die Schopfung als Abbild der gott-
lichen Dreieinigkeit gliedert sich ndmlich in die Reihe der rein geistigen,
sinnenhaften und gesetzmiBigen Wesen, welche letztere die Aufgabe
haben, die gottliche Dreieinigkeit als Gesetzgeber und Anfang zu ehren.
So sei, formuliert das Prooimion, aus der physischen « Ein-Herrschaft »
und dem dreifachen Regiment der Dreieinigkeit das Kaisertum goéttlicher-
weise und geheimnisvoll eingeweiht und stets mit groBem Eifer und mit
Sorgfalt darauf bedacht, das gute und « ordnungsrettende » Gesetz wie-
deraufzunehmen und zu verkiindigen.

Alsdann wird die isaurische Gesetzgebung (der « Unsinn der Isau-
rier ») abrogiert und eine Reinigung und Neuordnung der Gesetze ver-
kiindet. In der vorgesehenen Promulgationsformel erklirt der Kaiser
« selbst- und allherrscherlich » 22 das Recht der Epanagoge als verbind-
lich fiir alle rechtgliubigen Untertanen. Das Gesetz, so betont das
Prooimion noch einmal, sei namlich dazu bestimmt, die Menschen freien
Willens zu regieren. Daher sei der Kaiser (d. h. der Gesetzgeber) von
oben und nicht irgendein zufilliger Herrscher, sondern der orthodoxe
und gerechte Basileus. Das Gesetz stidrke, so heiBt es, die menschliche
Natur (zum Guten). Es besitze das, was verehrungswiirdig mache. Es
ordne das gesamte menschliche Leben und sei ebenso unentbehrlich wie
die Luft zum Atmen. Gott selbst, dessen erhabenster Name der des Ge-
rechten sei, trage eben diesen Namen, weil er alle seine Werke gemdif
der Gleichheit mit dem Gesetz erschaffen habe, das die Harmonie des Gan-
zen begriinde. Die menschliche Seele, so heiBt es, erblickt das Gute in den
Vorschriften des Gesetzes, und zwar gemdl3 dem Logos ; das Alogische,
Schlechte weist sie zuriick. So entstehen durch die Bandigung des aufbe-
gehrenden und des begehrenden Strebevermogens infolge der Angleichung
an die Wahrheit vermittels des Gesetzes die vier Kardinaltugenden,
deren erhabenste nach der Epanagoge die Gerechtigkeit ist. Denn sie ist
das Ziel Gottes, die Vollendung des Gesetzes in den Menschen. Der

22 Diese Ausdrucksweise beweist eindeutig, daB von einer Aufgabe der Domi-
natsverfassung durch die Epanagoge keine Rede sein kann, daB demzufolge die
Titel IT und III nur fiir die Untertanen des Kaisers rechtlich bindend sein sollten,
nicht aber fiir die Person des Kaisers. Die Epanagoge folgt hier der Auffassung, die
schon Ulpian (t 228), Dig., I, iii, 31 vertreten hatte : « Princeps legibus solutus est ».
Daf der Kaiser dennoch keine unumschrinkte Macht besa3, kommt in Justinians
Grundsatz, Instit. II, 17,8 zum Ausdruck : «licet legibus soluti sumus, attamen
legibus vivimus ». Eine ausgezeichnete Darstellung der romischen Verfassungswirk-
lichkeit vom augustinischen Prinzipat bis zu Justinian bietet Biondo Bioxpi1: Il
Diritto Romano (Bologna 1957) S. 91-111.



76 Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie

Zweck (oxomoc) des guten Gesetzes ist ber Gott und ber den Menschen
das gerechte Handeln (Suatomparyia), durch das das gegenwirtige Gute
bewahrt und das Fehlende zuriickgerufen wird. Das Organ Gottes aber
bei der Verkiindigung dieses « Pristabilierten Ordnungsprinzips » 2* ist,
wie wir schon sahen; der Kaiser. Darum heit es weiter : « Nehmet nun
hin das Gesetz in rechtschaffenem und gottesfiirchtigem Sinn, ganz so,
als wire es von Gott ausgegangen, wie etwas, das von oben in die Feder
diktiert ward ; nehmet es hin, nicht so, als sei es steinernen Tafeln einge-
graben, sondern in der Weise, wie wenn es mit feurigen Lettern euren
Seelen eingegraben sei. » 24

Nach der Epanagoge ist demzufolge das politische Gesetz nichts
Geringeres als die konkrete Erscheinung des gottlichen Willens, in der
das Naturgesetz fiir die je jetzige Situation formuliert, ausgelegt und an-
gewandt wird. Die politische Gewalt iibt eine vollkommene Stellver-
tretung Gottes aus, durch die Gesetzgebung schafft sie die Gerechtigkeit
in den Menschen und macht sie iiberhaupt erst zu vollgiiltigen Mitglie-
dern des Menschengeschlechtes und der menschlichen Gesellschaft. Die
Ahnlichkeit zwischen der Funktion Gottes und der des Kaisers wird als
eine so vollkommene hingestellt, daB3 der Unterschied zwischen positivem
Recht und Naturrecht fast vollig verschwindet ; der Weltherrscher steht
dem Untertan mit gottlicher Autoritit ausgestattet gegeniiber.

Die Vergottlichung des Kaisers, der politischen Autoritdt, ent-
spricht der Vergottlichung der byzantinischen Politeia. Beides offenbart
einen gewissen politischen Monismus oder Monophysitismus. Es hat den
Anschein, als ob die letztgenannte Stromung, nachdem sie im Jahre 843
endgiiltig aus der offiziellen Theologie der griechischen Kirche ausgeschie-
den worden war, in der politischen Ideologie des Reiches eine Zufluchts-
statte gefunden hatte. Die entscheidende Stelle des Prooimions {iber das
Verhiltnis von politischer Gemeinschaft und Kirche lautet : «...In einem

23 Vgl. ScHARF: Quellenstudium [1] S. 73 : « (Der dritte Abschnitt des Prooi-
mions) ... variiert mit schwerem philosophischem Riistzeug und geschliffener Dia-
lektik, die unschwer die Schulung an platonisch-aristotelischen Denkschemata
erkennen laft, lediglich die altvertrauten Lehrsitze vom aretologischen Hochstwert
der Gerechtigkeit und vom Ursprung des Gesetzes als Geschenk Gottes, wobei frei-
lichim Unterschied zur schlichten Sprache der Vorbilder beide Grundgedanken stark
iiberh6ht und zu einer eigentiimlich aus heidnischen und christlichen Bestandteilen
gemischten geistigen Konzeption verwoben werden, die in Gerechtigkeit und Ge-
setz Emanationen des gottlichen Willens schlechthin erblickt und das gesamte
Schopfungswerk Gottes in ein dadurch praestabiliertes weltumspannendes Ord-
nungsprinzip eingebettet sieht, »

24 ZacuARIAE : Collectio, S_ g3 Z. 35-38.



Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie 77

wahren Bilde (sixovixég) haben wir die Gesetze tiber die kirchlichen
geheiligten und hochgeheiligten Weihen und Wahlen (Tit. VIII-XI) hin-
ter die Schaffung gewissermallen des Kérpers der Politeia gestellt ;
so ordneten wir gleichsam die Schaffung der Seele bei, oder, wir haben
dem Korper (OAm) — der Politeia — die Form (el80¢) — ndmlich die Kirche —
zugeordnet. » 2 — Man mubB sich vergegenwirtigen, dal3 dieser Vergleich,
der gesetzliche Autoritdt erhalten sollte, von einem Lehrer der aristo-
telischen Philosophie entworfen wurde 26 zu einer Zeit, da der Aristotelis-
mus das in Byzanz herrschende philosophische System war. Demnach
ist das Bild nicht nur gezeichnet im Sinne der aristotelischen Lehre {iber
Materie und Form, sondern es wurde von den Gebildeten auch in diesem
Sinne verstanden.

Die Tragweite der angefithrten Formulierungen des Verhiltnisses
von politischer und kirchlicher Gemeinschaft enthiillt sich bei einer
Betrachtung der Lehre des Stagiriten von der Beziehung zwischen Seele
und Leib.

Nach Aristoteles bilden Form und Materie, die Seele und der Leib
des organischen Lebewesens eine substantielle Einheit 7. Die Seele
ist fir den Korper das erste Bewegende %%, das Lebensprinzip, oder der
Lebenstriger 2 ; sie ist die Entelechie des organischen Leibes und gibt
ihm seine Wesensbestimmung, sie ist ihm Formal- und Zielursache .
So wird die Seele auch alsWesen und Wirkmacht (évépyeix) des Korpers
bezeichnet *1. Die Materie, das Korperliche aber ist das schlechthin Un-
bestimmte 2. Jedoch ohne die Materie kann das physische Ding nicht
existieren *. Die Natur eines lebenden Wesens entsteht durch die Ver-
einigung von Form und Materie. So sind beide real einander zugeordnete
Konprinzipien, deren Prinzipiat die eine Natur ist.

25 ZAcHARIAE : Collectio ..., S. 64, Z. 14-18.

26 Eine zusammenfassende Darstellung des wissenschaftlichen und literari-
schen Wirkens des Photios findet sich bei PAuLy-Wissowa : Realencyclopaedie der
klass. Altertumswissenschaften, Bd. XX, 1, Sp. 667-737.

27 Metaphysik, VIII, 3, 1043 a, 35 f.; Uber die Seele, 11, 1, 412 b, 6.

28 Uber die Teile der Tiere, I, 641 a, 27 ; Uber die Seele, 1I, 1, 412 a, 27
(Erste Entelechie), 412 b, 16.

29 Tbd. 412 a, 19 f. ; Eudemische Ethik, 11,1, 1219 a, 23-25 ; Nikomachische
Ethik, I, 6, 1098 a, 13.

30 UUber die Seele, II, 1 412 a, 20 ; Uber die Teile der Tiere, I, 641 a, 27 ; Zur
Entelechie : Uber die Seele, a. a. 0. 9, 10, 412 b, 5.

31 Tbid. 412 a, 19 ; Nikomachische Ethik, I, 6, 1089 a, 14.

¥ Metaphysik, III, 3,1007 b, 28; VI, 2, 1029 a, 10.

33 Tbid., IV, 7, 1017 b, 14 f.; V., 1026 a, 5 1.



78 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

Auch nach der Lehre Platons ist die Seele das Lebensprinzip des
Korpers, weil sie im Gegensatz zum Leiblichen das sich selbst Bewegende,
Urgrund und Quelle aller Bewegung ist 3. Aber anders als Aristoteles
siecht Platon in der Einheit von Seele und Leib nicht eine positive, reale
Zuordnung, sondern die Seele bleibt dem Korper fremd und wohnt in
ihm wie in einem « Gefidngnis » 35. Die ihr ihrem Wesen nach zukommende
Seinsweise besitzt sie erst nach der Trennung vom Korper.

Zu einem besseren Verstindnis der Epanagoge-Lehre ist es not-
wendig, die philosophische Lehre ihres Verfassers wenigstens kurz zu
erortern. — Der Patriarch zeigte groBes Interesse fiir die Philosophie,
die er um ihrer selbst willen schitzte und nicht nur als « Magd der Theo-
logie » — ein neuer Zug in der byzantinischen Geisteswelt, die der « Huma-
nismus » des 9. Jahrhunderts in das geistige Leben Ostroms einfiihrte.
Der Patriarch lieB sich die Férderung der Philosophie in jeder Weise ange-
legen sein 3¢, Ein zeitgenossischer Historiker stellt fest, daB die Urteile des
Philosophen Photios immer das Ergebnis tiefgehender Studien gewesen
seien 37, Seine philosophische Bildung war so griindlich und umfassend,
daB er als einziger Byzantiner in dieser Hinsicht mit Aristoteles ver-
glichen werden kann %%, Photios befaBte sich vor allem mit Dialektik und
Logik und hier in erster Linie mit genus und species °, aulerdem mit den
Kategorien 4°. Er wollte tiber die Kategorien in detaillierterer Form han-
deln als Aristoteles. In seiner Substanzlehre folgt Photios nicht Aristote-
les, sondern der kirchlichen Doktrin 41, Gegeniiber Nominalismus und
Realismus, die damals in Byzanz stark diskutiert wurden, nimmt er

3 Vgl. Friedrich UBERWEG: GrundriB der Geschichte der Philosophie,
I. Teil, Die Philosophie des Altertums, hrsg. von Karl PRAECHTER (Berlin 19262)
S. 334.

35 Vgl. das Hoéhlengleichnis, Politeia VII.

36 Vgl. Francis DvorNik : The Patriarch Photius in the Light of the Recent
Research, Berichte zum XI. Internationalen Byzantinisten-Kongref3 Miinchen 1958,
111, 2 (Minchen 1958 S. 52 f.) Allem Anschein nach sah Photios im Lehrplan der
Patriarchatsakademie philosophische Vorlesungen als beste Vorbereitung fiir das
Studium der Theologie bei den Weltklerikern vor. Seinen Schiiler und Freund
Konstantin den Philosophen berief Photios auf den philosophischen Lehrstuhl an
der Apostelkirche (wahrsch. 861).

37 Vgl. Basile TaTakis : La philosophie byzantine (1949) S. 131.

38 Vgl. ibid.

3% Vgl. ibid. S. 132 ; Migne, P. G. CI, 477 D-489 B.

10 Vgl. Tataxkis [37]; P. G.CI, 760 A-811 A.

1 Vgl. Tataxis S. 132 ; P. G. CI, 773 C-776 A. Den Vorwurf gegen Photios,
er lehre die Existenz von zwei Seelen im Menschen, hat endgiiltig widerlegt *Apyter.
‘Abnvoy XPYZOZTOMOZX : Tlepl tig dmodidoptvng eig 1ov M. Qwriov doflac
mept UmdpEewg dvo Puydv év TH dvlpang NEA ZIOQN (KE’) XXV (1930) 409-418.



Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie 79

eine selbstindige Haltung ein #2. Er weist nach, dall beide Auffassungen
falsch seien. Nach Photios sind genus und species korperlich, ohne den
Korpern zuzugehoren, ohne das Sein von Koérpern zu haben. Sie be-
zeichnen die Substanz des Subjektes, aber nicht dieses selber, sie ent-
wickeln die Substanz, aber sie konstituieren sie nicht. Photios vermeidet
den Realismus der Realisten und den der Platoniker, und so gelingt es
ihm, die gottliche Allmacht unverletzt zu bewahren und die uniiber-
schreitbare Grenze zwischen Schépfer und Geschopf aufrecht zu erhal-
ten 43,

Den platonischen Idealismus lehnt der Patriarch scharf ab %4,
wihrend er die aristotelische Philosophie als die « gottlichste » bezeichnet.
In Platon sieht Photios mehr den Philosophen der Mythen (Timaios), er
kennt, wie das tibrige Mittelalter, nicht den Platon der Dialektik. Sein
scharfer praktischer Verstand st68t sich an der poetischen Sprache
Platons, « ... la recherche méthodique et logique d’Aristote s’accommodait
au réalisme théologique d’alors » 43,

Der Philosoph Photios, der lehrt, die Substanzen seien aus Form
und Materie, die lebenden Substanzen mit Ausnahme der reinen Geister
seien aus Seele und Koérper zusammengesetzt ¢, weil} offensichtlich sehr
genau, was er mit seiner Lehre iiber das Verhdltnis von Politeia und
Kirche aussagen will. Dementsprechend ist diese Lehre auch genau zu
interpretieren. Die Rede des Prooimions iiber die Einheit der Politeia
mit der Kirche ist in doppelter Weise bildhaft : einmal, indem sie die
kirchlichen Gesetze den politischen zuordnet, um so ein Bild des ge-
dachten ontologischen Verhiltnisses zwischen den beiden Institutionen
zu geben, soweit dies im Rahmen des Gesetzbuches moglich ist ; zum
anderen wird dieses Verhidltnis durch eine Proportionalitdtsanalogie
wiedergegeben, deren Charakter sich dem einer Metapher annédhert. Sie
soll eine vorgegebene und nicht erst durch das Gesetz zu konstituierende

42 Vgl. Tataxkis; P. G.CI, 488 B.

43 Vgl. TaTaxkis, S.132; P. G. CI, 488 B.

41 Vgl. TaTakis S. 133 ; P. G. CI, 480 A-B.

4 Vgl. ibid.

46 P, G.CI, 769-772: Quaestiones ad Amphilochium, CXXXVIII (mept
odolag). Das Bild von Kirche und Politeia als Seele und Leib geht auf den hl. Jo-
HANNES CHRYsosTOoMOS zuriick, der damit die Erhabenheit des Priestertums iiber
das irdische Konigtum beschreiben will: Hom. XV, 5 in II. Cor. P. G. LXI, 507 ;
Hom. III, 5 in Col., P. G. LXII, 323: Hom. XV in II. Cor. P. G. LXI, 508 ; de
sac. III, 1, P. G. XLVIII, 641, 643 ff., 507 ., 510. Der Priester als Triger des Pneu-
mas ist Vollzieher der Sakramente, wihrend der Koénig nur iiber das « Fleisch»
herrscht. Von einer positiven Zuordnung der beiden Institutionen und sich daraus



80 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

ontologische Beziehung zwischen den beiden Institutionen ausdriicken.
Das Prooimion behauptet zwar nicht eine organische Einheit von Poli-
teia und Kirche, aber sie verlangt, der politisch-kirchlichen Einheit
miisse in concreto dergestalt Rechnung getragen werden, als ob es tat-
sichlich eine substantielle, physische Einheit zwischen den beiden In-
stitutionen gibe. Die Epanagoge-Lehre spricht, interpretiert man sie
im Lichte der aristotelisch-photianischen Psychologie, nicht von einer
Vermischung der Politeia und der Kirche, durch die beide ihr Dasein
verlieren wiirden, sondern beide Institutionen bleiben erhalten und bil-
den eine umso groBere Einheit, als sie unvermischt in einem dritten
politisch-kirchlichen Gebilde mit einer eigenen « quasi-Natur » existieren.
So ist das Prinzip des a&ouyyirog, des Unvermischtbleibens von Gottli-
chem und Menschlichem, das das Konzil von Chalkedon feststellte, for-
mell gewahrt. Das Reich, wie es die Epanagoge konzipiert, existiert in
concreto durch die Kirche, diese durch das Reich. Da die Kirche durch
die Politeia in Erscheinung tritt, kommt sie am meisten dort zum Aus-
druck, wo sich das Politische am meisten konzentriert : in der Person und
im Amt des Kaisers. Er ist in Wahrheit nicht nur Oberhaupt der politi-
schen Gesellschaft, sondern auch erster Repridsentant der Kirche, als,
wie wir oben feststellten, gewissermalen inspiriert und beauftragt zur
Verkiindigung des gottlichen Willens in dieser Welt durch das Gesetz.
Seine Funktion ist die Hervorbringung und Erhaltung der Sittlichkeit
in den Menschen durch die Gesetzgebung. Im Kaiser als dem Haupt der
neuen Einheit, die doch wieder mit dem Namen « Politeia » bezeichnet
wird, verkorpert sich die Kirche vollkommener als im Patriarchen.
Dieser ist als « Abbild Christi» absolute moralische Autoritit. Seine
Funktion besteht darin, Hiiter jener Prinzipien zu sein, nach denen die
Politeia durch ihre Gesetzgebung die Sittlichkeit in den Untertanen zu
bewirken hat. Andererseits wird dem Patriarchen diese Stellung wie
auch seine Stellung innerhalb der Hierarchie der Gesamtkirche vom Kai-
ser zuteil, sodall die moralische Autoritit des Patriarchen in Wirklichkeit
wiederum eine Funktion der obersten politischen Autoritit, in welcher
die rechtliche und die moralische Sphire sich durchdringen, ist ; denn
der Kaiser erklart ja den Patriarchen zum « Bild Christi » und beschrinkt

ergebenen rechtlichen Folgen ist bei Chrysostomos nicht die Rede. Er steht ja viel
stiarker als Photios unter dem Einflull der neuplatonischen Philosophie, die eine
negative Auffassung vom Korper und der Materie hatte. Zur Lehre des Chrysosto-
mos vgl. Anton MicHEL : Die Kaisermacht in der Ostkirche, 843-1204 (Darmstadt
1959) S. 157 ff.



Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie 81

ihn gleichzeitig auf rein geistliche Funktionen durch die Vorschrift,
der Patriarch miisse « der Welt gekreuzigt » sein. Die Politeia sieht ihr
Ziel in der Religion und folglich betrachtet sie die Kirche als eine Insti-
tution, die sie «immer schon», d. h. nach der Verchristlichung des Reiches
durch Konstantin d. Gr., in sich aufgenommen hat. Die Kirche regiert die
politische Gesellschaft wie die Seele den Kérper, d. h. sie ist ihr gleichsam
Lebensprinzip, Formal- und Zielursache, die Kirche ist die Entelechie
der Politeia und 1hr zugeordnet wie ein Konprinzip dem anderen. Zwar
wird nicht behauptet, daf Kirche und Politeia vor ihrer Verbindung
miteinander ohne Existenz gewesen seien, doch gegenwirtig und rebus
sic stantibus existieren sie so miteinander, da3 keine unabhdngig von der
anderen sein kann und eine durch die andere ist. Dem verkirchlichten
Reiche fillt aber das kirchlich-politische Handeln zu, und, wihrend es
handelt, ist es immer schon durchformt und regiert von der Kirche.
Folglich fillt, streng genommen, nach der Epanagoge-Lehre die Fiille
nicht nur der politischen, sondern auch der kirchlichen Gewalt dem Kai-
ser zu. Die Epanagoge 148t die {ibernatiirliche Institution der Kirche und
die natiirliche der politischen Gemeinschaft in einem theokratischen
Uber-Reich vereint koexistieren, das nicht nur geographisch, sondern
auch metaphysisch universal konzipiert ist, da es alle Schichten des
Seins umfaBt. Gottliches und Menschliches sind verbunden wie zu einer
Natur-ple @Uors. Diese « quasi-Natur » des Sacrum Imperium ist géttlich,
da die Wesensform (die gottliche Kirche) das Wesen verleiht.

So eindrucksvoll und genial das Bild der Trennung und Zusammen-
arbeit der zwei obersten Gewalten, wie die Epanagoge es zeichnet, ist,
so bemerkenswert das Streben erscheint, die geistliche und die weltliche
Machtsphidre von einander abzugrenzen, die moralische Autoritit des
Patriarchen unangreifbar und diesen selbst in rebus sacris vom Kaiser
unabhingig zu machen - die Lehre der Epanagoge enthilt doch einen
fundamentalen inneren Widerspruch : Die Erhéhung der Autoritdt des
Patriarchen wird erreicht durch die Uberh6hung der Autoritit des Kai-
sers, die Freiheit der Kirche wird mit ihrer Integration in das Reich er-
kauft und damit de facto von vornherein begrenzt. Das Prinzip des
Politischen hat den Vorrang, und der Patriarch erhilt seine Legitima-
tion als oberste kirchliche Instanz und Triger des Primates durch seine
Anwesenheit am Orte der obersten politischen Gewalt. Die Festlegung
der totalen Parallelitit zwischen weltlicher und geistlicher Gewalt durch
einen einseitigen Gesetzgebungsakt des Kaisers bedeutet in Wahrheit
die Gleichschaltung der Kirche mit der Politeia. So wird die Kirche in

6



82 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

dem MaBe politisiert, in dem die Politeia und ihr Oberhaupt vergottlicht
werden. Die Erhohung des geistlichen Oberhauptes ist in Wirklichkeit
eine Erniedrigung, wihrend die offizielle Unterwerfung der Politeia unter
die kirchliche Lehre sie zu einem iibernatiirlichen Institut mit totalem
Machtanspruch auf die Gewissen der Untertanen erhoht.

Kaum weniger interessant ist die Epanagoge-Lehre in Bezug auf
jene Rechte, die sie dem Kaiser nicht verweigert und daher stillschweigend
zugesteht, als in Bezug auf jene, die sie ihm ausdriicklich zuschreibt.
So besall der Kaiser kraft seiner, auch aus der Epanagoge logisch sich
ergebenden «dulleren » Obergewalt iiber die Kirche das Recht, den
Patriarchen aus drei vorgeschlagenen Kandidaten zu wihlen 47, Dieses
Recht bildete sich aber folgerichtig immer mehr zu einem Einsetzungs-
recht ohne Beriicksichtigung vorgeschlagener Kandidaten aus. Ahnlich
verhielt es sich mit der Wahl der Bischofe. Titel VIII der Epanagoge
folgt in dieser Hinsicht beinahe wortlich der Novelle CXXIII Kaiser
Justinians I. : Nach dem Tode eines Bischofes sollen Kleriker und Laien
der betreffenden Stadt drei Kandidaten wihlen, damit einer von ihnen
durch die Regierung bestdtigt werden konne 8.

Ebenso unberiihrt 1468t die Epanagoge die im Ostrémischen Reich
geltenden Bestimmungen iiber die Einteilung der Di6zesen. Dem Kaiser
fiel es nach Auffassung der byzantinischen Juristen und Kanonisten zu,
die Grenzen der Bistimer festzulegen. Daher konnte Leon III. «mit
Recht » das Illyricum und die siiditalischen Gebiete dem konstantino-
politanischen Patriarchatsverband einverleiben. Grundlage fiir dieses
Recht bildete der can. 17 von Chalkedon : «... Wenn aus kaiserlicher
Vollmacht eine Stadt neu gegriindet oder wieder erneuert wird, so soll
die Ordnung der kirchlichen Sprengel den politischen Bezirken folgen 49. »
Obwohl der Kanon dem Kaiser nicht das Recht gibt, eigenméchtig mit
den politischen Bezirken auch die kirchlichen Grenzen festzulegen, viel-
mehr die Frage, wer die Neueinteilung nach den politischen Bezirken
vornehmen solle, offenldt, wurde er doch offenbar von Anfang an zu-
gunsten des Kaisers ausgelegt, wie die Handlungsweise Leons III.

47 Vgl. Konstantin PORPHYROGENNETOS : De caerem. Aulae Byzantinae, 1I,
14, P. G. CXII, 1040 {f. : « Wenn der Patriarch gestorben ist, teilt der Kaiser den
gottgeliebtesten Metropoliten mit, sie sollten drei wihlen, die nach ihrer Uberzeu-
gung des Patriarchenamtes wiirdig seien. »

48 Epan. VIII, 3, P. G. CXIII, 477-480; wvgl. Nov. CXXIII, P.L.LXXI,
1020 D.

1% Manwsi, VII, 665.



Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie 83

zeigt . Der Kanon wurde bestitigt durch das II. Trullanum (can. 38),
und Balsamon %! bemerkt dazu einfach, nach diesem Kanon stehe es dem
Kaiser zu, Bischéfe zu ernennen, andere zu Metropoliten zu erheben und
die Angelegenheiten ihrer Wahl nach seinem Ermessen zu regeln 52
Uber den can. 17 von Chalkedon sagt derselbe Autor an anderer Stelle :
«... Denn wenn jemand mit Riicksicht auf die kaiserliche Gesetzge-
bung einen Dienst {ibernimmt, wird er durch die genannten Kanones
weder gehindert noch geschiddigt. Und sie (die Kanones) fiigen hinzu,
der Kaiser sei weder den Gesetzen noch den Kanones unterworfen. Des-
halb habe er auch die Moglichkeit der Versetzung eines Bischofs in eine
Metropole, wie auch die der Entfernung (von Bischofen) aus den Metro-
polen. Desgleichen besitzt er die Freiheit, die Bezirke der Kirchenfiirsten
aufzuteilen, Bischofe und Metropoliten neu einzusetzen und fiir die
Bischéfe die Ausiibung der hohepriesterlichen Rechte abzugrenzen
(oder : festzusetzen) ... Ich bin aber iiberzeugt, daB3 durch den Kanon (17)
des Konzils von Chalkedon ganz eindeutig dem Kaiser das Recht zuge-
standen wird, Klerikern und Ménchen Tétigkeiten weltlicher Dienste
zu iibertragen, je nach dem Grunde einer besonderen Regelung, der nach
seiner Ansicht der rechte ist. Wenn ndmlich ein Landbischof so verfahren
darf, um wieviel mehr darf es der Kaiser, der nicht gebunden ist an die
Kanones (sic !), nach denen die Bischofswahl durch die Provinzbischofe
und nicht durch die Behorde zu geschehen habe, und der infolgedessen die
Patriarchen und Bischéfe auch ohne vorhergehende Wahl bestimmt. » 3

Dies war also die « vollkommene Parallelitit » 5%, wie sie in der
Wirklichkeit zwischen den beiden hichsten Gewalten im Ostréomischen
Reich bestand, und wie sie in der Tat mit Notwendigkeit sich auch aus
der Epanagoge-Lehre ergeben mufBte. Eine innere Tendenz der Epana-
goge-Lehre entspricht dieser Wirklichkeit, denn sie billigt ja stillschwei-
gend die gewichtigen, fast unumschrinkten Rechte des Basileus in der
Kirche, die durch die Kanones der Synoden, welche zugleich Reichsge-
setze waren, verbiirgt zu sein schienen. Das Verhidltnis der genannten
kirchlichen Gesetze war zur Zeit der Abfassung der Epanagoge-Lehre

8 Esist auch nicht bekannt, da Rom gegen diesen Kanon wie gegen can. 28
Protest eingelegt hitte.

51 Theodoros Balsamon, der bedeutendste Kanonist der Byzantinerim 12. Jahr-
hundert, Patriarch von Antiocheia, + nach 1195 ; vgl. Hans-Georg Beck : Kirche
und theologische Literatur im Byzantinischen Reich (Miinchen 1959) S. 657 ff.

52 P. G. CXXXVII, 644 D, vgl. ibd. 453 A.

53 In can. Conc. Carthag. XV, P. G. CXXXVIII, 93 A-B.

5% OSTROGORSKY [7] S. 194.



84 Die Lehre der Epanagoge — eine ostrémische Reichstheorie

im Wesentlichen dasselbe, das wir bei Balsamon vorfinden, der seine
Werke verfaBte, als die Epanagoge schon beinahe dreihundert Jahre
auf den Geist der byzantinischen Gesetzgebung und Rechtspflege hatte
einwirken kénnen. Die Auffasung iiber die kirchlichen Rechte des Kai-
sers spricht bereits aus der Antwort, die die II. photianische Synode
(879/80). Papst Johannes VIII. beziiglich der Einteilung der Patriar-
chatsbezirke zugehen lie}, ganz besonders jedoch aus der Tatsache, daB3
der byzantinische Kaiser um die Wende vom 9. und 10. Jahrhundert
kirchliche Gesetze zwar nicht unmittelbar an das Kirchenvolk und die
Bischofe richtete, wohl aber an den Patriarchen — in seiner Eigenschaft
als Haupt der kirchlichen Hierarchie und Reichsbeamter %.

Man darf freilich nicht die positiven Ziige der Epanagoge-Lehre
verkennen. Sie legt Kaiser und Patriarch hohe sittliche Pflichten auf.
Die vorgesehene gegenseitige Stiitzung von Kaiser und Patriarch, die
« Symphonie », lieB das Gesetz nicht ungeeignet erscheinen, die Verhilt-
nisse des Imperiums innerlich zu stabilisieren und den EinfluB der
streitenden Parteien zu mindern. Der groBBte Vorzug ist die Absage des
Kaisers an das Vorgehen in reinen Glaubensdingen, ohne die Autoritit
der Kirche zu horen, das sich im Bilderstreit und friither schon so unheil-
voll ausgewirkt hatte. Aber diesen Vorziigen stehen andere, wesentliche
Merkmale der Epanagoge-Lehre gegeniiber : Die Verabsolutierung des
Kaisertums und der politischen Macht, die durch die Spiritualisierung
des Kirchenbegriffs bedingte praktische Omnipotenz der politischen Ge-
walt in der Wahrnehmung der « Zueren » kirchlichen Angelegenheiten,
die den Klerus in Wirklichkeit zu einer Beamtenhierarchie zweiter
Klasse % fiir die religiésen Belange der Untertanen degradierte, und die
fiir die Friihzeit des 6stlichen Christentums durchaus nicht charakteri-
stisch ist.

Die Epanagoge-Lehre stellt eine Formulierung der rationalen
Strukturelemente der byzantinischen Reichsideologie dar, wie diese sich
im 9. Jahrhundert ausgebildet hatte 7. Diese Ideologie trigt den Charak-

55 Vgl. OSTROGORSKY S. 172 : «... Die rein kirchlichen Verfiigungen sind an
den Patriarchen adressiert ...» A. MicHEL : Der Kampf um das politische oder
petrinische Prinzip in der Kirchenfithrung, in : Das Konzil von Chalkedon, hrsg.
v. A. GRILLMEIER — H. BAcHT SJ, Bd. IT (Wirzburg 1953), S. 499 stellt fest, daB
der Patriarch, gerade, weil er seine Stellung dem Kaiser verdankt, was auch die
Epanagoge ganz klar zum Ausdruck bringt, zur « verkleideten Hand des Kaisers
selbst » und der « weithin sichtbare Kultusminister des Kaisers schlechthin »
wird ; vgl. auch MIcHEL S. 524 f.

56 Der oberste Kleriker unterstand ja in dieser seiner Eigenschaft dem Kaiser.

57 Unter Ideologie verstehen wir hier « ein System von Vorstellungen, Ideen



Die Lehre der Epanagoge — eine ostromische Reichstheorie 85

ter einer Utopie mit eschatologischen Ziigen ; denn sie will die Verwirk-
lichung eines Natur und Ubernatur umgreifenden rémisch-christlichen
Universalreiches, in dem sie die Idee der absoluten Macht der vergott-
lichten politischen Gemeinschaft manifestiert. Sicher handelt es sich
bei der Entstehung der Epanagoge-Lehre nicht um eine bewuBte Ent-
stellung der theologischen Wahrheit iiber die Kirche und iiber die poli-
tische Vollkommene Gemeinschaft, sondern der Verfasser folgt der
« totalen » Ideologie seines Zeitalters, die nicht nur einzelne BewuBtseins-
bereiche, sondern das gesamte BewuBtsein der Zeitgenossen beherrschte
und durchdrang 8. Der Verfasser der Epanagoge-Lehre gab dieser Ideo-
logie eine Tendenz zur Stirkung des geistlich-moralischen Einflusses
im byzantinischen Reich. Er sah die Einheit dieses Sacrum Imperium
unter dem Gesichtspunkt einer fruchtbaren polaren Spannung zwischen
dessen beiden konstitutiven Elementen. In der starken inneren Differen-
ziertheit der Reichsidee diirfte die besondere Eigenart der Epanagoge-
Lehre liegen, sie verleiht ihr eine besondere Stellung innerhalb der byzan-
tinischen Reichs- und Geistesgeschichte 7.

und Begriffen, ... das weltanschaulich strukturiert ist, d. h. die Ideologie erwichst
auf einem zunidchst emotional bestimmten weltanschaulichen Substrat, dessen
rationalisierte Elemente die Struktur der Ideologie bilden ». Andreas voN WEIss :
Die Wirkung der bolschewistischen Ideologie. Osteuropa 9 (1959) 785.

58 Zum Begriff der « totalen » Ideologie vgl. Karl MANNHEIM : Ideologie und
Utopie (Bonn 19302 S. 31 ff.

% Die Elemente dieser Lehre, auch der Begriff « Symphonie » entstammen
fritheren Zeiten. Der Verfasser der Epanagoge-Lehre hat aber diese Elemente in
durchaus eigenwilliger Weise zusammengefiigt. Wenn deshalb Fr. Dvornik : The
Patriarch Photius [36] S. 51 die Originalitit der Epanagogelehre nicht hervorge-
hoben wissen will, so méchten wir ihm darin nicht folgen, denn gerade im Wesent-
lichen, im Sinngehalt ihrer Begriffe st die Lehre der Epanagoge ein originelles
Werk.



	Die Lehre der Epanagoge : eine oströmische Reichstheorie

