
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 1-2

Artikel: Die Lehre der Epanagoge : eine oströmische Reichstheorie

Autor: Esser, Ambrosius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ambrosius Esser OP

Die Lehre der Epanagoge —

eine oströmische Reichstheorie

Die Lehre der « Epanagoge der Kaiser Basileios, Leon und Alexander

» über das Verhältnis von politischer und geistlicher Gewalt ist in
den letzten Jahren wiederholt Gegenstand historischer und philologischer
Arbeiten gewesen 1. In dem vorliegenden Aufsatz wird der Versuch einer

lehrmäßigen Interpretation dieses Dokuments oströmischen
Reichskirchendenkens gemacht 2.

1. Der Autor und die Entstehungszeit der Epanagoge-Lehre

Die für die Interpretation wichtige Frage nach dem Verfasser der

Epanagoge-Lehre blieb lange Zeit ungelöst, obwohl schon früh der Name
des Patriarchen Photios von Konstantinopel (858-867, 877-886) im
Zusammenhang mit dieser Doktrin auftaucht 3. Carl-Eduard Zachariae

1 Vgl. u. a. J. Scharf : Photios und die Epanagoge, Byzantinische Zeitschrift
49 (1956) 385-400 ; ders. Quellenstudium zum Prooimion der Epanagoge. Byz.
Zschr. 52 (1959) 68-81.

2 Das Prooimion und der Text der Epanagoge finden sich in : Collectio
librorum iuris graeco-romani ineditorum, ed. Carolus Eduardus Zachariae a
Lingenthal (Lipsiae sumpt. J. A. Barthii 1852) p. 60 ssq. Die ersten 28 Titel der
Epanagoge ohne das Prooimion sind unter dem Namen « Leonis et Constantini
Roman. Impp. Dilectus legum » bei Migne, P. G. CXIII, 459-545 abgedruckt,
nach der Ausgabe des Joan. Leunclavius ; der Name ist auf eine Verwechslung mit
der « Ekloge » Kaiser Leons III. zurückzuführen. Die beiden Textausgaben zeigen
Abweichungen, die auf verschiedene handschriftliche Überlieferungen zurückgehen.
Die verschiedenen Termini haben jedoch wesentlich dieselbe Bedeutung. Vgl.
u. a. Ep. II, 1, 2, 3, 5, 7, 10, 11, 12. ; III, 1, 4, 7, 9,11. Vgl. auch J. P. Zepos : lus
graecoromanum, II (Athen 1931) p' 236-268.

3 Vgl. Karl Eduard Zachariae von Lingenthal : Geschichte des Griechisch-
Römischen Rechts. Um ein Vorwort vermehrter Neudruck der dritten Auflage



62 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

von Lingenthal entschied sich noch nicht für oder wider eine Autorschaft

des Patriarchen 4, doch vermutet J. Hergenröther schon mit
ziemlicher Sicherheit im Verfasser der Epanagoge-Lehre den berühmten
Kirchenfürsten 5. Vladimier Sokolskij, der sich eingehend mit der Frage
der Autorschaft befaßt, kommt zu dem gleichen Ergebnis 6, und Georg

Ostrogorsky hegt keinen Zweifel mehr an der Verfasserschaft des Pho-
tios 7. Den entscheidenden Nachweis erbrachten aber erst die Forschungen
von J. Scharf ; sein mit größter philologischer Akribie unter Heranziehung

eines sehr umfangreichen Materials geführter Beweis erlaubt es,

von der Voraussetzung auszugehen, daß Photios der Verfasser des

Prooimions sowie des II. und III. Titels der Epanagoge sei 8.

Die Epanagoge entstand im Zuge der von Kaiser Basileios I.
(867-886) geplanten Erneuerung des Römischen Rechts, durch die die

Gesetzgebung der Ekloge des häretischen Kaisers Leon III. des Isauriers
ersetzt werden sollte 9. Diese « Reinigung der alten Gesetze » kam zwar
unter der Regierung des ersten Makedoniers nicht zum Abschluß ; sie

bildete aber das Fundament für die « Basilika » Kaiser Leons VI. des

Weisen (886-912). Aus der Zeit Basileio's I. sind zwei kleinere
Gesetzessammlungen erhalten, die der Kaiser dem Hauptwerk vorausschickte,
das Procheiron und eben die Epanagoge. Letztere wurde verfaßt in dem

Zeitraum von 879 bis 886, wobei das Datum möglichst nahe an 879

heranzurücken ist10. Der Name « Epanagoge » bedeutet nämlich nach J. Scharf
« Replik auf den Procheiros Nomos », welch letzterer spätestens im

(Ahlen i. Württemberg 1955) S. 22, Anm. Scharf: Photius und die Epanagoge
[s. Anm. 1], S. 389.

1 Zacharias [3] S. 22.
5 J. Hergenröther : Photius, Patriarch von Konstantinopel, sein Leben,

seine Schriften und das griechische Schisma (Regensburg), Bd. 1 u. 2 (1867), Bd. 3

(1869). Bd. 2, S. 588.
8 Vladimir Sokolskij : O Charaktere i znacenii Epanagogi. Ocerk po istorii

Vizantiiskago prava. Vizantijskij Vremennik, Tom I (1894), S. 17-54 ; S. 33.
7 Georg Ostrogorsky : Geschichte des byzantinischen Staates (München

21952), S. 194.
8 Vgl. Anm. 1. Verf. kommt in seinem Artikel « Photios und die Epanagoge »

zu dem Ergebnis, daß ein Zufall ausgeschlossen sei, da « ein nahezu lückenloses
Indisiennetz für die Autorschaft des Photios am Prooimion der Epanagoge und
an den Titeln über den Kaiser und den Patriarchen als Ergebnis gebucht werden
darf. » (S. 398).

9 Vgl. Ostrogorsky [7] S. 193, 195 ; Zachariae [3] S. 22. Bernhard Sinogo-
witz : Die byzantinische Rechtsgeschichte im Spiegel der Neuerscheinungen 1940-
1952. Saeculum IV (1953) S. 323. Schokolskij [6] S. 18 f.

10 Scharf : Photios und die Epanagoge [1] S. 388.



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 63

Jahre 879 publiziert worden istu. Mit vollem Bedacht wählte der
Verfasser im Hinblick auf die ihm bekannte antike Begriffsterminologie die
Vorsilbe im, um anzudeuten, es handle sich um die Zurücknahme des

strittigen Problems auf den Ausgangspunkt, « ein für die dialektische
Induktion charakteristisches Verfahren, als dessen Erfinder nach den

übereinstimmenden Zeugnissen von Aristoteles (Met. M. 4, p. 1078 b 27)

und Xenophon (Mem. IV. 6,13) bekanntlich Sokrates betrachtet wird » 12.

2. Die Lehre vom Kaiser und von den kaiserlichen Gesetzen

Die Titel II und III der Epanagoge « Über den Kaiser » und « Über
den Patriarchen » bringen streng parallel in ihrem je ersten Kapitel
eine Definition des Kaisers und des Patriarchen. Das jeweils zweite

Kapitel behandelt die Aufgabe (ctxotoç Amt), das dritte das Ziel
(t£Xoç), das vierte wesensnotwendige Eigenschaften (ÏSioc) der
Oberhäupter von politischer und religiöser Gemeinschaft, ctxotoç und tÉXoç

unterscheiden sich dadurch, daß letzteres die Finalursache der jeweiligen
Institution, ersteres deren konkrete Aufgabe angibt. Kapitel 4 des Titels
II spricht das Wort tSia nicht aus, bezeichnet aber genau dasselbe wie
der Parallelpassus 13.

Kapitel 1 des Titels II definiert den Kaiser als « Gesetzmäßige

Obrigkeit », das « Allgemeine Wohl für die Untertanen ». Er straft weder

aus Abneigung, noch tut er Gutes aus Zuneigung, sondern - ganz ähnlich

wie ein Kampfrichter - erteilt er nach Billigkeit die Belohnungen.
Die Definition ist ausschließend ; eine andere gesetzmäßige Gewalt als
die des Kaisers kann es nicht geben. Der zweite Teil begründet den er-

11 Ostrogorsky [7] S. 193, 195 : In diesem Jahre starb Basilieios' I. Sohn
Konstantin, dessen Name mit im Titel des Procheirons genannt ist.

12 Scharf [1] S. 388. - Die Frage nach dem Charakter der Epanagoge ist bis
heute nicht endgültig entschieden, wenn auch mehrere bedeutende moderne
Forscher sich gegen ihre offizielle Publikation als Gesetz ausgesprochen haben, so
C. Krzisnik : O pravni naravi Epanagoge, Slovenski Pravnik 1935, B. Sinogowitz :

[9] S. 323, vor allem Franz Dölger : Byzanz und die europäische Staatenwelt
(Ettal 1953) S. 103, Anm. 57, S. 315 f. Für die offizielle Gültigkeit sprechen sich
u. a. Sokolskij [6], M. Benemanskij : "O 7tp6j(eipoç v6p.oç (1906), S. 151 ff. und
George Vernadsky : « The Tactics » of Leo the Wise and the Epanagoge, Byzan-
tion, Tome VI (Bruxelles 1931) S. 333-335 aus, wobei die letzteren sich auf die un-
bezweifelhaften und starken Spuren der Epanagoge in der späteren byzantinischen
Gesetzgebung stützen.

13 Vgl. Vernadsky [12] S. 334.



64 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

sten : Weil der Kaiser für die Gerechtigkeit eintritt, ist er das Allgemeine
Wohl. Beide Sätze werden umschrieben durch den Begriff der
Gesetzmäßigkeit im ersten Satz. Hieraus ergibt sich, daß ein Machthaber, der

nicht das Allgemeine Wohl ist und nicht für die Gerechtigkeit eintritt,
nicht Kaiser genannt werden kann, sondern als Usurpator oder Tyrann
gelten muß. Die Gesetzmäßigkeit richtet sich nicht nach der Art, wie
der Herrscher zur Macht gekommen ist, ob durch legale oder illegale
Mittel, sondern danach, ob und wie er dem Amt des Kaisers gerecht wird.
Ist er durch seine Gerechtigkeit das Allgemeine Wohl, so ist er auch
Kaiser. Da aber der Kaiser das Allgemeine Wohl ist, ist jeder Rebell, der
sich gegen den Kaiser erhebt, solange nicht Kaiser, bis er den gerechten
Kaiser beseitigt hat und in seine Funktion eingetreten ist. In diesem

und in den folgenden Kapiteln ist nicht angedeutet, daß die Untertanen
das Recht haben, über die Gesetzmäßigkeit eines Herrschers zu urteilen,
oder gar, daß sie einem Tyrannen die Macht entreißen dürfen. Der
Ausdruck « gesetzmäßig » (svvopoç) könnte bedeuten, das Oberhaupt des

Reiches stehe unter dem Gesetz und sei vor ihm verantwortlich. Eine
solche Auffassung würde nicht nur der Tradition des Römischen Rechts,
sondern auch dem Sinn der Texte des Aristoteles und Basileios' des Großen

widersprechen, die dem Kapitel 1 des Titels II zugrundeliegen,
da dort nur der rechtmäßige Herrscher dem das Naturrecht verletzenden

Tyrannen gegenübergestellt wird. Im Lichte der folgenden Kapitel des

Titels II des Epanagoge muß man das « gesetzmäßig » der Definition
allgemein als «rechtmäßig » «dem Naturrecht entsprechend » verstehen14.

Der Kaiser wird schlicht « das Gemeinwohl » genannt, freilich insofern

er rechtmäßig regiert. Das Gemeinwohl ist aber nach Aristoteles das

Ziel der « societas politica »15. Es ist bemerkenswert, daß der Kaiser, in
dem sich das Reich verkörpert, in unserer Definition nicht zunächst

von seinem Ziel her bestimmt wird, sondern gewissermaßen absolut, als
das Gemeinwohl. Dem Wortlaut nach bewirkt er es nicht, sondern er ist
es. Durch sein bloßes Dasein ist das-Reich der Epanagoge-Lehre, das

was es erstrebt. Das Ziel gehört zum Wesen dieser politischen Gemein-

14 Basileios d. Gr. : Horn. IX in princ. Prov., 2 Migne Patr. Graeca XXXI,
389 B. Maximos Homologetes : Sermo IX (loci communes), MPG XCI, 776 B-C.
Im übrigen verweisen wir in Bezug auf die Frage nach den Quellen der Epanagoge-
Lehre auf Scharf : Quellenstudium zum Prooimion [1]. Trotz der zahlreichen von
ihrem Verfasser benutzten Quellen ist die Epanagoge-Lehre ein durchaus originelles
und sehr eigenwilliges Werk, das deshalb aus sich selbst und nicht vorwiegend aus
den Quellen interpretiert werden muß. Vgl. Scharf [1] S. 77.

15 Aristoteles : Politikâ, 1324 a, 33-35.



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 65

schaft, aber es tritt vor dem Moment des absoluten Gut-Seins in den

Hintergrund.
Ebenso bemerkenswert ist es, wenn die Epanagoge die Obrigkeit,

den Kaiser, durch das definiert, durch das man seit Aristoteles die
politische Gemeinschaft als solche definiert hatte. Das Politische erfährt eine

Verlagerung auf die Seite der Obrigkeit, wird mit dieser identifiziert,
und die politische Hoheit geht von der Obrigkeit aus, anstatt von ihr
nur ausgeübt zu werden ; die Gemeinschaft erscheint als rein empfangender

Teil. Der Regent thront in unerreichbarer Höhe über den Untertanen.
Sein Dasein und seine Macht ruhen in sich selber. Zwar sind sie nicht
von dem Bezug auf die Kommunität zu lösen, aber der Text des Kapitels
lautet so, als ob sie seinsmäßig « vor » der Kommunität vorhanden seien.

So kommt eine Überhöhung der Autorität des Herrschers zustande, die

ihn gottähnlich macht und den Absolutismus Ludwigs XIV. vorauszunehmen

scheint : « L'état c'est Moi. » Freilich handelt es sich hier um
eine Analogie, da weder der Begriff, noch die Sache des modernen Staates

zur Zeit des Photios existieren. Das Kapitel 2 bezeichnet es als Aufgabe
(Amt) des Kaisers, die vorhandenen Machtmittel durch Tüchtigkeit zu
bewahren und zu sichern ; die verlorenen soll er durch unermüdliche

Fürsorge zurückerwerben und die Machtmittel, die er nicht besitzt,
durch Weisheit, gerechte Siege und Unternehmungen gewinnen. Dieser
Satz tragt der Tatsache Rechnung, daß der größte Teil des ehemaligen
Römischen Reiches nicht oder nicht mehr die Oberherrschaft des Kaisers
in Byzanz anerkannte. Es legt dem Kaiser die moralische Verpflichtung
zu einer expansiven, imperialistischen Politik auf, die dadurch gerechtfertigt

ist, daß der Kaiser die einzige rechtmäßige Obrigkeit ist. Der
Gedanke der Rückeroberung der alten Reichsgrenzen tritt zutage in der

Antwort, die das zweite photianische Konzil (879/880) dem Papst
Johannes VIII. auf seine Forderung nach Restitution der bulgarischen
Gebiete an den Römischen Stuhl erteilte : Wenn das Römische Reich

von Gott in seinen früheren Grenzen wiederhergestellt sein und den

ganzen Erdkreis umfassen werde, werde der Kaiser die Verteilung der
Bischofssitze neu vornehmen 16. Die Pflicht zur Machterweiterung gilt
uneingeschränkt für den äußeren wie für den inneren Bereich. Sie ist
eine Folgerung aus dem Satze des 1. Kapitels, der Kaiser sei das Allgemeine

Wohl und die rechtmäßige Obrigkeit für alle Untergebenen. Die

16 Mansi : Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, Bd. XVII A,
488 C.

5



66 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

Völker können nur in den Besitz des Allgemeinen Wohls und der

Gerechtigkeit gelangen, wenn sie unter die einzig rechtmäßige Obrigkeit,
den Kaiser, treten. Der christliche und antike Charakter der Epanagoge-
Lehre zeigt sich hier darin, daß die Weisheit als erstes Mittel zur Vergrößerung

der Macht genannt wird.
Das Ziel des Kaisers (Kap. 3) ist : « Gutes tun, daher er auch Wohltäter

genannt wird ; und sobald er davon abweicht, Gutes zu tun,
verfälscht er nach den Alten offenbar den Charakter des kaiserlichen
Amtes. » - Wenn der Kaiser das soziale Gut schlechthin für seine Untertanen

ist, muß er der Natur seines Amtes entsprechend, Gutes tun.
Genau so wie in Kapitel 1 identifiziert die Definition des Zieles den Kaiser
mit der politischen Gemeinschaft, da sie das Ziel der Vollkommenen
Gesellschaft mit dem seinen gleichsetzt. Die Glieder der politischen
Gemeinschaft erscheinen wiederum nicht, wie Aristoteles es fordert, als

möglichst freie Individuen, welche am bonum commune durch ihre
Zugehörigkeit zur Gemeinschaft mitwirken, sondern sie werden überhaupt
nicht genannt, es sei denn implizit als Objekt der Wohltaten des alleinigen
Gebenden, des Kaisers. Sie haben nicht das Recht, die Wohltaten des

Kaisers zu fordern, denn der Ausdruck « Wohltaten spenden » setzt voraus,

daß beim Empfänger kein strenges Recht auf den Empfang der

Wohltat beruht, außer einem moralischen Anspruch, der sich aus der
Tatsache ergibt, daß der Kaiser eines Gegenstandes seiner Wohltat
bedarf, zu der er, da er das höchste Gut, Gott, als sein Vorbild nachzuahmen

hat, moralisch verpflichtet ist. Allerdings, an der Erfüllung dieses

moralischen Gesetzes hängt, rechtlich gesehen, die Legitimität des

Herrschers. Aber der Akzent liegt darauf, daß der Kaiser in Bezug auf
seine Untertanen handelt nach dem Grundsatz « bonum est diffusivum
sui ». Als das soziale Gut schlechthin tritt er als irdische Parallele zum

göttlichen Weltregenten auf.

In Kapitel 4, das wie die Parallele in Titel III die 'tSia des Kaisers

zum Gegenstand hat, heißt es, der Kaiser sei verbunden, zu verteidigen
und zu bewahren (sxSixsïv x«l SuxTspsïv) in erster Linie das, was in der

Hl. Schrift aufgezeichnet ist, ferner das, was von den sieben heiligen
(ökumenischen) Synoden zum Glaubenssatz erklärt wurde, endlich die

festgelegten römischen Gesetze. » - In diesem Kapitel erklärt der
byzantinische Kaiser sich zum Schützer des Glaubens - nicht der Kirche, die

nicht ausdrücklich genannt wird - und des Römischen Rechts. Den Satz

über die kirchlichen Dogmen erläutert das 5. Kapitel, das eine kurze

Zusammenfassung der wichtigsten trinitarischen und christologischen



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 67

Glaubenssätze, einschließlich der Lehren, die in der Auseinandersetzung
mit dem Ikonoklasmus definiert worden waren, bringt, nachdem es

festgestellt hat, es sei vollkommen einsichtig, daß der Kaiser in der

Rechtgläubigkeit und in der Gottesverehrung bleiben müsse, berühmt
durch göttlichen Eifer.

Kapitel 6 schreibt dem Kaiser die Gewalt zu, die bestehenden
Gesetze zu interpretieren und die in den Gesetzen nicht vorgesehenen Fälle
nach der Gesetzesanalogie zu beurteilen.

Für die Interpretation der Gesetze wird die Rechtsgewohnheit
im Reiche als Maßstab angegeben (Kap. 7). Die folgenden Kapitel 8-12

befassen sich mit der Interpretation durch den Kaiser, die milde sein

soll, zumal in zweifelhaften Fällen (Kap. 8), mit der Art und Weise,
wie die Rechtsgewohnheit anzuwenden ist (Kap. 10), mit der Gültigkeit
und dem Ungültigwerden eines Gesetzes (Kap. 11), endlich mit lokalen
Rechtsgewohnheiten (Kap. 12).

In Kapitel 4 verpflichtet der Kaiser sich, die Glaubenssätze zu
bewahren und zu verteidigen, wie er die Staatsgesetze bewahrt und
verteidigt, d. h. mit staatlichen Mitteln, also zunächst in Bezug auf die
äußere Ordnung. Die Glaubenssätze binden aber den Menschen moralisch,
im Gewissen, und hier sind sie am meisten gefährdet. Demnach muß die

politische Gewalt ihre Überwachungstätigkeit auch auf das religiöse
Gewissen der Untertanen ausdehnen. Sie tut das zwar um des Glaubens

willen, aber dies ändert nichts an der Tatsache, daß sie Anspruch auf die
Gewissenskontrolle erhebt und so zu einer totalen Gewalt wird, die den
Menschen total erfaßt. Da der Kaiser die Beobachtung der
Konzilsentscheidungen ebenso überwacht wie die Durchführung der Staatsgesetze,
ist er die einzige Person im Reich, die gegenüber dem Glaubenssatz und
dem kirchlichen Moralgesetz die äußere Freiheit der Entscheidung
besitzt. Für alle anderen Menschen sind ja die Glaubenssätze - nach ihrer
Bestätigung durch den Kaiser - zugleich Staatsgesetze. Dieser nimmt
das Amt des Glaubensprotektors aus eigener Initiative wahr, und nicht
im Auftrage der Kirche als ihr «weltlicher Arm» - so jedenfalls lautet
der Text des Titels II der Epanagoge. Wie schon bemerkt wurde, tritt
die Kirche als Institution in diesem Titel gar nicht in Erscheinung.
Infolge der Dominatsverfassung war dem griechisch-römischen Recht
der Begriff der « res privata » verlorengegangen : Die Untertanen «

gehörten » dem Kaiser, darum war es seine Sache, ihr Glaubensleben zu
regeln, darum vertrat er auch ihre Stelle, die der Laien, vor den Konzilien,
zu derenBeschlüssen er namens des christlichenVolkes durch seine Unter-



68 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

schrift das « Amen » sprach 17. Mit Notwendigkeit überschreitet nach der

Epanagoge-Lehre die politische Gewalt den Rahmen ihres
öffentlichrechtlichen Charakters und wird zu einer religiös-moralischen Institution.

Der Auftrag, die Gesetze der Römer zu verteidigen und zu bewahren,
bedeutet die moralische Verpflichtung zur Erhaltung des römischen
Rechts. Auf ihm beruhte der Anspruch des Kaisers der 'Pwjxaiot auf die
römische Weltherrschaft, die Existenz des byzantinischen Reiches als

einer legitimen Fortsetzung des Imperium Romanum. So hat die
oströmische Rechtstradition sich an der Rechtstradition der Römer
auszurichten, und an dieser Tradition findet der Selbstherrscher die Grenzen

seiner Macht, will er nicht das Wesen des Reiches verändern, wodurch er

ipso facto zum Tyrannen würde.
Gewiß ist demnach der Herrscher durch die Kapitel 4-12 auch

persönlich an die Beobachtung der römischen Gesetze gebunden, ebenso wie

an die Einhaltung der Glaubenssätze, jedoch ist diese Bindung eine

moralische, und der Kaiser steht - rechtlich gesehen - als Dominus über
dem geltenden Recht. Denn nach dem römischen Recht ist nur der

korporative Gesetzgeber zur persönlichen Befolgung der von ihm erlassenen

Gesetze verpflichtet und kann, wenigstens theoretisch, zur Verantwortung

gezogen werden. Dies war z. B. bei dem Senat der römischen Republik

und der Kaiserzeit bis zum Niedergang des Reiches im 3. Jahrhundert

der Fall18. Da jedoch die bisherigen Kapitel des Titels II und das

Prooimion der Epanagoge den Kaiser als nichtkorporativen Gesetzgeber,
Selbstherrscher und als das absolute politische Gut, die einzige Quelle
des Rechts und Verkörperung des politischen Gemeinwesens bezeichnen,
ist er Inhaber des diokletianischen Dominates und folglich juristisch
vor dem Gesetze frei. Die absolute Macht hat ihre Grenze nur an der

Verantwortung des Gewissens, deren ganze Fülle auf dem Souverän

liegt, und am wesentlich römischen Charakter des Reiches.

17 Vgl. Georg Stadtmüller : Das Abendland und die Welt der östlichen
Christenheit. Hist. Jahrb. 74 (1955) 165-177 ; 168 : « Nur im Abendland gibt es eine
wirkliche Naturrechtslehre und - im Zusammenhang damit - einen staatsfreien
Eigenbezirk der einzelmenschlichen Persönlichkeit (res privata). In der ganzen
Christenheit des Ostens fehlt eine eigentliche Moraltheologie und in ihrem Gefolge
eine entfaltete Naturrechtslehre fast völlig. » S. 169 : « Die Idee des Rechtsstaates
ist eine abendländische Errungenschaft. Sie kann nicht losgelöst gedacht werden
von der Tatsache, daß Einzelpersönlichkeit und Kirche den Alleinherrschaftsanspruch

des Staates in seine Schranken zurückgewiesen und ihre Bereiche als staatsfreie

Eigenbezirke dem Zugriff der staatlichen Gewalt entzogen haben. »

18 Vgl. Theodor Mommsen : Abriß des römischen Staatsrechts (Leipzig 1893)
S. 192.



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 69

Der Charakter des Kaisertums wird noch näherhin bestimmt durch
die Definition des Gesetzes in Titel I, Kapitel 1 der Epanagoge, wo es

heißt : « Das Gesetz ist eine allgemeine Anordnung (commune praecep-
tum), eine Feststellung einsichtiger Männer (Soyjioc), Bestrafung
freiwilliger oder unfreiwilliger Vergehen, ein allgemeines Gebot des Reiches ;

es ist eine göttliche Findung. » Durch den letzten Satz wird einerseits

Gott als der oberste Ursprung des Gesetzes bezeichnet, andererseits der

irdische Gesetzgeber in eine sakrale Sphäre gehoben dadurch, daß sein

Werk die Eigenschaft des Heiligen erhält. So wird das Gesetz und mit
ihm der Gesetzgeber « menschlicher » Kritik entzogen ; beide sind
unangreifbar.

Es folgen weitere Definitionen, von denen wir die wichtigeren hier
anführen : Kapitel 5 : « Gerechtigkeit ist fester und dauernder Wille,
der jedem das Seine zuteilt. » Kapitel 6 : « Die Wesenseigenschaften der

Gerechtigkeit sind : Ehrbares Leben, jedem das Seine erstatten. »

Kapitel 7 : « Die Rechtswissenschaft ist das Wissen um die göttlichen und
die menschlichen Angelegenheiten, um das Rechte und um das Unrechte. »

Der letzte Satz deutet wiederum hin auf die Verankerung des menschlichen

Gesetzes im göttlichen Willen. Göttliche und menschliche
Wirklichkeit stehen in so enger Verbindung, daß der Unterschied zwischen
beiden nicht mehr wahrnehmbar ist und die Juristen zu Theologen werden.

Titel I - er stammt nicht von Photios, sondern aus den Digésten
Justinians I. (Dig. I, 3, 1.2), fügt sich jedoch in die Lehre der Epanagoge
ein - und Titel II lassen schon stark den theokratischen Charakter der
ihnen zugrundeliegenden Reichsidee erkennen. Der byzantinische Basi-
leus vertritt in der politischen Wirklichkeit und in der moralischen

Sphäre die Stelle Gottes und steht in der Ausübung der Regierungs- und

Gesetzgebungstätigkeit unter göttlichem Einfluß, was konkret zum
Ausdruck kommt in der engen Bindung an das christliche Glaubensgut19.

3. Die Lehre vom Patriarchen

Das Kapitel 1 des Titels III der Epanagoge definiert den Patriarchen

: « Der Patriarch ist lebendes und beseeltes Abbild Christi, das

durch Worte und Werke in sich selbst die Wahrheit zum Ausdruck

19 Die Eigentümlichkeit der byzantinischen Theokratie ist die Tatsache,
daß in ihr der Klerus nicht selbst regierte. Vgl. William Kenneth-Medlin : Moscow
and East Rome (Genève 1952) S. 30 : «Byzantium was a theocracy, in which the
secular authority rests supreme. »



70 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

bringt. » Die Definition kennzeichnet den Patriarchen als den Vertreter
Christi auf Erden ; denn, wie die parallele Definition des Kaisers ist sie

ausschließend. Das Amt des Bischofs wird in Titel VIII, Kapitel 1 anders
definiert. Nach dem zweiten Teil der Definition besitzt der Patriarch
die Fülle der kirchlichen Lehrgewalt ; dies deutet auf einen konstanti-
nopolitanischen Lehrprimat hin.

Kapitel 2 zählt als zum Amt des Patriarchen gehörend auf : die

Bewahrung der ihm von Gott anvertrauten Herde in Frömmigkeit und
Heiligkeit, Hinführung aller Häretiker zur Rechtgläubigkeit und zur
Einheit mit der katholischen Kirche. Diese Anordnung steht wiederum
ohne Einschränkung da ; deshalb kann man sich ihre Durchführung
nur mit Hilfe der politischen Machtmittel vorstellen, deren Einsatz
nach Kapitel 4 und 5 des Titels II zu erfolgen hatte. Als Häretiker haben
solche zu gelten, die nach den Reichs- und Kirchengesetzen (vopoiç xal
xavocri) keine Gemeinschaft mit der Kirche halten.

Die hohen geistigen und sittlichen Gaben, die der Patriarch
besitzen muß, werden einzeln aufgeführt im Kapitel 4, das die
Wesenseigentümlichkeiten des kirchlichen Oberhauptes bringt : die Fähigkeit
zum Lehren ; der seelsorgliche Eifer, der sich im gleichen Maße um die
Christen aller Stände bemüht; Strenge gegen hartnäckige Sünder; außerdem

mannhaftes und unerschrockenes Eintreten für die Wahrheit und

zur Verteidigung der Gerechtigkeit und der Frömmigkeit vor dem Kaiser.
Das Ziel des Patriarchen (Kap. 3) ist die Rettung der ihm

anvertrauten Seelen, ferner das Abgestorbensein gegenüber der Welt. Wie
bei den Sätzen über den Kaiser gehen hier Bestimmungen über das Amt
und über die Person des Patriarchen ineinander über. Der wesentliche
Unterschied im Charakter von Titel II und Titel III liegt darin, daß es

sich in dem letzteren nicht um mehr moralische Verpflichtungen, sondern

um rechtliche Anordnungen handelt, deren Subjekt der Patriarch als

Oberhaupt der Kirche ist. Der Kaiser als einziger Gesetzgeber des Reiches

schreibt dem Patriarchen die Stellvertretung Christi gesetzlich zu. Der
Kaiser ist es, der dem kirchlichen Oberhaupt eine vorwiegend
lehrmäßige Autorität überträgt. Die Formel « der Welt gekreuzigt » (Kap. 3)

bedeutet, daß der Patriarch von der politischen Gewalt in seiner
Amtsführung auf den rein geistlichen Bereich beschränkt wird, so daß jeder
Machtanspruch in den politischen Angelegenheiten ungesetzlich ist.
Das Ermahnungsrecht und die entsprechende Pflicht, vor den Kaisern
für die Belange des Glaubens einzutreten, sind streng als solche
aufzufassen. Die monitio hat rein moralischen Charakter und daher keine



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 71

rechtlichen Folgen.Von dem Recht der Kirche zu einem auch nur passiven
Widerstand gegen den Kaiser ist hier und anderswo nicht die Rede.

Die Kapitel 5-7 des Titels III schreiben dem Patriarchen das alleinige
Recht der autoritativen Auslegung der kirchlichen Überlieferung, der

Bestimmungen der Väter auf den Allgemeinen Konzilien und auf den

Provinzsynoden zu, mag es sich um spezielle oder allgemeine Angelegenheiten

handeln. Der Kaiser nimmt also an der kirchlichen Lehrverkündigung

keinen unmittelbaren Anteil. Es ist jedoch nicht sein Ausschluß
auch aus der direkten Kirchenregierung bestimmt. Die einzige geistliche
Instanz über dem Patriarchen von Konstantinopel ist offenbar das

ökumenische Konzil.
Kapitel 9 lautet : « Der Thron von Konstantinopel, den das Kaisertum

ziert, ist zum ersten erhoben worden durch die Abstimmungen der

Synoden, kraft deren auch die nachfolgenden göttlichen Gesetze bezüglich

der Streitigkeiten, die unter den anderen Thronen aufkommen,
vorschreiben, sie seien seiner Entscheidung und seinem Urteil zu
übertragen. » Unter allgemein gehaltener Berufung auf die « Abstimmungen
der Synoden » erkennt also das Gesetz dem Patriarchenstuhl von
Konstantinopel den Ehrenvorsitz, die oberste Appellationsinstanz und
damit einen Jurisdiktionsprimat über die Gesamtkirche zu. Mit den « anderen

Thronen » können nämlich nur die Patriarchensitze gemeint sein ;

denn im Kapitel 10 wird ausdrücklich zwischen Metropolitan-, Bischofsstühlen,

dem Thron von Konstantinopel « und den anderen Thronen »

unterschieden. Bemerkenswert ist, daß es im Kapitel 9 nicht heißt :

« der Allgemeinen Synoden ». Entweder beruft sich die Stelle auf sämtliche

Synoden, einschließlich der östlichen Partikularkonzilien, oder es

soll hier die Möglichkeit eines Rückzuges offengehalten werden, falls
von westlicher Seite auf die Abweichung von den Bestimmungen des

Konzils von Chalkedon hingewiesen würde. Der Berufung auf die
kirchlichen Konzilien geht jedoch der politische Grund der Gegenwart des

Kaisertums in Konstantinopel innerlich und äußerlich voraus. Der
Gedanke, mit dem can. 28 des Konzils von Chalkedon argumentiert,
Rom sei wegen seines Charakters als Reichshauptstadt auch Mittelpunkt
der Kirche geworden, wird hier radikal auf Konstantinopel angewandt ;

indes nicht von der kirchlichen, sondern von der politischen Gewalt,
aus deren eigener Machtvollkommenheit. Denn eine Berufung auf die
Beschlüsse der obersten kirchlichen Instanz wird ja erst an zweiter Stelle

angefügt, als ob auch diese, wie die Väter von Chalkedon, der politischen
Tatsache Rechnung getragen hätte.



72 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

Das Kapitel über den kirchlichen Rang Konstantinopels bezeichnet
einen wichtigen Punkt in den Beziehungen zwischen dem christlichen
Osten und dem Westen. Denn hier wird zum erstenmal nicht nur die

totale Gleichberechtigung des Neuen mit dem Alten Rom, sondern auch
die kirchliche Vorherrschaft der östlichen Hauptstadt in der universalen
Kirche durch einen nüchternen, unpolemischen Gesetzestext proklamiert,
als ob es sich um eine Selbstverständlichkeit handle. Gleichzeitig
verbieten dieses und die folgenden Kapitel einschlußweise oder ausdrücklich
die Appellation nach Altrom und verleihen ihr damit den Charakter einer

ungesetzlichen Handlung 20.

Das 10. Kapitel entfaltet das bisher Festgestellte : « Die Fürsorge,
Obhut über alle Metropoliten, Bischöfe, Kirchen, Klöster, das Urteil,
die Verurteilung und das Strafloslassen gehören zum Eigenrecht des

Patriarchen ; dem Vorstand der Kirche von Konstantinopel kommt es zu,
auch in den Gebieten der anderen Throne, wo kein besonderes Vorrecht
besteht, das Aufhängen der Kreuze in den Kirchen zu gestatten 21

;

doch nicht nur das, sondern - es kommt ihm auch zu -, auf bei anderen
Thronen entstandene Streitigkeiten achtzugeben, sie zu begleichen, endlich,

darüber zu urteilen. » Interessant ist, daß der Stuhl von Konstantinopel

nicht nur als Appellationsinstanz erscheint, sondern auch von sich

aus die Streitfälle zwischen den übrigen Patriarchaten als oberstes
Gericht an sich ziehen kann, eine neuerliche Betonung des konstantinopo-
litanischen Jurisdiktionsprimates, der an die Stelle des bisherigen
römischen Primates tritt.

Das 11. und letzte Kapitel des Titels III betont noch einmal,
die Sorge um alle Dinge, die sich auf das Heil der Seele beziehen, liege
beim Patriarchen ; von ihm werde sie auf andere übertragen. Ähnlich
verhalte es sich mit der Bußgewalt ; der Patriarch sei Richter, außer ihm
nur seine Delegierten. Aber auch, die Bischöfe und Metropoliten übten
eine solche Gewalt aus, d. h. in dieser Hinsicht besitzen sie unter der
Oberaufsicht des Patriarchen eine gewisse Selbständigkeit.

20 Byzanz hat die Tatsache der Zugehörigkeit ehemaligen Reichsgebietes zu
anderen Staaten in seinem Recht niemals anerkannt, Vgl. Anm. 16.

21 Dieses « Stauropegialrecht » besagt, daß der Patriarch neue Kirchen - auch
Klosterkirchen — in der ganzen Oekumene direkt seiner Jurisdiktion unterstellen
konnte, ähnlich wie es bei den « Gefreiten Abteien » heute in der römisch-katholischen

Kirche geschieht.



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 73

4. Die Lehre von der politisch-kirchlichen Einheit des Oströmischen Reiches

Die Lehre der Epanagoge über das Verhältnis von Kaiser und Patriarch

beruht auf der Konzeption eines sakralen Imperiums, dessen

politische Wirklichkeit vollständig durch die Verbindung mit der Kirche
verklärt und von der Übernatur durchdrungen ist.

Kapitel 8 des Titels III lautet : « Das politische Gemeinwesen ist,
ähnlich dem Menschen, aus verschiedenen Teilen zusammengesetzt ;

die höchsten und notwendigen Teile sind der Kaiser und der Patriarch ;

daher besteht der seelische und leibliche Friede der Untertanen und ihr
Glück in der Eintracht von Kaisertum und Hohepriestertum, wie auch

in ihrem harmonischen Zusammenklang (sjunphonia) in allen Dingen. »

Es fällt ins Auge, daß der Patriarch in seiner Eigenschaft als Oberhaupt
der Kirche zu einem Teil der politischen Gemeinschaft erklärt wird.
Also kann man hier schon dasselbe für die byzantinische Kirche folgern.
Die Teilhabe an der höchsten politischen Macht wird erkauft durch die

Integration der Kirche in die politische Gemeinschaft. Der Patriarch
erhält den zweithöchsten Rang in der politischen Hierarchie des Reichs ;

denn den höchsten kann nach Titel I und II der Epanagoge niemand
anderes als der Kaiser besitzen. Als moralische Autorität freilich steht
der Patriarch neben dem Kaiser, politisch jedoch unter ihm, und dies

eben nicht nur als Privatmann und Bürger des Reiches, sondern auch als

kirchlicher Würdenträger. Indem das Gesetz die Kirche als geistliche
Gemeinschaft in der Person ihres Patriarchen zu seinem Subjekt machte,
verleiht es der Kirche den Charakter einer politischen Einrichtung,
macht sie zu einem Organ der politischen Autorität. Demzufolge steht
die Kirche nicht als « Vollkommene Gemeinschaft » (societas perfecta)
der politischen « Vollkommenen Gemeinschaft » gegenüber.

Die Verpflichtung von Kaiser und Patriarch zu harmonischer
Zusammenarbeit läßt echte Doppelseitigkeit vermissen. Eine doppelseitige
Verpflichtung besteht nur in moralischer Hinsicht, nicht aber in
rechtlicher. Der Patriarch als solcher ist Untertan, der Kaiser steht über dem
Gesetz. Juristisch ist dem Patriarchen die moralische Funktion der
« Ermahnung » zugestanden, aus deren Nichtbefolgung sich aber keine
direkten rechtlichen Folgen für den Kaiser ergeben, geschweige denn,
daß eine Absetzung des Monarchen einträte. In dem normalen Ablauf
der Geschäfte hatte sich der Patriarch nach der Epanagoge-Lehre um
der « Symphonie » willen faktisch stets dem Spruche des Kaisers zu fügen,
der trotz der außerordentlichen Stellung des Patriarchen im Reiche



74 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

und gerade deswegen das « summum bonum » der in die politische
Gemeinschaft integrierten Kirche blieb. Stellte der Basileus sich ausdrücklich

außerhalb der kirchlichen Glaubens- und Sittenlehre, so wurde er
infolge der in Titel II eingegangenen schweren moralischen Verpflichtung
zunächst zum « Tyrannen ». Dies festzustellen ist nach Titel III, Kapitel
4 das gesetzlich zugestandene Recht und die Pflicht des Patriarchen,
die er im Interesse des Reiches auszuüben hat. Die tatsächliche Entscheidung

darüber, ob die « Mahnung » des Patriarchen zu Recht bestehe und
demnach zu befolgen sei, liegt aber doch beim Kaiser. In Wahrheit ist die

Begrenzung der Macht des Kaisers durch die des Patriarchen nicht größer
als diejenige, die der Kaiser in Titel II sich selbst auferlegt, und die mit
dem Wesen des christlichen römischen Reiches gegeben war. In allen
Fällen, die nicht einen eindeutigen Verstoß des Kaisers gegen die
Lehrautorität der Kirche darstellen, kann der Monarch den Patriarchen
juristisch zur Annahme seines Standpunktes zwingen.

Trotz der starken Betonung der Macht des Patriarchen im politischen

Bereich durch Titel III der Epanagoge muß man feststellen, daß

gerade die hier vorgenommene scharfe theoretische Trennung von
weltlichem und geistlichem Bereich durch den politischen Gesetzgeber einen

totalen Einbruch des Politischen in die kirchliche Sphäre bedeutet ;

denn die vollkommene Parallelität zwischen Kaisertum und Priestertum
verkennt den übernatürlichen Charakter der Kirche, und andererseits

stellt die Erklärung des geistlichen Bereiches zu einer Unterabteilung
des politischen eine radikale Spiritualisierung des Kirchenbegriffs dar.
Doch gibt Epanagoge, Titel III, Kapitel 8 noch nicht vollkommen die

kirchlich-politische Einheit des Oströmischen Reiches wieder. Es wird
wie die Lehre über den Kaiser ergänzt und erläutert durch das zur Epanagoge

vorgesehene Prooimion. Letzteres darf als klassisches Zeugnis der
oströmischen Reichsauffassung zur Zeit der Entstehung der Epanagoge

gewertet werden. Es gibt die Begründung der in der Epanagoge
aufgezeichneten Reichsverfassung aus dem Naturgesetz. Das Prooimion geht
aus von der Tatsache der Schöpfung des Menschen als eines « gemischten »

und umfassenden Wesens, das geistige und sinnenhafte Natur verbindet.
Der dreieinige, gerechte Gott verlieh diesem zwischen der Ordnung der

Engel und der Ordnung der Tiere stehenden Wesen zu seiner Erhaltung
das Gesetz, dem unterstellt zu sein zum Wesen des Menschen gehört.
Das göttliche (Natur-) Gesetz bewirkt die Einheit derWelt und läßt sie als

Werk des einen, dreifaltigen und guten Gottes erscheinen ; denn es

vereint nicht nur den Geist und die Materie im Menschen, sondern gibt die-



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 75

sem auch eine trinitarische Struktur. Die Schöpfung als Abbild der
göttlichen Dreieinigkeit gliedert sich nämlich in die Reihe der rein geistigen,
sinnenhaften und gesetzmäßigen Wesen, welche letztere die Aufgabe
haben, die göttliche Dreieinigkeit als Gesetzgeber und Anfang zu ehren.

So sei, formuliert das Prooimion, aus der physischen « Ein-Herrschaft »

und dem dreifachen Regiment der Dreieinigkeit das Kaisertum göttlicherweise

und geheimnisvoll eingeweiht und stets mit großem Eifer und mit
Sorgfalt darauf bedacht, das gute und « ordnungsrettende » Gesetz

wiederaufzunehmen und zu verkündigen.
Alsdann wird die isaurische Gesetzgebung (der « Unsinn der Isau-

rier ») abrogiert und eine Reinigung und Neuordnung der Gesetze

verkündet. In der vorgesehenen Promulgationsformel erklärt der Kaiser
« selbst- und allherrscherlich » 22 das Recht der Epanagoge als verbindlich

für alle rechtgläubigen Untertanen. Das Gesetz, so betont das

Prooimion noch einmal, sei nämlich dazu bestimmt, die Menschen freien
Willens zu regieren. Daher sei der Kaiser (d. h. der Gesetzgeber) von
oben und nicht irgendein zufälliger Herrscher, sondern der orthodoxe
und gerechte Basileus. Das Gesetz stärke, so heißt es, die menschliche

Natur (zum Guten). Es besitze das, was verehrungswürdig mache. Es
ordne das gesamte menschliche Leben und sei ebenso unentbehrlich wie
die Luft zum Atmen. Gott selbst, dessen erhabenster Name der des

Gerechten sei, trage eben diesen Namen, weil er alle seine Werke gemäß

der Gleichheit mit dem Gesetz erschaffen habe, das die Harmonie des Ganzen

begründe. Die menschliche Seele, so heißt es, erblickt das Gute in den
Vorschriften des Gesetzes, und zwar gemäß dem Logos ; das Alogische,
Schlechte weist sie zurück. So entstehen durch die Bändigung des

aufbegehrenden und des begehrenden Strebevermögens infolge der Angleichung
an die Wahrheit vermittels des Gesetzes die vier Kardinaltugenden,
deren erhabenste nach der Epanagoge die Gerechtigkeit ist. Denn sie ist
das Ziel Gottes, die Vollendung des Gesetzes in den Menschen. Der

22 Diese Ausdrucksweise beweist eindeutig, daß von einer Aufgabe der
Dominatsverfassung durch die Epanagoge keine Rede sein kann, daß demzufolge die
Titel II und III nur für die Untertanen des Kaisers rechtlich bindend sein sollten,
nicht aber für die Person des Kaisers. Die Epanagoge folgt hier der Auffassung, die
schon Ulpian (f 228), Dig., I, iii, 31 vertreten hatte : « Princeps legibus solutus est ».

Daß der Kaiser dennoch keine unumschränkte Macht besaß, kommt in Justinians
Grundsatz, Instit. II, 17,8 zum Ausdruck: «licet legibus soluti sumus, attamen
legibus vivimus ». Eine ausgezeichnete Darstellung der römischen Verfassungswirklichkeit

vom augustinischen Prinzipat bis zu Justinian bietet Biondo Biondi : II
Diritto Romano (Bologna 1957) S. 91-111.



76 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

Zweck (<txo7ioç) des guten Gesetzes ist bei Gott und bei den Menschen

das gerechte Handeln (Sixat07tpayta), durch das das gegenwärtige Gute

bewahrt und das Fehlende'zurückgerufen wird. Das Organ Gottes aber

bei der Verkündigung dieses « Prästabilierten Ordnungsprinzips » 23 ist,
wie wir schon sahen, der Kaiser. Darum heißt es weiter : « Nehmet nun
hin das Gesetz in rechtschaffenem und gottesfürchtigem Sinn, ganz so,
als wäre es von Gott ausgegangen, wie etwas, das von oben in die Feder

diktiert ward ; nehmet es hin, nicht so, als sei es steinernen Tafeln
eingegraben, sondern in der Weise, wie wenn es mit feurigen Lettern euren
Seelen eingegraben sei. » 24

Nach der Epanagoge ist demzufolge das politische Gesetz nichts
Geringeres als die konkrete Erscheinung des göttlichen Willens, in der
das Naturgesetz für die je jetzige Situation formuliert, ausgelegt und
angewandt wird. Die politische Gewalt übt eine vollkommene Stellvertretung

Gottes aus, durch die Gesetzgebung schafft sie die Gerechtigkeit
in den Menschen und macht sie überhaupt erst zu vollgültigen Mitgliedern

des Menschengeschlechtes und der menschlichen Gesellschaft. Die
Ähnlichkeit zwischen der Funktion Gottes und der des Kaisers wird als
eine so vollkommene hingestellt, daß der Unterschied zwischen positivem
Recht und Naturrecht fast völlig verschwindet ; der Weltherrscher steht
dem Untertan mit göttlicher Autorität ausgestattet gegenüber.

Die Vergöttlichung des Kaisers, der politischen Autorität,
entspricht der Vergöttlichung der byzantinischen Politeia. Beides offenbart
einen gewissen politischen Monismus oder Monophysitismus. Es hat den

Anschein, als ob die letztgenannte Strömung, nachdem sie im Jahre 843

endgültig aus der offiziellen Theologie der griechischen Kirche ausgeschieden

worden war, in der politischen Ideologie des Reiches eine Zufluchtsstätte

gefunden hatte. Die entscheidende Stelle des Prooimions über das

Verhältnis von politischer Gemeinschaft und Kirche lautet : « ...In einem

23 Vgl. Scharf: Quellenstudium [1] S. 73 : « (Der dritte Abschnitt des
Prooimions) variiert mit schwerem philosophischem Rüstzeug und geschliffener
Dialektik, die unschwer die Schulung an platonisch-aristotelischen Denkschemata
erkennen läßt, lediglich die altvertrauten Lehrsätze vom aretologischen Höchstwert
der Gerechtigkeit und vom Ursprung des Gesetzes als Geschenk Gottes, wobei freilich

im Unterschied zur schlichten Sprache der Vorbilder beide Grundgedanken stark
überhöht und zu einer eigentümlich aus heidnischen und christlichen Bestandteilen
gemischten geistigen Konzeption verwoben werden, die in Gerechtigkeit und
Gesetz Emanationen des göttlichen Willens schlechthin erblickt und das gesamte
Schöpfungswerk Gottes in ein dadurch praestabiliertes weltumspannendes
Ordnungsprinzip eingebettet sieht. »

24 Zachariae : Collectio, S^ 03 2. 35-38.



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 77

wahren Bilde (ebcovocwç) haben wir die Gesetze über die kirchlichen
geheiligten und hochgeheiligten Weihen und Wahlen (Tit. VIII-XI) hinter

die Schaffung gewissermaßen des Körpers der Politeia gestellt ;

so ordneten wir gleichsam die Schaffung der Seele bei, oder, wir haben

dem Körper (uVq) - der Politeia - die Form (sïSoç) - nämlich die Kirche -
zugeordnet. » 25 - Man muß sich vergegenwärtigen, daß dieser Vergleich,
der gesetzliche Autorität erhalten sollte, von einem Lehrer der
aristotelischen Philosophie entworfen wurde 26 zu einer Zeit, da der Aristotelis-
mus das in Byzanz herrschende philosophische System war. Demnach
ist das Bild nicht nur gezeichnet im Sinne der aristotelischen Lehre über
Materie und Form, sondern es wurde von den Gebildeten auch in diesem

Sinne verstanden.
Die Tragweite der angeführten Formulierungen des Verhältnisses

von politischer und kirchlicher Gemeinschaft enthüllt sich bei einer

Betrachtung der Lehre des Stagiriten von der Beziehung zwischen Seele

und Leib.
Nach Aristoteles bilden Form und Materie, die Seele und der Leib

des organischen Lebewesens eine substantielle Einheit27. Die Seele

ist für den Körper das erste Bewegende 2S, das Lebensprinzip, oder der

Lebensträger 29
; sie ist die Entelechie des organischen Leibes und gibt

ihm seine Wesensbestimmung, sie ist ihm Formal- und Zielursache 30.

So wird die Seele auch alsWesen undWirkmacht (èvépyeia) des Körpers
bezeichnet 31. Die Materie, das Körperliche aber ist das schlechthin
Unbestimmte 32. Jedoch ohne die Materie kann das physische Ding nicht
existieren 33. Die Natur eines lebenden Wesens entsteht durch die

Vereinigung von Form und Materie. So sind beide real einander zugeordnete

Konprinzipien, deren Prinzipiat die eine Natur ist.

25 Zachariae : Collectio S. 64, Z. 14-18.
26 Eine zusammenfassende Darstellung des wissenschaftlichen und literarischen

Wirkens des Photios findet sich bei Pauly-Wissowa : Realencyclopaedie der
klass. Altertumswissenschaften, Bd. XX, 1, Sp. 667-737.

27 Metaphysik, VIII, 3, 1043 a, 35 f. ; Über die Seele, II, 1, 412 b, 6.
28 Über die Teile der Tiere, 1, 641 a, 27 ; Über die Seele, II, 1, 412 a, 27

(Erste Entelechie), 412 b, 16.
29 Ibd. 412 a, 19 f. ; Eudemische Ethik, II, 1, 1219 a, 23-25 ; Nikomachische

Ethik, I, 6, 1098 a, 13.
30 Über die Seele, II, 1 412 a, 20 ; Über die Teile der Tiere, I, 641 a, 27 ; Zur

Entelechie : Über die Seele, a. a. O. 9, 10, 412 b, 5.
31 Ibid. 412 a, 19 ; Nikomachische Ethik, I, 6, 1089 a, 14.
32 Metaphysik, III, 3, 1007 b, 28 ; VI, 2, 1029 a, 10.
33 Ibid., IV, 7, 1017 b, 14 f. ; V., 1026 a, 5 f.



78 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

Auch nach der Lehre Piatons ist die Seele das Lebensprinzip des

Körpers, weil sie im Gegensatz zum Leiblichen das sich selbst Bewegende,

Urgrund und Quelle aller Bewegung ist 34. Aber anders als Aristoteles
sieht Piaton in der Einheit von Seele und Leib nicht eine positive, reale

Zuordnung, sondern die Seele bleibt dem Körper fremd und wohnt in
ihm wie in einem « Gefängnis »3S. Die ihr ihrem Wesen nach zukommende
Seinsweise besitzt sie erst nach der Trennung vom Körper.

Zu einem besseren Verständnis der Epanagoge-Lehre ist es

notwendig, die philosophische Lehre ihres Verfassers wenigstens kurz zu
erörtern. - Der Patriarch zeigte großes Interesse für die Philosophie,
die er um ihrer selbst willen schätzte und nicht nur als « Magd der Theologie

» - ein neuer Zug in der byzantinischen Geisteswelt, die der « Humanismus

» des 9. Jahrhunderts in das geistige Leben Ostroms einführte.
Der Patriarch ließ sich die Förderung der Philosophie in jeder Weise angelegen

sein36. Ein zeitgenössischer Historiker stellt fest, daß die Urteile des

Philosophen Photios immer das Ergebnis tiefgehender Studien gewesen
seien 37. Seine philosophische Bildung war so gründlich und umfassend,
daß er als einziger Byzantiner in dieser Hinsicht mit Aristoteles
verglichen werden kann 3S. Photios befaßte sich vor allem mit Dialektik und

Logik und hier in erster Linie mit genus und species 39, außerdem mit den

Kategorien 40. Er wollte über die Kategorien in detaillierterer Form handeln

als Aristoteles. In seiner Substanzlehre folgt Photios nicht Aristoteles,

sondern der kirchlichen Doktrin 41. Gegenüber Nominalismus und
Realismus, die damals in Byzanz stark diskutiert wurden, nimmt er

34 Vgl. Friedrich Überweg : Grundriß der Geschichte der Philosophie,
I. Teil, Die Philosophie des Altertums, hrsg. von Karl Praechter (Berlin 192612)
S. 334.

35 Vgl. das Höhlengleichnis, Politeia VII.
36 Vgl. Francis Dvornik : The Patriarch Photius in the Light of the Recent

Research, Berichte zum XI. Internationalen Byzantinisten-Kongreß München 1958,

III, 2 (München 1958 S. 52 f.) Allem Anschein nach sah Photios im Lehrplan der
Patriarchatsakademie philosophische Vorlesungen als beste Vorbereitung für das
Studium der Theologie bei den Weltklerikern vor. Seinen Schüler und Freund
Konstantin den Philosophen berief Photios auf den philosophischen Lehrstuhl an
der Apostelkirche (wahrsch. 861).

37 Vgl. Basile Tatakis : La philosophie byzantine (1949) S. 131.
38 Vgl. ibid.
39 Vgl. ibid. S. 132 ; Migne, P. G. CI, 477 D-489 B.
40 Vgl. Tatakis [37] ; P. G. CI, 760 A-811 A.
41 Vgl. Tatakis S. 132 ; P. G. CI, 773 C-776 A. Den Vorwurf gegen Photios,

er lehre die Existenz von zwei Seelen im Menschen, hat endgültig widerlegt 'Ap/isir.
'A07)v(5v XPTSOSTOMOS : IIspl -rijç àTroSiSopiv/jç e'lç töv M. (Domov So^faç
7iepl ûmxpÇscoç Sûo êv tw àv0p&>jr(p NEA2IIÎN (KE') XXV (1930) 409-418.



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 79

eine selbständige Haltung ein 42. Er weist nach, daß beide Auffassungen
falsch seien. Nach Photios sind genus und species körperlich, ohne den

Körpern zuzugehören, ohne das Sein von Körpern zu haben. Sie
bezeichnen die Substanz des Subjektes, aber nicht dieses selber, sie
entwickeln die Substanz, aber sie konstituieren sie nicht. Photios vermeidet
den Realismus der Realisten und den der Platoniker, und so gelingt es

ihm, die göttliche Allmacht unverletzt zu bewahren und die unüber-
schreitbare Grenze zwischen Schöpfer und Geschöpf aufrecht zu erhalten

43.

Den platonischen Idealismus lehnt der Patriarch scharf ab44,
während er die aristotelische Philosophie als die « göttlichste » bezeichnet.

In Piaton sieht Photios mehr den Philosophen der Mythen (Timaios), er
kennt, wie das übrige Mittelalter, nicht den Piaton der Dialektik. Sein

scharfer praktischer Verstand stößt sich an der poetischen Sprache
Piatons, «... la recherche méthodique et logique d'Aristote s'accommodait
au réalisme théologique d'alors » 46.

Der Philosoph Photios, der lehrt, die Substanzen seien aus Form
und Materie, die lebenden Substanzen mit Ausnahme der reinen Geister
seien aus Seele und Körper zusammengesetzt 46, weiß offensichtlich sehr

genau, was er mit seiner Lehre über das Verhältnis von Politeia und
Kirche aussagen will. Dementsprechend ist diese Lehre auch genau zu

interpretieren. Die Rede des Prooimions über die Einheit der Politeia
mit der Kirche ist in doppelter Weise bildhaft : einmal, indem sie die
kirchlichen Gesetze den politischen zuordnet, um so ein Bild des

gedachten ontologischen Verhältnisses zwischen den beiden Institutionen
zu geben, soweit dies im Rahmen des Gesetzbuches möglich ist ; zum
anderen wird dieses Verhältnis durch eine Proportionalitätsanalogie
wiedergegeben, deren Charakter sich dem einer Metapher annähert. Sie

soll eine vorgegebene und nicht erst durch das Gesetz zu konstituierende

42 Vgl. Tatakis ; P. G. CI, 488 B.
43 Vgl. Tatakis, S. 132 ; P. G. CI, 488 B.
41 Vgl. Tatakis S. 133 ; P. G. CI, 480 A-B.
45 Vgl. ibid.
46 P. G. CI, 769-772 : Quaestiones ad Amphilochium, CXXXVIII (7tept

ouaiaç). Das Bild von. Kirche und Politeia als Seele und Leib geht auf den hl.
Johannes Chrysostomos zurück, der damit die Erhabenheit des Priestertums über
das irdische Königtum beschreiben will : Horn. XV, 5 in II. Cor. P. G. LXI, 507 ;

Horn. III, 5 in Col., P. G. LXII, 323 ; Horn. XV in II. Cor. P. G. LXI, 508 ; de

sac. III, 1, P. G. XLVIII, 641, 643 ff., 507 f., 510. Der Priester als Träger des Pneumas

ist Vollzieher der Sakramente, während der König nur über das « Fleisch »

herrscht. Von einer positiven Zuordnung der beiden Institutionen und sich daraus



80 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

ontologische Beziehung zwischen den beiden Institutionen ausdrücken.
Das Prooimion behauptet zwar nicht eine organische Einheit von Poli-
teia und Kirche, aber sie verlangt, der politisch-kirchlichen Einheit
müsse in concreto dergestalt Rechnung getragen werden, als ob es

tatsächlich eine substantielle, physische Einheit zwischen den beiden
Institutionen gäbe. Die Epanagoge-Lehre spricht, interpretiert man sie

im Lichte der aristotelisch-photianischen Psychologie, nicht von einer

Vermischung der Politeia und der Kirche, durch die beide ihr Dasein
verlieren würden, sondern beide Institutionen bleiben erhalten und
bilden eine umso größere Einheit, als sie unvermischt in einem dritten
politisch-kirchlichen Gebilde mit einer eigenen « quasi-Natur » existieren.
So ist das Prinzip des àouyxutoç, des Unvermischtbleibens von Göttlichem

und Menschlichem, das das Konzil von Chalkedon feststellte,
formell gewahrt. Das Reich, wie es die Epanagoge konzipiert, existiert in
concreto durch die Kirche, diese durch das Reich. Da die Kirche durch
die Politeia in Erscheinung tritt, kommt sie am meisten dort zum
Ausdruck, wo sich das Politische am meisten konzentriert : in der Person und
im Amt des Kaisers. Er ist in Wahrheit nicht nur Oberhaupt der politischen

Gesellschaft, sondern auch erster Repräsentant der Kirche, als,
wie wir oben feststellten, gewissermaßen inspiriert und beauftragt zur
Verkündigung des göttlichen Willens in dieser Welt durch das Gesetz.

Seine Funktion ist die Hervorbringung und Erhaltung der Sittlichkeit
in den Menschen durch die Gesetzgebung. Im Kaiser als dem Haupt der

neuen Einheit, die doch wieder mit dem Namen « Politeia » bezeichnet

wird, verkörpert sich die Kirche vollkommener als im Patriarchen.
Dieser ist als « Abbild Christi » absolute moralische Autorität. Seine

Funktion besteht darin, Hüter jener Prinzipien zu sein, nach denen die

Politeia durch ihre Gesetzgebung die Sittlichkeit in den Untertanen zu
bewirken hat. Andererseits wird dem Patriarchen diese Stellung wie
auch seine Stellung innerhalb der Hierarchie der Gesamtkirche vom Kaiser

zuteil, sodaß die moralische Autorität des Patriarchen in Wirklichkeit
wiederum eine Funktion der obersten politischen Autorität, in welcher
die rechtliche und die moralische Sphäre sich durchdringen, ist ; denn
der Kaiser erklärt j a den Patriarchen zum « Bild Christi » und beschränkt

ergebenen rechtlichen Folgen ist bei Chrysostomos nicht die Rede. Er steht ja viel
stärker als Photios unter dem Einfluß der neuplatonischen Philosophie, die eine
negative Auffassung vom Körper und der Materie hatte. Zur Lehre des Chrysostomos

vgl. Anton Michel : Die Kaisermacht in der Ostkirche, 843-1204 (Darmstadt
1959) S. -157 ff.



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 81

ihn gleichzeitig auf rein geistliche Funktionen durch die Vorschrift,
der Patriarch müsse « der Welt gekreuzigt » sein. Die Politeia sieht ihr
Ziel in der Religion und folglich betrachtet sie die Kirche als eine
Institution, die sie «immer schon», d. h. nach der Verchristlichung des Reiches

durch Konstantin d. Gr., in sich aufgenommen hat. Die Kirche regiert die

politische Gesellschaft wie die Seele den Körper, d. h. sie ist ihr gleichsam
Lebensprinzip, Formal- und Zielursache, die Kirche ist die Entelechie
der Politeia und ihr zugeordnet wie ein Konprinzip dem anderen. Zwar
wird nicht behauptet, daß Kirche und Politeia vor ihrer Verbindung
miteinander ohne Existenz gewesen seien, doch gegenwärtig und rebus
sie stantibus existieren sie so miteinander, daß keine unabhängig von der
anderen sein kann und eine durch die andere ist. Dem verkirchlichten
Reiche fällt aber das kirchlichjpolitische Handeln zu, und, während es

handelt, ist es immer schon durchformt und regiert von der Kirche.
Folglich fällt, streng genommen, nach der Epanagoge-Lehre die Fülle
nicht nur der politischen, sondern auch der kirchlichen Gewalt dem Kaiser

zu. Die Epanagoge läßt die übernatürliche Institution der Kirche und
die natürliche der politischen Gemeinschaft in einem theokratischen
Über-Reich vereint koexistieren, das nicht nur geographisch, sondern
auch metaphysisch universal konzipiert ist, da es alle Schichten des

Seins umfaßt. Göttliches und Menschliches sind verbunden wie zu einer

Natur-[ilix Diese « quasi-Natur » des Sacrum Imperium ist göttlich,
da die Wesensform (die göttliche Kirche) das Wesen verleiht.

So eindrucksvoll und genial das Bild der Trennung und Zusammenarbeit

der zwei obersten Gewalten, wie die Epanagoge es zeichnet, ist,
so bemerkenswert das Streben erscheint, die geistliche und die weltliche
Machtsphäre von einander abzugrenzen, die moralische Autorität des

Patriarchen unangreifbar und diesen selbst in rebus sacris vom Kaiser
unabhängig zu machen - die Lehre der Epanagoge enthält doch einen

fundamentalen inneren Widerspruch : Die Erhöhung der Autorität des

Patriarchen wird erreicht durch die Überhöhung der Autorität des Kaisers,

die Freiheit der Kirche wird mit ihrer Integration in das Reich
erkauft und damit de facto von vornherein begrenzt. Das Prinzip des

Politischen hat den Vorrang, und der Patriarch erhält seine Legitimation

als oberste kirchliche Instanz und Träger des Primates durch seine

Anwesenheit am Orte der obersten politischen Gewalt. Die Festlegung
der totalen Parallelität zwischen weltlicher und geistlicher Gewalt durch
einen einseitigen Gesetzgebungsakt des Kaisers bedeutet in Wahrheit
die Gleichschaltung der Kirche mit der Politeia. So wird die Kirche in

6



82 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

dem Maße politisiert, in dem die Politeia und ihr Oberhaupt vergöttlicht
werden. Die Erhöhung des geistlichen Oberhauptes ist in Wirklichkeit
eine Erniedrigung, während die offizielle Unterwerfung der Politeia unter
die kirchliche Lehre sie zu einem übernatürlichen Institut mit totalem
Machtanspruch auf die Gewissen der Untertanen erhöht.

Kaum weniger interessant ist die Epanagoge-Lehre in Bezug auf

jene Rechte, die sie dem Kaiser nicht verweigert und daher stillschweigend
zugesteht, als in Bezug auf jene, die sie ihm ausdrücklich zuschreibt.
So besaß der Kaiser kraft seiner, auch aus der Epanagoge logisch sich

ergebenden « äußeren » Obergewalt über die Kirche das Recht, den

Patriarchen aus drei vorgeschlagenen Kandidaten zu wählen 47. Dieses

Recht bildete sich aber folgerichtig immer mehr zu einem Einsetzungsrecht

ohne Berücksichtigung vorgeschlagener Kandidaten aus. Ähnlich
verhielt es sich mit der Wahl der Bischöfe. Titel VIII der Epanagoge

folgt in dieser Hinsicht beinahe wörtlich der Novelle CXXIII Kaiser
Justinians I. : Nach dem Tode eines Bischofes sollen Kleriker und Laien
der betreffenden Stadt drei Kandidaten wählen, damit einer von ihnen
durch die Regierung bestätigt werden könne 48.

Ebenso unberührt läßt die Epanagoge die im Oströmischen Reich

geltenden Bestimmungen über die Einteilung der Diözesen. Dem Kaiser
fiel es nach Auffassung der byzantinischen Juristen und Kanonisten zu,
die Grenzen der Bistümer festzulegen. Daher konnte Leon III. « mit
Recht » das Illyricum und die süditalischen Gebiete dem konstantino-
politanischen Patriarchatsverband einverleiben. Grundlage für dieses

Recht bildete der can. 17 von Chalkedon : «... Wenn aus kaiserlicher
Vollmacht eine Stadt neu gegründet oder wieder erneuert wird, so soll
die Ordnung der kirchlichen Sprengel den politischen Bezirken folgen 49. »

Obwohl der Kanon dem Kaiser nicht das Recht gibt, eigenmächtig mit
den politischen Bezirken auch die kirchlichen Grenzen festzulegen,
vielmehr die Frage, wer die Neueinteilung nach den politischen Bezirken
vornehmen solle, offenläßt, wurde er doch offenbar von Anfang an
zugunsten des Kaisers ausgelegt, wie die Handlungsweise Leons III.

47 Vgl. Konstantin Porphyrogennetos : De caerem. Aulae Byzantinae, II,
14, P. G. CXII, 1040 f. : « Wenn der Patriarch gestorben ist, teilt der Kaiser den
gottgeliebtesten Metropoliten mit, sie sollten drei wählen, die nach ihrer Überzeugung

des Patriarchenamtes würdig seien. »

48 Epan. VIII, 3, P. G. CXIII, 477-480; vgl. Nov. CXXIII, P. L. LXXI,
1020 D.

49 Mansi, VII, 665.



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 83

zeigtso. Der Kanon wurde bestätigt durch das II. Trullanum (can. 38),
und Balsamon 51 bemerkt dazu einfach, nach diesem Kanon stehe es dem

Kaiser zu, Bischöfe zu ernennen, andere zu Metropoliten zu erheben und
die Angelegenheiten ihrer Wahl nach seinem Ermessen zu regeln52.
Über den can. 17 von Chalkedon sagt derselbe Autor an anderer Stelle :

«... Denn wenn jemand mit Rücksicht auf die kaiserliche Gesetzgebung

einen Dienst übernimmt, wird er durch die genannten Kanones
weder gehindert noch geschädigt. Und sie (die Kanones) fügen hinzu,
der Kaiser sei weder den Gesetzen noch den Kanones unterworfen. Deshalb

habe er auch die Möglichkeit der Versetzung eines Bischofs in eine

Metropole, wie auch die der Entfernung (von Bischöfen) aus den Metropolen.

Desgleichen besitzt er die Freiheit, die Bezirke der Kirchenfürsten
aufzuteilen, Bischöfe und Metropoliten neu einzusetzen und für die

Bischöfe die Ausübung der hohepriesterlichen Rechte abzugrenzen

(oder : festzusetzen) Ich bin aber überzeugt, daß durch den Kanon (17)

des Konzils von Chalkedon ganz eindeutig dem Kaiser das Recht
zugestanden wird, Klerikern und Mönchen Tätigkeiten weltlicher Dienste

zu übertragen, je nach dem Grunde einer besonderen Regelung, der nach
seiner Ansicht der rechte ist. Wenn nämlich ein Landbischof so verfahren
darf, um wieviel mehr darf es der Kaiser, der nicht gebunden ist an die
Kanones (sie nach denen die Bischofswahl durch die Provinzbischöfe
und nicht durch die Behörde zu geschehen habe, und der infolgedessen die
Patriarchen und Bischöfe auch ohne vorhergehende Wahl bestimmt. » 53

Dies war also die « vollkommene Parallelität » 54, wie sie in der
Wirklichkeit zwischen den beiden höchsten Gewalten im Oströmischen
Reich bestand, und wie sie in der Tat mit Notwendigkeit sich auch aus
der Epanagoge-Lehre ergeben mußte. Eine innere Tendenz der Epana-
goge-Lehre entspricht dieser Wirklichkeit, denn sie billigt ja stillschweigend

die gewichtigen, fast unumschränkten Rechte des Basileus in der
Kirche, die durch die Kanones der Synoden, welche zugleich Reichsgesetze

waren, verbürgt zu sein schienen. Das Verhältnis der genannten
kirchlichen Gesetze war zur Zeit der Abfassung der Epanagoge-Lehre

60 Es ist auch nicht bekannt, daß Rom gegen diesen Kanon wie gegen can. 28

Protest eingelegt hätte.
51 Theodoras Balsamon, der bedeutendste Kanonist der Byzantiner im 12.

Jahrhundert, Patriarch von Antiocheia, f nach 1195 ; vgl. Hans-Georg Beck : Kirche
und theologische Literatur im Byzantinischen Reich (München 1959) S. 657 ff.

52 P. G. CXXXVII, 644 D, vgl. ibd. 453 A.
53 In can. Cone. Carthag. XV, P. G. CXXXVIII, 93 A-B.
54 OSTROGORSKY [7] S. 194.



84 Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie

im Wesentlichen dasselbe, das wir bei Balsamon vorfinden, der seine

Werke verfaßte, als die Epanagoge schon beinahe dreihundert Jahre
auf den Geist der byzantinischen Gesetzgebung und Rechtspflege hatte
einwirken können. Die Auffasung über die kirchlichen Rechte des Kaisers

spricht bereits aus der Antwort, die die II. photianische Synode
(879/80). Papst Johannes VIII. bezüglich der Einteilung der
Patriarchatsbezirke zugehen ließ, ganz besonders jedoch aus der Tatsache, daß

der byzantinische Kaiser um die Wende vom 9. und 10. Jahrhundert
kirchliche Gesetze zwar nicht unmittelbar an das Kirchenvolk und die
Bischöfe richtete, wohl aber an den Patriarchen - in seiner Eigenschaft
als Haupt der kirchlichen Hierarchie und Reichsbeamter 55.

Man darf freilich nicht die positiven Züge der Epanagoge-Lehre
verkennen. Sie legt Kaiser und Patriarch hohe sittliche Pflichten auf.

Die vorgesehene gegenseitige Stützung von Kaiser und Patriarch, die
« Symphonie », ließ das Gesetz nicht ungeeignet erscheinen, die Verhältnisse

des Imperiums innerlich zu stabilisieren und den Einfluß der
streitenden Parteien zu mindern. Der größte Vorzug ist die Absage des

Kaisers an das Vorgehen in reinen Glaubensdingen, ohne die Autorität
der Kirche zu hören, das sich im Bilderstreit und früher schon so unheilvoll

ausgewirkt hatte. Aber diesen Vorzügen stehen andere, wesentliche
Merkmale der Epanagoge-Lehre gegenüber : Die Verabsolutierung des

Kaisertums und der politischen Macht, die durch die Spiritualisierung
des Kirchenbegriffs bedingte praktische Omnipotenz der politischen
Gewalt in der Wahrnehmung der « äußeren » kirchlichen Angelegenheiten,
die den Klerus in Wirklichkeit zu einer Beamtenhierarchie zweiter
Klasse 56 für die religiösen Belange der Untertanen degradierte, und die

für die Frühzeit des östlichen Christentums durchaus nicht charakteristisch

ist.
Die Epanagoge-Lehre stellt eine Formulierung der rationalen

Strukturelemente der byzantinischen Reichsideologie dar, wie diese sich

im 9. Jahrhundert ausgebildet hatte 57. Diese Ideologie trägt den Charak-

55 Vgl. Ostrogorsky S. 172 : « Die rein kirchlichen Verfügungen sind an
den Patriarchen adressiert ...» A.Michel: Der Kampf um das politische oder
petrinische Prinzip in der Kirchenführung, in : Das Konzil von Chalkedon, hrsg.
v. A. Grillmeier - H. Bacht SJ, Bd. IX (Würzburg 1953), S. 499 stellt fest, daß
der Patriarch, gerade, weil er seine Stellung dem Kaiser verdankt, was auch die
Epanagoge ganz klar zum Ausdruck bringt, zur « verkleideten Hand des Kaisers
selbst » und der « weithin sichtbare Kultusminister des Kaisers schlechthin »

wird ; vgl. auch Michel S. 524 f.
56 Der oberste Kleriker unterstand ja in dieser seiner Eigenschaft dem Kaiser.
57 Unter Ideologie verstehen wir hier « ein System von Vorstellungen, Ideen



Die Lehre der Epanagoge - eine oströmische Reichstheorie 85

ter einer Utopie mit eschatologischen Zügen ; denn sie will die Verwirklichung

eines Natur und Übernatur umgreifenden römisch-christlichen
Universalreiches, in dem sie die Idee der absoluten Macht der vergött-
lichten politischen Gemeinschaft manifestiert. Sicher handelt es sich
bei der Entstehung der Epanagoge-Lehre nicht um eine bewußte
Entstellung der theologischen Wahrheit über die Kirche und über die
politische Vollkommene Gemeinschaft, sondern der Verfasser folgt der
« totalen » Ideologie seines Zeitalters, die nicht nur einzelne Bewußtseinsbereiche,

sondern das gesamte Bewußtsein der Zeitgenossen beherrschte
und durchdrang 5S. Der Verfasser der Epanagoge-Lehre gab dieser Ideologie

eine Tendenz zur Stärkung des geistlich-moralischen Einflusses
im byzantinischen Reich. Er sah die Einheit dieses Sacrum Imperium
unter dem Gesichtspunkt einer fruchtbaren polaren Spannung zwischen
dessen beiden konstitutiven Elementen. In der starken inneren Differenziertheit

der Reichsidee dürfte die besondere Eigenart der Epanagoge-
Lehre liegen, sie verleiht ihr eine besondere Stellung innerhalb der
byzantinischen Reichs- und Geistesgeschichte 69.

und Begriffen, das weltanschaulich strukturiert ist, d. h. die Ideologie erwächst
auf einem zunächst emotional bestimmten weltanschaulichen Substrat, dessen
rationalisierte Elemente die Struktur der Ideologie bilden ». Andreas von Weiss :

Die Wirkung der bolschewistischen Ideologie. Osteuropa 9 (1959) 785.
58 Zum Begriff der « totalen » Ideologie vgl. Karl Mannheim : Ideologie und

Utopie (Bonn 19302) S. 31 ff.
69 Die Elemente dieser Lehre, auch der Begriff « Symphonie » entstammen

früheren Zeiten. Der Verfasser der Epanagoge-Lehre hat aber diese Elemente in
durchaus eigenwilliger Weise zusammengefügt. Wenn deshalb Fr. Dvornik : The
Patriarch Photius [36] S. 51 die Originalität der Epanagogelehre nicht hervorgehoben

wissen will, so möchten wir ihm darin nicht folgen, denn gerade im Wesentlichen,

im Sinngehalt ihrer Begriffe ist die Lehre der Epanagoge ein originelles
Werk.


	Die Lehre der Epanagoge : eine oströmische Reichstheorie

