
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 10 (1963)

Heft: 1-2

Artikel: Das Problem der "species sensibiles in medio" und die neue
Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts

Autor: Maier, Anneliese

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761525

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761525
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anneliese Maier

Das Problem der «species sensibiles in medio»

und die neue Naturphilosophie
des 14. Jahrhunderts

Die Vertreter der neuen Physik des 14. Jahrhunderts, die in so
vielfacher Beziehung mit den herkömmlichen Überzeugungen gebrochen
haben und neue Wege gegangen sind, stehen auf einem Gebiet im Gegensatz

zu einer Reihe gleichzeitiger Autoren ganz auf dem Boden der
Tradition : sie halten für die Erklärung der Wahrnehmungsvorgänge an
der klassischen Speziestheorie der Hochscholastik fest und nehmen
insbesondere an, daß die Wirkung des räumlich entfernten äußern Objekts
auf das Sinnesorgan durch Spezies im Medium vermittelt wird; unter
teils stillschweigender teils aber auch ausdrücklicher und sehr energischer

Ablehnung der Versuche, die Objekt-Subjekt-Beziehung in anderer Weise

zu erklären.
Gegenüber den Deutungen, die von einigen der « modernsten » Denker

des 14. Jahrhunderts - vor allem Ockham - vorgeschlagen worden

waren, stellt Johannes Buridan eine bis ins Einzelne ausgearbeitete
und im Vergleich zu den früheren vertiefte und sogar erweiterte Theorie
der species sensibiles in medio auf, und Nicolaus von Oresme, der sonst
im allgemeinen die Buridanschen Gedanken nicht ohne kritische Korrekturen

übernimmt, schließt sich ihm in diesem Punkt bedingungslos an.
Das ist eine Situation, die auf den ersten Blick überrascht. Um sie

richtig verstehen und beurteilen zu können, müssen wir kurz auf das

Problem und seine Geschichte eingehen.
Die Lehre von den species in medio ist ein Teil der allgemeinen

Speziestheorie der Wahrnehmung : der Teil, der eine Antwort auf die
Frage gibt, wie die kausale Wirkung des äußern Objekts auf das Sinnes-



4 Das Problem der « species sensibiles in medio »

organ zu erklären ist. Alles weitere, ob und in welcher Weise species
sensibiles im Sinnesorgan und im Wahrnehmungsvermögen anzunehmen
sind und schließlich species intelligibiles « quibus intellectus possibilis
fit in actu », wie die klassische Definition lautet, gehört in die

metaphysisch-psychologische Theorie des Erkenntnisprozesses, aber die Erklärung
des äußern Reizvorgangs fällt noch unter das allgemeinere
naturphilosophische Kapitel des Kausalproblems, denn es ist ja ein physisches
Objekt, das den Reiz im Sinnesorgan verursacht, und es ist, mindestens
bei den Gesichts-, Gehör-, Geruchsempfindungen, ein physisches Medium,
durch das hindurch - denn eine actio in distans ist unmöglich - diese

Kausalwirkung erfolgt. So erheben sich hier eine Reihe von Fragen, die

ganz unabhängig sind von der Deutung des anschließenden psychischen
Prozesses und die in den Kompetenzbereich der « Physik » gehören und
einen Buridan und Oresme in besonderem Maß interessieren mußten :

Welche Faktoren im Objekt sind es, die den Kausalprozeß der Objekt-
Subjekt-Beziehung hervorrufen Ist die Kausalität, mit der er sich
vollzieht, dieselbe, mit der physische Wirkungen erzeugt werden, oder eine

grundsätzlich andere Und was geschieht schließlich im Medium, wenn
von einem räumlich entfernten Objekt im Sinnesorgan ein Reiz erzeugt
wird

Die Speziestheorie antwortet auf diese Fragen mit der Hypothese,
daß es immaterielle Träger des kausalen Wirkens gibt, die nicht nur die
Medien - Wasser und Luft - sondern gegebenenfalls auch feste Substanzen

zu durchdringen und als species oder similitudines der ursprünglichen
causa efficiens deren Wirkung auch auf entfernte Objekte auszudehnen

vermögen.
In dieser Theorie treten nun aber von Anfang an zwei grundsätzlich

verschiedene Richtungen auseinander : auf der einen Seite sieht Roger
Bacon im Anschluß an Grosseteste, aber viel weiter gehend als er, eine

völlige Identität des Wirkens in allen Kausalprozessen - nur der gewaltsam

verursachte motus localis macht eine Ausnahme - und nimmt in allen
Fällen eine durch Spezies vermittelte actio an, auch dann, wenn agens
und passum miteinander in Berührung sind. Denn, das ist der Gedanke,
der hinter dieser Theorie steht, jede Tiefenwirkung ist eine actio in
distans, und als Tiefenwirkung ist auch die kausale Wirkung anzusehen,

die dem Anschein nach nur die Oberfläche des passum trifft, denn
tatsächlich erstreckt auch sie sich in eine, wenn auch unmerkbare, Tiefe.
So gibt es einen Kontakt zwischen agens und passum im strengen Sinn

nur für den in der Natur nicht realisierbaren Grenzfall, daß der Prozeß



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 5

sich zwischen den im mathematischen Sinn verstandenen Oberflächen

abspielt. In allen übrigen Fällen muß die Wirkung über einen Zwischenraum

vermittelt werden, und diese Vermittlung geschieht durch die
Spezies. Es ist eine umfassende Theorie der kausalen Spezies im
allgemeinsten Sinn. Wir haben schon früher von ihr gesprochen und haben

gesehen, daß Petrus Johannis Olivi sie weitergeführt und sogar auf den

motus localis ausgedehnt hat1. Der Unterschied der Wirkungen wird
ausschließlich in das passum verlegt ; das agens und seine Wirkweise ist
unter allen Umständen dieselbe, es hängt vom passum und nur von
diesem ab, ob etwa die von einem calidum ausgehende Spezies eine

Wärmeempfindung hervorruft oder ob sie ein Stück Eis zum Schmelzen bringt :

die Spezies ist die gleiche.
Im Gegensatz dazu nehmen Albertus Magnus, Thomas, Aegidius

Romanus - um nur die größten Namen zu nennen - einen prinzipiellen
Unterschied schon in der aktiven Wirkweise der causae efficientes an,
denen dann entsprechende Dispositionen in den passa zugeordnet sind.

Anstelle des einheitlichen modus causandi der Baconschen Richtung
unterscheiden sie drei verschiedene Kausalitäten im Bereich des

irdischen Geschehens 2 : die mechanische Kausalität der vires motrices, die
Assimilationskausalität der aktiven Qualitäten Wärme und Kälte,
Feuchtigkeit und Trockenheit, und schließlich die intentionale Kausalität
der spezifischen Sinnesqualitäten, deren passa appropriata die
korrespondierenden Sinnesorgane und nur sie sind. Wie die Kausalprozesse,
die diesen verschiedenen Kausalitätsmodi entsprechen, sich im einzelnen

vollziehen, ist nur für den letzten Fall genau analysiert worden. Die
Wirkweise der Bewegungskräfte ist nie wirklich geklärt worden, und
im Grunde auch nicht die der Qualitäten. Allerdings wird oft genug
implicite gesagt, wie die beiden Kausalitäten gedacht worden sind. Eine
vis motrix ist, wie man zu sagen pflegte, eine aktive Qualität, deren
Wirkung darin besteht, daß sie einen motus localis erzeugt ; aber tatsächlich
ist sie für die Scholastik eine Qualität, die nicht nur Bewegung hervorbringt,

sondern die sich in Bewegung umsetzt: denn eine vis motrix,
sofern sie nicht eine vis infatigabilis ist, verbraucht sich, indem sie Be-

1 Vgl. unsere Studien zur Naturphilosophie der Spätscholastik (die wir im
Folgenden nur als « Studien », mit Angahe des Bandes zitieren), Bd. II (Rom 19512) :

« Zwei Grundprobleme der scholastischen Naturphilosophie », S. 144 fi., und Bd. V
(Rom 1958) : « Zwischen Philosophie und Mechanik», S. 345 ff.

2 Wenn wir von den qualitates occultae absehen, zu denen in gewissem Sinn
auch die magnetische Anziehung gerechnet wurde.



6 Das Problem der « species sensibiles in medio »

wegung erzeugt, und die Bewegungsmenge, die sie hervorbringt,
entspricht in der Stärke, das heißt in der Geschwindigkeit, und in der
Dauer genau ihrer eigenen Größe. Weniger klar sind die Vorstellungen
über die Assimilationskausalität. Bacon wirft der andern Partei vor, sie

habe gewisse unbestimmte okkulte Kräfte angenommen, die vom agens

ausgehen und in das passum eindringen sollen, um dort den Assimilationsprozeß

hervorzurufen. Aber das ist doch wohl eine Übertreibung. Die

Vorstellung, die hinter diesem Kausalitätsmodell steht, ist die, daß die

aktiven Qualitäten die Fähigkeit haben, sich zu vervielfältigen - multi-
plicare -, d. h. eine andere, ihnen ähnliche Qualität im passum zu erzeugen.

Denn darum, daß die numerisch gleiche Qualität in das passum
übergeht, handelt es sich keinesfalls ; es war ein immer anerkanntes

Grundprinzip, das kein Akzidens von einem Subjekt in ein anderes

hinüberwandern kann : accidens non migrât de subiecto in subiectum.
Wenn zum Beispiel ein warmer Körper einen andern in direkter Berührung

erwärmt, so ist es nicht der calor des ersten, der in den zweiten

übergeht, sondern es ist eine spezifisch gleiche aber numerisch andere

Wärme, die von der des ersten Körpers im zweiten erzeugt wird. In
derselben Weise ist eine Wirkung durch ein Medium, Wasser oder Luft,
hindurch zu denken : als eine reale multiplicatio der ursprünglichen
Qualität.

Das dritte Kausalitätsmodell, die Wirkweise der Wahrnehmungsobjekte

auf die Sinnesorgane, war im Gegensatz zu den beiden andern
genau festgelegt. Die Scholastik fand bei Aristoteles und seinen griechischen

und arabischen Kommentatoren bereits eine bis ins einzelne
gehende Theorie vor. Die eigentlichen, unmittelbaren agentia sind hier

nur die spezifischen Qualitäten, die passa appropriata, die entsprechenden
Sinne : also Licht und Farben, Töne, Gerüche, Geschmäcke und die

taktilen Qualitäten auf der einen Seite, visus, auditus, olfactus, gustus
und tactus auf der andern. Die qualitates communes - Figur, Größe,

Anzahl, Ruhe und Bewegung - werden nicht durch eigene Spezies

wahrgenommen, und die Substanzen auch nicht. Nur diese dritte Art kausaler

Wirkung vollzieht sich durch Spezies, d. h. durch immaterielle, nicht
wahrnehmbare Träger, die vom agens ausgehen und auch über große
Distanzen hinweg das passum zu erreichen und dem agens zu assimilieren

vermögen. Der Grund, warum derartige Spezies für erforderlich
angesehen wurden, ist ein doppelter : einmal wird durch sie die räumliche

Entfernung zwischen Objekt und Subjekt überbrückt und das Prinzip
gewahrt, daß keine Fernwirkung möglich ist, und zum zweiten wird



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 7

einem anderen Grandprinzip der scholastischen Philosophie Genüge

getan, nach dem das agens immer edler, nobilius, sein muß als das passum
und insbesondere ein materielles agens nicht auf ein immaterielles passum
wirken kann. Infolgedessen muß das die Wahrnehmung verursachende
Moment in den Objekten ein immaterielles sein 3.

Der Grundgedanke ist der, daß bei den « realen » oder physischen
alterationes, die ein agens hervorbringt, das compositum aus Form und
Materie wirkt, bei den intentionalen dagegen nur die Form.
Dementsprechend wird von den Sinnen die forma sine materia aufgenommen.
In den andern Fällen nimmt das passum zwar auch nicht die Form mit
der Materie auf, aber - um die Formulierung des Aegidius Romanus zu
zitieren - recipit formam illo modo materiali quo in agente existit 4.

Derselbe Unterschied bleibt im weiteren Verlauf zwischen actio realis
und actio intentionalis. Wir haben gesehen, daß die erstere in einer

Vervielfältigung der Qualitäten als solcher, mit demselben Sein, das sie im
agens haben, besteht ; in analoger Weise wird die actio intentionalis
gedacht : sie besteht in einer multiplicatio specierum in medio, nur daß

diese Spezies eben nichts « Reales », d. h. nichts Physisch-Materielles,
sind, sondern etwas Spirituales oder Intentionales, das als solches
imstande ist, auf das Sinnesorgan und weiterhin das Wahrnehmungsvermögen

zu wirken. Ganz geklärt wurde die Frage nach dem modus essendi

der Spezies im Medium allerdings nie. Daß es sich nicht um ein « eigentliches

» esse spirituale wie das der animae rationales oder der Intelligenzen

handelt, war selbstverständlich, aber zu einer präzisen und
allgemein anerkannten Definition des besonderen intentionalen Seins, das

den Spezies im Medium zugeschrieben wurde, ist es nicht gekommen.
Die doppelte Wirkweise der Qualitäten mußte bei den vier qualitates

primae Kälte und Wärme, Feuchtigkeit und Trockenheit, die einerseits
die aktiven Prinzipien des Naturgeschehens, andererseits die dem Tastsinn

zugeordneten spezifischen Qualitäten sind, besonders zutage treten.
Aber gerade an diesem Punkt wird dieTheorie bei den hochscholastischen

Philosophen unklar. Im Gegensatz zu den drei andern Sinnen haben
tactus und gustus ja die Besonderheit, daß sie ihr Objekt nicht durch ein
äußeres Medium hindurch wahrnehmen, sondern nur durch ein medium

3 Ob andererseits die Sinnesorgane sich gegenüber den Spezies rein passiv
verhalten und sich von ihnen einfach « assimilieren » lassen, oder ob und in welcher
Weise sie einen aktiven Anteil an dem Prozeß haben, ist dann eine weitere, viel
diskutierte Frage gewesen, die uns hier aber nicht beschäftigen soll.

1 De anima II comm. 121, dub. I (Ed. Venedig 1496).



8 Das Problem der « species sensibiles in medio »

interius, nämlich das « Fleisch », das das eigentliche Organ - die Nerven -
umgibt. Es sind hier also jedenfalls keine species in medio erforderlich ;

die Frage, ob species in carne anzunehmen sind, wird im allgemeinen
mit Stillschweigen übergangen, wenn man sich auch darüber klar war,
daß etwa die reale Erwärmung der Hand ein anderer Prozeß ist als die

Wahrnehmung der Wärme im äußeren die Hand erwärmenden Objekt.
Eine wirklich ausgearbeitete Theorie wurde nur für die drei andern

Sinne aufgestellt, wo zwischen Organ und Gegenstand eine räumliche,
von einem Medium erfüllte Distanz liegt. Licht und Farben, Töne,
Gerüche werden durch eigentliche Spezies wahrgenommen. Der tiefere
Sinn der Lehre wird vielleicht am deutlichsten bei den species soni und
species odoris. Denn ähnlich wie die ersten Qualitäten und doch in
grundsätzlich anderer Weise haben sowohl Töne wie Gerüche außer der
intentionalen auch eine reale Verbreitung im Medium. Von den Tönen
wußte man schon seit dem Altertum, daß sie durch Lufterschütterung
erzeugt und weitergetragen werden, bis an das Ohr heran, und für die
Gerüche war es eine geläufige Vorstellung, daß sie sich durch materielle
effluvia oder evaporationes fumales, wie man sie nannte, ausbreiten.
Dabei wurden diese letzteren in quasi-atomistischem Sinn als korpuskulare

Ausströmungen aufgefaßt5 : man nahm nicht etwa an, daß die Luft
als solche die odores aufnimmt und weiterträgt6, sondern von der Sub-,
stanz die das subiectum eines Geruchs ist, gehen unmerkbar kleine ihr
wesensgleiche Teilchen aus, die Träger desselben Duftes sind und die das

Medium bis zu einer gewissen Entfernung von der Duftquelle erfüllen.
Von dieser Voraussetzung aus gab es dann zwei Möglichkeiten, die
Wahrnehmungen des Gehörs und des Geruchssinns ohne Einführung von Spezies

zu erklären : von der einen spricht Petrus Aureoli in ausführlicher
Form und präsentiert sie - zu Unrecht - als eine Ansicht, die Aristoteles
geäußert habe 7

: Aristoteles 2° de anima quaerit, utrum tangibile

6 Die genuine atomistische Erklärung - nach der gewisse sich nur nach Größe,
Gestalt und Geschwindigkeit unterscheidende Partikel vom Objekt ausgehen und
in entsprechende Poren der äußeren Sinnesorgane eindringen, wo sie dann einen
Reiz hervorrufen, der im Subjekt zur spezifischen Sinnesempfindung wird - war
der Scholastik gleichfalls wohl bekannt (durch Aristoteles' Polemik gegen Demokrit),
aber sie wurde durchweg abgelehnt. Auch Nicolaus von Autrecourt hat sie, trotz
seiner atomistischen Neigungen, nicht akzeptiert.

6 Denn die Luft, als reines Element, kann nicht subiectum einer sekundären
Qualität sein.

7 Sent. II dist. 13 qu. unica ; wir benützen den Druck Rom 1605 und
korrigieren den ziemlich fehlerhaften Text nach den Handschriften Vat. lat. 942 und
Borgian. lat. 404.



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 9

sit de capitulo qualitatis vel tactus, similiter odor de capitulo qualitatis
vel olfactus et sonus de capitulo qualitatis vel auditus. Et videtur ibi
velle quod tangibile est de capitulo qualitatis, cum non solum tactus
patiatur a tangibili, sed sonus videtur de capitulo ad aliquid, quia a sono
nihil patitur nisi auditus, et ab odore similiter tantum olfactus. Et ideo

videtur velle quod esse formale odoris et soni non sit nisi in esse iudicato :

ex fractione enim aeris et corporum fit fractio in aure aeris ibi compilati,
quo facto potentia auditiva ponit sonum in esse iudicato. Et ideo dicit
quod sonus et odor non sunt de capitulo qualitatis sed olfactus et auditus,
hoc est eorum esse non est nisi esse apparens et iudicatum ab aliqua
potentia. Esse enim de capitulo auditus nihil aliud est, ut hic Philoso-
phus capit, quam habere esse apparens et iudicatum per auditum. Et
similiter de odore : fumalis enim evaporatio immutat olfactum ad esse

intentionale et quidditatem odoris, et ideo est de capitulo olfactus, hoc

est suum esse non est in praedicamento esse realis sed intentionalis,
puta apparentis et iudicati per olfactum 8. Aber eine derartige Subjekti-

8 Der Gedanke geht nur sehr indirekt auf Aristoteles zurück. Dieser spricht
in einer Stelle des zweiten Buches De anima (text. comm. 125-126) von der
verschiedenen Wirkweise der taktilen Qualitäten und der Geschmäcke einerseits, und
der übrigen - Töne, Gerüche, Farben - andererseits. Die ersteren vermögen auch
auf corpora inanimata zu wirken (Wärme und Kälte z. B., aber auch gewissen
Geschmäcken wurden direkte materiell-physiologische Wirkungen zugeschrieben),
die letzteren nur auf die entsprechenden Sinne : ein passum, das kein Gehör hat,
erfährt keine Einwirkung von den Tönen, eines, das nicht zu riechen oder zu sehen

vermag, keine von Gerüchen und Farben. Wenn der Donner Holz spaltet — ein
später viel zitiertes Beispiel —, so ist es nicht die Qualität des Tons als solche, die
den Effekt hervorbringt, sondern die Luft, die der Träger des Tons ist. Immerhin,
so fügt Aristoteles kurz danach einschränkend hinzu, können doch gewisse
unbeseelte Substanzen, nämlich die Medien, auch eine direkte Einwirkung von Seiten
der Töne und Gerüche erfahren, aber der Effekt ist ein grundsätzlich anderer als
der, den dieselben Qualitäten auf die Sinne ausüben. Die Stelle ist nicht sehr klar
und wurde dementsprechend von den Kommentatoren in verschiedener Weise
ausgelegt. Averroes bemerkt zu ihr unter anderem, daß Aristoteles damit die tan-
giblen Qualitäten und die Geschmäcke in die Kategorie des agere et pati verweise
statt in die der Qualität, und die übrigen in die Kategorie der Relation. Daraus hat
dann Aureoli die Relativität und Subjektivität der betreffenden Qualitäten
gemacht, übrigens ganz im Gegensatz zu den eigentlichen Intentionen des Aristoteles,
der in einer wenig späteren Stelle (text. comm. 142) diese Auffassung als einen
Irrtum der früheren Naturphilosophen ausdrücklich ablehnt. Auch der
Zusammenhang, in den die aristotelischen Äußerungen hineingehören, ist ein anderer als
der, den Aureoli angibt : Aristoteles geht, wie gesagt, von der Frage aus, auf welche
passa die verschiedenen Qualitäten wirken können, während Aureoli die mehrfachen
Bedeutungen untersucht, die der Begriff esse intentionale haben kann, zur Erläuterung

seiner These « lumen in aere et similiter radius habent esse vere reale et non
proprie esse intentionale» (vgl. dazu unten, S. 15) : uno modo cum dividitur ex



10 Das Problem der « species sensibiles in medio »

vierung der Qualitäten lag der Vorstellungswelt der Scholastik zu fern,
als daß sie ernsthaft hätte in Betracht gezogen werden können 9. Die
andere Möglichkeit, Geruchs- und Gehörswahrnehmungen durch eine

materielle, nicht-spirituale Einwirkung der Sinnesobjekte zu erklären,
war diese : durch die erschütterte Luft oder, wie man geradezu sagte,
durch den motus aeris einerseits, durch die fumales evaporationes
andererseits werden die entsprechenden Qualitäten - soni und odores - als solche

bis an die Organe herangetragen und mit diesen in unmittelbaren
Kontakt gebracht und können eine Art direkter Assimiliationskausalität
ausüben. Die Lufterschütterungen und die Ausdünstungen sind nach
dieser Auffassung nur die materiellen Träger der Qualitäten und bringen
keine Wirkungen hervor : die agentia sind ausschließlich die Qualitäten
selbst. Aber auch diese Erklärung wird von der Mehrzahl der scholasti-

opposito contra esse reale, et hoc modo esse intentionale nihil aliud est quam esse

apparens non existens, quomodo consuevit dici quod color in iride habet esse
intentionale, similiter duplicitas candelae quae apparet alicui cancellatis oculis,
similiter de circulo apparente in aqua mota per baculum. De omnibus talibus et
similibus solet quaeri, utrum habent esse reale vel intentionale, hoc est esse apparens
et iudicatum per virtutem aliquam apprehensivam. - Hinc est, so heißt es dann
weiter, quod Aristoteles 2° de anima quaerit In dem bloßen esse apparens, das
gewissen Farben usw. zukommt, sieht Aureoli dann weiterhin eine Bestätigung
seiner These (die in einem andern Zusammenhang eine Rolle gespielt hat : vgl.
unsern Aufsatz: Das Problem der Evidenz in der Philosophie des 14. Jahrhunderts,
Scholastik 37, 1963), daß die Sinne naturaliter etwas wahrnehmen können, was
nicht, oder nicht so, vorhanden ist. Die oben, im Text, zitierte Stelle geht so weiter :

Hoc idem (d. h. das, was über Töne und Gerüche gesagt ist) dicendum est de collo
columbae et quorundam pannorum sericorum (sic!), qui in diversis sitibus apparent
diversi coloris, colores enim diversi illi non habent esse nisi apparens et iudicatum
per visum : non enim quia oculus meus sit in alio et alio situ, fit alius et alius color
in obiecto ; oculus enim non causat realiter colorem in obiecto. Non sunt ergo
colores huiusmodi nisi quaedam apparentiae obiectivae factae quadam impressione
facta in sensu a re extra, qua facta res apparet aliter quam est. Et ideo visiones in se

possunt esse falsae et possunt esse de re, quae non est. Non dico quin requiratur res
aliqua faciens impressionem aliquam in visu : sine tali enim impressione non potest
oculus iudicare vere vel false ; sed dico de re quae non est, quia iudicio resultanti
ex tali impressione non correspondet aliquid in re extra, ita quod impressio licet
fiat ab aliqua re, non tarnen a re quam iudico ibi esse.

3 Nur gelegentlich klingt ein derartiger Gedanke an ; vgl. zum Beispiel eine
Bemerkung, die Richard Fitzralph einmal macht und die wir schon früher zitiert
haben (Studien II, S. 16; siehe auch V, S. 336). Die Versuche einer Ausschaltung

der Qualitäten, die sonst in der Scholastik begegnen, haben im allgemeinen
einen andern Charakter : Olivi etwa, oder Johannes von Mirecourt, die die
Qualitäten in die Substanz einbeziehen und sie als bloße modi essendi oder
modi se habendi der Substanzen ansehen wollen, stellen zwar die kategoriale
Selbständigkeit und die « Absolutheit » der Qualitäten in Frage, aber nicht ihr reales
Sein oder umgekehrt die Wirklichkeitsentsprechung der Sinneswahrnehmungen.



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 11

sehen Autoren zurückgewiesen 10. Denn, und gerade an diesem Punkt
werden die Motive besonders deutlich, die zur Einführung der Speziestheorie

geführt haben : eine actio in distans ist unmöglich, aber Töne und
Gerüche werden oft in einer Entfernung vom Objekt wahrgenommen,
die größer ist als die, die nach scholastischer Auffassung von Lufterschütterungen

oder materiellen Ausdünstungen überwunden werden könnten

u. Und andererseits : die realen Qualitäten sind etwas Materielles
und kein materielles agens kann unmittelbar auf ein immaterielles passum
wirken. Der Ton, als Ton, kann im Ohr selbst sein, und der Duft, als

Duft, in der Nase : aber wahrgenommen werden beide nur durch spirituale
Spezies, die von ihnen ausgehen.

Bei den Gesichtsempfindungen gibt es keine derartigen Alternativen:
die qualitates visibiles haben für die Scholastik nur eine intentionale
und keine reale Wirkung oder Ausbreitung. Denn das lumen, d. h. das

von einer Lichtquelle (lux) im Medium verbreitete Licht, ist nach der
überwiegenden Ansicht kein konkretes physisches Licht ; es ist die species

lucis und hat ein intentional-spirituales und kein reales Sein 12.

10 Avicenna hatte für die Geruchswahrnehmungen diese Erklärung gegeben ;

Averroes berichtet davon und kritisiert diese Ansicht in einer berühmten und von
der Scholastik oft zitierten Stelle (De anima II, comm. 97) : sicut color habet
duplex esse, scilicet in corpore et hoc est esse corporale, et esse in diaphano et hoc
est esse spirituale : ita odor habet duplex esse, scilicet esse in corpore odorabili et
esse in medio, et hoc est esse corporale et illud spirituale Et cum hoc ignora-
verunt quidam (in der Editio Juntina ist hier am Rand richtig angegeben :

opinio Avicenne in 6° naturalium, d. h. in De anima pars II cap. 5) et existimaverunt
quod odor non separatur a corpore odorabili et quod non habet nisi unum esse tan-
tum.dixerunt quod a corpore odorabili dissolvitur corpus odoriferum habens corpus
subtile et odorem subtilem et quod movetur in aere donec perveniat ad sensum
odoratus.

11 Der Ton z. B. breitet sich nach allen Richtungen aus, aber die Kraft, mit
der die Luft etwa von einer Glocke erschüttert wird, ist nicht groß genug, um gegen
den Widerstand des Mediums eine derartige Bewegung auf eine so weite Entfernung,
wie der Ton tatsächlich reicht, hervorzurufen. Und ebenso werden Gerüche von
manchen Tieren in einer Distanz vom Objekt wahrgenommen, die von materiellen
Korpuskeln nie überwunden werden könnte, weil wieder die bewegenden Kräfte
nicht ausreichen würden ; usw.

12 Allerdings werden hier verschiedene Distinktionen gemacht, vor allem
mit dem beginnenden und fortschreitenden 14. Jahrhundert : man unterscheidet
zwischen dem Licht der Sonne, der Sterne, der irdischen Lichtquellen und den
entsprechenden lumina und schreibt ihnen teils ein reales, teils ein intentionales Sein
zu. Die Meinungen gehen von Fall zu Fall auseinander. Petrus de Palude, den wir
noch erwähnen werden, zählt in seiner Auseinandersetzung mit Durandus nicht
weniger als sieben opiniones auf, die hier vertreten werden können und zum Teil
wohl auch vertreten worden sind.



12 Das Problem der « species sensibiles in medio »

Die Farben schließlich, die mit dem Licht zusammen die unmittelbaren
obiecta visus sind, werden durch eigene species coloris wahrgenommen,
die ihrerseits völlig unsichtbar sind. Es erhebt sich dann die Frage, wie
weit Licht und Farben zusammenhängen. Daß zur Wahrnehmung der

letzteren das erstere in irgendeiner Weise erforderlich ist, wußte man.
Aber über die Frage, in welcher Weise das Licht die Farben wahrnehmbar

macht, gingen die Ansichten auseinander : man diskutierte, ob das

lumen erforderlich ist propter colores, derart daß die Farben keine eigenen
Spezies aussenden können, wenn sie nicht beleuchtet sind, oder propter
medium in dem Sinn, daß nur das beleuchtete Medium die species coloris
aufnehmen kann, oder schließlich, in ähnlichem Sinn, propter Organum.
Doch auf die Idee, daß Licht und Farben irgendwie eiusdem rationis sein

könnten, ist, mindestens bis in die Anfänge des 14. Jahrhunderts hinein,
niemand gekommen.

Die Theorie der species sensibiles ist ein Lehrstück, das wie kaum
ein anderes der scholastischen Philosophie mit Schwierigkeiten und
Unklarheiten belastet ist. Der Ursprung der Spezies aus einem schwer

präzisierbaren Wirken der forma sine materia heraus, ihr intentionales
oder spirituales Sein, das immer problematisch geblieben ist, ihre
Ausbreitung im Medium, ihre wesensmäßige Verschiedenheit von dem
Objekt, dessen similitudo sie andererseits sein sollen, vor allem die postulierte

Nicht-Wahrnehmbarkeit der Spezies und die Tatsache, daß ihr
Vorhandensein in keiner Weise bewiesen werden kann : das alles waren
Punkte, an denen die Kritik leicht einsetzen konnte und schon im 13.

Jahrhundert gelegentlich eingesetzt hat.
Es ist begreiflich, daß den Denkern des 14. Jahrhunderts, für die die

Autorität des Philosophen und seiner Kommentatoren nicht mehr
ausreichte, um eine Theorie ungeprüft zu übernehmen, die Spezies als etwas
Überflüssiges und Ausschaltbares erscheinen konnte. Aber sehr viel
schwieriger war es im Rahmen der scholastischen Philosophie - auch der
elastischeren und vielfach gewandelten des 14. Jahrhunderts - etwas anderes

an ihre Stelle zu setzen. Das zeigen die Versuche eines Durandus und
Aureoli, und das zeigt vor allem die Lösung, die Ockham vorschlägt.

Durandus untersucht in einer Quaestio seines Sentenzenkommentars

« utrum angeli cognoscant res per suam essentiam vel per species »13

und spricht in diesem Zusammenhang auch beiläufig von den menschlichen

Wahrnehmungsakten, mit dem Ergebnis, daß weder species

13 Sent. II dist. 3 qu. 6 (Ed. Venedig 1571 ; vgl. dazu unten Anm. 17).



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 13

sensibiles noch species in intellectu angenommen werden können14.
Das Hauptargument liegt in der Nicht-Erkennbarkeit der Spezies:
sine dubio de se videtur absurdum quod potentia cognitiva ducatur in
cognitionem alicuius per tale repraesentativum quod est sibi totaliter
incognitum. Die Andeutung einer positiven Lösung bringt dann eine

Überlegung, die sich im besonderen auf die Erkenntnis der Engel
bezieht. Sie besteht in folgendem Schluß : species repraesentans rem aliquam
et res cuius est species sunt eiusdem rationis specificae, licet différant in
modo essendi ; aber für etwas, was wesensmäßig gleich ist mit dem
materiellen Wahrnehmungsobjekt, ist kein Platz im Intellekt der Engel,
folglich können sie nicht durch Spezies wahrnehmen. Der springende
Punkt liegt in der Behauptung, daß Wahrnehmungsobjekt und Spezies

wesensgleich sind und nur eine verschiedene Seinsweise haben. Der
Beweis macht deutlich, was Durandus damit meint und welche Folgerungen

diese Auffassung einschließt : Maior probatur in sensibilibus quae
sunt nobis notiora et ex quibus introductae sunt species, ut dictum est15.

Et primo sic : sicut se habet lux in corpore luminoso ad lumen causatum
in medio, sic videtur se habere color in corpore terminato ad speciem
causatam in medio Sed lux in corpore denso et lumen in medio sunt
eiusdem rationis specificae, licet différant in modo essenti secundum
rationem perfecti et imperfecti propter diversitatem subiecti recipientis,

ergo similiter color in corpore terminato et species eius in medio sunt
eiusdem rationis specificae, licet différant secundum perfectum et imper-
fectum propter diversitatem subiectorum recipientium. Secundo probatur

eadem maior sie : actio omnium aliorum sensibilium in medio et

organo est univoca, calor enim distans ad hoc quod sentiatur oportet
quod calefaciat medium usque ad Organum et ipsummet Organum, ut
experimur, et idem est de sapore et de quocumque alio sensibili. Ergo a

simili videtur, quod actio coloris in medium et Organum sit univoca,
quod non esset nisi color et sua species essent unius rationis.

14 Der Grund, warum man überhaupt derartige Spezies eingeführt hat, ist
nach seiner Ansicht ausschließlich in gewissen optischen Phänomenen zu suchen :

Istae autem species originaliter introductae videntur esse propter sensum visus et
sensibilia illius sensus. Color enim videtur facere speciem suam in medio et in
organo, sicut sensibiliter apparet in refractione quae est in speculo. Nisi enim istud
fuisset, forsitan nunquam fuisset facta mentio de speciebus requisitis ad cognitionem.
Sed quia quidam credunt quod species coloris in oculo repraesentat visui colorem
cuius est species, ideo ponunt tarn in intellectu nostro quam in angelico quasdam
species ad repraesentandum res, ut cognoscantur tarn a nobis quam ab angelis. Hoc
autem non reputo verum esse, nec in sensu nec in intellectu nostro

15 Vgl. die vorige Anm.



14 Das Problem der « species sensibiles in medio »

Durandus will also sagen : das, was man im allgemeinen für species
sensibiles hält, ist nichts anderes als die betreffende Qualität selbst ; im
Wesen besteht kein Unterschied, nur im Sein, das in den Qualitäten im
Objekt ein vollkommeneres ist als in den Qualitäten im Medium 16.

Damit ist indirekt gesagt, daß die Qualitäten selbst und als solche sich

im Medium ausbreiten und im entsprechenden Organ die Empfindungen
hervorrufen. Für alle andern sensationes mit Ausnahme der
Gesichtswahrnehmungen war das eine Möglichkeit, die, wie wir sagten, schon

immer bekannt, aber aus verschiedenen Gründen nicht in Betracht
gezogen worden war ; dasselbe gilt für die Ansicht, daß das Licht im Medium
ein esse reale hat und nicht nur als intentionale species lucis anzusehen

ist. Die Schwierigkeit lag immer und für alle in der Wahrnehmung der

Farben, bei denen eine konkrete Ausbreitung im Medium ja schwer

angenommen werden kann. Durandus zerhaut den Knoten, indem er
einfach aus einer doppelten Analogie - einerseits aus der Parallele zwischen

species lucis und species coloris, andererseits aus der zu den übrigen
Qualitäten - schließt, daß auch für die Farben dasselbe gilt. Denn, das

ist die eigentliche Begründung seines Schlusses, die aber nur ganz
beiläufig gegeben wird : (color) in se continet aliquid de natura lucis. Auf
die naheliegenden Einwände, die andere von ähnlichen Annahmen
abgehalten haben, geht Durandus nicht ein. Petrus de Palude, der sich

ja in seinem Sentenzenkommentar Punkt für Punkt mit Durandus
auseinandersetzt 17, formuliert sie so : quöd assumunt isti, quod species

16 In einem späteren Zusammenhang (lib. II dist. 13 qu. 2), wo er direkt fragt
« utrum lument habeat esse reale an intentionale in medio », erklärt Durandus dann,
daß man das Sein des Lichts und der « Spezies » im Medium aliqualiter auch als ein
esse intentionale bezeichnen kann, daß es aber simplioiter ein reales Sein ist :

(3° modo) dicitur aliquid habere esse debile quia deficit a perfectione propriae
speciei. Et sic lumen et species in medio habent esse debile, quod etiam potest dici
aliquo modo intentionale. Denn : impossibile est colorem vel lucem reeipi secundum
suum esse perfectum in medio non terminato per opacum quoad colorem, vel in
medio non denso quoad lucem ; sed reeipiuntur secundum esse debile sive imper-
fectum. Istud autem potest dici aliqualiter intentionale. Sicut enim dictum est
prius, intentio propriissime ad actum animae pertinet, illud igitur potest dici
aliqualiter intentionale, quo anima tendit in alterum. Hoc etiam alludit nomini :

intentionale enim dicitur quo in alterum tenditur. Sed lumen in medio et species
coloris sunt huiusmodi : ratione enim imperfecti non terminant actum animae,
sed sunt illud quo anima tendit in obiectum ; non enim species coloris videtur,
sed color corporis obiecti mediante specie, ut quidam dicunt, nec lumen in medio
proprie terminât visum, sed mediante ipso fertur visus in obiectum. Ergo tarn
lumen quam species possunt dici intentionales vel habere esse intentionale, magis
tamen species quam lumen, quia habet esse minus perfectum et minus potest
terminare actum. Simpliciter tamen tam lumen quam species habent esse reale.



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 15

cognoscibilis est eiusdem speciei cum re cuius est species, non videtur
esse verum, quia tunc aer et oculus essent colorati, si species colons
esset color 18. Das war in der Tat die Hauptschwierigkeit, die sich gegen
den Versuch erhob, die Spezies mit ihren Qualitäten zu identifizieren.

Petrus Aureoli sagt sehr viel weniger. Er lehnt entschieden die

Spezies ab, aber er erklärt nicht, auch nicht in indirekter Form, wie die

Einwirkung des äußern Objekts auf die Sinnesorgane zu denken ist.
Das Licht, und zwar sowohl das Licht der leuchtenden Körper wie das

lumen im Medium, hält auch er für wirkliche Qualitäten - dico quod
radius et lux sunt vere forma realis : sunt enim qualitates verae de

tertia specie 19 - und schreibt ihnen ein volles reales Sein zu ; ebenso sieht

er eine Beziehung zwischen Licht und Farben : lux et color non sunt duo

disparata obiecta visus, sondern : color est lux diminuta 20. Aber
seltsamerweise und eigentlich entgegen dem, was er vorher dargelegt hatte,
taucht in diesem Zusammenhang auch die species coloris auf, die im
Gegensatz zu der Farbe im Objekt nur ein intentionales Sein hat21.

17 Petrus de Palude hat den Sentenzenkommentar des Durandus in seiner
ersten Fassung gekannt ; aber in unserer Quaestio scheint, wie sich aus de Paludes
Kritik ergibt, zwischen der ersten Redaktion und der dritten (die den Drucken
zugrunde liegt) kein Unterschied bestanden zu haben.

18 Sent. II dist. 3 qu. 5 (utrum angeli cognoscant omnia quae cognoscunt per
essentiam suam vel per species vel per rerum praesentiam) ; Vat. lat. 1073, fol.
21v-24r. Circa quaestionem istam — so bemerkt Petrus zu Beginn der Responsio —

primo ponetur una opinio probabilis et subtilis, et arguetur contra earn : es ist die
Ansicht des Durandus. Die oben zitierte Stelle findet sich fol. 22v.

19 Sent. II dist. 13 qu. unica. Wir benützen wieder den Druck Rom 1605 und
korrigieren ihn nach den Handschriften Vat. lat. 942 und Borg. lat. 404. Aureoli
fragt hier « utrum lux fuit prima die creata » und schickt der Antwort eine Reihe
von « propositiones de natura ipsius lucis in se » voraus.

20 Die Begründung, die Aureoli für diese These gibt, ist allerdings sehr
unphysikalisch. Sie stützt sich ganz auf seine Theorie der mixtio (vgl. zu ihr Studien
III, S. 69 ff.), nach der die substantialen Formen der Elemente im mixtum in einer
sogenannten conflatio zusammenfließen. Das Entsprechende soll für die Qualitäten
der Elemente gelten, zu denen er — abweichend von der herrschenden Meinung -
außer den vier qualitates primae Wärme und Kälte, Feuchtigkeit und Trockenheit
auch das Licht rechnet. So kann er sagen : Qualitates propriae elementorum remanent

et sunt in forma mixta in actu Sed elementa habent proprias luces, quae
sunt propriae eorum qualitates, ut Aristoteles libro de coloribus intendit et dicam
in materia de elementis. Elementa etiam in actu remanent in mixto : ergo eorum
qualitates etiam remanebunt... Ergo sicut ex ipsis conflatur mixtum, sie ex qualibet
eorum <jqualitatumj> conflabitur qualitas quaedam mixti : Erit ergo qualitas
mixti conflata ex quibusdam lucibus elementorum, et illa est qualitas quae in
corporibus mixtis appellatur color: color enim non est aliud quam qualitas
quaedam mixta ex lucibus propriis ipsorum elementorum proportionabilibus.

21 Aureoli spricht von der doppelten Bedeutung, die das esse intentionale



16 Das Problem der « species sensibiles in medio »

Es ist vielleicht nur ein lapsus calami - oder lapsus linguae, denn es handelt

sich um eine Reportation -, aber er trägt nicht dazu bei, die eigentlichen

Absichten Aureolis durchsichtiger zu machen.

Bei Wilhelm Ockham schließlich ist es nicht nötig, seine Ansicht
über die species sensibiles und insbesondere die species in medio aus

anderweitigen Äußerungen zu erschließen : er behandelt die Frage ex
professo und in ausführlichster Weise in einer Quaestio seiner Oxforder
Sentenzenvorlesung « utrum sensibile imprimat speciem suam in medio
distinctam ab eo realiter » 22. Schon vorher 23 hatte er die Ansicht
zurückgewiesen « quae ponit quod necessarium est ponere speciem impressam
intellectui ad hoc quod intelligat», und zwar sowohl für die Erkenntnis der

Engel wie für die unsrige, und dem gegenüber erklärt « quod ad cognitio-
nem intuitivam habendam non oportet aliquid ponere praeter intellectum
et rem cognitam et nullam penitus speciem ; hoc probatur quia frustra
fit per plura quod potest fieri per pauciora » mit der Präzisierung :

cognitio intuitiva naturaliter non causatur nec conservatur nisi obiectum
sit debito modo approximatum in certa distantia existens. Das

Wahrnehmungsobjekt wirkt also auch aus einer gewissen Entfernung, die

allerdings nicht zu groß sein darf, unmittelbar auf die Wahrnehmungspotenz

und erzeugt in ihr die cognitio intuitiva. Die Frage, ob es species
sensibiles gibt, durch die die Distanz zwischen Objekt und Subjekt
überwunden wird, ist damit natürlich bereits in negativem Sinn entschieden
und bedürfte eigentlich keiner Erörterung mehr. Trotzdem kommt
Ockham in einer eigenen Quaestio auf das Problem zurück 24, um die

haben kann (um damit zu sagen, daß weder das eine noch das andere dem Licht
im Medium zukommt, sondern daß dieses ein reales Sein hat) : einmal kann das
intentionale Sein als ein bloßes Vorgestellt-sein, ein esse apparens verstanden werden
(wir haben die Stelle oben, Anm. 8., bereits wiedergegeben) ; alio modo accipitur
intentio non pro esse opposito enti reali, sed pro modo quodam speciali entis realis.
Ad cuius evidentiam sciendum est quod entium realium quaedam sunt, quorum
esse consistit in quadam tendentia, sie quod potentiam apprehensivam non habent
in se terminare, sed illam faciunt tendere in aliud ; quaedam autem sunt entia quae
in se sunt fixa et terminata, nullo modo in aliud tendere facientia. Exemplum de

primo modo : sicut species coloris in medio vel in oculo ; exemplum de secundo : ut
color in se vel aliud huiusmodi.

22 II qu. 18 (Ed. Lyon 1495).
23 II qu. 14-15 : utrum angelus intelligat alia a se per essentiam suam vel per

operationes ; utrum angelus superior cognoscat per pauciores species quam inferior.
24 Die Quaestio - in der Edition von 1495 ist es, wie gesagt, die 18. zum zweiten

Buch - findet sich in der Mehrzahl der Handschriften im dritten Buch, während
qu. 14-15 zum Grundstock der Reportation von lib. II zu gehören scheinen (vgl.
Ph.BoEHNER: DerStand derOckhamforschung, jetzt: Collected articles on Ockham



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 17

herrschende Lehre im einzelnen zu widerlegen und um einige Phänomene,

in denen man Beweise für die Speziestheorie zu sehen pflegte,
auf seine Weise zu interpretieren. Freilich wird kaum bei einer andern

Quaestio aus Buch II-IV so deutlich, daß es sich um eine Reportation
handelt, wie bei dieser ; nicht nur ist der Aufbau ziemlich konfus und
wirkt so, als habe der Reportator auf eigene Faust Umstellungen
vorgenommen, auch die Folge der Gedanken im Einzelnen ist manchmal
schlechthin sinnlos und an einigen Stellen offensichtlich lückenhaft.
Wenn den Zeitgenossen Ockhams auch kein anderer Text vorlag, so

ist es nicht zu verwundern, daß seine eigentliche Meinung vielfach
verkannt worden ist und daß man ihm eine Ansicht zugeschrieben hat, von
der er selbst ausdrücklich und mehrfach sagt, daß er sie nicht vertreten

wolle.
Wir folgen dem Gedankengang der Quaestio in großen Zügen.

Hie dicitur communiter, so beginnt die eigene Stellungnahme, quod
species sunt ponendae in medio, et hoc probatur per rationem, per
experientiam et per auetoritatem. Die Vernunftbeweise, die angeführt

werden, bestehen hauptsächlich aus den beiden Argumenten, die
in der Tat die eigentliche Grundlage der Lehre von den species sensibiles

im Medium darstellen : es gibt keine FernWirkung, und ein materielles

agens kann nicht direkt auf ein immaterielles passum wirken. Die
experientiae, die beweisen sollen, daß Spezies im Medium erzeugt werden,
sind zwei 25 : wenn ein Sonnenstrahl durch ein rotes Glas hindurchgeht
und auf eine Wand trifft, dann erscheint auf dieser Wand ein roter Schein,
und dieser rote Schein ist eine species coloris rubei und keine wirkliche
rubedo. Er kann keine reale Farbe sein, denn eine solche wäre weder
im Medium noch in der Wand möglich. Im ersten nicht, weil das Medium

- die Luft - ein reines Element ist und darum nur die ersten Qualitäten
warm und kalt, feucht und trocken aufnehmen kann, nicht aber sekundäre

Qualitäten, die nur einem mixtum inhärieren können ; und um eine

rubedo in der Wand kann es sich auch nicht handeln, denn die Wand
ändert nicht mit jedem kommenden und gehenden Sonnenstrahl ihre
Farbe. Also ist es eine Spezies und damit ist bewiesen, daß es solche Spe¬

ed. E. M. Buytaert, 1958, Kap. I, S. 4) : unter diesen Umständen wird die
Wiederaufnahme der Frage verständlicher als in dem fast unmittelbaren Anschluß in der
Edition ; Ockham ist ja auch sonst gelegentlich in späteren Zusammenhängen auf
eigentlich schon erledigte Probleme zurückgekommen.

25 Eigentlich sind es drei, aber von der dritten - die sich auf eine abergläubische
Überzeugung bezieht — erklärt Ockham weiterhin, sie tue nichts zur Sache.



18 Das Problem der « species sensibiles in medio

zies gibt. Die andere Erfahrungstatsache ist das Spiegelbild, dem allgemein

der Charakter der Spezies zugeschrieben wurde. Der Beweis ist
einfach : speculum non recipit obiectum, ergo eius speciem. Ockham

legt ein besonderes Gewicht auf die erste experientia : sie kehrt in der

Quaestio immer wieder und bildet, anders interpretiert, das Hauptargument

für das, was er dann selbst beweisen will. - An letzter Stelle folgen
eine Reihe von Autoritätsbeweisen, und dann heißt es abschließend :

Propter ista et alia ponitur quod sensibile imprimit speciem in medio.

Aliqui tarnen dicunt quod est eiusdem rationis cum obiecto a quo causa-

tur, aliqui dicunt quod alterius rationis.
Es folgt die Widerlegung. Zunächst wird kurz die Unhaltbarkeit

der Theorie selbst gezeigt28, und dann werden die für sie angeführten
Gründe Punkt für Punkt zurückgewiesen. Seltsamerweise geschieht
das sogar zweimal : hier 27, und dann noch einmal im Anschluß an die

eigentliche Responsio und ehe eine Anzahl von dubia gegen die eigene

Entscheidung erhoben und aufgelöst werden 28. Das eine der beiden

Hauptargumente zugunsten der Speziestheorie, daß nämlich ein materielles

agens nicht auf ein immaterielles passum wirken kann, wird beide Male

ganz kurz abgemacht. In der ersten Widerlegung heißt es : Item contra
hoc quod ponitur quod nihil materiale potest agere in immateriale :

patet falsum de obiecto materiali sicut probatum est ; Ockham denkt
hier vermutlich an den schon geführten Nachweis, daß ein materielles
Objekt unmittelbar eine cognitio intuitiva hervorrufen kann. Die zweite

Widerlegung ist in diesem Punkt noch knapper : Ad aliud dico quod
materiale potest immediate agere in immateriale, sicut patet in angelo :

sie est in proposito.
Wesentlich ausführlicher ist die Ablehnung der These, daß es

keine Fernwirkung gibt. In der ersten Widerlegung versucht Ockham

an einer Reihe von Beispielen zu zeigen « quod non semper movens
immediatum est simul cum moto » : die Sonne beleuchtet die Erde,
ohne daß das Medium auch beleuchtet ist, und ein Lichtstrahl, der durch
ein Fenster eindringt, verursacht in einem Teil des Mediums, nämlich
in der Nähe der gegenüberliegenden Wand, ein sehr viel intensiveres
Licht als in andern Teilen : et per consequens potest sol immediate agere

28 Mit der Überlegung : quaero enim, an ilia species est eiusdem rationis cum
obiecto a quo causatur, an alterius Beide Annahmen führen zu Widersprüchen,
und folglich ist die Theorie der species in medio nicht zu halten.

27 Qu. 18 D-E.
28 J-L.



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 19

in distans. Auch bei Kerzen glaubt Ockham beobachtet zu haben, daß

Lichtwirkungen in einer gewissen Entfernung auf der Wand hervorgerufen

werden können, ohne daß das Medium beteiligt ist. Weitere
Beweise für die Möglichkeit einer actio in distans sind die magnetische
Anziehung und die Tatsache, daß ein Engel auf einen andern einwirken kann
und daß die Engel entfernte Objekte wahrzunehmen vermögen.
Interessanter ist die zweite Widerlegung : dico quod non est universaliter

verum, quod movens et motum sint simul secundum contactum mathe-
maticum, quia sensibile extra movet immediate sensum et intellectum
ad actum intuitivum, ita quod primum causatum in intellectu ab
obiecto est actus intuitivus, ita quod iste est ordo naturaliter procedendo :

quod primo sensibile - quamvis aliter posset fieri per potentiam divinam -
causat actum sentiendi intuitivum, secundo illud idem obiectum causat
et terminât actum intuitivum intellectus, et post intellectus sine causa-
tione immediata rei potest habere cognitionem abstractivam eiusdem rei,
stante cognitione intuitiva respectu sui. Et tandem potest abstrahere intel-
lectiones universales et componere eas, ita quod respectu complexi est primo

actus apprehensivus et post sequitur actus iudicativus. Et in isto pro-
cessunonest movens et motum simul contactu aliquo, quia potest dici,
quod non est verum nisi quando medium est receptivum effectus eiusdem

rationis ab eodem agente, vel requiritur simultas virtualis, ita quod
movens sit in débita approximatione ad hoc quod moveat passum et quod
non sit aliquid medium impediens actionem moventis quin illud possit
movere et illud pati. Ockham « beweist » also mit einer Darlegung, wie
sich nach seiner Ansicht der Wahrnehmungsprozeß vollzieht, daß eine

actio in distans möglich ist : es ist eine offensichtliche petitio principii.
Unde, so geht es dann weiter, de motu firoiectionis videtur dubium quo-
modo movens et motum sunt simul et proiciens non est semper simul
cum proiecto, quia proiciens potest annihilari quando motus est ; ergo
videtur quod movens potest distare a moto loco et situ. Es ist das die
berühmte Stelle, in der Ockham seine erste Theorie der Inertialbewegung
aufstellt und den motus separatus einfach durch Fernwirkung erklärt.
Er nimmt sie in einer Art von Anhang zum zweiten Buch 29 zurück, wo
er eine Reihe von Korrekturen speziell zu dem bringt, was er in unserer
Quaestio sagt, und ersetzt sie durch seine zweite Lösung : daß zur
Erhaltung des motus proiectus, da dieser « nichts » ist, auch nichts erfor-

29 Am Schluß der Qu. 26 (M). Die Quaestio gehört in den meisten Handschriften

gleichfalls zum dritten Buch (vgl. oben Anm. 24).



20 Das Problem der « species sensibiles in medio »

derlich ist. Wir wollen auf die Frage, ob man in diesem Satz eine erste

Entdeckung des Trägheitsprinzips sehen kann, hier nicht noch einmal
zurückkommen. Es sei nur unterstrichen, daß die These wirklich in sehr

beiläufiger Form geäußert wird 30.

30 Seine « wirkliche » Meinung über die Projektionsbewegung dürfte Ockham
in der Expositio zur Physik ausgesprochen haben, die sehr wahrscheinlich nach der
Sentenzenvorlesung entstanden ist. Das achte Buch, in dem das Problem eigentlich
seine Stelle hat, geht zwar in den wenigen Handschriften, die nicht schon vorher
abbrechen, kaum über den Anfang hinaus und ist wohl nie vollendet worden, aber die
Frage wird im siebten Buch erörtert (zu Kap. 2 bzw. text. comm. 10 ; die
Handschrift Neapel, Bibl. Naz.VIII-E-26, die wir benützen, ist nicht foliiert), anläßlich der
Regel, daß bei einer gewaltsamen Bewegung movens und motum immer in Kontakt
sein müssen, was nicht in allen Fällen zu gelten scheint : Circa istam conclusionem
principalem, scilicet quod semper in motu locali <(abj> extrinseco corpore movens
propinquum et motum sunt simul, sunt diversae difficultates speciales. Una est de
motu ferri ad magnetem alia difficultas est de proiecto alia difficultas est de
motu vaporum qui videntur moveri sursum a sole Pro istis et similibus difficultati-
bus dicunt quod non semper oportet movens tangere motum tactu mathematico,
sed tactu virtuali, unde dicunt quod Philosophus non intendit quod movens sit simul
cum moto localiter, sed virtualiter. Sed ista expositio non videtur sufficere pro inten-
tione Aristotelis Die Lösung, die Ockham in unserer Qu. 18 vertritt, wird also
hier, mindestens als Interpretation der aristotelischen Ansicht, abgelehnt. Ockham
selbst will sich der averroistischen Auffassung anschließen (vgl. zu ihr Studien II,
S. 119 f.), und sie nur etwas modifizieren : Pro secunda difficultate dicit Commentator

hic, quod eiciens tune non est motor, sed aer qui naturaliter movetur ex se,
tarnen movetur ex alio, ut dicitur in Caelo et mundo : ex quo apparet, quod de
intentione Commentatoris est, quod proiectum, quando movetur cessante proiciente
primo, non movetur a proiciente, sed movetur ab aere moto, ita quod aer motus tunc
est movens proiectum. Et hoc est contra illam opinionem, quae ponit quod in
proiecto causatur aliqua virtus quae movet proiectum, quando proiciens cessât movere.
Ockham lehnt also auch hier (wie in Sent. II qu. 26) die Impetushypothese
ausdrücklich ab. Gegen die averroistische Theorie erheben sich einige Bedenken, die
Ockham mit einer zusätzlichen Annahme umgehen will : Ad hoc dici potest quod
aer movet proiectum non quasi unum movens uniforme uno motu, sed quia aer
faciliter est divisibilis, aer in multas partes dividitur, quarum una velocius movetur
quam alia ex aliqua causa accidentali. Et ideo una pars mota motu naturali alteram
impellit et si<(bij> cedit alia, propter quid alia violenter movetur, quae mota
movet aliam vel ad locum proprium velocius quam moveretur ex se, vel ad alium
locum, et sie diversae partes diverse motae a seipsis movent proiectum. Es bleibt also
dabei, daß der Beweger des proiectum separatum die Luft ist, in der durch den Stoß
des proiciens eine natürliche Bewegung ausgelöst wird, nur wird diese Bewegung
nicht, wie Averroes wollte, in der ganzen Luftmasse gleichförmig erregt, sondern in
den einzelnen Teilen in jeweils verschiedener Weise, d. h. mit verschiedener
Geschwindigkeit und verschiedener Richtung. Aber alle diese Bewegungen haben den
Charakter des motus naturalis und erfolgen darum ex se (und nicht ab alio) ; die
Medien haben ja im Gegensatz zu den gravia und levia die Besonderheit, daß ihre
natürliche Bewegung nicht nur nach unten bzw. nach oben gerichtet ist, sondern
jede Richtung haben kann. Für die Bewegung des proicetum ergibt sich damit in
letzter Analyse, daß sie zwar an sich eine gewaltsame Bewegung ist, aber von einer
Reihe von natürlichen Bewegern erzeugt wird : quamvis proiectum moveatur ab



und die neue Naturpliilosopnie des 14. Jahrhunderts 21

Von den experientiae wird die zweite mit wenigen Worten abgetan

: das Bild, das im Spiegel erscheint, ist keine Spezies, sed totum
obiectum videtur ibi per lineam reflexam. Der ersten dagegen widmet
Ockham eine lange Auseinandersetzung31, die zeigen soll, « quod non
causatur ibi species coloris, sed causatur verus color » 32. Wenn ein
Sonnenstrahl durch rotes Glas hindurchgeht, so erzeugt er auf der
gegenüberliegenden Wand oder - wie Ockham im weiteren Verlauf der Quae-
stio mehrfach präzisiert - in dem Medium vor der Wand nicht eine Spezies,

sondern eine reale Qualität, eine konkrete Farbe. Diese Behauptung
wird mit verschiedenen Argumenten begründet : alles, was vom
körperlichen Auge gesehen wird, ist nach Aristoteles lux vel verus color.
Ferner : die Sinne täuschen sich nicht über die obiecta propria, aber der
Gesichtssinn urteilt in diesem Fall, daß es sich um eine wahre Farbe handelt.

Item in sensu tactus non videtur aliquid necessario ponendum nisi
verus calor vel alia qualitas : ergo nec in sensu visus nisi verus color.
Item lux causata a luce est eiusdem speciei cum ea : ergo non est intentio
lucis. Die beiden letzten Argumente sind die gleichen, die schon Duran-
dus gebracht hatte, um dieselbe These zu beweisen. Es ist wohl
anzunehmen, daß Ockham seinen Sentenzenkommentar gekannt hat und daß

die Übereinstimmung keine zufällige ist.
Aber damit ist für Ockham das Problem noch lange nicht erledigt.

Er stellt zunächst fest : Ideo potest dici ad quaestionem, quod maior
difficultas videtur de visibili quam in aliis obiectis sensuum, wobei er,
wie sich im Folgenden ergibt, unter den visibilia vor allem die Farben
versteht. In der Tat sind sie es ja, für die als einzige unter allen Qualitäten

die Annahme, daß sie im Medium qualitates eiusdem rationis

erzeugen, Schwierigkeiten bereitet. Ockham will darum ein Doppeltes
beweisen : (primo quod) ab obiecto visibili non causatur aliquid in medio

extrinseco et violenter, tarnen diversa sunt ibi moventiaquae ex se moventur et non
ab extrinseco. Es ist vielleicht die unklarste und unmöglichste Theorie, die jemals
zur Erklärung der Inertialbewegung aufgestellt worden ist. Aber die ganze Art
der Präsentation läßt keinen Zweifel, daß Ockham hier seine eigene Ansicht
vorträgt und nicht nur « secundum mentem Commentatoris » sprechen will.

31 Genauer gesagt : zwei Auseinandersetzungen, von denen aber die zweite
nichts grundsätzlich Neues bringt, sondern nur dasWesentliche der ersten wiederholt.

32 Es braucht kaum ausdrücklich gesagt zu werden, daß Ockham nie weder
die Realität noch die kategoriale Selbständigkeit der Sinnesqualitäten bezweifelt
hat (während er die Quantität ja in die Substanz einbezieht). Er hat die Frage ex
professo erörtert in einer Quaestio seiner Quodlibeta (Quodl. VII qu. 7) : utrum
qualitas difierat realiter a substantia, mit dem Ergebnis : Ad istam quaestionem
dico quod qualitates de tertia specie différant realiter a substantia.



22 Das Problem der « species sensibiles in medio »

alterius rationis ab ipso ; secundo quod frequenter causatur in medio

aliquid eiusdem rationis cum visibili. Ein dritter Artikel, der dann ganz
kurz ausfällt, soll weiterhin zeigen quando et ubi, und ein vierter schließlich

eine Reihe von Einwänden betrachten und auflösen33.

Der erste Artikel zeigt wieder deutliche Anklänge an Durandus.
Primum probatur, so beginnt er, scilicet quod a visibili puta colore 34

non causatur aliquid alterius rationis, sed eiusdem, puta color causatur
in medio a colore in obiecto, licet imperfectior, quia pluralitas non est

ponenda sine necessitate. Sed non apparet nécessitas ponendi tales

species praedictas in medio alterius rationis ab obiectis a quibus causan-

tur, quia omnes istae species non possunt sentiri ab aliquo sensu. Sed

cum istae species non possint sentiri ab aliquo sensu, non debent poni
nisi propter rationem deductam ex principiis per se notis vel experi-
mento : sed si esset aliqua ratio ad hoc, videretur esse haec quod movens
et motum sunt simul secundum contactum, quia haec est ratio ubique
Commentatoris ad probandum speciem esse. Sed probatum est supra
quod aliquid potest agere in extremum distans nihil agendo in medio.
Die Farben erzeugen also im Medium keine Spezies, die von ihnen
wesensverschieden wären, sondern volle und eigentliche, ihnen wesensgleiche

Farben, die nur unvollkommener sind. Das ist wieder dieselbe

Lösung und dieselbe Einschränkung, die schon Durandus vorgeschlagen
hatte. Auch in der Begründung der These, die großenteils Gesagtes

wiederholt, klingen Durandsche Argumente durch. Der Hauptgrund ist
zunächst das Ökonomieprinzip : ohne zwingende Notwendigkeit dürfen
keine Spezies angenommen werden, aber eine solche Notwendigkeit liegt
nicht vor, denn einerseits wird keine einzige der verschiedenen Spezies

von einem Sinn wahrgenommen, und andererseits ist ihre Annahme von
keinem apriorischen Prinzip gefordert. Denn wenn es ein solches Prinzip
gäbe, so wäre es in erster Linie das Gesetz, daß movens und motum
immer in Kontakt sein müssen, und gerade von diesem ist gezeigt worden,
daß es nicht immer gilt. Weiter : die Spezies - oder, richtiger gesagt,
das, was andere für Spezies halten - haben nicht ein intentionales oder

spirituales Sein, sondern das reale Sein der Qualitäten : Item ilia species

non habet esse intentionale et spirituale, quia hoc dicere includit contra-
dictionem, quia omne ens extra animam est vera res et verum reale

33 Zwischen den dritten und den vierten Artikel ist die zweite Widerlegung der
Speziestheorie eingeschoben. Sie beginnt unvermittelt mit den Worten Ad motiva
alterius opinionis

34 Wir korrigieren das corpore des Drucks in colore, wie es der Sinn verlangt.



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 23

habet esse Ergo dicere quod est res extra animam et cum hoc quod
tantum habet esse spirituale, est dicere opposita, nisi per esse spirituale
intelligatur esse imperfectum respectu alterius perfections. Sed hoc

est metaphorice loqui 35. Eine weitere längere Überlegung ergibt dann,
daß die Spezies, wenn sie ein wirkliches Ding ist, unter eine der
Kategorien fallen muß und daß nur die Qualitäten der dritten Art in
Betracht kommen. Folglich sind sie wesensgleich mit den Qualitäten, von
denen sie verursacht werden : Necessario enim omnis qualitas visibilis
corporaliter est color vel lux : ergo tales (seil, species) vel sunt color vel
lux Et ita vere sunt colores, licet non ita diu permanentes. Ein
letztes Argument, das wieder an Durandus erinnert, zieht eine Parallele
zu den sensationes tactiles bei entfernten Objekten, d. h. zu den

Wärmeempfindungen : Item respectu sensus tactus, quando obiectum distat,
non ponitur aliqua talis species in medio distineta ab obiecto secundum

speciem, ergo nec in aliis sensibus.

Alle diese Überlegungen sollten nur die erste, negative These
beweisen, daß die Farben keine Spezies im Medium erzeugen, obwohl ja
eigentlich auch schon die positive Entscheidung begründet worden ist.
Trotzdem folgt noch ein ausdrücklicher Beweis für die zweite, affirmative
These, daß die Farben imstande sind, eigentliche Farben in der Luft
hervorzubringen oder, anders gesagt, sich selbst - wie die primae quali-
tates - im Medium zu vervielfältigen. Er wird geführt mit einer neuen
und ausführlichen Beschreibung der experientia von dem Sonnenstrahl,
der durch rotes oder diesmal auch grünes Glas geht und einen verus
color auf oder vor der gegenüberliegenden Wand verursacht.

Der dritte Artikel, der zeigen soll, wann und wo eine solche reale

Multiplikation der Farben in der Luft stattfinden kann, besteht nur aus
einem kurzen Satz : diese Möglichkeit ist immer vorhanden und wird
lediglich beschränkt durch die Regel « formae contrariae secundum

quemlibet gradum sunt incomposibiles » ; eine Farbe kann dann und

nur dann im Medium nicht erzeugt werden, wenn schon eine entgegengesetzte

vorhanden ist.
Anschließend folgt die zweite Widerlegung der Speziestheorie, von

der wir schon gesprochen haben, und dann der vierte Artikel : Contra
ista sunt aliqua dubia. Es sind im ganzen sechs Einwände, die zum Teil
mit zahlreichen Argumenten begründet werden und entsprechend lange

35 Mit der letzten Bemerkung sind möglicherweise die Ausführungen des
Durandus gemeint, mit denen er dem lumen und den Spezies im Medium ein esse
intentionale in einem weiten Sinn zuschreiben will ; vgl. oben Anm. 16.



24 Das Problem der « species sensibiles in medio »

Erwiderungen zur Folge haben. Ockham war sich offensichtlich klar
darüber, wie viele Schwierigkeiten seine These von der realen Ausbreitung

der Farben im Medium einschloß und welchen Mißverständnissen
sie ausgesetzt sein mußte. Einige seiner Erwiderungen sind von
grundsätzlichem Interesse. So kleidet sich zum Beispiel einer der Einwände in
die Frage : wenn zwei weiße Obj ekte durch dasselbe Medium hindurch
gesehen werden, werden dann in der Luft zwei albedines erzeugt oder

nur eine intensivere Ockham will zwei Antworten zulassen : entweder
kann man sagen, es entstehe eine intensivere albedo, oder die zweite
albedo bewirke nichts im Medium, wenn von der ersten dort schon eine

Farbe erzeugt worden ist. Und wenn, so fährt er fort, dagegen
eingewendet wird, folglich könne die zweite albedo nicht gesehen werden,
da sie nichts im Medium erzeuge : Respondeo quod consequentia non
valet, quia illud causatum, quod ponitur a colore in medio, non ponitur
propter visionem : puta quod color primo immutet medium et medium

post immutet visum, sicut dicunt illi de opinione opposita. Sed pono
illud causatum a colore in medio propter experientiam, quoniam ali-
quando video quod color causat aliquem effectum secundum gradum
intensum, qui potest clare et distincte videri : et ideo ubicumque medium
est perfecte illuminatum et color est praesens medio, (color) causat

aliquem effectum in medio..., licet illud causatum non percipiatur a visu...
Nihilominus potest albedo secunda videri sine prima, quia ipsa distans

multum potest esse causa partialis immediata, concurrens cum potentia
visiva ad causandum actum videndi, sicut etiam prima albedo concur-
rit immediate ut causa partialis non obstante quod aliquid esset in medio.

Die colores in medio spielen also keineswegs dieselbe Rolle wie die

Spezies der traditionellen Theorie, d. h. sie vermitteln nicht die Wirkung
des Objekts auf das Sinnesorgan, sondern sie sind eine selbständige
sekundäre Erscheinung, die durch die Erfahrung feststeht. Es ist darum
nicht etwa so, daß die Qualitäten des Objekts sich durch das Medium
hindurch ausbreiten bis an das Organ heran und sich dieses in direkter

Kontaktwirkung assimilieren : das Objekt wirkt vielmehr mit einer actio
in distans und erzeugt unmittelbar das Wahrnehmungsbild. Es erzeugt
außerdem die Farben im Medium, die manchmal so stark sind, daß

man sie wahrnimmt, wie im Fall der betrachteten experientia. Man kann
und muß daraus schließen, daß auch sonst, wenn die Bedingungen die

gleichen sind, Farben im Medium vorhanden sind, nur eben in so schwachem

Grad, daß wir sie nicht sehen. Aber die Vermittlung der Objekt-
Subjekt-Beziehung erfolgt nicht durch sie.



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 25

Ganz nebensächlich allerdings sind diese Farben im Medium für
den Wahrnehmungsprozeß auch wieder nicht. Das wird deutlich aus der

Erwiderung auf den Einwand « videtur quod medium agat in visum,
non obiectum 36 » : Dico quod medium informatum luce et colore est

prior causa sine qua non, quia illud causatum in medio et actus sunt
effectus subordinati respectu coloris in obiecto,ita quod illud in medio est

prius quam actus videndi, et ideo ille color causatus in medio est causa
sine qua non causatur actus videndi : non vera causa, quia si per casum

<supernaturaliter> 37 possibilem poneretur illud non causari in medio,
nihilominus color causaret actum videndi partialiter sicut praedictum
est. Die Farben in der Luft sind somit doch eine causa sine qua non für
den Wahrnehmungsprozeß, wenn auch nicht die eigentliche Ursache,
denn ohne das Zustandekommen dieser Farben kommt normalerweise
auch keine cognitio intuitiva zustande, obwohl sie nicht durch jene oder

aus jenen entsteht (sondern direkt vom Objekt verursacht wird).
Man sieht, es ist kein übermäßig klares Bild, das Ockham hier

entwirft. Die Situation kompliziert sich noch durch den Anhang am Schluß
des zweiten Buchs, den wir schon erwähnten und in dem er einiges
zurücknimmt und anderes richtig stellt, was er in unserer Quaestio gesagt
hat. Über das Verhältnis der colores in medio zum Erkenntnisprozeß
macht er hier folgende Bemerkung, die zweifellos einen abschließenden

Charakter haben soll38 : Item color causari ponitur in medio non propter
visionem sic scilicet quod sit causa partialis respectu actus videndi
sed propter experientiam, quia ad sensum patet quod quamdiu radius
transit per corpus sphaericum, quia causatur color in parte opposita,
et ille color potest causare actum videndi partialiter sicut color in
corpore denso. Sed non ponitur ille color ad videndum alium colorem, quia
impedit visionem alicuius alterius coloris, sicut patet ad sensum. Quando
autem non apparet sensibiliter talis color, tunc non est nécessitas ponendi
colorem propter actum videndi, quia nec est causa partialis actus videndi,
sed ipsemet color in obiecto distante, nec est ratio repraesentativa
alicuius coloris. Ideo generaliter quando non apparet color in medio, tunc
non oportet ponere colorem, nisi sit aliqua alia experientia praeter
actum videndi inducens ad hoc.

36 Der Druck hat in obiectum, was sinnlos ist.
37 Wir ergänzen supernaturaliter, wie uns der Sinn zu erfordern scheint

(vgl. zu dem Satz und der Vorstellung, die dahinter steht, unsern oben, Anm. 8,

zitierten Aufsatz).
38 Qu. 26, L.



26 Das Problem der « species sensibiles in medio »

Diese Stelle wiederholt und bestätigt zunächst das Wesentliche

von dem, was Ockham vorher über die colores in medio gesagt hatte :

diese Farben werden nicht angenommen, weil mit ihnen die Wahrnehmung

der Farben im Objekt erklärt werden soll, sondern weil sie selbst
tatsächlich gelegentlich gesehen werden. Aber er verallgemeinert nun
nicht mehr und schließt nicht, daß von den körperlichen Farben unter
allen Umständen wesensgleiche colores in medio erzeugt werden, auch

wenn sie nicht sichtbar sind, und daß sie für den Wahrnehmungsvorgang
mindestens die Rolle der unerläßlichen Voraussetzung haben, sondern er

sagt umgekehrt : wenn derartige Farben nicht gesehen werden oder auf
andere Weise in Erscheinung treten, dann kann ihr Vorhandensein nicht
vorausgesetzt werden ; denn nicht nur bewirken sie nicht die Wahrnehmungen

anderer, objektiver Farben, sie hindern unter Umständen einen
solchen Prozeß geradezu, wie die Erfahrung zeigt. In der Tat ist das ja
der Fall bei Ockhams Lieblingsbeispiel : der rote Lichtfleck, den die
Sonne auf (oder vor) der Wand erzeugt, macht die Wahrnehmung der
wirklichen Farbe der Wand in diesem Punkt unmöglich.

Ockhams These reduziert sich in dieser endgültigen Fassung somit
auf Folgendes : sowohl die sensitive wie die intellektive cognitio intuitiva
werden unmittelbar vom Objekt oder, genauer gesagt, von den
sichtbaren Qualitäten des Objekts erzeugt. Diese selben Qualitäten können
außerdem - genau so wie die andern Qualitäten Wärme, Gerüche, Töne

usw. - auf das Medium wirken und in ihm einen realen Effekt
hervorbringen, der mit dem andern nichts gemein hat. Das agens ist in beiden
Fällen dasselbe, nämlich die körperlichen Qualitäten im Objekt, und die

Art des kausalen Wirkens ist auch die gleiche ; der Unterschied der Effekte
hängt von der Natur des passum - ob Wahrnehmungsorgan oder Medium

- ab, und die Effekte als solche haben keine Beziehung unter einander.
Eine deutliche Polemik gegen die Ansicht Ockhams - ohne daß er

namentlich zitiert wird - finden wir bei Johannes von Mirecourt. An
sich lehnt dieser genau wie Ockham Spezies in jeder Form - in medio,
in organo, in intellectu - ab, aber er weist ebenso entschieden Ockhams
Theorie vom color verus in medio zurück. In einer seiner Quaestionen
zum ersten Buch der Sentenzen fragt er « utrum in cognitione rei existen-
tis causetur entitas aliqua in obiecto vel in medio vel in organo alia ab

actu et habitu in potentia cognitiva » 38 und erklärt nach einigen
einleitenden Thesen zunächst : 4a conclusio est quod non est ponenda aliqua

39 Sent. I qu. 4 ; Pal. lat. 340, fol. 6v-9v.



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 27

species distincta ab actuali et habituali sensatione, nec in sensu exteriori
nec interiori nec in organo, und dann : 5a conclusio principalis quod in
sensitiva visione non est ponenda species aliqua causata in medio ab

ipso visibili nec aliqua alia entitas prima visioni40. Doch gegen diese letzte
These scheinen einige Erfahrungstatsachen zu sprechen : Mirecourt führt
im ganzen fünf an, die das Vorhandensein von Spezies im Medium zu
beweisen scheinen, und von denen die drei ersten die drei experientiae
Ockhams sind 41. Die dritte weist auch er als nicht zur Sache gehörig ab,
die zweite - das Spiegelbild - erklärt er wie Ockham, aber für die erste -
wenn ein Lichtstrahl durch rotes Glas geht und die gegenüberliegende
Wand trifft, dann erscheint die Wand rot - lehnt er Ockhams Lösung
ab : es ist nicht ein verus color, den man in der Wand oder in der Luft
davor sieht und auch keine species coloris, sondern die Lage ist dieselbe

wie beim Spiegelbild : man sieht die rubedo der Glasscheibe per lineam

reflexam, und wenn man die Farbe in der Wand zu sehen glaubt, so ist
das einfach ein indicium erroneum. Eine wahre Farbe in der Wand oder

im Medium ist schon darum unmöglich, weil Farben nicht von anderen
Farben oder vom Licht erzeugt werden, sondern von den primären Qualitäten

je nach der Proportion, die sie und die ihnen entsprechenden
Elemente im mixtum haben, das der Träger der Farben ist 42. In der sechsten

conclusio stellt Mirecourt dann schließlich fest, daß es auch keine species

in intellectu gibt : 6a conclusio est ista quod in intellectu non ponitur
aliqua species prima distincta ab intellectione actuali vel habituali.

Den Charakter einer Kritik an Ockham hat zweifellos auch Buridans
entschiedene Verteidigung der Speziestheorie 43, wenn sie auch ohne
ausdrückliche persönliche Polemik erfolgt.

40 Er beweist sie u. a. mit dem gleichen Argument, mit dem auch Ockham
die Speziestheorie zurückweist : aut ilia species esset eiusdem rationis cum obiecto
aut alterius, aber beide Annahmen führen zu Widersprüchen.

41 Die beiden letzten sind lediglich Varianten der beiden ersten : (4) durch
vorüberziehende Wolken wird eine grau-grüne Färbung hervorgerufen, und (5)

im Brunnen sieht man die an ihm stehenden Menschen oder Bäume. Et multae
tales habentur experientiae, fügt Mirecourt noch hinzu.

42 Dieser Einwand ist vom Standpunkt der scholastischen Philosophie aus

triftig, wenn er auch nicht ganz in Einklang ist mit der Auffassung der Qualitäten,
der Mirecourt, wie er in anderm Zusammenhang sagt, den Vorzug geben möchte
und nach der alle qualitates und alle actiones nichts anderes sind als modi se habendi
des betreffenden Subjekts. Seine Ablehnung der colores diminutiließe sich allerdings
auch unter dieser Voraussetzung begründen : ein modus se habendi eines körperlichen

Objekts kann natürlich nicht direkt einen entsprechenden Modus im Medium
erzeugen.

43 Sie findet sich in seinen Quaestionen zu De anima II (für die wir die
Handschrift Vat. lat. 2164 benützen) ; in Betracht kommen vor allem qu. 14-18.



28 Das Problem der « species sensibiles in medio »

Drei Gründe sind es, die Buridan zu der Einführung oder, richtiger
gesagt, Wiedereinführung der species sensibiles veranlassen : einmal sind
die Spezies nach seiner Ansicht keineswegs etwas Überflüssiges, das

man auf Grund des Ökonomieprinzips unterdrücken könnte ; zum zweiten

läßt sich in bestimmten Fällen aus der Erfahrung zeigen, daß Spezies
existieren und - das ist ein altes Prinzip - was für die eine Sinnesqualität
gilt, gilt auch für die andern ; schließlich läßt sich beweisen, daß die
realen Qualitäten, wenn sie im Medium vorhanden wären oder in den

Fällen, wo sie vorhanden sind, ein Hindernis für das Zustandekommen
der Wahrnehmungen sind.

Was den ersten Punkt anbelangt, so geht Buridan über die
traditionelle Auffassung kaum hinaus : die Spezies sind unentbehrlich, denn
ohne sie müßte nicht nur bei den Gesichts-, sondern auch bei Geruchsund

Gehörswahrnehmungen eine actio in distans angenommen werden,
was unmöglich ist. Auch Buridan bleibt bei der alten Überzeugung, daß

Töne und Gerüche über Entfernungen wahrgenommen werden können,
die Lufterschütterungen und materielle Ausdünstungen nie zu überwinden

vermöchten, und daß darum Vermittler des kausalen Wirkens
angenommen werden müssen, denen ein intentionales Sein zukommt. Neu
und originell sind dagegen die Argumente, die unter dem zweiten
Gesichtspunkt angeführt werden : es gibt eine bestimmte Art von species

sensibiles, die experimentell in ihrer Existenz nachgewiesen werden
können, nämlich die species caloris. Im Gegensatz zu den hochscholastischen

Vertretern der Theorie geht Buridan gerade auf die species tactiles
ausführlich ein. Ihnen ist eine lange Untersuchung gewidmet 44 : 7° est
dicendum de speciebus qualitatum tangibilium, puta de qualitate calidi-
tatis, frigididatis, humiditatis et siccitatis. Et primo dico concedendum

esse quod illarum qualitatum sunt species repraesentativae earum, quae
sunt alterius rationis et naturae ab illis qualitatibus, ita quod species
caliditatis non sit caliditas et species frigiditatis frigiditas sicut nec

species coloris color. Für Buridan besteht kein Zweifel, daß eine

Wärmeempfindung genau so durch eigentliche intentionale Spezies vermittelt
wird wie eine Gesichts- oder Gehörempfindung. Der Beweis, daß species

caloris - und entsprechend species frigiditatis - existieren, ist durch
das Phänomen der Wärmestrahlung gegeben. Wenn jemand in einer
gewissen Entfernung von einem Kaminfeuer sitzt, so spürt er die Wärme
sehr stark, ohne daß die Luft in demselben Maße erwärmt worden wäre.

44 In qu. 18 (fol. 177v-180r).



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 29

Auf den Gedanken, daß diese radii caloris in der gleichen Weise eine

materielle Qualität sein könnten wie die Wärme im Ofen selbst, kommt
Buridan gar nicht : es ist ihm von vornherein selbstverständlich, daß sie

in Analogie zu den radii lucis zu deuten sind : genauso wie diese für ihn
nichts anderes sind als die Spezies des Lichts und als solche ein intentio-
nales und kein real-physisches Sein haben, so sind auch die Wärmestrahlen

nichts anderes als die intentional-spiritualen species caloris 4S. Damit

ist für eine Art der spezifischen Qualitäten der experimentelle Nachweis

erbracht, daß sie durch Spezies wirken ; folglich ist die entsprechende
Annahme für alle anderen berechtigt und bewiesen.

Die Wärmeempfindungen liefern dann schließlich auch den Hauptbeweis

für den dritten Punkt. Die realen Qualitäten als solche
verursachen die Wahrnehmung nicht, sondern hindern sie eher : wenn zum
Beispiel jemand in ein heißes Bad steigt, so nimmt er, solange sein eigener

Körper kälter ist, die Wärme des Wassers deutlich wahr ; wenn sich

aber der eigene Körper erwärmt, verschwindet die Empfindung der
äußeren Wärme. Und das gilt nicht nur für die aktiven Qualitäten, die

dem Tastsinn zugeordnet sind, sondern auch für die andern, die keine

eigentlichen alterationes im menschlichen Körper hervorrufen. Buridan
erläutert das mit folgendem Beispiel : wenn Dein Nachbar Knoblauch
ißt, so nimmst du den Geruch stärkstens wahr ; wenn Du aber selbst

mit Essen beginnst, derart daß der fumus odoriferus und damit die Qualität

als solche bis an Dein Organ herandringt, dann riechst Du den

Knoblauch nicht mehr, weder den fremden, noch den eigenen 46 : die

direkte Einwirkung einer Qualität auf das Sinnesorgan ruft also nicht den

Empfindungsprozeß hervor, sondern hindert ihn eher ; der

Wahrnehmungsvorgang muß also notwendig mit einer Kausalität erfolgen, die
verschieden ist von der materiellen Wirkweise der Qualitäten.

Über das Wesen der species sensibilis weiß Buridan auch nicht mehr
als seine hochscholastischen Vorgänger. Sie bleibt nach wie vor ein

45 Auf gewisse Schwierigkeiten, die sich von seinem eigenen Standpunkt aus
gegen diese Theorie der Wärmestrahlung erheben müßten, geht Buridan gar nicht
ein : wenn die radii caloris intentionale Spezies sind, wie können sie dann materielle
Veränderungen im passum hervorrufen, etwa das Eis zum Schmelzen bringen oder
nicht nur das empfindende Subjekt, sondern auch den Tisch, an dem es sitzt,
erwärmen Buridan erklärt einfach : dicemus quod radii caloris, licet non sint
formaliter calidi nec habeant caliditatem, tarnen habent naturam calefaciendi multo
plus et fortius quam lumen, ohne eine nähere theoretische Begründung dafür
zu geben.

46 Die Stelle findet sich in qu. 17 (fol. 167r).



30 Das Problem der « species sensibiles in medio »

unerkennbares, hypothetisches Etwas, von dem lediglich bekannt ist,
daß es der Träger einer bestimmten Kausalwirkung ist ; und die einzige
Rolle, die ihr zukommt, ist die, diesen Kausalprozeß von den physischen

- durch Qualitäten oder durch vires motrices hervorgerufenen -
Kausalprozessen zu unterscheiden.

Nico laus von Ores me schließt sich, wie wir schon sagten, derBuri-
danschen Speziestheorie ohne Kritik und ohne Vorbehalt an 47. In
einem Punkt allerdings macht er eine interessante Modifikation, nämlich
in der Erklärung der visuellen Wahrnehmungen. Buridan sieht wie Ock-
ham und wie die traditionelle Meinung im Licht und in den Farben zwei

verschiedenartige obiecta visus, die beide mit eigenen Spezies auf das

Gesicht wirken. Oresme dagegen folgt der Ansicht, die bei Durandus und
Aureoli anklingt, daß die Farben mit dem Licht wesensgleich sind, aber

er gibt nun eine Begründung, die einen großen Schritt über die Früheren
hinaus darstellt. Für ihn sind die Farben nicht mehr eine conflatio aus
dem Licht der Elemente, die in die Zusammensetzung des mixtum
eingegangen sind - wie Aureoli wollte 48 -, sondern für ihn sind die Farben

genau wie für die spätere Physik nichts anderes als gebrochenes und
reflektiertes Licht. Zunächst erklärt er49 « quod probabiliter posset
substineri quod omnino color est lux » mit der näheren Präzisierung : et
isto modo non videremus nisi lucem, tarnen secundum diversas dispositio-
nes et complexiones corporum (refractam) 50 non solum a superficie sed

etiam a profundo : quaedam lux apparet alba et eadem réfracta ab alio
apparet rubea, et sic de aliis. Infolgedessen sind natürlich auch die species

coloris in Analogie zur species lucis oder zum lumen zu denken. Das
lumen aber, so entscheidet Oresme die Frage nach der Natur des Lichts,
ist nichts anderes als lux reflexa (oder reflexio lucis), und dementsprechend

kann er sagen : species coloris eodem modo est reflexio sicut species

lucis ; und weiter : talis species est color reflexus sicut lumen est lux
reflexa.

" In seinen Quaestionen zu De anima II (für die wir die Handschrift Clm 761

benützen). In Betracht kommen vor allem folgende Fragen : qu. 16 utrum lumen
fiat subito in medio (fol. 18v-21r) ; qu. 17 utrum color multiplicet suam speciem
in medio (fol. 21r-22r) ; qu. 18 utrum sonus multiplicetur in medio realiter vel solum
species eius (fol. 22r-23r) ; qu. 19 utrum odor multiplicetur in medio materialiter
aut solum spiritualiter per speciem (fol. 23r-24r) ; qu. 21 utrum color sit primum
obiectum visus (fol. 25rv).

18 Vgl. oben Anm. 20.
49 Qu. 21.
50 refractam ist von uns ergänzt.



und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts 31

Mit dieser Deutung hätte Oresme die Möglichkeit gehabt, die

species sensibiles auszuschalten und sie in allen Fällen durch eine direkte
Assimilationskausalität der wahrgenommenen Qualitäten zu ersetzen :

es hätte genügt, wenn er wie Ockham das lumen im Medium als reales

Licht angesehen hätte und nicht als eine intentionale species. Damit
wäre zugleich gezeigt gewesen, daß auch die Farben - als lux réfracta -
sich realiter im Medium ausbreiten und daß die realen Qualitäten des

vollen oder gebrochenen Lichts bis an das Auge herangetragen werden
und direkt auf das Sehorgan wirken können. Denn mit der Rückführung
der Farben auf das Licht war die einzige Lücke geschlossen, die eine

durchgängige Erklärung derWahrnehmungen aus «realen» Wirkungen der

Qualitäten als solcher verhindert hatte. Aber statt diesen Weg zu gehen,
hält Oresme an der Speziestheorie fest. Das lumen ist für ihn genau wie
für Buridan die intentionale species lucis und kein reales Licht, und das

Entsprechende gilt für die Farben : species coloris in medio habet esse

spirituale. Oresme nimmt sogar über Buridan und die traditionelle Lehre

hinausgehend an, daß auch die Töne sich nicht realiter in der Luft
ausbreiten, sondern nur durch Spezies 51 : sonus non multiplicatur per
medium, sed solummodo eius species, und der Grund : quia tunc aer sonaret,
quod est falsum. Der Ton ist wie die Farbe eine Qualität eines körperlichen

Objekts : sicut res videtur per colorem suum, ita campana debet
audiri per sonum suum, ergo sicut color est in pariete subiective, ita
sonus in campana ; andererseits : sicut color non est in medio realiter,
sed solum spiritualiter est per speciem, ita etiam sonus. Und weiter :

sicut lumen disponit medium ad suscipiendum colorem, ita quidam
motus et tremor aeris disponit (medium) ad suscipiendum speciem soni,
et oportet quod ille motus sit prope sonum et prope sonantia sicut lumen
est prope colorem. Durch die Lufterschütterungen breiten sich also nicht,
wie für die anderen Vertreter der Theorie, die Töne selbst aus, sondern

durch sie wird das Medium in den Stand gesetzt, die species soni zu
vervielfältigen, wie es andererseits durch das Licht in den Stand gesetzt
wird, die species coloris aufzunehmen. Es ist eine der extremsten Formen
der Speziestheorie, zu der Oresme sich damit bekennt.

Damit wird mehr noch als bei Buridan klar, daß die Wiedereinführung

dieser Theorie durch die beiden größten Naturphilosophen des

61 Qu. 18. Zur traditionellen Lehre (die für die Töne sowohl eine reale wie
eine intentionale Ausbreitung im Medium kennt) s. oben S. 10 f. In der folgenden
qu. 19, die die entsprechende Frage für die Gerüche stellt, folgt Oresme - wie
Buridan - der üblichen Auffassung (vgl. zu ihr ebenfalls S. 10 f.).



32 Das Problem der « species sensibiles in medio »

14. Jahrhunderts prinzipielle Gründe haben muß und mehr ist als eine

bloße Verlegenheitslösung, die sich in Ermangelung einer besseren

Erklärung gegenüber der unannehmbaren FernWirkungshypothese Ockhams

mit der traditionellen Lehre begnügt. Wenn Oresme gewollt hätte,
hätte er der Ockhamschen Ausschaltung der Spezies eine andere

entgegenstellen können, die sehr viel weniger Schwierigkeiten enthalten
hätte. Daß er es nicht tat, hatte zweifellos seine tieferen, metaphysischen
Gründe.

In gewissem Sinn war Ockham zu der Kausaltheorie Bacons und des

Olivi der Sentenzen-Summa zurückgekehrt, nur unter Ausschaltung
der kausalen Spezies, die diese beiden angenommen hatten : das agens
wirkt in allen Fällen in einer einzigen Weise, und die Verschiedenheit der
Effekte hängt lediglich von der Natur des passum ab. Für Bacon und
Olivi hatte sich diese actio durch Spezies vollzogen, für Ockham ohne sie,

in direkter assimilierender Einwirkung, die auch über eine gewisse

Distanz.hinweg erfolgen kann. Aber sonst entsprechen sich die Vorstellungen.

Wenn das passum ein Sinnesorgan ist, so ist die Wirkung eine

andere, als wenn es sich um ein corpus inanimatum handelt. Aber die
actio auf Seiten der causa efhciens und die Kausalität, mit der sie sich

vollzieht, sind hier und dort identisch. Demgegenüber halten Buridan
und Oresme an der Kausaltheorie eines Albertus Magnus, Thomas,
und vor allem Aegidius 52 fest : die Unterschiede in den Effekten sind
nicht nur durch die Natur des passum bedingt, sondern liegen schon im

agens und seinem modus causandi. Insbesondere werden materielle und
psychische Effekte nicht von denselben Faktoren und nicht mit
derselben Kausalität hervorgebracht, denn « purum materiale non agit in
immateriale ».

Es sind zwei Linien innerhalb der scholastischen Philosophie, die
hier noch einmal aufeinander treffen. Aber es sind andererseits auch zwei

Grunddeutungen der Subjekt-Objekt-Beziehung, deren Gegensatz, in
jeweils andere Vorstellungen und andere Begriffe gekleidet, sich durch
die ganze Geschichte der Philosophie zieht.

52 Aegidius Romanus ist für Buridan ja überhaupt in mehrfacher Beziehung
der große, gern zitierte Vorläufer. Es ist auch mehr als wahrscheinlich, daß Buridan
sich an seiner sehr ausgearbeiteten Speziestheorie inspiriert hat.


	Das Problem der "species sensibiles in medio" und die neue Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts

