
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 4

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

Geschichte der sozialen Ideen

In unserer Zeit, in der das Wort « sozial » groß geschrieben wird,
gewinnt eine Arbeit wie die von Kurt Schilling 1 an Bedeutung. Dessen Buch
ist eingeteilt in 4 Zeitabschnitte : Das Altertum ; Christentum und Mittelalter

; Neuzeit ; das Industriezeitalter ; dies schließt mit Friedrich Nietzsche
ab, denn « was nach Nietzsche kommt, ist nur mehr Literaturgeschichte, also
Abwandlung und Kombination des Früheren in vielfältigen Nuancen ;

es ist daher hier sowenig mehr Thema wie die Empfehlung eines politischen
Rezepts für die Gegenwart oder die Stellungnahme zu den landläufig
empfohlenen » (S. 380).

Welche Konzeption Schilling bei der Abfassung seines Werkes zugrunde
lag, sagt die Einleitung. Der Ausdruck « Geschichte » wird hier nicht im
herkömmlichen Sinne gebraucht, als bloßer Bericht über das, was geschehen
ist, und dessen Deutung, sondern er will als gezielte Sozialphilosophie
verstanden werden, « um aus der je eigenen Vergangenheit heraus die Zukunft
zu gewinnen, und zwar alle Vergangenheit in ihrem Eigenwert, nicht nur die
nächstzurückliegende als simpler Gegensatz zur Gegenwart ; nur so läßt
sich Vergangenheit überwinden und zur Zukunft fortbilden - nur im Bewußtsein

der Vergangenheit gewinnt die Gegenwart ihre eigene Tiefe, die
Zukunft ihre Möglichkeit» (7). Schilling beabsichtigt also, die Vorstellungen
bedeutender Sozialphilosophen früherer Zeiten dahin auszuwerten, daß sie

uns neue Erkenntnisse erschließen als ein für die Gegenwart und Zukunft
brauchbares Instrument, gute und fruchtbare Sozialpolitik zu treiben, und
daher kann er schreiben : « Geschichte ist also auch aktuelles, für die Gegenwart

einsetzbares, die Zukunft gerade nicht zur geistlosen Wiederholung der
Vergangenheit machendes Bewußtsein dessen, was uns geschehen ist. In
diesem Sinn soll hier die Geschichte für unser eigenes soziales Leben und
Denken geöffnet werden » (7-8).

Tiefgründig erklärt Schilling sodann an Hand der Wesensunterschiede
pflanzlicher und tierischer Lebensgemeinschaften und menschlicher sozialer
Verhaltensweisen den zweiten Titelbegriff seines Buches « sozial » auf die
Frage hin : « Ist also soziale Gruppenbildung im ganzen gar kein echtes

1 Kurt Schilling : Geschichte der sozialen. Ideen. Individuum, Gemeinschaft,
Gesellschaft. (Kröners Taschenausgabe, Band 261.) - Alfred Kröner Verlag, Stuttgart

1957. 411 S.



410 Besprechungen

unterscheidendes Kriterium menschlicher Existenz Ist das Tier, die Pflanze
mehr oder weniger geradeso soziales Wesen » (8), auf die er richtig
antwortet, daß allein dem Menschen die beiden Begriffe Çûov 7roXmx6v und Çtjiov

X6yov sxov eignen : «DerMensch als sozialesWesen soll zugleich das sprechende,
vernünftige Wesen sein» (8). Deshalb lehnt Schilling im Gegensatz zu neuzeitlichen

Biologen den Ausdrucksformen der Verständigung von Tieren die Zu-
erkennung der Sprache ab, weil diesen das bewußt rationale Element fehlt,
um folgerichtig die Sprache ausschließlich dem Menschen vorzubehalten :

« Die Gemeinschaft der Menschen ist erst dadurch Gemeinschaft, daß sie

von der Sprache ermöglicht, in der Sprache gebildet wird. Das soll sie

eindeutig von allen Tier- und Pflanzengemeinschaften und von der allgemeinen
Biozönose, der Verflechtung alles Lebendigen, unterscheiden. Gemeinschaft
bei den Tieren und Pflanzen und ihre Verständigung geschieht nie aus dem
Ganzen, sie ist an sich immer einzeln. Die anscheinend so zweckentsprechend
und wunderbar weise durchgedachte Organisation eines Ameisen- oder
Bienen-« Staats » besteht natürlich in der Wirklichkeit als Ganzes. Sie wird
als Ganzes in ihren Funktionszusammenhängen auch erkannt vom menschlichen

Geist, der sie als fremder Beobachter von außen her erblickt. Sie lebt
aber in keinem Augenblick im Bewußtsein irgendeines einzelnen Wesens.
Sie ist nicht von den Ameisen geschaffen oder geplant worden. Alles
Zusammengreifen in der Arbeit, im Genuß, in der Vorratsbildung, Fortpflanzung
oder Aufzucht der Jungen ist niemals Ziel oder Gegenstand der Anteilnahme
irgendeines Tiers gewesen » (8, 9, 11). Damit weist Schilling auf die letzte
Konsequenz aus dem Begriff des Menschen als animal rationale et sociale
hin : Die bewußte Zielsetzung und Planung sozialer Tatbestände und deren
Verwirklichung, wogegen das Tier als animal irrationale niemals eine
Gemeinschafts-, also soziale Ordnung durchdenken und beschließen kann. Beim
Tier ist jede Zusammenarbeit mit seinesgleichen und das Zusammenspiel
des ganzen « Volks » von naturgesetzlicher Zwangsläufigkeit instinktmäßig
(13), also wesensverschieden von den sozialen Verhaltensweisen des
Menschen, die eben deshalb, weil sie solchem naturgesetzlichen Zwang nicht
unterliegen, naturwidrig sein können. Dies ergibt sich schon aus der
Tatsache der menschlichen Willensfreiheit, die nur einem vernunftbegabten
Geschöpf eigen ist, nicht aber dem Tier.

Schließlich befaßt sich Schilling mit dem letzten Wort des Titels « Idee »,

das einmal im allgemeinen Sinn gebraucht werden kann : « Man kann eine
soziale Idee die Planung überhaupt nennen, durch die eine Gruppe von
Menschen zusammengefaßt wird, so daß sie in der gemeinschaftlichen Lösung
ihrer Aufgaben sich selber erhält. Und zwar so zusammengefaßt, daß entweder
mindestens Einer oder aber Viele oder Alle irgendwie bewußt am Ganzen
teilnehmen können. Eine Geschichte der sozialen Ideen in diesem weiten
und grundlegenden Sinn wäre nichts anderes als die Geschichte der betreffenden

Staaten im Hinblick auf ihre Vergemeinschaftung, also politische
Geschichte schlechtweg. Die ist hier natürlich nicht Thema » (14). Diese soziale
Idee im weiteren Sinne, nämlich « die gewachsene und wachsende, wirkliche,
wenn auch stets irgendwie geschaffene und gegründete, bestehende
Sozialordnung » (15), wird für « alles bewußte Nachdenken über Sozialordnungen,



Besprechungen 411

also die soziale Idee im engeren Sinn » (15) vorausgesetzt. Was versteht
Schilling unter dieser Zunächst sagt er, Sozialphilosophie sei in der
Geschichte immer nur da entstanden, wo die bereits bestehende soziale
Gemeinschaft irgendwie gefährdet war. Deren Nichtbefriedung oder Bedrohung

zwang zur Reflexion, die auf die Schwierigkeiten und Probleme des
menschlichen Zusammenlebens methodisch angewandt wurde, so zwar,
« daß dies ausnahmslos die typische Situation gewesen ist, in der in der
Geschichte soziale Ideen im engeren Sinn entstanden sind, daß also diese
sozialen Ideen immer die Antworten des Lebens selber auf seine Ausweglosigkeiten

sind » (15). Nachdem dann Schilling dargetan hat, daß eine echte
soziale Idee grundsätzlich nicht das « Wunschbild menschlicher Gemeinschaft,
das zu schön ist, um wahr zu sein », also eine Utopie, und auch « niemals
bloß Reformprogramm zur Behebung bestimmter Mißstände » (16) sein und
bedeuten kann, ebenso wenig wie etwa durch Regierungsmaßnahmen und
Gesetzgebung verwirklichte Pläne, holt er tiefer aus : « Eine Idee ist im
Unterschied zu Verwaltungsmaßnahmen oder Gesetzgebung immer der
Philosophie angehörig, und Philosophie heißt Rückbesinnung auf die Gründe.
Der Rückweg zum Ursprung, aus dem die Wirklichkeit zeitlich und ihrem
Sein nach entstanden ist, ist eine unaufhebbare Bedingung für den
sinnvollen Gebrauch des Worts Idee. Dieser Rückgriff vollzieht sich aber stets
in der Form der Frage : Was ist eigentlich Gemeinschaft Was für einen
Sinn hat sie, soll sie für das menschliche Leben haben Diese Frage führt erst
zum Ursprung als Idee. Wenn ich im Denken eine Antwort gefunden habe,
so kann ich natürlich auch die jeweilige Wirklichkeit mit dieser Idee
vergleichen und Direktiven zu ihrer Sanierung gewinnen. Aber dies ist dann
eine, wenn auch nicht unwichtige, sekundäre Angelegenheit. Die Idee selber,
der erschlossene Ursprung, behält als Quelle aller Möglichkeiten eine
übergreifende Bedeutung, die nicht nur auf die Zeit und den Ort beschränkt ist,
die den Anstoß zum Fragen gegeben haben. Dies ist auch der Grund, warum
die Geschichte der sozialen Ideen nicht nur eine antiquarische, sondern eine
aktuelle Bedeutung für die Gegenwart besitzt » (17). Hieraus wird ersichtlich,
daß Schilling unter sozialer Idee weit mehr verstanden wissen will als nur
labile Richtlinien einer sozialen Tagespolitik, ja sogar mehr als eine bloße
Theorie : Die soziale Idee ist Rückbesinnung auf die tiefsten Grundlagen
menschlichen Seins und Zusammenseins, ähnlich wie etwa das zeitlose
Naturgesetz Grundlage menschlichen Handelns und der Sozialethik, die
Ontologie Grundlage anderer philosophischer Disziplinen und sogar von
Naturwissenschaften (man denke hier an das Kausalitätsprinzip) ist, oder
wie im theologischen Bereich ohne Theodizee und Dogmatik keine Ethik und
Moral fundiert werden kann. Darüber hinaus bietet das Buch von Schilling
auch und vor allem Geschichte : « Die Geschichte der sozialen Ideen ist
und bleibt aber nicht nur ein Teil der Philosophiegeschichte, sie ist zugleich
die Geschichte von Erfahrungen, die die Völker und Staaten selber mit der
bewußten Reflexion auf den Ursprung ihrer Sozialordnungen gemacht haben.
In diesem Sinn beginnt sie mit den Sophisten, Sokrates und Piaton. Wie wir
Piaton und Aristoteles nicht verstehen können ohne die Polis, die Stoa nicht
ohne das Römerreich, Augustin nicht ohne das Christentum, Thomas nicht



412 Besprechungen

ohne das sacrum imperium des Mittelalters, Hobbes nicht ohne den Absolutismus

und den Bürgerkrieg, Marx oder Nietzsche nicht ohne das Industriezeitalter,

so können wir heute auch nicht mehr sachgerecht nach Gemeinschaft

und Gesellschaft überhaupt fragen, ohne einen Blick zu werfen auf die
Anfänge der Menscheitsentwicklung, und eine Deutung der Spuren, die
Anthropologie, Ethnologie, Psychologie, Sprachwissenschaft, Vor- und
Kunstgeschichte aufgedeckt und zur Verfügung gestellt haben» (18). Schilling
hat sich damit eine ungemein verwickelte Aufgabe gestellt, und es ist
einsichtig, daß aus dem von ihm zusammengetragenen und verarbeiteten Stoff
im Rahmen einer Besprechung nur ein Bruchteil berücksichtigt werden kann.

Wenn Schilling im Abschnitt über die frühe menschliche Gruppenbildung
schreibt : « Wir können uns menschliche Gemeinschaft denken als
hervorgegangen aus der Tierherde - die Tierpsychologie hat uns immer mehr
gezeigt, daß im Grunde die ganze soziale Rangordnung einschließlich der
Familie eigentlich kein spezifisch menschliches Phänomen ist, sondern eine
Eigentümlichkeit der Tiere und Menschen durchaus übergreifenden Herdenbildung

» (19, 20), so hätte er das nach einer so vortrefflichen Unterscheidung
der differentia specifica beider Gattungen in der Einleitung lieber vermieden,
wo er u. a. darauf hinwies : « Deshalb ist auch die höchst spezialisierte
Gemeinschaft, die durch solche Verständigung bei den sogenannten sozialen
Tieren - gewissen Insekten und Herdentieren — zustande kommt, etwas ganz
anderes als menschliche Gemeinschaft » (9), und : « trotzdem kann kein
Tier je als soziales Wesen bezeichnet werden, weil seine Gemeinschaft nicht
von ihm selbst, sondern von der Natur, durch Anpassung, Entwicklung und
Auslese, als Schöpfung eines überweltlichen Schöpfers hervorgebracht ist »

(12). Selbst dann, wenn - was bis heute noch keinem Evolutionisten gelungen
ist - « die Menschwerdung des Tieres » (so der Zoologe O. Koehler an der
Universität Freiburg i. Br. 2) schlüssig bewiesen werden könnte, würde das

2 O. Koehler 1958 : « An der Herkunft des Menschen von tierischen Ahnen
ist ebensowenig zu zweifeln, wie an der Herkunft einer Contax aus der Zeiss-Fabrik
und einer Leica aus Wetzlar » (unveröffentlicht). Naturwissenschaftler verletzen die
Grundsätze der Logik und Noetik, wenn sie Hypothesen als Thesen ausgeben
Bedauerlich ist, daß die meisten Lehrer an höheren Schulen die auf kärglichen
Forschungsergebnissen einiger Biologen fußenden Annahmen, denen gegenüber sich
z. B. A .Portmann, Basel, auffallend reserviert verhält, ungeprüft übernehmen. Die
Höhlenfunde der Steinzeit sollen beweisen, daß die Menschen damals in Höhlen
gewohnt haben. Dagegen ist einzuwenden, daß die Tatsache/daß auch heute noch
eine Anzahl sogar intelligenter Menschen Höhlen bewohnen (so z. B. in Spanien
Arguedas [Las Bärdenas], Diezma, Guadix, Alcudia de Guadix, Purullena, Sacro-
monte vor Granada), nichts aussagt über ein Primitivstadium dieser Höhlenbewohner.Unsere

Stammeltern waren vor dem Sündenfall in rein natürlicher Hinsicht
sicher nicht weniger begabt als der gefallene Mensch (vgl. Bd. 7 der Déutschen
Thomasausgabe, S. 344 ff.). Von der Psychologie her sollte untersucht werden, ob
nicht grundsätzliche Bedenken gegen die Annahme einer Menschwerdung des Tieres
bestehen. Das könnte etwa in der Weise geschehen, daß nachgewiesen wird, daß
das psychische Substrat für die Tätigkeit des Verstandes beim Tier überhaupt nicht
gegeben sein konnte. Um eine Möglichkeit anzuführen, zu der Bd. 6, S. 585 der
Deutschen Thomasausgabe das Stichwort gegeben hat : Die Phantasie (imaginatio,



Besprechungen 413

Verhalten der Tiere ûbèr ihren angeblichen Sozialcharakter vielfach noch
weniger aussagen als eine behauptete « Gemeinschaft bei den Pflanzen » (11)
oder der Zusammenschluß von Mineralien im Kristallisationsprozeß, denn
gerade im Tierreich ist, abgesehen von der kurzfristigen Phase der Generation,

der Kampf- und Vernichtungswille innerhalb der gleichen Gattung
nicht zu übersehen 3.

Einbildungskraft) muß beim Menschen die Fähigkeit besitzen, geistig, also vom
Intellekt her, bewegt zu werden, ganz gleich, ob innerlich oder von außen her. Für
jede geistige Einwirkung (von außen her) ist auch das höchstentwickelte Tier
unzugänglich. Für einen aristotelischen Metaphysiker ist das klar, weil die Seele

(anima) die forma corporis ist und daher die Tierseele niemals in der Lage sein kann,
eine Phantasiefähigkeit für den denkenden, vernunftbegabten Menschen zu einer
geistigen Rezeption vom Verstände her zu bewirken. Auch von der schöpferischen

Fähigkeit der Phantasie her könnte ein Argument gezogen werden : Beim Tier
ist eine solche Fähigkeit nie gegeben, auch nicht bei den afrikanischen Termiten,
deren Bauten, « Staats- » und Verteidigungswesen unsere Bewunderung erregt.
Denn die anima irrationalis kann nicht etwas verleihen, was über das Tierwesen
hinausreicht, selbst wenn es sich noch um einen organisch gebundenen inneren Sinn
handelt, wie z. B. bei der Phantasie. Daher ist das tierische Gehirnsubstrat, die
animalische Psyche, nicht dazu fähig, Substrat einer rein geistigen Fähigkeit zu
werden, wie es der menschliche Verstand ist. Dazu fehlt es an den psychischen
Voraussetzungen.

Anders die Biologen, so O. Koehler : « Daß ein affenartiges Wesen zu
sprechen begann, dadurch Geistwesen wurde und mit Entwicklung seiner Sprache
einen rasend sich beschleunigenden geistigen Aufschwung nahm, muß begonnen
haben frühestens vor 1 % Millionen Jahren, spätestens vor vielleicht 200 000 Jahren.

Alle Vorstufen und Vorbedingungen für das, was ein Säugetier zum Sprechen
brachte, finden sich bei Tieren, aber bei keiner Tierart alle zusammen, außer allein
— wiederum einmal und nicht wieder — beim Menschen. Keiner von uns wird es
erleben, daß noch einmal ein Tier Mensch wird. » (12.2.1958, unveröffentlicht. Vgl.
dessen Sendung v. 9.2.1958 im Süddeutschen Rundfunk: «Lebendige Wissenschaft

- Die Verständigung bei Tieren »). So dargestellt, wäre der Mensch und
damit auch die Menschwerdung des Gottessohnes und die Erlösung reines
Zufallsprodukt ; denn wenn in einer Zeitspanne von 2-3 Milliarden Jahren aus Protozoen
Pflanzen und Tiere evolutionierten, aus diesen heraus an den dauernd Gemeinen
vorbei nur wenige zu hohen Rängen (so Koehler) und schließlich in 1 % Millionen
Jahren aus diesen einmalig der Mensch, so kommt das einer Wahrscheinlichkeitsberechnung

von Eins zu Unendlich gleich. Aus meinetwegen Quadrillionen oder
noch mehr animalischer Lebewesen wäre nur einmal der Mensch als höchster Rang
entstanden, wogegen diese Quadrillionen minus Eins gegen die Wahrscheinlichkeit
der Menschwerdung des Tieres sprachen. Außerdem argumentieren diese Biologen
an der Tatsache vorbei, daß mit diesem menschgewordenen Tier das Menschengeschlecht

von vorneherein zum Aussterben verurteilt gewesen wäre, wenn nicht
zugleich auch dessen Geschlechtspartner, das Weib, aus dem Tier evolutioniert hätte
und dies innerhalb der 1 % Millionen Jahre noch zu Lebzeiten des ersten Mannes,
also innerhalb eines relativ kurzbefristeten menschlichen Lebensalters, wogegen
uns die 1 y2 Millionen Jahre minus ein Menschenalter dieses einmalige « Wunder »

oder auch nur eine Art Zwischenstufe zwischen Tier und Mensch nicht mehr
beschert hätten. Wenn aber schon auch die Frau aus dem Tier Mensch geworden ist,
stellt sich eine neue Frage : Die der Einheit des Menschengeschlechtes.

3 So z. B. wird der Satz Schillings : « Ebenso aber findet jedes einzelne, selbst



414 Besprechungen

Auch die Heranziehung der Höhlenmalereien 4 der Eiszeit zu Zeugen
« sozialer Ideen in der engeren und ursprünglichen Bedeutung des Wortes »

(22) überzeugt nicht, selbst wenn man unterstellt, daß - was nicht erwiesen
ist - solche Malereien sich nicht in den Wohn-, nur in den Kulthöhlen finden.
Denn die von Schilling unterschobene Deutung geht zu weit : « Wenn dann
Alle in der Kulthandlung ihre Speere in das Bild stoßen, wird ihr Bewußtsein
nach einem Vorbild gemeinsam ausgerichtet auf das Ziel. Die Aufgabe
macht sie zur Gemeinschaft, die als Einheit vor der Welt steht. Sie prägt
in der Gemeinschaft den Einzelnen als einen solchen, der teilnimmt an dem,
was Alle wollen» (21). Alle diese Elemente sind vorhanden, wenn sich die
Meute auf Wild stürzt (so z. B. Löwen auf eine Antilope, oder, wie einmal in
Indien, ein Rudel Affen auf das Gefährte eines Engländers, der aus seiner
Karosse heraus zum Vergnügen einen Affen angeschossen hat). Gesteht man,
wie die Psychologen, auch den Tieren ein Quintchen (animalisches) Bewußtsein

zu, mit dem sie auf ihr Ziel hinsteuern, so ist auch ihre « Gemeinschaft »

perfekt, von der jedoch nie eine soziale Verhaltensweise ausgesagt werden
kann. Auf weitere, von Schilling angeführte Indizien der « Menschwerdung

» (22), zu der auch die Überführung der natürlich instinktiven
Rangordnung, Tierherde (19), in eine bewußt Abstand nehmende, ihre Glieder
als einzelne Teilhaber prägende Gemeinschaft (menschliche Gemeinschaft)
verstanden werden will (22), soll hier nicht eingegangen werden, hinsichtlich

deren er behauptet : « So konnte uns die erste echte Gemeinschaft
der Eiszeithorden auch das erste Beispiel für soziale Gruppenbildung im
menschlichen Bereich sein » (24).

Plausibler als das, was Schilling von den « Menschenhorden » der
prähistorischen Zeit sagt, von der wir mangels irgendwelcher geschriebener
Dokumente nur spärliche Funde deuten können, ist der Hinweis auf die
« Kulturentstehung und Bildung großräumiger Gemeinschaften » (27), vor
allem in Ägypten und Griechenland (25-32), doch dürften die angeführten
Beispiele zu einem generellen Schluß für die Annahme, daß « die menschliche
Zivilisation vom ersten Gebrauch des Faustkeils beim Neandertaler und
seiner Verfertigung bis zum Maschinenzeitalter heute, ständig wachse » (23)

um so weniger ausreichen, als er selbst zugibt : « Fast die gesamte mensch-

das schwache Tier, Schutz innerhalb der Herde » (19) widerlegt durch die Tatsache,
daß schwächliche Tiere von der Herde ausgestoßen und verfolgt werden. Bei der
Fütterung kommen Tiere, die sich nicht durchsetzen können, zu kurz. Wo bleibt
da auch nur der Anschein sozialen Verhaltens

4 « Die ersten großartigen Zeugen menschlicher Kultur sind die Malereien
der Eiszeit etwa 10 000 bis 30 000 Jahre vor unserer Zeitrechnung. Es sind allerdings
mehr künstlerische als politische Relikte. Trotzdem lassen sich aus ihnen gewisse
Schlüsse auf die Gemeinschaft der Menschen ziehen, die sie geschaffen haben » (19).
In der Höhle von Altamira zeigt die Kolorierung der dargestellten Tiere (Büffel,
Wildpferd, Hirsch, Eber) verschiedene Aspekte : « Die einheitlichen, einfarbigen
Figuren, sowie die Modelle mit Tönungen ein und derselben Farbe sind etwas älter ;

die vielfarbigen Malereien sind neueren Datums. Gravierungen und Malereien liegen
oft bunt übereinander, so daß man die ältesten nur schwer unterscheiden kann
(15-20 000 Jahre alt). » Nagels Reiseführer « Spanien », 1955, S. 217.



Besprechungen 415

liehe Geschichte und mit ihr auch die Geschichte der sozialen Ideen im engeren

Sinn ist ausgefüllt von den wie Pflanzen mit der Natur entstehenden,
blühenden und wieder zerfallenden Hochkulturen» (24). Letzteres stimmt
auffallend mit der Feststellung W. Schmidts überein, « daß die neuen
Kulturstufen durchaus nicht immer eine in jeder Beziehung höhere, ja mehrfach

sogar eine ausgesprochen niedrigere Entwicklung darbieten, als sie auf
älteren Stufen vorlag, so daß also die Theorie des unaufhaltsam
geradlinigen Fortschrittes auch in dieser Hinsicht hier nicht ihre Bestätigung findet

». Schmidt fährt fort : « Deshalb legten denn auch wiederum Cartailhac
wie auch M. Hoernes neuerdings Verwahrung dagegen ein, daß man aus der
Prähistorik die Beweise für einen unbegrenzten Evolutionismus entnehme » 5,

dem Schilling zu große Bedeutung zumißt. Weder die Kontinuität der
Kulturentwicklung und somit des Fortschritts der sozialen Ideen bei wenigen

unter einer Vielzahl von Völkern, von denen wir aus der Urzeit auch
heute noch so wenig wissen, ist erwiesen, noch auch ist das bewiesen, auf was
es Schilling zunächst ankommt, der Fortschritt der « sozialen Idee » aus der
« ersten großen Epoche der Jäger und Sammler wahrscheinlich von ca.
30 000 und noch früher bis ca. 5000 vor unserer Zeitrechnung » in das «

Zeitalter der Naturhege (Ackerbau und Viehzucht) vom 5. oder 4. Jahrtausend
v. Chr. bis 1700 oder 1800 n. Chr. ». Von dieser grobschlächtigen Gegenüberstellung

hat Schilling die Vorstellung : « Das erste Zeitalter ist die Jäger-
und Sammlerstufe. Sie ist ausgezeichnet durch die 'destruktive' Technik,
Benützung von Naturgegebenheiten, Höhlen, atektonische Kunst, durch
Ernährung aus Jagd und Wildfrüchten, sozial durch kleine Hordenbildung
auf der noch weiträumigen Erde, durch schweifendes, nicht seßhaftes, nicht
einmal - wie bei Nomaden - an eine gehegte Tierherde gebundenes Dasein.
Der Übergang zu Ackerbau und Viehzucht verändert den Charakter des
Menschen völlig. Er steht auch geistig ganz anders bewahrend und hütend,
die Natur selber zähmend und sich aneignend, der Welt gegenüber. Er wird
bald seßhaft. Seßhaftigkeit, Ackerbau und Viehzucht sind die wirtschaftlichen

und geistigen Voraussetzungen der sogenannten Hochkulturen, der
ägyptischen, babylonischen, chinesischen, indischen, griechischen,
arabischen, abendländischen, die Spengler und nach ihm Toynbee morphologisch

in ihrer Entstehung und ihrem Verfall beschrieben haben » (23).

Schilling läßt die sehr wichtige Erklärung vermissen, wie seine Theorie

5 Wilh. Schmidt : Werden und Wirken der Völkerkunde. Geschichte und
Grundlagen der Gesellschaftslehre, Familie und Staat auf der Urstufe (Regensburg
1924), S. 107. Ebd., S. 108 : « Eine andere, sehr wertvolle Übereinstimmung
zwischen kulturhistorischer Ethnologie und Prähistorik läßt sich dahin formulieren,
daß, in großen Zügen betrachtet, die Aufeinanderfolge der Kulturstufen, wie
letztere sie bietet, bis jetzt nichts erkennen läßt, was in Widerspruch stände mit
der Aufeinanderfolge der Kulturkreise, welche die erstere aufgestellt hat, ja daß bis
zu einem gewissen Grade auch positive Bestätigungen sich ergeben. » Ebd., S. 107 :

« Auch die Prähistorik läßt zunächst erkennen, daß nicht alle Kulturstufen geradlinig

eine aus der anderen in demselben Gebiet sich entwickelt haben, sondern daß
es viel wahrscheinlicher ist, daß neue Kulturstufen durch Völkerbewegungen oder
Kulturwanderungen entstanden seien. »



416 Besprechungen

von den Epochen vereinbar ist mit der Tatsache, daß schon die Söhne des

ersten Menschen und auch deren Nachkommen Hirten und Bauern, daß
dessen Enkel Henoch bereits eine « Stadt » (ummauerte, geschützte Siedlung)
erbaute, Tubalkain Erfinder der ersten Technik war und als Schmied allerlei
Geräte aus Erz und Eisen herstellte 6, Jubal die Kultur der Musik pflegte
(Stammvater aller Zither- und Flötenspieler) und daß die Nachkommen des
Noe die ersten Architekten hervorbrachten (Bau der Stadt und des Turmes
zu Babel).7 Wie vorsichtig man mit der Klassierung in Epochen und
Kulturabschnitte umgehen soll, um nicht unglaubwürdig zu werden, zeigen auch
die ungeheuer von einander abweichenden Schätzungen 8. Wenn man es

schon, wie Schilling, darauf abgesehen hat, an Hand der tatsächlich
geschaffenen Sozialordnungen und durch Nachdenken über die Gemeinschaft
(18) Aufbau und Fortschritt der sozialen Idee nachzuweisen, müßte man zum
Schlüsse kommen, daß kein früheres Jahrhundert die soziale Idee so sehr
entwertet hat als das unsrige mit seinen beiden Weltbränden, der Entwurzelung

unzähliger Menschen und Völkerschaften, den großen Sozialkämpfen
und der konstanten Bedrohung der gesamten Menschheit mit der Atombombe.
Schilling will doch seiner sozialen Idee eine positive, nicht destruktive Note
geben. Diese aber ist vorhanden im Zeitalter der hochgezüchteten Industrialisierung

und Technik, in welchem das Soziale - trotz Wohlfahrtsstaat und
sozialpolitischem Perfektionismus - ins Asoziale abzugleiten droht, nicht
nur, weil die Keimzelle jeder übergeordneten Gemeinschaft, die Familie
massenweise auseinandergerissen wird, sondern auch deren Mitglieder, eben durch
diese Technik, zu gesellschaftswidrigem Verhalten verleitet werden (hier sei

nur erwähnt, daß der Fernsehbildschirm nach Feierabend vielfach kein
Familiengespräch mehr aufkommen läßt ; sogenannte Schlüsselkinder entbehren
familiäre Nestwärme, weil beide Elternteile dem Erwerb nachgehen ; bei
Verheirateten, die den gehobenen Lebensstandard möglichst selbst genießen
wollen : gewollte Kinderlosigkeit oder künstliche Beschränkung der Kinderzahl

auf ein Minimum von Nachkommen, und dadurch Auslöschung vieler
Familien und Minderung der Verteidigungskraft der Nation). Schilling
interpretiert das Vorhandensein sozialer Ideen in der frühmenschlichen
Gruppenbildung mangels schriftlicher Quellen aus Fakten, wobei er schreibt :

« Dies ist aber das Äquivalent jeder sozialen Idee : das geprägte Zusammenspiel

von Einzelexistenz und Gemeinschaft überhaupt. Es ist nicht Willkür
oder brutaler Zwang, nicht beliebig um seiner selbst willen aus Ehrgeiz
herstellbar. Es ist vielmehr als soziale Idee die schöpferische Antwort des

6 « Tubalkain, der Sohn des Lamech, ist der erste Schmied, der das Schwert
erfindet und damit fremdes Gut und Leben bedroht. » Franz Feldmann :

Geschichte der Offenbarung des Alten Testaments bis zum Babylonischen Exil (Bonn,
1930), S. 16.

7 Genesis, Kap. 4 und 11.
8 Während Schilling das « erste Zeitalter mit 30 000 und mehr Jahren » (24)

angibt, greift der Verfasser des Aufsatzes « Der Mensch als Jäger und Sammler»
(Der Mensch in seiner Welt, Herder 1954, Sp. 33) auf % Million Jahre zurück.
Vgl. Lexikon f. Theologie u. Kirche, Bd. I [1957] Sp. 86 u. 384.



Besprechungen 417

Menschen auf die ihn durch Not ansprechenden Forderungen der Natur.
Sie zwingen ihn, durch Phantasie und Erfindung ihnen zu entsprechen oder
unterzugehen » (28). Nichts hindert, auch aus den asozialen Fakten unserer
Epoche, Rückschlüsse zu ziehen auf den Charakter der sozialen Haltung und
damit der sozialen Ideen unserer Zeit.

Auf sicherere Grundlagen als in der Urzeit stößt Schilling bei der
Behandlung der Griechen, ihrer Regierungssysteme, Staatsformen und
Parteivarianten, der für unsere heutigen Begriffe fast harmlosen Tyrannis (42, 51)
und des « Totalitarismus einer echten Gemeinschaft » (40), der « von dem
gewaltsam durch autoritären Befehl hergestellten Totalitarismus Unselbständiger

in einer Art von Herde genauestens zu unterscheiden ist » (51). Schilling
kommt zum Schluß, daß sich auf der sozialen Idee der Griechen von der Po-
Iis im weiteren Sinn, unter der nicht in erster Linie und chronologisch früher
der « Stadtstaat » zu verstehen ist (37), das erste Denken über den Staat und
damit über die sozialen Ideen im engeren Sinn entwickelt hat (43). Das erste
Sozialdenken findet sich bei den Vorsokratikern und Sophisten (18).

An Hand von Begriffsmodellen mit symbolischen Skizzen versucht
Schilling sodann, die Definitionen von Gemeinschaft und Gesellschaft zu
erarbeiten (55-66) : « Bei den Eiszeithorden haben wir den magischen
Bildzauber des Medizinmanns als das gründende Mittel der Gemeinschaftsbil-
dung verstanden. Dieser Bildzauber allein machte die Einzelnen zur Horde
und lehrte sie von sich abzusehen, sich in der Gemeinschaft wiederzuerkennen

» (64). (Vgl. : « So wie der Mensch das Bild des Tieres anschaute, wie er
seine Bewegungen im Kulturtanz nachahmte, sich in das Tier hineindachte

...» (21). Unter Gemeinschaft versteht Schilling «die ursprüngliche, als
unbedingt verstandene, metaphysische Bindung über die Individualität der
Glieder hinaus », und zwar « eine zugleich politische und religiöse Bindung »

(64), wogegen die Gesellschaft etwas der Gemeinschaft Hinzugefügtes ist,
wie z. B. die Mitgliedschaft « bei einem Fußballklub oder Kaninchenzüchterverein,

in den ich eintrete und auch wieder austrete, wenn mir seine Ziele
nicht mehr behagen » (61). Allerdings gibt Schilling zu, daß die Grenzen beider

Begriffe flüssig sind und daß allzuoft eine Umkehrung derselben stattfinde
(62). Eine wirkliche Definition vermag er nicht zu bieten. Was er tut, ist eine
Beschreibung von Erscheinungsformen mehr akzidenteller Art zu bieten,
etwa im Sinne loser, auf der Sozialanlage des Menschen gründender Beziehungen

und Gebilde (vgl. : « In der reinen Gesellschaft ist der Einzelne sich
selbst genug vor oder gegen die Gemeinschaft, er verfügt über die Verträge,
die er eingeht und auflöst » (65), ohne es darauf abzustellen nachzuweisen,
daß die Gemeinschaft, wenigstens heute, ohne diese rational-zweckhaften
Geschäftsvorgänge nicht bestehen kann und daß diese aus der Gemeinschaft

zwangsläufig hervorgehen. Ohne Aktien (oder sonstige Wertpapiere)
- um auf das von Schilling angeführte Beispiel (61) zurückzukommen - wäre
die Industrie und damit die heutige Gemeinschaft nicht denkbar, es sei
denn, sie kehrte zur Steinzeit zurück. Der Begriff Gesellschaft kann also
nicht losgelöst von der Gemeinschaft oder gar gegen die Gemeinschaft
gedeutet werden, und deshalb kann diese auch nicht, wie Schilling meint, in
Gesellschaft zerfallen (66).

27



418 Besprechungen

So interessant die folgenden Ausführungen Schillings über Sokrates
Konzeption von der Polis (67-75), über Piatons Politeia (75-98), über
Aristoteles (99-111), über Epikur und die Stoa (111-132) sind, sie müssen
übergangen werden, jedoch verdient der Hinweis auf den Ursprung des
Ausdrucks « Naturrecht » hier angeführt zu werden : « Aus der Rangordnung
der Natur, in der jedes Wesen und auch der Mensch seine eigentümliche
Stelle, seine Bestimmung, seinen Zweck, einen Umkreis von näheren und
entfernteren Pflichten, hat, ensteht nun für den Menschen auch ein wahres
natürliches, unverlierbares Recht. Dieses Recht ist sowohl Pflicht - das
Geforderte in neuer Bedeutung, officium, das Amt, der Posten, auf den man
gestellt ist - wie Anrecht auf seinen frei mit Willen ergreifbaren Anteil an
der Ordnung des Alls. Es ist nicht Satzung oder Übereinkunft, Konvention
wie bei Epikur. Es ist auch nicht Beschluß einer sich selbst beherrschenden
freien Volksversammlung wie in der Polis (nomos). Es ist auch nicht Befehl
eines Königs oder Diktators, wenn es das alles auch werden kann. An sich
selbst ist es in erster Linie Wahrheit (veritas). Als solche entspringt es aus
der vernünftigen Erkenntnis der Ordnung der Welt. Dieses Recht heißt dann
mit stoischem, bis heute gültigem Terminus « Naturrecht » im Unterschied
zu allem beschlossenen oder befohlenen,, gegebenen Recht als dem « positiven

» Recht. Die eigentliche Autorität dieser Befehle, Gesetze und
Anordnungen liegt doch darin, daß sie ergehen auf Grund der Wahrheit des Naturrechts,

also der überlegenen Einsicht des Weisen in Vernunft und Ordnung
der Welt. Im Ideal ist also Befehl und Wahrheit, Naturrecht und positives
Recht identisch. Sie sollen identisch sein. Wo sie es nicht sind, war die Weisheit

des Herrschers oder Beamten noch ungenügend. Jedenfalls bleibt die aus
der Ordnung der Welt entsprungene Wahrheit des Naturrechts als konkrete
Rangordnung aller Wesen und Dinge Maß und vernünftiges Kriterium des

positiven gegebenen Rechts als autoritärer Befehl und erlassenes Gesetz #

(128). Wenn Schilling ausführt, das Naturrecht werde «der revolutionäre
Sprengkörper im positiven Recht der bestehenden Staaten zugunsten der
absichtlichen Herstellung besseren Rechts und besserer Staaten » (181), so
sollte er das nicht in Verbindung mit Karl Marx bringen, der die Mittel zum
Ziel nicht gemessen wissen will « an ewigen Gesetzen », sondern allein an der
augenblicklichen Brauchbarkeit für die Verwirklichung seines Zieles.

Im Abschnitt über den Ursprung der christlichen Sozialidee behandelt
Schilling zunächst das « Reich Gottes » als künftige, eschatologische
Gegebenheit (133-138), wobei er auf « die unbedingte'Transzendenz der Sozialidee

des Gottesreichs » mit der Folge einer Korrektur jüdischer Vorstellungen

hinweist (137). Sicherlich hat sich Schilling im Ausdruck « totalitäre
Gemeinschaft der im Glauben und vor Gott selbständigen Christen» (139)
insofern vergriffen, als auch dem Staate als wesensverschiedenem
Gemeinschaftsgebilde oberste und weitreichende, allerdings durch allgemeine
politische Prinzipien begrenzte Zuständigkeiten zukommen (Souveränität). Mit
der Beantwortung der Fragen : « Wie stand es aber mit den sozialen Bindungen

im Diesseits Waren sie Gemeinschaft oder bloß Gesellschaft Und wie
wurden sie verändert durch den Glauben an das bevorstehende Gottesreich

» gerät Schilling in den Bereich der Kirchengeschichte. Mit den hier



Besprechungen 419

von Schilling gemachten Feststellungen, z. B. « daß die Sklaven des riesigen
Kirchenbesitzes nicht freigelassen werden durften, weil das Verschleuderung
von Kirchengut gewesen wäre ; aber diese Kirchensklaven hatten es auf
den großen Gütern generell sicher nicht besser, sondern erheblich schlechter
als die Sklaven im Privatbesitz » (141), « die Kirche war wieder echte
Gemeinschaft und als solche totalitär» (145) usw., werden sich die
Kirchenhistoriker befassen müssen. Ebenso nach dem Kapitel über Augustinus
(147-159) mit den kirchengeschichtlichen Themen « Kaiser und Papst als
Stellvertreter Christi auf Erden » (159-172) und « Zerfall der Christkönigsidee

- Franziskus und Friedrich II. » (178-192), sowie « Die religiöse Entwicklung

» in der Neuzeit (193-201), Thomas Morus und Campanella (201-205).
Auch der Abschnitt über Thomas von Aquin (172-177) kann davon nicht
ausgenommen werden, da seine Lehre von den damaligen geschichtlichen
Fakten nicht unbeeinflußt blieb und er nach Schilling sogar « eine
folgenschwere Umwertung» (176) vorgenommen hat. Anstelle nicht einwandfrei
klarer Vorstellungen, z. B. « labile Synthese der Transzendenz Gottes, der
Erlösung und des christlichen Heils mit der Weltheiligung » (173) ; « Thomas
übernimmt die Sozialordnung zugleich aus Moses und aus Aristoteles »

(175) hätte Schilling besser eine Zusammenfassung der von Hans Meyer
überzeugender dargelegten sozialen Gesichtspunkte in der Lehre des hl. Thomas

(Naturgesetz und Sittlichkeit ; Der Mensch in der Gemeinschaft : Die
Sozialnatur der Menschen, Das Wesen der Gemeinschaft, Die Staatsformen
und die Stellung des Herrschers, Staat und Kirche) 9 geboten und die sich
vor allem und fast durch den ganzen II. Teil seiner Summa hindurch
erstreckende Sozialkonzeption des hl. Thomas berücksichtigt, denn die vier
Kardinaltugenden (Klugheit, Starkmut, Gerechtigkeit10, Maßhalten) und
auch die theologische Tugend der Liebe sind die mit ihren daraus abgeleiteten
generellen, speziellen, integrierenden, subjektiven und potentiellen Teilen
Grundlagen menschlicher Verhaltensweisen zum Mitmenschen, zur Gemeinschaft

und zur Obrigkeit und dieser wiederum zu den Untergebenen, fußen
somit auf wissenschaftlich fundierten und scharf umrissenen sozialen Ideen
des Aquinaten. Es stimmt nicht, wie Schilling meint, Thomas habe sich mit
der Frage der « legalen Form der Rechtsverwirklichung » durch Krieg und
Fehde, die « grausam und zerstörerisch werden, weil der Ungläubige eigentlich

nicht mehr Mensch war, wenigstens nicht mit dem Gläubigen auf dem
gleichen Boden der Rechtsverwirklichung stand » nicht weiter beschäftigt
(175). Thomas hat sowohl hinsichtlich des Krieges als auch der Fehde genaue
Rechtsregeln aus der sittlichen Ordnung her abgeleitet (so z. B. in S. th.
II-IIae, q. 40 u. 41) und die Rechtsstellung der Ungläubigen gegenüber den
Gläubigen festgelegt (z. B. in S. th. II-IIae, q. 10, a. 10). Es gibt kaum eine
soziale Frage von großer Wichtigkeit, die nicht schon von Thomas gesehen

9 Hans Meyer : Geschichte der abendländischen Weltanschauung, III. Bd. :

Die Weltanschauung des Mittelalters (Würzburg 1948), S. 214-228.
10 Über die sozialen Gesichtspunkte der Werke des hl. Thomas : « In IV libros

Politicorum expositio » und « De regimine principium » s. Dictionnaire de théologie
cath., t. 15 (Paris 1946), col. 650.



420 Besprechungen

und wenigstens in den Grundzügen von ihm behandelt und gelöst worden
ist ; bei ihm ist die Idee einer klar ausgebauten Sozialordnung zu finden u,
ohne daß er, wie es die modernen Autoren tun, das Wort « sozial » auf fast
jeder Seite gebraucht12, das heute vielfach mißbraucht wird und beinahe
zum Idol geworden ist.

Im 3. Abschnitt behandelt Schilling die Neuzeit ebenfalls unter
Berücksichtigung kirchengeschichtlicher Faktoren, vor allem der Reformation,

der er Entscheidendes « für den kommenden Umbau auch der
Wirtschafts- und Sozialstruktur » zuschreibt, so z. B. bei Luther als Folgen seiner
Rechtfertigungslehre (197-198), und bei Calvin, dessen Dogmatik «zu einer
der entscheidenden Ursachen der so merkwürdigen und nirgends sonst sich
findenden Wirtschaftsform des Kapitalismus geworden » sein soll (198).
Aber damit mögen sich die protestantischen Theologen auseinandersetzen.
Nach Schilling begann auch in der Soziologie um 1500 ein Umbruch : « Der
Grund, warum um 1500 eine neue Epoche des sozialen Denkens beginnt, ist
nur der, daß die mittelalterliche Christkönigsidee des Reichs durch die
Verselbständigung und Verweltlichung ihrer zwei obersten Gewalten, Kaiser

11 Was aus der Lehre des hl. Thomas an Sozialideen herausgeholt werden
kann, zeigt allein die Tatsache, daß im Kommentar von A. F. Utz « Recht und
Gerechtigkeit » zur S. th. II-II, q. 57-79, wo Thomas kaum einmal den Ausdruck
«sozial» verwendet, im alphabetischen Sachverzeichnis S. 616 unter «Sozial»
und dessen Wortzusammensetzungen rd. 40 Seitenverweise sind. Der bei Herder,
Freiburg, erschienene Sozialkatechismus von E. Welty baut fast ausschließlich
auf Thomas auf.

12 Vgl. das Wort « Politik », das heute ebenfalls eine Art deus ex machina und
zu einem Schlagwort geworden ist, das für fast alle Bereiche verwendbar ist wie
Weltpolitik, Staatspolitik, Finanzpolitik, Wirtschaftspolitik, Wohnungspolitik,
Parteipolitik, Verkehrspolitik, Kolonialpolitik, Verteidigungspolitik, Kulturpolitik,
Machtpolitik, Lohnpolitik, Preispolitik, Sozialpolitik, Länder-, Gemeinde-
(Kommunal-) Politik, Außenpolitik, Kirchenpolitik, Geopolitik, Gesellschaftspolitik,
Bevölkerungspolitik, und andere mehr. Hinsichtlich einer Reihe heutiger Modeworte
ist das Buch « Aus dem Wörterbuch des Unmenschen » von Sternberger-Storz-
Süskind (Ciaassen Verlag, Hamburg 1957) aufschlußreich, das in der Vorbemerkung
1945 den bemerkenswerten Hinweis enthält : « Der Verderb der Sprache ist der
Verderb des Menschen. » Der Heimatpfleger von Schwaben, Alfred Weitnauer,
nimmt in seinem Buch « Heimatkultur gestern und heute » (Kempten 1955) gegen
den modernen offiziellen und nichtofflziellen Sprachfimmel, von dem er nicht
wenige Stilblüten anführt, Stellung : « Die Sprache, die als Grundlage gegenseitiger
menschlicher Verständigung ein wesentlicher Bestandteil jeglicher Kultur ist,
zeigt alarmierende Symptome des Zerfalls. Beschleunigt wird der Zerfall unserer
Kultur durch das Eindringen des Massenhaften, durch den Einbruch der Masse und
der zivilisierten Barbaren. » (S. 11 u. 16). Im 17. Jahrhundert empfand man «Unbehagen

am Schwulst des Ausdrucks ; mit der Vorliebe für die französische Sprache
kehrte nach und nach auch in Deutschland das Gefühl für die Schönheit des
Einfachen zurück» (Friedrich Zoepfl : Deutsche Kulturgeschichte, 2. Bd., 1937,
S. 459). Ist die Sprache vornehmlich eine soziologische Gegebenheit, wie Schilling
zeigt, so ist eine retrograde Entwicklung der Ausdrucksformen zum Komplizierten
und weniger Verständlichen hin dem Plane eines Vereinigten Europas mit der
Vorläuferin EWG als überstaatlichen Gesellschaftsformen nicht entgegenkommend.



Besprechungen 421

und Papst, und deren verhärtenden und korrumpierenden Streit endgültig
erledigt war » (194). Wenngleich dieses Urteil zu allgemein und zu rigoros ist,
so ist doch dem Gedanken zuzustimmen, daß die damaligen Mißstände, für
die weder Kaiser noch Papst allein verantwortlich waren, die religiöse
Revolution ausgelöst haben, der in den folgenden Jahrhunderten die politische
und die soziale Revolution folgten. Dieser schließt sich im 19. Jahrhundert
die industrielle Revolution an, die einen gewaltigen Wandel in der
Sozialstruktur herbeigeführt hat und immer noch im Gange ist, sowohl in den
hochindustrialisierten wie in den Entwicklungsvölkern. Ihr widmet Schilling
den 4. Abschnitt über das. Industriezeitalter und die Theorien Schopenhauers,

der englischen Nationalökonomen Adam Smith und Bentham, der
vormarxistischen-Sozialisten Owen, Fourier, Proudhon, Saint-Simon, Comte
und schließlich des Karl Marx mit seinen Ideen über die Revolution des
Proletariats und der klassenlosen Gesellschaft (320-370). Dann folgt noch
ein Kapitel über Nietzsche, Masse und Führertum (370-380). Im Rahmen
einer Rezension kann auf das, was der Autor von den einzelnen Begründern
von Sozialideen aussagt, so z. B. von Thomas Morus, Campanella, Bacon,
Macchiavelli, Bodin, Althus, de Groot, Hobbes, Spinoza, Milton, Locke,
Montesquieu, Rousseau, Kant, Fichte, Hegel (202-319) als Vertreter der
Neuzeit nicht eingegangen werden, weil die Zusammenfassung, die Schilling
von diesen Philosophen gibt, nicht nochmals auf ein paar Sätze zusammengezogen

werden kann, ohne daß man Gefahr läuft, den Gedanken der Autoren

unrichtig wiederzugeben13, zumal deren Ideen nicht in der für alle
gleichen Entwicklungslinie und -Richtung stehen und vielfach antagonistisch

verlaufen. Walter Del-Negro hat in seiner ausführlichen Rezension
des Buches von Schilling versucht, den Grundgedanken einiger der von
diesem angeführten Autoren wiederzugeben, aber das ist nur mangelhaftes
Stückwerk und im Grunde genommen überhaupt nicht möglich. Schilling
selbst konnte sich vielfach nur auf die Meinung anderer stützen, denn zum
Selbststudium der in seinem Literaturverzeichnis (381-398) aufgeführten
Publikationen, besonders der Quellenwerke, würde kaum ein Menschenleben
ausreichen. Wie sehr man dabei danebengreifen kann, zeigen oben die
Bemerkungen zu seinen Ausführungen bezüglich Thomas v. Aquin. Das ist
nun einmal die Tragik der Geschichtsschreibung, daß man sich nicht, wie
es eigentlich zu einer in allen Teilen zutreffenden und objektiven
Berichterstattung gehören müßte, in das ungeheure Material vertiefen kann, das
auch Schilling, der sich an eine neue Art von soziologischer Publikation
gewagt hat, schier erdrückt. Der belesene Autor hat sich, soweit es in diesem
Rahmen möglich war, mit Akribie seiner schwierigen Aufgabe entledigt,
und die Vorzüge seines Werkes sind auch in Besprechungen herausgestellt
worden 14, doch hätte eine weise Beschränkung auf das in der Einleitung des

13 Das ist beispielsweise dem Kurzbericht der Herder-Korrespondenz vom
Juli 1960, S. 487, über den Aufsatz des Soziologen Paul Jostock : Gibt es noch ein
Arbeiterproletariat (Stimmen der Zeit) unterlaufen. Jostock verwahrte sich gegen
die irreführende Darstellung seines Artikels.

14 So von Roman Schnur in «Deutsches Verwaltungsblatt» Kölnv. 15.10.1958;
Walter Del Negro in «PhilosophischerLiteraturanzeiger »München, 1958, S. 298-303.



422 Besprechungen

Buches gesteckte Ziel hin (nicht selten muß man sich fragen, was das noch
mit der Geschichte der sozialen Ideen zu tun hat, wie z. B. : «Was man so

landläufig, besonders zu Ende des 19. Jh., einen 'Epikureer' nannte, einen
Windhund, der Wein, Weib und Gesang liebt, hat mit Epikur nichts zu tun »

(118) oder : « Die Götter werden als selige, um die Menschen unbekümmerte
Wesen in ein fernes Fabelreich, die Intermundien zwischen den Weltzeitaltern,

entrückt ; dem Tod wird sein Schrecken genommen, indem gezeigt
wird, daß das Ich nur eine bestimmte Verbindung von Atomen ist, deren
Auflösung weder schmerzhaft noch furchtbar, sondern selbstverständlich
ist » (119) und mehr System in der Darstellung den Wert des Buches erhöht.
Der « Rückblick und Vorblick - Die modernen Parteivarianten und ihre
geistige Herkunft » (287-296) dispensierte nicht von dem (am Schlüsse
fehlenden) Résumé. Das Namen- und Sachregister am Ende des Buches (399-
411) ist vorteilhaft, zeigt jedoch, wie der Verfasser mit der Verwendung von
Autoren umgesprungen ist, so z.B. erscheint Piaton von S. 16 bis 378
fast alle paar Seiten, 53 mal, sodaß man die Vorstellung bekommen könnte,
Schilling habe (auch mit anderen Autoren) eine vergleichende Geschichtsschreibung

beabsichtigt. Auch von gewissen Grundvorstellungen kommt er
nicht los, so z. B. von der kultischen Verknüpfung von Gemeinschaftsgebilden
(trotzdem ist im Register das Stichwort « Kult » nicht zu finden) oder von der
« Herde » (noch auf S. 378 : « Dieser Herde der durchschnittlichen, zur
Güterproduktion und Konsumption durchaus geeigneten, brauchbaren und
fleißigen Menschen stellt er (Nietzsche) nun die wenigen « Wohlgeratenen »,

wie er sie hier nennt, als Führer der Herde gegenüber ») als soziale Frucht
der Entwicklung aus der Bestialität heraus, oder wie Walter Del-Negro
(a. a. O., S. 298) die Auffassung Schillings wiedergibt : « Als sozial wird hier
nur die spezifisch menschliche Form der Gemeinschaft verstanden, denn
wenn diese auch aus Tierherden entstanden ist, kann man doch erst beim
Menschen von echter Gemeinschaft sprechen. » Daß Schilling seine
Geschichte mit der 19. Jahrhundertwende abgebrochen hat, ist bedauerlich,
denn gerade unsere Zeit hat mit der Gleichstellung der Menschen und ihrer
konsequenten Durchführung zu einer schleichenden, doch epochialen
Sozialrevolution geführt, daß ihr kaum ein Vorbild vorangegangen ist. Man denke
hier nur an die Tatsache, daß in Deutschland noch im letzten Jahrhundert
Heiratslustige, um eine Ehe eingehen zu können, den Nachweis einer
gesicherten Lebensgrundlage erbringen mußten, daß sie eine Familie ernähren
können, wogegen heute jeder das Recht hat, eine Familie zu gründen, selbst
wenn er bettelarm ist und daher der Allgemeinheit zur Last fällt, oder :

daß, ebenfalls letztes Jahrhundert, nur jene wahlberechtigt waren, die
Besitz hatten, weil man annahm, daß sie im allgemeinen ein größeres
Verantwortungsbewußtsein an den Tag legen als Besitzlose, die sich leichter in
politisch gefährliche Experimente einlassen könnten, weil sie ja nichts zu
verlieren haben - wogegen heute jedermann die gleichen Bürgerrechte
zustehen, dem Proletarier (von denen es in der westdeutschen Bundesrepublik
im Sinne des klassischen Sozialismus keine mehr gibt) oder dem Nichtsnutz
genau so wie dem Staatspräsidenten oder sonst wertvollen Menschen. Je
mehr die Arbeitszeit der sozialen unteren Schichten reduziert und deren Kauf-



Besprechungen 423

kraft erhöht wird, umso mehr wird die Arbeitskraft der mittleren und oberen
Schichten strapaziert (Folge : rapide Zunahme der Managerkrankheiten),
und viele geistige Berufe werden materiell degradiert ; die Produktion ist
nicht mehr auf eine Bedarfsdeckungs-, sondern Bedarfsweckungswirtschaft
eingestellt (« Verschwendung als Wirtschaftsprinzip » Bayer. Rundfunk
26.10.60) ; die Wirtschaft selbst kann nur mehr florieren um den Preis einer
latenten Geldentwertung 15

; neue kapitalistische Machtkonzentrationen nie
gekannten Ausmaßes entstehen, die zur Entmachtung, Entmündigung und
Freiheitsberaubung der menschlichen Persönlichkeit führen ; die Sicherungsund

Versorgungspsychose, die den Staat mit einer nicht mehr vertretbaren
Übermacht ausstattet, kennt keine Grenzen ; der Mensch wird unpersönlich,
« kein Kontakt mit Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen, völliger Zerfall von
Arbeitswelt und Privatwelt »16 ; « die Superstruktur der modernen
Großgesellschaft mit ihren vielfältigen Verwaltungsinstitutionen und ihren
konkurrierenden politischen Gruppierungen, mit der Vielzahl ihrer wirtschaftlichen

Gebilde, ihrer Industrien, ihren technologischen Entwicklungen und
ihren sozialkulturellen Gestaltungen geraten in eine Desorganisation und
fallen auseinander, wenn nicht alles mit allem durch eine hinreichende Dichte
und Stetigkeit der Informationen verbunden bleibt »17 ; durch die beiden
Weltkriege des 20. Jahrhunderts und ihre Folgen wurde so ziemlich jedes Volk
betroffen, Gemeinschaften verschwanden, Gesellschaften wurden aufgelöst,
Staaten umstrukturiert, und die Menschheit stand und steht vor nie
dagewesenen sozialen Problemen ls. Keine soziale Idee früherer Zeiten konnte
solch grundlegende Umwälzungen, wie sie nicht vorausgesehen werden
konnten, miteinkalkulieren. Allein das schon zeigt, daß - soweit destruktives
Geschehen feststellbar ist - weltumwälzende Vorstellungen am Werke waren

und - soweit positiver Aufbau geleistet wurde und wird -, anstelle der
alten und veralteten sozialen Ideen, mit denen man die sozialen Aufgaben
des 20. Jahrhundert nie hätte bewältigen können, neue, andersgeartete Ideen
getreten sind, die kaum aus dem Arsenal vergangener Jahrhunderte
entnommen werden können. Deshalb ist zu wünschen, daß Schilling sein mit
dem 19. Jahrhundert abgeschlossenes Werk weiterführt und darlegt, welche

16 J. Marxin : Volkswirtschaft im Zwielicht - Gefahren einer neuen
Geldmengenvergrößerung (Deutsche Tagespost v. 20.1.1960, S. 7) ; Zur sittlichen
Beurteilung der Geldentwertung - Das Unrecht der Geldentwertung (Die neue Ordnung
4/1956 u. 2/1957) ; Was heißt «Sozialprodukt» Der Streit um das Sozialprodukt
(Rheinischer Merkur Nr. 18/1958 u. Nr. 28/1960).

16 Jürg Johannesson : Ursachen und Folgen der Entfremdung zwischen
Arbeitswelt und Privatwelt (RIAS Funk-Universität Berlin 3.3.1959).

17 Otto Walter Haseloff : Zur Sozialpsychologie moderner Massenkommunikation

(RIAS Funk-Univ. Bln. 24.3.1959).
18 Dies nur einige Beispiele : die Reihe könnte durch viele andere ergänzt werden,

so z. B. die Sozialprobleme der Entwicklungsländer, die zunehmende
Kriminalität des Wohlstandes bei Kindern, Heranwachsenden und Jugendlichen. Das
Bundeskriminalamt hat 1958 die Zahl der Verbrechen und Vergehen gegen die
deutschen Strafgesetze im Jahre 1957 mit rund 1 Million 700 000 veröffentlicht.



424 Besprechungen

sozialen unci unsozialen Ideen dieser Um- und Neuformung der menschlichen
Gesellschaft zugrunde lagen und weiterwirken ; sie passen nämlich zum Großteil

nicht mehr in die von ihm beschriebenen früheren Schemata.
Joseph Martin

Heilige Schrift

Glanzman, George S., SJ - Joseph A. Fitzmyer SJ : An Introductory-
Bibliography for the study of Scripture. (Woodstock Papers, 5.) - The Newman

Press, Westminster (Maryland) 1961. xix-135 p.

Le titre de ce modeste et très précieux fascicule ne suggère peut-être
pas suffisamment son originalité et son usage. Les bibliographies bibliques ne
manquent pas (Index de Metzger, N. T. Abstracts, Intern. Zeitschrift für
Bibelwissenschaft, etc.), mais nos auteurs s'adressent à l'étudiant qui
commence ses études scripturaires, ignorant où trouver ses informations et
surtout la qualité des ouvrages qu'il consulte. Aussi bien lui fournissent-ils
une Bibliographie sélectionnée et annotée des Périodiques, Collections,
Introductions, Lexiques, Grammaires, Dictionnaires, Concordances, indispensables

à tout travailleur. Pour telle Revue, par exemple, une brève notice
donne son lieu d'édition, sa périodicité, sa matière propre, et surtout un
jugement ferme et très objectif sur sa qualité scientifique. Il n'existe rien de
semblable. C'était à chaque professeur d'instruire ses élèves et de répéter à

chaque génération une leçon sur « les instruments de travail ». Désormais, il
n'aura qu'à citer ces guides parfaits et, aujourd'hui, à leur exprimer sa

gratitude. C. Spicq OP

Die Welt der Bibel. Kleinkommentare zur Heiligen Schrift. - Patmos-
verlag Düsseldorf.

Der um die Bibelarbeit verdiente Patmosverlag legt eine neue Reihe
Kleinkommentare zur Heiligen Schrift vor. Es handelt sich um die deutsche
Ausgabe der « Cahiers Evangile », die sich aus Arbeitsheften in schmucke
Bändchen verwandelt haben. Wer diese französischen Cahiers, die schon
36 Nummern umfassen, ein wenig kennt und mit ihnen gearbeitet hat, wird
ihre deutsche Ausgabe mit großer Freude und Dankbarkeit begrüßen. Die
Herausgeber Eleonore Beck, Willibrod Hillmann und Eugen Walter betreuen
die neue Sammlung in vorbildlicher Weise. Die Auswahl der einzelnen Bändchen,

ihre Übersetzung und gelegentliche Überarbeitung ist ausgezeichnet.
Wir besitzen mit dieser Reihe, der wir eine gute Fortsetzung und Verbreitung

wünschen, ein wertvolles und notwendiges Hilfsmittel für ein tieferes
Verstehen der Heiligen Schrift.

1. De Vaulx - Ch. Deville : Die Zeugen des Gottessohnes. Die Frohbotschaft

nach Markus, Matthäus und Lukas. - 1958.108 S. [DeutscheBearbeitung

v. Alice Baum.]
Das erste Bändchen gibt eine gute Einführung in die synoptischen

Evangelien, indem es das jedem Evangelisten eigene Christuszeugnis klar



Besprechungen 425

herausstellt. Bei Markus ist es gerade das Paradox der zutiefst menschlichen
und doch wieder ganz göttlichen Erscheinung Jesu, das an das Geheimnis
des Gottessohnes heranführt. Dieses Geheimnis, bei Matthäus noch um die
alttestamentliche Heilsdimension vertieft, gewinnt bei Lukas seine letzte
universale Weite und Offenheit. Hier ist Christus der Erlöser und Heiland
der ganzen Menschheit. Um dieses dreifache Christuszeugnis hat jeder Evangelist

die andern großen Themen seiner Verkündigung gruppiert und im
Zusammenhang seiner Theologie dargestellt.

2. Venard, J., CJM: Israel in der Geschichte. - 1958. 90 S. [Deutsche
Bearbeitung v. Eleonore Beck.]

Lebendig und wissenschaftlich zuverlässig wird hier die Geschichte
Israels von der Berufung Abrahams bis zum Exil auf dem Hintergrund der
altorientalischen Kulturgeschichte gesehen. Was uns Hammurabis Gesetze,
die Texte von Amarna und Ugarit, die assyrischen Königsannalen über
Israel berichten, hilft zu einem wirklichkeitsnahen und tieferen Verständnis
der Heiligen Schrift. Zeittabellen und zwei Karten bereichern noch das
Bändchen.

3. Schelkle, Karl Hermann: Die Mutter des Erlösers. Ihre biblische
Gestalt. - 1958. 96 S.

Dieses reizvolle Marienbüchlein, eine deutsche Originalarbeit, ist inhaltlich

wie auch in seiner Sprache durch und durch biblisch. S. versteht es,
schlicht auf den Text hinzuhorchen und in persönlich überzeugender Weise
das Mariengeheimnis darzustellen. Maria ist ganz um ihres Kindes willen da :

zuerst das Kind und dann die Mutter. Wie Glaubenssätze aus dem Credo
lauten die einzelnen Kapitel : Maria, Mutter Jesu Christi - Zeichen des Neuen
Bundes - Der empfangen ist vom Heiligen Geist - Geboren aus Maria der
Jungfrau - Der Glaube Marias - Mutter der Schmerzen - Schöpfung und
Vollendung.

4. Grelot, P. - J. Pierron: Osternacht und Osterfeier im Alten und Neuen
Bund. - 1959. 120 S. [Deutsche Bearbeitung v. Eleonore Beck.]

Wie sehr es der neuen Reihe auch um ein besseres Verstehen des Wortes
Gottes in der Liturgie geht, zeigen die folgenden Bändchen über die Osterfeier,

den Pfingstgeist und die Erlösung.
Das sich jährlich wiederholende Geschehen der atl. Passahfeier, ihr

Ursprung in Exodus und ihre Entfaltung in Deuteronomium, Propheten,
Priesterlicher Gesetzgebung und Judentum, gibt erst den richtigen Rahmen für
das ntl. Passah ab. Christi Wort « Tut dies zu meinem Andenken » erhält
auf diesem Hintergrunde seine inhaltliche Fülle und bedrängende Aktualität :

« Zu allen Zeiten betrachte sich ein jeder von uns gleich einem, der selber
aus Ägypten ausgezogen ist » (aus dem jüd. Osterrituale).



426 Besprechungen

5. Maertens, Thierry, OSB: Der Geist des Herrn erfüllt den Erdkreis.
Das Wirken des Gottesgeistes nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift. -
1959. 115 S. [Deutsche Bearbeitung v. Gabriele Miller.]

In zwei Teilen, die im Französischen separat erschienen, behandelt M.
das allumfassende Wirken des Geistes im Alten und Neuen Testament. Der
konkrete und dynamische Charakter des hebräischen Ruach, wie er sich im
Wind und Atem manifestiert, wird für das schöpferische Handeln Gottes in
Natur und Gnade in den Dienst genommen. Wirkt Gott, so wirkt er durch
seinen Geist, der deshalb keine blinde Macht, sondern persönlich bestimmte
Gotteskraft ist. Doch erst am Ende des Neuen Testamentes wird das Personsein

des Geistes offenbar als Frucht der Geistverheißungen Christi und auf
Grund der Geisterfahrungen der Urkirche.

6. Stier, Fridolin: Geschichte Gottes mit dem Menschen. Dargestellt an
Berichten des Alten und Neuen Testaments. - 1959. 134 S.

Durch Stiers großartige Darstellung der Geschichte Gottes mit dem
Menschen werden wir nicht bloß auf eindrückliche und neue Art in die
Heilsgeschichte eingeführt, sondern selbst angerufen und hineinbezogen in den
göttlichen Dialog, dessen letztes Wort noch nicht gesprochen ist. Immer
sind es Einzelgestalten, die, das Geschick des ganzen Volkes tragend, mit
Gott und den Mächten ringen und so durch ihre « persönliche Geschichte »

die Heilsgeschichte vorantreiben. Mit Abraham beginnt, was dann in Ägypten,

in der Wüste, am Sinai unter Moses für das ganze Volk richtunggebend
wird. In Kanaan sind es Israels Könige und Propheten, die den Dialog mit
Gott weiterführen : « Sauls Berufung und Widerruf », « Davids Erwählung
und Bewährung », « Salomos Glanz und Verblendung », « Arnos Gerechtigkeit

», « Isaias Glaube wider Macht », « Jeremias Wort Gottes wider Wahn-
glaube ». Babylon ist die letzte Etappe vor dem Anbruch der Gottesherrschaft

in Jesus Christus, der Mitte und Ziel der Heilsgeschichte ist. In ihm
ist trotz Verwerfung und Hinrichtung in der siegreichen Auferstehung der
Kampf zwischen Jakob und dem Engel, wie ihn das Umschlagbild darstellt,
zu unseren Gunsten entschieden.

7. Lemoine, F.-M. - C. Novel: Christus unser Erlöser. Alttestamentliche
Verheißung und neutestamentliche Erfüllung. - 1959. 104 S. [Deutsche
Bearbeitung v. Alice Baum.]

Es ist von entscheidender Wichtigkeit, unsere Glaubensinhalte und
Glaubensbegriffe immer neu zu durchdenken und vom Wort Gottes her zu
vertiefen, um sie vor jeder Verwässerung und Entleerung zu bewahren. Dies
gilt gerade auch für den uns etwas fremd gewordenen Erlösungsbegriff. Wie
reich und mannigfaltig er ist, zeigt diese sorgfältige Untersuchung über den
atl. Befund der Erlösungswirklichkeit. Christus als unser Lösepreis und
Erlöser erfüllt überreich die atl. Verheißungen, worauf die beiden
Bilddarstellungen auf der Außenseite hindeuten. W. Pf'ister OP



Besprechungen 427

Miscelanea Biblica Andres Fernandez, preparada por José Sagües SJ,
Sebastian Bartina SJ, Manuel Qtjera SJ. (Estudios Eclesiâsticos 34, 1960,
N. 134-135.) - Madrid 1960. 936 p.

Die spanische Zeitschrift : Estudios Eclesiâsticos Nr. 134-135 von Juli
bis Dezember 1960 ist als Festschrift für den 90-jährigen P. Andrés Fernandez
Truyols S. J. ausgestaltet worden.

Die Fac-Simile der Gratulationen des Heiligen Vaters und hoher Kirchenfürsten

lassen die Anteilnahme erkennen, deren sich der Jubilar erfreute,
und der Abriß über das Leben und die Werke des greisen Gelehrten legen
von seiner außerordentlichen Arbeitskraft und seinem gesegneten Eifer ein
beredtes Zeugnis ab.

Es folgen 48 Artikel moderner Exegeten in lateinischer, spanischer,
italienischer, französischer, englischer und deutscher Sprache über
Einleitungsfragen zur Schrift und über Probleme des Alten und Neuen Testamentes.

Der Berichterstatter steht einerseits vor der Schwierigkeit, die Sprache
jenseits der Pyrenäen nur vom Latein her entziffern zu können, und sieht
sich in der Unmöglichkeit, wegen der Fülle des Materials sich auf Einzelheiten

einzulassen. So muß er sich begnügen, auf die Themata hinzuweisen,
um wenigstens zu zeigen, woran in Fachkreisen hauptsächlich gearbeitet wird.

Unter den Einleitungsfragen treten Inspiration und Schriftsinn mit den
literarischen Gattungen hervor. Die Ausgrabungen von Ghassul hingegen
weisen auf eine ganz neue Kunstform in Palästina hin. Die weiteren Artikel
behandeln einschlägige Manuskripte.

Aus den Artikeln über das Alte Testament ist es interessant, die
lateinische Tradition über die Bildung Evas zu lesen. Nebst Textforschungen
kommen der Patriarch Jakob, das Manna, das Richterbuch, Einzelheiten
aus Samuel, Berichte über Elias, Edom, die Inseln des Meeres zur Sprache.
Aus dem Urteil über Jeroboam werden Hinweise auf die christliche Oeku-
mene gezogen. Der Ursprung des Abendmahlssaales und des benachbarten
Davidsgrabes, der Vergleich Jobs mit den babylonischen Gedichten, die
Psalmenfragen, Einzelheiten vom Buche Sirach, von Isaias und Daniel, alles
zeigt, daß die obschwebenden Probleme auf allen Gèbieten angegriffen und
beleuchtet wurden.

Das Neue Testament hat einen kleineren Anteil erfahren. Immerhin
werden behandelt : Die Taufe im Heiligen Geiste und im Feuer, die Parabel
vom hochzeitlichen Kleide im Verhältnis zu einem Briefe aus Mari, die
Heimat des Täufers, ein koptisches Fragment von Lukas 9, ein Vergleich
von Lukas 10,38-40 und 1 Kor 7,29-35 in Bezug auf Martha und Maria, eine
maurische Erzählung über das Leben Jesu und Mariae, Tabgha, die Stätte
der Brotvermehrung, ein Licht auf die Synoptische Frage aus dem
Thomasevangelium und endlich in kritischer Schau die Johannes-Texte und die Orte
der Erscheinungen des Herrn.

Ein riesiges Material ist so dargeboten. Man könnte einige Druckfehler
beanstanden, aber im allgemeinen ist die Darstellung mit den entsprechenden
Bildern ausgezeichnet. Der prächtige Band sei uns eine Mahnung, die
wissenschaftlichen Anstrengungen jenseits der Pyrenäen gebührend zu beachten.

B. Steiert OSB



428 Besprechungen

Schneider, Gerhard : Neuschöpfung oder Wiederkehr Eine Untersuchung
zum Geschichtsbild der Bibel. - Patmos-Verlag, Düsseldorf 1961. 95 S.

Mit Recht werden heute die Unterschiede zwischen dem hebräischen
und griechischen Denken immer mehr betont, wobei ziemlich allgemein der
lineare Charakter des ersteren und die zyklische Auffassung des letzteren
hervorgehoben werden. In diesem Rahmen untersucht der Verfasser den
Schöpfungsbericht im Alten Testament, im Spätjudentum und in
außerjüdischen Schulen der Zeitenwende, um dann bis zur Eschatologie des Neuen
Testamentes vorzustoßen. Mit vollem Recht betont der Verfasser, daß im
Gegensatz zu allen außerbiblischen Strömungen die Offenbarung immer
wieder das Eingreifen Gottes als Neuschöpfung kennt. Bei der heutigen, oft
mehr aufdringlichen als bewiesenen Tendenz, alles, die Menschenseele
inbegriffen, durch die Evolution zu erklären, tut es wohl, die Schrift zu
vernehmen, die dem anscheinend deistischen Weltbild der Evolutionisten das
stete Wirken Gottes in der Schöpfung entgegenstellt. B. Steiert OSB

Blatter, Thomas: Macht und Herrschaft Gottes. Eine bibeltheologische
Studie. (Studia Friburgensia, N. F. 29.) - Universitätsverlag, Freiburg Schw.
1962. x-148 S.

Der Verfasser betont einleitend, daß über das von ihm behandelte Thema
wenig Werke vorliegen und daß es auch im dogmatischen Unterricht meist
nur kurz berührt wird.

Was er nun vorlegt, ist in der Tat eine auf der Bibel, die nach allen
Seiten durchforscht wurde, gründende und wohl erschöpfende Arbeit, die
vom Gemeinsemitischen ausgeht und die Entwicklung des Machts- und
Herrschaftsgedankens aufzeigt. Nach der Beschreibung der Macht in
mehreren Kapiteln wird sie ontologisch durch die Schöpfung und moralisch in
der Gerechtigkeit und Liebe Gottes begründet. So erscheint das Ganze in
einer einheitlichen Geschlossenheit. Die Register am Schluß, in Deutsch,
Hebräisch und Griechisch erleichtern das Nachschlagen besonderer Gesichtspunkte.

Damit ist allerdings gesagt, daß die Themen - zum großen Glück -
nicht predigtfertig dargeboten sind. Die ungefähr 7000 Zitate der Schrift
laden zur Arbeit, aber zu welch dankbarer Arbeit ein B. Steiert OSB

Schnackenburg, Rudolf: Gottes Herrschaft und Reich. Eine
biblischtheologische Studie. - Herder, Freiburg 1959. xvi-255 S.

Wir gehen nicht fehl, wenn wir das neue Buch des Würzburger Neu-
testamentlers für eine außerordentliche Leistung und als die beste, für Theologie

und Exegese auf lange Zeit hin maßgebende Gesamtdarstellung des

Reichgottesgedankens in der Bibel halten. Der Autor kann sein Buch wohl
nur deshalb als ein kleines, vornehmlich als Grundlage für die theologische
Diskussion bestimmtes Werk vorstellen, weil er, der Größe und Schwierigkeit

des Gegenstandes sich voll bewußt, seine Arbeit in den Dienst eines
Höheren, der Kirche, stellen wollte. Umso mehr staunt man dann im Verlauf

der Lektüre, mit welch unvergleichhcher, meisterhafter Beherrschung



Besprechungen 429

des gewaltigen Stoffes, welch großer Sachkenntnis, welch methodisch
sauberer, von jeder apologetischen Tendenz freier, kritischer und doch
tiefgläubiger Art der Verf. es versteht, den Basileiagedanken von seinem ersten
Auftreten im Buche Exodus bis zu seiner Vollendung und Erfüllung in der
Apokalypse darzustellen. Zudem schreibt S. in einer reichen, kräftigen und
edlen Sprache, die es ihm ermöglicht, einen Gedanken klar zu entfalten und
in treffenden Formulierungen wieder zusammenzufassen. So geht durch das

ganze Buch eine anhaltende Spannung und Bewegung, die von der inneren
Dynamik der progressiv-heilsgeschichtlichen Darstellung der Gottesherrschaft
selbst getragen wird. In drei großen Teilen schreitet die Untersuchung voran :

das Königtum Gottes im Alten Testament und im Spätjudentum (1-48), die
Königsherrschaft Gottes in der Verkündigung des Urchristentums (49-180),
Gottes Herrschaft und sein Reich in der Verkündigung des Urchristentums
(181-246).

Der 1. Teil bietet die « Kemgedanken, an die Jesus mit seiner Botschaft
anknüpfen konnte » (15). Israel erfährt das Königtum Jahwes in seiner
Geschichte, feiert seine Gegenwart im Kult und erhofft sein eschatologisches
Kommen für die Zukunft (§ 1-3). Dieses Königtum Gottes ist «weder ein
'Reich' noch ein 'Herrschaftsbereich', sondern ein königliches Führen und
Herrschen, das aus der absoluten Macht Jahwes erwächst und sich in der
Leitung Israels erweist. Diese Urbedeutung, daß Jahwe als König herrscht,
ist für die ganze Entwicklung des Basileia-Gedankens festzuhalten. Nicht die
ruhende Gewalt, sondern die ausgeübte Macht, nicht das Amt, sondern die
Funktion, nicht der Titel, sondern die Tat bestimmen Gottes Königtum in
der Bibel » (2 f.). Das Spätjudentum mit seiner Hoffnung auf das messianische
Reich, mit der rabbinischen Lehre von der gegenwärtig verborgenen und
künftig offenbaren Gottesherrschaft, mit der apokalyptischen Erwartung der
kosmisch-universalen Gottesherrschaft gibt die weiteren Elemente für den
Basileiabegriff Jesu an die Hand (§ 3-6).

Das unerhört Neue der von Jesus verkündeten Gottesherrschaft, die im
2. Teil dargestellt wird, liegt in ihrem eschatologischen Ereignischarakter.
« Eschatologisch » ist nicht nur der Begriff der von Jesus verkündeten
Herrschaft, sondern vor allem die in seiner Person angebrochene, übernatürliche
Wirklichkeit. « Die Gottesherrschaft ist ein auf Menschen zukommendes
Geschehen, ein ihnen angebotenes Gut, eine sie fordernde Größe, nie dagegen
etwas, über das sie selbst verfügen, das sie selbst herbeizwingen oder sich
ertrotzen können » (55). Als Inbegriff alles Heils (Evangelium) ist diese
eschatologische Gottesherrschaft allen offen, die umkehren und glauben.
Umkehrpredigt, Bergpredigt und Aufruf zur konkreten Nachfolge ist die
allen angebotene Einladung, ins Reich Gottes einzugehen (§ 7-10). Das
Kernproblem, das Verhältnis der Gottesherrschaft zur Person und Wirksamkeit
Jesu, löst S. im Sinne einer progressiv-heilsgeschichtlichen Deutung. Die
Gottesherrschaft ist mit Jesus gekommen, aber erst als anfängliches Heil,
das noch seiner Vollendung harrt. Darin ist der Messiasanspruch Jesu
begründet. Seine Wunder sind Anzeichen und nicht nur Vorzeichen, daß Gott
seine Herrschaft gegen das Böse durchsetzen will. So sind die « Gegenwartsaussagen

» im Sinne einer dynamischen Anwesenheit der Gottesherrschaft



430 Besprechungen

zu deuten. Die in sorgfältiger Einzelexegese untersuchten Wachstumsgleichnisse

bezeugen jene « Spannung, die zwischen dem Anfang und Ende,
zwischen der Aussaat und Ernte, zwischen der gegenwärtigen unauffälligen und
der künftigen offenbaren Herrlichkeit der Gottesherrschaft besteht » (109).
Trotz des gegenwärtigen Hereinwirkens der Gottesherrschaft in die Gegenwart

(§ 11-13) liegt ihr Schwergewicht in der Zukunft (§ 14-16). Die Men-
schensohntexte messen der Person Jesu auch für die zukünftige Gottesherrschaft

eine Bedeutung bei. Er wird ihr einstiger Richter sein. Aber zuvor
muß Jesus den Sühnetod auf sich nehmen, um für alle, trotz der Ablehnung
der Juden, eine neue Heilsmöglichkeit zu schaffen. Damit rückt die Heils-
gemeinde ins Licht der Basileiabotschaft Jesu (§ 17-19). Über ihr
gegenseitiges Verhältnis läßt sich prinzipiell folgendes sagen : « Wenn die eschato-

logische Gottesherrschaft schon in Jesu Person und Wirken anwesend war
und mit seiner Parusie in Macht und Herrlichkeit erscheinen wird, dann
partizipiert die von ihm gegründete Gemeinde schon um ihrer Bindung an
Jesus willen an den gegenwärtigen Heilskräften und den Verheißungen der
Zukunft » (155). So wird der Reichgottesgedanke fruchtbar gemacht für das
Selbstverständnis der Gemeinde, wie aus den paränetischen Zügen vieler
Gleichnisse hervorgeht. In der Eucharistie ist Jesu Heilswirken bis zum
Kommen des Reiches der Herrlichkeit in besonderer Weise gegenwärtig und
wirksam. Auf die Frage der Naherwartung kann hier nicht näher eingegangen
werden.

Der 3. Teil ist uns eine wahre Offenbarung. Kaum irgendwo wird jene
heils- und offenbarungsgeschichtliche Wende, die von der Botschaft Jesu zur
Botschaft über Jesus den Messias und Herrn führt, in einer solchen Tiefe
und Konsequenz dargestellt sein wie hier. Mit der Erhöhung Christi ist eine
neue heilsgeschichtliche Epoche angebrochen, « die Zeit der himmlisch
offenbaren, irdisch noch verdeckten aber wirklichen und wirksamen, in der Kirche
und durch die Kirche sich realisierenden Herrschaft Christi, die ihr Ziel in
der künftigen Vollendung der Gottesherrschaft hat» (198). Der Verf. zeigt
an Hand der eschatologischen Schau der Evangelien, daß dieser Wandel in
der folgerichtigen Linie der Messianität des irdischen Jesus liegt, die nun in
seinem Herrentum vollendet wird. Paulus hat diese Christusherrschaft
theologisch weitergeführt und vertieft, vor allem im Epheser- und Kolosserbrief.
In diesen Briefen wurde er auch genötigt, das Verhältnis der Herrschaft
Christi zu Kirche und Welt zu präzisieren. « "Reich Christi' ist ein
umfassenderer Ausdruck als 'Kirche'. Gewiß erfüllt sich für die gegenwärtige
irdische Existenz der Christen ihre Teilnahme am Reiche Christi und ihre
Anwartschaft auf das eschatologische Reich in der Kirche, dem gnadenvollen
Wirkbereich des himmlischen Christus ; aber die Herrschaft Christi greift
über die Kirche hinaus, und die Kirche wird einmal ihre irdische Aufgabe
erfüllt haben und dann im eschatologischen Reich Christi bzw. Gottes
aufgehen » (211). « Mit der Kirche ergreift Christus immer mehr die Herrschaft
über das All und zieht es immer stärker und vollkommener unter sich als
das Haupt » (220). Das ist kurz der Inhalt der theologisch überaus gewichtigen

§ 21-23. Einen letzten Ausblick auf das transzendente und eschatologische

Reich geben der Hebräerbrief und die Apokalypse (§ 24-25). Unter



Besprechungen 431

dem großartigen Bilde der Gottesstadt erscheint die vollendete Gottesherrschaft

tatsächlich als ein Reich, da Gott nun « alles in allem » geworden ist.
W. Pfister OP

Grelot, Pierre : Sens chrétien de l'Ancien Testament. Esquisse d'un
traité dogmatique. (Bibliothèque de Théologie, série I, vol. 3) - Desclée,
Tournai 1962. xi-540 p.

Der Verfasser geht vom berechtigten Anliegen aus, daß in der Theologie
zwischen Erbsünde und Erlösung ein dogmatischer Traktat über das Alte
Testament eingebaut werden sollte, und er stellt sich die Aufgabe, diesen
uns zu schenken.

In einem historischen Teil zeigt er die Stellung des Alten Testamentes
in der christlichen Überlieferung. Der eigentliche Traktat behandelt das
Alte Testament als Heilsplan Gottes, als Mysterium Christi, als Gesetz, als
Geschichte und als Verheißung. Ein Schlußteil klärt die Frage der christlichen

Interpretation des Alten Testamentes. Dabei ist der heute so viel
besprochene « Sensus plenior » besonders behandelt und erklärt.

Während der erste Teil in kurzen Angaben eine treffliche Schau
vermittelt, ist der Hauptteil, der in seinem Aufbau sehr gut die Werte der
Schrift einteilt, doch zu breit ausgefallen. Der Zug, überall zu unterteilen
und die gleichen Aufspaltungen durchzuführen, die stets sich wiederholenden
Inhaltsangaben und Begründungen der Einteilungen belasten die Ausführungen,

von den zahlreichen Anmerkungen ganz abgesehen. Ohne Zweifel ist eine

unglaublich große Literatur verarbeitet worden, aber alles sollte viel kürzer
und prägnanter gefaßt werden. Es handelt sich ja um Leser, die das
Vorgehen selbst erkennen und beurteilen können.

So ist das Werk gewiß wertvoll, es könnte aber durch eine weniger
pedante Fassung viel zugänglicher und lesbarer gemacht werden.

B. Steiert OSB

de Vaux, Roland OP : Das Alte Testament und seine Lebensordnungen.
2 Bände. - Herder, Freiburg 1960-1962. 363, 467 S.

Der bekannte Leiter der archäologischen Schule von St. Etienne zu
Jerusalem hat in den Jahren 1958 und 1960 «Les institutions de l'Ancien
Testament » als Ergänzung zur Bibel von Jerusalem herausgegeben, die nun
von Lothar Hollerbach und Ulrich Schütz ins Deutsche übertragen in zwei
prächtigen Bänden vorliegen.

Der erste Band behandelt das Fortleben des Nomadentums mit seinen

Auswirkungen auf Familie und Volksgemeinschaft. Letztere setzt sich
zusammen aus Freien aller sozialen Schichten, aus Sklaven und aus einem
Regierungsapparat, der im Königtum seinen Höhepunkt hat und durch eine
komplizierte Verwaltung funktioniert. Als Anhang, der sehr aufschlußreich
ist, dürfen die Angaben über Wirtschaft, Zeiteinteilung, Maße und Gewichte
betrachtet werden.

Der zweite Band behandelt Heer und Kriegswesen und die religiösen
Lebensördnungen. Darin kommen die Heiligtümer, Priester und Leviten,
Opfer und andere Kultakte und endlich Zeiten und Feste zur Sprache.



432 Besprechungen

Der unvergleichliche Wert dieses Meisterwerkes besteht besonders darin,
daß bei allen Lebensordnungen unter Berücksichtigung der Bibel und der
Archäologie die Entwicklung von Anfang bis zum Ende gezeigt wird, sodaß
der Leser das Werden und Wachsen Israels erschauen und die biblischen
Texte viel organischer erfassen kann.

In der Form ist der Text fortlaufend und nicht mit Anmerkungen und
Verweisen beschwert. Die Bibliographie und die Register am Schluß
erleichtern das Auffinden jeder Einzelheit. So wird dieses Werk dem Freund
der Schrift zum unentbehrlichen Begleiter werden. B. Steiert OSB

Schedl, Claus : Geschichte des Alten Testamentes, IV. Band : Das Zeitalter
der Propheten. - Tyrolia-Verlag, Innsbruck 1962. xix-474 S., 6 Karten u.
4 Abbildungen.

Nachdem vom ausgedehnten Bibelwerk von Claus Schedl der vierte
Band als Abschluß angekündigt war, hat sich gezeigt, daß die Behandlung
der Propheten ein stattliches Buch ergab, dem ein Schlußband bald folgen
wird. Im vorliegenden Werk wird zuerst die Geschichte Judas und Israels
von der Reichstrennung an bis zum Untergang Jerusalems skizziert. Dabei
finden die neuesten archäologischen Forschungen sehr weitgehende
Verwendung, so weitgehend, daß die biblischen Dokumente fast zu stark zurücktreten.

Die Propheten selbst, die Künder und Schriftsteller, werden in diesen
Rahmen hineingestellt und durch ihn erklärt, wobei auch wieder archäologische

Parallelen herangezogen werden.
Die Positionen Schedls suchen verschiedene Wundererklärungen in den

natürlichen Verlauf der Dinge zurückzudrängen, wobei er wohl nicht von
allen verstanden und anerkannt werden wird. Es muß beigefügt werden,
daß die Ausführungen Schedls die Kenntnis der Schrift zum großen Teil
voraussetzen, ansonst sie nicht verstanden werden können. Da die Sprache
aber klar und angenehm ist, wird der Leser der Schrift diese Einführungen
besonders von der Archäologie her gerne mitverarbeiten und manche Stelle
der heiligen Texte tiefer erfassen. B. Steiert OSB

Bruno, Arvid : Sprüche, Prediger, Klagelieder, Esther, Daniel. Eine
rhythmische und textkritische Untersuchung. - Almqvist u. Wiksell, Stockholm

1958. 239 S.

Der Freiburger Altexeget Vinzenz Zapletal OP (f 21.1.1938) sprach in
einer damals viel Aufsehen erregenden Rektoratsrede (15. Nov. 1910) « Über
einige Aufgaben der katholischen alttestamentlichen Exegese » (Freiburg
1911), worin er u. a. auch die Verwirklichung einer metrischen Ausgabe des

gesamten alttestamentlichen Bücherbestandes forderte.Wäre er noch am
Leben, er würde gewiß seine Freude gehabt haben an der Lebensarbeit Arvid
Brunos, der die gesamte Reihe der hebräischen Bücher im Sinne Zapletals
bearbeitet hat. Das heißt natürlich keineswegs, daß Zapletal mit den metrischen

Aufstellungen des schwedischen Gelehrten in allem einverstanden
gewesen wäre. Zur Zeit wo die hebräische Metrik mehr als jetzt im Brennpunkt
des Interesses der Alttestamentier stand, hat es wohl kaum zwei Metrizisten



Besprechungen 433

gegeben, die restlos in allen Einzelheiten miteinander übereinstimmten -
Die Aufgabe war nicht leicht und gewissermaßen ein Wagestück. Wohl
deshalb hat der unermüdliche schwedische Bibelforscher der Widmung dieses
Abschnittes das ans Bibelhebräische ISam. 19,5) anklingende Motto QUJil

]S3h er setzte sein Leben aufs Spiel) beigesellt. Über Arvids
Arbeitsweise haben wir bei mehreren früheren Gelegenheiten schon berichtet.
Auch hier bleiben, bei aller Anerkennung der geleisteten Detailarbeit, unsere
Zweifel an der objektiven Gültigkeit gewisser vom Verfasser aufgestellter
Normen, ganz abgesehen von der Berechtigung der einzelnen Korrekturen.
Heutzutage bringen wir im allgemeinen den überlieferten Textformen doch
wohl eine größere Ehrfurcht entgegen als dies zur Zeit der Hochblüte der
alttestamentlichen Metrizisten üblich war.

M. A. VAN DEN OUDENRIJN OP f
Introduction à la Bible, sous la direction de A. Robert (f) et A. Feuillet,

Tome II : Nouveau Testament. - Desclée, Tournai 1959. xxiu-939 p.
Das vorliegende Werk löst sich bewußt von der üblichen Form einer

« Einleitung ». Der im großen und ganzen sich gleichbleibende allgemeine
Teil dieser Wissenschaft ist hier weggelassen. Dafür kommt nach der
speziellen Einleitung ein Abschnitt über die Umwelt des NT und als Schlußteil
ein Aufriß neutestamentlicher Theologie hinzu. Ist mit dieser Neuerung der
Zugang in die Welt des NT auch erleichtert und auf das Wesentliche
beschränkt worden, so bleibt doch für ein gründliches und allseitiges Studium
des NT ein gutes Handbuch über Textkritik und Textgeschichte weiterhin
unentbehrlich. Das hier tatsächlich Gebotene verdient jedoch volle
Anerkennung. Zur Illustrierung greifen wir ein paar besonders wichtige Probleme
heraus. Da ist zuerst die meisterhafte Darstellung der synoptischen Evangelien

von X. Léon-Dufour. Durch die Bestimmung der literarischen Komposition,

der theologischen Perspektive, des Autors, des Entstehungs- und
Bestimmungsortes, des Stiles und der Historizität wird die Eigenart jedes
Evangelisten für sich herausgearbeitet. Erst nach dieser mehr analytischen
Arbeit werden die Beziehungen und Abhängigkeiten der Synoptiker
untereinander abgegrenzt und so die Lösung des synoptischen Problems
vorbereitet. Der Autor stellt kein neues System auf, sondern zeigt nach einer
kritischen Sichtung aller bekannten Systeme einen neuen Weg zu einem
tieferen und allseitig richtigen Verständnis unserer Evangelien auf. Dabei
legt er vor allem großen Wert auf die Herausarbeitung der vorsynoptischen
Einheiten, die es nach Zeit, Ort und Milieu ihrer Entstehung immer besser
zu erfassen gelte. Die Versuche des Verf. in dieser Linie sowie die Arbeiten
von Cerfaux und anderer beweisen die Fruchtbarkeit dieser Methode.

Aus der Darstellung des Corpus Paulinum von Cerfaiix und seines
Schülers J. Cambier sei die lebendige und nüancierte Art der Inhaltsangabe
der einzelnen Briefe hervorgehoben. Es wird hier viel mehr als nur ein trok-
kenes Inhaltsschema geboten. Cerfaux tritt entschieden für die paulinische
Autorschaft der Gefangenschafts- und Pastoralbriefe ein. Man wird sein
Urteil, das sich auf sorgfältige Literarkritik und sichere theologische
Vergleiche mit den Hauptbriefen stützt, nicht für gering achten.

28



434 Besprechungen

Die Bibeltheologie des Schlußteils ergänzt in wertvoller Weise die mehr
analytische Darstellung der einzelnen Bücher. Ihr Verfasser A. Feuillet zeigt,
wie die Verkündigung der Synoptiker im Dienste der von Jesus gebrachten,
aber über ihn hinausreichenden Botschaft der Herrschaft Gottes steht. Die
Darstellung der johänneischen Theologie vom gleichen Autor hilft Johannes
im Zusammenhang seiner großen Themen verstehen. Die paulinische
Erlösungslehre von S. Lyonnet ist ein Glanzstück biblischer Theologie.

Im ganzen gibt dieses Werk namhafter französischer und belgischer
Exegeten beredtes Zeugnis für den hohen wissenschaftlichen Stand und die
große Aufgeschlossenheit katholischer Exegese. W. Pfister OP

Das Neue Testament übersetzt von Fritz Tillmann. - Kösel-Verlag,
München 1962. 902 S.

An deutschen Übersetzungen des NT aus dem 20. Jahrhundert zählt
J. Kürzinger in der von Prof. Josef Schmid (München) redigierten Übersicht
über « moderne Bibelübersetzungen » (ZKT 82 [1960] 290-332) S. 292

insgesamt 16 auf, abgesehen von den dort angeführten 4 Vollbibeln. Wohl die
bekannteste und populärste dieser Übersetzungen dürfte die des Kapuziners

P. Konstantin Rösch sein. Trotzdem war es ein recht glücklicher
Gedanke des Kösel-Verlages, die weniger verbreitete Übersetzung des 1953
verstorbenen bekannten Bonner Neutestamentiers Fritz Tillmann in neuer
Bearbeitung herauszugeben. Sie erschien erstmals im Verlag der Buchgemeinde

als Bd. 1 und 3 der « religiösen Schriftenreihe » (Bonn 1925 und
1927), sodann schon 1928 im Köselverlag. Wie wir der Rückseite des
Titelblattes entnehmen können, wurde der Text 1951 von Werner Becker 1951

in Zusammenarbeit mitTillmann durchgesehen und im Anmerkungsteil neu
bearbeitet. Diese Auflage dient zugleich in einer Lizenzausgabe (St. Benno-
Verlag, Leipzig) den ostdeutschen Bistümern als offizielle Übersetzung. Der
Köselverlag beauftragte aber in der Folge denselben Bearbeiter, die
Übersetzung neu durchzusehen, zu verbessern und die Anmerkungen zu ergänzen,

wobei lobend festzuhalten ist, daß der Herausgeber diese in Anmerkungen

gegebenen Erläuterungen ganz wesentlich erweitert und auf den Stand
der heutigen Bibelwissenschaft gebracht hat, soweit dies für eine an sich an
das große Publikum gerichtete Ausgabe überhaupt tragbar war. Wie Rösch
gründet natürlich auch Tillmann auf dem griechischen Urtext, aber ebenfalls

unter Berücksichtigung der Vulgata. Unter den Anmerkungen stehen,
mit * bezeichnet, Verweise auf die gegebenenfalls in Frage kommenden
liturgischen Perikopen, die übrigens am Schluß des Bandes in einer liturgischen
Tabelle (794-800) in der zeitlichen Abfolge des Kirchenjahres zusammengestellt

werden. Im Anschluß an die Übersetzung finden wir S. 773-792
« einführende Bemerkungen zu den einzelnen Büchern des Neuen
Testamentes », allerdings in gedrängtester Kürze. Sie dürfen aber für den Zweck
der Übersetzung, ein Volksbuch zu sein, durchaus genügen. Mit Dank wird
der Benutzer auch die synoptische Tabelle zu den 3 ersten Evangelien
entgegennehmen. Wie die bisher anderen Übersetzungen beigefügten Sachregister

ist sodann abschließend auch das 77 Seiten umfassende « bibeltheologi-



Besprechungen 435

sehe Register » alphabetisch angeordnet, aber m. R. darf man es als etwas
Neuartiges ansprechen, insofern es im Vergleich zu andern ähnlichen Registern

nicht nur viel reichhaltiger ist, sondern jeden einigermaßen bedeutenden

biblischen Begriff auch viel differenzierter darstellt und vor allem in
logischen Einteilungen sehr klar und eindrucksvoll entfaltet. Man vergleiche
z. B. die 11 dürftigen Kolonnenzeilen bei Rösch über die Kirche mit dem
entsprechenden Abschnitt in der vorliegenden Ausgabe S. 866-870 mit seinen
5 Haupteinteilungen und den zahlreichen Untereinteilungen, die von den
ekklesiologischen Aussagen des NT ein sehr eindrucksvolles Bild geben und
vor allem auch dem praktischen Seelsorger eine äußerst wertvolle Hilfe bringen

dürften. Dieses Register ist samt denTabellen das Werk Paul Hoffmanns.
Indes bleibt natürlich bei allem noch so wertvollen Beiwerk als wesentlicher

und daher entscheidender Vorzug dieser Ausgabe des deutschen NT die
äußerst gepflegte Sprache der Übersetzung. Das ist nicht selbstverständlich,

wenn wir bedenken, daß Tillmann allüberall dem griechischen Original
möglichst nahezukommen sucht. Wir kennen diese Texttreue nicht nur aus
jenen Teilen der unter seiner redaktionellen Leitung veröffentlichten sog.
Bonnerbibel des NT (Die Hl. Schrift des Neuen Testaments, 10 Bde, Bonn
1931 ff., 4. Aufl.), die er selber übersetzt und kommentiert hat, sondern
vielleicht noch mehr aus den sehr verbreiteten Erklärungen der sonntäglichen
Episteln und Evangelien, bzw. der Festtagsepisteln und -evangelien (Schwann,
Düsseldorf). Stichproben zeigen, daß wir es hier und dort im großen und ganzen

mit derselbenÜbersetzung zu tun haben, nur daß in der vorliegenden neuen
Gesamtübersetzung manche sprachliche Härte vermieden wird und manche
Unebenheit ausgeglichen erscheint. Gewiß, Rösch mag uns auch heute noch
da und dort mehr zusagen, aber vielleicht darf man doch, ohne ungerecht zu
sein, behaupten, daß diese Neuausgabe die beste deutsche Übersetzung aus
dem griechischen Urtext ist, die uns heute zur Verfügung steht. Nicht aber
verschwiegen werden darf, daß der Verlag uns hier ein auf Persia-Dünn-
druckpapier hergestelltes Meisterwerk der modernen Buchdruckerkunst
schenkt, das des Buches der Bücher wahrlich würdig ist. Auch von ihm gilt,
was das - allerdings noch nicht verabschiedete - Schema des II. Vaticanums
zu den Quellen der Offenbarung sagt : « Nicht ohne Fügung der göttlichen
Vorsehung gibt es heute viele Übersetzungen der Heiligen Schrift in die
modernen Sprachen. Mit der allergrößten Freude muß man die Liebe und
die Verehrung begrüßen, die vor allem den Evangelien und den apostolischen

Schriften entgegengebracht wird. » P. Wyser OP

Krämer, Karl Fr.: Gott unser Heil nach dem Zeugnis der Bibel. Neues
Testament. (Herder-Bücherei Bd. D 5.) - Herder, Freiburg 1961. 317 S.

Im Frühjahr 1960 erschien als Dünndruckbändchen eine Auswahl des
Alten Testamentes. Nun folgt nach gleichen Grundsätzen eine Auswahl des
Neuen Testamentes. Der Herausgeber gibt sich Rechenschaft, daß in diesem
Stoff eine Wahl noch heikler ist, da das Verlangen nach dem vollen Text
noch größer und auch leichter erfüllbar ist.

Die Absicht aber, das Heilsgeschehen und seine Erfüllung klar heraus-



436 Besprechungen

zukristallisieren, ist wohl berechtigt, da dem Leser, so wie des Naue Testament

vor uns liegt, es doch schwer fallen mag, dessen Theologie zu erkennen.
Ganz kurze Einleitungen und Erklärungen schaffen den Zusammenhang

und eine gewisse Einheitlichkeit. Die ersten drei Evangelien sind bis zum
Vorabend des Leidens als eine Art Synopse gegeben, Johannes ist gesondert
behandelt. In der Leidensgeschichte finden sich alle vier zusammen. Die
Apostelgeschichte findet eine fast vollständige Darlegung, wie sie es verdient. •

Die Paulusbriefe sind wesentlich chronologisch geordnet und zeigen die
Entwicklung der Theologie des Apostels. Aus den katholischen Briefen und der
Apokalypse sind substantielle Auszüge und Textbelege gegeben.

Das Werk Krämers empfiehlt sich sicher, da es auf engem Raum das
Wesentliche über das Neue Testament an Einleitung, Texten und
Erklärungen bietet. Man kann aber bedauern, daß Auszugbibeln im deutschen
Sprachraum in mehreren Ausgaben vorhanden sind, eine Zusammenarbeit
könnte viel Mühe ersparen. B. Steiert OSB

Paillard, Jean : Vier Evangelisten, vier Welten. - Verlag Josef Knecht-
Carolusdruckerei, Frankfurt a. M. 1960. 196 S.

Dieses Buch präsentiert sich hervorragend, sowohl in seiner literarischen
Fassung (feinsinnige Übersetzung aus dem Schwedischen von Rita Öhquist),
als auch hinsichtlich des sprühenden Reichtums seiner teilweise äußerst
originellen Ideen, ganz zu schweigen von der Tatsache, daß sich der Verfasser
in den Fragen der heutigen Textkritik ziemlich gut auskennt und somit als

Wegführer in die neutestamentliche Welt Autorität für sich in Anspruch
nehmen darf. Man hat allerdings den Eindruck, daß er gelegentlich etwas
zu sicher auftritt. Es läßt sich überhaupt fragen, ob es nicht besser wäre,
in solchen Publikationen auf Behandlung wissenschaftlicher Grenzfragen
völlig zu verzichten. Das eigentliche Anliegen des Buches, die Zeichnung der
vier Evangelistengestalten aus ihren eigenen Schriften, würde dabei bestimmt
nichts an Schärfe und Schönheit verlieren. L. M. Simeon OP

Kopp, Clemens: Die heiligen Stätten der Evangelien. - Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 1959. 504 S., 66 Abbild.

Dieses Buch wird zu Recht vom Verlag als Standardwerk angepriesen.
Das dürften folgende unbestreitbaren Vorzüge beweisen.

Der Verfasser ist zunächst einmal in der einschlägigen Literatur
vortrefflich bewandert. Was er davon in einem sieben Kleindruckseiten
umfassenden Register anführt, ist im Werk selber bis ins Einzelne gründlich
verwertet worden. K. geht gewissenhaft allen Aussagen nach, überprüft deren
verschiedene Möglichkeiten und grenzt in einem äußerst sauberen
Beweisverfahren Echtes gegen Unechtes, Zweifelhaftes bzw. bloß Wahrscheinliches
gegen Sicheres ab. Das gilt in vordringlichster Weise wohl dort, wo der
Dialog das Verhältnis der vielgeschmähten Legende zur Geschichte berührt ;

denn wer dieses Buch gründlich studiert, lernt in dieser Frage um. Zwar
bejaht der Verf., ganz seiner Methode entsprechend, durchaus den Unterschied

von Dichtung und Wahrheit. Wir erfahren von ihm sogar, daß sich



Besprechungen 437

im Laufe der J ahrhunderte die fromme, schöpferische Phantasie in den
topographischen « Ausbau » der heiligen Stätten viel mehr einschaltete als wir es

jemals ahnten. Doch K. geht diesen Dingen nicht aus dem Weg, sondern
ordnet sie in die großen historischen und psychologischen Zusammenhänge
ein, begreift sie von daher als wichtige Lebensvorgänge und schult durch
kluge didaktische Führung auch den diesbezüglichen Blick des Lesers. Selten
ist uns die überragende Bedeutung des historischen Kerns, der in jeder
Legende verborgen ist, so überzeugend zum Bewußtsein gebracht worden
wie gerade hier.

Es ist selbstverständlich, daß bei der spezifisch historischen Zielsetzung
dieses monumentalen Werkes die exegetischen Partien im engeren Sinne
stark zurücktreten. Der Verfasser beschränkt seinen allerdings fein
abgewogenen Kommentar auf jene biblischen Berichte, die für die jeweiligen
topographischen Zusammenhänge entscheidend sind. Doch darf man ruhig die
Behauptung wagen, daß dieses Buch im weiteren Sinne mittels seiner
großangelegten geschichtlichen Entwicklung von Anfang bis Ende einem
exegetischen Anliegen dient und dies sowohl negativ als auch positiv. Negativ,
insofern es manchen « kritisch erhärteten Mythos » ebenso kritisch durch die
nüchternen Tatsachen « entmythologisiert». Positiv, insofern hier die evangelischen

Texte für unser oft so mühsames Verständnis gelegentlich nicht
unbedeutend an Schärfe und Klarheit gewinnen.

Manchmal meldet sich allerdings auch ein leiser Widerspruch, sei es,
daß der Verfasser seine Meinungen nicht immer scharf genug profiliert, wie
etwa in der Alma-Parthenos-Frage (S. 16, Anm. 19), sei es, daß er Thesen
vertritt, über deren Gültigkeit man mindestens diskutieren kann, wie jene
von der angeblich ideellen Verlagerung, die am Täufer geschieht, sobald er
den synoptischen Raum verläßt und in den johannäischen eintritt (S. 148 ff.)

L. M. Simeon OP

Richardson, Alan: The Gospel according to Saint John. Introduction
and Commentary. (The Torch Bible Commentaries.) - SCM Press, London
1959. 220 p.

Auteur, notamment d'une Théologie du Nouveau Testament et d'un
Dictionnaire biblique, A. R. a le rare privilège d'unir une vaste érudition à un
jugement pondéré. Le petit commentaire de saint Jean qu'il propose aux
étudiants est marqué de cette double qualité. Notre auteur voit dans le IVe Evangile

un commentaire théologique de la tradition synoptique, dont l'originalité
consiste dans la connexion entre révélation et histoire. Il n'y a pas à y
discerner une adaptation de l'Evangile au monde culturel hellénistique -
les écrits de Qumrân confirment que son horizon est plus juif que grec - et
encore moins à y dépister une influence gnostique ; « sur cette question,
Irénée est un meilleur juge que Bultmann» (p. 21). C. Spicq OP

Schürmann, Heinz: Das Gebet des Herrn aus der Verkündigung Jesu
erläutert. - Herder, Freiburg 1958. 143 S.

Der Verfasser hält, was er im Untertitel seines Buches verheißungsvoll
in Aussicht stellt ; denn seine Erklärung des Vater Unsers wächst wirklich



438 Besprechungen

aus der Gesamtbotschaft Christi heraus und strahlt belichtend wieder auf
diese zurück. Zwar mutet die Feststellung, man habe bis zur Stunde äußerst
selten versucht, unser Gebet ernstlich aus der Gedankenwelt Jesu heraus
zu deuten (vgl. Anmerkung 4), anfänglich etwas eigentümlich an, da ja offenbar

die meisten neueren Kommentatoren irgendwie aus diesem Anliegen
leben. Doch bei näherer Betrachtung gewinnt man tatsächlich die
Überzeugung, daß es bisher meistens bei Ansätzen blieb, während Schürmann
mit äußerster Konsequenz sein gestelltes Ziel verfolgt und in einer gründlichen,

die evangelischen Berichte zur Gänze umspannenden theologischen
Entfaltung das eingangs gegebene Versprechen einzulösen versteht. Dabei
vermittelt er gelegentlich überraschend schöne Erkenntnisse. Es sei etwa
an das erinnert, was über den Vater gesagt wird und über die Schuld des
Menschen vor ihm oder an die Darstellung des göttlichen Königtums, das
sowohl in seiner negativen Abgrenzung als auch in seiner positiven Erfüllung
den Blick des Lesers in ganz ungewohnte und äußerst beglückende Perspektiven

hineinnimmt.
Dieses Buch muß man empfehlen : dem Beter, damit er besser beten

lerne, und dem Apostel, damit sein Zeugnis an Kraft gewinne.
L. M. Simeon OP

Mussner, Franz : Die Botschaft der Gleichnisse Jesu. (Schriften zur
Katechetik, hrsg. von Josef Goldbrunner, Bd. I.) - Kösel-Verlag, München
1961. 102 S.

Es handelt sich um 23 Gleichnisse Jesu, die der Neutestamentier von
Trier hier in pastoraltheologischer Sicht untersucht und zu Nutzen von
Katecheten und Homileten vorlegt. Die einzelnen Abschnitte werden in der
Verkündigung Jesu geschichtlich erklärt und auf die theologische Verwertung
in Predigt und Unterricht zugeschnitten. Der geplagte und gehetzte Praktiker

kann sich hier kurz und doch gründlich orientieren. Er findet zwar
keine fertigen Homilien, wohl aber fruchtbare Anregung für seine persönliche

Arbeit. L. M. Simeon OP

Bieder, Werner: Die Berufung im Neuen Testament. (Abhandlungen zur
Theologie des Alten und Neuen Testamentes, 38.) - Zwingli Verlag, Zürich
1961. 110 S.

Als Kursleiter im Basler Missionshaus geht der Verfasser den Texten des
Neuen Testamentes nach, die von der Berufung und näherhin von der
missionarischen Berufung sprechen. In der Tat bringt er in ernster Betrachtung
eine reiche Ernte über die Jünger und Paulus und sicher in sehr persönlicher
und neuer Form über die ganze Gemeinde ein. Der Grundgedanke könnte
wohl so formuliert werden, daß der Anruf Gottes alle trifft, immer erklingt
und immer'gehört werden muß. Soweit sind die Gedanken und Ausführungen
ausgezeichnet.

Der katholische Leser ist an vielen Stellen etwas erstaunt, wenn der
Verfasser die Historizität der Texte so stark ablehnt. Er fühlt auch, wie
schwer es dem Verfasser auf dem Boden seiner Gnadenlehre geht, Gnade



Besprechungen 439

und Mitwirkung des Menschen zu vereinigen und von jeder sogenannten
Werkheiligung sich freizuhalten. Das Buch ist aber durchaus nicht polemisch.
Nur die Brüder von Taizé werden zweimal wegen ihrer katholisierenden Lehre
aufs Korn genommen (Anmerkungen 96 u. 107). Im ganzen dürfte der positive

und originelle Beitrag, mit gewissen Einschränkungen, in der
Missionstheologie berechtigte Beachtung finden. B. Steiert OSB

O'Connor, Edward D., CSC: Faith in the Synoptic Gospels. A Problem
in the correlation of Scripture and Theology. - University of Notre Dame
Press, Notre Dame (Indiana) 1961. xx-164 p.

Le temps n'est plus où jeunes docteurs et maîtres élaboraient de vastes
synthèses des thèmes bibliques, le plus souvent apologétiques et polémiques,
se contentant de justifier leurs positions par quelques références à l'Ecriture.
Le lecteur était informé des idées de l'écrivain beaucoup plus que de
l'enseignement du Texte sacré.

En étudiant la foi dans les Evangiles synoptiques, E.O'C. suit la méthode
inverse : il analyse minutieusement chaque texte, l'éclairé par son contexte,
exploite les ressources de la philologie - ce qui nous vaut nombre de précisions
sur mdTEÛeiv sîç, ètc£, èv, cm - et va même jusqu'à nous avertir des nuances de

l'anglais belief, trust, faith, faithfulness; ce qui n'est nullement superflu
dans une exégèse qui se veut exacte et sans équivoque pour le profane. Après
avoir relevé la dépendance des Synoptiques par rapport aux Septante, notamment

dans la conception de la foi : confiance en Iahvé sauveur d'Israël, notre
auteur précise ce qui est spécifique dans la foi nouvelle : la foi à Jésus-Christ ;

d'une part on croit que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, envoyé par son
Père ; d'autre part, on lui fait confiance comme sauveur pour la rémission des

péchés. Les deux aspects de conviction intellectuelle et de don du cœur sont
donc intrinsèquement liés ; celui-ci étant basé sur celle-là, comme le fruit
dépend de la racine. L'un et l'autre entraînent la fidélité pratique, l'attachement

loyal à la personne de Jésus et l'accomplissement de la volonté de Dieu.
La foi des Evangiles est donc un engagement de tout l'homme.

A bon droit, notre auteur se proposant de faire œuvre de théologien
biblique suppose résolus les problèmes de critique textuelle et n'envisage
point la « critique des genres littéraires » qui serait peu éclairante au point de

vue doctrinal ; mais il traite son sujet avec beaucoup de nuance et d'objectivité.

La phrase liminaire de l'introduction suggère l'esprit de cette
recherche : Alors que depuis toujours les protestants mettaient l'accent sur
la foi-confiance et les catholiques sur l'élément intellectuel de la pistis, depuis
quelques années ceux-ci soulignent la confiance et ceux-là la conviction de

l'esprit ; R. Bultmann et M. Meinertz arrivent à être ^d'accord sur ces deux
éléments. La présente étude apporte une contribution de prix à l'élaboration
de ce chapitre fondamental de la théologie biblique et devra être citée en
bonne place dans les bibliographies de la foi. C. Spicq OP



440 Besprechungen

Steiner M., OFM: La Tentation de Jésus dans l'interprétation patristique
de saint Justin à Origène (Etudes Bibliques). - J. Gabalda, Paris 1962. 232 p.

C'est un signe des temps que cette très belle thèse d'un Père franciscain

ait été dirigée par un maître protestant, le professeur O. Cullmann,
et publiée dans la collection biblique des Dominicains de Jérusalem. Grâce
à Dieu, les travaux sur l'histoire de l'exégèse d'un texte ou d'un thème
scripturaire se multiplient. Le genre est facile. Il suffit de patience et
d'érudition. Mais nous avons ici un modèle de méthode et de perspicacité. L'auteur

a un don remarquable pour situer dans leur contexte historique et
doctrinal les écrivains du passé, dépister leurs sources et leurs intentions
contemporaines, résumer clairement leurs exégèses subtiles et fragmentaires.

A propos du récit synoptique de la tentation de Jésus, il nous donne
une série de monographies sur l'interprétation de Justin, le roman pseudo-
Clémentin, les Extraits de Théodote, Irénée, Tertullien, Clément d'Alexandrie,

Origène (dont l'éloge frise le dithyrambe, p. 107). Chacun de ces auteurs
fait rarement ce que nous appelons de l'exégèse proprement dite, il exprime
sa pensée personnelle dans les catéchèses ou des exposés théologiques et
polémiques. Or presque tous, avec des nuances diverses, comprennent la
tentation de Jésus en référence à la tentation du premier homme (même
intervention de l'Adversaire) et au cycle de l'Exode (dont sont issues les
citations scripturaires utilisées par le Sauveur contre Satan). C'est dire que
ce récit des Synoptiques établit un lien entre l'œuvre salvifique de Jésus
et l'histoire de l'Ancien Testament. Il signale un moment essentiel de
l'économie divine aboutissant au Fils de Dieu incarné. De fait, Satan avait
obtenu la victoire sur le premier homme, et il s'efforce de la renouveler,
par les mêmes mensonges, sur ce nouvel homme, dont il soupçonne la condition

messianique. Or Jésus « le plus fort » expulse le fort armé, par son
absolue obéissance à Dieu. La plupart de nos auteurs concluent que cette
lutte de Satan contre le Christ se poursuit dans l'Eglise et contre chaque
chrétien : tout baptisé est induit en tentation, doit combattre et remporter
la victoire, notamment contre les faux-prophètes et les faux-apôtres suscités

par le tentateur, dont l'imposture doit être sans cesse démasquée.
La réussite de cette recherche est d'avoir donné un exposé cohérent

et limpide de textes provenant d'écrivains originaux, mais tous profondément

nourris de la doctrine révélée, en premier lieu du rôle du Christ et de
sa toute-puissance sotériologique. Plusieurs fois, M. S. est amené à donner
quelques références à l'Epître aux Hébreux, la seule épître qui évoque les
« tentations » de Jésus. Les références ne semblent pas provenir des auteurs
qu'il commente. Dans le cas contraire, il serait important de relever le mode
de ces citations, qui fourniraient peut-être un indice de la croyance à la
canonicité de l'Epître aux IIe-IIIe siècles. Est-i lexact que « la vraie typologie,

elle, est d'abord l'élément de base de la catéchèse» (p. 18) Ce n'est
pas l'impression que donne Hébr. vi, 1-2. C. Spicq OP



Besprechungen 441

Gundlach, Anton : Verklärung des Herrn. Die Botschaft vom Heiligen
Berg. - Verlag J. Pfeiffer, München 1957. 143 S.

Der Verfasser legt einleitend vor, « was die drei synoptischen Evangelisten

(über die Verklärung Jesu) erzählen ». Er vergleicht die Berichte
miteinander, erforscht in einem exegetischen Kurzkommentar deren Literalsinn,

grenzt diesen gegen Verzeichnungen in den Apokryphen oder in den
Darstellungen der Visionäre (Katharina Emmerich) ab und wertet dann
seine wissenschaftlich erarbeiteten Resultate in ausführlicher homiletischer
Breite aus.

Die Reaktion, die man bei der Lektüre verspürt, ist eminent positiv.
Schon die Tatsache, daß Gundlach gründliche fachliche Kenntnisse verrät
und dabei seine Vorgänger trotz aller Anerkennung nicht einfach wahllos
übernimmt, sondern deren Ergebnisse kritisch zu sichten weiß, nimmt für
ihn ein. Vor allem aber packt den Leser die gesamte geistige und religiöse
Linienführung. Denn alles darin sprüht von lebendiger Originalität und vieles
erreicht überdies im theologisch-mystischen Anstieg Höhepunkte von
blendender Schönheit.

Man freut sich aufrichtig über diese Neuerscheinung, auch wenn man
da und dort gewisse Schwierigkeiten hat. So entfernen sich beispielshalber
die äußerst anregenden homiletischen Ausführungen manchmal dermaßen
weit vom biblischen Text, daß man kaum mehr eine eigentliche
Schriftdeutung zu erkennen vermag. Auch in verschiedenen Einzelfragen kann man
anderer Ansicht sein. So, will es scheinen, kommt Katharina Emmerich,
aufs große gesehen, doch etwas zu schlecht weg.

Doch solche und ähnliche Fragen tun dem positiven Gesamteindruck
kaum Abbruch und hindern nicht daran, das Buch warm zu empfehlen.

L. M. Simeon OP

Blinzler, Josef : Der Prozeß Jesu. Das jüdische und das römische
Gerichtsverfahren gegen Jesus Christus auf Grund der ältesten Zeugnisse
dargestellt und beurteilt. Dritte, stark erweiterte Auflage. - Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 1960. 375 S.

Als der Verfasser seinen «Prozeß Jesu» 1951 erstmals herausbrachte,
äußerte sich P. Benoit anläßlich einer ausführlichen Besprechung (Revue
Biblique 1953, 452 f.) mit der zurückhaltenden Bemerkung, man könne
selbstverständlich bei einem schon so oft zerredeten Thema nicht viel Neues mehr
erwarten.

Unterdessen hat « Der Prozeß Jesu » nicht nur seine 3. Auflage erreicht,
sondern sich auch fremdsprachige Räume erobert, und Gelehrte aller
Richtungen und Weltanschauungen, Historiker, Juristen, Exegeten, Theologen,
Juden, Protestanten und Katholiken, melden sich zu Wort und zwar
meistens sehr positiv. Mag sein, daß sich hier rein materiell kaum etwas findet,
was nicht schon einmal berührt worden wäre. Blinzler selbst liefert hierfür
den Beweis durch die unglaubliche Fülle an Literatur, die er verarbeitet hat
(ca. 780 Titel). Doch will mir immerhin scheinen, daß seine Leistung auch
unter rein stofflichem Blickpunkt nicht unterschätzt werden sollte. Denn



Besprechungen

wenn uns jemand in einer sehr komplizierten Frage das gesamte einschlägige
Material zur ständigen Kontrolle anbietet, dann ist dies für uns eben
doch neu.

Sachlich gesehen geht es dem Verfasser zunächst um die Abklärung der
Frage, wer für den Tod Jesu letztinstanzlich verantwortlich sei. Um darauf
eine möglichst gültige Antwort geben zu können, tritt er in formal-juristischer
Perspektive an seine Untersuchungen heran. In ihrem Lichte werden die
Probleme selbst gestellt und dann die Quellen auf ihre Brauchbarkeit
überprüft und später entsprechend ihrem Gewicht in den Gang der Darstellung
eingebaut. Die so gewonnenen Forschungsresultate greifen dann allerdings
kaum über schon bekannte Feststellungen hinaus und können darum auf
weite Strecken hin nur als deren exakte Bestätigung gewertet werden.

Als Ergebnis zeigt sich, daß es sich weniger um einen Prozeß in zwei
Etappen als um ein doppeltes, jeweils in sich geschlossenes Prozeßverfahren
handelt. Das erste spielt sich vor dem Synedrium ab, läuft nach geltendem
jüdischen Recht, wird im allgemeinen, entgegen einer weitverbreiteten
Meinung, legal geführt und endigt mit dem Todesurteil. Grund : Blasphemie. -
Das andere gelangt vor Pilatus zum Austrag. Hier gilt das römische Recht.
Unter beträchtlicher Verletzung der legalen Form entscheidet sich auch der
Prokurator für die Todesstrafe. Grund : Hochverrat.

Blinzler versteht es, in seiner gewaltigen Materialsammlung zunächst
den enttäuschenden Eindruck zu wecken, daß die wissenschaftliche
Auseinandersetzung über den Prozeß Jesu langsam in einen heillosen Wirrwar
ausläuft. Es gibt sozusagen nichts mehr, worin sich die Forscher noch einig
wären. Dies gilt schon für die kleinsten Details topographischer oder
chronologischer Art, ganz zu schweigen von den eigentlichen Hauptproblemen.
Man stelle sich nur einmal vor, daß der Verfasser allein in der Schuldfrage
fünf große Richtungen abzuzeichnen vermag, deren jeweils sehr zahlreiche
Vertreter die Verantwortung für den Tod Jesu auf Grund derselben Quellen
in die gegensätzlichsten Richtungen verlagern. B. stellt nun nicht nur die
verschiedenen Ansichten zu den einzelnen Fragen zusammen, sondern
bemüht sich auch mit Erfolg, sie klärend aufzuarbeiten. Unmögliches wird
gegen Mögliches abgegrenzt, Mögliches gegen Wahrscheinliches und
Wahrscheinliches gegen einigermaßen Gesichertes. Ich greife nur ein Beispiel heraus,

jene Blasphemie, kraft deren sich das Synedrium zum Todesurteil
berechtigt fühlte. Der Verfasser interpretiert sie gar nicht « technisch-theologisch

», sondern im Sinne der Messiaswürde, die Christus vor seinen Richtern

in angeblich gotteslästerlicher Weise für sich in Anspruch nahm. Zwar
reagiert man bei einer solchen Deutung etwas skeptisch, denn einmal scheinen

die betreffenden Schriftstellen bei Matthäus und Markus das kursierende
jüdische Messiasbild doch deutlich zugunsten der Gottessohnschaft Jesu
herauszustellen, und zum andern frägt man sich, ob im Falle einer behaupteten
bloß messianischen Sendung nach geltendem jüdischen Recht überhaupt ein
Kapitalverbrechen vorlag. Doch w;enn dann der Verfasser den Nachweis
führt, daß dieses geltende Recht nicht nach den Normen der erst später unter
pharisäischem Einfluß kodifizierten Mischna ausgelegt werden darf, sondern
nach der zeitgenössischen weitmaschigen sadduzäischen Praxis, dann gelingt



Besprechungen 443

es ihm relativ leicht, uns zu überzeugen, daß für die damaligen Richter eine

Blasphemie schon gegeben sein mochte, auch wenn sie das allerdings ziemlich

deutliche Selbstbekenntnis Jesu zur metaphysischen Gottessohnschaft
nur messianisch verstanden.

Aber wie dem auch sein mag, der Verfasser verrät auf jeden Fall hier
und anderswo in der Nutzbarmachung der Quellen und in der Diskussion
mit den Partnern ein so hohes Maß von Klugheit und kritischem Sinn, daß

man sich ihm gerne anvertraut. Daher möge jeder, der für solche Fragen
offen ist, herzhaft nach diesem Buche greifen. L. M. Simeon OP

Sabourin, Léopold, SJ : Rédemption sacrificielle. Une enquête exégétique.
(Studia. Recherches de Philosophie et de Théologie publiées par les Facultés
S. J. de Montréal, 11.) - Desclée de Brouwer, Bruges 1961. 492 p.

Le fait historique de la mort de Jésus pour le salut de l'homme a été

expliqué de bien des façons, mais il semble bien que l'interprétation
sacrificielle, qui est à la fois la plus primitive et la plus traditionnelle, est
spécialement apte à intégrer les divers aspects du mystère rédempteur. Tel est le
résultat de l'enquête exégétique et patristique que vient d'entreprendre L. S.

Notre auteur part des expressions paradoxales de nCor.v, 21, Gai. m, 13 ;

et se demande en quel sens le Christ a-t-il été fait péché et malédiction,
pour que nous devenions justice de Dieu A part de très rares exceptions,
l'interprétation grecque et latine est remarquablement cohérente jusqu'au
XVIe siècle. Selon Cyrille d'Alexandrie : le Christ, chef et représentant de

l'humanité, s'est fait sacrifice pour le péché ; de même pour saint Augustin :

le Christ ayant revêtu une chair semblable à celle du péché, l'a immolée
sur la croix, et s'est fait sacrificium pro peccato ; dès lors, tous les rachetés
participent par le baptême à la justice salvifique de Dieu. Cette traduction,
de âpapfta (hatta' t) : sacrifice pour les péchés, est conforme à la sémantique
biblique (cf. Lév. iv, 21 ; vi, 18 etc.) et s'inspire en l'occurrence d'Is. liii,
9-11 (cf. de même iXaagéç, i Jo. n,2 ; iv, 10). A cette double interprétation
incarnationnelle (fondée sur l'idée de participation) et sacrificielle, la soté-
riologie réformée a préféré celle d'imputation et de substitution purement
pénale : Le Christ personnifie en quelque sorte le péché, et devient, à
notre place, l'objet de la colère divine. 11 est aussi curieux que navrant
de voir les champions de l'orthodoxie catholique, depuis Denys le chartreux
et Salmeron jusqu'à Médebielle, d'Alès et Kuss reprendre les formules
juridiques des réformateurs et négliger le principe de solidarité qui a guidé la
théologie traditionnelle.

L'exposé de L. S. est si clair et probant que l'on ne peut douter de son
influence décisive en faveur d'un retour à l'exégèse patristique, strictement
conforme à l'ensemble de la pensée biblique. Poursuivant, en effet, ses
recherches selon une plus large perspective, notre auteur analyse les textes
les plus significatifs de la révélation sur l'apect sacrificiel de la rédemption.

Il apparaît, notamment d'après Philip, il, 6-11, que Jésus réunit en sa

personne les deux grandes figures messianiques du Serviteur de Yahvé
(Is. lui) et du Fils de l'homme, accomplissant un dessein éternel de Dieu,



444 Besprechungen

en donnant sa vie en rançon pour tous (Me. x, 45 ; Hébr. n, 10 sv., etc.).
Les thèmes de l'Agneau, de l'Alliance et du sang, permettent de conclure

que cette libation du principe vital sur l'autel, où Dieu réside mystérieusement,

vaut pour l'offrant qui s'est solidarisé avec la victime par le rite de

l'imposition des mains, et « signifie » que la vie de l'homme est désormais
consacrée à Dieu ; le sang répandu ayant expié le péché, enlevé l'obstacle
qui s'opposait à la réunion avec Dieu. Une brève description de l'élément
somatique dans l'anthropologie sémitique et paulinienne introduit enfin
une étude sur l'idée d'incorporation dans ses rapports avec la sotériologie :

morts au péché avec le Christ, les croyants sont dotés d'une vie nouvelle
in Christo et cum Christo, le Chef de son corps. C'est parce qu'ils sont inclus
dans la Personne représentative du Serviteur et du Fils de l'homme que
les chrétiens passent de la mort à la vie, du péché à la justice. Tel est le
fruit du « sacrifice pour le péché », l'acte rédempteur.

Cet ouvrage, remarquablement informé, si ferme et si lucide dans ses

lignes générales, pourra ne pas plaire à tous, notamment par son peu d'intérêt

pour la critique littéraire et la recherche des sources, centres d'intérêt
majeurs de l'exégèse contemporaine. Mais chaque genre littéraire a ses
lois propres. Autre chose est l'origine d'un texte, autre chose l'élaboration
de sa signification. Espérons que la richesse doctrinale contenue en ces

pages convertira maints lecteurs. L. Sabourin est l'un de ces rares
représentants d'une race que nous aimons entre toutes, celle des exégètes-théo-
logiens. C. Spicq OP

Qumran

Vögtle, Anton: Das öffentliche Wirken Jesu auf dem Hintergrund der
Qumranbewegung. (Freiburger Universitätsreden, NF. Tieft 27.) - Schulz,
Freiburg i. Br. 1958. 20 S.

V. beleuchtet in seiner Rektoratsrede den öffentlichen und universalen
Heilsanspruch Jesu auf dem Hintergrund der Aus- und Absonderungstendenzen

des Spätjudentums, wie sie in Qumran besonders stark ausgebildet
waren. Man weiß, wie entschieden die Essener auf ihr Auserwählungsbewußt-
sein pochten und den Anspruch, den « heiligen Rest », die « reine Gemeinde »,

das « wahre Israel » zu sein, in ihrer Lehre, Organisation und praktischen
Lebensführung eifersüchtig bewahrten und nach außen verteidigten (heiliger
Krieg). In schroffem Gegensatz dazu rief Jesus in erster Linie die Sünder
und Unreinen in seine allesumfassende Gnadengemeinschaft der Kirche.
Diese schmale Schrift ist wichtig, weil sie auf Fragen, die uns vom neuen
Testament aufgegeben sind, neues Licht wirft. W. Pfister OP

Mayer, Rudolf - Josef Reuss: Die Qumranfunde und die Bibel. - F. Pustet
Regensburg 1959. 168 S.

"Von den hier besprochenen Veröffentlichungen über Qumran ist dieses
Buch wohl auch das reifste und brauchbarste. Durch seine klaren Kapitel-



Besprechungen 445

Überschriften und vielen Textzitationen eignet es sich sehr gut zum
Nachschlagen. Um eine möglichst objektive Darstellung aller Lehrpunkte zu
geben, haben ein Alt- und ein Neutestamentier die Aufgabe unter sich geteilt.
M. war besonders befähigt, das Alte Testament, das Spätjudentum, ja selbst
die orientalischen Religionen als Vergleichsmaterial für Qumrau heranzuziehen.

Mit sicherem Urteil sagt er in drei Abschnitten das Wesentliche über
Qumran und das Alte Testament : 1. Qumran als Sekte des Spätjudentums,
2. Die theologischen Grundlehren der Qumrangemeinde, 3. Die Ergebnisse
für die alttestamentliche Bibelwissenschaft.

Auch die Darstellung von R. faßt das Wichtigste über Qumran und das
Neue Testament zusammen : 1. Ähnlichkeiten und Berührungspunkte
zwischen den Schriften von Qumran und den Schriften des Neuen Testamentes,
2. Erklärungsversuche für die Ähnlichkeiten und die Berührungspunkte,
3. Verschiedenheiten zwischen den Qumranschriften und dem Neuen Testament.

Der dritte Teil zeigt bei aller Ähnlichkeit die wesentliche Neuheit des
Christentums auf, wie sie im Messias Jesus Christus und seiner Kirche
begründet ist. W. Pfister OP

Van der Ploeg, J.: Funde in der Wüste Juda. Die Schriftrollen vom
Toten Meer und die Bruderschaft von Qumrân. - Bachem, Köln 1959. 266 S.

Dieses Buch erschien 1957 in holländischer Sprache und ist inzwischen
auch ins Englische übersetzt worden. Es wurde von einem katholischen
Gelehrten geschrieben, der selber zu den Herausgebern der Qumrantexte
gehört und sich durch Übersetzung der wichtigsten Texte und durch
Spezialuntersuchungen auf diesem Gebiet einen führenden Namen gemacht hat.
So spürt man überall in seinem schönen Buch den sichern Kenner, der
wissenschaftliche Sachlichkeit mit einer weisen Darstellung zu verbinden weiß.
Man lese z. B. das Kapitel über die essenische Bibliothek und man wird sich
gleich in die Welt versetzt fühlen, in der unsere Bibel entstanden ist. Einen
großen Raum des Buches nimmt die abgewogene Darstellung der Lehre ein.
Der Verf. zeigt, wie sie ihre Wurzeln im Alten Testament und im Spätjudentum

hat, obwohl neue Akzente und vor allem neue religiöse Praktiken nicht
fehlen, sodaß Qumran als eigentliche Sekte im Judentum zu gelten hat.
Besondere Lehrpunkte sind der stark ausgeprägte Dualismus mit dem Aus-
erwählungsgedanken und der Prädestination, der gut bezeugte Glaube an
die Unsterblichkeit der Seele, wobei der Glaube an die Auferstehung der
Toten unsicher bleibt. Organisation und Lehre der Qumranleute haben
Berührungspunkte mit dem Urchristentum, dessen neuer Geist aber die alten
Schläuche gesprengt hat. W. Pfister OP

Schubert, Kurt: Die Gemeinde vom Toten Meer. Ihre Entstehung und
ihre Lehren. - E. Reinhardt, München-Basel 1958. 144 S.

Auch dieses Buch baut auf den sicheren Forschungsergebnissen auf, wie
sie mit dem Jahre 1957 gegeben waren. S. ist vor allem Religionsgeschichtler,
der auch die jüdischen Traditionen sehr gut kennt. In fünf vorbereitenden



446 Besprechungen.

Kapiteln geht der Autor den Texten, ihrem Alter, der Kanonfrage, der
Fundgeschichte und den Vorgängern der Essener nach, um im Folgenden Lehre
und Organisation der Sekte selbst darzustellen. Diese werden in den letzten
zwei Kapiteln gegen das Christentum und den Rabbinismus abgegrenzt. Erst
in diesem weiten Rahmen ist es möglich, sich ein zuverlässiges Bild von der
Qumransekte zu machen. Das Buch, aus Vorlesungen hervorgegangen, ist
in gut verständlicher Sprache geschrieben und vor allem durch die vielen
Textzitationen aus Flavius Josephus und Philo wertvoll. W. Pfister OP

La Secte de Qumrân et les origines du Christianisme. (Recherches bibliques,

IV.) - Desclée de Brouwer, Paris-Bruges 1959. 244 p.

Mit diesem Kongreßband der 9. Bibeltagung von Löwen (5.-7. Sept.
1957) erhalten wir einen guten Überblick über den gegenwärtigen Stand der
Qumranforschung. Dazu verhilft uns zuerst J. van der Ploeg mit einem
73 Seiten umfassenden kritischen Literaturbericht über die Publikationen
von 1952-1958. In vielen einst heftig umstrittenen Punkten zeichnet sich
langsam ein Consensus ab. Die meisten hier vorliegenden Beiträge sind übrigens

aus größeren Spezialuntersuchungen hervorgegangen. So die Beiträge
von A. Jaubert über den Qumrankalender, von A. S. van der Woude über
die Messiasvorstellungen, von F. Nötscher über die Wegtheologie in der Bibel
und Qumran. G. Lambert und /. Coppens suchen das Rätsel des Genesis-

apokryphs zu klären. Von J. Coppens stammt auch ein weiterer Artikel
über die Psalmenfrömmigkeit in Qumran, die uns einen tiefen Einblick in
das religiöse Empfinden der Wüstengemeinschaft tun läßt. Einen großen
und wichtigen Beitrag über den Kult in Qumran und im Neuen Testament
schenkt uns O. Betz, der sich gegen die von H. Wenschkewitz vertretene
These der hellenistischen Spiritualisierung des Kultusbegriffes wendet. Auf
eine neue und originelle Art vergleicht D. Barthélémy Qumran und das
Evangelium in ihrer Botschaft von der Heiligkeit Gottes und der Menschen. (Vgl.
diese Zeitschrift 6. Band, 1959, 249-263 : deutsche Übertragung.) J. Schmitts
Beitrag über die Organisation der Urkirche und die Gemeinde von Qumran
ist sehr abgestuft und gut dokumentiert. Die abschließenden Erwägungen
von Cerfaux über den Einfluß von Qumran auf das Neue Testament geben
Zeugnis von einer großen exegetischen Erfahrung und weisen Umsicht.

W. Pfister OP



Besprechungen 447

Liturgik

Jungmann, Josef Andreas, SJ : Symbolik der katholischen Kirche. Mit
Anhang : Symbolik des katholischen Kirchengebäudes von Ekkart Sauser.
(Symbolik der Religionen, VI.) - A. Hiersemann, Stuttgart 1960. 100 S.

- Liturgisches Erbe und pastorale Gegenwart. Studien und Vorträge. -
Tyrolia Verlag, Innsbruck-Wien-München 1960. VIII-560 S.

J. A. Jungmann erweist sich immer wieder als Meister der großen
Überblicke und der Synthese ; auf liturgiewissenschaftlichem Gebiet sei nur an
das zweibändige Standardwerk «Missarum Sollemnia» (4. Auflage 1958) und
an das weniger anspruchsvolle, aber in seiner Art auch meisterlich gekonnte
Buch « Der Gottesdienst der Kirche auf dem Hintergrund seiner Geschichte
kurz erläutert » (Innsbruck 1955) erinnert. Doch auch in den zahlreichen
Einzeluntersuchungen, meist in der « Zeitschrift für katholische Theologie »

publiziert, weiß er immer ein gutfundiertes und gelehrtes Wort zu sprechen
und eine historische Schau mit dem pastoreilen Blick auf die modernen pastoreilen

Fragen zu verbinden.

1. Das erste der vorliegenden Werke ist ein knapper Überblick über
die Symbolik der katholischen Kirche und weil der Begrifl « Symbol » im
weitesten Sinn verstanden wird, stellt es gleichzeitig eine Liturgiegeschichte
in gedrängter Kürze dar. Der Aufbau des Buches mit den 5 Teilen folgt dem
geschichtlichen Ablauf : Symbolik der christlichen Frühzeit, der christlichen
Spätantike, des Mittelalters, der Neuzeit und der Gegenwart.

J. geht - wie es der Sache entspricht - von der Bedeutung des Symbols
im christlichen Kult aus. Der Liturgie sind Zeichen und Symbole wesentlich

- ohne sie keine Liturgie -, sind doch Sakramente und Sakramentalien « in
genere signi ». Es werden z. B. behandelt : Sakramente, der Sonntag, Ostern,
liturgische Körperhaltung und Gesten, Zeremoniell, Kirchenbau und Para-
mente, Sprache und Gebet, Feste und Heiligenkult, Prozessionen und
Segnungen.

Sinn und Verständnis für kultische Zeichen, für Symbol und symbolische

Formen ist notwendige Voraussetzung für jede liturgische Erneuerung.
Es ist erfreulich, mit dem Autor von einer « Regeneration des Symboldenkens»
in unserer Zeit sprechen zu dürfen. Das kleine Schriftchen von Romano
Guardini, Von heiligen Zeichen (erstmals 1922, seither viele Auflagen) hat
dabei wertvolle Pionierdienste geleistet und gerade in letzter Zeit sind
verschiedene Werke erschienen, die einem neuen Verständnis und einer neuen
Wertschätzung des Symbols dienen wollen, so in deutscher Sprache : A.Kirch-
gässner, Die mächtigen Zeichen. Ursprünge, Formen und Gesetze des Kultes
(Herder, Freiburg i. Br. 1959) und Dorothea Forstner, Die Welt der Symbole
(Innsbruck 1961).

In einem 2. Teil handelt Ekkart Sauser über die Symbolik des
katholischen Kirchengebäudes. Der Verfasser gliedert seine Untersuchung in die
Kapitel : Symbolik des katholischen Kirchengebäudes als architektonischer



448 Besprechungen

Körper, Symbolik des Altares, Typologische Darstellungsweisen des Kirchen-
innern, Tier- und Pflanzensymbolik im christlichen Kultraum, Symbolische
Attribute im Kirchengebäude. Großes Kunstverständnis vereint mit soliden
Liturgiekenntnissen (der Autor hat in Kunstgeschichte promoviert und ist
Schüler Jungmanns) befähigt S., auf wenigen Seiten in sehr knapper und
konzentrierter Form ein ausgezeichnetes Kompendium zu schreiben. Wertvoll

ist auch das Verzeichnis der wichtigsten Literatur, die zu jedem Kapitel
aufgeführt wird.

2. Im Band Liturgisches Erbe und pastorale Gegenwart gibt Jungmann
frühere Artikel und Beiträge, teilweise ergänzt und erweitert, neu heraus.
Solche Publikationen sind ganz besonders willkommen, sind doch oft die in
den verschiedensten Periodica, Festschriften und Miscellanea erschienenen
Arbeiten schwer erreichbar. Dem Einzelnen ist es unmöglich, alle diese Zeit-
und Festschriften zu erwerben, - umso dankbarer ist man, wenn die
zerstreuten Artikel in einem Band gesammelt herausgebracht werden. Wäre
der Wissenschaft und den Wissenschaftlern nicht besser gedient, wenn statt
der vielen und oft recht heterogenen « Festschriften » die früheren Arbeiten
eines Gelehrten neu ediert würden

Im ersten Teil : « Zum historischen Gesamtbild » stellt J. auf Grund
eines umfassenden und kritisch-wissenschaftlichen Quellenstudiums
verschiedene Phasen der Liturgiegeschichte dar : Die Abwehr des germanischen
Arianismus und der Umbruch der religiösen Kultur im frühen Mittelalter
(dieser Beitrag von über 80 Seiten ist besonders gewichtig und wertvoll),
Der Stand des liturgischen Lebens am Vorabend der Reformation,
Liturgisches Leben im Barock, Liturgie zwischen Bewahrung und Bewegung. -
Der 2. Teil ist der Erforschung von « historischen Einzelfragen » gewidmet.
Die Untersuchungen kreisen um Brevierprobleme (Entstehung der Matutin,
vormonastische Morgenhore im gallisch-spanischen Raum des 6. Jahrhunderts,

Struktur des Stundengebetes, Reformbrevier des Kardinals Quinonez),
um das 40-stündige Gebet, um den liturgischen Wochenzyklus, um Eucharistie

und Missale (Nachfeier von Epiphanie im Missale, Grundgestalt der
Meßfeier, Fermentum - ein Symbol kirchlicher Einheit und sein Nachleben
im Mittelalter), um Herz-Jesu-Verehrung usw. - Der letzte Teil trägt den
Titel : « Grundsätzliches um Liturgie und Kerygma » und behandelt aktuelle
und pastorale Fragen wie : Liturgie als Schule des Glaubens, Liturgie und
Volksgesang, Liturgie und Kirchenkunst, Seelsorge als Schlüssel der
Liturgiegeschichte, Seelsorge und pfarrlicher Gottesdienst, Österliches Christentum.

Wer immer diesen Band durcharbeitet - sei er Wissenschaftler oder
Praktiker, Theologe, Seelsorger, Katechet oder Prediger - wird neue
Einsichten und reichen Nutzen gewinnen. Dem Verfasser ist für die Auswahl
und die Neubearbeitung der Studien, dem Verlag für die Herausgabe und
die gediegene Aufmachung des Buches zu danken. Anton Hänggi



Besprechungen 449

Camelot, Th., OP: Spiritualité du baptême. (Lex orandi, 30.) - Les
Editions du Cerf, Paris 1960. 283 p.

Die Taufe ist das Tor zum geistlichen Leben ; der hl. Thomas von Aquin
nennt in « De articulis fidei et Ecclesiae sacramentis » die Taufe : ianua
vitae spiritnalis. Im Decretum pro Armenis hat das Konzil von Florenz
(1439) diesen Ausdruck übernommen (vgl. Denzinger 696). Man müßte also
annehmen, daß die Taufe in den Werken über das geistliche Leben einen
Ehrenplatz einnehme. Dem ist aber nicht so. Das geistlich-aszetische Schrifttum

ignoriert vielfach das einzig absolut notwendige Sakrament vollständig
oder erwähnt es höchstens im Vorübergehen.

Das vorliegende Buch füllt eine Lücke aus. Es hat, wie der Autor im
Vorwort sagt, nicht zum Ziel, « den Theologen, den Liturgiegeschichtlern
und den Fachgelehrten der 'Spiritualität' etwas zu lehren, was sie nicht
schon wüßten. Es wendet sich an die Gläubigen, die ihr geistliches Leben
vertiefen und erneuern wollen ». Diesen möchte es helfen, ein neues «

Taufbewußtsein » zu wecken und die Reichtümer der Taufe für ihr religiöses
Leben fruchtbar werden zu lassen. Er schöpft vor allem aus der Heiligen
Schrift, aus den Texten der Liturgie und den Werken der Väter. Die
Vertrautheit mit diesen Quellen und eine große Belesenheit befähigen ihn, eine
herrliche bibeltheologisch-patristisch-liturgische Schau der Taufe und ihrer
Schätze zu bieten, die in den Formen und Formeln des Sakramentes zum
Ausdruck gebracht werden.

Im ersten Teil des Buches wird die Taufe als « das Sakrament des Glaubens

» in den Kapiteln : Taufe und Glaubensbekenntnis, Taufe und
Glaubensverpflichtung, Taufe als Eingliederung in die Kirche und Taufe als
Mysterium des Lichtes, als Erleuchtung, behandelt. Der 2. Teil umschreibt
das eigentliche Wesen der Taufe als Teilnahme an Tod und Auferstehung
Christi : Der alte Mensch stirbt dem Leben der Sünde ab und steht mit dem
Herrn zum neuen Leben auf. Der 3. Teil trägt als Überschrift : Taufe und
Heiliger Geist und spricht über die Wirkungen des Heiligen Geistes in der
Taufe, über Salbung und Taufsiegel, über Taufe und Firmung, über die
Taufe Christi und die Taufe der Christen.

Der Verfasser versteht es, aus der Lehre der Väter einen eigentlichen
im Taufgeschehen und im Taufinhalt wurzelnden Traktat des geistlichen
Lebens erstehen zu lassen und so wird das Werk zu einer wertvollen
Ergänzung zu den theologischen und liturgiegeschichtlichen Studien über die
Taufe. A. Hänggi

Schulte, Raphael, OSB : Die Messe als Opfer der Kirche. Die Lehre
frühmittelalterlicher Autoren über das eucharistische Opfer. (Liturgiewissenschaftliche

Quellen und Forschungen, Heft 35.) - Aschendorffsche
Verlagsbuchhandlung, Münster (Westf.) 1959. xvi-198 S.

In seiner Abhandlung : « Die vielen Messen und das eine Opfer » schreibt
Karl Rahner : « Es wäre eine dogmengeschichtlich nützliche Arbeit, der
Geschichte der Lehre, daß die einzelne Messe als solche Opfer der Gesamtkirche

ist, einmal genauer nachzugehen und zu untersuchen, wann diese
Lehre zuerst ausdrücklich auftritt, wie sie genauer gemeint ist bei den ver-

29



450 Besprechungen

schiedenen Theologen, welche Forderungen (mit Recht oder Unrecht) daraus
abgeleitet werden. « P. Schulte hat diese Anregung aufgegriffen und die Lehre
frühmittelalterlicher Autoren über diesen Problemkreis der Eucharistielehre
sorgfältig untersucht. Besonders seit Papst Pius XII. in seiner
Liturgieenzyklika darauf einging, ist die Frage, ob und wieweit die Messe Opfer der
Kirche ist, sehr aktuell. Die liturgische Bewegung, die ihr praktisches Hauptziel

in der aktiven Teilnahme aller Gläubigen in der heiligen Messe sieht,
begründet diese Forderung der « actuosa participatio » gerade mit der Lehre,
daß die Messe auch Opfer der Gesamtkirche ist. Darum ist jede Arbeit, die
uns darüber Aufschluß gibt, wie die Väter oder die früheren Theologen über
diese Frage gedacht haben, sehr zu begrüßen.

Der Verfasser hat seine Untersuchung in drei Teile gegliedert : Der
spanische Raum ; der britische Raum ; der fränkische Raum. Sehr ausführlich

behandelt er im ersten Teil die Lehre Isidors, dann die spanisch-westgotische

Liturgie und einige Autoren, bei denen der Einfluß Isidors sich
stark bemerkbar macht, wie Braulio von Saragossa, Felix von Urgel, Beatus
von Liébana und Heterius von Osma. Aus dem britischen Raum wird nur die
Lehre Bedas des Ehrwürdigen untersucht. Einen großen Teil des Buches
beanspruchen die fränkischen Autoren. Es wird nicht nur die Lehre bekannter
Theologen des karolingischen Zeitalters, wie des Rhabanus Maurus,Walafried
Strabos, des Paschasius Radbertus und des Ratramnus von Corbie analysiert,

sondern auch einige anonyme Meßerklärungen und die des Amalar
von Metz und des Florus von Lyon werden einer sorgfältigen Untersuchung
unterzogen.

Der Verfasser kommt zum Ergebnis, daß von Isidor (f 636) bis zu
Remigius von Auxerre (f 908) in großer Geschlossenheit die eucharistische
Opferhandlung als Akt der Gesamtkirche angesehen wird. Zwar wird diese
Frage bei den frühmittelalterlichen Autoren nicht « ex professo » behandelt,
aber an vielen Stellen wird der Satz « Jede Messe ist auch Opfer der Gesamtkirche

» als selbstverständlich vorausgesetzt. Als Nebenertrag dieser sehr
fleißigen Arbeit bekommt der Leser auch einen guten Einblick in die Lehre
über die Kirche als Herrenleib, wie sie von den frühmittelalterlichen Autoren
im Anschluß an die Väter vertreten wurde. So bietet dieses Werk für die
Theologie der Messe und der Kirche wertvolles dogmengeschichtliches Material.

B. Drack OSB

Nussbaum, Otto : Kloster, Priestermönch und Privatmesse. Ihr Verhältnis

im Westen von den Anfängen bis zum hohen Mittelalter. (Theophaneia.
Beiträge zur Religions- und Kirchengeschichte des Altertums, Bd. 14.) -
Peter Hanstein Verlag, Bonn 1961. 286 S., 11 Tabellen.

Schon der Trierer Liturgiker J. Wagner hat 1949 eine leider immer noch
ungedruckte Arbeit über « Altchristliche Eucharistiefeiern im kleinen Kreis »

verfaßt. Es ging noch nicht um die eigentliche Privatmesse, die erst dann
vorliegt, wenn eine Messe leise ohne Gläubigen oder ohne seelsorglichen Anlaß,

in der Regel an einem Nebenaltar, gefeiert wird (vgl. S. 133-136).
Vorbedingungen zu einem solchen Brauch stellten z. B. die sog. Bischofsklöster
dar (Eusebius von Vercelli, Martin von Tours, Paulin von Nola, Augustin



Besprechungen 451

von Hippo), womit eine Vermehrung der Priester gegeben war. Sehr wichtig
war die Regelung des hl. Benedikt, daß jedes Kloster seinen eigenen Priestermönch

haben sollte. Entscheidend war schließlich für das Mönchtum der
Auftrag des großen Gregor, die Mission von England zu übernehmen. Deutliche

Nachrichten über die Privatmesse finden wir dann erst im irischen
Wirkungsbereich des 6./7. Jh. Im 8. Jh. war die tägliche Zelebration nicht
selten (vgl. Bonifatius). Allgemein war der Brauch im 9. Jh. Als Folge der
Privatmessen kann die Entstehung der Vollmissalien und das Anwachsen
der Altarzahl betrachtet werden. Nähere Fragen über die Zeit, die
Verpflichtung und den Ritus der missa privata lösen sich erst mit Hilfe der
hochmittelalterlichen Consuetudines monasticae.

Die Arbeit, eine Dissertation bei Klauser (Bonn), ist mit vollendeter
kritisch-empirischer Methode durchgeführt worden. Überall legt der
Verfasser neueste Editionen und Arbeiten zugrunde und offenbart ein
abgeklärtes und umsichtiges Urteil. Glückliche Ausführungen finden sich z. B.
über Mönchtum und Mission (96 ff.), über die Entstehung der Vollmissalien
(177 ff.) und die Altarzahl (185 f.). Daß es sich um keine « positivistische
Geschichte » handelt, belegt das Kapitel über die Ursachen der Privatmessen
(152-173), wo auch theologische und geistesgeschichtliche Momente zur
Sprache kommen.

Die Arbeit ist umso mehr zu schätzen, als sie oft als erste entlegenes
Belegmaterial zusammensuchen oder bekannte Zitationen zu einem Ganzen
vereinigen mußte. Selbstredend wird es noch manche Ergänzung geben, am
meisten wohl für die Klerikalisierung des Mönchtums bis Gregor d. Großen,
welches Thema P. Laurentius Hoheisl, Abtei Wimpfen, als Diss, bei Hallinger

(Rom) behandelt. Für das Frühmittelalter sind keine zahlreichen Nachträge

zu erwarten. Über die Altäre von St. Gallen kann man jetzt Näheres
in den Studien zum St. Gallen Plan, herausgegeben von J. Duft, 1962, S. 129 ff.
lesen. Dort ist auch die Erklärung des Ost- und Westchors (Nußbaum S. 202)
ins richtige Licht gerückt und mit der stadtrömischen Einstellung verbunden.
Ins Frühmittelalter hinein gehört auch die Frage, ob nicht der Typus der
Dreiapsidenkirchen und die Erhöhung der Bildung durch die angelsächsisch-
karolingische Renaissance fördernd auf die Privatmesse eingewirkt haben.
Was die theologisch-geistesgeschichtliche Erklärung anbetrifft, so scheint
mir der Ausdruck « Gotik der Seele » (S. 157) wenig günstig, richtiger
hingegen das, was er sagen will. Die hochmittelalterlichen Mönchsgewohnheiten
sind fleißig ausgenützt worden. Vielleicht daß die Edition dieser Consuetudines,

die wir demnächst von K. Hallinger erwarten dürfen, da und dort noch
kleinere Ergänzungen anfügen kann. Das Register ist sehr gedrängt und
sozusagen nur auf die reine Liturgiewissenschaft ausgerichtet. Man wünschte
sich Stichwörter wie Attigny (149, 164), Cassian (155-156)), Glocken (115,
129), Granfelden (121), Holzkirchen (187-188), Irische Hagiographie (147-
148, 211), Priester Abt (117-118) usw. Nicht nur Liturgiker undTheologen,
auch Historiker aller Art interessieren sich für diese hervorragende Arbeit.
Den Schluß bilden 11 Tabellen über den Ritus der Privatmesse mit den
entsprechenden Text-Belegen aus den Consuetudines. So können die Liturgiker
leichter mit weiteren Arbeiten anschließen. I. Müller OSB



452 Besprechungen

Dwirnyk, Joseph: Rôle de l'iconostase dans le culte divin. (Theologica
Montis Regii, 13.) - Faculté de Théologie, Montréal 1960. 128 p.

Der Rezensent gesteht offen, daß es ihn nicht wenig Überwindung
kostete, vorliegende Dissertation durchzuarbeiten und zu besprechen. Man
ärgert sich immer wieder über soviel Nachlässigkeit und Oberflächlichkeit,
die einem auf Schritt und Tritt begegnen : Sprachfehler, Stilfehler, Druckfehler

auf jeder Seite Wahrscheinlich ist der Autor nicht französischer
Zunge ; man erwartet deshalb nicht ein klassisches Französisch, aber korrekt
müßte die Sprache doch sein. Die Bibliographie ist sehr mangelhaft, die
Zitationsweise unvollkommen, nicht einmal die Zitate sind fehlerfrei
wiedergegeben. Es fehlt nicht an Plattheiten, an Selbstverständlichkeiten, an
Unklarheiten. Eine so nachlässig präsentierte These legt weder dem Verfasser
noch der Fakultät, die sie angenommen und in ihre Schriftenreihe
aufgenommen hat, große Ehre ein. Es ist schade um das interessante Thema,
das eine solide wissenschaftliche Behandlung und dann auch alle Beachtung
verdienen würde.

Die vor allem aus zweiter Hand und zu wenig aus den Quellen schöpfende

Arbeit gliedert sich in zwei Teile :

1. Die Ikonostase von ihren Anfängen bis heute. Der Verf. handelt über
Entstehung, Wesen, Entwicklung und Wichtigkeit der Ikonostase.

2. « Précisions théologiques sur la forme de l'iconostase ». Hier wird von
der Idealform der Ikonostase, von den Einwänden gegen sie und von der
« Zukunft der Ikonostase » gesprochen. Weder der historische, noch der
« theologische » Teil der These kann voll befriedigen.

Um gerecht zu sein, darf man aber der Arbeit, trotz der formellen und
teilweise auch methodischen Mängel, doch nicht jedes Verdienst absprechen.
Mit viel Mühe und Fleiß hat der Autor zahlreiche Zeugnisse zur Frage
zusammengetragen und mit Wärme und Begeisterung vertritt er seine Sache.
Man verdankt ihm viele interessante Hinweise und manche wertvolle neue
Erkenntnisse. So wird man ihm trotz allem den Dank für die geleistete
Arbeit aussprechen. A. Hänggi

Cullmann, Oscar : Der Ursprung des Weihnachtsfestes. - Zwingli Verlag,
Zürich 1960. 39 S.

In einem kleinen Heftchen, das in zweiter Auflage erscheint, geht der
Verfasser dem Ursprung von Epiphanie und Weihnachten nach, die er wohl
mit Recht, nebst theologischen Gründen, als christliche Antwort auf ein
heidnisches Dionysios- beziehungsweise Sonnenfest betrachtet. Die katholische

Theologie würde von Christus den Ausdruck « in einer menschlichen
Persönlichkeit (S. 14) » vermeiden und das Eintreten des göttlichen Wortes
in die Welt (S. 15) auf Mariae Verkündigung vorverschieben.

B. Steiert OSB


	Besprechungen

