Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)
Heft: 4
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

Geschichte der‘ sozialen Ideen

In unserer Zeit, in der das Wort « sozial » groB geschrieben wird, ge-
winnt eine Arbeit wie die von Kurt Schilling* an Bedeutung. Dessen Buch
ist eingeteilt in & Zeitabschnitte : Das Altertum ; Christentum und Mittel-
alter ; Neuzeit ; das Industriezeitalter; dies schliet mit Friedrich Nietzsche
ab, denn « was nach Nietzsche kommt, ist nur mehr Literaturgeschichte, also
Abwandlung und Kombination des Friiheren in vielfiltigen Nuancen ;
es ist daher hier sowenig mehr Thema wie die Empfehlung eines politischen
Rezepts fiir die Gegenwart oder die Stellungnahme zu den landldufig emp-
fohlenen » (S. 380).

Welche Konzeption Schilling bei der Abfassung seines Werkes zugrunde
lag, sagt die Einleitung. Der Ausdruck « Geschichte » wird hier nicht im
herkémmlichen Sinne gebraucht, als bloBer Bericht iiber das, was geschehen
ist, und dessen Deutung, sondern er will als gezielte Sozialphilosophie ver-
standen werden, « um aus der je eigenen Vergangenheit heraus die Zukunft
zu gewinnen, und zwar alle Vergangenheit in ihrem Eigenwert, nicht nur die
nichstzuriickliegende als simpler Gegensatz zur Gegenwart ; nur so 1iBt
sich Vergangenheit {iberwinden und zur Zukunft fortbilden — nur im BewufBt-
sein der Vergangenheit gewinnt die Gegenwart ihre eigene Tiefe, die Zu-
kunft ihre Moglichkeit » (7). Schilling beabsichtigt also, die Vorstellungen
bedeutender Sozialphilosophen fritherer Zeiten dahin auszuwerten, daB sie
uns neue Erkenntnisse erschlieBen als ein fiir die Gegenwart und Zukunft
brauchbares Instrument, gute und fruchtbare Sozialpolitik zu treiben, und
daher kann er schreiben : « Geschichte ist also auch aktuelles, fiir die Gegen-
wart einsetzbares, die Zukunft gerade nicht zur geistlosen Wiederholung der
Vergangenheit machendes BewuBtsein dessen, was uns geschehen ist. In
diesem Sinn soll hier die Geschichte fiir unser eigenes soziales Leben und
Denken gedffnet werden » (7-8).

Tiefgriindig erkliart Schilling sodann an Hand der Wesensunterschiede
pflanzlicher und tierischer Lebensgemeinschaften und menschlicher sozialer
Verhaltensweisen den zweiten Titelbegriff seines Buches « sozial » auf die
Frage hin : « Ist also soziale Gruppenbildung im ganzen gar kein echtes

1 Kurt ScHILLING : Geschichte der sozialen Ideen. Individuum, Gemeinschaft,
Gesellschaft. (Kroners Taschenausgabe, Band 261.) — Alfred Kroner Verlag, Stutt-
gart 1957. 411 S.



410 Besprechungen

unterscheidendes Kriterium menschlicher Existenz ? Ist das Tier, die Pflanze
mehr oder weniger geradeso soziales Wesen ? » (8), auf die er richtig ant-
wortet, daf allein dem Menschen die beiden Begriffe {éov moltixdy und Loy
Abyov Exov eignen : « Der Mensch als sozialesWesen soll zugleich das sprechende,
verniinftige Wesen sein» (8). Deshalb lehnt Schilling im Gegensatz zu neuzeit-
lichen Biologen den Ausdrucksformen der Verstindigung von Tieren die Zu-
erkennung der Sprache ab, weil diesen das bewuf3t rationale Element fehlt,
um folgerichtig die Sprache ausschlieBlich dem Menschen vorzubehalten :
« Die Gemeinschaft der Menschen ist erst dadurch Gemeinschaft, daB3 sie
von der Sprache ermoglicht, i» der Sprache gebildet wird. Das soll sie ein-
deutig von allen Tier- und Pflanzengemeinschaften und von der allgemeinen
Biozdénose, der Verflechtung alles Lebendigen, unterscheiden. Gemeinschaft
bei den Tieren und Pflanzen und ihre Verstindigung geschieht nie aus dem
Ganzen, sie ist an sich immer einzeln. Die anscheinend so zweckentsprechend
und wunderbar weise durchgedachte Organisation eines Ameisen- oder
Bienen-« Staats » besteht natiirlich in der Wirklichkeit als Ganzes. Sie wird
als Ganzes in ihren Funktionszusammenhingen auch erkannt vom mensch-
lichen Geist, der sie als fremder Beobachter von auBen her erblickt. Sie lebt
aber in keinem Augenblick im BewufBltsein irgendeines einzelnen Wesens.
Sie ist nicht von den Ameisen geschaffen oder geplant worden. Alles Zusam-
mengreifen in der Arbeit, im GenuB, in der Vorratsbildung, Fortpflanzung
oder Aufzucht der Jungen ist niemals Ziel oder Gegenstand der Anteilnahme
irgendeines Tiers gewesen» (8, 9, 11). Damit weist Schilling auf die letzte
Konsequenz aus dem Begriff des Menschen als animal rationale et sociale
hin : Die bewupfie Zielsetzung und Planung sozialer Tatbestinde und deren
Verwirklichung, wogegen das Tier als animal irrationale niemals eine Ge-
meinschafts-, also soziale Ordnung durchdenken und beschlieBen kann. Beim
Tier ist jede Zusammenarbeit mit seinesgleichen und das Zusammenspiel
des ganzen « Volks » von naturgesetzlicher Zwangslaufigkeit instinktmaBig
(13), also wesensverschieden von den sozialen Verhaltensweisen des Men-
schen, die eben deshalb, weil sie solchem naturgesetzlichen Zwang nicht
unterliegen, naturwidrig sein koénnen. Dies ergibt sich schon aus der Tat-
sache der menschlichen Willensfretheit, die nur einem vernunftbegabten
Geschopf eigen ist, nicht aber dem Tier.

SchlieBlich befaBt sich Schilling mit dem letzten Wort des Titels « Idee »,
das einmal im allgemeinen Sinn gebraucht werden kann : « Man kann eine
soziale Idee die Planung iiberhaupt nennen, durch die eine Gruppe von Men-
schen zusammengefaBt wird, so daB sie in der gemeinschaftlichen Ldsung
ihrer Aufgaben sich selber erhidlt. Und zwar so zusammengefa3t, daB3 entweder
mindestens Einer oder aber Viele oder Alle irgendwie bewuf3t am Ganzen
teilnehmen koénnen. Eine Geschichte der sozialen Ideen in diesem weiten
und grundlegenden Sinn wéare nichts anderes als die Geschichte der betreffen-
den Staaten im Hinblick auf ihre Vergemeinschaftung, also politische Ge-
schichte schlechtweg. Die ist hier natiirlich nicht Thema » (14). Diese soziale
Idee im weiteren Sinne, nimlich « die gewachsene und wachsende, wirkliche,
wenn auch stets irgendwie geschaffene und gegriindete, bestehende Sozial-
ordnung » (15), wird fiir « alles bewuBte Nachdenken iiber Sozialordnungen,



Besprechungen 411

also die soziale Idee im engeren Sinn» (15) vorausgesetzt. Was versteht
Schilling unter dieser ? Zunachst sagt er, Sozialphilosophie sei in der Ge-
schichte immer nur da entstanden, wo die bereits bestehende soziale Ge-
meinschaft irgendwie gefihrdet war. Deren Nichtbefriedung oder Bedro-
hung zwang zur Reflexion, die auf die Schwierigkeiten und Probleme des
menschlichen Zusammenlebens methodisch angewandt wurde, so zwar,
« daB dies ausnahmslos die typische Situation gewesen ist, in der in der Ge-
schichte soziale Ideen im engeren Sinn entstanden sind, daB also diese so-
zialen Ideen immer die Antworten des Lebens selber auf seine Ausweglosig-
keiten sind » (15). Nachdem dann Schilling dargetan hat, daB eine echte so-
ziale Idee grundsitzlich nicht das « Wunschbild menschlicher Gemeinschaft,
das zu schon ist, um wahr zu sein», also eine Utopie, und auch « niemals
bloB Reformprogramm zur Behebung bestimmter Mi3sténde » (16) sein und
bedeuten kann, ebenso wenig wie etwa durch RegierungsmafBnahmen und
Gesetzgebung verwirklichte Pline, holt er tiefer aus: « Eine Idee ist im
Unterschied zu VerwaltungsmaBnahmen oder Gesetzgebung immer der
Philosophie angehorig, und Philosophie heifit Riickbesinnung auf die Griinde.
Der Riickweg zum Ursprung, aus dem die Wirklichkeit zeitlich und ihrem
Sein nach entstanden ist, ist eine unaufhebbare Bedingung fiir den sinn-
vollen Gebrauch des Worts Idee. Dieser Riickgriff vollzieht sich aber stets
in der Form der Frage: Was ist eigentlich Gemeinschaft ? Was fiir einen
Sinn hat sie, soll sie fiir das menschliche Leben haben? Diese Frage fiihrt erst
zum Ursprung als Idee. Wenn ich im Denken eine Antwort gefunden habe,
so kann ich natiirlich auch die jeweilige Wirklichkeit mit dieser Idee ver-
gleichen und Direktiven zu ihrer Sanierung gewinnen. Aber dies ist dann
eine, wenn auch nicht unwichtige, sekundédre Angelegenheit. Die Idee selber,
der erschlossene Ursprung, behilt als Quelle aller Moglichkeiten eine iiber-
greifende Bedeutung, die nicht nur auf die Zeit und den Ort beschrankt ist,
die den Anstof zum Fragen gegeben haben. Dies ist auch der Grund, warum
die Geschichte der sozialen Ideen nicht nur eine antiquarische, sondern eine
aktuelle Bedeutung fiir die Gegenwart besitzt » (17). Hieraus wird ersichtlich,
daB Schilling unter sozialer Idee weit mehr verstanden wissen will als nur
labile Richtlinien einer sozialen Tagespolitik, ja sogar mehr als eine bloBe
Theorie : Die soziale Idee ist Riickbesinnung auf die tiefsten Grundlagen
menschlichen Seins und Zusammenseins, dhnlich wie etwa das zeitlose
Naturgesetz Grundlage menschlichen Handelns und der Sozialethik, die
Ontologie Grundlage anderer philosophischer Disziplinen und sogar von
Naturwissenschaften (man denke hier an das Kausalitdtsprinzip) ist, oder
wie im theologischen Bereich ohne Theodizee und Dogmatik keine Ethik und
Moral fundiert werden kann. Dariiber hinaus bietet das Buch von Schilling
auch und vor allem Geschichte: « Die Geschichte der sozialen Ideen ist
und bleibt aber nicht nur ein Teil der Philosophiegeschichte, sie ist zugleich
die Geschichte von Erfahrungen, die die Volker und Staaten selber mit der
bewuBten Reflexion auf den Ursprung ihrer Sozialordnungen gemacht haben.
In diesem Sinn beginnt sie mit den Sophisten, Sokrates und Platon. Wie wir
Platon und Aristoteles nicht verstehen kénnen ohne die Polis, die Stoa nicht
ohne das Rémerreich, Augustin nicht ohne das Christentum, Thomas nicht



412 Besprechungen

ohne das sacrum imperium des Mittelalters, Hobbes nicht ohne den Absolu-
tismus und den Biirgerkrieg, Marx oder Nietzsche nicht ohne das Industrie-
zeitalter, so kénnen wir heute auch nicht mehr sachgerecht nach Gemein-
schaft und Gesellschaft iiberhaupt fragen, ohne einen Blick zu werfen auf die
Anfinge der Menscheitsentwicklung, und eine Deutung der Spuren, die
Anthropologie, Ethnologie, Psychologie, Sprachwissenschaft, Vor- und Kunst-
geschichte aufgedeckt und zur Verfiigung gestellt haben » (18). Schilling
hat sich damit eine ungemein verwickelte Aufgabe gestellt, und es ist ein-
sichtig, daB aus dem von ihm zusammengetragenen und verarbeiteten Stoff
im Rahmen einer Besprechung nur ein Bruchteil beriicksichtigt werden kann.

Wenn Schilling im Abschnitt iiber die frithe menschliche Gruppenbildung
schreibt : « Wir konnen uns menschliche Gemeinschaft denken als hervor-
gegangen aus der Tierherde — die Tierpsychologie hat uns immer mehr ge-
zeigt, dafl im Grunde die ganze soziale Rangordnung einschlieBlich der Fa-
milie eigentlich kein spezifisch menschliches Phinomen ist, sondern eine
Eigentiimlichkeit der Tiere und Menschen durchaus iibergreifenden Herden-
bildung » (19, 20), so hitte er das nach einer so vortrefflichen Unterscheidung
der differentia specifica beider Gattungen in der Einleitung lieber vermieden,
wo er u. a. darauf hinwies : « Deshalb ist auch die héchst spezialisierte Ge-
meinschaft, die durch solche Verstindigung bei den sogenannten sozialen
Tieren — gewissen Insekten und Herdentieren — zustande kommt, etwas ganz
anderes als menschliche Gemeinschaft » (9), und : «trotzdem kann kein
Tier je als soziales Wesen bezeichnet werden, weil seine Gemeinschaft nicht
von ihm selbst, sondern von der Natur, durch Anpassung, Entwicklung und
Auslese, als Schopfung eines iiberweltlichen Schépfers hervorgebracht ist »
(12). Selbst dann, wenn — was bis heute noch keinem Evolutionisten gelungen
ist — « die Menschwerdung des Tieres » (so der Zoologe O. Koehler an der
Universitit Freiburg i. Br. ?) schliissig bewiesen werden kénnte, wiirde das

2 O. KoeEHLER 1958 : « An der Herkunft des Menschen von tierischen Ahnen
ist ebensowenig zu zweifeln, wie an der Herkunft einer Contax aus der Zeiss-Fabrik
und einer Leica aus Wetzlar » (unverdffentlicht). Naturwissenschaftler verletzen die
Grundsitze der Logik und Noetik, wenn sie Hypothesen als Thesen ausgeben ! Be-
dauerlich ist, daB3 die meisten Lehrer an héheren Schulen die auf kirglichen For-
schungsergebnissen einiger Biologen fuBenden Annahmen, denen gegeniiber sich
z. B. A .Portmann, Basel, auffallend reserviert verhilt, ungepriift iibernehmen. Die
Hohlenfunde der Steinzeit sollen beweisen, daf3 die Menschen damals in Hohlen
gewohnt haben. Dagegen ist einzuwenden, daf3 die Tatsache, da3 auch heute noch
eine Anzahl sogar intelligenter Menschen Hoéhlen bewohnen (so z. B. in Spanien
Arguedas [Las Bardenas], Diezma, Guadix, Alcudia de Guadix, Puruilena, Sacro-
monte vor Granada), nichts aussagt {iber ein Primitivstadium dieser Héhlenbewoh-
ner.Unsere Stammeltern waren vor dem Siindenfall in rein natiirlicher Hinsicht
sicher nicht weniger begabt als der gefallene Mensch (vgl. Bd. 7 der Deutschen Tho-
masausgabe, S. 344 ff.). Von der Psychologie her sollte untersucht werden, ob
nicht grundsitzliche Bedenken gegen die Annahme einer Menschwerdung des Tieres
bestehen. Das konnte etwa in der Weise geschehen, daB3 nachgewiesen wird, daB
das psychische Substrat fiir die Tatigkeit des Verstandes beim Tier {iberhaupt nicht
gegeben sein konnte. Um eine Méglichkeit anzufiithren, zu der Bd. 6, S. 585 der
Deutschen Thomasausgabe das Stichwort gegeben hat : Die Phantasie (imaginatio,



Besprechungen 413

Verhalten der Tiere iibér ihren angeblichen Sozialcharakter vielfach noch
weniger aussagen als eine behauptete « Gemeinschaft bei den Pflanzen » (11)
oder der Zusammenschluf3 von Mineralien im Kristallisationsprozef3, denn
gerade im Tierreich ist, abgesehen von der kurzfristigen Phase der Genera-
tion, der Kampf- und Vernichtungswille innerhalb der gleichen Gattung
nicht zu iibersehen ®,

Einbildungskraft) mufl beim Menschen die Fihigkeit besitzen, geistig, also vom
Intellekt her, bewegt zu werden, ganz gleich, ob innerlich oder von auBen her. Fiir
jede geistige Einwirkung (von aufBlen her) ist auch das hochstentwickelte Tier un-
zuganglich. Fir einen aristotelischen Metaphysiker ist das klar, weil die Seele
(anima) die forma corporisist und daher die Tierseele niemals in der Lage sein kann,
eine Phantasiefdhigkeit fiir den denkenden, vernunftbegabten Menschen zu einer
geistigen Rezeption vom Verstande her zu bewirken. Auch von der schépferi-
schen Fahigkeit der Phantasie her kdnnte ein Argument gezogen werden: Beim Tier
ist eine solche Fihigkeit nie gegeben, auch nicht bei den afrikanischen Termiten,
deren Bauten, « Staats-» und Verteidigungswesen unsere Bewunderung erregt.
Denn die anima irrationalis kann nicht etwas verleihen, was iiber das Tierwesen
hinausreicht, selbst wenn es sich noch um einen organisch gebundenen inneren Sinn
handelt, wie z. B. bei der Phantasie. Daher ist das tierische Gehirnsubstrat, die
animalische Psyche, nicht dazu fiahig, Substrat einer rein geistigen Fahigkeit zu
werden, wie es der menschliche Verstand ist. Dazu fehlt es an den psychischen Vor-
aussetzungen.

Anders die Biologen, so O. KoEHLER: « Dall ein affenartiges Wesen zu
sprechen begann, dadurch Geistwesen wurde und mit Entwicklung seiner Sprache
einen rasend sich beschleunigenden geistigen Aufschwung nahm, muf3 begonnen
haben frithestens vor 1 14 Millionen Jahren, spitestens vor vielleicht 200 000 Jah-
ren. Alle Vorstufen und Vorbedingungen fiir das, was ein Sdugetier zum Sprechen
brachte, finden sich bei Tieren, aber bei keiner Tierart alle zusammen, auBer allein
— wiederum einmal und nicht wieder — beim Menschen. Keiner von uns wird es er-
leben, daB3 noch einmal ein Tier Mensch wird. » (12.2.1958, unverdffentlicht. Vgl.
dessen Sendung v. 9.2.1958 im Siiddeutschen Rundfunk: « Lebendige Wissen-
schaft — Die Verstindigung bei Tieren»). So dargestellt, wire der Mensch und
damit auch die Menschwerdung des Gottessohnes und die Erlésung reines Zufalls-
produkt ; denn wenn in einer Zeitspanne von 2-3 Milliarden Jahren aus Protozoen
Pflanzen und Tiere evolutionierten, aus diesen heraus an den dauernd Gemeinen
vorbei nur wenige zu hohen Réangen (so Koehler) und schliefllich in 1 1 Millionen
Jahren aus diesen einmalig der Mensch, so kommt das einer Wahrscheinlichkeits-
berechnung von Eins zu Unendlich gleich. Aus meinetwegen Quadrillionen oder
noch mehr animalischer Lebewesen wire nur einmal der Mensch als héchster Rang
entstanden, wogegen diese Quadrillionen minus Eins gegen die Wahrscheinlichkeit
der Menschwerdung des Tieres sprachen. AuBlerdem argumentieren diese Biologen
an der Tatsache vorbei, da8 mit diesem menschgewordenen Tier das Menschenge-
schlecht von vorneherein zum Aussterben verurteilt gewesen ware, wenn nicht zu-
gleich auch dessen Geschlechtspartner, das Weib, aus dem Tier evolutioniert hitte
und dies innerhalb der 1 14 Millionen Jahre noch zu Lebzeiten des ersten Mannes,
also innerhalb eines relativ kurzbefristeten menschlichen Lebensalters, wogegen
uns die 1 % Millionen Jahre minus ein Menschenalter dieses einmalige « Wunder »
oder auch nur eine Art Zwischenstufe zwischen Tier und Mensch nicht mehr be-
schert hitten. Wenn aber schon auch die Frau aus dem Tier Mensch geworden ist,
stellt sich eine neue Frage : Die der Einheit des Menschengeschlechtes.

3 So z. B. wird der Satz Schillings : « Ebenso aber findet jedes einzelne, selbst



414 Besprechungen

Auch die Heranziehung der Hoéhlenmalereien * der Eiszeit zu Zeugen
« sozialer Ideen in der engeren und urspriinglichen Bedeutung des Wortes »
(22) iiberzeugt nicht, selbst wenn man unterstellt, da — was nicht erwiesen
ist — solche Malereien sich-nicht in den Wohn-, nur in den Kulthohlen finden.
Denn die von Schilling unterschobene Deutung geht zu weit : « Wenn dann
Alle in der Kulthandlung ihre Speere in das Bild stoBen, wird ihr BewuBtsein
nach einem Vorbild gemeinsam ausgerichtet auf das Ziel. Die Aufgabe
macht sie zur Gemeinschaft, die als Einheit vor der Welt steht. Sie pragt
in der Gemeinschaft den Einzelnen als einen solchen, der teilnimmt an dem,
was Alle wollen » (21). Alle diese Elemente sind vorhanden, wenn sich die
Meute auf Wild stiirzt (so z. B. Léwen auf eine Antilope, oder, wie einmal in
Indien, ein Rudel Affen auf das Gefihrte eines Englanders, der aus seiner
Karosse heraus zum Vergniigen einen Affen angeschossen hat). Gesteht man,
wie die Psychologen, auch den Tieren ein Quintchen (animalisches) BewuBt-
sein zu, mit dem sie auf ihr Ziel hinsteuern, so ist auch ihre « Gemeinschaft »
perfekt, von der jedoch nie eine soziale Verhaltensweise ausgesagt werden
kann. Auf weitere, von Schilling angefiihrte Indizien der « Menschwer-
dung» (22), zu der auch die Uberfithrung der natiirlich instinktiven Rang-
ordnung, Tierherde (19), in eine bewuft Abstand nehmende, ihre Glieder
als einzelne Teilhaber priagende Gemeinschaft (menschliche Gemeinschaft)
verstanden werden will (22), soll hier nicht eingegangen werden, hinsicht-
lich deren er behauptet: « So konnte uns die erste echte Gemeinschaft
der Eiszeithorden auch das erste Beispiel fiir soziale Gruppenbildung im
menschlichen Bereich sein » (24).

Plausibler als das, was Schilling von den « Menschenhorden » der pra-
historischen Zeit sagt, von der wir mangels irgendwelcher geschriebener
Dokumente nur spirliche Funde deuten koénnen, ist der Hinweis auf die
« Kulturentstehung und Bildung grof8riumiger Gemeinschaften» (27), vor
allem in Agypten und Griechenland (25-32), doch diirften die angefiihrten
Beispiele zu einem generellen Schluf fiir die Annahme, dafl « die menschliche
Zivilisation vom ersten Gebrauch des Faustkeils beim Neandertaler und
seiner Verfertigung bis zum Maschinenzeitalter heute, stindig wachse » (23)
um so weniger ausreichen, als er selbst zugibt : « Fast die gesamte mensch-

das schwache Tier, Schutz innerhalb der Herde » (19) widerlegt durch die Tatsache,
daB schwichliche Tiere von der Herde ausgestoBen und verfolgt werden. Bei der
Fiitterung kommen Tiere, die sich nicht durchsetzen ktnnen, zu kurz. Wo bleibt
da auch nur der Anschein sozialen Verhaltens ?

4 « Die ersten groBartigen Zeugen menschlicher Kultur sind die Malereien
der Eiszeit etwa 10 000 bis 30 000 Jahre vor unserer Zeitrechnung. Es sind allerdings
mehr kiinstlerische als politische Relikte. Trotzdem lassen sich aus ihnen gewisse
Schliisse auf die Gemeinschaft der Menschen ziehen, die sie geschaffen haben » (19).
In der Hohle von Altamira zeigt die Kolorierung der dargestellten Tiere (Biiffel,
Wildpferd, Hirsch, Eber) verschiedene Aspekte: « Die einheitlichen, einfarbigen
Figuren, sowie die Modelle mit Ténungen ein und derselben Farbe sind etwas #lter ;
die vielfarbigen Malereien sind neueren Datums. Gravierungen und Malereien liegen
oft bunt iibereinander, so daB man die dltesten nur schwer unterscheiden kann
(15-20 000 Jahre alt). » Nagels Reisefithrer « Spanien », 1955, S. 217.



Besprechungen 415

liche Geschichte und mit ihr auch die Geschichte der sozialen Ideen im enge-
ren Sinn ist ausgefiilit von den wie Pflanzen mit der Natur entstehenden,
bliihenden und wieder zerfallenden Hochkulturen » (24). Letzteres stimmt
auffallend mit der Feststellung W. Schmidts iiberein, « daB die neuen Kul-
turstufen durchaus nicht immer eine in jeder Beziehung hohere, ja mehr-
fach sogar eine ausgesprochen niedrigere Entwicklung darbieten, als sie auf
alteren Stufen vorlag, so daBl also die Theorie des unaufhaltsam gerad-
linigen Fortschrittes auch in dieser Hinsicht hier nicht ihre Bestdtigung fin-
det ». Schmidt fihrt fort : « Deshalb legten denn auch wiederum Cartailhac
wie auch M. Hoernes neuerdings Verwahrung dagegen ein, daf3 man aus der
Prahistorik die Beweise fiir einen unbegrenzten Evolutionismus entnehme » ®,
dem Schilling zu groBe Bedeutung zumifBt. Weder die Kontinuitat der
Kulturentwicklung und somit des Fortschritts der sozialen Ideen bei weni-
gen unter einer Vielzahl von Vélkern, von denen wir aus der Urzeit auch
heute noch so wenig wissen, ist erwiesen, noch auch ist das bewiesen, auf was
es Schilling zunédchst ankommt, der Fortschritt der « sozialen Idee » aus der
« ersten groBen Epoche der Jiger und Sammler wahrscheinlich von ca.
30 000 und noch friiher bis ca. 5000 vor unserer Zeitrechnung » in das « Zeit-
alter der Naturhege (Ackerbau und Viehzucht) vom 5. oder 4. Jahrtausend
v. Chr. bis 1700 oder 1800 n. Chr.». Von dieser grobschlichtigen Gegeniiber-
stellung hat Schilling die Vorstellung : « Das erste Zeitalter ist die Jager-
und Sammlerstufe. Sie ist ausgezeichnet durch die ‘destruktive’ Technik,
Beniitzung von Naturgegebenheiten, Hohlen, atektonische Kunst, durch
Erndhrung aus Jagd und Wildfriichten, sozial durch kleine Hordenbildung
auf der noch weitrdumigen Erde, durch schweifendes, nicht seBhaftes, nicht
einmal — wie bei Nomaden — an eine gehegte Tierherde gebundenes Dasein.
Der Ubergang zu Ackerbau und Viehzucht verindert den Charakter des
Menschen vollig. Er steht auch geistig ganz anders bewahrend und hiitend,
die Natur selber zihmend und sich aneignend, der Welt gegeniiber. Er wird
bald seBhaft. SeBhaftigkeit, Ackerbau und Viehzucht sind die wirtschaft-
lichen und geistigen Voraussetzungen der sogenannten Hochkulturen, der
agyptischen, babylonischen, chinesischen, indischen, griechischen, arabi-
schen, abendlindischen, die Spengler und nach ihm Toynbee morpholo-
gisch in ihrer Entstehung und ihrem Verfall beschrieben haben » (23).
Schilling 1aBt die sehr wichtige Erkldrung vermissen, wie seine Theorie

8 Wilh. ScumipT : Werden und Wirken der Voélkerkunde. Geschichte und
Grundlagen der Gesellschaftslehre, Familie und Staat auf der Urstufe (Regensburg
1924), S.107. Ebd., S. 108 : « Eine andere, sehr wertvolle Ubereinstimmung zwi-
schen kulturhistorischer Ethnologie und Prihistorik 148t sich dahin formulieren,
daB, in groBen Ziigen betrachtet, die Aufeinanderfolge der Kulturstufen, wie
letztere sie bietet, bis jetzt nichts erkennen 1iB3t, was in Widerspruch stinde mit
der Aufeinanderfolge der Kulturkreise, welche die erstere aufgestellt hat, ja dal3 bis
zu einem gewissen Grade auch positive Bestdtigungen sich ergeben. » Ebd., S. 107 :
« Auch die Prihistorik 148t zunichst erkennen, daB nicht alle Kulturstufen gerad-
linig eine aus der anderen in demselben Gebiet sich entwickelt haben, sondern daf3
es viel wahrscheinlicher ist, daB neue Kulturstufen durch Volkerbewegungen oder
Kulturwanderungen entstanden seien. »



416 Besprechungen

von den Epochen vereinbar ist mit der Tatsache, dall schon die Séhne des
ersten Menschen und auch deren Nachkommen Hirten und Bauern, daf3
dessen Enkel Henoch bereits eine « Stadt» (ummauerte, geschiitzte Siedlung)
erbaute, Tubalkain Erfinder der ersten Technik war und als Schmied allerlei
Gerdte aus Erz und Eisen herstellte ®, Jubal die Kultur der Musik pflegte
(Stammvater aller Zither- und Flotenspieler) und daB3 die Nachkommen des
Noe die ersten Architekten hervorbrachten (Bau der Stadt und des Turmes
zu Babel).” Wie vorsichtig man mit der Klassierung in Epochen und Kultur-
abschnitte umgehen soll, um nicht unglaubwiirdig zu werden, zeigen auch
die ungeheuer von einander abweichenden Schitzungen ®. Wenn man es
schon, wie Schilling, darauf abgesehen hat, an Hand der tatsichlich ge-
schaffenen Sozialordnungen und durch Nachdenken iiber die Gemeinschaft
(18) Aufbau und Fortschritt der sozialen Idee nachzuweisen, mii3te man zum
Schlusse kommen, daf3 kein fritheres Jahrhundert die soziale Idee so sehr
entwertet hat als das unsrige mit seinen beiden Weltbrinden, der Entwurze-
lung unzihliger Menschen und Vélkerschaften, den groBen Sozialkimpfen
und der konstanten Bedrohung der gesamten Menschheit mit der Atombombe.
Schilling will doch seiner sozialen Idee eine positive, nicht destruktive Note
geben. Diese aber ist vorhanden im Zeitalter der hochgeziichteten Industriali-
sierung und Technik, in welchem das Soziale — trotz Wohlfahrtsstaat und
sozialpolitischem Perfektionismus — ins Asoziale abzugleiten droht, nicht
nur, weil die Keimzelle jeder iibergeordneten Gemeinschaft, die Familie mas-
senweise auseinandergerissen wird, sondern auch deren Mitglieder, eben durch
diese Technik, zu gesellschaftswidrigem Verhalten verleitet werden (hier sei
nur erwahnt, dal3 der Fernsehbildschirm nach Feierabend vielfach kein Fa-
miliengespriach mehr aufkommen 148t ; sogenannte Schliisselkinder entbehren
familidare Nestwdrme, weil beide Elternteile dem Erwerb nachgehen ; bei
Verheirateten, die den gehobenen Lebensstandard moglichst selbst genieen
wollen : gewollte Kinderlosigkeit oder kiinstliche Beschrankung der Kinder-
zahl auf ein Minimum von Nachkommen, und dadurch Ausléschung vieler
Familien und Minderung der Verteidigungskraft der Nation). Schilling inter-
pretiert das Vorhandensein sozialer Ideen in der friihmenschlichen Grup-
penbildung mangels schriftlicher Quellen aus Fakten, wobei er schreibt :
« Dies ist aber das Aquivalent jeder sozialen Idee : das geprigte Zusammen-
spiel von Einzelexistenz und Gemeinschaft tiberhaupt. Es ist nicht Willkiir
oder brutaler Zwang, nicht beliebig um seiner selbst willen aus Ehrgeiz
herstellbar. Es ist vielmehr als soziale Idee die schépferische Antwort des

8 « Tubalkain, der Sohn des Lamech, ist der erste Schmied, der das Schwert
erfindet und damit fremdes Gut und Leben bedroht.» Franz FeELpMANN : Ge-
schichte der Offenbarung des Alten Testaments bis zum Babylonischen Exil (Bonn,
1930), S. 16. '

7 Genesis, Kap. & und 11.

8 Wihrend Schilling das « erste Zeitalter mit 30 000 und mehr Jahren » (24)
angibt, greift der Verfasser des Aufsatzes « Der Mensch als Jdger und Sammler »
(Der Mensch in seiner Welt, Herder 1954, Sp. 33) auf 14 Million Jahre zuriick.
Vgl. Lexikon f. Theologie u. Kirche, Bd. I [1957] Sp. 86 u. 384.



Besprechungen 417

Menschen auf die ihn durch Not ansprechenden Forderungen der Natur.
Sie zwingen ihn, durch Phantasie und Erfindung ihnen zu entsprechen oder
unterzugehen » (28). Nichts hindert, auch aus den asozialen Fakten unserer
Epoche, Riickschliisse zu ziehen auf den Charakter der sozialen Haltung und
damit der sozialen Ideen unserer Zeit.

Auf sicherere Grundlagen als in der Urzeit stéB8t Schilling bei der
Behandlung der Griechen, ihrer Regierungssysteme, Staatsformen und Partei-
varianten, der fiir unsere heutigen Begriffe fast harmlosen Tyrannis (42, 51)
und des « Totalitarismus einer echten Gemeinschaft» (40), der « von dem
gewaltsam durch autoritaren Befehl hergestellten Totalitarismus Unselbstan-
diger in einer Art von Herde genauestens zu unterscheiden ist» (51). Schilling
kommt zum SchluB3, daB sich auf der sozialen Idee der Griechen von der Po-
lis im weiteren Sinn, unter der nicht in erster Linie und chronologisch friiher
der « Stadtstaat » zu verstehen ist (37), das erste Denken liber den Staat und
damit iiber die sozialen Ideen im engeren Sinn entwickelt hat (43). Das erste
Sozialdenken findet sich bei den Vorsokratikern und Sophisten (18).

An Hand von Begriffsmodellen mit symbolischen Skizzen versucht
Schilling sodann, die Definitionen von Gemeinschaft und Gesellschaft zu
erarbeiten (55-66) : « Bei den Eiszeithorden haben wir den magischen Bild-
zauber des Medizinmanns als das griindende Mittel der Gemeinschaftsbil-
dung verstanden. Dieser Bildzauber allein machte die Einzelnen zur Horde
und lehrte sie von sich abzusehen, sick in der Gemeinschaft wiederzuerken-
nen » (64). (Vgl. : « So wie der Mensch das Bild des Tieres anschaute, wie er
seine Bewegungen im Kulturtanz nachahmte, sich in das Tier hineindach-
te ...» (21). Unter Gemeinschaft versteht Schilling « die urspriingliche, als
unbedingt verstandene, metaphysische Bindung iiber die Individualitdt der
Glieder hinaus », und zwar « eine zugleich politische und religiése Bindung »
(6%), wogegen die Gesellschaft etwas der Gemeinschaft Hinzugefiigtes ist,
wie z. B. die Mitgliedschaft « bei einem FuBballklub oder Kaninchenziichter-
verein, in den ich eintrete und auch wieder austrete, wenn mir seine Ziele
nicht mehr behagen » (61). Allerdings gibt Schilling zu, da3 die Grenzen bei-
der Begriffe fliissig sind und dafB allzuoft eine Umkehrung derselben stattfinde
(62). Eine wirkliche Definition vermag er nicht zu bieten. Was er tut, ist eine
Beschreibung von Erscheinungsformen mehr akzidenteller Art zu bieten,
etwa im Sinne loser, auf der Sozialanlage des Menschen griindender Beziehun-
gen und Gebilde (vgl.: « In der reinen Gesellschaft ist der Einzelne sich
selbst genug vor oder gegen die Gemeinschaft, er verfiigt iiber die Vertrige,
die er eingeht und auflést » (65), ohne es darauf abzustellen nachzuweisen,
daB die Gemeinschaft, wenigstens heute, ohne diese rational-zweckhaften
Geschiftsvorgdnge nicht bestehen kann und daB diese aus der Gemein-
schaft zwangsldaufig hervorgehen. Ohne Aktien (oder sonstige Wertpapiere)
— um auf das von Schilling angefiihrte Beispiel (61) zuriickzukommen - ware
die Industrie und damit die heutige Gemeinschaft nicht denkbar, es sei
denn, sie kehrte zur Steinzeit zuriick. Der Begriff Gesellschaft kann also
nicht losgeldst von der Gemeinschaft oder gar gegen die Gemeinschaft ge-
deutet werden, und deshalb kann diese auch nicht, wie Schilling meint, in
Gesellschaft zerfallen (66).

27



418 Besprechungen

So interessant die folgenden Ausfithrungen Schillings iiber Sokrates
Konzeption von der Polis (67-75), iiber Platons Politeia (75-98), iiber Ari-
stoteles (99-111), iiber Epikur und die Stoa (111-132) sind, sie miissen
iibergangen werden, jedoch verdient der Hinweis auf den Ursprung des
Ausdrucks « Naturrecht » hier angefiihrt zu werden : « Aus der Rangordnung
der Natur, in der jedes Wesen und auch der Mensch seine eigentiimliche
Stelle, seine Bestimmung, seinen Zweck, einen Umkreis von niheren und
entfernteren Pflichten, hat, ensteht nun fiir den Menschen auch ein wahres
natiirliches, unverlierbares Recht. Dieses Recht ist sowohl Pflicht — das Ge-
forderte in neuer Bedeutung, officium, das Amt, der Posten, auf den man
gestellt ist — wie Anrecht auf seinen frei mit Willen ergreifbaren Anteil an
der Ordnung des Alls. Es ist nicht Satzung oder Ubereinkunft, Konvention
wie bei Epikur. Es ist auch nicht Beschluf3 einer sich selbst beherrschenden
freien Volksversammlung wie in der Polis (nomos). Es ist auch nicht Befehl
eines Konigs oder Diktators, wenn es das alles auch werden kann. An sich
selbst ist es in erster Linie Wahrheit (veritas). Als solche entspringt es aus
der verniinftigen Erkenntnis der Ordnung der Welt. Dieses Recht heiflit dann
mit stoischem, bis heute giiltigem Terminus « Naturrecht » im Unterschied
zu allem beschlossenen oder befohlenen, gegebenen Recht als dem « positi-
ven » Recht. Die eigentliche Autoritit dieser Befehle, Gesetze und Anord-
nungen liegt doch darin, da3 sie ergehen auf Grund der Wahrheit des Natur-
rechts, also der iiberlegenen Einsicht des Weisen in Vernunft und Ordnung
der Welt. Im Ideal ist also Befehl und Wahrheit, Naturrecht und positives
Recht identisch. Sie sollen identisch sein. Wo sie es nicht sind, war die Weis-
heit des Herrschers oder Beamten noch ungeniigend. Jedenfalls bleibt die aus
der Ordnung der Welt entsprungene Wahrheit des Naturrechts als konkrete
Rangordnung aller Wesen und Dinge MaB und verniinftiges Kriterium des
positiven gegebenen Rechts als autoritidrer Befehl und erlassenes Gesetz »
(128). Wenn Schilling ausfiihrt, das Naturrecht werde « der revolutionire
Sprengkorper im positiven Recht der bestehenden Staaten zugunsten der
absichtlichen Herstellung besseren Rechts und besserer Staaten » (131), so
sollte er das nicht in Verbindung mit Karl Marx bringen, der die Mittel zum
Ziel nicht gemessen wissen will « an ewigen Gesetzen », sondern allein an der
augenblicklichen Brauchbarkeit fiir die Verwirklichung seines Zieles.

Im Abschnitt iiber den Ursprung der christlichen Sozialidee behandelt
Schilling zunédchst das « Reich Gottes » als kiinftige, eschatologische Ge-
gebenheit (133-138), wobei er auf « die unbedingte Transzendenz der Sozial-
idee des Gottesreichs » mit der Folge einer Korrektur jiidischer Vorstellun-
gen hinweist (137). Sicherlich hat sich Schilling im Ausdruck «totalitire
Gemeinschaft der im Glauben und vor Gott selbstdndigen Christen » (139)
insofern vergriffen, als auch dem Staate als wesensverschiedenem Gemein-
schaftsgebilde oberste und weitreichende, allerdings durch allgemeine poli-
tische Prinzipien begrenzte Zustindigkeiten zukommen (Souverdnitat). Mit
der Beantwortung der Fragen : « Wie stand es aber mit den sozialen Bindun-
gen im Diesseits ? Waren sie Gemeinschaft oder bloB Gesellschaft ? Und wie
wurden sie verandert durch den Glauben an das bevorstehende Gottes-
reich ? » gerdt Schilling in den Bereich der Kirchengeschichte. Mit den hier



Besprechungen 419

von Schilling gemachten Feststellungen, z. B. « dafl die Sklaven des riesigen
Kirchenbesitzes nicht freigelassen werden durften, weil das Verschleuderung
von Kirchengut gewesen wire ; aber diese Kirchensklaven hatten es auf
den groBen Giitern generell sicher nicht besser, sondern erheblich schlechter
als die Sklaven im Privatbesitz » (141), « die Kirche war wieder echte Ge-
meinschaft und als solche totalitir » (145) usw., werden sich die Kirchen-
historiker befassen miissen. Ebenso nach dem Kapitel iiber Augustinus
(147-159) mit den kirchengeschichtlichen Themen « Kaiser und Papst als
Stellvertreter Christi auf Erden » (159-172) und « Zerfall der Christkonigs-
idee — Franziskus und Friedrich II. » (178-192), sowie « Die religiése Entwick-
lung » in der Neuzeit (193-201), Thomas Morus und Campanella (201-205).
Auch der Abschnitt iiber Thomas von Aquin (172-177) kann davon nicht
ausgenommen werden, da seine Lehre von den damaligen geschichtlichen
Fakten nicht unbeeinfluBt blieb und er nach Schilling sogar « eine folgen-
schwere Umwertung » (176) vorgenommen hat. Anstelle nicht einwandfrei
klarer Vorstellungen, z. B. «labile Synthese der Transzendenz Gottes, der
Erlosung und des christlichen Heils mit der Weltheiligung » (173) ; « Thomas
iibernimmt die Sozialordnung zugleich aus Moses und aus Aristoteles »
(175) hitte Schilling besser eine Zusammenfassung der von Hans Meyer
iiberzeugender dargelegten sozialen Gesichtspunkte in der Lehre des hl. Tho-
mas (Naturgesetz und Sittlichkeit ; Der Mensch in der Gemeinschaft : Die
Sozialnatur der Menschen, Das Wesen der Gemeinschaft, Die Staatsformen
und die Stellung des Herrschers, Staat und Kirche) ¥ geboten und die sich
vor allem und fast durch den ganzen II. Teil seiner Summa hindurch er-
streckende Sozialkonzeption des hl. Thomas beriicksichtigt, denn die vier
Kardinaltugenden (Klugheit, Starkmut, Gerechtigkeit®, MaBhalten) und
auch die theologische Tugend der Liebe sind die mit ihren daraus abgeleiteten
generellen, speziellen, integrierenden, subjektiven und potentiellen Teilen
Grundlagen menschlicher Verhaltensweisen zum Mitmenschen, zur Gemein-
schaft und zur Obrigkeit und dieser wiederum zu den Untergebenen, fuBen
somit auf wissenschaftlich fundierten und scharf umrissenen sozialen Ideen
des Aquinaten. Es stimmt nicht, wie Schilling meint, Thomas habe sich mit
der Frage der «legalen Form der Rechtsverwirklichung » durch Krieg und
Fehde, die « grausam und zerstorerisch werden, weil der Ungldubige eigent-
lich nicht mehr Mensch war, wenigstens nicht mit dem Gliaubigen auf dem
gleichen Boden der Rechtsverwirklichung stand » nicht weiter beschaftigt
(175). Thomas hat sowohl hinsichtlich des Krieges als auch der Fehde genaue
Rechtsregeln aus der sittlichen Ordnung her abgeleitet (so z. B. in S. th.
II-TTae, q. 40 u. 41) und die Rechtsstellung der Unglaubigen gegeniiber den
Glaubigen festgelegt (z. B. in S. th. II-IIae, q. 10, a. 10). Es gibt kaum eine
soziale Frage von groBer Wichtigkeit, die nicht schon von Thomas gesehen

® Hans MEYER : Geschichte der abendlindischen Weltanschauung, 1II. Bd. :
Die Weltanschauung des Mittelalters (Wiirzburg 1948), S. 214-228.

10 Uber die sozialen Gesichtspunkte der Werke des hl. Thomas : « In IV libros
Politicorum expositio » und « De regimine principium » s. Dictionnaire de théologie
cath., t. 15 (Paris 1946), col. 650.



420 ~ Besprechungen

und wenigstens in den Grundziigen von ihm behandelt und gelést worden
ist ; bei ihm ist die Idee einer klar ausgebauten Sozialordnung zu finden ™,
ohne dafB3 er, wie es die modernen Autoren tun, das Wort « sozial » auf fast
jeder Seite gebraucht '®, das heute vielfach miBbraucht wird und beinahe
zum Idol geworden ist. '

Im 3. Abschnitt behandelt Schilling die Neuzeit ebenfalls unter Be-
riicksichtigung kirchengeschichtlicher Faktoren, vor allem der Reforma-
tion, der er Entscheidendes « fiir den kommenden Umbau auch der Wirt-
schafts- und Sozialstruktur » zuschreibt, so z. B. bei Luther als Folgen seiner
Rechtfertigungslehre (197-198), und bei Calvin, dessen Dogmatik « zu einer
der entscheidenden Ursachen der so merkwiirdigen und nirgends sonst sich
findenden Wirtschaftsform des Kapitalismus geworden » sein soll (198).
Aber damit mogen sich die protestantischen Theologen auseinandersetzen.
Nach Schilling begann auch in der Soziologie um 1500 ein Umbruch : « Der
Grund, warum um 1500 eine neue Epoche des sozialen Denkens beginnt, ist
nur der, daf3 die mittelalterliche Christkénigsidee des Reichs durch die Ver-
selbstandigung und Verweltlichung ihrer zwei obersten Gewalten, Kaiser

11 Was aus der Lehre des hl. Thomas an Sozialideen herausgeholt werden
kann, zeigt allein die Tatsache, dal im Kommentar von A. F. Utz « Recht und Ge-
rechtigkeit» zur S. th. II-II, q. 57-79, wo Thomas kaum einmal den Ausdruck
«sozial» verwendet, im alphabetischen Sachverzeichnis S. 616 unter «Sozial»
und dessen Wortzusammensetzungen rd. 40 Seitenverweise sind. Der bei Herder,
Freiburg, erschienene Sozialkatechismus von E. Welty baut fast ausschlieBlich
auf Thomas auf. _ ,

12 Vgl. das Wort « Politik », das heute ebenfalls eine Art deus ex machina und
zu einem Schlagwort geworden ist, das fiir fast alle Bereiche verwendbar ist wie
Weltpolitik, Staatspolitik, Finanzpolitik, Wirtschaftspolitik, Wohnungspolitik,
Parteipolitik, Verkehrspolitik, Kolonialpolitik, Verteidigungspolitik, Kulturpolitik,
Machtpolitik, Lohnpolitik, Preispolitik, Sozialpolitik, Linder-, Gemeinde- (Kom-
munal-) Politik, AuBenpolitik, Kirchenpolitik, Geopolitik, Gesellschaftspolitik, Be-
vilkerungspolitik, und andere mehr. Hinsichtlich einer Reihe heutiger Modeworte
ist das Buch « Aus dem Worterbuch des Unmenschen » von STERNBERGER-STORZ-
StskKIND (Claassen Verlag, Hamburg 1957) aufschluBreich, das in der Vorbemerkung
1945 den bemerkenswerten Hinweis enthilt: « Der Verderb der Sprache ist der
Verderb des Menschen.» Der Heimatpfleger von Schwaben, Alfred WEITNAUER,
nimmt in seinem Buch « Heimatkultur gestern und heute » (Kempten 1955) gegen
den modernen offiziellen und nichtoffiziellen Sprachfimmel, von dem er nicht
wenige Stilbliiten anfithrt, Stellung : « Die Sprache, die als Grundlage gegenseitiger
menschlicher Verstindigung ein wesentlicher Bestandteil jeglicher Kultur ist,
zeigt alarmierende Symptome des Zerfalls. Beschleunigt wird der Zerfall unserer
Kultur durch das Eindringen des Massenhaften, durch den Einbruch der Masse und
der zivilisierten Barbaren.» (S. 11 u.16). Im 17. Jahrhundert empfand man « Unbe-
hagen am Schwulst des Ausdrucks ; mit der Vorliebe fiir die franzésische Sprache
kehrte nach und nach auch in Deutschland das Gefiihl fiir die Schonheit des Ein-
fachen zuriick» (Friedrich ZoeprL : Deutsche Kulturgeschichte, 2. Bd., 1937,
S. 459). Ist die Sprache vornehmlich eine soziologische Gegebenheit, wie Schilling
zeigt, so ist eine retrograde Entwicklung der Ausdrucksformen zum Komplizierten
und weniger Verstindlichen hin dem Plane eines Vereinigten Europas mit der
Vorlduferin EWG als iiberstaatlichen Gesellschaftsformen nicht entgegenkommend.



Besprechungen 421

und Papst, und deren verhidrtenden und korrumpierenden Streit endgiiltig
erledigt war » (194). Wenngleich dieses Urteil zu allgemein und zu rigoros ist,
so ist doch dem Gedanken zuzustimmen, daf3 die damaligen MiBstande, fiir
die weder Kaiser noch Papst allein verantwortlich waren, die religiése Revo-
lution ausgelost haben, der in den folgenden Jahrhunderten die politische
und die soziale Revolution folgten. Dieser schlieBt sich im 19. Jahrhundert
die industrielle Revolution an, die einen gewaltigen Wandel in der Sozial-
struktur herbeigefiihrt hat und immer noch im Gange ist, sowohl in den
hochindustrialisierten wie in den Entwicklungsvélkern. Ihr widmet Schilling
den 4. Abschnitt {iber das Industriezeitalter und die Theorien Schopen-
hauers, der englischen Nationalékonomen Adam Smith und Bentham, der
vormarxistischen-Sozialisten Owen, Fourier, Proudhon, Saint-Simon, Comte
und schlieBlich des Karl Marx mit seinen Ideen iiber die Revolution des
Proletariats und der klassenlosen Gesellschaft (320-370). Dann folgt noch
ein Kapitel iiber Nietzsche, Masse und Fiihrertum (370-380). Im Rahmen
einer Rezension kann-auf das, was der Autor von den einzelnen Begriindern
von Sozialideen aussagt, so z. B. von Thomas Morus, Campanella, Bacon,
Macchiavelli, Bodin, Althus, de Groot, Hobbes, Spinoza, Milton, Locke,
Montesquieu, Rousseau, Kant, Fichte, Hegel (202-319) als Vertreter der
Neuzeit nicht eingegangen werden, weil die Zusammenfassung, die Schilling
von diesen Philosophen gibt, nicht nochmals auf ein paar Sitze zusammen-
gezogen werden kann, ohne dafl man Gefahr liuft, den Gedanken der Auto-
ren unrichtig wiederzugeben **, zumal deren Ideen nicht in der fiir alle
gleichen Entwicklungslinie und -Richtung stehen und vielfach antagoni-
stisch verlaufen. Walter Del-Negro hat in seiner ausfiihrlichen Rezension
des Buches von Schilling versucht, den Grundgedanken einiger der von die-
sem angefithrten Autoren wiederzugeben, aber das ist nur mangelhaftes
Stiickwerk und im Grunde genommen iiberhaupt nicht méglich. Schilling
selbst konnte sich vielfach nur auf die Meinung anderer stiitzen, denn zum
Selbststudium der in seinem Literaturverzeichnis (381-398) aufgefiihrten
Publikationen, besonders der Quellenwerke, wiirde kaum ein Menschenleben
ausreichen. Wie sehr man dabei danebengreifen kann, zeigen oben die Be-
merkungen zu seinen Ausfiihrungen beziiglich Thomas v. Aquin. Das ist
nun einmal die Tragik der Geschichtsschreibung, dal man sich nicht, wie
es eigentlich zu einer in allen Teilen zutreffenden und objektiven Bericht-
erstattung gehoren mii3te, in das ungeheure Material vertiefen kann, das
auch Schilling, der sich an eine neue Art von soziologischer Publikation
gewagt hat, schier erdriickt. Der belesene Autor hat sich, soweit es in diesem
Rahmen moglich war, mit Akribie seiner schwierigen Aufgabe entledigt,
und die Vorziige seines Werkes sind auch in Besprechungen herausgestellt
worden ', doch hitte eine weise Beschrankung auf das in der Einleitung des

13 Das ist beispielsweise dem Kurzbericht der Herder-Korrespondenz vom
Juli 1960, S. 487, iiber den Aufsatz des Soziologen Paul JosTock : Gibt es noch ein
Arbeiterproletariat ? (Stimmen der Zeit) unterlaufen. Jostock verwahrte sich gegen
die irrefithrende Darstellung seines Artikels.

14 So von Roman SCHNUR in « Deutsches Verwaltungsblatt» Kolnv. 15.10.1958;
Walter DEL NEGROin « Philosophischer Literaturanzeiger» Miinchen, 1958, S5.298-303.



422 Besprechungen

Buches gesteckte Ziel hin (nicht selten muf3 man sich fragen, was das noch
mit der Geschichte der sozialen Ideen zu tun hat, wie z. B. : « Was man so
landldufig, besonders zu Ende des 19. Jh., einen ‘Epikureer’ nannte, einen
Windhund, der Wein, Weib und Gesang liebt, hat mit Epikur nichts zu tun »
(118) oder : « Die Gotter werden als selige, um die Menschen unbekiimmerte
Wesen in ein fernes Fabelreich, die Intermundien zwischen den Weltzeit-
altern, entriickt ; dem Tod wird sein Schrecken genommen, indem gezeigt
wird, daB3 das Ich nur eine bestimmte Verbindung von Atomen ist, deren
Auflésung weder schmerzhaft noch furchtbar, sondern selbstverstandlich
ist » (119) und mehr System in der Darstellung den Wert des Buches erhoht.
Der « Riickblick und Vorblick — Die modernen Parteivarianten und ihre
geistige Herkunft » (287-296) dispensierte nicht von dem (am Schlusse feh-
lenden) Résumé. Das Namen- und Sachregister am Ende des Buches (399-
411) ist vorteilhaft, zeigt jedoch, wie der Verfasser mit der Verwendung von
Autoren umgesprungen ist, so z. B. erscheint Platon von S.16 bis 378
fast alle paar Seiten, 53 mal, sodaB3 man die Vorstellung bekommen konnte,
Schilling habe (auch mit anderen Autoren) eine vergleichende Geschichts-
schreibung beabsichtigt. Auch von gewissen Grundvorstellungen kommt er
nichtlos, so z. B. von der kultischen Verkniipfung von Gemeinschaftsgebilden
(trotzdem ist im Register das Stichwort « Kult » nicht zu finden) oder von der
« Herde » (noch auf S. 378 : « Dieser Herde der durchschnittlichen, zur Giiter-
produktion und Konsumption durchaus geeigneten, brauchbaren und flei-
Bigen Menschen stellt er (Nietzsche) nun die wenigen « Wohlgeratenen »,
wie er sie hier nennt, als Fiihrer der Herde gegeniiber ») als soziale Frucht
der Entwicklung aus der Bestialitit heraus, oder wie Walter Del-Negro
(a.a. O., S. 298) die Auffassung Schillings wiedergibt : « Als sozial wird hier
nur die spezifisch menschliche Form der Gemeinschaft verstanden, denn
wenn diese auch aus Tierherden entstanden ist, kann man doch erst beim
Menschen von echter Gemeinschaft sprechen.» DaBl Schilling seine Ge-
schichte mit der 19. Jahrhundertwende abgebrochen hat, ist bedauerlich,
denn gerade unsere Zeit hat mit der Gleichstellung der Menschen und ihrer
konsequenten Durchfiihrung zu einer schleichenden, doch epochialen Sozial-
revolution gefiihrt, daB3 ihr kaum ein Vorbild vorangegangen ist. Man denke
hier nur an die Tatsache, daB in Deutschland noch im letzten Jahrhundert
Heiratslustige, um eine Ehe eingehen zu konnen, den Nachweis einer ge-
sicherten Lebensgrundlage erbringen muBten, daB sie eine Familie ernihren
koénnen, wogegen heute jeder das Recht hat, eine Familie zu griinden, selbst
wenn er bettelarm ist und daher der Allgemeinheit zur Last fillt, oder:
daB3, ebenfalls letztes Jahrhundert, nur jene wahlberechtigt waren, die Be-
sitz hatten, weil man annahm, daB sie im allgemeinen ein gréBeres Verant-
wortungsbewuBtsein an den Tag legen als Besitzlose, die sich leichter in
politisch gefdhrliche Experimente einlassen kénnten, weil sie ja nichts zu
verlieren haben — wogegen heute jedermann die gleichen Biirgerrechte zu-
stehen, dem Proletarier (von denen es in der westdeutschen Bundesrepublik
im Sinne des klassischen Sozialismus keine mehr gibt) oder dem Nichtsnutz
genau so wie dem Staatsprdsidenten oder sonst wertvollen Menschen. Je
mehr die Arbeitszeit der sozialen unteren Schichten reduziert und deren Kauf-



Besprechungen 423

kraft erhéht wird, umso mehr wird die Arbeitskraft der mittleren und oberen
Schichten strapaziert (Folge: rapide Zunahme der Managerkrankheiten),
und viele geistige Berufe werden materiell degradiert ; die Produktion ist
nicht mehr auf eine Bedarfsdeckungs-, sondern Bedarfsweckungswirtschaft
eingestellt (« Verschwendung als Wirtschaftsprinzip » Bayer. Rundfunk
26.10.60) ; die Wirtschaft selbst kann nur mehr florieren um den Preis einer
latenten Geldentwertung '®; neue kapitalistische Machtkonzentrationen nie
gekannten Ausmales entstehen, die zur Entmachtung, Entmiindigung und
Freiheitsberaubung der menschlichen Persdnlichkeit fithren ; die Sicherungs-
und Versorgungspsychose, die den Staat mit einer nicht mehr vertretbaren
Ubermacht ausstattet, kennt keine Grenzen ; der Mensch wird unpersonlich,
« kein Kontakt mit Mitarbeitern und Mitarbeiterinnen, vélliger Zerfall von
Arbeitswelt und Privatwelt » *® ; « die Superstruktur der modernen GroB-
gesellschaft mit ihren vielfdltigen Verwaltungsinstitutionen und ihren kon-
kurrierenden politischen Gruppierungen, mit der Vielzahl ihrer wirtschaft-
lichen Gebilde, ihrer Industrien, ihren technologischen Entwicklungen und
ihren sozialkulturellen Gestaltungen geraten in eine Desorganisation und
fallen auseinander, wenn nicht alles mit allem durch eine hinreichende Dichte
und Stetigkeit der Informationen verbunden bleibt »*” ; durch die beiden Welt-
kriege des 20. Jahrhunderts und ihre Folgen wurde so ziemlich jedes Volk
betroffen, Gemeinschaften verschwanden, Gesellschaften wurden aufgeldst,
Staaten umstrukturiert, und die Menschheit stand und steht vor nie dage-
wesenen sozialen Problemen '®. Keine soziale Idee fritherer Zeiten konnte
solch grundlegende Umwailzungen, wie sie nicht vorausgesehen werden
konnten, miteinkalkulieren. Allein das schon zeigt, dall — soweit destruktives
Geschehen feststellbar ist — weltumwalzende Vorstellungen am Werke wa-
ren und — soweit positiver Aufbau geleistet wurde und wird —, anstelle der
alten und veralteten sozialen Ideen, mit denen man die sozialen Aufgaben
des 20. Jahrhundert nie hitte bewédltigen kénnen, neue, andersgeartete Ideen
getreten sind, die kaum aus dem Arsenal vergangener Jahrhunderte ent-
nommen werden konnen. Deshalb ist zu wiinschen, daB Schilling sein mit
dem 19. Jahrhundert abgeschlossenes Werk weiterfithrt und darlegt, welche

15 J, MARTIN : Volkswirtschaft im Zwielicht — Gefahren einer neuen Geld-
mengenvergroBerung (Deutsche Tagespost v. 20.1.1960, S. 7) ; Zur sittlichen Beur-
teilung der Geldentwertung — Das Unrecht der Geldentwertung (Die neue Ordnung
4/1956 u. 2/1957) ; Was hei3t «Sozialprodukt» ? Der Streit um das Sozialprodukt
(Rheinischer Merkur Nr. 18/1958 u. Nr. 28/1960).

16 Jiirg JoHANNESSON : Ursachen und Folgen der Entfremdung zwischen
Arbeitswelt und Privatwelt (RIAS Funk-Universitat Berlin 3.3.1959).

17 Otto Walter HAsELOFF : Zur Sozialpsychologie moderner Massenkommu-
nikation (RIAS Funk-Univ. Bln. 24.3.1959).

18 Dies nur einige Beispiele : die Reihe kénnte durch viele andere ergianzt wer-
den, so z. B. die Sozialprobleme der Entwicklungslander, die zunehmende Krimi-
nalitit des Wohlstandes bei Kindern, Heranwachsenden und Jugendlichen. Das
Bundeskriminalamt hat 1958 die Zahl der Verbrechen und Vergehen gegen die
deutschen Strafgesetze im Jahre 1957 mit rund 1 Million 700 000 verdffentlicht.



424 Besprechungen

sozialen und unsozialen Ideen dieser Um- und Neuformung der menschlichen
Gesellschaft zugrunde lagen und weiterwirken ; sie passen nimlich zum Grof-
teil nicht mehr in die von ihm beschriebenen fritheren Schemata.

JosEpH MARTIN

Heilige Schrift

Glanzman, George S., SJ - Joseph A. Fitzmyer SJ: An Introductory
Bibliography for the study of Scripture. (Woodstock Papers, 5.) — The New-
man Press, Westminster (Maryland) 1961. x1x-135 p.

Le titre de ce modeste et trés précieux fascicule ne suggére peut-étre
pas suffisamment son originalité et son usage. Les bibliographies bibliques ne
manquent pas (Index de Metzger, N. T. Abstracts, Intern. Zeitschvift firr
Bibelwissenschaft, etc.), mais nos auteurs s’adressent a 1’étudiant qui com-
mence ses études scripturaires, ignorant ol trouver ses informations et
surtout la qualité des ouvrages qu’il consulte. Aussi bien lui fournissent-ils
une Bibliographie sélectionnée et annotée des Périodiques, Collections, Intro-
ductions, Lexiques, Grammaires, Dictionnaires, Concordances, indispen-
sables & tout travailleur. Pour telle Revue, par exemple, une bréve notice
donne son lieu d’édition, sa périodicité, sa matiére propre, et surtout un
jugement ferme et trés objectif sur sa qualité scientifique. Il n’existe rien de
semblable. C’était & chaque professeur d’instruire ses éléves et de répéter a
chaque génération une legon sur « les instruments de travail ». Désormais, il
n’aura qu’'a citer ces guides parfaits et, aujourd’hui, a leur exprimer sa
gratitude. C. Spicg OP

Die Welt der Bibel. Kleinkommentare zur Heiligen Schrift. — Patmos-
verlag Diisseldorf.

Der um die Bibelarbeit verdiente Patmosverlag legt eine neue Reihe
Kleinkommentare zur Heiligen Schrift vor. Es handelt sich um die deutsche
Ausgabe der « Cahiers Evangile », die sich aus Arbeitsheften in schmucke
Biandchen verwandelt haben. Wer diese franzodsischen Cahiers, die schon
36 Nummern umfassen, ein wenig kennt und mit ihnen gearbeitet hat, wird
ihre deutsche Ausgabe mit groBer Freude und Dankbarkeit begriiBen. Die
Herausgeber Eleonove Beck, Willibvod Hillmann und Eugen Walter betreuen
die neue Sammlung in vorbildlicher Weise. Die Auswahl der einzelnen Band-
chen, ihre Ubersetzung und gelegentliche Uberarbeitung ist ausgezeichnet.
Wir besitzen mit dieser Reihe, der wir eine gute Fortsetzung und Verbrei-
tung wiinschen, ein wertvolles und notwendiges Hilfsmittel fiir ein tieferes
Verstehen der Heiligen Schrift.

1. De Vaulx - Ch. Deville : Die Zeugen des Gottessohnes. Die Frohbot-
schaft nach Markus, Matthdus und Lukas. — 1958. 108 S. [Deutsche Bearbei-
tung v. Alice Baum.] '

Das erste Bandchen gibt eine gute Einfithrung in die synoptischen
Evangelien, indem es das jedem Evangelisten eigene Christuszeugnis klar



Besprechungen 425

herausstellt. Bei Markus ist es gerade das Paradox der zutiefst menschlichen
und doch wieder ganz géttlichen Erscheinung Jesu, das an das Geheimnis
des Gottessohnes heranfiithrt. Dieses Geheimnis, bei Matthius noch um die
alttestamentliche Heilsdimension vertieft, gewinnt bei Lukas seine letzte
universale Weite und Offenheit. Hier ist Christus der Erloser und Heiland
der ganzen Menschheit. Um dieses dreifache Christuszeugnis hat jeder Evan-
gelist die andern groBen Themen seiner Verkiindigung gruppiert und im Zu-
sammenhang seiner Theologie dargestellt.

2. Venard, J., CJM: Israel in der Geschichte. — 1958. 90 S. [Deutsche
Bearbeitung v. Eleonore BEcCK.]

Lebendig und wissenschaftlich zuverldssig wird hier die Geschichte
Israels von der Berufung Abrahams bis zum Exil auf dem Hintergrund der
altorientalischen Kulturgeschichte gesehen. Was uns Hammurabis Gesetze,
die Texte von Amarna uad Ugarit, die assyrischen Konigsannalen iiber
Israel berichten, hilft zu einem wirklichkeitsnahen und tieferen Verstindnis
der Heiligen Schrift. Zeittabellen und zwei Karten bereichern noch das
Béndchen.

3. Schelkle, Karl Hermann: Die Mutter des Erlosers. Thre biblische
Gestalt. — 1958. 96 S.

Dieses reizvolle Marienbiichlein, eine deutsche Originalarbeit, ist inhalt-
lich wie auch in seiner Sprache durch und durch biblisch. S. versteht es,
schlicht auf den Text hinzuhorchen und in personlich iiberzeugender Weise
das Mariengeheimnis darzustellen. Maria ist ganz um ihres Kindes willen da :
zuerst das Kind und dann die Mutter. Wie Glaubenssitze aus dem Credo
lauten die einzelnen Kapitel : Maria, Mutter Jesu Christi — Zeichen des Neuen
Bundes — Der empfangen ist vom Heiligen Geist — Geboren aus Maria der
Jungfrau — Der Glaube Marias — Mutter der Schmerzen — Schopfung und
Vollendung.

4. Grelot, P. - J. Pierron: Osternacht und Osterfeier im Alten und Neuen
Bund. — 1959. 120 S. [Deutsche Bearbeitung v. Eleonore Beck.]

Wie sehr es der neuen Reihe auch um ein besseres Verstehen des Wortes
Gottes in der Liturgie geht, zeigen die folgenden Bindchen iiber die Oster-
feier, den Pfingstgeist und die Erlosung. ‘

Das sich jahrlich wiederholende Geschehen der atl. Passahfeier, ihr Ur-
sprung in Exodus und ihre Entfaltung in Deuteronomium, Propheten, Prie-
sterlicher Gesetzgebung und Judentum, gibt erst den richtigen Rahmen fiir
das ntl. Passah ab. Christi Wort « Tut dies zu meinem Andenken » erhilt
auf diesem Hintergrunde seine inhaltliche Fiille und bedringende Aktualitit :
« Zu allen Zeiten betrachte sich ein jeder von uns gleich einem, der selber
aus Agypten ausgezogen ist » (aus dem jiid. Osterrituale).



426 Besprechungen

5. Maertens, Thierry, OSB: Der Geist des Herrn erfiillt den Erdkreis.
Das Wirken des Gottesgeistes nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift. —
1959. 115 S. [Deutsche Bearbeitung v. Gabriele MILLER.]

In zwei Teilen, die im Franzisischen separat erschienen, behandelt M.
das allumfassende Wirken des Geistes im Alten und Neuen Testament. Der
konkrete und dynamische Charakter des hebriischen Ruach, wie er sich im
Wind und Atem manifestiert, wird fiir das schdpferische Handeln Gottes in
Natur und Gnade in den Dienst genommen. Wirkt Gott, so wirkt er durch
seinen Geist, der deshalb keine blinde Macht, sondern persénlich bestimmte
Gotteskraft ist. Doch erst am Ende des Neuen Testamentes wird das Person-
sein des Geistes offenbar als Frucht der GeistverheiBungen Christi und auf
Grund der Geisterfahrungen der Urkirche,

6. Stier, Fridolin: Geschichte Gottes mit dem Menschen. Dargestellt an
Berichten des Alten und Neuen Testaments. — 1959. 134 S.

Durch Stiers groBartige Darstellung der Geschichte Gottes mit dem
Menschen werden wir nicht bloB auf eindriickliche und neue Art in die Heils-
geschichte eingefithrt, sondern selbst angerufen und hineinbezogen in den
gottlichen Dialog, dessen letztes Wort noch nicht gesprochen ist. Immer
sind es Einzelgestalten, die, das Geschick des ganzen Volkes tragend, mit
Gott und den Méichten ringen und so durch ihre « personliche Geschichte »
die Heilsgeschichte vorantreiben. Mit Abraham beginnt, was dann in Agyp-
ten, in der Wiiste, am Sinai unter Moses fiir das ganze Volk richtunggebend
wird. In Kanaan sind es Israels Konige und Propheten, die den Dialog mit
Gott weiterfithren : « Sauls Berufung und Widerruf », « Davids Erwédhlung
und Bewidhrung », « Salomos Glanz und Verblendung », « Amos Gerechtig-
keit », « Isaias Glaube wider Macht », « Jeremias Wort Gottes wider Wahn-
glaube ». Babylon ist die letzte Etappe vor dem Anbruch der Gottesherr-
schaft in Jesus Christus, der Mitte und Ziel der Heilsgeschichte ist. In ihm
ist trotz Verwerfung und Hinrichtung in der siegreichen Auferstehung der
Kampf zwischen Jakob und dem Engel, wie ihn das Umschlagbild darstellt,
zu unseren Gunsten entschieden.

7. Lemoine, F.-M. - C. Novel: Christus unser Erlgser. Alttestamentliche
VerheiBung und neutestamentliche Erfiillung. — 1959. 104 S. [Deutsche Be-
arbeitung v. Alice BAuM.]

Es ist von entscheidender Wichtigkeit, unsere Glaubensinhalte und
Glaubensbegriffe immer neu zu durchdenken und vom Wort Gottes her zu
vertiefen, um sie vor jeder Verwédsserung und Entleerung zu bewahren. Dies
gilt gerade auch fir den uns etwas fremd gewordenen Erlosungsbegriff. Wie
reich und mannigfaltig er ist, zeigt diese sorgfiltige Untersuchung iiber den
atl. Befund der Erlosungswirklichkeit. Christus als unser Losepreis und
Erloser erfiillt iiberreich die atl. VerheiBungen, worauf die beiden Bilddar-
stellungen auf der AuBenseite hindeuten. W. PrisTER OP



Besprechungen 427

Miscelanea Biblica Andrés Fernandez, preparada por José Sactfs S]J,
Sebastian BARTINA SJ, Manuel QUERA S]J. (Estudios Eclesiasticos 34, 1960,
N. 134-135.) — Madrid 1960. 936 p.

Die spanische Zeitschrift : Estudios Eclesidsticos Nr. 134-135 von Juli
bis Dezember 1960 ist als Festschrift fiir den 90-jahrigen P. Andrés Ferndndez
Truyols S. J. ausgestaltet worden.

Die Fac-Simile der Gratulationen des Heiligen Vaters und hoher Kirchen-
fursten lassen die Anteilnahme erkennen, deren sich der Jubilar erfreute,
und der Abrif3 iiber das Leben und die Werke des greisen Gelehrten legen
von seiner auBerordentlichen Arbeitskraft und seinem gesegneten Eifer ein
beredtes Zeugnis ab. ~

Es folgen 48 Artikel moderner Exegeten in lateinischer, spanischer,
italienischer, franzosischer, englischer und deutscher Sprache iiber Einlei-
tungsfragen zur Schrift und iiber Probleme des Alten und Neuen Testamentes.

Der Berichterstatter steht einerseits vor der Schwierigkeit, die Sprache
jenseits der Pyrenden nur vom Latein her entziffern zu konnen, und sieht
sich in der Unmdglichkeit, wegen der Fiille des Materials sich auf Einzelhei-
ten einzulassen. So muf} er sich begniigen, auf die Themata hinzuweisen,
um wenigstens zu zeigen, woran in Fachkreisen hauptsichlich gearbeitet wird.

Unter den Einleitungsfragen treten Inspiration und Schriftsinn mit den
literarischen Gattungen hervor. Die Ausgrabungen von Ghassul hingegen
weisen auf eine ganz neue Kunstform in Paldstina hin. Die weiteren Artikel
behandeln einschligige Manuskripte.

Aus den Artikeln iber das Alte Testament ist es interessant, die latei-
nische Tradition iiber die Bildung Evas zu lesen. Nebst Textforschungen
kommen der Patriarch Jakob, das Manna, das Richterbuch, Einzelheiten
aus Samuel, Berichte iiber Elias, Edom, die Inseln des Meeres zur Sprache.
Aus dem Urteil iiber Jeroboam werden Hinweise auf die christliche Oeku-
mene gezogen, Der Ursprung des Abendmahlssaales und des benachbarten
Davidsgrabes, der Vergleich Jobs mit den babylonischen Gedichten, die
Psalmenfragen, Einzelheiten vom Buche Sirach, von Isaias und Daniel, alles
zeigt, daB3 die obschwebenden Probleme auf allen Geébieten angegriffen und
beleuchtet wurden.

Das Neue Testament hat einen kleineren Anteil erfahren. Immerhin
werden behandelt : Die Taufe im Heiligen Geiste und im Feuer, die Parabel
vom hochzeitlichen Kleide im Verhiltnis zu einem Briefe aus Mari, die
Heimat des Taufers, ein koptisches Fragment von Lukas 9, ein Vergleich
von Lukas 10,38-40 und 1 Kor 7,29-35 in Bezug auf Martha und Maria, eine
maurische Erzihlung iiber das Leben Jesu und Mariae, Tabgha, die Stitte
der Brotvermehrung, ein Licht auf die Synoptische Frage aus dem Thomas-
evangelium und endlich in kritischer Schau die Johannes-Texte und die Orte
der Erscheinungen des Herrn.

Ein riesiges Material ist so dargeboten. Man koénnte einige Druckfehler
beanstanden, aber im allgemeinen ist die Darstellung mit den entsprechenden
Bildern ausgezeichnet. Der prichtige Band sei uns eine Mahnung, die wissen-
schaftlichen Anstrengungen jenseits der Pyreniden gebithrend zu beachten.

B. SteIERT OSB



428 Besprechungen

Schneider, Gerhard: Neuschopfung oder Wiederkehr? Eine Untersuchung
zum Geschichtsbild der Bibel. — Patmos-Verlag, Diisseldorf 1961. 95 S.

Mit Recht werden heute die Unterschiede zwischen dem hebriischen
und griechischen Denken immer mehr betont, wobei ziemlich allgemein der
lineare Charakter des ersteren und die zyklische Auffassung des letzteren
hervorgehoben werden. In diesem Rahmen untersucht der Verfasser den
Schopfungsbericht im Alten Testament, im Spitjudentum und in auBer-
judischen Schulen der Zeitenwende, um dann bis zur Eschatologie des Neuen
Testamentes vorzustoBen. Mit vollem Recht betont der Verfasser, da3 im
Gegensatz zu allen auBerbiblischen Stromungen die Offenbarung immer
wieder das Eingreifen Gottes als Neuschopfung kennt. Bei der heutigen, oft
mehr aufdringlichen als bewiesenen Tendenz, alles, die Menschenseele inbe-
griffen, durch die Evolution zu erkliren, tut es wohl, die Schrift zu ver-
nehmen, die dem anscheinend deistischen Weltbild der Evolutionisten das
stete Wirken Gottes in der Schopfung entgegenstellt. B. SteiertT OSB

Blatter, Thomas: Macht und Herrschaft Gottes. Eine bibeltheologische
Studie. (Studia Friburgensia, N. F. 29.) — Universitdtsverlag, Freiburg Schw.
1962. x-148 S.

Der Verfasser betont einleitend, daB iiber das von ihm behandelte Thema
wenig Werke vorliegen und daf3 es auch im dogmatischen Unterricht meist
nur kurz beriithrt wird.

Was er nun vorlegt, ist in der Tat eine auf der Bibel, die nach allen
Seiten durchforscht wurde, griindende und wohl erschopfende Arbeit, die
vom Gemeinsemitischen ausgeht und die Entwicklung des Machts- und
Herrschaftsgedankens aufzeigt. Nach der Beschreibung der Macht in meh-
reren Kapiteln wird sie ontologisch durch die Schépfung und moralisch in
der Gerechtigkeit und Liebe Gottes begriindet. So erscheint das Ganze in
einer einheitlichen Geschlossenheit. Die Register am Schlul3, in Deutsch,
Hebraisch und Griechisch erleichtern das Nachschlagen besonderer Gesichts-
punkte. Damit ist allerdings gesagt, daf8 die Themen — zum groBen Gliick —
nicht predigtfertig dargeboten sind. Die ungefiahr 7000 Zitate der Schrift
laden zur Arbeit, aber zu welch dankbarer Arbeit ein ! B. SteierT OSB

Schnackenburg, Rudolf: Gottes Herrschaft und Reich. Eine biblisch-
theologische Studie. — Herder, Freiburg 1959. xvi-255 S.

Wir gehen nicht fehl, wenn wir das neue Buch des Wiirzburger Neu-
testamentlers fiir eine auBerordentliche Leistung und als die beste, fiir Theo-
logie und Exegese auf lange Zeit hin mafBgebende Gesamtdarstellung des
Reichgottesgedankens in der Bibel halten. Der Autor kann sein Bach wohl
nur deshalb als ein kleines, vornehmlich als Grundlage fiir die theologische
Diskussion bestimmtes Werk vorstellen, weil er, der GréB8e und Schwierig-
keit des Gegenstandes sich voll bewullt, seine Arbeit in den Dienst eines
Ho6heren, der Kirche, stellen wollte. Umso mehr staunt man dann im Ver-
lauf der Lektiire, mit welch unvergleichlicher, meisterhafter Beherrschung



Besprechungen 429

des gewaltigen Stoffes, welch groBer Sachkenntnis, welch methodisch sau-
berer, von jeder apologetischen Tendenz freier, kritischer und doch tief-
glaubiger Art der Verf. es versteht, den Basileiagedanken von seinem ersten
Auftreten im Buche Exodus bis zu seiner Vollendung und Erfiilllung in der
Apokalypse darzustellen. Zudem schreibt S. in einer reichen, kraftigen und
edlen Sprache, die es ihm ermdglicht, einen Gedanken klar zu entfalten und
in treffenden Formulierungen wieder zusammenzufassen. So geht durch das
ganze Buch eine anhaltende Spannung und Bewegung, die von der inneren
Dynamik der progressiv-heilsgeschichtlichen Darstellung der Gottesherrschaft
selbst getragen wird. In drei groBen Teilen schreitet die Untersuchung voran :
das Konigtum Gottes im Alten Testament und im Spiatjudentum (1-48), die
Konigsherrschaft Gottes in der Verkiindigung des Urchristentums (49-180),
Gottes Herrschaft und sein Reich in der Verkindigung des Urchristentums
(181-246).

Der 1. Teil bietet die « Kerngedanken, an die Jesus mit seiner Botschaft
ankniipfen konnte » (15). Israel erfihrt das Kénigtum Jahwes in seiner Ge-
schichte, feiert seine Gegenwart im Kult und erhofft sein eschatologisches
Kommen fiir die Zukunft (§ 1-3). Dieses Konigtum Gottes ist « weder ein
‘Reich’ noch ein ‘Herrschaftsbereich’, sondern ein konigliches Fiithren und
Herrschen, das aus der absoluten Macht Jahwes erwichst und sich in der
Leitung Israels erweist. Diese Urbedeutung, dal Jahwe als Konig herrscht,
ist fiir die ganze Entwicklung des Basileia-Gedankens festzuhalten. Nicht die
ruhende Gewalt, sondern die ausgeibte Macht, nicht das Amt, sondern die
Funktion, nicht der Titel, sondern die Tat bestimmen Gottes Konigtum in
der Bibel » (2 {.). Das Spatjudentum mit seiner Hoftnung auf das messianische
Reich, mit der rabbinischen Lehre von der gegenwirtig verborgenen und
kunftig offenbaren Gottesherrschaft, mit der apokalyptischen Erwartung der
kosmisch-universalen Gottesherrschaft gibt die weiteren Elemente fiir den
Basileiabegriff Jesu an die Hand (§ 3-6).

Das unerhért Neue der von Jesus verkiindeten Gottesherrschaft, die im
2. Teil dargestellt wird, liegt in ihrem eschatologischen Ereignischarakter.
« Eschatologisch » ist nicht nur der Begriff der von Jesus verkiindeten Herr-
schaft, sondern vor allem die in seiner Person angebrochene, iibernatirliche
Wirklichkeit. « Die Gottesherrschaft ist ein auf Menschen zukommendes Ge-
schehen, ein ihnen angebotenes Gut, eine sie fordernde Groe, nie dagegen
etwas, iiber das sie selbst verfiigen, das sie selbst herbeizwingen oder sich
ertrotzen konnen» (55). Als Inbegriff alles Heils (Evangelium) ist diese
eschatologische Gottesherrschaft allen offen, die umkehren und glauben.
Umkehrpredigt, Bergpredigt und Aufruf zur konkreten Nachfolge ist die
allen angebotene Einladung, ins Reich Gottes einzugehen (§ 7-10). Das Kern-
problem, das Verhiltnis der Gottesherrschaft zur Person und Wirksamkeit
Jesu, 16st S. im Sinne einer progressiv-heilsgeschichtlichen Deutung. Die
Gottesherrschaft ist mit Jesus gekommen, aber erst als anfingliches Heil,
das noch seiner Vollendung harrt. Darin ist der Messiasanspruch Jesu be-
griindet. Seine Wunder sind Anzeichen und nicht nur Vorzeichen, daB3 Gott
seine Herrschaft gegen das Bose durchsetzen will. So sind die « Gegenwarts-
aussagen » im Sinne einer dynamischen Anwesenheit der Gottesherrschaft



430 Besprechungen

zu deuten. Die in sorgfiltiger Einzelexegese untersuchten Wachstumsgleich-
nisse bezeugen jene « Spannung, die zwischen dem Anfang und Ende, zwi-
schen der Aussaat und Ernte, zwischen der gegenwirtigen unauffalligen und
der kiinftigen offenbaren Herrlichkeit der Gottesherrschaft besteht» (109).
Trotz des gegenwiartigen Hereinwirkens der Gottesherrschaft in die Gegen-
wart (§ 11-13) liegt ihr Schwergewicht in der Zukunft (§ 14-16). Die Men-
schensohntexte messen der Person Jesu auch fir die zukiinftige Gottesherr-
schaft eine Bedeutung bei. Er wird ihr einstiger Richter sein. Aber zuvor
muB Jesus den Sithnetod auf sich nehmen, um fiir alle, trotz der Ablehnung
der Juden, eine neue Heilsmoglichkeit zu schaffen. Damit riickt die Heils-
gemeinde ins Licht der Basileiabotschaft Jesu (§17-19). Uber ihr gegen-
seitiges Verhiltnis 148t sich prinzipiell folgendes sagen : « Wenn die eschato-
logische Gottesherrschaft schon in Jesu Person und Wirken anwesend war
und mit seiner Parusie in Macht und Herrlichkeit erscheinen wird, dann
partizipiert die von ihm gegriindete Gemeinde schon um ihrer Bindung an
Jesus willen an den gegenwirtigen Heilskridften und den VerheiBungen der
Zukunft » (155). So wird der Reichgottesgedanke fruchtbar gemacht fiir das
Selbstverstandnis der Gemeinde, wie aus den pardnetischen Ziigen vieler
Gleichnisse hervorgeht. In der Eucharistie ist Jesu Heilswirken bis zum
Kommen des Reiches der Herrlichkeit in besonderer Weise gegenwartig und
wirksam. Auf die Frage der Naherwartung kann hier nicht nidher eingegangen
werden.

Der 3. Teil ist uns eine wahre Offenbarung. Kaum irgendwo wird jene
heils- und offenbarungsgeschichtliche Wende, die von der Botschaft Jesu zur
Botschaft iiber Jesus den Messias und Herrn fiithrt, in einer solchen Tiefe
und Konsequenz dargestellt sein wie hier. Mit der Erhéhung Christi ist eine
neue heilsgeschichtliche Epoche angebrochen, « die Zeit der himmlisch offen-
baren, irdisch noch verdeckten aber wirklichen und wirksamen, in der Kirche
und durch die Kirche sich realisierenden Herrschaft Christi, die ihr Ziel in
der kiinftigen Vollendung der Gottesherrschaft hat» (198). Der Verf. zeigt
an Hand der eschatologischen Schau der Evangelien, daB8 dieser Wandel in
der folgerichtigen Linie der Messianitit des irdischen Jesus liegt, die nun in
seinem Herrentum vollendet wird. Paulus hat diese Christusherrschaft theo-
logisch weitergefithrt und vertieft, vor allem im Epheser- und Kolosserbrief.
In diesen Briefen wurde er auch genotigt, das Verhdltnis der Herrschaft
Christi zu Kirche und Welt zu prézisieren. « ‘Reich Christi’ ist ... ein umfas-
senderer Ausdruck als ‘Kirche’. Gewil erfillt sich fiir die gegenwértige irdi-
sche Existenz der Christen ihre Teilnahme am Reiche Christi und ihre An-
wartschaft auf das eschatologische Reich in der Kirche, dem gnadenvollen
Wirkbereich des himmlischen Christus ; aber die Herrschaft Christi greift
iuber die Kirche hinaus, und die Kirche wird einmal ihre irdische Aufgabe
erfiillt haben und dann im eschatologischen Reich Christi bzw. Gottes auf-
gehen » (211). « Mit der Kirche ergreift Christus immer mehr die Herrschaft
iber das All und zieht es immer stirker und vollkommener unter sich als
das Haupt » (220). Das ist kurz der Inhalt der theologisch iiberaus gewich-
tigen § 21-23. Einen letzten Ausblick auf das transzendente und eschatolo-
gische Reich geben der Hebrierbrief und die Apokalypse (§ 24-25). Unter



Besprechungen 431

dem groBartigen Bilde der Gottesstadt erscheint die vollendete Gottesherr-
schaft tatsdchlich als ein Reich, da Gott nun « alles in allem » geworden ist.
W. PristEr OP

Grelot, Pierre : Sens chrétien de I’Ancien Testament. Esquisse d’un
traité dogmatique. (Bibliothéque de Théologie, série I, vol. 3) — Desclée,
Tournai 1962. x1-540 p.

Der Verfasser geht vom berechtigten Anliegen aus, daB3 in der Theologie
zwischen Erbsiinde und Erlésung ein dogmatischer Traktat iiber das Alte
Testament eingebaut werden sollte, und er stellt sich die Aufgabe, diesen
uns zu schenken.

In einem historischen Teil zeigt er die Stellung des Alten Testamentes
in der christlichen Uberlieferung. Der eigentliche Traktat behandelt das
Alte Testament als Heilsplan Gottes, als Mysterium Christi, als Gesetz, als
Geschichte und als VerheiBung. Ein SchluBlteil klirt die Frage der christ-
lichen Interpretation des Alten Testamentes. Dabei ist der heute so viel
besprochene « Sensus plenior » besonders behandelt und erklart.

Wihrend der erste Teil in kurzen Angaben eine treffliche Schau ver-
mittelt, ist der Hauptteil, der in seinem Aufbau sehr gut die Werte der
Schrift einteilt, doch zu breit ausgefallen. Der Zug, iiberall zu unterteilen
und die gleichen Aufspaltungen durchzufiihren, die stets sich wiederholenden
Inhaltsangaben und Begriindungen der Einteilungen belasten die Ausfiihrun-
gen, von den zahlreichen Anmerkungen ganz abgesehen. Ohne Zweifel ist eine
unglaublich groBe Literatur verarbeitet worden, aber alles sollte viel kiirzer
und pragnanter gefaBt werden. Es handelt sich ja um Leser, die das Vor-
gehen selbst erkennen und beurteilen kénnen.

So ist das Werk gewi3 wertvoll, es konnte aber durch eine weniger
pedante Fassung viel zugidnglicher und lesbarer gemacht werden.

B. Steiert OSB

de Vaux, Roland OP : Das Alte Testament und seine Lebensordnungen.
2 Bande. — Herder, Freiburg 1960-1962. 363, 467 S.

Der bekannte Leiter der archiologischen Schule von St. Etienne zu
Jerusalem hat in den Jahren 1958 und 1960 « Les institutions de 1’Ancien
Testament » als Ergidnzung zur Bibel von Jerusalem herausgegeben, die nun
von Lothar Hollerbach und Ulrich Schiitz ins Deutsche iibertragen in zwei
prachtigen Banden vorliegen.

Der erste Band behandelt das Fortleben des Nomadentums mit seinen
Auswirkungen auf Familie und Volksgemeinschaft. Letztere setzt sich zu-
sammen aus Freien aller sozialen Schichten, aus Sklaven und aus einem
Regierungsapparat, der im Konigtum seinen Héhepunkt hat und durch eine
komplizierte Verwaltung funktioniert. Als Anhang, der sehr aufschluBreich
ist, diirfen die Angaben iiber Wirtschaft, Zeiteinteilung, MaBe und Gewichte
betrachtet werden. _ :

Der zweite Band behandelt Heer und Kriegswesen und die religidsen
Lebensordnungen. Darin kommen die Heiligtiimer, Priester und Leviten,
Opfer und andere Kultakte und endlich Zeiten und Feste zur Sprache.



432 Besprechungen

Der unvergleichliche Wert dieses Meisterwerkes besteht besonders darin,
daB bei allen Lebensordnungen unter Beriicksichtigung der Bibel und der
Archiologie die Entwicklung von Anfang bis zum Ende gezeigt wird, sodaB
der Leser das Werden und Wachsen Israels erschauen und die biblischen
Texte viel organischer erfassen kann.

In der Form ist der Text fortlaufend und nicht mit Anmerkungen und
Verweisen beschwert. Die Bibliographie und die Register am SchluB3 er-
leichtern das Auffinden jeder Einzelheit. So wird dieses Werk dem Freund
der Schrift zum unentbehrlichen Begleiter werden. B. SteierT OSB

Schedl, Claus : Geschichte des Alten Testamentes, IV. Band : Das Zeitalter
der Propheten. — Tyrolia-Verlag, Innsbruck 1962. xix-474 S., 6 Karten u.
4 Abbildungen.

Nachdem vom ausgedehnten Bibelwerk von Claus Schedl der vierte
Band als Abschluf3 angekiindigt war, hat sich gezeigt, daB3 die Behandlung
der Propheten ein stattliches Buch ergab, dem ein Schlu8band bald folgen
wird. Im vorliegenden Werk wird zuerst die Geschichte Judas und Israels
von der Reichstrennung an bis zum Untergang Jerusalems skizziert. Dabei
finden die neuesten archéologischen Forschungen sehr weitgehende Ver-
wendung, so weitgehend, daf3 die biblischen Dokumente fast zu stark zuriick-
treten. Die Propheten selbst, die Kiinder und Schriftsteller, werden in diesen
Rahmen hineingestellt und durch ihn erklirt, wobei auch wieder archiologi-
sche Parallelen herangezogen werden.

Die Positionen Schedls suchen verschiedene Wundererkldrungen in den
natiirlichen Verlauf der Dinge zuriickzudrangen, wobei er wohl nicht von
allen verstanden und anerkannt werden wird. Es muf3 beigefiigt werden,
daB die Ausfiihrungen Schedls die Kenntnis der Schrift zum groBen Teil
voraussetzen, ansonst sie nicht verstanden werden kénnen. Da die Sprache
aber klar und angenehm ist, wird der Leser der Schrift diese Einfiihrungen
besonders von der Archdologie her gerne mitverarbeiten und manche Stelle
der heiligen Texte tiefer erfassen. . B. Steiert OSB

Bruno, Arvid : Spriiche, Prediger, Klagelieder, Esther, Daniel. Eine
rhythmische und textkritische Untersuchung. — Almqvist u. Wiksell, Stock-
holm 1958. 239 S.

Der Freiburger Altexeget Vinzenz Zapletal OP (f 21.1.1938) sprach in
einer damals viel Aufsehen erregenden Rektoratsrede (15. Nov. 1910) « Uber
einige Aufgaben der katholischen alttestamentlichen Exegese» (Freiburg
1911), worin er u. a. auch die Verwirklichung einer metrischen Ausgabe des
gesamten alttestamentlichen Biicherbestandes forderte. Ware er noch am Le-
ben, er wiirde gewill seine Freude gehabt haben an der I.ebensarbeit Arvid
Brunos, der die gesamte Reihe der hebriischen Biicher im Sinne Zapletals
bearbeitet hat. Das heillt natiirlich keineswegs, daf3 Zapletal mit den metri-
schen Aufstellungen des schwedischen Gelehrten in allem einverstanden ge-
wesen ware. Zur Zeit wo die hebriische Metrik mehr als jetzt im Brennpunkt
des Interesses der Alttestamentler stand, hat es wohl kaum zwei Metrizisten



Besprechungen 433

gegeben, die restlos in allen Einzelheiten miteinander iibereinstimmten ! —
Die Aufgabe war nicht leicht und gewissermaBen ein Wagestiick. Wohl des-
halb hat der unermiidliche schwedische Bibelforscher der Widmung dieses
Abschnittes das ans Bibelhebraische ( ISam. 19,5) anklingende Motto DwM™
1922 WD (= er setzte sein Leben aufs Spiel) beigesellt. Uber Arvids Ar-
beitsweise haben wir bei mehreren fritheren Gelegenheiten schon berichtet.
Auch hier bleiben, bei aller Anerkennung der geleisteten Detailarbeit, unsere
Zweifel an der objektiven Giltigkeit gewisser vom Verfasser aufgestellter
Normen, ganz abgesehen von der Berechtigung der einzelnen Korrekturen.
Heutzutage bringen wir im allgemeinen den tberlieferten Textformen doch
wohl eine groBere Ehrfurcht entgegen als dies zur Zeit der Hochblite der
alttestamentlichen Metrizisten iiblich war.

M. A. vaN DEN OubpeNRrIJN OP

Introduction & la Bible, sous la direction de A. ROBERT (f) et A. FEUILLET,
Tome II : Nouveau Testament. — Desclée, Tournai 1959. xx111-939 p.

Das vorliegende Werk 16st sich bewuBt von der iiblichen Form einer
« Einleitung ». Der im groBen und ganzen sich gleichbleibende allgemeine
Teil dieser Wissenschaft ist hier weggelassen. Dafiir kommt nach der spe-
ziellen Einleitung ein Abschnitt iiber die Umwelt des NT und als SchluB3teil
ein Aufril neutestamentlicher Theologie hinzu. Ist mit dieser Neuerung der
Zugang in die Welt des NT auch erleichtert und auf das Wesentliche be-
schrinkt worden, so bleibt doch fiir ein griindliches und allseitiges Studium
des NT ein gutes Handbuch iiber Textkritik und Textgeschichte weiterhin
unentbehrlich. Das hier tatsdchlich Gebotene verdient jedoch volle Aner-
kennung. Zur Illustrierung greifen wir ein paar besonders wichtige Probleme
heraus. Da ist zuerst die meisterhafte Darstellung der synoptischen Evange-
lien von X. Léon-Dufour. Durch die Bestimmung der literarischen Kompo-
sition, der theologischen Perspektive, des Autors, des Entstehungs- und Be-
stimmungsortes, des Stiles und der Historizitit wird die Eigenart jedes
Evangelisten fiir sich herausgearbeitet. Erst nach dieser mehr analytischen
Arbeit werden die Beziehungen und Abhédngigkeiten der Synoptiker unter-
einander abgegrenzt und so die Losung des synoptischen Problems vor-
bereitet. Der Autor stellt kein neues System auf, sondern zeigt nach einer
kritischen Sichtung aller bekannten Systeme einen neuen Weg zu einem
tieferen und allseitig richtigen Verstindnis unserer Evangelien auf. Dabei
legt er vor allem groBen Wert auf die Herausarbeitung der vorsynoptischen
Einheiten, die es nach Zeit, Ort und Milieu ihrer Entstehung immer besser
zu erfassen gelte. Die Versuche des Verf. in dieser Linie sowie die Arbeiten
von Cerfaux und anderer beweisen die Fruchtbarkeit dieser Methode.

Aus der Darstellung des Corpus Paulinum von Cerfarx und seines
Schiilers J. Cambier sei die lebendige und niiancierte Art der Inhaltsangabe
der einzelnen Briefe hervorgehoben. Es wird hier viel mehr als nur ein trok-
kenes Inhaltsschema geboten. Cerfaux tritt entschieden fiir die paulinische
Autorschaft der Gefangenschafts- und Pastoralbriefe ein. Man wird sein
Urteil, das sich auf sorgfiltige Literarkritik und sichere theologische Ver-
gleiche mit den Hauptbriefen stiitzt, nicht fiir gering achten.

28



434 Besprechungen

Die Bibeltheologie des SchluBteils ergidnzt in wertvoller Weise die mehr
analytische Darstellung der einzelnen Biicher. IThr Verfasser 4. Feutllet zeigt,
wie die Verkiindigung der Synoptiker im Dienste der von Jesus gebrachten,
aber iiber ihn hinausreichenden Botschaft der Herrschaft Gottes steht. Die
Darstellung der johanneischen Theologie vom gleichen Autor hilft Johannes
im Zusammenhang seiner groBen Themen verstehen. Die paulinische Er-
16sungslehre von S. Lyonnet ist ein Glanzstiick biblischer Theologie.

Im ganzen gibt dieses Werk namhafter franzésischer und belgischer
Exegeten beredtes Zeugnis fiir den hohen wissenschaftlichen Stand und die
grof3e Aufgeschlossenheit katholischer Exegese. W. PrisTer OP

Das Neue Testament iibersetzt von Fritz TiLLmann. — Kosel-Verlag,
Miinchen 1962. 902 S.

An deutschen Ubersetzungen des NT aus dem 20. Jahrhundert zihlt
J. Kiirzinger in der von Prof. Josef Schmid (Miinchen) redigierten Ubersicht
iiber « moderne Bibeliibersetzungen » (ZKT 82 [1960]290-332) S. 292 ins-
gesamt 16 auf, abgesehen von den dort angefiihrten 4 Vollbibeln. Wohl die
bekannteste und populdrste dieser Ubersetzungen diirfte die des Kapu-
ziners P. Konstantin Ro&sch sein. Trotzdem war es ein recht gliicklicher
Gedanke des Kosel-Verlages, die weniger verbreitete Ubersetzung des 1953
verstorbenen bekannten Bonner Neutestamentlers Fritz Tillmann in neuer
Bearbeitung herauszugeben. Sie erschien erstmals im Verlag der Buchge-
meinde als Bd. 1 und 3 der «religiésen Schriftenreihe » (Bonn 1925 und
1927), sodann schon 1928 im Koselverlag. Wie wir der Riickseite des Titel-
blattes entnehmen koénnen, wurde der Text 1951 von Werner Becker 1951
in Zusammenarbeit mitTillmann durchgesehen und im Anmerkungsteil neu
bearbeitet. Diese Auflage dient zugleich in einer Lizenzausgabe (St. Benno-
Verlag, Leipzig) den ostdeutschen Bistiimern als offizielle Ubersetzung. Der
Koselverlag beauftragte aber in der Folge denselben Bearbeiter, die Uber-
setzung neu durchzusehen, zu verbessern und die Anmerkungen zu ergin-
zen, wobei lobend festzuhalten ist, daf3 der Herausgeber diese in Anmerkun-
gen gegebenen Erlduterungen ganz wesentlich erweitert und auf den Stand
der heutigen Bibelwissenschaft gebracht hat, soweit dies fiir eine an sich an
das groBe Publikum gerichtete Ausgabe iiberhaupt tragbar war. Wie Rosch
griindet natiirlich auch Tillmann auf dem griechischen Urtext, aber eben-
falls unter Beriicksichtigung der Vulgata. Unter den Anmerkungen stehen,
mit * bezeichnet, Verweise auf die gegebenenfalls in Frage kommenden litur-
gischen Perikopen, die iibrigens am Schlufl des Bandes in einer liturgischen
Tabelle (794-800) in der zeitlichen Abfolge des Kirchenjahres zusammen-
gestellt werden. Im AnschluB8 an die Ubersetzung finden wir S. 773-792
« einfilhrende Bemerkungen zu den einzelnen Biichern des Neuen Testa-
mentes », allerdings in gedriangtester Kiirze. Sie diirfen aber fiir den Zweck
det Ubersetzung, ein Volksbuch zu sein, durchaus geniigen. Mit Dank wird
der Beniitzer auch die synoptische Tabelle zu den 3 ersten Evangelien ent-
gegennehmen. Wie die bisher anderen Ubersetzungen beigefiigten Sachregi-
ster ist sodann abschlieBend auch das 77 Seiten umfassende « bibeltheologi-



Besprechungen 435

sche Register » alphabetisch angeordnet, aber m. R. darf man es als etwas
Neuartiges ansprechen, insofern es im Vergleich zu andern dhnlichen Regi-
stern nicht nur viel reichhaltiger ist, sondern jeden einigermafB3en bedeuten-
den biblischen Begriff auch viel differenzierter darstellt und vor allem in logi-
schen Einteilungen sehr klar und eindrucksvoll entfaltet. Man vergleiche
z. B. die 11 diirftigen Kolonnenzeilen bei Résch iiber die Kirche mit dem
entsprechenden Abschnitt in der vorliegenden Ausgabe S. 866-870 mit seinen
5 Haupteinteilungen und den zahlreichen Untereinteilungen, die von den
ekklesiologischen Aussagen des NT ein sehr eindrucksvolles Bild geben und
vor allem auch dem praktischen Seelsorger eine duBerst wertvolle Hilfe brin-
gen diirften. Dieses Register ist samt denTabellen das Werk Paul Hoffmanns.

Indes bleibt natiirlich bei allem noch so wertvollen Beiwerk als wesent-
licher und daher entscheidender Vorzug dieser Ausgabe des deutschen NT die
duBerst gepflegte Sprache der Ubersetzung. Das ist nicht selbstverstind-
lich, wenn wir bedenken, da3 Tillmann alliiberall dem griechischen Original
moglichst nahezukommen sucht. Wir kennen diese Texttreue nicht nur aus
jenen Teilen der unter seiner redaktionellen Leitung verdffentlichten sog.
Bonnerbibel des NT (Die HI. Schrift des Neuen Testaments, 10 Bde, Bonn
1931 ff., &. Aufl.), die er selber iibersetzt und kommentiert hat, sondern viel-
leicht noch mehr aus den sehr verbreiteten Erklirungen der sonntidglichen
Episteln und Evangelien, bzw. der Festtagsepisteln und -evangelien (Schwann,
Diisseldorf). Stichproben zeigen, da wir es hier und dort im groen und gan-
zen mit derselben Ubersetzung zu tun haben,nurdaB in der vorliegenden neuen
Gesamtiibersetzung manche sprachliche Harte vermieden wird und manche
Unebenheit ausgeglichen erscheint. Gewill, Résch mag uns auch heute noch
da und dort mehr zusagen, aber vielleicht darf man doch, ohne ungerecht zu
sein, behaupten, daB diese Neuausgabe die beste deutsche Ubersetzung aus
dem griechischen Urtext ist, die uns heute zur Verfiigung steht. Nicht aber
verschwiegen werden darf, daB der Verlag uns hier ein auf Persia-Diinn-
druckpapier hergestelltes Meisterwerk der modernen Buchdruckerkunst
schenkt, das des Buches der Biicher wahrlich wiirdig ist. Auch von ihm gilt,
was das — allerdings noch nicht verabschiedete — Schema des II. Vaticanums
zu den Quellen der Offenbarung sagt : « Nicht ohne Fiigung der g&ttlichen
Vorsehung gibt es heute viele Ubersetzungen der Heiligen Schrift in die
modernen Sprachen. Mit der allergréBten Freude mufB3 man die Liebe und
die Verehrung begriien, die vor allem den Evangelien und den apostoli-
schen Schriften entgegengebracht wird. » P. Wyser OP

Kramer, Karl Fr.: Gott unser Heil nach dem Zeug‘nis der Bibel. Neues
Testament. (Herder-Biicherei Bd. D 5.) — Herder, Freiburg 1961. 317 S.

Im Frihjahr 1960 erschien als Dinndruckbindchen eine Auswahl des
Alten Testamentes. Nun folgt nach gleichen Grundsitzen eine Auswahl des
Neuen Testamentes. Der Herausgeber gibt sich Rechenschaft, dal3 in diesem
Stoff eine Wahl noch heikler ist, da das Verlangen nach dem vollen Text
noch groBer und auch leichter erfiillbar ist.

Die Absicht aber, das Heilsgeschehen und seine Erfiillung klar heraus-



436 Besprechungen

zukristallisieren, ist wohl berechtigt, da dem Leser, so wie des Naue Testa-
ment vor uns liegt, es doch schwer fallen mag, dessen Theologie zu erkennen.

Ganz kurze Einleitungen und Erklirungen schaffen den Zusammenhang
und eine gewisse Einheitlichkeit. Die ersten drei Evangelien sind bis zum
Vorabend des Leidens als eine Art Synopse gegeben, Johannes ist gesondert
behandelt. In der Leidensgeschichte finden sich alle vier zusammen. Die
Apostelgeschichte findet eine fast vollstindige Darlegung, wie sie es verdient."
Die Paulusbriefe sind wesentlich chronologisch geordnet und zeigen die Ent-
wicklung der Theologie des Apostels. Aus den katholischen Briefen und der
Apokalypse sind substantielle Ausziige und Textbelege gegeben.

Das Werk Kramers empfiehlt sich sicher, da es auf engem Raum das
Wesentliche iiber das Neue Testament an Einleitung, Texten und Erkla-
rungen bietet. Man kann aber bedauern, daBl Auszugbibeln im deutschen
Sprachraum in mehreren Ausgaben vorhanden sind, eine Zusammenarbeit
konnte viel Mithe ersparen. = B. Steiert OSB

Paillard, Jean : Vier Evangelisten, vier Welten. — Verlag Josef Knecht-
Carolusdruckerei, Frankfurt a. M. 1960. 196 S.

Dieses Buch prisentiert sich hervorragend, sowohl in seiner literarischen
Fassung (feinsinnige Ubersetzung aus dem Schwedischen von Rita Ohquist),
als auch hinsichtlich des sprithenden Reichtums seiner teilweise duflerst
originellen Ideen, ganz zu schweigen von der Tatsache, daB sich der Verfasser
in den Fragen der heutigen Textkritik ziemlich gut auskennt und somit als
Wegfithrer in die neutestamentliche Welt Autoritit far sich in Anspruch
nehmen darf. Man hat allerdings den Eindruck, daBl er gelegentlich etwas
zu sicher auftritt. Es 148t sich {iberhaupt fragen, ob es nicht besser wire,
in solchen Publikationen auf Behandlung wissenschaftlicher Grenzfragen
vollig zu verzichten. Das eigentliche Anliegen des Buches, die Zeichnung der
vier Evangelistengestalten aus ihren eigenen Schriften, wiirde dabei bestimmt
nichts an Schéirfe und Schonheit verlieren. L. M. StmeoNn OP

Kopp, Clemens: Die heiligen Stdtten der Evangelien. — Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 1959. 504 S., 66 Abbild.

Dieses Buch wird zu Recht vom Verlag als Standardwerk angepriesen.
Das dirften folgende unbestreitbaren Vorziige beweisen.

Der Verfasser ist zunéichst einmal in der einschligigen Literatur vor-
trefflich bewandert. Was er davon in einem sieben Kleindruckseiten umfas-
senden Register anfiihrt, ist im Werk selber bis ins Einzelne griindlich ver-
wertet worden. K. geht gewissenhaft allen Aussagen nach, tberpriift deren
verschiedene Moglichkeiten und grenzt in einem AuBerst sauberen Beweis-
verfahren Echtes gegen Unechtes, Zweifelhaftes bzw. bloB Wahrscheinliches
gegen Sicheres ab. Das gilt in vordringlichster Weise wohl dort, wo der
Dialog das Verhiltnis der vielgeschmahten Legende zur Geschichte beriihrt ;
denn wer dieses Buch griindlich studiert, lernt in dieser Frage um. Zwar
bejaht der Verf., ganz seiner Methode entsprechend, durchaus den Unter-
schied von Dichtung und Wahrheit. Wir erfahren von ihm sogar, daB3 sich



Besprechungen | 437

im Laufe der Jahrhunderte die fromme, schopferische Phantasie in den topo-
graphischen « Ausbau » der heiligen Stitten viel mehr einschaltete als wir es
jemals ahnten. Doch K. geht diesen Dingen nicht aus dem Weg, sondern
ordnet sie in die groBen historischen und psychologischen Zusammenhinge
ein, begreift sie von daher als wichtige Lebensvorginge und schult durch
kluge didaktische Fithrung auch den diesbeziiglichen Blick des Lesers. Selten
ist uns die iberragende Bedeutung des historischen Kerns, der in jeder
ILegende verborgen ist, so iiberzeugend zum BewuBtsein gebracht worden
wie gerade hier.

Es ist selbstverstindlich, dal bei der spezifisch historischen Zielsetzung
dieses monumentalen Werkes die exegetischen Partien im engeren Sinne
stark zuriicktreten. Der Verfasser beschriankt seinen allerdings fein abge-
wogenen Kommentar auf jene biblischen Berichte, die fiir die jeweiligen topo-
graphischen Zusammenhinge entscheidend sind. Doch darf man ruhig die
Behauptung wagen, daBl dieses Buch im weiteren Sinne mittels seiner grof3-
angelegten geschichtlichen Entwicklung von Anfang bis Ende einem exege-
tischen Anliegen dient und dies sowohl negativ als auch positiv. Negativ,
insofern es manchen « kritisch erharteten Mythos » ebenso kritisch durch die
niichternen Tatsachen « entmythologisiert ». Positiv, insofern hier die evange-
lischen Texte fiir unser oft so mithsames Verstindnis gelegentlich nicht un-
bedeutend an Schirfe und Klarheit gewinnen.

Manchmal meldet sich allerdings auch ein leiser Widerspruch, sei es,
daB der Verfasser seine Meinungen nicht immer scharf genug profiliert, wie
etwa in der Alma-Parthenos-Frage (S. 16, Anm. 19), sei es, daB er Thesen
vertritt, iiber deren Giiltigkeit man mindestens diskutieren kann, wie jene.
von der angeblich ideellen Verlagerung, die am Taufer geschieht, sobald er
den synoptischen Raum verli3t und in den johanniischen eintritt (S. 148 ff.)

L. M. Simeon OP

Richardson, Alan: The Gospel according to Saint John. Introduction
and Commentary. (The Torch Bible Commentaries.) — SCM Press, London
1959. 220 p.

Auteur, notamment d’une Thkéologie du Nouvean Testament et d’un
Dictionnaive biblique, A. R. a le rare privilége d’unir une vaste érudition a un
jugement pondéré. Le petit commentaire de saint Jean qu’il propose aux étu-
diants est marqué de cette double qualité. Notre auteur voit dansle IV® Evan-
gile un commentaire théologique de la tradition synoptique, dont1’originalité
consiste dans la connexion entre révélation et histoire. I1 n’y a pas a y
discerner une adaptation de I’Evangile au monde culturel hellénistique —
les écrits de Qumran confirment que son horizon est plus juif que grec — et
encore moins a y dépister une influence gnostique ; « sur cette question,
Irénée est un meilleur juge que Bultmann» (p. 21). C. Sepicg OP

Schiirmann, Heinz: Das Gebet des Herrn aus der Verkundlgung Jesu
erlautert. — Herder, Freiburg 1958. 143 S.

Der Verfasser hilt, was er im Untertitel seines Buches verheiBungsvoll
in Aussicht stellt ; denn seine Erklirung des Vater Unsers wichst wirklich



438 ' Besprechungen

aus der Gesamtbotschaft Christi heraus und strahlt belichtend wieder auf
diese zuriick. Zwar mutet die Feststellung, man habe bis zur Stunde duBerst
selten versucht, unser Gebet ernstlich aus der Gedankenwelt ]eSu heraus
zu deuten (vgl. Anmerkung &), anfianglich etwas eigentiimlich an, da ja offen-
bar die meisten neueren Kommentatoren irgendwie aus. diesem Anliegen
leben. Doch bei niherer Betrachtung gewinnt man tatsichlich die Uber-
zeugung, dalB es bisher meistens bei Ansitzen blieb, wihrend Schiirmann
mit duBerster Konsequenz sein gestelltes Ziel verfolgt und in einer griind-
lichen, die evangelischen Berichte zur Ginze umspannenden theologischen
Entfaltung das eingangs gegebene Versprechen einzuldsen versteht. Dabei
vermittelt er gelegentlich tiberraschend schéne Erkenntnisse. Es sei etwa
an das erinnert, was iiber den Vater gesagt wird und tber die Schuld des
Menschen vor ihm oder an die Darstellung des gottlichen Koénigtums, das
sowohl in seiner negativen Abgrenzung als auch in seiner positiven Erfiillung
den Blick des Lesers in ganz ungewohnte und duBerst begliickende Perspek-
tiven hineinnimmt.
Dieses Buch muf3 man empfehlen : dem Beter, damit er besser beten
lerne, und dem Apostel, damit sein Zeugnis an Kraft gewinne.
L. M. SiMmeoN OP

- Mussner, Franz : Die Botschaft der Gleichnisse Jesu. (Schriften zur
Katechetik, hrsg. von Josef GOLDBRUNNER, Bd. I.) - Ko&sel-Verlag, Miinchen
1961. 102 S.

Es handelt sich um 23 Gleichnisse Jesu, die der Neutestamentler von
Trier hier in pastoraltheologischer Sicht untersucht und zu Nutzen von Kate-
cheten und Homileten vorlegt. Die einzelnen Abschnitte werden in der Ver-
kindigung Jesu geschichtlich erklirt und auf die theologische Verwertung
in Predigt und Unterricht zugeschnitten. Der geplagte und gehetzte Prak-
tiker kann sich hier kurz und doch griindlich orientieren. Er findet zwar
keine fertigen Homilien, wohl aber fruchtbare Anregung fiir seine persdn-
liche Arbeit. L. M. Simeon OP

Bieder, Werner: Die Berufung im Neuen Testament. (Abhandlungen zur
Theologie des Alten und Neuen Testamentes, 38.) — Zwingli Verlag, Ziirich
1961. 110 S, '

Als Kursleiter im Basler Missionshaus geht der Verfasser den Texten des
Neuen Testamentes nach, die von der Berufung und naherhin von der missio-
narischen Berufung sprechen. In der Tat bringt er in ernster Betrachtung
eine reiche Ernte iiber die Jiinger und Paulus und sicher in sehr personlicher
und neuer Form iiber die ganze Gemeinde ein. Der Grundgedanke konnte
wohl so formuliert werden, dal3 der Anruf Gottes alle trifft, immer erklingt
und immer'gehort werden muB. Soweit sind die Gedanken und Ausfithrungen
ausgezeichnet. '

Der katholische Leser ist an vielen Stellen etwas erstaunt, wenn der
Verfasser die Historizitit der Texte so stark ablehnt. Er fihlt auch, wie
schwer es dem Verfasser auf dem Boden seiner Gnadenlehre geht, Gnade



Besprechungen 439

und Mitwirkung des Menschen zu vereinigen und von jeder sogenannten
Werkheiligung sich freizuhalten. Das Buch ist aber durchaus nicht polemisch.
Nur die Briider von Taizé werden zweimal wegen ihrer katholisierenden Lehre
aufs Korn genommen (Anmerkungen 96 u. 107). Im ganzen dirfte der posi-
tive und originelle Beitrag, mit gewissen Einschrinkungen, in der Missions-
theologie berechtigte Beachtung finden. B. SteierT OSB

O’Connor, Edward D., CSC: Faith in the Synoptic Gospels. A Problem
in the correlation of Scripture and Theology. — University of Notre Dame
Press, Notre Dame (Indiana) 1961. xx-164 p.

Le temps n’est plus ol jeunes docteurs et maitres élaboraient de vastes
syntheses des thémes bibliques, le plus souvent apologétiques et polémiques,
se contentant de justifier leurs positions par quelques références a 1’Ecriture.
Le lecteur était informé des idées de I’écrivain beaucoup plus que de ’ensei-
gnement du Texte sacré.

En étudiant la foi dans les Evangiles synoptiques, E.O’C. suit la méthode
inverse : il analyse minutieusement chaque texte, I’éclaire par son contexte,
exploite les ressources de la philologie — ce qui nous vaut nombre de précisions
sur motedew ele, émi, &v, &t — et va méme jusqu’a nous avertir des nuances de
V'anglais belief, trust, faith, faithfulness; ce qui n’est nullement superflu
dans une exégése qui se veut exacte et sans équivoque pour le profane. Aprés
avoir relevé la dépendance des Synoptiques par rapport aux Septante, notam-
ment dans la conception de la foi : confiance en Iahvé sauveur d’Isra¢l, notre
auteur précise ce qui est spécifique dans la foi nouvelle : la foi & Jésus-Christ ;
d’une part on croit que Jésus est le Christ, le Iils de Dieu, envoyé par son
Pére ; d’autre part, on lui fait confiance comme sauveur pour la rémission des
péchés. Les deux aspects de conviction intellectuelle et de don du coeur sont
donc intrinsequement liés ; celui-ci étant basé sur celle-la, comme le fruit
dépend de la racine. L’'un et I’autre entrainent la fidélité pratique, I'attache-
ment loyal & la personne de Jésus et ’accomplissement de la volonté de Dieu.
La foi des Evangiles est donc un engagement de tout I’homme.

A bon droit, notre auteur se proposant de faire ceuvre de théologien
biblique suppose résolus les problemes de critique textuelle et n’envisage
point la « critique des genres littéraires » qui serait peu éclairante au point de
vue doctrinal ; mais il traite son sujet avec beaucoup de nuance et d’objec-
tivité. La phrase liminaire de l'introduction suggére l'esprit de cette
recherche : Alors que depuis toujours les protestants mettaient 1'accent sur
la foi-confiance et les catholiques sur 1'élément intellectuel de la pistis, depuis
quelques années ceux-ci soulignent la confiance et ceux-la la conviction de
I'esprit ; R. Bultmann et M. Meinertz arrivent a étre d’accord sur ces deux
éléments. La présente étude apporte une contribution de prix a 1’élaboration
de ce chapitre fondamental de la théologie biblique et devra étre citée en
bonne place dans les bibliographies de la foi. C. Sricg OP



440 Besprechungen

Steiner M., OFM: La Tentation de Jésus dans 'interprétation patristique
de saint Justin & Origéne (Etudes Bibliques). — J. Gabalda, Paris 1962. 232 p.

C’est un signe des temps que cette trés belle thése d'un Pére francis-
cain ait été dirigée par un maitre protestant, le professeur O. Cullmann,
et publiée dans la collection biblique des Dominicains de Jérusalem. Grace
a Dieu, les travaux sur l'histoire de I'exégése d’un texte ou d’un théme
scripturaire se multiplient. Le genre est facile. Il suffit de patience et d’éru-
dition. Mais nous avons ici un modé¢le de méthode et de perspicacité. L’au-
teur a un doun remarquable pour situer dans leur contexte historique et
doctrinal les écrivains du passé, dépister leurs sources et leurs intentions
contemporaines, résumer clairement leurs exégeses subtiles et fragmentaires.

A propos du récit synoptique de la tentation de Jésus, il nous donne
une série de monographies sur l'interprétation de Justin, le roman pseudo-
Clémentin, les Extraits de Théodote, Irénée, Tertullien, Clément d’Alexan-
drie, Origéne (dont 1’éloge frise le dithyrambe, p. 107). Chacun de ces auteurs
fait rarement ce que nous appelons de I'’exégése proprement dite, il exprime
sa pensée personnelle dans les catéchéses ou des exposés théologiques et
polémiques. Or presque tous, avec des nuances diverses, comprennent la
tentation de Jésus en référence a la tentation du premier homme (méme
intervention de I’Adversaire) et au cycle de I’Exode (dont sont issues les
citations scripturaires utilisées par le Sauveur contre Satan). C’est dire que
ce récit des Synoptiques établit un lien entre 'ceuvre salvifique de Jésus
et I'histoire de I’Ancien Testament. Il signale un moment essentiel de 1’éco-
nomie divine aboutissant au Fils de Dieu incarné. De {fait, Satan avait
obtenu la victoire sur le premier homme, et il s’efforce de la renouveler,
par les mémes mensonges, sur ce nouvel homme, dont il soupg¢onne la condi-
tion messianique. Or Jésus « le plus fort» expulse le fort armé, par son
absolue obéissance a Dieu. La plupart de nos auteurs concluent que cette
lutte de Satan contre le Christ se poursuit dans I’Eglise et contre chaque
chrétien : tout baptisé est induit en tentation, doit combattre et remporter
la victoire, notamment contre les faux-propheétes et les faux-apdtres suscités
par le tentateur, dont I'imposture doit étre sans cesse démasquée.

La réussite de cette recherche est d’avoir donné un exposé cohérent
et limpide de textes provenant d’écrivains originaux, mais tous profondé-
ment nourris de la doctrine révélée, en premier lieu du réle du Christ et de
sa toute-puissance sotériologique. Plusieurs fois, M. S. est amené a donner
quelques références a ’Epitre aux Hébreux, la seule épitre qui évoque les
« tentations » de Jésus. Les références ne semblent pas provenir des auteurs
qu’il commente. Dans le cas contraire, il serait important de relever le mode
de ces citations, qui fourniraient peut-étre un indice de la croyance a la
canonicité de ’Epitre aux ITe-ITIe siécles. Est-i lexact que « la vraie typo-
logie, elle, est d’abord 1'élément de base de la catéchese» (p. 18) ? Ce n’est
pas 'impression que donne Hébr. v, 1-2. C. Seicqg OP



Besprechungen 441

Gundlach, Anton : Verklarung des Herrn. Die Botschaft vom Heiligen
Berg. — Verlag J. Pfeiffer, Miinchen 1957. 143 S.

Der Verfasser legt einleitend vor, « was die drei synoptischen Evange-
listen (iiber die Verklirung Jesu) erzihlen ». Er vergleicht die Berichte mit-
einander, erforscht in einem exegetischen Kurzkommentar deren Literal-
sinn, grenzt diesen gegen Verzeichnungen in den Apokryphen oder in den
Darstellungen der Visiondre (Katharina Emmerich) ab und wertet dann
seine wissenschaftlich erarbeiteten Resultate in ausfithrlicher homiletischer
Breite aus.

Die Reaktion, die man bei der Lektiire verspiirt, ist eminent positiv.
Schon die Tatsache, daB Gundlach griindliche fachliche Kenntnisse verrit
und dabei seine Vorganger trotz aller Anerkennung nicht einfach wahllos
ibernimmt, sondern deren Ergebnisse kritisch zu sichten weill, nimmt fiir
ihn ein. Vor allem aber packt den Leser die gesamte geistige und religitse
Linienfithrung. Denn alles darin spritht von lebendiger Originalitit und vieles
erreicht tberdies im theologisch-mystischen Anstieg Hohepunkte von blen-
dender Schonheit.

Man freut sich aufrichtig iiber diese Neuerscheinung, auch wenn man
da und dort gewisse Schwierigkeiten hat. So entfernen sich beispielshalber
die dulerst anregenden homiletischen Ausfithrungen manchmal dermaBen
weit vom biblischen Text, daB man kaum mehr eine eigentliche Schrift-
deutung zu erkennen vermag. Auch in verschiedenen Einzelfragen kann man
anderer Ansicht sein. So, will es scheinen, kommt Katharina Emmerich,
aufs groBe gesehen, doch etwas zu schlecht weg.

Doch solche und dhnliche Fragen tun dem positiven Gesamteindruck
kaum Abbruch und hindern nicht daran, das Buch warm zu empfehlen.

L. M. Simeo~ OP

Blinzler, Josef : Der ProzeB Jesu. Das jiidische und das rémische Ge-
richtsverfahren gegen Jesus Christus auf Grund der &dltesten Zeugnisse
dargestellt und beurteilt. Dritte, stark erweiterte Auflage. — Verlag Friedrich
Pustet, Regensburg 1960. 375 S.

Als der Verfasser seinen « ProzeB Jesu» 1951 erstmals herausbrachte,
duBerte sich P. Benoit anlaBlich einer ausfiithrlichen Besprechung (Revue
Biblique 1953, 452 f.) mit der zuriickhaltenden Bemerkung, man konne selbst-
verstindlich bei einem schon so oft zerredeten Thema nicht viel Neues mehr
erwarten.

Unterdessen hat « Der Proze Jesu » nicht nur seine 3. Auflage erreicht,
sondern sich auch fremdsprachige Raume erobert, und Gelehrte aller Rich-
tungen und Weltanschauungen, Historiker, Juristen, Exegeten, Theologen,
Juden, Protestanten und Katholiken, melden sich zu Wort und zwar mei-
stens sehr positiv. Mag sein, daf sich hier rein materiell kaum etwas findet,
was nicht schon einmal berithrt worden wére. Blinzler selbst liefert hierfiir
den Beweis durch die unglaubliche Fiille an Literatur, die er verarbeitet hat
(ca. 780 Titel). Doch will mir immerhin scheinen, dafl seine Leistung auch
unter rein stofflichem Blickpunkt nicht unterschiatzt werden sollte. Denn



442 Besprechungen

wenn uns jemand in einer sehr komplizierten Frage das gesamte einschligige
Material zur stindigen Kontrolle anbietet, dann ist dies flir uns eben
doch neu.

Sachlich gesehen geht es dem Verfasser zunichst um die Abklirung der
Frage, wer fiir den Tod Jesu letztinstanzlich verantwortlich sei. Um darauf
eine moglichst gultige Antwort geben zu kénnen, tritt er in formal-juvistischer
Perspektive an seine Untersuchungen heran. In ihrem Lichte werden die
Probleme selbst gestellt und dann die Quellen auf ihre Brauchbarkeit iiber-
prift und spiter entsprechend ihrem Gewicht in den Gang der Darstellung
eingebaut. Die so gewonnenen Forschungsresultate greifen dann allerdings
kaum tber schon bekannte Feststellungen hinaus und konnen darum auf
weite Strecken hin nur als deren exakte Bestidtigung gewertet werden.

Als Ergebnis zeigt sich, da3 es sich weniger um einen ProzeB in zwei
Etappen als um ein doppeltes, jeweils in sich geschlossenes ProzeBverfahren
handelt. Das erste spielt sich vor dem Synedrium ab, liuft nach geltendem
judischen Recht, wird im allgemeinen, entgegen einer weitverbreiteten Mei-
nung, legal gefithrt und endigt mit dem Todesurteil. Grund : Blasphemie. —
Das andere gelangt vor Pilatus zum Austrag. Hier gilt das romische Recht.
Unter betrichtlicher Verletzung der legalen Form entscheidet sich auch der
Prokurator fiir die Todesstrafe. Grund : Hochverrat.

Blinzler versteht es, in seiner gewaltigen Materialsammlung zunéichst
den enttiuschenden Eindruck zu wecken, daB die wissenschaftliche Ausein-
andersetzung tiber den Prozel3 Jesu langsam in einen heillosen Wirrwar aus-
liuft. Es gibt sozusagen nichts mehr, worin sich die Forscher noch einig
waren. Dies gilt schon fiir die kleinsten Details topographischer oder chrono-
logischer Art, ganz zu schweigen von den eigentlichen Hauptproblemen.
Man stelle sich nur einmal vor, da8 der Verfasser allein in der Schuldfrage
finf groBe Richtungen abzuzeichnen vermag, deren jeweils sehr zahlreiche
Vertreter die Verantwortung fiir den Tod Jesu auf Grund derselben Quellen
in die gegensidtzlichsten Richtungen verlagern. B. stellt nun nicht nur die
verschiedenen Ansichten zu den einzelnen Fragen zusammen, sondern be-
miiht sich auch mit Erfolg, sie klirend aufzuarbeiten. Unmogliches wird
gegen Mogliches abgegrenzt, Mogliches gegen Wahrscheinliches und Wahr-
scheinliches gegen einigermaflen Gesichertes. Ich greife nur ein Beispiel her-
aus, jene Blasphemie, kraft deren sich das Synedrium zum Todesurteil be-
rechtigt fithlte. Der Verfasser interpretiert sie gar nicht « technisch-theo-
logisch », sondern im Sinne der Messiaswiirde, die Christus vor seinen Rich-
tern in angeblich gotteslisterlicher Weise fiir sich in Anspruch nahm. Zwar
reagiert man bei einer solchen Deutung etwas skeptisch, denn einmal schei-
nen die betreffenden Schriftstellen bei Matthédus und Markus das kursierende
jidische Messiasbild doch deutlich zugunsten der Gottessohnschaft Jesu her-
auszustellen, und zum andern frigt man sich, ob im Falle einer behaupteten
bloB messianischen Sendung nach geltendem jiidischen Recht iiberhaupt ein
Kapitalverbrechen vorlag. Doch wenn dann der Verfasser den Nachweis
fiihrt, da@ dieses geltende Recht nicht nach den Normen der erst spater unter
pharisdischem Einflu3 kodifizierten Mischna ausgelegt werden darf, sondern
nach der zeitgendssischen weitmaschigen sadduziischen Praxis, dann gelingt



Besprechungen 443

es ihm relativ leicht, uns zu tiberzeugen, daB fiir die damaligen Richter eine
Blasphemie schon gegeben sein mochte, auch wenn sie das allerdings ziem-
lich deutliche Selbstbekenntnis Jesu zur metaphysischen Gottessohnschaft
nur messianisch verstanden.

Aber wie dem auch sein mag, der Verfasser verrit auf jeden Fall hier
und anderswo in der Nutzbarmachung der Quellen und in der Diskussion
mit den Partnern ein so hohes MaB von Klugheit und kritischem Sinn, daB
man sich ihm gerne anvertraut. Daher moge jeder, der fiir solche I'ragen
offen ist, herzhaft nach diesem Buche greifen. L. M. SimeoN OP

Sabourin, Léopold, S]: Rédemption sacrificielle. Une enquéte exégétique.
(Studia. Recherches de Philosophie et de Théologie publiées par les Facultés
S. J. de Montréal, 11.) — Desclée de Brouwer, Bruges 1961. 492 p.

Le fait historique de la mort de Jésus pour le salut de I'homme a été
expliqué de bien des fagons, mais il semble bien que l'interprétation sacri-
ficielle, qui est a la fois la plus primitive et la plus traditionnelle, est spécia-
lement apte a intégrer les divers aspects du mystere rédempteur. Tel est le
résultat de I’enquéte exégétique et patristique que vient d’entreprendre L. S.

Notre auteur part des expressions paradoxales de 11 Cor.v, 21, Gal. 111, 13;
et se demande en quel sens le Christ a-t-il été fait péché et malédiction,
pour que nous devenions justice de Dieu ? A part de trés rares exceptions,
I'interprétation grecque et latine est remarquablement cohérente jusqu’au
XVIe siécle. Selon Cyrille d’Alexandrie : le Christ, chef et représentant de
I’humanité, s’est fait sacrifice pour le péché ; de méme pour saint Augustin :
le Christ ayant revétu une chair semblable a celle du péché, I’a immolée
sur la croix, et s’est fait sacrificium pro peccato,; dés lors, tous les rachetés
participent par le baptéme a la justice salvifique de Dieu. Cette traduction,
de apoptic (hatta’ ) : sacrifice pour les péchés, est conforme a la sémantique
biblique (cf. Lév. 1v, 21 ; vI, 18 etc.) et s’inspire en 'occurrence d’Is. Liii,
9-11 (cf. de méme iraopée, I Jo. 11,2 ; 1v, 10). A cette double interprétation
incarnationnelle (fondée sur 1'idée de participation) et sacrificielle, la soté-
riologie réformée a préféré celle d’'imputation et de substitution purement
pénale : Le Christ personnifie en quelque sorte le péché, et devient, a
notre place, l’'objet de la colére divine. 11 est aussi curieux que navrant
de voir les champions de ’'orthodoxie catholique, depuis Denys le chartreux
et Salmeron jusqu’a Médebielle, d’Ales et Kuss reprendre les formules juri-
diques des réformateurs et négliger le principe de solidarité qui a guidé la
théologie traditionnelle.

L’exposé de L. S. est si clair et probant que 1’'on ne peut douter de son
influence décisive en faveur d’un retour a l'’exégése patristique, strictement
conforme A I’ensemble de la pensée biblique. Poursuivant, en effet, ses
recherches selon une plus large perspective, notre auteur analyse les textes
les plus significatifs de la révélation sur l'apect sacrificiel de la rédemption.

Il apparait, notamment d’aprés Philip. 11, 6-11, que Jésus réunit en sa
personne les deux grandes figures messianiques du Serviteur de Yahvé
(Is. L1m1) et du Fils de I'’homme, accomplissant un dessein éternel de Dieu,



A Besprechungen

en donnant sa vie en rangon pour tous (Mc. x, 45 ; Hébr. 11, 10 sv., etc.).
Les thémes de I’Agneau, de 1'Alliance et du sang, permettent de conclure
que cette libation du principe vital sur I'autel, ot Dieu réside mystérieuse-
ment, vaut pour 'offrant qui s’est solidarisé avec la victime par le rite de
I'imposition des mains, et « signifie» que la vie de I’homme est désormais
consacrée a Dieu ; le sang répandu ayant expié le péché, enlevé I'obstacle
qui s’opposait a la réunion avec Dieu. Une bréve description de 1’élément
somatique dans l’anthropologie sémitique et paulinienne introduit enfin
une étude sur l'idée d’incorporation dans ses rapports avec la sotériologie :
morts au péché avec le Christ, les croyants sont dotés d’une vie nouvelle
in Christo et cum Christo, le Chef de son corps. C’est parce qu’ils sont inclus
dans la Personne représentative du Serviteur et du Fils de I'homme que
les chrétiens passent de la mort a la vie, du péché a la justice. Tel est le
fruit du « sacrifice pour le péché », I'acte rédempteur.

Cet ouvrage, remarquablement informé, si ferme et si lucide dans ses
lignes générales, pourra ne pas plaire a tous, notamment par son peu d’inté-
rét pour la critique littéraire et la recherche des sources, centres d’intérét
majeurs de l'exégése contemporaine. Mais chaque genre littéraire a ses
lois propres. Autre chose est l'origine d'un texte, autre chose 1’élaboration
de sa signification. Espérons que la richesse doctrinale contenue en ces
pages convertira maints lecteurs. L. Sabourin est 1'un de ces rares repré-
sentants d’une race que nous aimons entre toutes, celle des exégétes-théo-
logiens. C. Seicg OP

Qumran

Vogtle, Anton: Das o6ffentliche Wirken Jesu auf dem Hintergrund der
Qumranbewegung. (Freiburger Universititsreden, NF. Heft 27.) — Schulz,
Freiburg i. Br. 1958. 20 S.

V. beleuchtet in seiner Rektoratsrede den offentlichen und universalen
Heilsanspruch Jesu auf dem Hintergrund der Aus- und Absonderungsten-
denzen des Spatjudentums, wie sie in Qumran besonders stark ausgebildet
waren. Man weil3, wie entschieden die Essener auf ihr AuserwidhlungsbewuBt-
sein pochten und den Anspruch, den « heiligen Rest », die « reine Gemeinde »,
das « wahre Israel» zu sein, in ihrer Lehre, Organisation und praktischen
Lebensfiihrung eifersiichtig bewahrten und nach auBen verteidigten (heiliger
Krieg). In schroffem Gegensatz dazu rief Jesus in erster Linie die Siinder
und Unreinen in seine allesumfassende Gnadengemeinschaft der Kirche.
Diese schmale Schrift ist wichtig, weil sie auf Fragen, die uns vom neuen
Testament aufgegeben sind, neues Licht wirft. W. PrisTER OP

Mayer, Rudolf - Josef Reuss: Die Qumranfunde und die Bibel. — F. Pustet
Regensburg 1959. 168 S.

Von den hier besprochenen Vertffentlichungen iber Qumran ist dieses
Buch wohl auch das reifste und brauchbarste. Durch seine klaren Kapitel-



Besprechungen 445

iberschriften und vielen Textzitationen eignet es sich sehr gut zum Nach-
schlagen. Um eine moglichst objektive Darstellung aller Lehrpunkte zu
geben, haben ein Alt- und ein Neutestamentler die Aufgabe unter sich geteilt.
M. war besonders befdhigt, das Alte Testament, das Spatjudentum, ja selbst
die orientalischen Religionen als Vergleichsmaterial fiir Qumran heranzu-
ziehen. Mit sicherem Urteil sagt er in drei Abschnitten das Wesentliche iiber
Qumran und das Alte Testament : 1. Qumran als Sekte des Spitjudentums,
2. Die theologischen Grundlehren der Qumrangemeinde, 3. Die Ergebnisse
fir die alttestamentliche Bibelwissenschaft.

Auch die Darstellung von R. faBt das Wichtigste iber Qumran und das
Neue Testament zusammen : 1. Ahnlichkeiten und Beriihrungspunkte zwi-
schen den Schriften von Qumran und den Schriften des Neuen Testamentes,
2. Erklirungsversuche fiir die Ahnlichkeiten und die Beriihrungspunkte,
3. Verschiedenheiten zwischen den Qumranschriften und dem Neuen Testa-
ment. Der dritte Teil zeigt bei aller Ahnlichkeit die wesentliche Neuheit des
Christentums auf, wie sie im Messias Jesus Christus und seiner Kirche be-
griindet ist. W. PrisTER OP

Van der Ploeg, J.: Funde in der Wiiste Juda. Die Schriftrollen vom
Toten Meer und die Bruderschaft von Qumran. — Bachem, Koln 1959. 266 S.

Dieses Buch erschien 1957 in hollindischer Sprache und ist inzwischen
auch ins Englische iibersetzt worden. Es wurde von einem katholischen
Gelehrten geschrieben, der selber zu den Herausgebern der Qumrantexte
gehort und sich durch Ubersetzung der wichtigsten Texte und durch Spezial-
untersuchungen auf diesem Gebiet einen fiilhrenden Namen gemacht hat.
So spiirt man iiberall in seinem schénen Buch den sichern Kenner, der wissen-
schaftliche Sachlichkeit mit einer weisen Darstellung zu verbinden weil.
Man lese z. B. das Kapitel iiber die essenische Bibliothek und man wird sich
gleich in die Welt versetzt fithlen, in der unsere Bibel entstanden ist. Einen
groBen Raum des Buches nimmt die abgewogene Darstellung der Lehre ein.
Der Verf. zeigt, wie sie ihre Wurzeln im Alten Testament und im Spatjuden-
tum hat, obwohl neue Akzente und vor allem neue religiose Praktiken nicht
fehlen, soda3 Qumran als eigentliche Sekte im Judentum zu gelten hat. Be-
sondere Lehrpunkte sind der stark ausgepriagte Dualismus mit dem Awus-
erwahlungsgedanken und der Pridestination, der gut bezeugte Glaube an
die Unsterblichkeit der Seele, wobei der Glaube an die Auferétehung der
Toten unsicher bleibt. Organisation und Lehre der Qumranleute haben Be-
rithrungspunkte mit dem Urchristentum, dessen neuer Geist aber die alten
Schlduche gesprengt hat. W. PrisTER OP

Schubert, Kurt: Die Gemeinde vom Toten Meer. Ihre Entstehung und
ihre Lehren. — E. Reinhardt, Miinchen-Basel 1958. 144 S.

Auch dieses Buch baut auf den sicheren Forschungsergebnissen auf, wie
sie mit dem Jahre 1957 gegeben waren. S. ist vor allem Religionsgeschichtler,
der auch die jiudischen Traditionen sehr gut kennt. In fiinf vorbereitenden



446 Besprechungen

Kapiteln geht der Autor den Texten, ihrem Alter, der Kanonfrage, der Fund-
geschichte und den Vorgingern der Essener nach, um im Folgenden Lehre
und Organisation der Sekte selbst darzustellen. Diese werden in den letzten
zwei Kapiteln gegen das Christentum und den Rabbinismus abgegrenzt. Erst
in diesem weiten Rahmen ist es moglich, sich ein zuverlidssiges Bild von der
Qumransekte zu machen. Das Buch, aus Vorlesungen hervorgegangen, ist
in gut verstindlicher Sprache geschrieben und vor allem durch die vielen
Textzitationen aus Flavius Josephus und Philo wertvoll. W, PrisTErR OP

La Secte de Qumrén et les origines du Christianisme. (Recherches bibli-
ques, IV.) — Desclée de Brouwer, Paris-Bruges 1959. 244 p.

Mit diesem KongreBband der 9. Bibeltagung von Lowen (5.-7. Sept.
1957) erhalten wir einen guten Uberblick iiber den gegenwirtigen Stand der
Qumranforschung. Dazu verhilft uns zuerst J. van der Ploeg mit einem
73 Seiten umfassenden kritischen Literaturbericht iiber die Publikationen
von 1952-1958. In vielen einst heftig umstrittenen Punkten zeichnet sich
langsam ein Consensus ab. Die meisten hier vorliegenden Beitrage sind iibri-
gens aus groBeren Spezialuntersuchungen hervorgegangen. So die Beitrage
von A. Jaubert iiber den Qumrankalender, von 4. S. van der Woude tber
die Messiasvorstellungen, von F. Notscher iiber die Wegtheologie in der Bibel
und Qumran. G. Lambert und J. Coppens suchen das Riatsel des Genesis-
apokryphs zu kliren. Von J. Coppens stammt auch ein weiterer Artikel
iiber die Psalmenfrommigkeit in Qumran, die uns einen tiefen Einblick in
das religiose Empfinden der Wiistengemeinschaft tun liB3t. Einen groBen
und wichtigen Beitrag iiber den Kult in Qumran und im Neuen Testament
schenkt uns O. Betz, der sich gegen die von H. Wenschkewitz vertretene
These der hellenistischen Spiritualisierung des Kultusbegriffes wendet. Auf
eine neue und originelle Art vergleicht D. Barthélemy Qumran und das Evan-
gelium in ihrer Botschaft von der Heiligkeit Gottes und der Menschen. (Vgl.
diese Zeitschrift 6. Band, 1959, 249-263 : deutsche Ubertragung.) J. Schmitts
Beitrag tiber die Organisation der Urkirche und die Gemeinde von Qumran
ist sehr abgestuft und gut dokumentiert. Die abschlieBenden Erwiagungen
von Cerfaux Uber den EinfluB von Qumran auf das Neue Testament geben
Zeugnis von einer groBen exegetischen Erfahrung und weisen Umsicht.

W. Prister OP



Besprechungen 447

Liturgik

Jungmann, Josef Andreas, SJ : Symbolik der katholischen Kirche. Mit
Anhang : Symbolik des katholischen Kirchengebdudes von Ekkart SAUSER.
(Symbolik der Religionen, VI.) — A. Hiersemann, Stuttgart 1960. 100 S.

— Liturgisches Erbe und pastorale Gegenwart. Studien und Vortriage. —
Tyrolia Verlag; Innsbruck-Wien-Miinchen 1960. VIII-560 S.

J. A. Jungmann erweist sich immer wieder als Meister der groBen Uber-
blicke und der Synthese ; auf liturgiewissenschaftlichem Gebiet sei nur an
das zweibdndige Standardwerk « Missarum Sollemnia » (4. Auflage 1958) und
an das weniger anspruchsvolle, aber in seiner Art auch meisterlich gekonnte
Buch « Der Gottesdienst der Kirche auf dem Hintergrund seiner Geschichte
kurz erldutert » (Innsbruck 1955) erinnert. Doch auch in den zahlreichen
Einzeluntersuchungen, meist in der « Zeitschrift fiir katholische Theologie »
publiziert, weil3 er immer ein gutfundiertes und gelehrtes Wort zu sprechen
und eine historische Schau mit dem pastorellen Blick auf die modernen pasto-
rellen Fragen zu verbinden.

1. Das erste der vorliegenden Werke ist ein knapper Uberblick iiber
die Symbolik der katholischen Kirche und weil der Begriff « Symbol » im
weitesten Sinn verstanden wird, stellt es gleichzeitig eine Liturgiegeschichte
in gedringter Kiirze dar. Der Aufbau des Buches mit den 5 Teilen folgt dem
geschichtlichen Ablauf : Symbolik der christlichen Frithzeit, der christlichen
Spétantike, des Mittelalters, der Neuzeit und der Gegenwart.

J. geht — wie es der Sache entspricht — von der Bedeutung des Symbols
im christlichen Kult aus. Der Liturgie sind Zeichen und Symbole wesentlich
— ohne sie keine Liturgie ! —, sind doch Sakramente und Sakramentalien « in
genere signi ». Es werden z. B. behandelt : Sakramente, der Sonntag, Ostern,
liturgische Koérperhaltung und Gesten, Zeremoniell, Kirchenbau und Para-
mente, Sprache und Gebet, Feste und Heiligenkult, Prozessionen und Seg-
nungen.

Sinn und Verstindnis fur kultische Zeichen, fur Symbol und symbo-
lische Formen ist notwendige Voraussetzung fiir jede liturgische Erneuerung.
Es ist erfreulich, mit dem Autor von einer « Regeneration des Symboldenkens»
in unserer Zeit sprechen zu diirfen. Das kleine Schriftchen von Romano
Guardini, Von heiligen Zeichen (erstmals 1922, seither viele Auflagen) hat
dabei wertvolle Pionierdienste geleistet und gerade in letzter Zeit sind ver-
schiedene Werke erschienen, die einem neuen Verstindnis und einer neuen
Wertschitzung des Symbols dienen wollen, so in deutscher Sprache : A.Kirch-
gassner, Die machtigen Zeichen. Urspriinge, Formen und Gesetze des Kultes
(Herder, Freiburg i. Br. 1959) und Dorothea Forstner, Die Welt der Symbole
(Innsbruck 1961).

In einem 2. Teil handelt Ekkart Sauser tiber die Symbolik des katho-
lischen Kirchengebidudes. Der Verfasser gliedert seine Untersuchung in die
Kapitel : Symbolik des katholischen Kirchengebdudes als architektonischer



448 Besprechungen

Korper, Symbolik des Altares, Typologische Darstellungsweisen des Kirchen-
innern, Tier- und Pflanzensymbolik im christlichen Kultraum, Symbolische
Attribute im Kirchengebdude. Groles Kunstverstindnis vereint mit soliden
Liturgiekenntnissen (der Autor hat in Kunstgeschichte promoviert und ist
Schiiler Jungmanns) befihigt S., auf wenigen Seiten in sehr knapper und
konzentrierter Form ein ausgezeichnetes Kompendium zu schreiben. Wert-
voll ist auch das Verzeichnis der wichtigsten Literatur, die zu jedem Kapitel
aufgefithrt wird.

2. Im Band Liturgisches Evbe und pastovale Gegenwart gibt Jungmann
frihere Artikel und Beitrige, teilweise ergidnzt und erweitert, neu heraus.
Solche Publikationen sind ganz besonders willkommen, sind doch oft die in
den verschiedensten Periodica, Festschriften und Miscellanea erschienenen
Arbeiten schwer erreichbar. Dem Einzelnen ist es unmoglich, alle diese Zeit-
und Festschriften zu erwerben, — umso dankbarer ist man, wenn die zer-
streuten Artikel in einem Band gesammelt herausgebracht werden. Ware
der Wissenschaft und den Wissenschaftlern nicht besser gedient, wenn statt
der vielen und oft recht heterogenen « Festschriften » die fritheren Arbeiten
eines Gelehrten neu ediert wiirden ?

Im ersten Teil: « Zum historischen Gesamtbild » stellt J. auf Grund
eines umfassenden und kritisch-wissenschaftlichen Quellenstudiums ver-
schiedene Phasen der Liturgiegeschichte dar : Die Abwehr des germanischen
Arianismus und der Umbruch der religitsen Kultur im frithen Mittelalter
(dieser Beitrag von iiber 80 Seiten ist besonders gewichtig und wertvoll),
Der Stand des liturgischen Lebens am Vorabend der Reformation, Litur-
gisches Leben im Barock, Liturgie zwischen Bewahrung und Bewegung. —
Der 2. Teil ist der Erforschung von « historischen Einzelfragen » gewidmet.
Die Untersuchungen kreisen um Brevierprobleme (Entstehung der Matutin,
vormonastische Morgenhore im gallisch-spanischen Raum des 6. Jahrhun-
derts, Struktur des Stundengebetes, Reformbrevier des Kardinals Quifionez),
um das 40-stiindige Gebet, um den liturgischen Wochenzyklus, um Eucha-
ristie und Missale (Nachfeier von Epiphanie im Missale, Grundgestalt der
MeBfeier, Fermentum - ein Symbol kirchlicher Einheit und sein Nachleben
im Mittelalter), um Herz- Jesu-Verehrung usw. — Der letzte Teil tragt den
Titel : « Grundséitzliches um Liturgie und Kerygma » und behandelt aktuelle
und pastorale Fragen wie : Liturgie als Schule des Glaubens, Liturgie und
Volksgesang, Liturgie und Kirchenkunst, Seelsorge als Schliissel der Liturgie-
geschichte, Seelsorge und pfarrlicher Gottesdienst, Osterliches Christentum.

Wer immer diesen Band durcharbeitet — sei er Wissenschaftler oder
Praktiker, Theologe, Seelsorger, Katechet oder Prediger — wird neue Ein-
sichten und reichen Nutzen gewinnen. Dem Verfasser ist fiir die Auswahl
und die Neubearbeitung der Studien, dem Verlag fiir die Herausgabe und
die gediegene Aufmachung des Buches zu danken. ANTON HANGGI



Besprechungen 449

Camelot, Th., OP: Spiritualité du baptéme. (Lex orandi, 30.) — Les Edi-
tions du Cerf, Paris 1960. 283 p.

Die Taufe ist das Tor zum geistlichen Leben ; der hl. Thomas von Aquin
nennt in « De articulis fidei et Ecclesiae sacramentis » die Taufe : tanua
vitae spivitualis. Im Decretum pro Armenis hat das Konzil von Florenz
(1439) diesen Ausdruck iibernommen (vgl. Denzinger 696). Man mii3te also
annehmen, daf3 die Taufe in den Werken iiber das geistliche Leben einen
Ehrenplatz einnehme. Dem ist aber nicht so. Das geistlich-aszetische Schrift-
tum ignoriert vielfach das einzig absolut notwendige Sakrament vollstindig
oder erwahnt es héchstens im Voriibergehen.

Das vorliegende Buch fiillt eine Liicke aus. Es hat, wie der Autor im
Vorwort sagt, nicht zum Ziel, « den Theologen, den Liturgiegeschichtlern
und den Fachgelehrten der ‘Spiritualitit’ etwas zu lehren, was sie nicht
schon wiiten. Es wendet sich an die Glaubigen, die ihr geistliches Leben
vertiefen und erneuern wollen ». Diesen moéchte es helfen, ein neues « Tauf-
bewuflltsein » zu wecken und die Reichtiimer der Taufe fiir ihr religidses
Leben fruchtbar werden zu lassen. Er schopft vor allem aus der Heiligen
Schrift, aus den Texten der Liturgie und den Werken der Viter. Die Ver-
trautheit mit diesen Quellen und eine gro3e Belesenheit befihigen ihn, eine
herrliche bibeltheologisch-patristisch-liturgische Schau der Taufe und ihrer
Schitze zu bieten, die in den Formen und Formeln des Sakramentes zum
Ausdruck gebracht werden.

Im ersten Teil des Buches wird die Taufe als « das Sakrament des Glau-
bens » in den Kapiteln: Taufe und Glaubensbekenntnis, Taufe und Glau-
bensverpflichtung, Taufe als Eingliederung in die Kirche und Taufe als
Mysterium des Lichtes, als Erleuchtung, behandelt. Der 2. Teil umschreibt
das eigentliche Wesen der Taufe als Teilnahme an Tod und Auferstehung
Christi : Der alte Mensch stirbt dem Leben der Siinde ab und steht mit dem
Herrn zum neuen Leben auf. Der 3. Teil trigt als Uberschrift : Taufe und
Heiliger Geist und spricht iiber die Wirkungen des Heiligen Geistes in der
Taufe, iiber Salbung und Taufsiegel, iiber Taufe und Firmung, iiber die
Taufe Christi und die Taufe der Christen.

Der Verfasser versteht es, aus der Lehre der Viter einen eigentlichen
im Taufgeschehen und im Taufinhalt wurzelnden Traktat des geistlichen
Lebens erstehen zu lassen und so wird das Werk zu einer wertvollen Er-
gianzung zu den theologischen und liturgiegeschichtlichen Studien iiber die
Taufe. A. HANGGI

Schulte, Raphael, OSB : Die Messe als Opfer der Kirche. Die Lehre friih-
mittelalterlicher Autoren {iiber das eucharistische Opfer. (Liturgiewissen-
schaftliche Quellen und Forschungen, Heft 35.) — Aschendorffsche Verlags-
buchhandlung, Miinster (Westf.) 1959. xvi-198 S.

In seiner Abhandlung : « Die vielen Messen und das eine Opfer » schreibt
Karl Rahner: « Es wire eine dogmengeschichtlich niitzliche Arbeit, der
Geschichte der Lehre, daf3 die einzelne Messe als solche Opfer der Gesamt-
kirche ist, einmal genauer nachzugehen und zu untersuchen, wann diese
Lehre zuerst ausdriicklich auftritt, wie sie genauer gemeint ist bei den ver-

29



450 Besprechungen

schiedenen Theologen, welche Forderungen (mit Recht oder Unrecht) daraus
abgeleitet werden. « P. Schulte hat diese Anregung aufgegriffen und die Lehre
frithmittelalterlicher Autoren iiber diesen Problemkreis der Eucharistielehre
sorgfiltig untersucht. Besonders seit Papst Pius XII. in seiner Liturgie-
enzyklika darauf einging, ist die Frage, ob und wieweit die Messe Opfer der
Kirche ist, sehr aktuell. Die liturgische Bewegung, die ihr praktisches Haupt-
ziel in der aktiven Teilnahme aller Glaubigen in der heiligen Messe sieht,
begriindet diese Forderung der « actuosa participatio » gerade mit der Lehre,
daB die Messe auch Opfer der Gesamtkirche ist. Darum ist jede Arbeit, die
uns dariiber Aufschluf3 gibt, wie die Viater oder die fritheren Theologen iiber
diese Frage gedacht haben, sehr zu begriilen. ‘

Der Verfasser hat seine Untersuchung in drei Teile gegliedert: Der
spanische Raum ; der britische Raum ; der frinkische Raum. Sehr ausfiihr-
lich behandelt er im ersten Teil die Lehre Isidors, dann die spanisch-west-
gotische Liturgie und einige Autoren, bei denen der EinfluB Isidors sich
stark bemerkbar macht, wie Braulio von Saragossa, I'elix von Urgel, Beatus
von Liébana und Heterius von Osma. Aus dem britischen Raum wird nur die
Lehre Bedas des Ehrwiirdigen untersucht. Einen groBen Teil des Buches
beanspruchen die frankischen Autoren. Es wird nicht nur die Lehre bekannter
Theologen des karolingischen Zeitalters, wie des Rhabanus Maurus, Walafried
Strabos, des Paschasius Radbertus und des Ratramnus von Corbie analy-
siert, sondern auch einige anonyme MeBerkldrungen und die des Amalar
von Metz und des Florus von Lyon werden einer sorgfiltigen Untersuchung
unterzogen. '

Der Verfasser kommt zum Ergebnis, daB von Isidor ({ 636) bis zu
Remigius von Auxerre (T 908) in groBer Geschlossenheit die eucharistische
Opferhandlung als Akt der Gesamtkirche angesehen wird. Zwar wird diese
Frage bei den frithmittelalterlichen Autoren nicht « ex professo » behandelt,
aber an vielen Stellen wird der Satz « Jede Messe ist auch Opfer der Gesamt-
kirche » als selbstverstindlich vorausgesetzt. Als Nebenertrag dieser sehr
fleiBigen Arbeit bekommt der Leser auch einen guten Einblick in die Lehre
iiber die Kirche als Herrenleib, wie sie von den friihmittelalterlichen Autoren
im AnschluB3 an die Viater vertreten wurde. So bietet dieses Werk fiir die
Theologie der Messe und der Kirche wertvolles dogmengeschichtliches Mate-
rial. B. Drack OSB

Nussbaum, Otto : Kloster, Priesterménch und Privatmesse. Ihr Verhilt-
nis im Westen von den Anfingen bis zum hohen Mittelalter. (Theophaneia.
Beitrige zur Religions- und Kirchengeschichte des Altertums, Bd. 14.) —
Peter Hanstein Verlag, Bonn 1961. 286 S., 11 Tabellen.

Schon der Trierer Liturgiker J. Wagner hat 1949 eine leider immer noch
ungedruckte Arbeit iiber « Altchristliche Eucharistiefeiern im kleinen Kreis »
verfaf3t. Es ging noch nicht um die eigentliche Privatmesse, die erst dann
vorliegt, wenn eine Messe leise ohne Gliubigen oder ohne seelsorglichen An-
laB, in der Regel an einem Nebenaltar, gefeiert wird (vgl. S. 133-136). Vor-
bedingungen zu einem solchen Brauch stellten z. B. die sog. Bischofskltster
dar (Eusebius von Vercelli, Martin von Tours, Paulin von Nola, Augustin



Besprechungen 451

von Hippo), womit eine Vermehrung der Priester gegeben war. Sehr wichtig
war die Regelung des hl. Benedikt, da3 jedes Kloster seinen eigenen Priester-
monch haben sollte. Entscheidend war schlieBlich fiir das Ménchtum der
Auftrag des groBen Gregor, die Mission von England zu iibernehmen. Deut-
liche Nachrichten iiber die Privatmesse finden wir dann erst im irischen
Wirkungsbereich des 6./7. Jh. Im 8. Jh. war die tdgliche Zelebration nicht
selten (vgl. Bonifatius). Allgemein war der Brauch im 9. Jh. Als Folge der
Privatmessen kann die Entstehung der Vollmissalien und das Anwachsen
der Altarzahl betrachtet werden. Nihere Fragen iiber die Zeit, die Ver-
pflichtung und den Ritus der missa privata 1osen sich erst mit Hilfe der
hochmittelalterlichen Consuetudines monasticae.

Die Arbeit, eine Dissertation bei Klauser (Bonn), ist mit vollendeter
kritisch-empirischer Methode durchgefithrt worden. Uberall legt der Ver-
fasser neueste Editionen und Arbeiten zugrunde und offenbart ein abge-
klirtes und umsichtiges Urteil. Gliickliche Ausfithrungen finden sich z. B.
iiber Monchtum und Mission (96 ff.), iber die Entstehung der Vollmissalien
(177 ff.) und die Altarzahl (185 £.). DaB es sich um keine « positivistische Ge-
schichte » handelt, belegt das Kapitel iiber die Ursachen der Privatmessen
(152-173), wo auch theologische und geistesgeschichtliche Momente zur
Sprache kommen.

Die Arbeit ist umso mehr zu schdtzen, als sie oft als erste entlegenes
Belegmaterial zusammensuchen oder bekannte Zitationen zu einem Ganzen
vereinigen muf3te. Selbstredend wird es noch manche Erginzung geben, am
meisten wohl fiir die Klerikalisierung des Ménchtums bis Gregor d. GroBen,
welches Thema P. Laurentius Hoheisl, Abtei Wimpfen, als Diss. bei Hallin-
ger (Rom) behandelt. Fiir das Frithmittelalter sind keine zahlreichen Nach-
trige zu erwarten. Uber die Altire von St. Gallen kann man jetzt Niheres
in den Studien zum St. Gallen Plan, herausgegeben von J. Duft, 1962, S. 129 fi.
lesen. Dort ist auch die Erklirung des Ost- und Westchors (NuBSbaum S. 202)
ins richtige Licht geriickt und mit der stadtrémischen Einstellung verbunden.
Ins Frithmittelalter hinein gehort auch die Frage, ob nicht der Typus der
Dreiapsidenkirchen und die Erhthung der Bildung durch die angelsichsisch-
karolingische Renaissance fordernd auf die Privatmesse eingewirkt haben.
Was die theologisch-geistesgeschichtliche Erklirung anbetrifft, so scheint
mir der Ausdruck « Gotik der Seele » (S. 157) wenig giinstig, richtiger hin-
gegen das, was er sagen will. Die hochmittelalterlichen Monchsgewohnheiten
sind fleiBig ausgeniitzt worden. Vielleicht da die Edition dieser Consuetudi-
nes, die wir demnéchst von K. Hallinger erwarten dirfen, da und dort noch
kleinere Erginzungen anfiigen kann. Das Register ist sehr gedringt und so-
zusagen nur auf die reine Liturgiewissenschaft ausgerichtet. Man wiinschte
sich Stichworter wie Attigny (149, 164), Cassian (155-156)), Glocken (115,
129), Granfelden (121), Holzkirchen (187-188), Irische Hagiographie (147-
148, 211), Priester = Abt (117-118) usw. Nicht nur Liturgiker und Theologen,
auch Historiker aller Art interessieren sich fiir diese hervorragende Arbeit.
Den SchluB bilden 11 Tabellen iiber den Ritus der Privatmesse mit den ent-
sprechenden Text-Belegen aus den Consuetudines. So kénnen die Liturgiker
leichter mit weiteren Arbeiten anschlieen. I. MULLER OSB



452 Besprechungen

Dwirnyk, Joseph: Role de ’iconostase dans le culte divin. (Theologica
Montis Regii, 13.) — Faculté de Théologie, Montréal 1960. 128 p.

Der Rezensent gesteht offen, daB es ihn nicht wenig Uberwindung
kostete, vorliegende Dissertation durchzuarbeiten und zu besprechen. Man
drgert sich immer wieder iiber soviel Nachlissigkeit und Oberflichlichkeit,
die einem auf Schritt und Tritt begegnen : Sprachfehler, Stilfehler, Druck-
fehler auf jeder Seite! Wahrscheinlich ist der Autor nicht franzdsischer
Zunge ; man erwartet deshalb nicht ein klassisches Franzosisch, aber korrekt
miiflite die Sprache doch sein. Die Bibliographie ist sehr mangelhaft, die
Zitationsweise unvollkommen, nicht einmal die Zitate sind fehlerfrei wieder-
gegeben. Es fehlt nicht an Plattheiten, an Selbstverstandlichkeiten, an Un-
klarheiten. Eine so nachldssig prasentierte These legt weder dem Verfasser
noch der Fakultdt, die sie angenommen und in ihre Schriftenreihe aufge-
nommen hat, groBe Ehre ein. Es ist schade um das interessante Thema,
das eine solide wissenschaftliche Behandlung und dann auch alle Beachtung
verdienen wiirde. '

Die vor allem aus zweiter Hand und zu wenig aus den Quellen schop-
fende Arbeit gliedert sich in zwei Teile :

1. Die Tkonostase von ihren Anfingen bis heute. Der Verf. handelt iiber
Entstehung, Wesen, Entwicklung und Wichtigkeit der Ikonostase.

2. « Précisions théologiques sur la forme de 1’iconostase », Hier wird von
der Idealform der Tkonostase, von den Einwinden gegen sie und von der
« Zukunft der Ikonostase» gesprochen. Weder der historische, noch der
« theologische » Teil der These kann voll befriedigen.

Um gerecht zu sein, darf man aber der Arbeit, trotz der formellen und
teilweise auch methodischen Mingel, doch nicht jedes Verdienst absprechen.
Mit viel Miihe und Flei3 hat der Autor zahlreiche Zeugnisse zur Frage zu-
sammengetragen und mit Wiarme und Begeisterung vertritt er seine Sache.
Man verdankt ihm viele interessante Hinweise und manche wertvolle neue
Erkenntnisse. So wird man ihm trotz allem den Dank fiir die geleistete
Arbeit aussprechen, ' A. HANGGI

Cullmann, Oscar: Der Ursprung des Weihnachtsfestes. — Zwingli Verlag,
Ziirich 1960. 39 S.

In einem kleinen Heftchen, das in zweiter Auflage erscheint, geht der
Verfasser dem Ursprung von Epiphanie und Weihnachten nach, die er wohl
mit Recht, nebst theologischen Griinden, als christliche Antwort auf ein
heidnisches Dionysios- beziehungsweise Sonnenfest betrachtet. Die katho-
lische Theologie wiirde von Christus den Ausdruck «in einer menschlichen
Personlichkeit (S. 14) » vermeiden und das Eintreten des gottlichen Wortes
in die Welt (S. 15) auf Mariae Verkiindigung vorverschieben.

B. Ste1ERT OSB



	Besprechungen

