Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 4

Artikel: Scholastisches Denken und "modernes Weltbild"
Autor: Darms, Gion

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761513

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gion DArRMS

Scholastisches Denken und « modernes Weltbild »

Die Angriffe auf die Scholastik sind weder neu noch besonders originell.
Sie stammen nicht nur, ja heute wohl nicht einmal primir, aus dem nicht-
katholischen Lager. Es sind vor allem auch die « Avantgardisten » auf katho-
lischer Seite, die gegen die Philosophie und die Theologie des Mittelalters
ins Feld ziehen. Natiirlich im Banne und unter der Flagge des wissenschaft-
lichen Fortschrittes, im Zeichen des « modernen Weltbildes ».

Im Rundschreiben Humani Generis hatte sich Pius XII. zwar zur
Bemerkung veranlaft gesehen, es sei niemals erlaubt, die scholastische
Philosophie zu verdrehen oder mit falschen Grundsidtzen zu verseuchen oder
sie als ein gewaltiges, aber veraltetes Monument zu betrachten !. Doch bei
der an manchen Orten und in gewissen Kopfen herrschenden Mentalitit
verwundert es niemand, daB3 diese « ungliickselige Broschiire », wie der be-
kannte franzdsische Literat und Linkskatholik Ignace Lepp die Enzyklika
zu bezeichnen beliebte ?, nicht iiberall die vom Papst erhofften Friichte
getragen hat.

In der Schweiz wird der Luzerner Professor Josef Vital Kopp, ein unent-
wegter Anhdnger Teilhard de Chardins, nicht miide, das « moderne Welt-
bild » gegen die Scholastik auszuspielen. In diesem Sinn duBerte er sich vor
einiger Zeit wiederum in einem Artikel « Der Streit um Teilhard de Char-
din » ®. Wir sind uns im klaren, daB der genannte Autor mit seiner Ansicht
nicht allein dasteht — sei es, daB er die von manchen geteilte Auffassung
wiedergibt, sei es, daB er sie ihnen suggeriert —, sodall seine Denkweise fiir
viele Gleichgesinnte als. charakteristisch gelten kann. Aus diesem Grunde
scheint es angebracht, die Gedankenginge von J. V. Kopp einmal etwas
naher unter die Luppe zu nehmen. Er schreibt u. a. :

« Die heute in der Verkiindigung noch immer verwendete Terminologie
ist unter dem EinfluBl einer Philosophie entstanden, zu der heute auBer dem
geschlossenen Kreis katholischer Theologen eigentlich niemand mehr Zu-
gang findet. So ist die Verkiindigung in vielen Bezirken fiir den heutigen,

! Rundschreiben Humani Generis. AAS 42 (1950) 572.

2 I. Lepp : Splitter und Balken. Von den Argernissen einer christlichen Welt.
2. Aufl. Graz 1959, S. 177.

3 J.V. Kopp: Der Streit um Teilhard de Chardin. Civitas 17 (1961-62)
649-656. '



Scholastisches Denken und « modernes Weltbild » 403

in neuen Kategorien denkenden Menschen schwer, wenn nicht unverstiand-.
lich geworden. — Jedenfalls stehen gewisse, zum Teil zentrale Geheimnisse
der Heilsgeschichte (zum Beispiel Schaffung des Kosmos und des Menschen,
Stammeltern, Paradies, Siindenfall, Krankheit und Tod als Strafe der Siinde,
Erbsiinde und infolgedessen auch gewisse Aspekte der Erlésungslehre) in der
Formulierung, in die sie die Bibel und gewisse Konzilien (zum Beispiel
Karthago und Trient) gekleidet haben, im Widerspruch oder doch in uner-
traglicher Disproportion zu einigen oben angedeuteten, einwandfrei erwie-
senen Ziigen des modernen Welt- und Menschenbildes. So machen sich zahl-
lose, in die Kirche hineingeborene und in ihr erzogene Gebildete ein Weltbild,
das keine Beziehung zur christlichen Offenbarung mehr hat ... So ist auch
diesen gutwilligen Gliedern der Kirche die Verbindung zwischen Wissenschaft
und Glauben verlorengegangen. Damit ist in der Kirche selbst eine Art
geistiges Schisma ausgebrochen, das fiir sie eine der gefihrlichsten Krisen
ihrer Geschichte darstellt. Kurz gesagt : Weil die Vorstellungen und Begrifie
der christlichen Verkiindigung zum Teil von einem unwiderruflich iiberholten
Weltbild gepragt sind, ist die Kirche ohne grundlegendes Umdenken gar
nicht mehr fahig, die Seele der Welt von morgen zu werden, wie sie die Seele
der Welt von gestern war ... Eine Verkiindigung, die das Dasein in Frage-
stellungen und Begriffen aus einem endgiiltig iiberholten Weltbild deutet,
erfolgt in einer dem heutigen Menschen unverstindlichen Sprache, die sich
weit verhdangnisvoller auswirkt als das beanstandete Latein im gottesdienst-
lichen Raum. Sie verhiillt nicht bloB, sie verfalscht » 4.

Man sieht, daB3 J. V. Kopp mit massivem Geschiitz auffihrt. Er macht
Aussagen, die uns, im Falle ihrer Wahrheit, wirklich sehr zu denken geben
miiBten. Bevor wir aber die verfemte Scholastik mit dem « modernen Welt-
bild » konfrontieren, wollen wir zuerst einmal die Frage aufwerfen, ob die
Verkiindigung der Heilsbotschaft des Glaubens iiberhaupt wesentlich an
ein bestimmtes Weltbild gebunden ist.

Was macht denn eigentlich das Wesen des christlichen Glaubens aus ?
Es liegt zweifellos darin, daB sich der dreifaltige Gott des Menschen erbarmt
und ihn durch die Menschwerdung und das Erlésungswerk Jesu Christi in
sein Leben hineinzieht. In diesem Sinne sagt Thomas, die ganze Erkenntnis
des Glaubens drehe sich um zwei Dinge, ndmlich um die Goéttlichkeit der
Dreifaltigkeit und die Menschheit Christi®. Genau das lehrt die Schrift.
Der bekehrte Kimmerer aus Athiopien spricht den fiir die Taufe grund-
legenden Glauben mit den Worten aus: « Ich glaube, daB3 Jesus der Sohn
Gottes ist» (Act 8,37). Auf die Frage des Kerkermeisters von Philippi:
« Was muB ich tun, um gerettet zu werden ? » antwortet Paulus : « Glaube
an den Herrn Jesus, so wirst du selig werden, du und dein Haus» (Act
16,30 £.). Diese Bekenntnisse mogen knapp erscheinen ; sie sind aber keines-
wegs unvollstindig. « Christus geniigt : denn mit dem Sohn ist der Vater
und der Geist und die Kirche. ‘Jeder, der den Sohn leugnet, hat auch den
Vater nicht’ (1 Jo 2,23) ... und der Geist ist ja der Geist des Sohnes, der da
ruft : ‘Abba, lieber Vater’ (Gal 4,6), und die Kirche ist seine Braut, ja sein
Leib, der GroB-Christus » ¢,

4 A.a. 0. 6521,

5 Compendium theologiae I, 2.

¢ J. TrUTscH : Theologische Wissenschaft und seelsorgerliche Verantwortung,.
Lebendige Seelsorge 13 (1962) 164.



404 Scholastisches Denken und « modernes Weltbild »

Unser Heil steht und fillt mit dem menschgewordenen Gottessohn Je-
sus Christus, welcher derselbe ist gestern und heute und in Ewigkeit (Hebr
13,8). Hierin griindet die {iberzeitliche Frohbotschaft des Neuen Testamentes.
Thr Verstidndnis ist weder abhingig von der Geozentrik noch von der Helio-
zentrik, weder von der Konstanz der Arten noch von der Evolution ; sie ist
nicht abhingig von irgendwelcher kosmologischen Auffassung und ebenso-
wenig bedingt durch sie. Es ist daher eine unfundierte Ubertreibung, wenn
man die Wirksamkeit der kirchlichen Verkiindigung mit ihrer Anpassung
an das « moderne Weltbild » stehen und fallen lassen will. Dringlich und vor-
dergriindig ist « fiir den heutigen, in neuen Kategorien denkenden Men-
schen », genau wie fiir den gestrigen, die conversio ad Deum. Diese ist aber
wahrlich nicht an das « moderne Weltbild » gekettet. Augustinus und Tho-
mas, die groBten Lehrer der lateinischen Kirche, haben mit aller wiinschens-
werten Deutlichkeit ausgesprochen, « daB3 das Weltbild, das Wissen um die
Einrichtungen des Weltalls und seiner Teile und Glieder fiir die religiésen
und sittlichen Wahrheiten, deren Aufzeichnung die Aufgabe der biblischen
Verfasser war, indifferent sei » °.

Der selbstbewuBte moderne Mensch soll sich am « unwiderruflich iiber-
holten Weltbild » stoBen, wenn es ihm in der Schrift begegnet. Da scheint es
nun aber wirklich sehr sonderbar, da3 er in seinem Alltag nicht auch schon
lingst damit aufgerdumt hat, statt immer noch ganz ptolemiisch Sonne,
Mond und Sterne auf- und untergehen zu lassen. Handelt es sich da viel-
leicht auch um « Hypotheken » der Konzilien von Karthago und Trient,
die unsern Geist im praktischen Leben an den Rand des Abgrunds bringen ?

Wire das Glaubensgut wesentlich an ein Weltbild gebunden, dann wiirde
die Sicherheit der Lehre selber in Frage gestellt. Thre Formulierung miil3te
sich ja stets nach dem aktuellen Stand der Naturwissenschaft richten, die
einer bestindigen Entwicklung unterliegt, und damit wiirde der Relativis-
mus in das Dogma hineingetragen. Die avantgardistischen Kolporteure des
« modernen Weltbildes » sind im iibrigen keineswegs wissenschaftlich so
anspruchsvoll, wie sie es sein mochten. Im gleichen MaBe, wie sie das alte
Weltbild ablehnen, schworen sie auf das neue, woméglich auf ein von unbe-
wiesenen Annahmen schwangeres im Sinne Teilhard de Chardins. Hier
sehen sie gar keine Risiken fiir den Glauben, keine Gefahr eines « geistigen
Schismas ». Es ist nun aber gar nicht so leicht einzusehen, warum das
« moderne Weltbild » verabsolutiert werden soll. Trotz allen unbestrittenen
Fortschritten der Naturwissenschaft kénnen wir gar nicht sagen, daB das
« moderne Weltbild » sogar in wesentlichen Punkten keine Vervollkommnung
und keine Korrektur mehr erfihrt.

Nach diesen grundlegenden Bemerkungen wollen wir uns etwas niher
mit der Scholastik befassen. Die Philosophie ist unbestrittenerweise von
grofer Tragweite fiir die Darstellung und die Erklarung des Glaubensinhaltes
in der Theologie. Die Theologie als Wissenschaft ist auf klare philosophische
Begriffe angewiesen. Auf anschauliche Weise zeigen uns die christologischen

? Th. SCHWEGLER : Die biblische Urgeschichte im Lichte der Forschung.
Miinchen 1960, S. 31.



Scholastisches Denken und « modernes Weltbild » 405

Auseinandersetzungen in den ersten Jahrhunderten der Kirchengeschichte
die Notwendigkeit einer solchen philosophischen Terminologie. Ohne ein
Minimum von Philosophie vermag iiberhaupt keine Kulturreligion auszu-
kommen, « weil sie auf eine Klarung der von ihr beim Vortrag religioser
Glaubenslehren verwendeten Wortbedeutungen und Begriffe nicht verzich-
ten kann » 8, ;

Ist nun die scholastische Philosophie, noch in der Zeit des ptolemaischen
Weltbildes entstanden, unfihig, dem modernen Menschen zum initellectus
fidetr, zum Glaubensverstindnis, zu verhelfen ? Hat etwa das dynamische
« moderne Weltbild » alles auf den Kopf gestellt, was die Philosophie in all
den Jahrhunderten entwickelt hat, da man nur das statische Weltbild
kannte ? Wollte man so etwas behaupten, so bedeutete dies die Leugnung
jeder allgemeingiiltigen und objektiven Wahrheit. Wir hétten den Relativis-
mus und den Skeptizismus in Reinkultur. Demgegeniiber méchten wir die
Existenz einer philosophia pevennis betonen — eines grundlegenden Bestandes
ewiger Fragen mit ewigen Antworten, die alle Zeiten und alle Meinungen
durchziehen ? —, die in der Scholastik einen vortrefflichen Ausdruck gefunden
hat. Ganz in diesem Sinne verteidigt Pius XII. in Humani Generis die scho-
lastische Philosophie : « Die Wahrheit und ihre gesamte philosophische Dar-
legung kénnen sich nicht von Tag zu Tag verdndern, vor allem, wenn es sich
um Grundsatze handelt, die dem menschlichen Geiste an sich bekannt sind,
oder um jene Lehrsitze, die auf der Weisheit der Jahrhunderte sowie auf
der zusitmmenden Unterstiitzung der gottlichen Offenbarung beruhen. Was
immer der ehrlich forschende Menschengeist noch an Wahrheit zu finden
vermag, kann der bereits erworbenen Wahrheit sicher nicht widersprechen ;
denn Gott, der die hochste Wahrheit selber ist, hat den menschlichen Ver-
stand erschaffen und leitet ihn, aber nicht zu dem Zweck, daB3 er seinen rich-
tigen Erkenntnissen tdglich Neues entgegenstelle, sondern damit er all-
fallige Irrtiimer ausmerze und Wahres auf Wahrem aufbaue, und zwar nach
derselben wohlgefiigten Ordnung, die wir in der Natur selber, woraus wir die
Wahrheit schépfen, grundgelegt finden » *°.

In einem vielbeachteten Artikel « Lo sviluppo della teologia nei paesi
di missione » ist Roberto Masi der Beziehung zwischen scholastischer Philo-
sophie und katholischem Glaubensgut nachgegangen . Nach den Aus-
fiihrungen des Autors, die wir uns voll und ganz zu eigen machen, enthalt
das Dogma einen Komplex von philosophischen Begriffen, aber es impliziert
kein philosophisches System. Diese philosophischen Begriffe sind zu ver-
stehen im Sinne der natiirlichen menschlichen Vernunft, die allen Menschen
gemeinsam ist, und auf der Basis der unmittelbaren Seinsphilosophie, die eine

8 H. MEVER : Thomas von Aquin. Sein System und seine geistesgeschicht-
liche Stellung. Bonn 1938, S. 54.

® W. BRUGGER : Philosophisches Worterbuch. 6. Aufl. Freiburg i. Br. 1957,
S. 234.

10 Rundschreiben Humant Generis, AAS 42 (1950) 572.

11 R.Masri: Lo sviluppo della teologia nei paesi di missione. Osservatore
Romano vom 16. und 21. Dez. 1960.



406 Scholastisches Denken und « modernes Weltbild »

direkte Entfaltung des natiirlichen BewuBtseins darstellt. Die Begriffe,
welche die Kirche in den Dogmen verwendet, sind wahr, wahr fiir jede
menschliche Vernunft, ohne Riicksicht auf die Systeme, denen sie entnom-
men wurden. Sie sind echte Ausdriicke der menschlichen Natur und des
menschlichen BewuBtseins, die fiir jedes Volk und jede nicht durch die Siinde
und den Irrtum verdorbene Kultur gelten. Daher kénnen die Offenbarung
und das Dogma fiir jedes Volk und jede Kultur geeignet sein, wihrend jede
wahre Kultur und jedes wahre Denken ihrerseits das katholische Dogma zu
verstehen und anzunehmen imstande sind. Die mit dem Dogma notwendig
verbundenen philosophischen Wahrheiten, ohne die das Dogma nicht be-
stehen konnte — Wahrheiten, die Gott, die menschliche Seele, das mensch-
liche BewuBtsein, die materielle Substanz und die Akzidentien usw. be-
treffen — miissen, auf verschiedene Weise ausgedriickt, in jedem philosophi-
schen System vorhanden sein, das den Anspruch auf Wahrheit erhebt. Die
in Frage stehenden Wahrheiten finden sich gut dargestellt und entwickelt
in der Scholastik und ganz besonders im Denken des heiligen Thomas, wes-
halb dieses auch von der Kirche bevorzugt wird.

Wir wollen das Vorangegangene an Hand eines praktischen Beispiels
verdeutlichen. Betrachten wir einmal die nicht selten kritisierten Begriffe
« Substanz » und « Akzidens », welche die Kirche gebraucht, um das euchari-
stische Wandlungsgeschehen auszudriicken. Substanz und Akzidens sind
philosophische Begriffe, die als solche genommen und verstanden werden
miissen 2. Sie wollen keineswegs zu einer naturwissenschaftlichen Aussage
iiber den Aufbau der Materie dienen und sind darum auch nicht vom aktuel-
len Stand der Naturwissenschaft abhingig. Inhalt und Sinn dieser Begriffe
stammen aus der unmittelbaren Erfahrung, die der « gesunde Menschenver-
stand », unabhdngig vom Weltbild, jederzeit macht. Der sensus communis
wird immer unterscheiden zwischen Stein und Brot, zwischen Wasser und
Wein (Substanzen, bzw. Substanzenverbande) und den wechselnden Zustan-
den dieser Dinge (Akzidentien). Wie auch immer die Naturwissenschaft die
Zusammensetzung des Stoffes erklaren mag, es ist auf jeden Fall in den Din-
gen selbst begriindet, dal wir vom einen Ding sagen, es seiStein, vom andern,
es sei Brot. Und gleichfalls auf Grund der Dinge bezeichnen wir das eine als
hart, das andere als weich. Jedes Ding hat sein eigenes, sich unmittelbar
durch die Akzidentien offenbarendes Wesen, weshalb wir es das eine Mal als
Stein, das andere Mal als Holz bezeichnen. Es besitzt einen Wesenskern,
der zwar in veridnderlichen Zustinden existiert, aber gleichwohl mit dem
Wechsel dieser Zustinde nicht auch selbst im Dasein aufhdrt. Substanz und
Akzidens, in diesem Sinne aufgefal3t, behalten ihre Giiltigkeit in jedem Welt-
bild und ohne Riicksicht darauf, ob die Materie rein statisch im Sinne der
mechanischen Physik oder dynamisch und energiegeladen aufgefalBt wird,
wie dies in der modernen Atomphysik zutrifft.

Bei den Gegnern der Scholastik findet man wohl Kritik an den schola-
stischen Begriffen, wie beispielsweise an dem der Transsubstantiation. Nach

12 M. Scumaus : Katholische Dogmatik IV/1. 5. Aufl. Miinchen 1957, S. 295 f.



Scholastisches Denken und « modernes Weltbild » 407

konkreten besseren Vorschligen hidlt man allerdings vergebens Ausschau.
Das ist an sich nicht verwunderlich. Denn es diirfte wohl schwer fallen, zu
behaupten, das eucharistische Geheimnis werde den Gliubigen mit groBerem
Erfolg verkiindet, wenn man auf die Termini « Substanz » und « Akzidens »
verzichten und die Glaubenswahrheit — im Sinne des « modernen Weltbil-
des » ! — etwa mit Hilfe der naturwissenschaftlichen Begriffe « Elektron »,
« Proton », « Neutron », « Positron » ausdriicken wiirde.

Nach dem Gesagten begreifen wir die Bemerkung Pius’ XI. in der Tho-
mas-Enzyklika Studiorum Ducem, daB3 die Schriften des heiligen Thomas, in
welchen die Grundsitze und Gesetze aller theologischen Disziplinen iiber-
mittelt werden, fiir die Menschen aller Zeiten und Zonen Giiltigkeit besit-
zen — ewus scripla, in quibus omnium sacvarum disciplinarum principia leges-
que tradantuy, universalis dicenda esse natuvae '*. Daraus mag man auch er-
sehen, zu welch hohler Phrase sich Prof. Ehret hinreiBen lie3, der in der
« Missions-Illustrierten », die zum Missionsjahr der Schweizer Katholiken
im ganzen Lande in Massenauflage verbreitet wurde, schrieb : « Lieber keine
Mission als eine, die den Nichtchristen ihre eigenstindige Kultur raubt ...
Gotik im Busch, Scholastik im Dschungel — welche AnmaBung und Ver-
irrung ! » (8. 55). Wenig iiberzeugend wirkt auch die Art und Weise, in
welcher H. Kiing pathetisch den Ruf nach einer « autochthonen Theologie »
fiir die Missionslinder erhebt '*, Die nach dem Autor « zentrale Frage der
Zukunft » : « Mu3 die christliche Theologie unbedingt an den Aristotelismus
gebunden sein, oder kann sie grundséitzlich auch mit Hilfe einer Vendanta-
Philosophie oder Bantu-Philosophie usw. entfaltet werden ? »*® zielt gar
nicht darauf ab, diese Aussage objektiv zu priifen, sondern es handelt sich
hier um einen unverhohlenen Angriff auf die universelle Giiltigkeit der Scho-
lastik. Kiing schreibt ndmlich wortlich : « Wem [in Bezug auf die Forderung
einer autochthonen christlichen Theologie] theologie-geschichtliche und theo-
logie-methodologische Uberlegungen keinen Eindruck machen, miiBte sich
wenigstens durch das Frohlocken sowohl der Kommunisten wie vieler
nichtchristlicher Asiaten iiber das fiir sie offenkundige Scheitern der christ-
lichen Missionen in Asien wachriitteln lassen » '*, Das ist nun wirklich eine
allzu terrible Simplifikation der Problematik. Gibt es denn kein unantast-
bares gemeinsames Geistesgut der ganzen Menschheit, dessen Verstindnis
den Menschen aller Kulturen erdffnet werden kann und das in jeder Kultur
einer Weiterentwicklung fiahig ist ? Hiiten wir uns vor einer nominalistisch-
aufspaltenden Denkweise, die das alle Menschen Verbindende und Gemein-
same nicht mehr zu erkennen imstande ist ! Die Annahme, wonach die Scho-
lastik quoad substantiam fiir die Nichtabendlinder etwas Wesensfremdes sein
soll, wird auch durch die Geschichte Liigen gestraft. Viele Schriften des Ari-
stoteles, welche fiir den Thomismus grundlegend werden sollten, haben zuerst

13 Rundschreiben Studiorum Ducem. AAS 15 (1923) 314 1.

14 H. KUNG : Theologische Neuorientierungen in der Weltmission. SKZ 128
(1960) 172 £.

1 A8 O, 172

A Aa: O 172



408 Scholastisches Denken und « modernes Weltbild »

im syrischen und arabischen Kulturkreis Einzug gehalten, bevor sie auf dem
Wege iiber die Araber erstmals im christlichen Abendland Eingang fanden.

Es liegt uns durchaus fern, zu behaupten, nur die Scholastik vermoge
die theologische und philosophische Wahrheit zu formulieren. Geschieht es
von anderer Seite, so wird der Unterschied aber hoéchst akzidentell sein, was
man nie vergessen sollte. Auch diirfen die groBen Schwierigkeiten, die sich
einer «autochthonen Theologie » entgegenstellen, nicht einfach durch einige
gescheit klingende Worte realitdtsfremder Theorie iiberdeckt werden. Es
gibt iiber 600 (!) bekannte schwarz-afrikanische Sprachen'’. In den afri-
kanischen Seminarien von Ouidah und Kachebere stammen die Theologie-
studenten aus dreiBig, bzw. aus acht verschiedenen Sprachgruppen *®. Eine
verlockende Gelegenheit fiir die antischolastischen Herolde adaptierter
Kerygmatik, von den Kathedern herabzusteigen, um die « autochthone
Theologie » zu verwirklichen und uns ad oculos zu demonstrieren ! Thre dies-
beziiglichen Erfolge widren wohl die beste Widerlegung der scholastischen
Skeptiker. Wann werden wir so weit fortgeschritten sein ?

Die Scholastik ist iibervolkisch, und ebenso ist sie iiberzeitlich. Damit
kommen wir abschlieBend nochmals auf das « moderne Weltbild » zu spre-
chen. Es geht uns selbstverstidndlich keineswegs darum, dieses abzulehnen.
Und gerne rdumen wir ein, da3 die Einblicke, welche uns die moderne Natur-
wissenschaft in die unermeBlichen raum-zeitlichen Dimensionen des Kosmos
gewidhrt, sehr geeignet sein kénnen, den Menschen die Schopfermacht Gottes
und die Finalitidt, welche das All durchziehen, viel anschaulicher und damit
auch eindriicklicher nahezubringen, als dies in fritheren Zeiten beim damali-
gen Stand der Naturerkenntnis moglich war. Aber wir lehnen uns dagegen
auf, daB die Glaubensverkiindigung und ihre Wirksamkeit von der Natur-
wissenschaft abhingig gemacht und an das « moderne Weltbild » gebunden
werden sollen. Auch ist es naive Hybris, wenn man sich heute der wahren
« Gnosis » rithmen zu miissen glaubt und die Menschen vergangener Zeiten
gleichsam als Stiefkinder der Natur betrachtet, die es in Bezug auf das Den-
ken eben « schwer » hatten und uns Heutigen kaum mehr etwas zu bieten
vermogen. Wir sind iiberzeugt von der Existenz einer philosophia pervennis
und halten dafiir, dal es unklug wire, sich vom ehrwiirdigen Strom des
philosophischen Denkens, der iiber eine bewdhrte und Achtung gebietende
Tradition auf uns zukommt, nicht auffangen zu lassen. Menschen von auBer-
gewohnlicher Geisteskraft und Heiligkeit haben in jahrhundertelanger Ar-
beit unter Aufsicht des kirchlichen Lehramtes in der Fiihrung des Heiligen
Geistes so Vieles und so GroBes erfaBt, ausgedriickt und ausgefeilt, um die
Glaubenswahrheiten stets genauer darzustellen ! **

17 A. MoraNT, OSB : Die philosophisch-theologische Bildung in den Priester-
seminarien Schwarz-Afrikas. Aktuelle Fragen der Priesterbildung mit besonderer
Beriicksichtigung Kameruns. Schéneck-Beckenried 1959, S. 103, Anm. 1.

18 A.a.0. 103.

19 Rundschreiben Humani Generis. ASS 42 (1950) 567.



	Scholastisches Denken und "modernes Weltbild"

