
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 4

Artikel: Scholastisches Denken und "modernes Weltbild"

Autor: Darms, Gion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761513

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761513
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gion Darms

Scholastisches Denken und « modernes Weltbild »

Die Angriffe auf die Scholastik sind weder neu noch besonders originell.
Sie stammen nicht nur, ja heute wohl nicht einmal primär, aus dem
nichtkatholischen Lager. Es sind vor allem auch die « Avantgardisten » auf
katholischer Seite, die gegen die Philosophie und die Theologie des Mittelalters
ins Feld ziehen. Natürlich im Banne und unter der Flagge des wissenschaftlichen

Fortschrittes, im Zeichen des « modernen Weltbildes ».

Im Rundschreiben Humani Generis hatte sich Pius XII. zwar zur
Bemerkung veranlaßt gesehen, es sei niemals erlaubt, die scholastische
Philosophie zu verdrehen oder mit falschen Grundsätzen zu verseuchen oder
sie als ein gewaltiges, aber veraltetes Monument zu betrachten 1. Doch bei
der an manchen Orten und in gewissen Köpfen herrschenden Mentalität
verwundert es niemand, daß diese « unglückselige Broschüre », wie der
bekannte französische Literat und Linkskatholik Ignace Lepp die Enzyklika
zu bezeichnen beliebte2, nicht überall die vom Papst erhofften Früchte
getragen hat.

In der Schweiz wird der Luzerner Professor Josef Vital Kopp, ein
unentwegter Anhänger Teilhard de Chardins, nicht müde, das « moderne Weltbild

» gegen die Scholastik auszuspielen. In diesem Sinn äußerte er sich vor
einiger Zeit wiederum in einem Artikel « Der Streit um Teilhard de Chardin

» s. Wir sind uns im klaren, daß der genannte Autor mit seiner Ansicht
nicht allein dasteht - sei es, daß er die von manchen geteilte Auffassung
wiedergibt, sei es, daß er sie ihnen suggeriert -, sodaß seine Denkweise für
viele Gleichgesinnte als. charakteristisch gelten kann. Aus diesem Grunde
scheint es angebracht, die Gedankengänge von J. V. Kopp einmal etwas
näher unter die Luppe zu nehmen. Er schreibt u. a. :

a Die heute in der Verkündigung noch immer verwendete Terminologie
ist unter dem Einfluß einer Philosophie entstanden, zu der heute außer dem
geschlossenen Kreis katholischer Theologen eigentlich niemand mehr
Zugang findet. So ist die Verkündigung in vielen Bezirken für den heutigen,

1 Rundschreiben Humani Generis. AAS 42 (1950) 572.
2 I. Lepp : Splitter und Balken. Von den Ärgernissen einer christlichen Welt.

2. Aufl. Graz 1959, S. 177.
3 J. V. Kopp: Der Streit um Teilhard de Chardin. Civitas 17 (1961-62)

649-656.



Scholastisches Denken und « modernes Weltbild » 403

in neuen Kategorien denkenden Menschen schwer, wenn nicht Unverstand-
lieh geworden. - Jedenfalls stehen gewisse, zum Teil zentrale Geheimnisse
der Heilsgeschichte (zum Beispiel Schaffung des Kosmos und des Menschen,
Stammeltern, Paradies, Sündenfall, Krankheit undTod als Strafe der Sünde,
Erbsünde und infolgedessen auch gewisse Aspekte der Erlösungslehre) in der
Formulierung, in die sie die Bibel und gewisse Konzilien (zum Beispiel
Karthago und Trient) gekleidet haben, im Widerspruch oder doch in
unerträglicher Disproportion zu einigen oben angedeuteten, einwandfrei erwiesenen

Zügen des modernen Welt- und Menschenbildes. So machen sich zahllose,

in die Kirche hineingeborene und in ihr erzogene Gebildete ein Weltbild,
das keine Beziehung zur christlichen Offenbarung mehr hat So ist auch
diesen gutwilligen Gliedern der Kirche die Verbindung zwischen Wissenschaft
und Glauben verlorengegangen. Damit ist in der Kirche selbst eine Art
geistiges Schisma ausgebrochen, das für sie eine der gefährlichsten Krisen
ihrer Geschichte darstellt. Kurz gesagt : Weil die Vorstellungen und Begriffe
der christlichen Verkündigung zum Teil von einem unwiderruflich überholten
Weltbild geprägt sind, ist die Kirche ohne grundlegendes Umdenken gar
nicht mehr fähig, die Seele der Welt von morgen zu werden, wie sie die Seele
der Welt von gestern war Eine Verkündigung, die das Dasein in
Fragestellungen und Begriffen aus einem endgültig überholten Weltbild deutet,
erfolgt in einer dem heutigen Menschen unverständlichen Sprache, die sich
weit verhängnisvoller auswirkt als das beanstandete Latein im gottesdienstlichen

Raum. Sie verhüllt nicht bloß, sie verfälscht » 4.

Man sieht, daß J. V. Kopp mit massivem Geschütz auffährt. Er macht
Aussagen, die uns, im Falle ihrer Wahrheit, wirklich sehr zu denken geben
müßten. Bevor wir aber die verfemte Scholastik mit dem « modernen Weltbild

» konfrontieren, wollen wir zuerst einmal die Frage aufwerfen, ob die
Verkündigung der Heilsbotschaft des Glaubens überhaupt wesentlich an
ein bestimmtes Weltbild gebunden ist.

Was macht denn eigentlich das Wesen des christlichen Glaubens aus
Es liegt zweifellos darin, daß sich der dreifaltige Gott des Menschen erbarmt
und ihn durch die Menschwerdung und das Erlösungswerk Jesu Christi in
sein Leben hineinzieht. In diesem Sinne sagt Thomas, die ganze Erkenntnis
des Glaubens drehe sich um zwei Dinge, nämlich um die Göttlichkeit der
Dreifaltigkeit und die Menschheit Christi5. Genau das lehrt die Schrift.
Der bekehrte Kämmerer aus Äthiopien spricht den für die Taufe
grundlegenden Glauben mit den Worten aus : « Ich glaube, daß Jesus der Sohn
Gottes ist » (Act 8,37). Auf die Frage des Kerkermeisters von Philippi :

« Was muß ich tun, um gerettet zu werden » antwortet Paulus : « Glaube
an den Herrn Jesus, so wirst du selig werden, du und dein Haus » (Act
16,30 f.). Diese Bekenntnisse mögen knapp erscheinen ; sie sind aber keineswegs

unvollständig. « Christus genügt : denn mit dem Sohn ist der Vater
und der Geist und die Kirche. 'Jeder, der den Sohn leugnet, hat auch den
Vater nicht' (1 Jo 2,23) und der Geist ist ja der Geist des Sohnes, der da
ruft : 'Abba, lieber Vater' (Gal 4,6), und die Kirche ist seine Braut, ja sein
Leib, der Groß-Christus » 6.

4 A. a. O. 652 f.
5 Compendium theologiae I, 2.
8 J. Trütsch : Theologische Wissenschaft und seelsorgerliche Verantwortung.

Lebendige Seelsorge 13 (1962) 164.



404 Scholastisches Denken und « modernes Weltbild »

Unser Heil steht und fällt mit dem menschgewordenen Gottessohn
Jesus Christus, welcher derselbe ist gestern und heute und in Ewigkeit (Hebr
13,8). Hierin gründet die überzeitliche Frohbotschaft desNeuenTestamentes.
Ihr Verständnis ist weder abhängig von der Geozentrik noch von der Helio-
zentrik, weder von der Konstanz der Arten noch von der Evolution ; sie ist
nicht abhängig von irgendwelcher kosmologischen Auffassung und ebensowenig

bedingt durch sie. Es ist daher eine unfundierte Übertreibung, wenn
man die Wirksamkeit der kirchlichen Verkündigung mit ihrer Anpassung
an das « moderne Weltbild » stehen und fallen lassen will. Dringlich und
vordergründig ist « für den heutigen, in neuen Kategorien denkenden
Menschen », genau wie für den gestrigen, die conversio ad Deum. Diese ist aber
wahrlich nicht an das « moderne Weltbild » gekettet. Augustinus und Thomas,

die größten Lehrer der lateinischen Kirche, haben mit aller wünschenswerten

Deutlichkeit ausgesprochen, « daß das Weltbild, das Wissen um die
Einrichtungen des Weltalls und seiner Teile und Glieder für die religiösen
und sittlichen Wahrheiten, deren Aufzeichnung die Aufgabe der biblischen
Verfasser war, indifferent sei » 7.

Der selbstbewußte moderne Mensch soll sich am « unwiderruflich
überholten Weltbild » stoßen, wenn es ihm in der Schrift begegnet. Da scheint es

nun aber wirklich sehr sonderbar, daß er in seinem Alltag nicht auch schon
längst damit aufgeräumt hat, statt immer noch ganz ptolemäisch Sonne,
Mond und Sterne auf- und untergehen zu lassen. Handelt es sich da
vielleicht auch um « Hypotheken » der Konzilien von Karthago und Trient,
die unsern Geist im praktischen Leben an den Rand des Abgrunds bringen

Wäre das Glaubensgut wesentlich an ein Weltbild gebunden, dann würde
die Sicherheit der Lehre selber in Frage gestellt. Ihre Formulierung müßte
sich ja stets nach dem aktuellen Stand der Naturwissenschaft richten, die
einer beständigen Entwicklung unterliegt, und damit würde der Relativismus

in das Dogma hineingetragen. Die avantgardistischen Kolporteure des
« modernen Weltbildes » sind im übrigen keineswegs wissenschaftlich so

anspruchsvoll, wie sie es sein möchten. Im gleichen Maße, wie sie das alte
Weltbild ablehnen, schwören sie auf das neue, womöglich auf ein von
unbewiesenen Annahmen schwangeres im Sinne Teilhard de Chardins. Hier
sehen sie gar keine Risiken für den Glauben, keine Gefahr eines « geistigen
Schismas ». Es ist nun aber gar nicht so leicht einzusehen, warum das
« moderne Weltbild » verabsolutiert werden soll. Trotz allen unbestrittenen
Fortschritten der Naturwissenschaft können wir gar nicht sagen, daß das
« moderne Weltbild » sogar in wesentlichen Punkten keine Vervollkommnung
und keine Korrektur mehr erfährt.

Nach diesen grundlegenden Bemerkungen wollen wir uns etwas näher
mit der Scholastik befassen. Die Philosophie ist unbestrittenerweise von
großer Tragweite für die Darstellung und die Erklärung des Glaubensinhaltes
in der Theologie. Die Theologie als Wissenschaft ist auf klare philosophische
Begriffe angewiesen. Auf anschauliche Weise zeigen uns die christologischen

' Th. Schwegler : Die biblische Urgeschichte im Lichte der Forschung.
München 1960, S. 31.



Scholastisches Denken und « modernes Weltbild » 405

Auseinandersetzungen in den ersten Jahrhunderten der Kirchengeschichte
die Notwendigkeit einer solchen philosophischen Terminologie. Ohne ein
Minimum von Philosophie vermag überhaupt keine Kulturreligion
auszukommen, « weil sie auf eine Klärung der von ihr beim Vortrag religiöser
Glaubenslehren verwendeten Wortbedeutungen und Begriffe nicht verzichten

kann » 8.

Ist nun die scholastische Philosophie, noch in der Zeit des ptolemäischen
Weltbildes entstanden, unfähig, dem modernen Menschen zum intellectus
fidei, zum Glaubensverständnis, zu verhelfen Hat etwa das dynamische
« moderne Weltbild » alles auf den Kopf gestellt, was die Philosophie in all
den Jahrhunderten entwickelt hat, da man nur das statische Weltbild
kannte Wollte man so etwas behaupten, so bedeutete dies die Leugnung
jeder allgemeingültigen und objektiven Wahrheit. Wir hätten den Relativismus

und den Skeptizismus in Reinkultur. Demgegenüber möchten wir die
Existenz einer philosophia perennis betonen - eines grundlegenden Bestandes
ewiger Fragen mit ewigen Antworten, die alle Zeiten und alle Meinungen
durchziehen9 -, die in der Scholastik einen vortrefflichen Ausdruck gefunden
hat. Ganz in diesem Sinne verteidigt Pius XII. in Humani Generis die
scholastische Philosophie : « Die Wahrheit und ihre gesamte philosophische
Darlegung können sich nicht von Tag zu Tag verändern, vor allem, wenn es sich
um Grundsätze handelt, die dem menschlichen Geiste an sich bekannt sind,
oder um jene Lehrsätze, die auf der Weisheit der Jahrhunderte sowie auf
der zusitmmenden Unterstützung der göttlichen Offenbarung beruhen. Was
immer der ehrlich forschende Menschengeist noch an Wahrheit zu finden
vermag, kann der bereits erworbenen Wahrheit sicher nicht widersprechen ;

denn Gott, der die höchste Wahrheit selber ist, hat den menschlichen
Verstand erschaffen und leitet ihn, aber nicht zu dem Zweck, daß er seinen
richtigen Erkenntnissen täglich Neues entgegenstelle, sondern damit er
allfällige Irrtümer ausmerze und Wahres auf Wahrem aufbaue, und zwar nach
derselben wohlgefügten Ordnung, die wir in der Natur selber, woraus wir die
Wahrheit schöpfen, grundgelegt finden » 10.

In einem vielbeachteten Artikel « Lo sviluppo della teologia nei paesi
di missione » ist Roberto Masi der Beziehung zwischen scholastischer
Philosophie und katholischem Glaubensgut nachgegangenn. Nach den
Ausführungen des Autors, die wir uns voll und ganz zu eigen machen, enthält
das Dogma einen Komplex von philosophischen Begriffen, aber es impliziert
kein philosophisches System. Diese philosophischen Begriffe sind zu
verstehen im Sinne der natürlichen menschlichen Vernunft, die allen Menschen
gemeinsam ist, und auf der Basis der unmittelbaren Seinsphilosophie, die eine

8 H. Meyer : Thomas von Aquin. Sein System und seine geistesgeschichtliche

Stellung. Bonn 1938, S. 54.
9 W. Brugger : Philosophisches Wörterbuch. 6. Aufl. Freiburg i.Br. 1957,

S. 234.
10 Rundschreiben Humani Generis, AAS 42 (1950) 572.
11 R. Masi : Lo sviluppo della teologia nei paesi di missione. Osservatore

Romano vom 16. und 21. Dez. 1960.



406 Scholastisches Denken und « modernes Weltbild »

direkte Entfaltung des natürlichen Bewußtseins darstellt. Die Begriffe,
welche die Kirche in den Dogmen verwendet, sind wahr, wahr für jede
menschliche Vernunft, ohne Rücksicht auf die Systeme, denen sie entnommen

wurden. Sie sind echte Ausdrücke der menschlichen Natur und des
menschlichen Bewußtseins, die für jedes Volk und jede nicht durch die Sünde
und den Irrtum verdorbene Kultur gelten. Daher können die Offenbarung
und das Dogma für jedes Volk und jede Kultur geeignet sein, während jede
wahre Kultur und jedes wahre Denken ihrerseits das katholische Dogma zu
verstehen und anzunehmen imstande sind. Die mit dem Dogma notwendig
verbundenen philosophischen Wahrheiten, ohne, die das Dogma nicht
bestehen könnte - Wahrheiten, die Gott, die menschliche Seele, das menschliche

Bewußtsein, die materielle Substanz und die Akzidentien usw.
betreffen - müssen, auf verschiedene Weise ausgedrückt, in jedem philosophischen

System vorhanden sein, das den Anspruch auf Wahrheit erhebt. Die
in Frage stehenden Wahrheiten finden sich gut dargestellt und entwickelt
in der Scholastik und ganz besonders im Denken des heiligen Thomas, weshalb

dieses auch von der Kirche bevorzugt wird.
Wir wollen das Vorangegangene an Hand eines praktischen Beispiels

verdeutlichen. Betrachten wir einmal die nicht selten kritisierten Begriffe
« Substanz » und « Akzidens », welche die Kirche gebraucht, um das euchari-
stische Wandlungsgeschehen auszudrücken. Substanz und Akzidens sind
philosophische Begriffe, die als solche genommen und verstanden werden
müssen 12. Sie wollen keineswegs zu einer naturwissenschaftlichen Aussage
über den Aufbau der Materie dienen und sind darum auch nicht vom aktuellen

Stand der Naturwissenschaft abhängig. Inhalt und Sinn dieser Begriffe
stammen aus der unmittelbaren Erfahrung, die der « gesunde Menschenverstand

», unabhängig vom Weltbild, jederzeit macht. Der sensus communis
wird immer unterscheiden zwischen Stein und Brot, zwischen Wasser und
Wein (Substanzen, bzw. Substanzenverbände) und den wechselnden Zuständen

dieser Dinge (Akzidentien). Wie auch immer die Naturwissenschaft die
Zusammensetzung des Stoffes erklären mag, es ist auf jeden Fall in den Dingen

selbst begründet, daß wir vom einen Ding sagen, es sei Stein, vom andern,
es sei Brot. Und gleichfalls auf Grund der Dinge bezeichnen wir das eine als
hart, das andere als weich. Jedes Ding hat sein eigenes, sich unmittelbar
durch die Akzidentien offenbarendes Wesen, weshalb wir es das eine Mal als
Stein, das andere Mal als Holz bezeichnen. Es besitzt einen Wesenskern,
der zwar in veränderlichen Zuständen existiert, aber gleichwohl mit dem
Wechsel dieser Zustände nicht auch selbst im Dasein aufhört. Substanz und
Akzidens, in diesem Sinne aufgefaßt, behalten ihre Gültigkeit in jedem Weltbild

und ohne Rücksicht darauf, ob die Materie rein statisch im Sinne der
mechanischen Physik oder dynamisch und energiegeladen aufgefaßt wird,
wie dies in der modernen Atomphysik zutrifft.

Bei den Gegnern der Scholastik findet man wohl Kritik an den
scholastischen Begriffen, wie beispielsweise an dem der Transsubstantiation. Nach

12 M. Schmaus : Katholische Dogmatik IV/1. 5. Aufl. München 1957, S. 295 f.



Scholastisches Denken und « modernes Weltbild » 407

konkreten besseren Vorschlägen hält man allerdings vergebens Ausschau.
Das ist an sich nicht verwunderlich. Denn es dürfte wohl schwer fallen, zu
behaupten, das eucharistische Geheimnis werde den Gläubigen mit größerem
Erfolg verkündet, wenn man auf die Termini « Substanz » und « Akzidens »

verzichten und die Glaubenswahrheit - im Sinne des « modernen Weltbildes

» - etwa mit Hilfe der naturwissenschaftlichen Begriffe « Elektron »,

« Proton », « Neutron », « Positron » ausdrücken würde.
Nach dem Gesagten begreifen wir die Bemerkung Pius' XI. in der

Thomas-Enzyklika Studiorum Ducem, daß die Schriften des heiligen Thomas, in
welchen die Grundsätze und Gesetze aller theologischen Disziplinen
übermittelt werden, für die Menschen aller Zeiten und Zonen Gültigkeit besitzen

- eius scripta, in quibus omnium sacrarum disciplinarum principia leges-

que tradantur, universalis dicenda esse naturae 13. Daraus mag man auch
ersehen, zu welch hohler Phrase sich Prof. Ehret hinreißen ließ, der in der
« Missions-Illustrierten », die zum Missionsjahr der Schweizer Katholiken
im ganzen Lande in Massenauflage verbreitet wurde, schrieb : « Lieber keine
Mission als eine, die den NichtChristen ihre eigenständige Kultur raubt
Gotik im Busch, Scholastik im Dschungel - welche Anmaßung und Ver-
irrung » (S. 55). Wenig überzeugend wirkt auch die Art und Weise, in
welcher H. Küng pathetisch den Ruf nach einer « autochthonen Theologie »

für die Missionsländer erhebt14. Die nach dem Autor « zentrale Frage der
Zukunft » : « Muß die christliche Theologie unbedingt an den Aristotelismus
gebunden sein, oder kann sie grundsätzlich auch mit Hilfe einer Vendanta-
Philosophie oder Bantu-Philosophie usw. entfaltet werden »

15 zielt gar
nicht darauf ab, diese Aussage objektiv zu prüfen, sondern es handelt sich
hier um einen unverhohlenen Angriff auf die universelle Gültigkeit der
Scholastik. Küng schreibt nämlich wörtlich : « Wem [in Bezug auf die Forderung
einer autochthonen christlichen Theologie] theologie-geschichtliche und theo-
logie-methodologische Überlegungen keinen Eindruck machen, müßte sich
wenigstens durch das Frohlocken sowohl der Kommunisten wie vieler
nichtchristlicher Asiaten über das für sie offenkundige Scheitern der christlichen

Missionen in Asien wachrütteln lassen »16. Das ist nun wirklich eine
allzu terrible Simplifikation der Problematik. Gibt es denn kein unantastbares

gemeinsames Geistesgut der ganzen Menschheit, dessen Verständnis
den Menschen aller Kulturen eröffnet werden kann und das in jeder Kultur
einer Weiterentwicklung fähig ist Hüten wir uns vor einer nominalistisch-
aufspaltenden Denkweise, die das alle Menschen Verbindende und Gemeinsame

nicht mehr zu erkennen imstande ist Die Annahme, wonach die
Scholastik quoad substantiam für die Nichtabendländer etwas Wesensfremdes sein
soll, wird auch durch die Geschichte Lügen gestraft. Viele Schriften des
Aristoteles, welche für den Thomismus grundlegend werden sollten, haben zuerst

13 Rundschreiben Studiorum Ducem. AAS 15 (1923) 314 f.
14 H. Küng: Theologische Neuorientierungen in der Weltmission. SKZ 128

(1960) 172 f.
15 A. a. O. 172.
16 A. a. O. 172.



408 Scholastisches Denken und « modernes Weltbild »

im syrischen und arabischen Kulturkreis Einzug gehalten, bevor sie auf dem
Wege über die Araber erstmals im christlichen Abendland Eingang fanden.

Es liegt uns durchaus fern, zu behaupten, nur die Scholastik vermöge
die theologische und philosophische Wahrheit zu formulieren. Geschieht es

von anderer Seite, so wird der Unterschied aber höchst akzidentell sein, was
man nie vergessen sollte. Auch dürfen die großen Schwierigkeiten, die sich
einer « autochthonen Theologie » entgegenstellen, nicht einfach durch einige
gescheit klingende Worte realitätsfremder Theorie überdeckt werden. Es
gibt über 600 bekannte schwarz-afrikanische Sprachen 17. In den
afrikanischen Seminarien von Ouidah und Kachebere stammen die Theologiestudenten

aus dreißig, bzw. aus acht verschiedenen Sprachgruppen ls. Eine
verlockende Gelegenheit für die antischolastischen Herolde adaptierter
Kerygmatik, von den Kathedern herabzusteigen, um die « autochthone
Theologie » zu verwirklichen und uns ad oculos zu demonstrieren Ihre
diesbezüglichen Erfolge wären wohl die beste Widerlegung der scholastischen
Skeptiker. Wann werden wir so weit fortgeschritten sein

Die Scholastik ist übervölkisch, und ebenso ist sie überzeitlich. Damit
kommen wir abschließend nochmals auf das « moderne Weltbild » zu
sprechen. Es geht uns selbstverständlich keineswegs darum, dieses abzulehnen.
Und gerne räumen wir ein, daß die Einblicke, welche uns die moderne
Naturwissenschaft in die unermeßlichen raum-zeitlichen Dimensionen des Kosmos
gewährt, sehr geeignet sein können, den Menschen die Schöpfermacht Gottes
und die Finalität, welche das All durchziehen, viel anschaulicher und damit
auch eindrücklicher nahezubringen, als dies in früheren Zeiten beim damaligen

Stand der Naturerkenntnis möglich war. Aber wir lehnen uns dagegen
auf, daß die Glaubensverkündigung und ihre Wirksamkeit von der
Naturwissenschaft abhängig gemacht und an das « moderne Weltbild » gebunden
werden sollen. Auch ist es naive Hybris, wenn man sich heute der wahren
« Gnosis » rühmen zu müssen glaubt und die Menschen vergangener Zeiten
gleichsam als Stiefkinder der Natur betrachtet, die es in Bezug auf das Denken

eben « schwer » hatten und uns Heutigen kaum mehr etwas zu bieten
vermögen. Wir sind überzeugt von der Existenz einer philosophia perennis
und halten dafür, daß es unklug wäre, sich vom ehrwürdigen Strom des

philosophischen Denkens, der über eine bewährte und Achtung gebietende
Tradition auf uns zukommt, nicht auffangen zu lassen. Menschen von
außergewöhnlicher Geisteskraft und Heiligkeit haben in jahrhundertelanger
Arbeit unter Aufsicht des kirchlichen Lehramtes in der Führung des Heiligen
Geistes so Vieles und so Großes erfaßt, ausgedrückt und ausgefeilt, um die
Glaubenswahrheiten stets genauer darzustellen 19

17 A. Morant, OSB : Die philosophisch-theologische Bildung in den Priester-
seminarien Schwarz-Afrikas. Aktuelle Fragen der Priesterbildung mit besonderer
Berücksichtigung Kameruns. Schöneck-Beckenried 1959, S. 103, Anm. 1.

18 A. a. O. 103.
19 Rundschreiben Humani Genens. ASS 42 (1950) 567.


	Scholastisches Denken und "modernes Weltbild"

