Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 4

Artikel: Id quo maius cogitari nequit

Autor: Gabel, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HerRBERT GABEL

Id quo maius cogitari nequit

« Eine eigentiimliche Kraft mu3 dem Gedanken des ontologischen Be-
weises zugrunde liegen. Nicht etwa nur das Sehnen der unverbildeten, natur-
tiichtigen Seele nach Gott, nicht nur ein mystisches Verlangen, sich unmittel-
bar, moglichst rasch und sicher in den geistigen Besitz des besten Wissens
vom hoéchsten geistigen Wesen zu setzen, oder sonst ein anderer Trieb des
Menschen, der iiber seinem Berufe und bloB3 technischer oder methodischer
Betatigung noch Zeit findet zur Selbsteinkehr und zum Forschen nach dem
tiefsten Wesen des Seins, erklédrt jene eigentiimliche Paradoxie (daB ndmlich
das Argument immer wieder Verteidiger wie Gegner findet). In dem nach
manchen Kritikern ganz verfehlten Grundgedanken miissen Elemente von
eigenem Werte enthalten sein. » So Adolf Dyroff zum Argument, das mit dem
hl. Anselm seinen Einzug in die Geschichte der Gottesbeweise hilt !, Diesen
‘Elementen von eigenem Werte’ méchten die folgenden Uberlegungen etwas
nachgehen.

1. Der hl. Thomas hat fiir den Beweis Anselms nicht viel iibrig : Ratio
ista non multum cogit ®. Die Begriindung fiir die Ablehnung ist immer die-
selbe : Blickt man auf das Wesen Gottes, so ist es per se notum, dal Gott
auch existiert, denn Deus est suum esse. Quoad nos jedoch kann man nicht
sagen, die Existenz Gottes sei per se nota, weil wir das Wesen Gottes gar
nicht erblicken kénnen. Wir gelangen zu einer Kenntnis Gottes erst auf dem
Weg der demonstratio per effectus ®.

Anselm aber meint, auch der insipiens habe eine Kenntnis vom Wesen
Gottes, auch er nenne Gott: id, quo maius cogitari nequit. Und aus dieser
Kenntnis ergebe sich, daBl Gott auch existiert.

Es fallt auf, daBl Thomas dem Beweis des Anselm nicht niher nachgeht.
Thomas hat in vielen Fillen, in denen er eine Sentenz einer Autoritit nicht
akzeptieren konnte, doch versucht einen annehmbaren Sinn herauszufinden.
Man denke etwa an die Auslegung, die die augustinische Illuminationslehre

1 A. DYRrOFF : Der ontologische Gottesbeweis des hl. Anselm in der Scholastik,
in : Probleme der Gotteserkenntnis (Verdffentl. d. kath. Inst. f. Philosophie, Koln,
Bd. 2, H. 3), Miinster 1928, S. 80.

2 Sent. I, dist. 3 q. 1 a. 2 ad 3.

3 In Boeth. de Trin. g.1 a. 3, Sent. a.a.O., C. Gent. I, c. 10, 11, De Ver.
g-10 a: 12, 5.th. I q. 2 a1.



398 1d quo maius cogitari nequit

in Summa theol. I, q. 84 a. 5 erfihrt. Sollten Thomas jene ‘Elemente von
eigenem Wert’ unbekannt gewesen sein, sollte er eine Uberlegung, iiber die
Anselm eine so groBe Befriedigung empfunden hat, mit einer Gegenthese
einfach iibergehen ? .

Wenn wir die ganze Lehre des hl. Thomas heranziehen, nicht nur da-
nach fragen, wo Anselm genannt ist, so kommen wir zu folgenden Feststel-
lungen. Auf den Einwand : Gott ist die Wahrheit, — daB3 es Wahrheit gibt,
kann nicht geleugnet werden, weil der Leugner wenigstens fiir seine Behaup-
tung Wahrheit beansprucht, — also sei auch Gott gewi3, unterscheidet Tho-
mas zwischen veritas in communi und veritas prima. Die erstere kann nicht
geleugnet werden. Damit ist aber die Existenz einer prima veritas noch nicht
gesichert. Dasselbe gilt vom ens : ens esse in communi — per se notum. Die
Existenz des primum ens muf3 demonstriert werden *. Diese Demonstratio
entwickelt, was in der Erkenntnis vom ens in communi enthalten ist : Omnia
cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito ®. Die Demon-
stratio muBl zeigen, daBl es Wahrheit und Sein nicht nur in communi gibt,
sondern eine erste Wahrheit, ein erstes Seiendes existiert.

Beachten wir nun den ‘vierten Weg’. In der Summa theologica wird
der Gedankengang knapp, aber deutlich entwickelt : Es gibt mehr oder weni-
ger Wahres, dann aber auch ein am meisten Wahres, und ein maxime ens.
Quod autem dicitur maxime tale in aliquo genere, est causa omnium quae
sunt illius generis. Es gibt also ein Seiendes, das Ursache ist fiir alles andere,
et hoc dicimus Deum ®. Der Ubergang von den bekannten Seinsstufen zum
unbekannten maxime ens wird auch in diesem Argument durch den Kausal-
gedanken ermdéglicht. Verschiedenes Seiendes verweist auf ein maxime ens
als seine Ursache. Fragen wir aber, woher die Erkenntnis komme, dafl etwas
mehr oder weniger seiend sei, so muf3 im Sinne des Thomas die Antwort
lauten : ens esse in communi est per se notum . Durch das ens in communi ist
das ‘genus’ angegeben, von dem oben die Rede ist. Das maxime ens ist die
Ursache des ens in communi.

Beachten wir noch folgendes : Der anselmische Beweis wird von Thomas
abgelehnt auf die Frage, ob das Dasein Gottes per se notum sei. Thomas
bestreitet also, daB das Dasein Gottes so selbstverstindlich sei, daB3 es nicht
geleugnet werden kénne, und damit einer Demonstration nicht bediirfe.
Er bestreitet, der Satz ‘Deus est’ sei cognitis terminis gewil3.

II. Sehen wir einmal ab von der Fragestellung : ist mit der Kenntnis
des Gottesbegriffs schon das Dasein Gottes bekannt oder muB dieses durch
die demonstratio erst bekannt gemacht werden ? Fragen wir vielmehr im
Geiste Anselms, ob gezeigt werden kann, dal der Gottesleugner ein insipiens
ist, weil er nicht versteht, was er tut, oder wider besseres Wissen leugnet.
In der Uberlegung Anselms ist entscheidend die Bestimmung des ‘quo maius
cogitari nequit’ als actus purus. Solange das Denken noch bei dem weilt,
das sein oder auch nicht sein kann, ist es nicht beim gré8ten angelangt, das

4 Cf. De Ver. q. 10 a. 12 ad 3. ® De Ver. q. 22 a. 2 ad 1.
¢ S.theol.I, q.2a.3c. 7 De Ver. q. 10 a. 12 ad 3.



Id quo maius cogitari nequit 399

gedacht werden kann. Dieses quo maius cogitari nequit, ist gleichzusetzen
mit Gott. Konnte der menschliche Verstand etwas GroBeres erdenken als
Gott, dann wiirde sich das Geschopf iiber den Schopfer erheben und iiber
den Schopfer urteilen ®. In der Uberlegung Anselms verbirgt sich die Behaup-
tung : entweder geht der menschliche Verstand iiber alles hinaus, dann ist das
quo maius cogitari nequit nur Verstandesbegriff - oder aber der menschliche
Verstand wird von anderem bestimmt, dann ist das quo maius cogitari
nequit die gréBtmoglichste Wirklichkeit, d. h. aber die aus sich seiende Wirk-
lichkeit, denn iiber alle andere Wirklichkeit kann, ja muf3 der Verstand ein
GroBeres denken. Der Widersinn, der sich ergibt, wenn die Existenz eines
quo maius cogitari nequit geleugnet wird, ergibt sich tiefer besehen nicht
deshalb, weil sich nicht ‘sagen’ lieBe, das quo maius cogitari nequit sei nur
im Denken, sondern weil sich einerseits erweist, daf3 das menschliche Denken
nicht {iber der Wirklichkeit als Schopfer steht, anderseits aber diese Stellung
des menschlichen Denkens behauptet wird, wo man die Existenz des quo
maius cogitari nequit leugnet. Ist das Denken Denken des Seins, dann weist
die Wirklichkeit der seienden Dinge, die so gedacht werden miissen, daB
dariiber ein Gréferes denkbar ist, auf die Wirklichkeit, iiber der nichts Gro-
Beres mehr gedacht werden kann — das maxime ens — die Ursache von allem.

Wir sind mit dieser Uberlegung nahe am Argument der quarta via
bei Thomas, das Anselm nach dem Ausweis des Monologion nicht fremd ge-
wesen ist.

1II. Wir moéchten sagen : Die Kritik an Anselms Argument vom Stand-
punkt der Logik aus muB feststellen : es handelt sich nicht um ein iudicium
per se notum. Man kann aber auch fragen, was bedeutet die Einsicht, da3
das quo maius cogitari nequit nicht der Begriff, sondern die Wirklichkeit ist.
Gottes Wesen ist uns nicht bekannt und damit fehlt uns die Einsicht in die
Notwendigkeit seiner Existenz, so die Entgegnung des Thomas. Aegidius
Romanus weist darauf hin, dall auch die begriffliche Kenntnis Gottes eine
Kenntnis seines Wesens ist. Er meint deshalb, es genilige die Erkenntnis :
Gott ist das quo maius cogitari nequit, um sagen zu koénnen, daB er das nur
sein kann, wenn er auch existiert. Ein nichtexistierendes quo maius cogitari
nequit ist ein Unding. Wenn Philosophen Gott geleugnet hitten, indem sie
alles auf den Zufall zuriickfiihrten, hatten sie nicht Gott direkt geleugnet.
Einer Gottesleugnung sei nur der Tor fihig, der sich dem Gottesgedanken
verschlieBe. Aegidius, der auch fiir den Gottesbeweis eintritt, macht sich den
Einwand : Wenn Gottes Dasein per se notum sei, widerspreche dieser Be-
hauptung die Anfiihrung eines Beweises. Darauf nun die Antwort : Zuerst
mub gezeigt werden, was der Begriff Gottes meint, die Existenz leuchtet dann
von selbst auf. Man kommt nach Aegidius nicht zur Existenz Gottes, indem
man vom Begriff auf die Existenz schlieBt — so hat Kant das ‘ontologische
Argument’ interpretiert —, man kommt aber auch nicht zu Gott, indem man
sein Dasein erkennt, ohne zu wissen, wessen Dasein man erkannt hat. Weil
Gott sein Sein ist, sind Essenz und Existenz Gottes nur in einem zu gewin-

8 Proslog. 3.



400 Id quo maius cogitari nequit

nen : demonstrare Deum esse est declarare quid est quod importatur per hoc
nomen Deus ... Ex eo enim quod declaratum est quod per hoc nomen Deus
importatur ... id quo maius cogitari non potest, quia tale non potest non esse,
statim intellectus consentit Deum esse °. Die Gottesbeweise fiihren nicht
zum Dasein eines vorher als moglich erkannten Wesens, sondern gerade in
ihrer klassischen Form bei Thomas etwa zur ersten Ursache, zum notwendi-
gen, allvollkommenen Sein — ‘und das nennen alle Gott’.

Und Anselm ? Er stellt zundchst fest, daB wir glauben : Gott ist das
quo maius cogitari nequit. Dann zeigt er, es gibt das, im Vergleich zu dem
ein GroBeres denkbar ist — es gibt also auch das, im Vergleich zu dem ein
GroéBeres undenkbar ist — denn dieses ist nicht Gedanke, sondern Sein. ‘Und
dieses bist Du, Herr unser Gott.’

IV, Auch bei Duns Skotus findet das anselmische Argument mehr
Verstdndnis als bei Thomas. Skotus ‘farbt’ jedoch den Gedanken Anselms.
Bei der Entwicklung der quarta via ex parte eminentiae fithrt er aus : Im
Begriff des infinitum ens entdeckt der Intellekt keinen Widerspruch. Da das
ens aber primum obiectum intellectus ist, zeigt die Tatsache, da3 hier kein
Widerspruch hdrbar wird, daB es sich beim ens infinitum um eine Vollendung
des Seins handelt. Summum cogitabile praedictum sine contradictione (das
infinitum ens — id quo maius cogitari non potest) esse in re probatur primo
de esse quidditativo, quia in tali cogitabili summo summe quiescit intellectus.
Ergo in ipso summe est ratio primi obiecti intellectus, scilicet entis, et hoc in
summo. Dieses ist nicht nur im Denken, weil sich so die Schwierigkeit ergibe :
es ware, obwohl als ens moglich, nicht zu verwirklichen, weil es als summum
ens keine Ursache haben kann. Man miifite wohl anfiigen, als unwirkliches
summum ens kénnte es nicht das sein, in dem der Intellekt zur Ruhe kommt.

Skotus kennt noch eine weitere Veridnderung des Arguments: Vel
aliter coloratur sic : maius cogitabile est quod existit. Das Existierende ist
vollkommener erkennbar, weil es geschaut werden kann (intellectione intui-
tiva). Was geschaut werden kann, ist vollkommener erkennbar als was nur
durch Abstraktion erkannt werden kann. Was am vollkommensten erkannt
werden kann, existiert. Mit anderen Worten : der Intellekt kann nur in dem
zu Ruhe kommen, was am vollkommensten erkannt werden kann, das aber
wiederum kann nur ein existierendes vollkommenstes ens sein *°.,

V. Die Kritik Kants trifft nicht das, was Anselm gemeint hat. Er wollte
nicht vom Wesen auf das Dasein schlieBen, sondern zeigen, wie im Gedanken
des Wesens sich schon die Erkenntnis des Daseins anzeigt. Den Nachweis,
wie es zur Kenntnis dieses Seienden kommt, {ibergeht er. (Er liegt bei Thomas
vor in der Bemerkung : quod autem dicitur maxime tale in aliquo genere,
est causa omnium quae sunt illius generis.) Thm leuchtet die Existenz des id
quo maius cogitari nequit auf in der Erkenntnis, daB Sein primér, mensch-
licher Intellekt secundir Sein ist, Wirklichkeit ist gréBer als Gedanke.
Zwischen Anselm und Thomas kann eine Ubereinstimmung festgestellt

% Arcipius RomanNus: Sent. I, dist. 3 q. 1 a. 3.
19 ToANNES DUNS scoTUs : Sent. I, dist. I1, q. 2 n. 32.



Id quo maius cogitari nequit 401

werden in der Behauptung : Invenitur in rebus aliquid magis et minus — est
igitur aliquid maxime. Wihrend Thomas zunichst beim ens in communi
stehenbleibt, um dann zu zeigen, daB3 in dem dadurch bezeichneten quasi-
genus das maxime ens die causa sein mul3, will Anselm die Einsicht gleich-
sam in einem Zug von dem, was noch nicht das GréBtmoglichste ist, zum
maxime ens — id quod maius cogitari nequit hinfithren. Die Frage nach der
Brauchbarkeit des anselmischen Gedankenganges ist nicht zu beantworten,
wenn man nur auf die logische Struktur eines ‘Beweises’ blickt, es geht eher
um die Frage : ist im ens in communi als id quo maius cogitari nequit (dem
Umfang der menschlichen Erkenntnis nach) das Dasein des perfectissimum
ens als seiner Ursache so selbstverstindlich miterreicht, daB3 auf einen be-
sonderen Aufweis verzichtet werden kann ? Oder : Ist der menschliche Intel-
lekt in der Lage, wenn er durch das Denken des Seienden quo maius cogitari
potest in Bewegung gesetzt ist, in einem Zug zu verstehen, daB sein Ziel, das
quo maius cogitari non potest, Wirklichkeit ist, weil er seine Bewegung auf
dieses Ziel als wirkliche erfdhrt.

Thomas macht sich den Einwand : idem est Deo esse Deum quod esse
iustum. Sed multi opinantur Deum non esse iustum, qui dicunt Deo placere
mala. Diesen Einwand stellt er gegen die These, die zu diskutieren ist : Deum
esse est per se notum menti humanae. Wenn er auch diese These nicht ver-
treten kann — er unterscheidet zwischen der mittelbaren Gotteserkenntnis
in statu viae und der Schau in patria, der erst Einblick in das Wesen Gottes
gegeben ist —, so muB er doch den Einwand berichtigen. Gott wird nicht durch
Einblick in sein Wesen erkannt, der menschliche Geist erkennt ihn auf dem
Weg iiber die Wirkungen. Dato quod ab aliquo non cognoscatur ut iustus,
non sequitur quod nullo modo cognoscatur. Nec potest esse quod nullus eius
effectus cognoscatur, cum eius effectus sit ens commune, quod incognitum
esse non potest .

Sobald erkannt wird, daB das Denken des ens commune nicht vom Den-
ken, sondern vom Sein angestoBen ist, mul3 gefragt werden, ob das einzelne
beschrinkte Seiende dafiir die adaequate Ursache sein kann. Die Einsicht
des Anselm ist diese : id quo maius cogitari nequit ist weder das einzelne
Seiende noch das ens commune, das nur im Denken wéare, sondern das ens,
dessen Nichtsein undenkbar ist und in Wirklichkeit existiert, die Ursache
allen Seins, ‘das hochste aller Dinge, das aus sich selbst Sein hat und alles
andere aus Nichts erschaffen hat.’ '

11 De Ver. q. 10 a. 12 ad 10. in contr.

12 Proslog. 5. — Zum Ganzen vgl. A. DANIELS : Quellenbeitrige und Unter-
suchungen zur Geschichte der Gottesbeweise im 13. Jahrhundert (Beitrage zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. 8, H. 1/2), Miinster 1909.

26



	Id quo maius cogitari nequit

