
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 4

Artikel: Id quo maius cogitari nequit

Autor: Gabel, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herbert Gabel

Id quo maius cogitari nequit

« Eine eigentümliche Kraft muß dem Gedanken des ontologischen
Beweises zugrunde liegen. Nicht etwa nur das Sehnen der unverbildeten,
naturtüchtigen Seele nach Gott, nicht nur ein mystisches Verlangen, sich unmittelbar,

möglichst rasch und sicher in den geistigen Besitz des besten Wissens

vom höchsten geistigen Wesen zu setzen, oder sonst ein anderer Trieb des

Menschen, der über seinem Berufe und bloß technischer oder methodischer
Betätigung noch Zeit findet zur Selbsteinkehr und zum Forschen nach dem
tiefsten Wesen des Seins, erklärt jene eigentümliche Paradoxie (daß nämlich
das Argument immer wieder Verteidiger wie Gegner findet). In dem nach
manchen Kritikern ganz verfehlten Grundgedanken müssen Elemente von
eigenem Werte enthalten sein. » So Adolf Dyroff zum Argument, das mit dem
hl. Anselm seinen Einzug in die Geschichte der Gottesbeweise hält1. Diesen
'Elementen von eigenem Werte' möchten die folgenden Überlegungen etwas
nachgehen.

1. Der hl. Thomas hat für den Beweis Anselms nicht viel übrig : Ratio
ista non multum cogit2. Die Begründung für die Ablehnung ist immer
dieselbe : Blickt man auf das Wesen Gottes, so ist es per se notum, daß Gott
auch existiert, denn Deus est suum esse. Quoad nos jedoch kann man nicht
sagen, die Existenz Gottes sei per se nota, weil wir das Wesen Gottes gar
nicht erblicken können. Wir gelangen zu einer Kenntnis Gottes erst auf dem
Weg der demonstratio per efiectus 3.

Anselm aber meint, auch der insipiens habe eine Kenntnis vom Wesen
Gottes, auch er nenne Gott : id, quo maius cogitari nequit. Und aus dieser
Kenntnis ergebe sich, daß Gott auch existiert.

Es fällt auf, daß Thomas dem Beweis des Anselm nicht näher nachgeht.
Thomas hat in vielen Fällen, in denen er eine Sentenz einer Autorität nicht
akzeptieren konnte, doch versucht einen annehmbaren Sinn herauszufinden.
Man denke etwa an die Auslegung, die die augustinische Illuminationslehre

1 A. Dvroff : Der ontologische Gottesbeweis des hl. Anselm in der Scholastik,
in : Probleme der Gotteserkenntnis (Veröffentl. d. kath. Inst. f. Philosophie, Köln,
Bd. 2, H. 3), Münster 1928, S. 80.

2 Sent. I, dist. 3 q. 1 a. 2 ad 3.
3 In Boeth. de Trin. q. 1 a. 3, Sent. a. a. O., C. Gent. I, c. 10, 11, De Ver.

q. 10 a. 12, S. th. I q. 2 a.l.



398 Id quo maius cogitari nequit

in Summa theol. I, q. 84 a. 5 erfährt. Sollten Thomas jene 'Elemente von
eigenem Wert' unbekannt gewesen sein, sollte er eine Überlegung, über die
Anselm eine so große Befriedigung empfunden hat, mit einer Gegenthese
einfach übergehen

Wenn wir die ganze Lehre des hl. Thomas heranziehen, nicht nur
danach fragen, wo Anselm genannt ist, so kommen wir zu folgenden Feststellungen.

Auf den Einwand : Gott ist die Wahrheit, - daß es Wahrheit gibt,
kann nicht geleugnet werden, weil der Leugner wenigstens für seine Behauptung

Wahrheit beansprucht, - also sei auch Gott gewiß, unterscheidet Thomas

zwischen veritas in communi und veritas prima. Die erstere kann nicht
geleugnet werden. Damit ist aber die Existenz einer prima veritas noch nicht
gesichert. Dasselbe gilt vom ens : ens esse in communi - per se notum. Die
Existenz des primum ens muß demonstriert werden 4. Diese Demonstratio
entwickelt, was in der Erkenntnis vom ens in communi enthalten ist : Omnia
cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito 5. Die Demonstratio

muß zeigen, daß es Wahrheit und Sein nicht nur in communi gibt,
sondern eine erste Wahrheit, ein erstes Seiendes existiert.

Beachten wir nun den 'vierten Weg'. In der Summa theologica wird
der Gedankengang knapp, aber deutlich entwickelt : Es gibt mehr oder weniger

Wahres, dann aber auch ein am meisten Wahres, und ein maxime ens.
Quod autem dicitur maxime tale in aliquo genere, est causa omnium quae
sunt illius generis. Es gibt also ein Seiendes, das Ursache ist für alles andere,
et hoc dicimus Deum 6. Der Übergang von den bekannten Seinsstufen zum
unbekannten maxime ens wird auch in diesem Argument durch den
Kausalgedanken ermöglicht. Verschiedenes Seiendes verweist auf ein maxime ens
als seine Ursache. Fragen wir aber, woher die Erkenntnis komme, daß etwas
mehr oder weniger seiend sei, so muß im Sinne des Thomas die Antwort
lauten : ens esse in communi est per se notum 7. Durch das ens in communi ist
das 'genus' angegeben, von dem oben die Rede ist. Das maxime ens ist die
Ursache des ens in communi.

Beachten wir noch folgendes : Der anselmische Beweis wird von Thomas
abgelehnt auf die Frage, ob das Dasein Gottes per se notum sei. Thomas
bestreitet also, daß das Dasein Gottes so selbstverständlich sei, daß es nicht
geleugnet werden könne, und damit einer Demonstration nicht bedürfe.
Er bestreitet, der Satz 'Deus est' sei cognitis terminis gewiß.

II. Sehen wir einmal ab von der Fragestellung : ist mit der Kenntnis
des Gottesbegriffs schon das Dasein Gottes bekannt oder muß dieses durch
die demonstratio erst bekannt gemacht werden Fragen wir vielmehr im
Geiste Anselms, ob gezeigt werden kann, daß der Gottesleugner ein insipiens
ist, weil er nicht versteht, was er tut, oder wider besseres Wissen leugnet.
In der Überlegung Anselms ist entscheidend die Bestimmung des 'quo maius
cogitari nequit' als actus purus. Solange das Denken noch bei dem weilt,
das sein oder auch nicht sein kann, ist es nicht beim größten angelangt, das

4 Cf. De Ver. q. 10 a. 12 ad 3. 5 De Ver. q. 22 a. 2 ad 1.
6 S. theol. I, q. 2 a. 3 c. ' De Ver. q. 10 a. 12 ad 3.



Id quo maius cogitari nequit 399

gedacht werden kann. Dieses quo maius cogitari nequit, ist gleichzusetzen
mit Gott. Könnte der menschliche Verstand etwas Größeres erdenken als
Gott, dann würde sich das Geschöpf über den Schöpfer erheben und über
den Schöpfer urteilen 8. In der Überlegung Anselms verbirgt sich die Behauptung

: entweder geht der menschliche Verstand über alles hinaus, dann ist das

quo maius cogitari nequit nur Verstandesbegriff - oder aber der menschliche
Verstand wird von anderem bestimmt, dann ist das quo maius cogitari
nequit die größtmöglichste Wirklichkeit, d. h. aber die aus sich seiende
Wirklichkeit, denn über alle andere Wirklichkeit kann, ja muß der Verstand ein
Größeres denken. Der Widersinn, der sich ergibt, wenn die Existenz eines

quo maius cogitari nequit geleugnet wird, ergibt sich tiefer besehen nicht
deshalb, weil sich nicht 'sagen' ließe, das quo maius cogitari nequit sei nur
im Denken, sondern weil sich einerseits erweist, daß das menschliche Denken
nicht über der Wirklichkeit als Schöpfer steht, anderseits aber diese Stellung
des menschlichen Denkens behauptet wird, wo man die Existenz des quo
maius cogitari nequit leugnet. Ist das Denken Denken des Seins, dann weist
die Wirklichkeit der seienden Dinge, die so gedacht werden müssen, daß
darüber ein Größeres denkbar ist, auf die Wirklichkeit, über der nichts
Größeres mehr gedacht werden kann - das maxime ens - die Ursache von allem.

Wir sind mit dieser Überlegung nahe am Argument der quarta via
bei Thomas, das Anselm nach dem Ausweis des Monologion nicht fremd
gewesen ist.

III. Wir möchten sagen : Die Kritik an Anselms Argument vom Standpunkt

der Logik aus muß feststellen : es handelt sich nicht um ein iudicium
per se notum. Man kann aber auch fragen, was bedeutet die Einsicht, daß
das quo maius cogitari nequit nicht der Begriff, sondern die Wirklichkeit ist.
Gottes Wesen ist uns nicht bekannt und damit fehlt uns die Einsicht in die
Notwendigkeit seiner Existenz, so die Entgegnung des Thomas. Aegidius
Romanus weist darauf hin, daß auch die begriffliche Kenntnis Gottes eine
Kenntnis seines Wesens ist. Er meint deshalb, es genüge die Erkenntnis :

Gott ist das quo maius cogitari nequit, um sagen zu können, daß er das nur
sein kann, wenn er auch existiert. Ein nichtexistierendes quo maius cogitari
nequit ist ein Unding. Wenn Philosophen Gott geleugnet hätten, indem sie
alles auf den Zufall zurückführten, hätten sie nicht Gott direkt geleugnet.
Einer Gottesleugnung sei nur der Tor fähig, der sich dem Gottesgedanken
verschließe. Aegidius, der auch für den Gottesbeweis eintritt, macht sich den
Einwand : Wenn Gottes Dasein per se notum sei, widerspreche dieser
Behauptung die Anführung eines Beweises. Darauf nun die Antwort : Zuerst
muß gezeigt werden, was der Begriff Gottes meint, die Existenz leuchtet dann
von selbst auf. Man kommt nach Aegidius nicht zur Existenz Gottes, indem
man vom Begriff auf die Existenz schließt - so hat Kant das 'ontologische
Argument' interpretiert -, man kommt aber auch nicht zu Gott, indem man
sein Dasein erkennt, ohne zu wissen, wessen Dasein man erkannt hat. Weil
Gott sein Sein ist, sind Essenz und Existenz Gottes nur in einem zu gewin-

8 Proslog. 3.



400 Id quo maius cogitari nequit

lien : demonstrare Deum esse est declarare quid est quod importatur per hoc
nomen Deus Ex eo enim quod declaratum est quod per hoc nomen Deus
importatur id quo maius cogitari non potest, quia tale non potest non esse,
statim intellectus consentit Deum esse 9. Die Gottesbeweise führen nicht
zum Dasein eines vorher als möglich erkannten Wesens, sondern gerade in
ihrer klassischen Form bei Thomas etwa zur ersten Ursache, zum notwendigen,

allvollkommenen Sein - 'und das nennen alle Gott'.
Und Anselm Er stellt zunächst fest, daß wir glauben : Gott ist das

quo maius cogitari nequit. Dann zeigt er, es gibt das, im Vergleich zu dem
ein Größeres denkbar ist - es gibt also auch das, im Vergleich zu dem ein
Größeres undenkbar ist - denn dieses ist nicht Gedanke, sondern Sein. 'Und
dieses bist Du, Herr unser Gott.'

IV. Auch bei Duns Skotus findet das anselmische Argument mehr
Verständnis als bei Thomas. Skotus 'färbt' jedoch den Gedanken Anselms.
Bei der Entwicklung der quarta via ex parte eminentiae führt er aus : Im
Begriff des infinitum ens entdeckt der Intellekt keinen Widerspruch. Da das
ens aber primum obiectum intellectus ist, zeigt die Tatsache, daß hier kein
Widerspruch hörbar wird, daß es sich beim ens infinitum um eine Vollendung
des Seins handelt. Summum cogitabile praedictum sine contradictione (das
infinitum ens - id quo maius cogitari non potest) esse in re probatur primo
de esse quidditativo, quia in tali cogitabili summo summe quiescit intellectus.
Ergo in ipso summe est ratio primi obiecti intellectus, scilicet entis, et hoc in
summo. Dieses ist nicht nur im Denken, weil sich so die Schwierigkeit ergäbe :

es wäre, obwohl als ens möglich, nicht zu verwirklichen, weil es als summum
ens keine Ursache haben kann. Man müßte wohl anfügen, als unwirkliches
summum ens könnte es nicht das sein, in dem der Intellekt zur Ruhe kommt.

Skotus kennt noch eine weitere Veränderung des Arguments : Vel
aliter coloratur sie : maius cogitabile est quod existit. Das Existierende ist
vollkommener erkennbar, weil es geschaut werden kann (intellectione intui-
tiva). Was geschaut werden kann, ist vollkommener erkennbar als was nur
durch Abstraktion erkannt werden kann. Was am vollkommensten erkannt
werden kann, existiert. Mit anderen Worten : der Intellekt kann nur in dem
zu Ruhe kommen, was am vollkommensten erkannt werden kann, das aber
wiederum kann nur ein existierendes vollkommenstes ens sein 10.

V. Die Kritik Kants trifft nicht das, was Anselm gemeint hat. Er wollte
nicht vom Wesen auf das Dasein schließen, sondern zeigen, wie im Gedanken
des Wesens sich schon die Erkenntnis des Daseins anzeigt. Den Nachweis,
wie es zur Kenntnis dieses Seienden kommt, übergeht er. (Er liegt bei Thomas
vor in der Bemerkung : quod autem dicitur maxime tale in aliquo genere,
est causa omnium quae sunt illius generis.) Ihm leuchtet die Existenz des id
quo maius cogitari nequit auf in der Erkenntnis, daß Sein primär, menschlicher

Intellekt secundär Sein ist, Wirklichkeit ist größer als Gedanke.
Zwischen Anselm und Thomas kann eine Übereinstimmung festgestellt

9 Aegidius Romanus : Sent. I, dist. 3 q. 1 a. 3.
10 Ioannes duns scoxus : Sent. I, dist. II, q. 2 n. 32.



Id quo maius cogitari nequit 401

werden in der Behauptung : Invenitur in rebus aliquid magis et minus - est

igitur aliquid maxime.. Während Thomas zunächst beim ens in communi
stehenbleibt, um dann zu zeigen, daß in dem dadurch bezeichneten quasi-
genus das maxime ens die causa sein muß, will Anselm die Einsicht gleichsam

in einem Zug von dem, was noch nicht das Größtmöglichste ist, zum
maxime ens - id quod maius cogitari nequit hinführen. Die Frage nach der
Brauchbarkeit des anselmischen Gedankenganges ist nicht zu beantworten,
wenn man nur auf die logische Struktur eines 'Beweises' blickt, es geht eher
um die Frage : ist im ens in communi als id quo maius cogitari nequit (dem
Umfang der menschlichen Erkenntnis nach) das Dasein des perfectissimum
ens als seiner Ursache so selbstverständlich miterreicht, daß auf einen
besonderen Aufweis verzichtet werden kann Oder : Ist der menschliche Intellekt

in der Lage, wenn er durch das Denken des Seienden quo maius cogitari
potest in Bewegung gesetzt ist, in einem Zug zu verstehen, daß sein Ziel, das

quo maius cogitari non potest, Wirklichkeit ist, weil er seine Bewegung auf
dieses Ziel als wirkliche erfährt.

Thomas macht sich den Einwand : idem est Deo esse Deum quod esse

iustum. Sed multi opinantur Deum non esse iustum, qui dicunt Deo placere
mala. Diesen Einwand stellt er gegen die These, die zu diskutieren ist : Deum
esse est per se notum menti humanae. Wenn er auch diese These nicht
vertreten kann - er unterscheidet zwischen der mittelbaren Gotteserkenntnis
in statu viae und der Schau in patria, der erst Einblick in das Wesen Gottes
gegeben ist -, so muß er doch den Einwand berichtigen. Gott wird nicht durch
Einblick in sein Wesen erkannt, der menschliche Geist erkennt ihn auf dem
Weg über die Wirkungen. Dato quod ab aliquo non cognoscatur ut iustus,
non sequitur quod nullo modo cognoscatur. Nec potest esse quod nullus eius
effectus cognoscatur, cum eius effectus sit ens commune, quod incognitum
esse non potest11.

Sobald erkannt wird, daß das Denken des ens commune nicht vom Denken,

sondern vom Sein angestoßen ist, muß gefragt werden, ob das einzelne
beschränkte Seiende dafür die adaequate Ursache sein kann. Die Einsicht
des Anselm ist diese : id quo maius cogitari nequit ist weder das einzelne
Seiende noch das ens commune, das nur im Denken wäre, sondern das ens,
dessen Nichtsein undenkbar ist und in Wirklichkeit existiert, die Ursache
allen Seins, 'das höchste aller Dinge, das aus sich selbst Sein hat und alles
andere aus Nichts erschaffen hat.'12

11 De Ver. q. 10 a. 12 ad 10. in contr.
12 Proslog. 5. - Zum Ganzen vgl. A. Daniels : Quellenbeiträge und

Untersuchungen zur Geschichte der Gottesbeweise im 13. Jahrhundert (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. 8, H. 1/2), Münster 1909.

26


	Id quo maius cogitari nequit

