
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 4

Artikel: Protestantische Stimmen zum Konzil

Autor: Brantschen, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Bräntschen OP

Protestantische Stimmen zum Konzil

Der Wandel, der sich in den letzten Jahrzehnten im interkonfessionellen

Gespräch vollzogen hat, wird heute besonders an der Aufmerksamkeit

sichtbar, mit der sich die Protestanten dem Vatikanum II zuwenden.
Wenn die Mehrheit der Protestanten im vorigen Jahrhundert im
Vatikanum I eine « feindliche Macht » erblickten, und das Schreiben, das

Pius IX. damals an sie gerichtet hatte, mit einem schroffen Nein zurückwiesen

1, so darf man die Haltung der heutigen Protestanten dem
Vatikanum II gegenüber mit « respektvoller Erwartung » 2 umschreiben. Ihr
Interesse am Konzil ist erfreulich groß 3. Nicht wenige Zeitungsartikel,
Zeitschriftenbeiträge und sogar Bücher, die zum Konzil Stellung
nehmen, legen ein beredtes Zeugnis ab. Wünsche werden vorgebracht,
Hoffnungen geäußert, hier und da auch Bedenken vorgetragen.
Protestantische Theologen setzen sich mit der Theologie des Konzils auseinander,

und fragen sich nicht nur, ob das Urteil Luthers über das vom Papst
geleitete Konzil heute noch als letzte Norm aufrechterhalten werden

1 Vgl. T. Granderath SJ : Geschichte des Vatikanischen Konzils, Bd. I :

Vorgeschichte, Freiburg Br. 1903, 143, 340-350.
2 So Johannes xxiii. in seiner Ansprache an die Mitglieder und Konsultoren

der Vorbereitungskommissionen am 14. November 1960, AAS 52 (1960) 1009.
3 Besonders am Anfang war ihr Interesse am angekündigten Konzil groß.

Viele, irregeleitet durch das Wort « ökumenisch » - sie verstanden dieses Wort im
Sinne der modernen Sprachregelung als : alles, was sich irgendwie auf die Einheit
der Christen bezieht -, glaubten, es handle sich um ein Unionskonzil, zu dem alle
Vertreter der christlichen Gemeinschaften eingeladen würden, um über die Einigung

zu verhandeln. Aber auch nachdem dieses Mißverständnis behoben war
- « ökumenisches Konzil » war im Sinne des katholischen Kirchenrechts zu fassen -
blieb ihr Interesse am Konzil, von wenigen Ausnahmen abgesehen, rege. (Vgl.
H. Bachet SJ : Das Vaticanum II - Ein Unionskonzil Catholica 14 (1960) 197-
205 ; C. Boyer SJ : Le concile et les chrétiens séparés d'Occident. Unitas 14 (1961)
18-24).



Protestantische Stimmen zum Konzil 383

kann und muß, sondern gehen auch auf noch unbetretenen Wegen den

Fragen über die ekklesiologischen Voraussetzungen eines Konzils und
seiner Autorität nach.

Es ist nicht unsere Absicht, hier eine Übersicht über alle diese

Stellungnahmen zu bringen. Andere haben diese Arbeit bereits getan 4.

Deshalb möchten wir uns auf einige Lutheraner des deutschen Sprachgebiets,
die seit der Ankündigung des Konzils besonders hervorgetreten sind,
beschränken : P. Meinhold R. Baumann M. Lackmann 5. Wir gehen
dabei so vor, daß wir diese Theologen vorwiegend selbst zum Worte
kommen lassen. Dennoch wollen wir sie von Zeit zu Zeit mit einigen
Fragen unterbrechen, um einer deutlicheren Herausarbeitung der

aufgeworfenen Fragen willen.
P. Meinhold, der bekannte Kirchenhistoriker an der Universität

Kiel legt uns in einem Bändchen «Der evangelische Christ und das

Konzil » 6 - dem Dr. Albert Brandenburg ein vorzüglich geschriebenes
Geleitwort vorausschickt - fünf Vorträge bzw. Aufsätze vor, die er seit
der Ankündigung des kommenden Konzils bei verschiedenen Gelegenheiten

gehalten hat.
M., der sich schon seit Jahren um das Gespräch zwischen den

Konfessionen bemüht, beabsichtigt mit diesen Aufsätzen (wie er uns im
Vorwort sagt), frei von jeder Polemik «einen neuen Weg aufzuzeigen,
der aus Verengungen und Verhärtungen der scheinbar für immer gelösten

Fragen befreien will» (16). Damit möchte er zeigen, daß die Kirchen

- trotz allen heute noch unüberbrückbaren Gegensätzen - gerade in
diesen sie trennenden Fragen auf das gleiche Ziel gerichtet sind : auf
das Heil der Seelen, auf den Aufbau des Leibes Christi (17).

4 Vgl. Card. A. Bea : II concilio sulla via dei protestanti. Consensi e difficoltà.
CC 112 III (1961) 561-572. - Suoi possibili contributi. A. a. O. IV, 3-13. (Mit sehr
gut ausgewählter Bibliographie.) Französische Übersetzung : Les protestants et le
concile. La Documentation Catholique 43 (1961) 1449-1466.

Eine Zusammenstellung der wichtigsten Erscheinungen zum Konzil von
katholischen Autoren gibt O. Rousseau OSB : Présence du Concile. Irénikon
(1961) 500-514.

5 Dieses Bulletin war bereits abgeschlossen, als noch ein wichtiger lutherischer
Beitrag zum Konzil erschien : Konzil und Evangelium. Hrsg. im Auftrag des «

Sonderausschusses für ökumenische Forschung des Lutherischen Weltbundes » von
K. E. Skydsgaard. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1962. 215 S. Als
Mitarbeiter zeichnen u. a. E. Kinder, J. Pelikan, A. Lindbeck, K. E. Skydsgaard,
E. Schlinck, P. Brunner.

6 P. Meinhold : Der evangelische Christ und das Konzil. (Herder-Bücherei,
98.) - Herder, Freiburg-Basel-Wien 1961, 140 S. - Die im Text in Klammer
angeführten Ziffern beziehen sich auf die Seiten des jeweils besprochenen. Buches.



384 Protestantische Stimmen zum Konzil

In diesen Aufsätzen verfolgt er noch ein zweites Ziel : er will die
evangelisch-lutherischen Anliegen in einer Terminologie vortragen, die
bei der römischen Kirche Gehör finden dürfte, wobei er seinerseits

hofft, daß die römische Kirche im interkonfessionellen Gespräch sich
einer neuen Terminologie bediene.

Weiter will er auch mit der Tatsache Ernst machen, daß wir im
« Glauben getrennte Brüder sind, und uns folglich als Christen ernst
nehmen müssen (16).

Diese irenische Haltung des Autors verleitet ihn jedoch keineswegs,
einer der Wahrheit nicht standhaltenden Einigung das Wort zu reden.
Nichts liegt ihm ferner als das. Meinhold zieht klare Linien. Er geht der
Wahrheit nicht aus dem Weg, aber er bemüht sich, « in anderer Weise
als bisher » (17) die uns trennenden Fragen anzufassen.

Daß der katholische Leser manchmal glaubt, ein Fragezeichen zu
den Ausführungen M's anbringen zu müssen, ist nicht verwunderlich.
Meinhold sucht kritische Leser. Er will den Dialog, - und nur ein Dialog,
der der Wahrheit nicht ausweicht, kann uns auf die Dauer vor Illusionen
bewahren.

Der erste Beitrag, der zwei Vorträge zusammenfaßt, die der Autor
im Juni 1959 in Maria-Laach und im September 1959 in Niederalteich
gehalten hat, trägt den Titel : Was erwarten evangelische Christen vom
angekündigten ökumenischen Konzil7

Da das kommende Konzil der « tieferen Erfassung der Wahrheit
und der Erneuerung des Lebens der Kirche » dienen wolle als « Voraussetzung

aller Einheitsbestrebungen », fühle sich der evangelische Christ
durch die Konzilsankündigung direkt angesprochen (22) ; besonders aber
auch deshalb, weil der Papst « die Gläubigen der getrennten
Gemeinschaften » zum «Suchen nach Einheit und Gnade » aufgefordert habe (23).

Durch das Zusammentreten des römischen Konzils werde der

Kirchenbegriff der Protestanten « gleichsam in Frage gestellt ». Deshalb
müsse der evangelische Christ - bevor er Wünsche und Hoffnungen an
das römische Konzil vorbringe - sich selbst fragen, was denn seine eigene
Kirche von sich selbst sage, und was für sie das Konzil mit allen seinen

Möglichkeiten und Aufgaben bedeuten könne (24).
Zu dieser zweiten Frage nach dem evangelisch-protestantischen

Selbstverständnis des Konzils - sie besonders interessiert uns in diesem

' Eine vorzüglich nuancierte Antwort auf die gleiche Frage gibt der
reformierte Neuenburger Theologe J. L. Leuba : Was erwarten evangelische Christen
vom Ökumenischen Konzil Ökumenische Rundschau 9 (1960) 77-90.



Protestantische Stimmen zum Konzil 385

Zusammenhang - sagt M., daß auch der evangelische Christ die «

Verbindlichkeit der altkirchlichen Konzilien » (33) anerkenne, auf denen die

Kirche, deren Repräsentation das Konzil sei, durch ihre « Hirten und
Lehrer unter dem Beistand des heiligen Geistes den in der Schrift enthaltenen

Glauben in der Auseinandersetzung mit den Irrtümern der Zeit,
die entweder von innen her aufbrechen oder von außen an sie herangetragen

werde, ausgesagt hat » (48).
Anderseits aber wisse der evangelische Christ, daß die Konzilien

nebst ihren zeitlosen Glaubensaussagen, auch notwendig geschichtliche
Züge an sich tragen. Meinhold frägt nun, ob mit der Tatsache, daß jeder
Glaubensaussage geschichtliche Bedingtheit anhafte, nicht eine «mögliche

Fehlbarkeit » gegeben sei (35), und ob diese Irrtumsmöglichkeit im
Prinzip nicht das sei, was im Altertum und Mittelalter unter « Emendier-
barkeit » oder «Verbesserungsfähigkeit konziliarerBeschlüsse » oder unter
der « Möglichkeit einer reineren und geläuterteren Fassung der
kirchlichen Lehren » verstanden wurde

Es will scheinen, daß der Autor hier zu schnell bereit ist, den Unterschied

zwischen inadäquater Aussage und Irrtumsmöglichkeit zu
verwischen. « Verbesserungsfähigkeit » besagt noch nicht « mögliche
Fehlbarkeit ». Wenn wir sagen, das Konzil sei unfehlbar, so meinen wir
damit vor allem etwas Negatives : daß die Konzilsväter in der für die
Gesamtkirche verpflichtenden Entfaltung des Depositum fidei keine

falschen Lehren vertreten ; und das besagt nicht, daß keine Möglichkeit
« zu reinerer und geläuterterer Fassung der Lehre » bestünde.

Abschließend stellt Meinhold mit viel Feingefühl eine Reihe

Hoffnungen, Wünsche und Erwartungen an das kommende Konzil, von denen

nur einige erwähnt seien : Der evangelische Christ hege die Hoffnung,
daß kein neues Dogma aufgestellt würde, - der Starke im Glauben möge
Rücksicht nehmen auf den Schwachen im Glauben (38). Sodann wünsche
sich der evangelische Christ, daß jenes Lehrstück über die Kirche, das

im Vatikanum I unterbrochen wurde, weitergeführt würde. Dieser Ausbau

der katholischen Ekklesiologie sollte aber Rucksicht nehmen - und
darin sehe er das neue unserer geschichtlichen Situation - auf das

« Selbstverständnis der in getrennten Gemeinschaften lebenden Brüder»

(45). Ferner erwarte der evangelische Christ eine gerechtere Einschätzung

der Reformation durch die katholische Kirche (39), auch hoffe er,
daß die katholische Kirche bereit sei, sich jener Theologen besonders

anzunehmen, die in vordersten Reihen auf dem Feld der ökumenischen
Arbeit stehen. Dem fügt er noch einen konkreten Vorschlag bei : könnte

25



386 Protestantische Stimmen zum Konzil

die katholische Kirche nicht auch ein Institut zur Erforschung und
fortgesetzten Verständigung mit dem Protestantismus einrichten, wie sie

schon lange eines besitzt zur Erforschung der östlichen Christenheit (47)
Endlich dürfe man im Hinblick auf das kommende Konzil dem

Wunsche Ausdruck geben, die Christenheit möge von der römischen Kirche

diesen Primat der Liebe wieder erfahren, der « zu allen Zeiten ihr
größtes Kleinod und ihr schönster Schmuck gewesen » sei (48).

Im 2. Beitrag geht M. der Frage nach : Steht Luther im Weg
Ist Luther der große Trennende zwischen den Konfessionen Um diese

Frage zu beantworten, dürfe man nicht bei einer Einzelfrage stehen

bleiben, sondern man müsse am entscheidenden Punkt einsetzen : an
Luthers Kirchenbegriff, der heute noch auf katholischer Seite gröbsten
Mißverständnissen ausgesetzt sei (48). Mit einer einfachen Scheidung von
sichtbarer und unsichtbarer Kirche sei es nicht getan (58). Nach Luthers
Auffassung habe die Kirche zuerst eine « christologische Wurzel ». Die
Kirche sei der Leib Christi ; in dieser Christusverbundenheit gründe alle
ihre Heiligkeit und Reinheit.

Das geistige Wesen der Kirche (das Leib-Christi-sein) und ihre
geschichtliche Erscheinung (die durch Wort und Sakrament konstituiert
werde) seien nicht voneinander zu trennen. Jeder Zweifel müsse
ausgeschlossen sein, « als würde im Luthertum nicht eine Ineinssetzung von
der Kirche in ihrer empirischen Gestalt und der Kirche als Leib Christi
erfolgen » (54).

Sodann sei die Kirche nach Luther « trinitarisch verankert ». In
der Theologie Luthers führe uns der heilige Geist in die Gemeinschaft
mit Christus ein. Da nun die eigentliche Wirkstätte des heiligen Geistes

die Kirche sei, ergebe sich daraus die Notwendigkeit der Kirche. « Es

gibt kein unmittelbares Verhältnis zu Gott und zu Christus ohne die
Kirche» (57). Auch sei das Amt als solches nach Luther göttlicher Stiftung
(nicht zwar seine Aufteilung in Bischofsamt, Priesteramt, Diakonat, das

sei apostolisches-geschichtliches Recht (58). Auch kenne er ein
oberstes kirchliches Lehramt, zwar nicht in der Form des Petrusamtes,
wohl aber - trotz seiner zeitgebundenen scharfen Kritik - in der Form
des Konzils (60).

Endlich - und darin drücke sich vielleicht am stärksten ihr
Selbstverständnis aus - müsse die Kirche als das durch diese Zeitlichkeit
wandernde Gottesvolk sich einer ständigen Überprüfung durch das

Neue Testament unterziehen (62 f.), d. h. sich immer wieder fragen, ob
im Verlauf der Entwicklung nichts anderes zur Ausbildung gelange, als



Protestantische Stimmen zum Konzil 387

was in der Wurzel, d. h. in ihren Anfängen vorgebildet sei ; denn die

geschichtliche Entwicklung der Kirche gleiche dem Wachstum eines

Baumes. Schon in der Wurzel sei der spätere Baum enthalten (29 f.).
M. glaubt dann schließen zu können, « daß Luther nicht trennend

zwischen evangelischer und katholischer Christenheit steht» (65). Dieser

Auffassung wird man M. freilich von katholischer Seite nicht zustimmen
können. Gewiß : neueste Untersuchungen haben gezeigt, daß wir in
manchem einander näher sind, als gemeinhin angenommen wird, aber

gerade, was das Verständnis der Kirche betrifft, gehen unsere Auffassungen
doch noch weit auseinander. M. zeigt uns Luther in einem neuen, bisher

ungewohnten Licht. Wird dies das letzte Wort über Luther bleiben
Ist die Lutherforschung schon abgeschlossen Es zeigt sich gerade hier,
wie schwierig es ist, bei einer so komplexen Gestalt wie Luther, der so
viele Entwicklungen durchgemacht hat, eine frei von jeder Übertreibung

wirklich die Mitte treffende Interpretation zu geben.
Im 3. Aufsatz : Das Konzil im Jahrhundert der Reformation

(Geschichtliche Tatsachen und ihre Bedeutung), zeigt uns M., wie der

Konzilsbegriff der Reformatoren, Luthers im besonderen, sich aus der

Verschmelzung theologischer, politischer und geschichtlicher Momente
herauskristallisiert hat. Es habe sich wohl manch Zeitbedingtes
eingeschlichen, jedoch seien in ihm eine ganze Reihe Ansätze enthalten, die
noch heute ihre Geltung besäßen (67). Diese positiven Aussagen lassen

sich vielleicht so zusammenfassen : das Konzil, das nur bei wirklicher
Notlage der Kirche zusammentreten soll, hat nicht nur eine richterliche
Funktion auszuüben (indem es Mißbräuche beseitigt, Ketzer verurteilt),
sondern es muß vor allem - vorausgesetzt daß es sich unter die Autorität
der Heiligen Schrift stellt (75, 91) - « innerhalb der Kirche höchste

und letzte Entscheidungen in Glaubensfragen treffen » (61). Aber als

Repräsentation der Kirche in ihrer geschichtlichen Erscheinung ist es der
Geschichtlichkeit verhaftet und folglich nicht unfehlbar (74, 90).

Die Tatsache, daß Luther diese positiven Aussagen in Bezug auf das

Konzil in späteren Werken, namentlich in seiner Kampfschrift « Wider
das Papsttum » (1545), durch gegenteilige Aussagen fast völlig überdeckt
habe, müsse man erklären aus seiner Enttäuschung über die ständige
Verschiebung eines Reformkonzils (89) und aus seinem völligen
Verzweifeln am Reformwillen der römischen Kurie (98).

Wir möchten die damaligen Zeitschäden keineswegs abschwächen.

Will man aber aus ihnen Luthers letztlich negatives Urteil über das

Konzil begründen, so scheint eine solche Erklärung doch zu sehr am



388 Protestantische Stimmen zum Konzil

Rande zu verbleiben. Waren die damaligen Zeitumstände wirklich der
letzte Grund zu Luthers negativem Urteil Machte nicht vielmehr sein

Kirchenbegriff mit dem allgemeinen Priestertum einerseits, der Schrift
als letzte Norm anderseits, ein mit höchster Lehrgewalt ausgestattetes
Konzil überflüssig

In einem 4. Beitrag « Die christliche Ökumene », will M. die Lage
der Christenheit angesichts der Weltkirchenkonferenz in Neu-Delhi und
des zweiten Vatikanischen Konzils deutlich machen.

Die gegenwärtige Zeit sei durch ein Dreifaches gekennzeichnet :

1) die Christenheit sei in einem bis jetzt nicht dagewesenen Maße in
Bewegung geraten. Sie stelle sich die Frage nach der Einheit der Kirche
(103). 2) Die nichtchristlichen Religionen seien erwacht und zeigen einen

bis heute nicht für möglich gehaltenen Missionswillen (104). Dadurch seidie

Frage nach der Wahrheit der Religionen wieder mit aller Schärfe gestellt
(105). 3) Die Welt rufe nach derDiakonie der christlichen Kirchen (106).

Diese drei Merkmale - jedes auf seine Art - verlange von den Christen

sich zu fragen, inwiefern eine Trennung unter ihnen sich heute noch
aufrechterhalten lasse resp. müsse. Eine Analyse unserer Differenzen,
aber auch unserer Gemeinsamkeiten läßt M. zu dem Urteil gelangen,
daß sich die Christen « viel näher seien, als man gewöhnlich annehme »

(107). M. will das « Kirchentrennende keineswegs bagatellisieren » (112),
wir «stehen ja erst in den Anfängen einer größeren Verständigung»
(124), aber er glaubt, daß die Christen « in dem, was sie trennt, nicht so

tief voneinander geschieden sind, daß ein Zeugnis der Einheit und
Bruderschaft vor der Welt ganz unmöglich wäre» (107). Sowohl auf der

Weltkirchenkonferenz zu New-Delhi, als auch auf dem Vatikanum II
müsse man im Hinblick auf die Welt eine Bekundigung der Einheit der
Gesamtchristen zu verwirklichen suchen (124). Das sei bereits heute
insofern möglich, als die getrennten Christen hier wie dort das gemeinsame

Zeugnis ablegen, « daß es den einen Herrn und das eine für alle am
Kreuz vollbrachte Opfer gibt, um dessen Vergegenwärtigung sie sich
alle bemühen und durch das sie sich alle zum Dienst an der Welt gerufen
wissen » (125).

Bis es vielleicht einmal zu einer vollen Bekundigung der Einheit
kommen wird, wollen wir - wie M. uns am Schluß sagt - : einander besser

kennen und verstehen lernen, versuchen, das uns Trennende theologisch
immer tiefer zu durchdenken und uns nicht mehr die Frage stellen :

was haben wir aneinander verschuldet, sondern : was haben wir einander

zu danken (126/127)



Protestantische Stimmen zum Konzil 389

Mit einer schlichten und ergreifenden Kurzansprache « über das uns
heute schon mögliche Zeugnis vor der Welt » - eine Ansprache, die M.

am 6. Januar 1961 als erster Protestant am vatikanischen Radiosender

gehalten hat -, schließt dieses mit großer Vornehmheit geschriebene
Bändchen.

Daß diese kurze Zusammenfassung Gefahr läuft, Perspektiven zu

verzerren und Akzente zu verschieben, soll nicht bestritten sein.

Notgedrungen mußte vieles weggelassen werden, was die Schrift M's.

abgewogener und feiner nuanciert erscheinen läßt. Ein Bändchen, das eine

Fülle von Fragen aufwirft, stets getragen von dem Bemühen den andern
vorurteilslos zu verstehen.

Nicht die Stimme des offiziellen Protestantismus, sondern die
Ansicht einer kleinen Minderheit unter unseren getrennten Brüdern
vernehmen wir aus den Veröffentlichungen zum Konzil von R. Baumann 8

und M. Lackmann ®. Als Zeugnis aber und als Zeichen der Zeit dürfen
diese Schriften nicht unterschätzt werden. Die Verfasser sprechen als
Vertreter der evangelisch-lutherischen Theologen und Laienbewegung
« Sammlung »10. Die Leute der « Sammlung » streben einen ernsten
theologischen Dialog an zwischen lutherischen Christen und Rom in der
Absicht, auf Grund gegenseitiger theologisch gerechtfertigter Zugeständnisse

später zu einer korporativen Einigung zu gelangen. Die « Sammlung »

entstand nach dem zweiten Weltkrieg. Zwei Momente waren an ihrem
Entstehen maßgebend beteiligt :

1) Die Erinnerung an den von Katholiken und Protestanten
gemeinsam geführten Kirchenkampf unter dem Naziregime, an ihr
gemeinsames Bekennen und gemeinsames Beten.

2) Der erstaunliche Fortschritt der neutestamentlichen Forschung.
Die neuzeitliche Bibelwissenschaft hatte exegetische (und in der Folge
dogmatische) Horizonte eröffnet, die bis anhin verdeckt waren. So

wurde beispielsweise von einigen das bis jetzt als unevangelisch ver-

8 R. Baumann : Der Berg vor dem Konzil oder ein anderes Evangelium.
Katzmann-Verlag, Tübingen 1960, 176 S. ; ders. : Ein allgemeines freies Konzil.
Um die Einheit der Christen. Arena-Verlag, Würzburg 1960, 144 S.

9 M. Lackmann : Der Protestantismus und das ökumenische Konzil. Mit
einem Vorwort von K. Rahner. Bernina-Verlag, Klosterneuburg 1960, 34 S.

10 Eine gute Orientierung über das Programm der « Sammlung » gibt das von
ihr herausgegebene Sammelwerk : M. Lackmann, H. Asmussen, E. Fincke,
W. Lehmann, R. Baumann : Katholische Reformation. Schwabenverlag, Stuttgart
1958, 239 S. Vgl. auch W. Seibel SJ : Um die Wiedervereinigung im Glauben.
Zum theologischen Programm der « Sammlung)). SZ 165 (1959-60) 252-265.



390 Protestantische Stimmen zum Konzil

schriene Papsttum als in den Schriften des Neuen Testaments schon

irgendwie angelegt erkannt.
Einzelne evangelische Christen erkannten es als ihre Pflicht, auf

Grund dieser veränderten Sachlage auch einen neuen Dialog zwischen
den getrennten Christen anzubahnen. Sie schlössen sich zu einer losen

Vereinigung zusammen : die « Sammlung » war entstanden. Eine erste

Etappe dieses neuen Gesprächs sehen sie in der radikalen Infragestellung
unverrückbar geglaubter protestantischer Positionen. Mit Absicht legen
sie den Akzent auf jene katholischen Elemente, die der Protestantismus
verloren habe. Eine bis anhin noch nie so umfassende und in derartiger
Schärfe geführte Kritik an spezifisch protestantischem Lehrgut hat denn
auch die « Sammlung » schon oft in Schwierigkeiten zur evangelischen
Kirchenleitung gebracht. Eines der großen Verdienste der « Sammlung »

besteht sicher darin, viele Menschen für das brennende Problem der
Zerrissenheit der Christen wieder hellhörig gemacht zu haben.

So hat beispielsweise R. Baumann die Frage nach dem Papsttum,
die in der evangelischen Kontroverstheologie vielleicht allzu leicht auf
die Seite geschoben wurde, neu und mit Wucht gestellt. Man hat ihm
von evangelischer Seite auch gleich den Vorwurf gemacht, diesem
Problem eine zu große Bedeutung beizumessen und dadurch den protestantischen

Kirchenbegriff in Frage zu stellen. Ebenso wurde B. aufgefordert,
seinen Standpunkt aufzugeben ; die heilige Schrift aber schien ihm hierfür

keinen Anlaß zu bieten. So kam es denn- daß er 1953 in einem öffentlichen

Lehrzuchtverfahren - dem ersten seit der Reformation - der Häresie

bezichtigt und aller Rechte eines evangelischen Pfarrers verlustig
wurde u. Auf dem Hintergrund protestantischer Freiheit mag uns dieses

Vorgehen etwas überraschen ; denn es sollte doch, gemäß den Prinzipien

der Reformation, einem protestantischen Theologen erlaubt sein

auszusagen, was er in der Bibel liest ; es sei denn, die lutherische Kirche
nehme für sich eben jenes unfehlbare Lehramt in Anspruch, das sie

gemeinhin der katholischen Kirche abspricht. Dennoch sah B. in dieser
seiner Verurteilung kein Hindernis, seine Überzeugung von der biblischen

Begründung des Primats weiter auszubauen und zu vertiefen 12. Die
Frage nach der biblischen Stellung des einen Oberhirten ist nämlich

11 Die dramatische Geschichte dieses Prozesses schildert der von R. Baumann
selber verfaßte Bericht : Prozeß um den Papst. Katzmann-Verlag, Tübingen 1958,
122 S.

12 So in seinem Hauptwerk : Fels der Welt. Kirche des Evangeliums und
Papsttums. Katzmann-Verlag, Tübingen 1956, 452 S.



Protestantische Stimmen zum Konzil 391

Kernfrage jedes Gesprächs um Wiedervereinigung, d. h. sie muß

notwendigerweise aufgearbeitet werden. Um diese Aufarbeitung - diesmal

unter dem Gesichtspunkt : Papst-Konzil - bemüht sich B. in seinem

Buch

Der Berg vor dem Konzil

Die These B's. läßt sich so zusammenfassen : Es gibt ein Wort Gottes

vom Konzil (Apg 15) ; es ist Evangelium ; wir müssen es aufnehmen
als ein « heutiges immerwährendes, schaffendes und zu verkündendes
Wort ». Vor diesem Wort Gottes vom Konzil erhebt sich aber ein Berg
des Hindernisses : die Papstfrage (154). Die entscheidende Frage lautet
demnach : gibt es einen Nachfolger Petri oder nicht Aus dem Ja oder
Nein der Antwort geht die Stellungnahme zum Konzil hervor, da nach

Apg 15 ersichtlich ist, daß Petrus durchaus leitend am Konzil beteiligt
war (21).

Nach B. gehen die protestantischen Exegeten - soweit sie an die

Einheit des Wortes Gottes in der Bibel glauben (26) - mit den Katholiken

darin einig, daß die Urkirche einen Leiter besaß und daß dieser
tatsächlich am Apostelkonzil leitend teilgenommen hat (81). Katholiken

und Protestanten scheiden sich erst an der Frage : Soll dieses

Leitungsamt weiterdauern (13)

B. geht nun des langen und breiten auf die protestantischen
Einwürfe, die sich gegen ein dauerndes Petrusamt richten, ein und zeigt
ausführlich, daß sie biblisch nicht stichhaltig sind. Wir können in dieser
kurzen Zusammenfassung nicht weiter auf seine aus langjährigem
Studium der Schrift hervorgegangenen Beweisführung eingehen. Anschließend

befrägt B. die « Bekenntnisschriften » des Protestantismus nach
ihrer Stellung zum Papsttum. B. bemerkt, daß sich in der Augsburgischen
Confession - um nur diese zu erwähnen - kein polemisches Nein zum
Papsttum finde. Im Gegenteil : ein Ja klinge an manchen Stellen implizit
heraus und müßte nur zur vollen Entfaltung gebracht werden (88).
Auch im Kirchenlied, dem « Kostbarsten, was bei uns Evangelischen
Ausdruck und Gestalt fand », finde sich kein ausdrückliches Nein

gegen das Papsttum. Die Stellen aber, die von der Einheit und Leitung
der Kirche handeln, seien nicht voll entfaltet (116).

Selbstverständlich weiß B., daß es nicht bei diesem impliziten Ja
geblieben ist. Dieses Ja schwenkte ins Unentschiedene und schließlich
ins Nein (90). Luthers eigenes polemisches Nein sei in 440 Jahren zu



392 Protestantische Stimmen zum Konzil

einer Geschichtsmacht geworden. Noch heute ertöne dieses Nein oft, und
wo es « kämpferisch » vorgetragen werde, dort werde « ein anderes

Evangelium » verkündet (151), dort beginne die unerlaubte Auswahl, die
Häresie (156). Wo aber dieses Nein nicht ausgesprochen werde, wo es

ein fragendes Offenlassen, vielleicht sogar ein implizites Ja sei, dort
könne der hl. Geist dieses Ja zum vollen Klingen bringen und das

Knospenhafte entfalten (156). Erst dann könne sich das «neue Pfingsten»
verwirklichen, von dem der Papst gesprochen habe (166).

Der Ruf nach Predigern des vollen Evangeliums - einschließlich
des Wortes Gottes von Kirche, Fels und Konzil - und der Schmerz über
die bis heute erst stückweise erfolgte Verkündigung des Wortes Gottes

im evangelischen Raum, durchziehen wie ein Leitfaden das aufrüttelnde
Buch. B. legt zum Konzil, das vom Papst geleitet und durch das der

Heilige Geist zu uns spricht, ein Bekenntnis ab, das manchen Katholiken
beschämen könnte.

Aus der ganzen Darstellung des Buches mit seinen oft abrupten,
kurzen Sätzen, treffenden Ausdrücken, den immer wieder auftauchenden

Wiederholungen, der manchmal beschwörenden, gelegentlich kämpferischen

Sprache, hört man unschwer den Prediger und Seelsorger heraus.

Es geht ihm nicht in erster Linie darum, ein bis ins Kleinste ausgeglichenes

Gespräch zwischen Professoren zu führen, sondern er will das aus der
Bibel Gelesene und Geglaubte in die Breite des evangelischen Volkes

hineintragen. Da ihm die Kanzel genommen wurde, bleibt ihm nur die

Feder, um gegen die seit Jahrhunderten angehäuften Vorurteile über

Papsttum und Konzil anzugehen.
Ähnliches ist von seinem zweiten Buch : « Ein allgemeines freies

Konzil » zu sagen. B. legt uns darin klar, daß in manchen protestantischen

Kreisen das Konzil als « Menschenwerk » (119), als

«menschlichorganisatorische Sache » (117) betrachtet werde. Man « polemisiere » zwar
nicht gegen das Konzil, schweige es aber tot, oder stelle es als « geistliche

Angelegenheit nur der römischen Katholiken » (117) hin ; nur in
Ausnahmefällen bereite die evangelisch protestantische Kirchenpresse
oder die evangelischen KirchenVorsteher das gläubige Volk auf das

Konzil vor (12), weil die Protestanten die biblische Botschaft vom Konzil

heute nicht mehr als Frohbotschaft verstünden, obwohl in der Schrift
«hell und klar» Gottes Offenbarung vom Konzil enthalten sei (71).

Es gehe heute darum, « ganz genau hinzuhören » auf Gottes Wort in
Apg 15 und zu beten, daß Gott allen Evangelischen die « biblische
Botschaft vom Konzil zur heutigen Frohbotschaft » werden lassen (15). Diese



Protestantische Stimmen zum Konzil 393

Frohbotschaft vom Konzil bestünde darin, daß Gott der Haupthandelnde
auf dem Konzil sei (117). Bei jedem Konzilbeschluß sei der hl. Geist der

wahre, unfehlbare Lehrer (99). Die Apostel seien zum « Apostelkonzil »

zusammengetreten mit der Gewißheit, Gott werde durch sie seinen Willen

kundtun (42). Gott sei aber nicht der Alleinhandelnde. Er habe
Menschen in seinen Dienst genommen, die mit allen ihren Kräften nach
der Wahrheit suchen mußten (45) (« Es hat dem heiligen Geist und uns
gefallen » Apg 15, 28). Die Menschen, die der Heilige Geist in seinen

Dienst genommen habe, seien die von ihm mit Vollmacht ausgerüsteten
Boten gewesen und nicht einfach die ganze Gemeinde (31). Unter diesen

Vollmachtsträgern habe Petrus den ersten Platz eingenommen. Sein

Auftreten habe einen neuen Abschnitt in den Konzilsverhandlungen
eröffnet : das Stadium der Entscheidung (47). Hieraus werde die enge
Verbindung zwischen Petrusamt und Konzil ersichtlich. « Nur ein Konzil
einschließlich des Felsen sei wahrhaft ein Konzil laut Gotteswort » (49).
« Es wäre eine wahrheitswidrige Irreführung, irgend eine Versammlung
« Konzil » zu nennen, die nicht dem biblischen Urbild entspricht. Dieses

enthält das Sein des Felsen innerhalb seines eigenen Seins » (50). Daraus
zieht B. den Schluß : was für das Apostelkonzil galt, muß auch heute
gelten, sonst hätte man eine andere Kirche erfunden als jene, die uns im
Neuen Testament entgegentritt, und man würde sich zu Unrecht auf
das Neue Testament berufen (49).

Nach dieser mehr formalen Betrachtungsweise des « Apostelkonzils

» möchten wir noch einen mehr inhaltlichen Aspekt hervorheben,
der ebenso wesentlich zur Frohbotschaft des Konzils gehört und den

man auf jeder Seite des Buches von B. antrifft : die Einheit. Das Urthema
des Konzils sei die Einheit. Das « Apostelkonzil » habe die Urkirche

vor einem Zerfall in zwei Gruppen bewahrt (97). Im Glauben an die

einigende Kraft, die Gott dem Konzil verliehen habe (44) und im
Vertrauen auf Gott, den Haupthandelnden auf dem Konzil (68, 117), sollen
alle Christen beten, daß die kommenden Konzilsbeschlüsse uns der Einheit

näherbringen (98). In dieser Perspektive, sagt B., dürfe man
vielleicht auch hoffen, daß das kommende Konzil einen geschichtlich
möglichen Weg 13 zur ersehnten Einigung eröffne, natürlich nur für jene

getrennten Gemeinschaften, « die sich vom he 'igen Geist in die ganze

13 Unter geschichtlich möglichem Weg versteht Baumann : Einigung im
Glauben, aber ein Bestehenlassen « gewisser Lebensordnungen und Erfahrungen
mit Christus, die der entstandenen Gemeinschaft geschenkt wurde » (89).



394 Protestantische Stimmen zum Konzil

Wahrheit einführen und sich auch an diejenigen Herrenworte erinnern

lassen, in denen er das Gefüge der Vollmacht in seiner Kirche offenbart

» (90).
B. weiß, daß die Einheit nicht mit menschlicher Diplomatie und

Taktik zustande kommt, daß sie nicht im Sieg der einen Konfession über
die andere bestehen kann, sondern im Sieg des Einen Herrn über uns
alle, und so legt uns denn der Verfasser am Schluß seines Buches
Gebete vor, die Katholiken und Evangelische gemeinsam beten sollen,
damit Christus uns einmal gebe, was uns heute noch unmöglich
erscheint : die Einheit, die Er will und für die Er gebetet hat.

Ein anderer bekannter Theologe der « Sammlung », M. Lackmann,
stellt sich in seiner Schrift : « Der Protestantismus und das ökumenische

Konzil » zunächst die Frage : Welche Stellung bezieht der Protestant
heute zur römischen Kirche, im besonderen zum angekündigten Konzil

L. faßt die Antwort folgendermaßen zusammen :

1) Der Protestantismus betrachtet den Ausschließlichkeitsanspruch
der römischen Kirche als Vermessenheit. Für ihn umfaßt die Kirche
« die ganze Christenheit auf Erden » (9). 2) Demzufolge muß der Protestant

das angekündigte Konzil als rein innerkatholische Angelegenheit
ansehen (10). 3) Die von Christus gewollte, eine, sichtbare Kirche
existiert zur Zeit nicht in einer der Partikularkirchen. Sie ist heute unsichtbar.

Unsere Aufgabe besteht darin, dieser unsichtbaren Kirche « zu
einer leibhaften, sichtbaren Einheit und Gemeinschaft » zu verhelfen (10).

L. fragt sich nun, ob diese bisher lautgewordene Stellungnahme
der Protestanten als christliche Antwort heute noch gerechtfertigt werden

könne. Darauf gibt er folgende Antwort : Der Protestantismus, der

in weiten Gebieten der Erde ganz unbekannt sei und weder in seiner

Verkündigung eine Einheit kenne, noch als ein geeintes und geordnetes
Gottesvolk dastehe, dürfe für sich kaum den Anspruch erheben, das

« messianische Gottesvolk » in seiner kosmischen Dimension oder die
allen leuchtende « Stadt auf dem Berge » zu sein (13/14).

Ferner sei es angesichts « der Souveränität der göttlichen
Gnadenökonomie » und der « neuen Schöpfung » der Kirche als Leib Christi
undenkbar, daß die Kirche durch menschliche Schuld seit Jahrhunderten
nicht mehr sichtbar existieren sollte (15).

Endlich sei es bedenklich, daß der heutige Protestantismus in seiner

Auslegung, des Glaubenssymbols (Nicänum-Konstantinopolitanum) mit
den Konzilsvätern von damals nicht einig gehe (19) ; diese nämlich hätten
unter der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, eine



Protestantische Stimmen zum Konzil 395

einzige, sichtbar existierende, hierarchisch verfaßte Universalkirche
verstanden (16) ; eine Auffassung übrigens, die im wesentlichen schon

in der apostolischen Zeit bestanden habe (18). Solange hier keine Wandlung

einsetze, könne der Katholik die protestantische Beteuerung, auf
dem Boden der altchristlichen Symbole und der Heiligen Schrift zu
stehen, nicht ernst nehmen (20).

Der Protestantismus müsse - sagt L. - folgende Änderung und
Selbstkritik vornehmen, solle ihn das ökumenische Konzil nicht « als

einen Beitrag zum Suchen der Einheit für immer streichen müssen » (22).
Erstens müsse er die seit der zweiten Hälfte des 17. Jh. einsetzende

Fehlentwicklung, die darauf hinauslaufe, den Absolutheitsanspruch der

Kirche in Zweifel zu ziehen, überwinden. Luther sei ein solcher Zweifel
nie eingefallen ; für ihn sei die eine, heilige, katholische Kirche die Kirche
der Augsburgischen Konfession gewesen. Aufgabe der heutigen
Protestanten sei es, evangelisch erneuerte katholische Christen zu werden,
die der nach « Gottes geschichtlicher Führung im Abendland Gestalt
und geistige Macht gewordenen katholischen Kirche unter dem Vorsitz
des abendländischen Patriarchen in Rom ihren evangelisch-katholischen
Dienst leisten wollen », einen Dienst, der nicht abbaut, sondern
aufbaut (22). Zweitens sei die Alternative entweder römisch-katholisch oder

protestantisch zu undifferenziert. Es gelte ein Ja zum « Sein und Auftrag
evangelischer Christenwirklichkeit » zu sagen, ein Nein aber zur heutigen
Erscheinungsform des Protestantismus hinsichtlich seines anti-römischen

Affekts, seiner Verfassung, seiner in 400 Jahren entwickelten theologischen

Prinzipien usw. (23). Das führe zu einem Dritten : Dem ständigen
Bemühen um eine Scheidung der « Evangelica » von den « Protestantica »,

d. h. ein Bemühen um die Unterscheidung zwischen den vom Heiligen
Geist gewirkten, ewigen Institutionen und Anliegen der Reformation
und den zeitgebundenen, konkreten Elementen des Protestantismus (26).

Mit andern Worten : Es gelte das Pro-Evangelische von der Umklammerung

und Erstickung durch das Protestantische zu befreien (30).
Damit kommen wir abschließend zu L's. großem Anliegen, das in seiner

ganzen Schrift durchscheint : Der Bildung evangelisch-katholisch
regenerierter Gemeinschaften innerhalb des geordneten Protestantismus in
der Absicht ihrer späteren Eingliederung in die römisch-katholische
Mutterkirche (30).

Daß eine solche Eingliederung eines evangelischen corpus christiano-

rum keine Uniformierung mit sich bringen muß, scheint uns schon daraus

ersichtlich, daß es in der katholischen Kirche auch Platz hat für ost-



396 Protestantische Stimmen zum Konzil

kirchliche Riten usw. Sicher wäre ein Entgegenkommen in manchem

Nicht-notwendigen möglich. Wenn aber L. für eine solche korporative
Eingliederung eine Art Dispenz ad interim von gewissen schon definierten
Dogmen erwartet, wie er es auf S. 32 anzudeuten scheint, dann müssen

wir ein Fragezeichen anbringen. Man kann doch dem Heiligen Geist

nicht verwehren, auch nach der Spaltung des 16. Jh. das Depositum
fidei weiter zu entfalten, wie K. Rahner im Vorwort bemerkt.

L's. aufrüttelnde Schrift, wie auch die Bekenntnisschriften R.

Baumanns verdienen unsere Aufmerksamkeit. Sie zeigen uns echte Anliegen
unserer getrennten Brüder. Es wäre der Einheit wohl wenig gedient,
würden wir diese Schriften mit pharisäischer Selbstsicherheit und
Selbstzufriedenheit lesen und uns sagen : Endlich sehen sie, daß etwas nicht
stimmt. Wir müssen uns vielmehr fragen, ob nicht vielleicht auch bei

uns hie und da allzu menschliche Traditionen der Einigung im Wege
stehen. Jeder, der für die Einheit arbeitet - daß alle Christen für sie

beten, sollte selbstverständlich sein - darf nicht vergessen, was L. am
Schluß seiner Schrift sagt : «... diese Einheit ist nicht billig zu haben.
Sie kostet etwas. Sie ist teuer. Sie kostet Umkehr, Bußwege, Verzichte,
Umlernen, Opfer des Intellekts, der Ehre, des Lebens und Leidens aller
Art, für einzelne und für ganze Gemeinschaften. Nur was etwas kostet,
ist etwas wert. Die beste ökumenische Rhetorik taugt nichts, der diese

Einsicht und dieser Wille fehlt ...» (34).


	Protestantische Stimmen zum Konzil

