Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 9 (1962)

Heft: 4

Artikel: Protestantische Stimmen zum Konzil
Autor: Brantschen, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761511

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNES BRANTSCHEN OP

Protestantische Stimmen zum Konzil

Der Wandel, der sich in den letzten Jahrzehnten im interkonfessionel-
len Gesprich vollzogen hat, wird heute besonders an der Aufmerksam-
keit sichtbar, mit der sich die Protestanten dem Vatikanum II zuwenden.
Wenn die Mehrheit der Protestanten im vorigen Jahrhundert im Vati-
kanum I eine « feindliche Macht » erblickten, und das Schreiben, das
Pius IX. damals an sie gerichtet hatte, mit einem schroffen Nein zuriick-
wiesen 1, so darf man die Haltung der heutigen Protestanten dem Vati-
kanum II gegeniiber mit « respektvoller Erwartung »  umschreiben. Ihr
Interesse am Konzil ist erfreulich groB 3. Nicht wenige Zeitungsartikel,
Zeitschriftenbeitrige und sogar Biicher, die zum Konzil Stellung neh-
men, legen ein beredtes Zeugnis ab. Wiinsche werden vorgebracht,
Hoffnungen geduBert, hier und da auch Bedenken vorgetragen. Prote-
stantische Theologen setzen sich mit der Theologie des Konzils auseinan-
der, und fragen sich nicht nur, ob das Urteil Luthers iiber das vom Papst
geleitete Konzil heute noch als letzte Norm aufrechterhalten werden

1 Vgl. T GRANDERATH S] : Geschichte des Vatikanischen Konzils, Bd.I:
Vorgeschichte, Freiburg Br. 1903, 143, 340-350.

2 So JOHANNES XXIII. in seiner Ansprache an die Mitglieder und Konsultoren
der Vorbereitungskommissionen am 14. November 1960, AAS 52 (1960) 1009.

3 Besonders am Anfang war ihr Interesse am angekiindigten Konzil gro8.
Viele, irregeleitet durch das Wort « 6kumenisch » — sie verstanden dieses Wort im
Sinne der modernen Sprachregelung als : alles, was sich irgendwie auf die Einheit
der Christen bezieht —, glaubten, es handle sich um ein Unionskonzil, zu dem alle
Vertreter der christlichen Gemeinschaften eingeladen wiirden, um iiber die Eini-
gung zu verhandeln. Aber auch nachdem dieses Mifverstindnis behoben war
— « 6kumenisches Konzil » war im Sinne des katholischen Kirchenrechts zu fassen —
blieb ihr Interesse am Konzil, von wenigen Ausnahmen abgesehen; rege. (Vgl.
H. Bacrer S] : Das Vaticanum II — Ein Unionskonzil ? Catholica 14 (1960) 197-

205 ; C. BovEr S] : Le concile et les chrétiens séparés d’Occident. Unitas 14 (1961)
18-24).



Protestantische Stimmen zum Konzil 383

kann und muB, sondern gehen auch auf noch unbetretenen Wegen den
Fragen iiber die ekklesiologischen Voraussetzungen eines Konzils und
seiner Autoritdt nach.

Es ist nicht unsere Absicht, hier eine Ubersicht iiber alle diese Stel-
lungnahmen zu bringen. Andere haben diese Arbeit bereits getan % Des-
halb méchten wir uns auf einige Lutheraner des deutschen Sprachgebiets,
die seit der Ankiindigung des Konzils besonders hervorgetreten sind,
beschrinken : P. Meinhold R.Baumann M. Lackmann? Wir gehen
dabei so vor, daBl wir diese Theologen vorwiegend selbst zum Worte
kommen lassen. Dennoch wollen wir sie von Zeit zu Zeit mit einigen
Fragen unterbrechen, um einer deutlicheren Herausarbeitung der auf-
geworfenen Fragen willen.

P. Meinhold, der bekannte Kirchenhistoriker an der Universitit
Kiel legt uns in einem Bédndchen « Der evangelische Christ und das
Konzil » ¢ — dem Dr. Albert Brandenburg ein vorziiglich geschriebenes
Geleitwort vorausschickt — filnf Vortrage bzw. Aufsidtze vor, die er seit
der Ankiindigung des kommenden Konzils bei verschiedenen Gelegen-
heiten gehalten hat.

M., der sich schon seit Jahren um das Gesprich zwischen den Kon-
fessionen bemiiht, beabsichtigt mit diesen Aufsidtzen (wie er uns im
Vorwort sagt), frei von jeder Polemik «einen neuen Weg aufzuzeigen,
der aus Verengungen und Verhirtungen der scheinbar fiir immer gel6-
sten Fragen befreien will» (16). Damit mochte er zeigen, dal3 die Kirchen (N
— trotz allen heute noch uniiberbriickbaren Gegensitzen — gerade in
diesen sie trennenden Fragen auf das gleiche Ziel gerichtet sind : auf
das Heil der Seelen, auf den Aufbau des Leibes Christi (17).

4 Vgl. Card. A. Bea : Il concilio sulla via dei protestanti. Consensi e difficolta.
CC 112 III (1961) 561-572. — Suoi possibili contributi. A. a. O. IV, 3-13. (Mit sehr
gut ausgewihlter Bibliographie.) Franzésische Ubersetzung : Les protestants et le
concile. La Documentation Catholique 43 (1961) 1449-1466.

Eine Zusammenstellung der wichtigsten Erscheinungen zum Konzil von
katholischen Autoren gibt O. Rousseau OSB: Présence du Concile. Irénikon
(1961) 500-514. '

% Dieses Bulletin war bereits abgeschlossen, als noch ein wichtiger lutherischer
Beitrag zum Konzil erschien : Konzil und Evangelium. Hrsg. im Auftrag des « Son-
derausschusses fiir 6kumenische Forschung des Lutherischen Weltbundes» von
K. E. SkyDscaarD. Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1962. 215 S. Als Mit-
arbeiter zeichnen u.a. E. Kinder, J. Pelikan, A.Lindbeck, K. E. Skydsgaard,
E. Schlinck, P. Brunner.

¢ P. MEiNHOLD : Der evangelische Christ und das Konzil. (Herder-Biicherei,
98.) — Herder, Freiburg—Basel—Wien 1961, 140 S. — Die im Text in Klammer ange-
fithrten Ziffern beziehen sich auf die Seiten des jeweils besprochenen Buches.



384 Protestantische Stimmen zum Konzil

In diesen Aufsdtzen verfolgt er noch ein zweites Ziel : er will die
evangelisch-lutherischen Anliegen in einer Terminologie vortragen, die
bei der romischen Kirche Gehér finden diirfte, wobel er seinerseits
hofft, daB die romische Kirche im interkonfessionellen Gesprich sich
einer neuen Terminologie bediene.

Weiter will er auch mit der Tatsache Ernst machen, daBl wir im
« Glauben getrennte Briider sind, und uns folglich als Christen ernst
nehmen miissen (16).

Diese irenische Haltung des Autors verleitet ihn jedoch keineswegs,
einer der Wahrheit nicht standhaltenden Einigung das Wort zu reden.
Nichts liegt ihm ferner als das. Meinhold zieht klare Linien. Er geht der
Wahrheit nicht aus dem Weg, aber er bemiiht sich, «in anderer Weise
als bisher » (17) die uns trennenden Fragen anzufassen.

DaB der katholische Leser manchmal glaubt, ein Fragezeichen zu
den Ausfithrungen M’s anbringen zu miissen, ist nicht verwunderlich.
Meinhold sucht kritische Leser. Er will den Dialog, — und nur ein Dialog,
der der Wahrheit nicht ausweicht, kann uns auf die Dauer vor Illusionen
bewahren.

Der erste Beitrag, der zwel Vortrige zusammenfaBt, die der Autor
mm Juni 1959 in Maria-Laach und im September 1959 in Niederalteich
gehalten hat, trigt den Titel : Was erwarten evangelische Christen vom
angekiindigten 6kumenischen Konzil 7 ?

Da das kommende Konzil der «tieferen Erfassung der Wahrheit
und der Erneuerung des Lebens der Kirche » dienen wolle als « Voraus-
setzung aller Einheitsbestrebungen », fithle sich der evangelische Christ
durch die Konzilsankiindigung direkt angesprochen (22) ; besonders aber
auch deshalb, weil der Papst «die Glidubigen der getrennten Gemein-
schaften » zum «Suchen nach Einheit und Gnade » aufgefordert habe (23).

Durch das Zusammentreten des romischen Konzils werde der
Kirchenbegriff der Protestanten « gleichsam in Frage gestellt ». Deshalb
miisse der evangelische Christ — bevor er Wiinsche und Hoffnungen an
das rémische Konzil vorbringe — sich selbst fragen, was denn seine eigene
Kirche von sich selbst sage, und was fiir sie das Konzil mit allen seinen
Méoglichkeiten und Aufgaben bedeuten konne (24).

Zu dieser zweiten Frage nach dem evangelisch-protestantischen
Selbstverstindnis des Konzils — sie besonders interessiert uns in diesem

? Eine vorziiglich nuancierte Antwort auf die gleiche Frage gibt der refor-
mierte Neuenburger Theologe J.L.LEUBA : Was erwarten evangelische Christen
vom Okumenischen Konzil ? Okumenische Rundschau 9 (1960) 77-90.



Protestantische Stimmen zum Konzil 385

Zusammenhang — sagt M., daB auch der evangelische Christ die « Ver-
bindlichkeit der altkirchlichen Konzilien » (33) anerkenne, auf denen die
Kirche, deren Reprisentation das Konzil sei, durch ihre « Hirten und
Lehrer unter dem Beistand des heiligen Geistes den in der Schrift enthal-
tenen Glauben in der Auseinandersetzung mit den Irrtiimern der Zeit,
die entweder von innen her aufbrechen oder von auflen an sie herange-
tragen werde, ausgesagt hat » (48).

Anderseits aber wisse der evangelische Christ, daBl die Konzilien
nebst ihren zeitlosen Glaubensaussagen, auch notwendig geschichtliche
Ziige an sich tragen. Meinhold frigt nun, ob mit der Tatsache, daB jeder
Glaubensaussage geschichtliche Bedingtheit anhafte, nicht eine « mdog-
liche Fehlbarkeit » gegeben sei (35), und ob diese Irrtumsméglichkeit im
Prinzip nicht das sei, was im Altertum und Mittelalter unter « Emendier-
barkeit » oder « Verbesserungsfdhigkeit konziliarer Beschliisse » oder unter
der « Moglichkeit einer reineren und gelduterteren Fassung der kirch-
lichen Lehren » verstanden wurde ?

Es will scheinen, dal3 der Autor hier zu schnell bereit ist, den Unter-
schied zwischen inadiquater Aussage und Irrtumsmoglichkeit zu ver-
wischen. « Verbesserungsfihigkeit » besagt noch nicht « mégliche Fehl-
barkeit ». Wenn wir sagen, das Konzil sei unfehlbar, so meinen wir da-
mit vor allem etwas Negatives: dall die Konzilsviter in der fiir die
Gesamtkirche verpflichtenden Entfaltung des Depositum fidei keine
falschen Lehven vertreten ; und das besagt nicht, daBl keine Moglichkeit
« zu reinerer und gelduterterer Fassung der Lehre » bestiinde.

AbschlieBend stellt Meinhold mit viel Feingefiihl eine Reihe Hoff-
nungen, Wiinsche und Erwartungen an das kommende Konzil, von denen
nur einige erwdhnt seien : Der evangelische Christ hege die Hoffnung,
daB kein neues Dogma aufgestellt wiirde, — der Starke im Glauben mége
Riicksicht nehmen auf den Schwachen im Glauben (38). Sodann wiinsche
sich der evangelische Christ, daB3 jenes Lehrstiick iiber die Kirche, das
im Vatikanum I unterbrochen wurde, weitergefiihrt wiirde. Dieser Aus-
bau der katholischen Ekklesiologie sollte aber Riicksicht nehmen — und
darin sehe er das neue unserer geschichtlichen Situation - auf das
« Selbstverstdndnis der in getrennten Gemeinschaften lebenden Brii-
der» (45). Ferner erwarte der evangelische Christ eine gerechtere Einschat-
zung der Reformation durch die katholische Kirche (39), auch hoffe er,
dafl die katholische Kirche bereit sei, sich jener Theologen besonders an-
zunehmen, die in vordersten Reihen auf dem Feld der ékumenischen
Arbeit stehen. Dem fiigt er noch einen konkreten Vorschlag bei : kdnnte

25



386 Protestantische Stimmen zum Konzil

die katholische Kirche nicht auch ein Institut zur Erforschung und
fortgesetzten Verstindigung mit dem Protestantismus einrichten, wie sie
schon lange eines besitzt zur Erforschung der 6stlichen Christenheit (47) ?

Endlich diirfe man im Hinblick auf das kommende Konzil dem
Wunsche Ausdruck geben, die Christenheit mége von der rémischen Kir-
che diesen Primat der Liebe wieder erfahren, der «zu allen Zeiten ihr
grofites Kleinod und ihr schonster Schmuck gewesen » sei (48).

Im 2. Beitrag geht M. der Frage nach: Steht Luther im Weg ?
Ist Luther der groBe Trennende zwischen den Konfessionen ? Um diese
Frage zu beantworten, diirfe man nicht bei einer Einzelfrage stehen
bleiben, sondern man miisse am entscheidenden Punkt einsetzen : an
Luthers Kirchenbegriff, der heute noch auf katholischer Seite grébsten
MiBverstindnissen ausgesetzt sei (48). Mit einer einfachen Scheidung von
sichtbarer und unsichtbarer Kirche sei es nicht getan (58). Nach Luthers
Auffassung habe die Kirche zuerst eine « christologische Wurzel ». Die
Kirche sei der Leib Christi ; in dieser Christusverbundenheit griinde alle
ihre Heiligkeit und Reinheit.

Das geistige Wesen der Kirche (das Leib-Christi-sein) und ihre ge-
schichtliche Erscheinung (die durch Wort und Sakrament konstituiert
werde) seien nicht voneinander zu trennen. Jeder Zweifel miisse ausge-
schlossen sein, « als wiirde im Luthertum nicht eine Ineinssetzung von
der Kirche in ihrer empirischen Gestalt und der Kirche als Leib Christi
erfolgen » (54).

Sodann sei die Kirche nach Luther «trinitarisch verankert». In
der Theologie Luthers fithre uns der heilige Geist in die Gemeinschaft
mit Christus ein. Da nun die eigentliche Wirkstdtte des heiligen Geistes
die Kirche sei, ergebe sich daraus die Notwendigkeit der Kirche. « Es
gibt kein unmittelbares Verhdltnis zu Gott und zu Christus ohne die
Kirche» (57). Auch sei das Amt als solches nach Luther géttlicher Stiftung
(nicht zwar seine Aufteilung in Bischofsamt, Priesteramt, Diakonat, das
sei apostolisches-geschichtliches Recht!) (58). Auch kenne er ein
oberstes kirchliches Lehramt, zwar nicht in der Form des Petrusamtes,
wohl aber - trotz seiner zeitgebundenen scharfen Kritik — in der Form
des Konzils (60).

Endlich — und darin driicke sich vielleicht am stdrksten ihr Selbst-
verstindnis aus — miisse die Kirche als das durch diese Zeitlichkeit
wandernde Gottesvolk sich einer stindigen Uberpriifung durch das
Neue Testament unterziehen (62 f.), d. h. sich immer wieder fragen, ob
im Verlauf der Entwicklung nichts anderes zur Ausbildung gelange, als



Protestantische Stimmen zum Konzil 387

was in der Wurzel, d. h. in ihren Anfingen vorgebildet sei; denn die
geschichtliche Entwicklung der Kirche gleiche dem Wachstum eines
Baumes. Schon in der Wurzel sei der spitere Baum enthalten (29 f.).

M. glaubt dann schlieBen zu kénnen, « daB Luther #icht trennend
zwischen evangelischer und katholischer Christenheit steht » (65). Dieser
Auffassung wird man M. freilich von katholischer Seite nicht zustimmen
kénnen. Gewil : neueste Untersuchungen haben gezeigt, da wir in
manchem einander niher sind, als gemeinhin angenommen wird, aber
gerade, was das Verstdndnisder Kirche betrifft, gehen unsere Auffassungen
doch noch weit auseinander. M. zeigt uns Luther in einem neuen, bisher
ungewohnten Licht. Wird dies das letzte Wort iiber Luther bleiben ?
Ist die Lutherforschung schon abgeschlossen ? Es zeigt sich gerade hier,
wie schwierig es ist, bei einer so komplexen Gestalt wie Luther, der so
viele Entwicklungen durchgemacht hat, eine frei von jeder Ubertrei-
bung wirklich die Mitte treffende Interpretation zu geben.

Im 3. Aufsatz : Das Konzil im Jahrhundert der Reformation (Ge-
schichtliche Tatsachen und ihre Bedeutung), zeigt uns M., wie der
Konzilsbegriff der Reformatoren, Luthers im besonderen, sich aus der
Verschmelzung theologischer, politischer und geschichtlicher Momente
herauskristallisiert hat. Es habe sich wohl manch Zeitbedingtes einge-
schlichen, jedoch seien in ihm eine ganze Reihe Ansitze enthalten, die
noch heute ihre Geltung besdBen (67). Diese positiven Aussagen lassen
sich vielleicht so zusammenfassen : das Konzil, das nur bei wirklicher
Notlage der Kirche zusammentreten soll, hat nicht nur eine richterliche
Funktion auszuiiben (indem es MiBbriuche beseitigt, Ketzer verurteilt),
sondern es muB vor allem — vorausgesetzt daB es sich unter die Autoritit
der Heiligen Schrift stellt (75, 91) — «innerhalb der Kirche hochste
und letzte Entscheidungen in Glaubensfragen treffen » (61). Aber als Re-
prasentation der Kirche in ihrer geschichtlichen Erscheinung ist es der
Geschichtlichkeit verhaftet und folglich nicht unfehlbar (74, 90).

Die Tatsache, daB3 Luther diese positiven Aussagen in Bezug auf das
Konzil in spdteren Werken, namentlich in seiner Kampfschrift « Wider
das Papsttum » (1545), durch gegenteilige Aussagen fast véllig iberdeckt
habe, miisse man erkldren aus seiner Enttiuschung iiber die stindige
Verschiebung eines Reformkonzils (89) und aus seinem vélligen Ver-
zweifeln am Reformwillen der rémischen Kurie (98).

Wir mochten die damaligen Zeitschidden keineswegs abschwichen.
Will man aber aus ihnen Luthers letztlich negatives Urteil iiber das
Konzil begriinden, so scheint eine solche Erklirung doch zu sehr am



388 Protestantische Stimmen zum Konzil

Rande zu verbleiben. Waren die damaligen Zeitumstdnde wirklich der
letzte Grumd zu Luthers negativem Urteil ? Machte nicht vielmehr sein
Kirchenbegriff mit dem allgemeinen Priestertum einerseits, der Schrift
als letzte Norm anderseits, ein mit hochster Lehrgewalt ausgestattetes
Konzil tiberfliissig ? |

In einem 4. Beltrag «Die christliche Okumene », will M. die Lage
der Christenheit angesichts der Weltkirchenkonferenz in Neu-Delhi und
des zweiten Vatikanischen Konzils deutlich machen.

Die gegenwirtige Zeit sei durch ein Dreifaches gekennzeichnet :
1) die Christenheit sei in einem bis jetzt nicht dagewesenen MaBe in
Bewegung geraten. Sie stelle sich die Frage nach der Einheit der Kirche
(103). 2) Die nichtchristlichen Religionen seien erwacht und zeigen einen
bis heute nicht fiir moglich gehaltenen Missionswillen (104). Dadurch seidie
Frage nach der Wahrheit der Religionen wieder mit aller Schirfe gestellt
(105). 3) Die Welt rufe nach der Diakonie der christlichen Kirchen (106).

Diese drei Merkmale — jedes auf seine Art — verlange von den Chri-
sten sich zu fragen, inwiefern eine Trennung unter ihnen sich heute noch
aufrechterhalten lasse resp. miisse. Eine Analyse unserer Differenzen,
aber auch unserer Gemeinsamkeiten 148t M. zu dem Urteil gelangen,
daB sich die Christen « viel ndher seien, als man gewohnlich annehme »
(107). M. will das « Kirchentrennende keineswegs bagatellisieren » (112),
wir «stehen ja erst in den Anfingen einer gréBeren Verstindigung »
(124), aber er glaubt, daB die Christen «in dem, was sie trennt, nicht so
tief voneinander geschieden sind, daBl ein Zeugnis der Einheit und Bru-
derschaft vor der Welt ganz unmoéglich wére » (107). Sowohl auf der
Weltkirchenkonferenz zu New-Delhi, als auch auf dem Vatikanum II
‘miisse man im Hinblick auf die Welt eine Bekundigung der Einheit der
Gesamtchristen zu verwirklichen suchen (124). Das sei bereits heute
insofern moglich, als die getrennten Christen hier wie dort das gemern-
same Zeugnis ablegen, « daB es den einen Herrn und das eine fiir alle am
Kreuz vollbrachte Opfer gibt, um dessen Vergegenwdrtigung sie sich
alle bemiithen und durch das sie sich alle zum Dienst an der Welt gerufen
wissen » (125).

Bis es vielleicht einmal zu einer vollen Bekundigung der Einheit
kommen wird, wollen wir — wie M. uns am Schluf3 sagt — : einander besser
kennen und verstehen lernen, versuchen, das uns Trennende theologisch
immer tiefer zu durchdenken und uns nicht mehr die Frage stellen :

was haben wir aneinander verschuldet, sondern : was haben wir einander
zu danken (126/127) ?



Protestantische Stimmen zum Konzil 389

Mit einer schlichten und ergreifenden Kurzansprache « iiber das uns
heute schon mogliche Zeugnis vor der Welt » — eine Ansprache, die M.
am 6. Januar 1961 als erster Protestant am vatikanischen Radiosender
gehalten hat —, schlieBt dieses mit groBer Vornehmbheit geschriebene
Biindchen.

Dal} diese kurze Zusammenfassung Gefahr lduft, Perspektiven zu
verzerren und Akzente zu verschieben, soll nicht bestritten sein. Not-
gedrungen multe vieles weggelassen werden, was die Schrift M’s. abge-
wogener und feiner nuanciert erscheinen 1dft. Ein Bidndchen, das eine
Fiille von Fragen aufwirft, stets getragen von dem Bemiihen den andern
vorurteilslos zu verstehen.

Nicht die Stimme des offiziellen Protestantismus, sondern die An-
sicht einer kleinen Minderheit unter unseren getrennten Briidern ver-
nehmen wir aus den Verdffentlichungen zum Konzil von R. Baumann 8
und M. Lackmann °. Als Zeugnis aber und als Zeichen der Zeit diirfen
diese Schriften nicht unterschitzt werden. Die Verfasser sprechen als
Vertreter der evangelisch-lutherischen Theologen und Laienbewegung
« Sammlung » 1°. Die Leute der « Sammlung » streben einen ernsten theo-
logischen Dialog an zwischen lutherischen Christen und Rom in der Ab-
sicht, auf Grund gegenseitiger theologisch gerechtfertigter Zugestdnd-
nisse spéter zu einer korporativen Einigung zu gelangen. Die « Sammlung »
entstand nach dem zweiten Weltkrieg. Zwel Momente waren an ihrem
Entstehen maBgebend beteiligt : |

1) Die Erinnerung an den von Katholiken und Protestanten ge-
meinsam gefithrten Kirchenkampf unter dem Naziregime, an ihr ge-
meinsames Bekennen und gemeinsames Beten.

2) Der erstaunliche Fortschritt der neutestamentlichen Forschung.
Die neuzeitliche Bibelwissenschaft hatte exegetische (und in der Folge
dogmatische) Horizonte erdffnet, die bis anhin verdeckt waren. So
wurde beispielsweise von einigen das bis jetzt als unevangelisch ver-

8 R.BauMANN: Der Berg vor dem Konzil oder ein anderes Evangelium.
Katzmann-Verlag, Tiibingen 1960, 176 S.; ders. . Ein allgemeines freies Konzil.
Um die Einheit der Christen. Arena-Verlag, Wiirzburg 1960, 144 S.

9 M. LackMANN : Der Protestantismus und das 6kumenische Konzil. Mit
einem Vorwort von K. Rahner. Bernina-Verlag, Klosterneuburg 1960, 34 S.

10 Eine gute Orientierung tiber das Programm der « Sammlung » gibt das von
ihr herausgegebene Sammelwerk: M. LackmanN, H. AsmusseN, E.FINCKE,
W. LEEMANN, R. BAUMANN : Katholische Reformation. Schwabenverlag, Stuttgart
1958, 239 S. Vgl. auch W. SEiBeEL S]: Um die Wiedervereinigung im Glauben.
Zum theologischen Programm der « Sammlung ». SZ 165 (1959-60) 252-265.



390 Protestantische Stimmen zum Konzil

schriene Papsttum als in den Schriften des Neuen Testaments schon
irgendwie angelegt erkannt.

Einzelne evangelische Christen erkannten es als ihre Pflicht, auf
Grund dieser verinderten Sachlage auch einen neuen Dialog zwischen
den getrennten Christen anzubahnen. Sie schlossen sich zu einer losen
Vereinigung zusammen : die « Sammlung » war entstanden. Eine erste
Etappe dieses neuen Gesprichs sehen sie in der radikalen Infragestellung
unverriickbar geglaubter protestantischer Positionen. Mit Absicht legen
sie den Akzent auf jene katholischen Elemente, die der Protestantismus
verloren habe. Eine bis anhin noch nie so umfassende und in derartiger
Schirfe gefithrte Kritik an spezifisch protestantischem Lehrgut hat denn
auch die « Sammlung » schon oft in Schwierigkeiten zur evangelischen
Kirchenleitung gebracht. Eines der groBen Verdienste der « Sammlung »
besteht sicher darin, viele Menschen fiir das brennende Problem der
Zerrissenheit der Christen wieder hellhérig gemacht zu haben.

So hat beispielsweise R. Baumann die Frage nach dem Papsttum,
die in der evangelischen Kontroverstheologie vielleicht allzu leicht auf
die Seite geschoben wurde, neu und mit Wucht gestellt. Man hat ihm
von evangelischer Seite auch gleich den Vorwurf gemacht, diesem Pro-
blem eine zu grofe Bedeutung beizumessen und dadurch den protestan-
tischen Kirchenbegriff in Frage zu stellen. Ebenso wurde B. aufgefordert,
seinen Standpunkt aufzugeben ; die heilige Schrift aber schien ihm hier-
fiir keinen AnlaB zu bieten. So kam es denn; daB er 1953 in einem &6ffent-
lichen Lehrzuchtverfahren — dem ersten seit der Reformation — der Hére-
sie bezichtigt und aller Rechte eines evangelischen Pfarrers verlustig
wurde 1. Auf dem Hintergrund protestantischer Freiheit mag uns dieses
Vorgehen etwas iiberraschen ; denn es sollte doch, gemidB3 den Prinzi-
pien der Reformation, einem protestantischen Theologen erlaubt sein
auszusagen, was er in der Bibel liest ; es sei denn, die lutherische Kirche
nehme fiir sich eben jenes unfehlbare Lehramt in Anspruch, das sie
gemeinhin der katholischen Kirche abspricht. Dennoch sah B. in dieser
seiner Verurteilung kein Hindernis, seine Uberzeugung von der biblischen
Begriindung des Primats weiter auszubauen und zu vertiefen 2. Die
Frage nach der biblischen Stellung des einen Oberhirten ist ndmlich

11 Die dramatische Geschichte dieses Prozesses schildert der von R. BAUMANN
selber verfaf3te Bericht : ProzeB um den Papst. Katzmann-Verlag, Tiibingen 1958,
122 S.

12 So in seinem Hauptwerk: Fels der Welt. Kirche des Evangeliums und
Papsttums. Katzmann-Verlag, Tiibingen 1956, 452 S.



Protestantische Stimmen zum Konzil 391

Kernfrage jedes Gesprichs um Wiedervereinigung, d. h. sie muB not-
wendigerweise aufgearbeitet werden. Um diese Aufarbeitung — diesmal
unter dem Gesichtspunkt : Papst-Konzil — bemiiht sich B. in seinem

Buch

Der Berg vor dem Konzil

Die These B’s. 148t sich so zusammenfassen : Es gibt ein Wort Got-
tes vom Konzil (Apg 15) ; es ist Evangelium ; wir miissen es aufnehmen
als ein « heutiges immerwihrendes, schaffendes und zu verkiindendes
Wort ». Vor diesem Wort Gottes vom Konzil erhebt sich aber ein Berg
des Hindernisses : die Papstfrage (154). Die entscheidende Frage lautet
demnach : gibt es einen Nachfolger Petri oder nicht ? Aus dem Ja oder
Nein der Antwort geht die Stellungnahme zum Konzil hervor, da nach
Apg 15 ersichtlich ist, daB Petrus durchaus leitend am Konzil beteiligt
war (21).

‘Nach B. gehen die protestantischen Exegeten — soweit sie an die
Einheit des Wortes Gottes in der Bibel glauben (26) — mit den Katho-
liken darin einig, daB die Urkirche einen Leiter besall und daB dieser
tatsichlich am Apostelkonzil leitend teilgenommen hat (81). Katho-
liken und Protestanten scheiden sich erst an der Frage : Soll dieses Lei-
tungsamt weiterdauern (13) ?

B. geht nun des langen und breiten auf die protestantischen Ein-
wirfe, die sich gegen ein dawuerndes Petrusamt richten, ein und zeigt
ausfiihrlich, daB sie biblisch nicht stichhaltig sind. Wir kénnen in dieser
kurzen Zusammenfassung nicht weiter auf seine aus langjahrigem Stu-
dium der Schrift hervorgegangenen Beweisfithrung eingehen. Anschlie-
Bend befrigt B. die «Bekenntnisschriften » des Protestantismus nach
ihrer Stellung zum Papsttum. B. bemerkt, daB sich in der Augsburgischen
Confession — um nur diese zu erwihnen — kein polemisches Nein zum
Papsttum finde. Im Gegenteil : ein Ja klinge an manchen Stellen implizit
heraus und miiBte nur zur vollen Entfaltung gebracht werden (88).
Auch im Kirchenlied, dem « Kostbarsten, was bei uns Evangelischen
Ausdruck und Gestalt fand ...», finde sich kein ausdriickliches Nein
gegen das Papsttum. Die Stellen aber, die von der Einheit und Leitung
der Kirche handeln, seien nicht voll entfaltet (116).

Selbstverstdndlich weill B., daB es nicht bei diesem impliziten Ja
geblieben ist. Dieses Ja schwenkte ins Unentschiedene und schlieBlich
ins Nein (90). Luthers eigenes polemisches Nein sei in 440 Jahren zu



392 Protestantische Stimmen zum Konzil

einer Geschichtsmacht geworden. Noch heute erténe dieses Nein oft, und
wo es « kimpferisch » vorgetragen werde, dort werde « ein anderes Evan-
gelium » verkiindet (151), dort beginne die unerlaubte Auswahl, die
Héresie (156). Wo aber dieses Nein nicht ausgesprochen werde, wo es
ein fragendes Offenlassen, vielleicht sogar ein implizites Ja sei, dort
konne der hl. Geist dieses Ja zum vollen Klingen bringen und das Knos-
penhafte entfalten (156). Erst dann kdénne sich das «neue Pfingsten »
verwirklichen, von dem der Papst gesprochen habe (166).

Der Ruf nach Predigern des vollen Evangeliums — einschlieBlich
des Wortes Gottes von Kirche, Fels und Konzil — und der Schmerz iiber
die bis heute erst stiickweise erfolgte Verkiindigung des Wortes Gottes
im evangelischen Raum, durchziehen wie ein Leitfaden das aufriittelnde
Buch. B. legt zum Konzil, das vom Papst geleitet und durch das der
Heilige Geist zu uns spricht, ein Bekenntnis ab, das manchen Katholiken
beschdmen kénnte.

Aus der ganzen Darstellung des Buches mit seinen oft abrupten,
kurzen Sitzen, treffenden Ausdriicken, den immer wieder auftauchenden
Wiederholungen, der manchmal beschworenden, gelegentlich kdmpferi-
schen Sprache, hort man unschwer den Prediger und Seelsorger heraus.
Es geht ihm nicht in erster Linie darum, ein bis ins Kleinste ausgegliche-
nes Gespriach zwischen Professoren zu fithren, sondern er will das aus der
Bibel Gelesene und Geglaubte in die Breite des evangelischén Volkes
hineintragen. Da ihm die Kanzel genommen wurde, bleibt ihm nur die
Feder, um gegen die seit Jahrhunderten angehéduften Vorurteile iiber
Papsttum und Konzil anzugehen.

Ahnliches ist von seinem zweiten Buch: « Ein allgemeines freies
Konzil » zu sagen. B. legt uns darin klar, dal in manchen protestanti-
schen Kreisen das Konzil als « Menschenwerk » (119), als « menschlich-
organisatorische Sache » (117) betrachtet werde. Man « polemisiere » zwar
nicht gegen das Konzil, schweige es aber tot, oder stelle es als « geist-
liche Angelegenheit nur der rémischen Katholiken» (117) hin ; nur in
Ausnahmefillen bereite die evangelisch protestantische Kirchenpresse
oder die evangelischen Kirchenvorsteher das glaubige Volk auf das
Konzil vor (12), weil die Protestanten die biblische Botschaft vom Kon-
zil heute nicht mehr als Frohbotschaft verstiinden, obwohl in der Schrift
«hell und klar » Gottes Offenbarung vom Konzil enthalten sei (71).
Es gehe heute darum, « ganz genau hinzuhoren » auf Gottes Wort in
Apg 15 und zu beten, daBl Gott allen Evangelischen die « biblische Bot-
schaft vom Konzil zur heutigen Frohbotschaft » werden lassen (15). Diese



Protestantische Stimmen zum Konzil 393

Frohbotschaft vom Konzil bestiinde darin, da8 Gott der Haupthandelnde
auf dem Konzil sei (117). Bei jedem KonzilbeschluB} sei der hl. Geist der
wahre, unfehlbare Lehrer (99). Die Apostel seien zum « Apostelkonzil »
zusammengetreten mit der GewiBheit, Gott werde durch sie seinen Wil-
len kundtun (42). Gott sei aber nicht der Alleinhandelnde. Er habe
Menschen in seinen Dienst genommen, die mit allen ihren Kriften nach
der Wahrheit suchen muflten (45) (« Es hat dem heiligen Geist und uns
gefallen ... » Apg 15, 28). Die Menschen, die der Heilige Geist in seinen
Dienst genommen habe, seien die von ihm mit Vollmacht ausgeriisteten
Boten gewesen und nicht einfach die ganze Gemeinde (31). Unter diesen
Vollmachtstrigern habe Petrus den ersten Platz eingenommen. Sein
Auftreten habe einen neuen Abschnitt in den Konzilsverhandlungen
erdffnet : das Stadium der Entscheidung (47). Hieraus werde die enge
Verbindung zwischen Petrusamt und Konzil ersichtlich. « Nur ein Konzil
einschlieBlich des Felsen sei wahrhaft ein Konzil laut Gotteswort » (49).
« Es wire eine wahrheitswidrige Irrefithrung, irgend eine Versammlung
« Konzil » zu nennen, die nicht dem biblischen Urbild entspricht. Dieses
enthilt das Sein des Felsen innerhalb seines eigenen Seins » (50). Daraus
zieht B. den SchluB : was fiir das Apostelkonzil galt, muB3 auch heute gel-
ten, sonst hitte man eine andere Kirche erfunden als jene, die uns im
Neuen Testament entgegentritt, und man wiirde sich zu Unrecht auf
das Neue Testament berufen (49).

Nach dieser mehr formalen Betrachtungsweise des « Apostelkon-
zils » mochten wir noch einen mehr inhaltlichen Aspekt hervorheben,
der ebenso wesentlich zur Frohbotschaft des Konzils gehért und den
man auf jeder Seite des Buches von B. antrifft : die Einheit. Das Urthema
des Konzils sei die Einheit. Das « Apostelkonzil » habe die Urkirche
vor einem Zerfall in zwei Gruppen bewahrt (97). Im Glauben an die
einigende Kraft, die Gott dem Konzil verliehen habe (44) und im Ver-
trauen auf Gott, den Haupthandelnden auf dem Konzil (68, 117), sollen
alle Christen beten, daB3 die kommenden Konzilsbeschliisse uns der Ein-
heit niaherbringen (98). In dieser Perspektive, sagt B., diirfe man viel-
leicht auch hoffen, daB das kommende Konzil einen geschichtlich mog-
lichen Weg 1% zur ersehnten Einigung erdffne, natiirlich nur fiir jene
getrennten Gemeinschaften, « die sich vom he ligen Geist in die ganze

13 Unter geschichtlich moglichem Weg versteht BaAumMANN: Einigung im
Glauben, aber ein Bestehenlassen « gewisser Lebensordnungen und Erfahrungen
mit Christus, die der entstandenen Gemeinschaft geschenkt wurde » (89).



394 Protestantische Stimmen zum Konzil

Wabhrheit einfiihren und sich auch an diejenigen Herrenworte erinnern
lassen, in denen er das Gefiige der Vollmacht in seiner Kirche offen-
bart » (90).

B. weil}, daB die Einheit nicht mit menschlicher Diplomatie und
Taktik zustande kommt, daB sie nicht im Sieg der einen Konfession iiber
die andere bestehen kann, sondern im Sieg des Einen Herrn iiber uns
alle, und so legt uns denn der Verfasser am SchluB seines Buches Ge-
bete vor, die Katholiken und Evangelische gemeinsam beten sollen,
damit Christus uns einmal gebe, was uns heute noch unméglich er-
scheint : die Einheit, die Er will und fiir die Er gebetet hat.

Ein anderer bekannter Theologe der « Sammlung », M. Lackmann,
stellt sich in seiner Schrift : « Der Protestantismus und das ékumenische
Konzil » zundchst die Frage : Welche Stellung bezieht der Protestant
heute zur rémischen Kirche, im besonderen zum angekiindigten Kon-
zil ? L. faBt die Antwort folgendermaBen zusammen :

1) Der Protestantismus betrachtet den Auwusschlieflichkeitsanspruch
der romischen Kirche als Vermessenheit. Fiir ihn umfaBt die Kirche
«die ganze Christenheit auf Erden » (9). 2) Demzufolge muBl der Prote-
stant das angekiindigte Konzil als rein innerkatholische Angelegenheit
ansehen (10). 3) Die von Christus gewollte, eine, sichtbare Kirche exi-
stiert zur Zeit nicht in einer der Partikularkirchen. Sie ist heute unsicht-
bar. Unsere Aufgabe besteht darin, dieser unsichtbaren Kirche «zu
einer leibhaften, sichtbaren Einheit und Gemeinschaft » zu verhelfen (10).

L. fragt sich nun, ob diese bisher lautgewordene Stellungnahme
der Protestanten als christliche Antwort heute noch gerechtfertigt wer-
den konne. Darauf gibt er folgende Antwort : Der Protestantismus, der
in weiten Gebieten der Erde ganz unbekannt sei und weder in seiner
Verkiindigung eine Einheit kenne, noch als ein geeintes und geordnetes
Gottesvolk dastehe, diirfe fiir sich kaum den Anspruch erheben, das
« messianische Gottesvolk» in seiner kosmischen Dimension oder die
allen leuchtende « Stadt auf dem Berge » zu sein (13/14).

Ferner sei es angesichts « der Souverinitdt der gottlichen Gnaden-
6konomie » und der «neuen Schépfung » der Kirche als Leib Christi
undenkbar, daB3 die Kirche durch menschliche Schuld seit Jahrhunderten
nicht mehr sichtbar existieren sollte (15).

Endlich sei es bedenklich, daB der heutige Protestantismus in seiner
Auslegung. des Glaubenssymbols (Nicinum-Konstantinopolitanum) mit
den Konzilsvitern von damals nicht einig gehe (19) ; diese namlich hédtten
unter der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche, eine



Protestantische Stimmen zum Konzil 395

einzige, sichtbar existierende, hierarchisch verfaBte Universalkirche
verstanden (16) ; eine Auffassung iibrigens, die im wesentlichen schon
in der apostolischen Zeit bestanden habe (18). Solange hier keine Wand-
lung einsetze, konne der Katholik die protestantische Beteuerung, auf
dem Boden der altchristlichen Symbole und der Heiligen Schrift zu
stehen, nicht ernst nehmen (20).

Der Protestantismus miisse — sagt L. — folgende Anderung und
Selbstkritik vornehmen, solle ihn das dkumenische Konzil nicht «als
einen Beitrag zum Suchen der Einheit fiir immer streichen miissen » (22).
Erstens miisse er die seit der zweiten Hilfte des 17. Jh. einsetzende
Fehlentwicklung, die darauf hinauslaufe, den Absolutheitsanspruch der
Kirche in Zweifel zu ziehen, iiberwinden. Luther sei ein solcher Zweifel
nie eingefallen; fiir ihn sei die eine, heilige, katholische Kirche die Kirche
der Augsburgischen Konfession gewesen. Aufgabe der heutigen Prote-
stanten seil es, evangelisch erneuerte katholische Christen zu werden,
die der nach « Gottes geschichtlicher Fithrung im Abendland Gestalt
und geistige Macht gewordenen katholischen Kirche unter dem Vorsitz
des abendldndischen Patriarchen in Rom ihren evangelisch-katholischen
Dienst leisten wollen », einen Dienst, der nicht abbaut, sondern auf-
baut (22). Zweitens sei die Alternative entweder rémisch-katholisch oder
protestantisch zu undifferenziert. Es gelte ein Ja zum « Sein und Auftrag
evangelischer Christenwirklichkeit » zu sagen, ein Nein aber zur heutigen
Erscheinungsform des Protestantismus hinsichtlich seines anti-réomischen
Affekts, seiner Verfassung, seiner in 400 Jahren entwickelten theologi-
schen Prinzipien usw. (23). Das fithre zu einem Dritten : Dem stdndigen
Bemiihen um eine Scheidung der « Evangelica » von den « Protestantica »,
d. h. ein Bemiihen um die Unterscheidung zwischen den vom Heiligen
Geist gewirkten, ewigen Institutionen und Anliegen der Reformation
und den zeitgebundenen, konkreten Elementen des Protestantismus (26).
Mit andern Worten : Es gelte das Pro-Evangelische von der Umklam-
merung und Erstickung durch das Protestantische zu befreien (30).
Damit kommen wir abschlieBend zu L’s. groBem Anliegen, das in seiner
ganzen Schrift durchscheint : Der Bildung evangelisch-katholisch rege-
nerierter Gemeinschaften innerhalb des geordneten Protestantismus in
der Absicht ihrer spiteren Eingliederung in die rémisch-katholische
Mutterkirche (30).

‘DaB eine solche Eingliederung eines evangelischen corpus christiano-
rum keine Uniformierung mit sich bringen muB, scheint uns schon daraus
ersichtlich, daB3 es in der katholischen Kirche auch Platz hat fiir ost-



396 Protestantische Stimmen zum Konzil

kirchliche Riten usw. Sicher wire ein Entgegenkommen in manchem
Nicht-notwendigen moglich. Wenn aber L. fiir eine solche korporative
Eingliederung eine Art Dispenz ad interim von gewissen schon definierten
Dogmen erwartet, wie er es auf S. 32 anzudeuten scheint, dann miissen
wir ein Fragezeichen anbringen. Man kann doch dem Heiligen Geist
nicht verwehren, auch nach der Spaltung des 16. Jh. das Depositum
fidei weiter zu entfalten, wie K. Rahner im Vorwort bemerkt.

L’s. aufriittelnde Schrift, wie auch die Bekenntnisschriften R. Bau-
manns verdienen unsere Aufmerksamkeit. Sie zeigen uns echte Anliegen
unserer getrennten Briider. Es wire der Einheit wohl wenig gedient,
wiirden wir diese Schriften mit pharisdischer Selbstsicherheit und Selbst-
zufriedenheit lesen und uns sagen : Endlich sehen sie, dal etwas nicht
stimmt. Wir miissen uns vielmehr fragen, ob nicht vielleicht auch bei
uns hie und da allzu menschliche Traditionen der Einigung im Wege
stehen. Jeder, der fiir die Einheit arbeitet — daB alle Christen fiir sie
beten, sollte selbstverstindlich sein — darf nicht vergessen, was L. am
SchluB seiner Schrift sagt: «... diese Einheit ist nicht billig zu haben.
Sie kostet etwas. Sie ist teuer. Sie kostet Umkehr, BuBwege, Verzichte,
Umlernen, Opfer des Intellekts, der Ehre, des Lebens und Leidens aller
Art, fiir einzelne und fiir ganze Gemeinschaften. Nur was etwas kostet,
ist etwas wert. Die beste dkumenische Rhetorik taugt nichts, der diese
Einsicht und dieser Wille fehlt ... » (34).



	Protestantische Stimmen zum Konzil

